

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

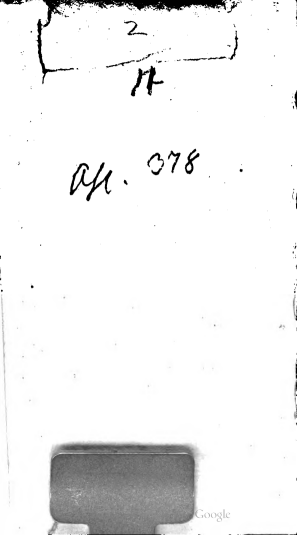
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







• Digitized by Google

# PENSIERI SACRI Del padre DANIELLO BARTOLI

Della Compagnia di Giesù .



In Roma, 1685. A fpefe di Giufeppe Dondini Libraro all'infegna della Sapienza.

Con licenza de Superioria

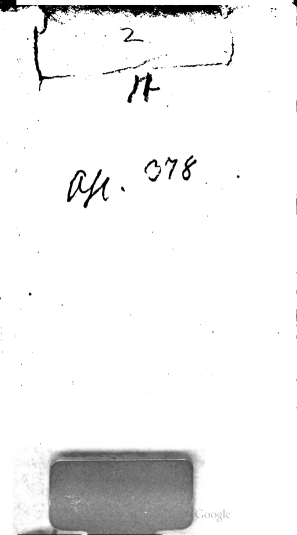
Digitized by Google



Lo Stampatore a chi legge.

SI fono tratti a stento di ma-no all'Autore questi suoi pochi componimenti ; i quali estendo vna piccola parte di que'tanti piu ch'egli ha in cffere di materia,ne puo venirne al lauoro per lo troppo altro da fare che a sè tutto il richiama, hauea proposto di sepellir fra se cose dimentiche. Ma gli è conuenuto di rendersi al diuerso giudicar de gli amici, a'quali è paruto farsi ingiustamente, volendo che muoian con gli altri non ancor nati, questi non colpenoli d'altro, che d'hauere affortita la prerogatiua del nafcere prima de gli altri .

CA-



mmiffione Reuerendifs. P. ominici Mariz Putcobonelli mistri, Ego infrascriptus perm, cuius titulus eft Penfieri chor verò R. A. P. Daniel I. Qui fane Liber haud milimilis eft permultis alijs eiufdem Authoris Operieruditi fruuntur. Subinu. ac plaufu excipiendus . um continet, falubri Doad folidas Virtutes Arictiores Christianz wus extimulat. Ideo, beneficio, publici iuris iffimum cenfeo . In. &c. Dat. Romz in. riæ fuper Mineruam. 1 1684.

> us Bernardinius Ord. Prad.S.T.M.

> > 12

# CAROLVS DE NOYELLE Præpofitus Generalis Societatis Iefu.

Vm opus,cui titulus(Pen-\_ / fieri Sacri) à P. Daniele Bartolo Societatis nostræ Sarerdote italice conscriptum, aliquot eiusdem Societatis noftræ Theologi recognouerint, & in lucem edi posse probauerint,facultatem facimus, vt typis mandetur, si ijs ad quos spe-Ctat, videbitur ; cuius rei gratia has literas manu nostra subscriptas, & figillo nostro munitas dedimus Romæ 30. Iulij 1684. Carolus de Noyelle.

X commissione Reuerendils. P. E F. Dominici Mariz Putcobonelli S.P.A.Magistri, Ego infrascriptus perlegi Librum, cuius titulus eft Penheri Sacri : Author verò R. A. P. Daniel Bartolus S. I. Qui fanè Liber haud quaquam diffimilis est permultis alijs cultiffimis eiusdem Authoris Operibus, quibus cruditi fruuntur. Subinde pari fructu, ac plaulu excipiendus . Quidquid enim continet, falubri Do-Aring confonat, ad folidas Virtutes allicit, ed ad strictiores Christianz pietatis amplexus extimulat. Ideo, quòd ryporum beneficio, publici iuris fieri valeat, vtiliffimum-cenfeo. In. quorum fidem, &c. Dat. Romz in. Conuentu S, Mariæ super Mineruam.... Die 26. Augusti 1684.

#### F. Paulinus Bernardinius Ord. Prad.S.T.M.

I:2

SJSH SHORE MICON La Vergine Madre ful Caluario, non tramortita 🥧 cadentes ma generofa e fante in faecia alla croce. Crocififia nel fuo Vnigenito: e quanto addolorata nelle fue pene, tanto magnanima nella\_ fua carità . Pag. 1 . II. Il Dio de Christiani non. voluto accettare da gli antichi Romani, perch'egli vuol effer folo. E folo voler effere ancora in noi, perche chi non vuole altro che lui, ha in lui folo ognibene. pag.5 B III. Supplica d' vn Peccator pe-

.

penitente a vn Sacerdote indifereto. pag. 124 IV. Vn anima sconsolata consolantesi a piede del Crocifillo . pag.206 V. La Re furrettione de corpi voluta torre da'Giudei a Christo per Inganno; Da' Persecutori a'Martiri per forza: Da Filofofi ad ognuno per Sofimi. pag. 246 VL La Scienza della falure. pag. 303

Im

#### Imprimatur, fi videbitur R. P. Mag.Sac.Pal.Apoft.

I. de Angelis Archiep.Vrb.Vicefg.

### 常家:家家:????

#### Imprimatur 5

Fr. Iofeph Clarionus Sac. Theologiæ Professor ac R.P. F. Dominici Mariæ Puteobonelli Sac. Apost. Pal. Magist. Socius Ord. Prædicat.

# La Vergine Madre ful Caluario, Non tramortita, e cadente, ma generofa, e stante in faccia alla Croce. Crocifissa nel fuo Vnigenito; e quanto addolorata.

nelle sue pene, tanto magnanima nella sua carità.

Imperador Lione, che fu il Sefto di questo nome, fu il primo, che senza mai succedergli il secondo, meritò quel gran sopranome di Sauio, che scolpitogli nellas fronte, son già ottocento anni ches glie la mantiene in veduta del mondo, splendida, e chiara di piu pretiosa luce, che non su quella delle cento gemme della corona imperiale, ches gli lampeggiauano intorno al capo. Signoreggiò l'Oriente venticinques anni; e ne rimase in publica veneratione quella felice sua destra: mas A non La Santifs. Vergine

non fi poté il conto, le, perche adoperatic più la l'aniente lo feettro, ò più dottamente la penna.

Hor queiti, presofi a rappresentare in vna Oration Lancgirica, lo Stabat della gran Vergine ful Caluario a piè della Croce, e a lato del fuo Vnigenito moribondo, non trouò, in quante ne ha l'arte del dire, forme, e colori, che gli baltassero ad esprimerla in pittura, viua tutto infieme e morta; spafimata d'amore e di dolore; in piè e cadente; con quel coltello che il vecchio Simeone tanti anni fà le predisse, fittole dentro all'anima, e nondimeno animola, e con in. volto effigiata ne' lor proprj sembianti tanta varietà di pensieri, e d'affetti, quanti ella ne portaua nel cuore.

Tutto dunque, fecondo la verità dello [a] Stabat, in che la vide, la formò vna Statua, renduta infenfibile, dallo flupore, e pur mostrantes, viua e fensibile al dolore, con le dirottissime lagrime che le correuano giu da gli

a Ioan, 19.

gli occhi : nel rimanente, immobile, mutola, alienata da'sensi, e tutta con la mente affillata in due penfieri, che riscontrauan gli estremi di quel gran contraposto che faceuan tra sè, quinci il promesiole dall'Angiolo Gabriello, che questo suo Figliuolo se-derà nel solio di Dauid, e [a] Regnabit in domo Iacob in aternum; quindi l'esecutione che ne ha dananti. tanto contraria alla promessa. Vn. infame tronco di croce, da cui pende, e in cui giace disteso, questo è il Trono di Dauid in cui doueua essere affiso ? Vn mortal chiodo che gli conficca le mani, questo è lo scettro del suo glorioso Imperio? Questo il manto della porpora, e dell' oro che il veste, la vergognosa nudità del corpo, tutto fregiato di liuidori, e trapunto di piaghe ? E la corona vn. intreccio di pruni ? e'l diadema reale vna fascia di spine? Il corteggio poi, due malfattori ladroni, ed egli in mezzo d'essi, con vna prerogatiua di Ā 2

A Luc. 1.

#### 4 La Santijs. Vergine

di maggioranza nella reità, e di vantaggio nel vitupero?

Come vna naue in fortuna (dice egli) che fra due contrarj venti, dall'vno è sospinta, e al medesimo tempo risospinta dall'altro, si sta intrachiufa nel mezzo; e ferma fra due tempeste, ne riceue da entrambi i lati le percosse, e l'agitamento dell'onde, cosi ella: [a] Quantis iastata Virgo, tunc cruciatibus conficiebatur, quantis agitationum quasi procellis agitabatur ! iam diuinum illum partum mente versans, iam alia omnia admiratione referta opera. Modò Dauidis thronum, quem Gabriel, quasi arrham, spondet; at nunc crucem conspicatur, or in cas fixum filium : & boc cum latronibus . Quocirca neque noussima effatur verba, nec talia, qualia super mortuo filio mater confueuit: sed stetit, præstupore velut solo affixa, lacrimis vbertim manantibus.

Così ne scrisse quell' Imperadore Filosofo: non facendosi a sentir del-

a Orat.1. in diem Parasceu.

5

della Vergine in quell'atto, niente piu alto del milurato con la filosofia della natura operante in lei. Faccianci hora noi a vedere, se, e quanto piu v'è del sublime, dell'eroico, del diuino, in questo Stabas della Vergine a piè del suo Figliuol crocifisio. E primieramente, Stabat. Non fi abbandonò, non disuenne, non tramorti, non cadde. Se fi confidera. l'ineftimabile amore ch'ella portaua. al suo diuin Figliuolo, e che in virtù d'esso ella era piu viua in lui: che in sè stessa, potrà dirsi miracolo ch' ella non morifie con lui : ma le fi attende il viuere che faceua in lei lo spirito del suo Figliuolo, sarebbe · ftato miracolo s'ella fosse morta, ò nè pur tramortita.

A metter questa verità piu in. chiaro, vaglianci del configlio di S. Bafilio il Grande, che infegnò, come potea renderfi piu visibile il Sole col lume d' vna lucerna: riscontrando etiandio le cose diuine con. le naturali, ò le vmane. Olum-A 3 pia

#### 6 La Santiss.Vergine

pia dunque, già moglie di Filippo Re de' Macedoni, e Madre d'Alessandro il Magno ; poiche questi le su morto di veleno in Persia, ella nella sua Macedonia fa trouò esposta. alle infidie del traditore Cassandro, che non potendole torre la corona, a'l regno a altrimenti che toglicodole la gella, e la vita, troud come hauenta in mano con la forza; e con. frode far si, che appariste colpeuole; · e leuza piu, dannarla a douer morire di ferro. Ella, rilaputo il venir che faceua vno stuolo di gente in arme. ad vceiderla, non fi stracciò i panni indosto, nè scapigliossi, ne diede in. pianti, e in disperationi donuesche : nè pur prese apparenza nel sembiante, ò nell'abito, da mostrar dolore, da metter pietà, da muouere a compassione di sè : anzi all'opposto; si recò tutta in addobbo, in portamento, in maestà di Reina; e appoggiata a due nobili damigelle, con forte, e maschio animo si sece tutta incontro a' fuoi vecilori. Quegli, in veder-

7

derla, traffer fuorl le spade ; ed ella, nè trasse in dietro il piede, nè allentò il passo, nè impallidi come smarrita; ma con la medesima generosità con. che era venuta incontro alla morte. la riceuette. Passarole da molte punte il petto, a niuna d'effe diede vna. lagrima, vn gemito, vn ohime ; ne cadendo hebbe altro maggior pensiero ; che di cader composta, e caduta giacer con decoro. Donna di così alto spirito, e di cuor così valoroso in. tanta estremità di fortuna, [4] VI Alowendrum peffes estam in morientes confpicere . Cosi ne farife, ne potea. scriuerne piu breuemenre, ne piu altamente l'Istorico : volendone dimostrar tutto infieme la fortezza dell'animo, e la cagion dell'hauerla. Veduto quinci Alessandro, quindi Olimpia, non rimaneua bilogno di sponitor che diceffe, l'vna effer la madre, l'altra il figliuolo: tanto appariua\_ questo in quella: e cio non per les fole somiglianti fattezze del volta.

a Iustin.lib.14.

ma .

A 4

8 La Santifs. Vergine

ma troppo meglio per la medefimagenerofità dello fpirito in amendue.

Hor questa ho voluto che sia la lucerna del cui lume valermi a far con effo piu visibile il Sole . Peroche della Vergine madre, e di Christo suo figliuolo, non puo degnamente feneitsi, e non similmente parlame. Due petti, due cuori, due anime, piu conformi, piu somiglianti, piu temperace col medefimo spirito : Due volon-muouerfi dell'vna, l'altra; con la medesima impressione, si muoua ; mai non sono state al mondo, nè mai sa--ranno, quali e quanto l'erano vna tal Madre, e vn tal Figliuolo. Vedete-in lui quel magnanimo fpirito d'Vbbidienza al suo dinin Padre; e quell'altrettanto d'Amore verso l'vmana generatione ; e per l'vno e per l'altro accettare, e softenere si generosamen-Riguardate poscia te la morte. la Madre, e ditemi, se non è vn trouare espresso in lei il suo stesso Figli-10-

nolo, nel voler ancor esta perfettamente adempiuto nella morce di lui, il volere del diuin Padre : e che fe ne laceri il corpo, fe ne squarcin le carni, fe ne rompan le vene, e si paghi in contante di viuo sangue alla diuina. Giustitia il debito con lei contratto, ma non possibile a sodisfarsi da Adamo.

Piange il Redentore fu la croce : ne ho teftimonio l'Apoftolo. Piange a piè della croce la Vergine : non nes bifogna altra pruoua che dell'effergli madre. Ella con le fue accompagna le lagrime del figliuolo : con le fues accompagna le preghiere, ch'egli moribondo, e già fu l'atto del confumare quel gran facrificio della fua vita, inuia [a] Cum clamore valido, & lacrimis, per la falute del mondo al Padre, dal quale Exauditus eff pro fuareuerentia. Così la meno parte chefosfie nel commune lor pianto, eraquella che ne prendeua il dolore, turtoche profondiffimo in amendue. Le

A 5

4 Hebr. 5.

vnc,

#### 10 La Santifs. Vergine

vne, e le altre eran piu veramente lagrime d'ardentiffima carità : lagrimes di caro amante, e pietofo di noi, piu che dolente di sè : e que'due lor cuori, fi faceuan per noi quale vediams taluolta vna nuuola, che al medefimo tempo fi confama in lampi, e in pioggia, e fembra ellere tutta infieme fuoco che fi fcaglia verso il cielo, e tutta acqua che fi versa sopra la terra.

Stabat : intrepida spettatrice di quella grande esecutione della diuina Giustitia, e di quell'altrettanto Eccesso di Carità, [a] Quem completurus erat in Ierusalem il suo innocentes Figliuolo : e'l farsi, non venne a lei cosa improuisa, e nuoua. Fin das trentatre anni addietro, questo fanguinolente Caluario, questo micidiale tronco di croce, questa vergognosaaltrettanto e dolorosa morte riserbara a darsi solo a grandi simi malfattori, era stato l'oggetto de' suoi peusieri, lo spettaeolo de' suoi occhi, l'etercitio de'suoi assetti, l'estasi della suamen-

#### a Luc.g.

mente; e quel che parrà strano a fentire, l'alto mare, e'l porto, la tempesta, e la tranquillità del suo cuore. Non posso dar ai cio vna tal

pruoua, che pienamente sodisfaccia. a gli altri, e a me, te non ricordo, che il beatissimo Dauid, quel tutto conforme al cuor di Dio, secondo la teflimonianza che Iddio stesso ne diede, hebbe sopra ogni altro Profeta il priuilegio, e l'onore, d'essere introdotto nel piu intimo, nel piu segreto delle viscere del diuin Padre in cielo, e della Vergine Madre in terra : c in. quelle di lasà, vedere, quanto puo inoltrarsi occhio di mente profetica., l'eterna generatione del Verbo: in\_ questa, la temporale del medesimo Verbo incarnato. Di quella, (entì ragionare il Padre stesso : di questa . il Figlinolo stesso : talche non pote hauerne informatori di piu infallibile verità , Quel dunque [s] Dixit Dominus Domino meo, Ex viero ante luciferum genui te, a gli orecchi delTeolo-A 6

· Pfal-109. Aug. hic.

go

12 La Santiss. Vergine

go S. Agostino, fuona letteralmente, così: Hoc est, Ex vitero: de me ieso; de substantia mea: che importa l'identità della natura. Ante luciferum. Nomina per tutte vna stella la piu bella di tutte: e in tutte significa il Tempo, che le stelle con gli spazi del lor monimento misurano. Hor se Ante luciferum, Ergo ante tempora; ab Eternitate. Come ben ne diduce il medesimo fanto Dottore. Il Genui te, ch'è della Persona, e corrisponde all'Ex vitero, esprime, il modo essere per generatione; e in conseguenza il Verbo propriamente Figliuolo.

Hor quanto si è alla temporale, generatione di Christo, cioè all' Incarnatione del medesimo Verbo; non altrimenti che se quell'auuenturoso Proseta sosse si che si trodotto a vedere, e a sentire cio che si fece, e si parlò dentro le sacrosante viscere, della Vergine Madre in quel primo istante della formatione, che iui per mano dello Spirito Santo si operò, del Verbo vmanato: vide il prontissimo

mo offeriríi, e dirò foríe ancor meglia così, lanciaríi ch'egli fece con les braccia aperte incontro alla croce, in proteftation d'accettarla, e in atto di caramente abbracciarla, per così emendar con la fua vbbidienza la difubbidienza d'Adamo, e reftituires con la fua morte la vira all'vmanas generatione, rea nella colpa, dannata nella pena, perduta nella perditiones di quell'infelice fuo primo padre, es parricida.

Con effo il veder l'atto di quella grande offerta, ne vdi ancora, ne e fcrifie, ne publicò le parole. Non effer gradita al fuo diuin Padre in fodisfattione della difubbidienza d'Adamo, nè vittime di facrificj, nè oblationi d'olocaufi, nè fian me, e profumi d'incenfi, e di timiami, nè fpargimenti di fangue, e morti d'agnelli, di montoni, di tori. [a] Sacrificium & oblationem noluissi. Holocaustum, & pro peccato non postulassi. Per l'offesa d'un huomo, richiedesti, a

· 1 Pfal. 39.

#### 14 La Santifs.Vergine

rigor di giultitia, la sodisfattiones d'vn huomo : ma d'vn huomo , d'effcre, di valore, di meriti, per natuta., per dig ità, per innocenza, quale quanto non l'era, nè poteua efferlo chi non fosse piu che huomo. Doue egli fi addoffi il noftro debito, e fottentrandone pagatore, col proprio fangue Qua non rapuit excluat, las diuina Giuffitia fe ne chiamerà sodiffatta. Ricorreilierathi Iddio con la. natura vmana; la rea diuerrà assoluta, la deforme bella, l'odiata amabile, e cara; e le porte del Cielo già chiuse da tanti secoli addietro, e non posfibili ad aprirsi fuor che da lui, si spalancheranno.

Appena si terminò il far di questa proposta al Verbo incarnato, e senza piu, ella su da lui desiderosamente abbracciata, e proruppe in quel prontissimo [a] Ecce venio, che su la forma dell'accettarlo: e qui di presente se ne stipulò il contratto: e quanto al modo da tenersi nell'esecutione, piac-

que

🐘 a Ibid.

que (disse il Teologo Nazianzeno) che l'ingiuria, e la sodisfattione si corrispondessero per vn somigliante contrario, sì che il nuono Adamo innocente rappresentasse piu somigliante al vero, il vecchio Adamo colpeuole: [4] Ideirco Legnum aduerfus lignum. Or manus aduerfus manum : ille inquam fortiter extense aduersus incontinenter extensam. Ille clauis corfixe atques confirite, aduerfus remiffam folutam. que. Illa orbis fines coniungentes, aduersus eam qua Adamum paradiso exturbauit . Ideirco sublimitas aduersus lapfum, & fel aduersus gustume, & Spinca corona aduerfus pernitiofum. imperium, & mors aduersus mortem., & tenebra propter lumen fusa, & sepultura aduersus illum in terram reditum, & resurrettio propter resurrettionem.

Tutto cio prefupposto, non vi farà, credo, a cui non paia douersi discorrere in questo modo: Negotio di maggior interesse per sua gloria, e per

A Apologes. 1.

#### 16 La Santiss.Vergine

per salute vuiuersale del mondo, nonha hauuto Iddio alle mani, nè mai altro pari ne haurà. Questo si trattò, e si concluse in antentica forma dentro le facrofante viscere di Maria Dauid , lontano la diftanza di millecencinquanta e piu anni, l'antiuide in ispirito, e con profetico orecchio vdì quanto si parlò in quel trattaro, non altrimenti che fe vi fosse internenuto. La Vergine si presente con. la persona reale, e sì intima che non. potè esterlo di vantaggio, non vide, non vdì, non feppe nulla ? e pur dando ella il suo verginal sangue a formarne al Saluatore del mondo quel medefimo corpo, ch'egli subito formato offerse alla morte propostagli dal diuin Padre, ella non intese a che farsene il desse, nè fu consapeuole di quell'affare ? Anzi a dir piu ftretto al vero : non fu ella in quet punto rapita coll'anima in due eftafi, di mente, e di cuore, solleuata in altissima contemplatione di quel mistero, es tutta accesa in amor di Dio, quanto for-

forse nol sentono piu ardente que'Scrafini, che nella piu alta sfera del fuoco della carità son si da presso al trono, e alla faccia di Dio? Qual dunque fu la cagione di quel dir ch'ella piena di Spirito Santo fece pochi giorni appresso a Lisabetta moglie di Zaccheria, e grauida del Battista.; Beatam me dicent omnes generationes, quia fecit mibi magna qui potens est? Puo dirsi che questo Magna operato in lei dalla tutto possente mano di Dio, fosse altro, che l'hauerla egli eletta, e fatta diuenir madre del suo steflo Vnigenito ? E per qual altra. cagione douerla chiamar Beata tutte le generationi di tutti i secoli auuenire, fenon fol perciò, che di lei 🥧 delle verginali sue viscere vscirebbes il ristoramento delle rouine, il Saluatore, e la falute di tutta l'vmana pro-, fapia?

Hor fe ella tutto feppe di quell' altiffimo miftero operato in lei, non.» v'ha luogo a dubitare, ch' ella mirò fempre il fuo diuin Figliuolo, com.e. co-

## 18 La Santsis.Vergine

cofa, per cosi dire, d'altrui; in quanto, fin dal primo illante della luaconcettione, confagrato con irreuocabile offerta al rifcatto, alla falute, alla redencione del mondo: non altrimenti che vna vittima, che fi allieua e crefce per farne vn folenne factificio: a Dio. Dunque il trouarfi hora fui Caluario a vederla fopra l'altare della croce distefa, e fuenata, non le fu spettacolo nuoso, e da perdersi nel dolore, come suole auucuir de'mali tutto insieme grandi, e improuisi.

Artimenti (a troppo gran vergogna nottra, fe non ne feutifilmo oltre mifura piu alto) ne perderebbes l'incomparabile Madre di Dio comparata con quella madre Spattana, che all'vdirfi rapportar la morte d'vn fuo figliuolo vecifo in battaglia, e in. difefa di Sparta non che punto nulta dolerfene come a perdita, nè pur fes ne ammirò come a cofa improvifa: ma in finendo il meflo di raccontarle il fatto, ella fubito, Bene fta (diffe) Egli ha fodisfatto al fuo,e adempiuto il

il mio defiderio. [a] Idcirco enim genueram, vt effet qui pro patria mortem non dubitaret occumbere. E la Vergine, a che altro fu eletta, e afluntaad effer Madre di Chrifto, che per hauere in lui il diuin Padre ed effa, chi, per dare a tutto il mondo perduto in Adamo la vita immortale, Mortem non dubitaret occumbere ?

Stabat : Tutta incontro al suo Figliuol crocifisso : immobile verso lui, perche tutta in lui crocifista. Altri chiodi, altre spine, altre ferite, altra croce, altri dolori di morte nen erano i suoi, che quegli steffi del suo Figliuolo: e quindi il non poter es-sere piu sensibili, piu penetranti, piu acerbi : quindi il non fare a lei bifogno di nuoui manigoldi, nuoua croce, nuoui tormenti. Vna sola differenza correa fra le pene del Figliuolo, e se sue, che quelle erano distribuite in piu luoghi, e diuise a piu parti ; al capo le spine, alle mani e a'piedi i chiodi, alla bocca la sete, e'l

a M.Tull.Tufc.1.

#### 20 La Santiss.Vergine

e'i fiele, al petto, alle braccia, alle fpalle lo firatio fattone da'flagelli: ma nella Madre, tutte eran nel cuore. iui le fpine adunate a trafiggerlo, iui i chiodi a conficcarlo, iui i flagelli aftratiarlo, iui le agonie del patibolo a crocifiggerlo: e questa maniera di patimento non fia possibile a comprendersi come in fatti è, altro cheda vna madre: nè quel che v'era di piu, altro che da vna tal madre, e madre d'vn tal figliuolo.

Oh donna forte (.così parlò il Martire S. Cipriano della Madre de' Maccabei) e direi piu che donna, fenon che il merito della fortezza è di pregio tanto maggiore, quanto è in\_ petto per natura piu debole. Quefta valorofa matrona in fette fuoi generofi figliuoli vccifi dauanti a'fuoi occhi del crudeliffimo Re Antioco perfecutor della Legge ebrea, ben fi puo dire che fette volte fu martire, fette, volte vccifa : anzi vccifa in ciafcun, d'effi piu volte, e in così diuerfe maniere di tormenti come diuerfi furono gli

gli strumenti che si adoperarono a tormentarli. Lo scempio che si faceua delle vite de'figliuoli, tutto erastratio delle viscere della madre, che patiuano in essi, quanto essi patiuano in sè stessi . Ma l'amor di lei verso Dio, e la costanza nella sua legge per cui essi moriuano, faceua che nonfosse in lei punto meno il gioirne, che il patirne. Peroche qual maggiore felicità de' suoi figliuoli, qual maggior gloria di lei lor madre, che morire innocenti, anzi che viuere, e regnare colpeuoli ? e trionfare in così tenera età d'vn così feroce tiranno, di così crudi carnefici, di così atroci tormenti, di morti così spietates? Dunque [a] Admirabilis mater, que nec sexus infirmitate fracta, nec multiplici orbitate commota, morientes liberos spectauit libenter; nec pænas il\_ las pignorum , sed glorias computauit Tam grande martyrium Deo prabens<sup>\*</sup> virtute oculorum suorum , quam prabuerant fily eius tormentis, & paffione men brorum .

a Cyprode Exhort.Mart.c.11. Ma

Digitized by Google

### 22 La Santifs. Vergine

Ma nella Vergine Madre, troppo altre, e troppo piu eccellenti erano le cagioni dell'amore, e i meriti dela fortezza, per cui ella penaua parimenti, e godeua ne' tormenti del suo Figliuolo. Non mi distenderò qui a prouare, hauer essa amato questo suo Vnigenito, sì perche suo, e perche Vnigenito del diuin Padre, quanto mai non giugnerebbe ad amare vn. fuo pargoletto donna, che nel folo fuo cuore hauesse adunato tutto l'amor de'cuori di quante madri sieno mai state al mondo. Sol ne ricordo l'amar ch' ella faceua nel suo diuin. Figliuolo quelle medefime pene, che a lui stratiauano il corpo, a lei il cuore; e compiacersi di loro per si gran modo, che, potendo, non glie le haurebbe diminuite ne pur di quanto e spuntare vna sola delle tante spine intrecciategli intorno al capo.

Erano ( come ho giā detto ) inquesta gran Madre, e in questo suo gran Figliuolo, due volontà; sattetanto vna sola per lo stesso voler d'amen-

## A piè della Croce. 23

mendue, che il medefimo che dell'vno, era in tutto, e sempre il piacere. dell'altra. Hor come l'infinita carità del Figliuolo non fi tenne paga del folamente adempire il comandamento del diuin Padre, ch'era di morire in. fodisfattione della colpa d'Adamo, ma v'aggiunle egli di patimenti, e di pe. ne, di vituperj, e d'oltraggi, d'afflit-tioni e di dolori, tanto del fuo, e fu così Copiosa apud eum redemptio, che la morte ne parue la meno parte : ne fegui nella Madre conforme in tutto a ogni voler del Figliuolo, il volere ancor esta per lui, e per sè, quelle gran giunta di pene, non altrimenti, che se, come egli, così effa le hauesse volontariamente elette.

Perciò dunque Stabat, Disfacendofi nel dolore, e Rifacendofi nell'amore del fuo Figliuolo. Nè io faprei come dimoftrarlo piu fomigliante al vero, che valendomi proportionatamente dell'espressione, con che il felice ingegno di S. Bernardo diedequasi a vedere fensibilmente all' oechio

### 24 La Santiss.Vergine

chio cio, che non pareua possibile a comprendersi dall'intelletto : dico lo star fermi, e al medesimo tempo volare i Serafini dauanti al real trono di Dio, assilo in maestà. Peroche, come vide il Profeta Isaia, con due delle fei ali d'oro che haueano, velauano la faccia, con due altre copriuano i piedi di Dio : [a] Et duabus volabant . Così stauano fermi, e in volo. A trouarne il come, domandate a voi stesso: Vna fiamma in piè diritta, sta ella ferma ? ò vola ? e sentirete risponderui, che Nè l'vno, nè l'altro, perche l'vno e l'altro. Ch' ella stia ferma, fel perfuade l'occhio che fe la vede tutta dauanti : ch'ella voli, il mostra essa medesima co'guizzi che dà per l'aria, con le punte che gitta e scaglia in alto, e col subito sottentrare d'vn. altra fiamma nel luogo della partita; con quel continuo Disfarsi, e Risarsi ch'io diceua poc'anzi. [b] Vide ergo flanmam, quasi volantem, fantem.: nec

> a Ifa. 6. b S.Bern. ferm. 4. de Verb. Ifaia.

A pie della Croce. 25

nec miraberis iam Seraphim flantes votare. 9 volantes fare.

Hor a questo puo dirsi somigliante lo Stabat della Vergine ful Caluario. Il non douer ella effer crocififia col suo figliuolo, la tenea ferma a piè della croce. Ma l'esser tutta in lui, e piu in lui che in se stesla; e l'andar seco di passo in passo volando eollo spirito al diuin Padre, e offerendogli con ardentiffimo affetto per la redentione del mondo quelle medenime pene, le quali quanto all'acerbità del dolore, e allo spasimo dell' agonia, erano a lei sensibili nullameno che a lui, la teneua in quello stesso continuo moto che hauea verso il diuin Padre la tutta amante e penante anima del suo Figliuolo. È in questo ella faceua molto piu vero di sè cio che il Chrisologo disse del samofo facrificio d'Abramo : [a] Quid aliud, quàm corpus fisum immolabat in filio?

Stabat : tutta assorta in apprende-R

a Chryfol.fer. 108.

## 26 La Santifs. Vergine

dere dal fuo Figliaolo affifo fu quella catedra della croce, vna veramente incomprentibile lettione di carità verfo i miteri peccatori : ftampatafi alei profondamente nel cuore, e ftatacosi faluteuole al mondo, che nonv'è chi bafti a contare l'innumerabil numero de' perduti, ch'ella con le fue continue domande, e poffentiffiminterceffioni appreflo Dio ha guadagnati, e tuttauia raccoglie e guadagna alla falute eterna.

Quiui ella confidera, e vede', che il diuin Padre ha sì prodigamente aperte, e dilatate fopra effi le viscere della sua misericordia, che per loro falute [a] Proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Dal che bene auuisata, e ben. didotta su quella memorabile conseguenza di Saluiano, [b] Euidens res est, quòd super affestum filiorum nos Deus diligit, qui propter nos Filio non pepercit: I quid plus, addo, Et hoc Filio iusto, I hoc Filio Unigenito, I

a Rom. 8. b Lib.3.de Prouid.

#### A piè della Croce. 27

boc Filio Deo . Et quid dici amplius potest? & hoc pro malis, pro impussimis, pro iniquis.

Nel primo istante ch'egli fu concetto dentro le immacolate e verginali viscere di lei sua madre habbiam testimonio l'Apostolo, che si vdi intonare in Cielo per bocca del suo di-uin Padre quella gran voce d'imperio, [a] Adorent eum onnes Angeli Dei.Nè fu pure vn momento piu tardo all'efeguirsi il comando, che al darsi . Immantenente (esponianio così) fi votò d'Angioli il cielo. Tutti a volo di cerchio in cerchio discesero sopra la piccola Nazaret, e quiui entrarono a far di tutti sè vn paradifo intero dentro la pouera stanza in che era la Vergine. Così quelle gran. Gerarchie di Spiriti, que'sourani, que' principi, que ministri della Corte di Dio dal fommo fino all' infimo choro, prostessifi sopra quel suolo, miser le teste a'piedi della nouella loro Reina, e nelle verginali fue viscere ado-

B 2

ra- 🧠

a Heb. 1.

## 28 La Santifs. Vergine

rarono il Verbo incarnato, che fopra i cieli hauea Padre ab eterno Iddio, e lei di fresco madre sopra la terra.

Mentre quefti, tutto dimeisi, riuerenti in atto, eseguiuano il precetto lor fattone; vn altro di tutt'altra conditione spiccatosi pur di colasù dalla medesima bocca del diuin. Padre, ne adempicua qui giu fra noi il suo Figliuolo; di prendere egli innocente a sodisfare per la mortalissima colpa del disubbidiente Adamo: con appresso quelle volontarie giunte d'ignominie, e di patimenti che dicemmo poc'anzi hauerui egli fatto del fuo.

Hor qui poniamo a riscontro l'adorarlo che Omnes Angeli eius faceuano, collo strapazzarlo ch' cgli al medesimo tempo accettaua da gli huomini per salute de gli huomini. I suoi medesimi cittadini chiamarlo per vitupero, meccanico, e plebeio; fabbro, e sigliuolo di fabbro; e a forza d' vrti sospinerlo verso il ciglio d'vn alta rupe per traboccarlo, e preciA piè della Croce 29

cipitarlo. In Gerusalemme, Grandi, e popolo lapidarlo piu volte, fenon. con le pietre, con gl'ingiuriosi titoli di Samaritano, e d'indiauolato. Tradirlo come indegno, e venderlo a vil prezzo vn suo discepolo di tre anni . Negarlo, e spergiurare di non conoscerlo il piu caro, il piu vantaggiato de gli altri. Auuentarglisi, prenderlo, ftrafcinarlo in catene a' tribunali vna furiosa torma d'armati. Accularlo i Sacerdoti come empio bestemmiatore di Dio, come ribello vsurpatore del suo regno a Cesare, come souuertitore del popolo. Quel suo medesi-mo popolo, a grida piu volte reitera-te, chiedere per vn seditioso e micidiale la vita, per lui, come piu scelerato, e piu noceuole malfattore, la morte. Il Giudice conuinto dalla. verità, dichiararlo innocente; vinto dal timore, fententiarlo colpeuole. Dato a farne stratio i carnefici co flagelli, i soldati con gli scherni, e. con gli oltraggi de gli schiaffi, e de gli sputi in faccia, delle spine e delle B₹ DCI-

## 30 La Santiss. Vergine

petcosse al capo : vestirlo da pazzo, e come hauea predetto il Profeta, [4] fatiarlo d'obbrobrj. Alla fine inchiotlarlo fopra vn infame legno di croce fra due ladroni, e raddoppiargli il torménto con gli scherni, co'rinsproueri, co'vituperj piu amari di quel fiele di che pur vollero abbeuerarlo.

Chi non s'intende d'amore, es dico d'vn eccesio d'amore, per l'infinita fua grandezza non poffibile 🦛 trouarfi tuor che nelle viscere della. misericordia di Dio, non giugnerà di leggieri a comprendere come seguisse in Christo l'accettare al medesimo rempo, quafi coll'vna mano, gli offegui, e l'adorarione de gli Angioli come douuta al grado della sua dignità, e coll'altra gli oltraggi, e i martori de gli huomini, come degni della. grandezza della sua carità. Vn non so che dell'vno e dell'altro ne fu mostrato con vgual certezza a S. Pietro: ma glie ne parue l'vno tanto disconuenirsi coll'altro, che pue confenA piè della Croce.

2 I

fentirmisi il dirne, che parlandones fuariò. Rifchiaratagli dal diuin Padre, con lume in tutto superiore all'vmano, la menre, a conoscere i meriti, la dignità, e'l diuino essere del suo facro Maestro, ne fece a lui stesso quella tanto gloriosa confessione, [a] T# es Christus filius Dei viui : e molto piu profondamente egli col cuore, ohe non con le ginocchia in terra quel cieco a nativitate illuminato da Chrifto,quando [b] Procidens adoranit cum. Indi a pochi palli dell' andar che tuttauia facenano, vdendo dal medefimo fuo Maestro, e figliuol di Dio viuo, che [c] Oportet cum ire Ierofolymam . T multa pati a Senioribus, & Scribis & occidi, Pietro, come a cofa sconcia a sentire, e impossibile ad auuenire; gli fi fece tutto dauanti; ed è ben grane: e pesante la forma del parlare che seco vsò, dicendo l'Euangelista che, Capit increpare illum, dicens, Ablit a te Domine : Non erit tibi boc . Adun-B 4

a Matth. 16. b Ioan.9. c Matth. 16.

### 32 La Santiss. Vergine

Adunque (dice qui S. Ambrogio) Che Dio voglia patire, e morire per l'huomo, è vn così grande eccesso di carità, che toglie poco men che di senno chi l'ode : sì fattamente che non sa condursi a crederlo nè pure a Dio stesso dursi a crederlo nè pure a Dio stesso Eccolo verificato in Pietro. [a] Ille stdei princeps, cui se Christus nondume Dei filium dixerat, et tamen ille crediderat, de morte Christi nec Christo credidit.

Hor quefto è quell' incomprenfibile eccefio di carità verso i peccatori, che la Vergine a piè della croce vede, e comprende. Iddio non capeuoles di patimenti e di morte, hauer das lei prese quelle membra, quella carne, quel fangue, in cui poter ester passibile, e mortale: e con sì stretto legame annodate, e congiunte in vna sola persona quelle due infinitamente distanti nature, l'vmana, e la divina, che per la dignità di questa, la sodissattione di quella soste oltre misura maggiore, e piu abbondante del debito.

Sem-

#### a Lib.s. in Luc-

A piè della Croce . 33

Sembra (disse S. Agostino, e prima di lui l'hauea detto chiaramente. l'Apostolo, anzi il Verbo steslo di Dio parlando con la lingua di Dauid) Sembra, dico, vna pazzia, quella, che al confiderarla, all'intenderla, è vna tal sapienza, che per la sua sublimità non cape altro che in Dio, perch'ella è sapienza di carità sotto mofra di pazzia d'amore : che a tanta... profondità di bassezze si ymiliasie PAltissimo per l'huomo, a tanti strazj fi esponeste l'innocente Figliuol di Dio per null'altro, che rimettere in. buona gratia del suo diuin Padre i peccatori. Parlando con effo lui egli ftesso, diede a questo suo amore titolo di pazzia, dicendogli, [a] Dens tu fcis insipientiam meam . Quid enim (foggiugne S.Agoftino) sam fimile imprudentia, quàm cùm baberet in potestate vna voce suos persecutores prosternore, pateretur se tenori, flagellari, conspui, colaphizari , spinis coronari, cruci affligi ? Imprudentia fimile cfl: ftultum BS vi-

In pfal. 68.

## 34 La Santiss. Vergine

videtur. Sed stultum hoc superat omnes sapientes. E a dimottrarne las stoltezza apparente, e la sapienza vera, ne apporta questa adattissimas comparatione presa dal medesimo Redentore, che parlando della sua vicina passione si chiamò [a] Granum frumenti. Stultum quidem esi: sed & Granum, quando cadit in terram, si nemo sciat consuetudinem agricolarumes, stultum videtur.

Chi femina, non fi duole per quel che perde, non folpira dietro a quello che gitta: anzi tanto piu gode, e fi coniola, quanto piu fpande, e verfa: peroche quello è vn gittar che raccoglie, vn perdere che acquilla, vno fcemar che multiplica, vn votar ehe riempie, vn impouerir che arricchifce. Quel che hora è terreno ignudo, e fomigliante ad eremo, già comparifce all'agricoltore quel che farà quinci a non molto; vna campagna bella a vedere altrettanto che ricca a goderne vna sì piena, e sì douitiofa-

A Ioan. 12.

A piè della Croces 35

ricolta, che beato il perdere che si fece al seminarla. Milera dunque.» la nostra terra, se questo Granum fru-, menti non veniua a gittarli lopra ella : fe non vi tolleraua gli strapazzi, les ingiurie, i patimenti, che calpestano, che tormentano, che fepellilcono il feme . Ella farebbe qual ci fu lasciata da Adamo, vn diserto di spine, vna bolcaglia di lappole, e di roghi, da. pull'akro che pascere il fuoco, e ardere [a] Igni inextinguibili. Hora., merce del Redentor crocifilio, semiuator di sè steflo, e nostro seme, perche da lui solo habbiamo vita, e fecondità d'opere, ogni terra è si abbondante e fruttifera, che doue senza lui non farebbe entrato pure vn fol figliuelo d'Adamo in cielo, polcia per lui vi bilognarono dodici porte die notte aperte ad introdurui [b] Ex omni tribu, & lingua, & populo, & natione : e da lui riconoscerne il beneficio, Quoniam occifus es, & redemisti nos Deo in sanguine suo .

A Mattheze. b Apoc.s.

Digitized by Google

### 36 La Santiss.Vergine

Queste cose infallibili ad auuenire, io non posto farmi a dubitare, che il Redentore non le ricordaile. alla sua cara Madre, per consolarne. lo spirito in quell' estremo atto- della. partenza che da lei fece, quando s'inniò a cominciar dall'vitima cena la fua tanto lungamente defiderata paffione. A lui, poche hore appresso agonizzante nell'Orto di Getsemani » [a] Apparuis Angelus de Calo confortans eum. Glie lo spedi il suo diuin Padre : e dorrebbemi forte il non\_. hauer noi dal fanto Euangelista espresso il parlar che gli fece, e le ragioni che addusse per confortarlo, se non credeffi certo, che douendo elle effere le piu gagliarde, le piu efficaci che in così forte punto stessero bene in bocca ad vn Angiolo, elle nonpoterono effer altre da queste due : l'Vbbidienza al suo diuin Padre in. fodisfattione della disubbidienza d' Adamo : e in premio della fua morte, la vita che renderebbe a tutta l'vma-

a Lnc.22.

#### A piè della Croce . 37

mana generatione. Hor le questes furono, si come io credo, le piu polfenti ragioni che l'Angiolo vlasse per confortare lo spirito a lui ; quali altre potè egli adoperare con la sua Madre, che fosser piu degne di lui, e di lei, e piu possenti a renderle, non. dico sol tollerabile, ma desiderabile la sua Passione? E quanto a sè, donette egli esprimerle viuamente la lunga espettatione in che era stato di questo di : ne poter ester tanti i vituperj, e i tormenti che gli erano apparecchiati, ch'egli, per così alta cagione come era la salute del mondo, altri piu, e maggiori, fenza numero, ò mifura, non fosse per accettarne .

E in confermatione di cio mi fouurien di quello che il Chrisostomo auuisò nel corso della nauigatione, che il tanto so S. Paolo hebbe a fare da Palestina in Italia. Egli, per rifcattarfi dalle infidie de' Giudei, che per ogni possibil maniera il volean... morto, haueua appellato a Roma, e a Cesare: e a Roma, e a Cesare, cioè, in

## 38 La Santifs.Vergine

in quel tempo, a Nerone era condotto. Hor primieramente eccol cacciato giu sotto coperta nel fondo della naue fra'foldari di guardia, auuinto, e ftretto da vna stessa con... vn melcuglio di molti altri reisimi malfattori, portari ancor essi di colà a Roma, a dare delle lor carni pafto alle fiere, e delle lor morti spetracolo nel teatro. Paolo non si reca. a... vergogna vna si abbomineuole compagnia, e folo fra tanti scelerati innocente, e fra tanti addolorati allegro. [a] Vinctus cum plurimis vinctis, qui mille facinora commiserant, ductus, non erubuit cum illis ligari. Era il viaggio lunghissimo, e la stagione quel piu che esser possa, disacconcia al viaggiar per mare: il nocchiero poco sperimentato, e temerario ; il Centurione piu credulo che prudente. Perciò i venti spesso contrari, le not-ti oscure e tempestole, e ad ogni poco la naue in punto di rompere, e profondare : come finalmente le auven-

nç: \_

## A Homil.7.de laud. Paul.

"A pie della Crose. 39

ne alle coffiere di Malta. Paolo non perciò mai fmarrito,ò dolente, Quin imò omnium fimul nauigantium curam gerebat. Cumque vinetus per tam. valum pelagus duceretur, ita gaudebat tamen, tamquam ad maximum imperium duceretur . E d'onde in lui tanta allegrezza fra tante pene, tanta. ferenità di cuore in così frequenti e pericolose tempeste ? Eccoui ( dice il Crisoftomo) quel che gli addoleiua tutte le amarczze, il rendeua infensibile a tutti i patimenti, e intrepido contro alla morte: Etenim, non parnum illi pramium, Vrbis Roma conversio, proponebatur . Egli predicherà Chrifto in Roma, quiui fondera, etiandio nella Corte di Nerone vna Chiefa, che farà vna scuola di Martiri; guadagnerà in quel gran popolo vn gran popelo d'anime al conoscimento del veio Dio, alla vita, alla falute eterna . Vna così ampia, così ricca mercede il rapisce, il trae a sè a Gerusalemme

a Roma, incatenato fra malfattori, per mezzo a turbini, a tempefie, a... nau-

## 40 La Santifs. Vergine

naufragi, si confolato, si allegro, che la felicità del termine non gli la cianè pure attendere, non che imarririi, all'infelicità del viaggio.

Hor questa in Paoloera mai piu che vna scintilla di carità, vna fiamma di zelo apostolico, presa da quell'infinito incendio, che ne ardeua in. petto a Christo, e gli teneua al continuo infocato, come in vna viua fornace, il cuore ? Che mai era la conuersione di Roma doue ben fosse veunto fatto a Paolo di suggettarla tutta intera alla Fede ; rispetto al redimere tutte le nationi de gli huomini, quante ne sono ftate in ogni luogo, e in ogni tempo, e ne verranno succedendo fino all' vltima giornata del mondo! ? Paolo folamente speraun. i guadagui dell'anime che poi secc in-Roma : e'l solamente sperarlo gli potè infondere tanta lena allo spirito, tanta confolatione al cuore ? Hor che fu in Christo, che hauca fpiegata inanzi a gli occhi dell'anima , e infallibilmente sicura quella Inr-

#### A piè della Croce . 41

[a] Turbam magnam, quam dinumerare nemo poterat, ex omnibus gentibus, & tribubus, & populis, & linguis; tutti salui per lui, tutti merito della sua passione, e frutti della sua Croce ? Vedea le solitudini popolate d' innumerabili Anacoreti : quelle famole Tebaidi nell'Egitto, quelle Nitrie, quelle foreste, quegli eremi, altri al diffeso, altri per su le balze, e dentro alle cauerne de'monti ; pieni ben fi puo dire, folo di corpi vmani, peroche le loro anime erano dì c notte orando in conuerfacione col ciclo, in contemplatione con Dio . Vedeua. pocomen che ogni parte della terra, bagnata, intrifa, rofleggiante del vittorioso langue d'eserciti interi di fortiflimi Martiri, d'ogni età, d'ogni feffo, d'ogni conditione, facrificati, all onor del suo nome, alla testimonianza della sua fede, al desiderio della. fua faccia . [b] Nam quid desiderabilius co, quem non videntes Martyres, mori voluerunt, vt ad illum venires 176-

a Apoc.7. B Inp[al.34.

#### 42 La Santiss. Vergine

mererentur ? disse S. Agostino. Vedeuz infiniti chori di sacre Vergini, dedicatesi a lui per ancille, da lui accolte per ispose : vscite del mondo prima di conofcere il mondo, e viuenti in. carne immacolate e pure, come Angioli senza carne. Vedeua innumerabili adunanze di Religiofi, coronatidelle spine della penicenza, carichi della croce euangelica, e in lei sola gloriarfi coll' Apostolo ; fatti per lei tanto piu da vicino, quanto piu fomi-glianti al lor Signore. Lascio i Re, i Principi, i condottieri d'eserciti, gli Apostoli, e gli huomini apostolici, i facri dottori, e que'tanti altri in ogni varietà di vita, di ministerj, di virtù eminenti, che sono stati e saran nella Chiefa di Chrifto, c'l diuifarli non è impresa possibile a fornirsi.

Non fiamo piu prefenti noi ahoi ftessi, di quello che tutti inficure questi erano alla veduta di Christo, quando s'inuiò dalla fua cara Madre a quell'vltima cena, onde immediatamente discese a cogliere nell'Orto di GetA piè dellaCroce · 43

Getsemani i primi frutti della suaacerba Passione. Hor se Paolo, nulla piu che sperante la conuersione, di Roma, nauiga da Gerusalemme a Roma per attrauerso vn mare quassi al contiauo in tempesta, e tanta è la dolcezza del termine, benche lonzamo, che non gli lascia. sentir le amarezze della via presente, e viene ad incontrar Roma, non come reo in catena, ma come vittorioso in trionso: che haurà a dirsi di Christo, quando [4] Propter nimiam charitatem suam quadilexit nos, come disse l'Apostolo, Tradidit femetipsum pro nebis ?

Dunque al ragionarne per iscambieuol conforto con la sua cara Madre, nell'atto di quell' vitima dipartenza, que'due cuori, che nelle cosedel voler di Dio erano vn medesimo cuore, doucano rinfocarsi, non solamente animarsi l'vn l'altro. E se questo era nel Figliuolo tutto amore gratuito verso i miseri peccatori; pero he [b] Cùm adbue peccatores essens, Chri-

. a Ephef. 2. & 7. b Rom. 5.

### 44 La Santifs. Vergine

Cbriftus pro nobis mortuus est, potè non accendersi il medesimo suoco di carità nel cuor della Vergine verso di loro ? e le pene del suo Vnigenito, che ancor esta stando a piè della Croce sostenne, hauendo crocissio in lui, e con lui il suo cuore, non le offerina ancor ella al diuin Padre per essi ?

[a] Multos filios (diffe S. Agoftino) multos filios Deo fecit vnicus Fitius Dei . Emit sibi fratres sanguine fue. Hor se fatti da Christa suoi fratelli i peccatori, quali erauam tutti, adunque fatti altresi figliuoli della fua stessa Madre. [b] Sicut malus inter ligna feluarum (dice ella ne'Cantici) fic Dilectus meus inter filios . Ripiglia a dir S.Bernardo, & bend inter filios : quia chm effet Vnicus Patris fui, multos illi, & abjque inuidia, filios aoquirere studuit, quos non confunditur vocare Fratres, ut fit ipfe Primogenitus in multis frattibus. E le egli non 12-

> a Ser.37.de Verb.Dom. b Bern. fer.47.in Cant. Hebr.2. Rom.8.

A piè della Croce. 45

lascia d'amarne nè pure i piu degni d'effer odiati, e nè pure mentre piu atrocemente l'offendouo, saprà fare altrimenti da lui la sua Madre che ne ha qui sul Caluario quella gran lettione, quel memorabile esempio, mentre ode il suo Figliuolo, per puro eccesso d'amore, dimenticar se stesso, . tutto volgersi a pregare il diuin Padre d'vsar pietà con quegli stessi, che senza hauer niuna pietà di lui, quanto il piu tormentosamente poteuano, l'inchiodauano fu la croce ? Pater dimitte illis. E la cagione del farlo non poteua allegarsi nè piu vera, nè piu degna di quella dell' incomparabiles S.Agostino: [a] Non enim (dice) attendebat quòd ab ipsis moriebatur, sed quia pro ipfis moriebatur.

Se dunque Christo ha fatti coll' amor suo suoi fratelli i peccatori, accioche piu nol siano, e per conseguente gli ha dati in conto di figliuoli alla sua stessa Madre ; che dimanderà ella per essi a titolo di lor madre, chele

a Tract.31.in Ioan.

46 La Santsis.Vergine

le si neghi? Le preghiere d'vna tal madre, impetrano ageuolmente, peroche han forza di supplire i meriti che mancano a' figlinoli. Non negherà dunque il suo figliuolo a lei, sua 🗢 lor madre, quel che ella fi farà a chieder per effi, faluo in caso di non poterfi da lui concedere la dimanda : e allora supplirà col dolersi di non poterlo. E mi dà confidanza a dirlo l'autorità di S. Ambrogio, che fermatofi a vedere, e vdire la madre di que'due grandi Apostoli, Iacopo, e Giouanni, allora che li presentò dauanti a Christo, e per loro fece quella famosa domanda, [a] Dic vt sedeant hi duo flij mei vnus ad dexteram tuam, & vnus ad finistram in regno tue ; ode il Saluatore risponderle, Che non puo; peroche così fatte dispositioni, il suo diuin Padre le ha riserbate a sè : • loggiugne il Santo Dottore, che del non poterlo mostrò sentirne, per dir così, paffione: tanto non fa negares cosa di che vna madre il prieghi in. he-

**a** Matth.20.

A piè della Croce: 47

bene de'luoi figliuoli. [a] Dominus cæli atque terrarum, verecundabatur (vt fecundum affumptionem carnis, F virtutes anima loquar) & vt ipfius verbo vtar, Confundebatur, matri pro filijs poftulanti, etium fue fedis confortium denegare.

Per tutte insieme le ragioni fin. qui allegate, mi par non solo sufficientemente prouato, che la Vergine Madre a piè della Croce, e in faccia al suo diuin Figliuolo, non isuenuta e cadente, Stabat, in lui crocifisia, 🗉 come lui generola, altrettanto che addolorata; ma che quelto suo quasi fecondo partorirlo alla feconda gloriosa e immortal vita che subito a lui ne seguirebbe, e per lui, come per cagion meritoria, a tutta la morta stirpe d' Adamio, ella prouò quel ches S. Agoftino disse di Sara moglie d' Abranio, nel partorir ch'ella fece il fuo vnigenito Isaac. Quando i dolori del parto, mai piu da lei non isperimentati, presero Sara, contorce-

a De fide lib.5.cap.2.

#### 48 La Santiss.Vergine

ceuafi, non v'ha dubbio, lamentauafi c gemeua : ma [a] Ego pato ( dice il Santo Doctore) Saram sterilem, latam gemuisse cùm pareret. Come certes alte montagne che al medesimo tem-po han la cima al sereno, e i nuuoli e le tempelte a' fianchi ; lasù allegre per la veduta del Sole, quigiù dolenti per le percosse de'fulmini ; fimilmente a Sara, partorendo Isaac, ne doleuan le viscere, e ne giubilaua il cuore. Quegli Ahi che se pur le vsciuan di bocca, era tanta la dolcezza del gaudioche glieli condina, che non hauean d'amaro altro che il suono. Ella stata per nouanta anni sterile, hora, vinta per miracolo la doppia contrarietà, della natura infeconda, e dell'età decrepita, diuenuta Madre, chi puo dubitare Latam gemuisse cum pareret? E chi partori ella? Il Rifo, che tanto vuol dire in nostra lingua la voces Isac · onde ancora fu il dir ch'ella fece, [b] Rifum fecit mihi Deus : quicunque audierit corridebit mibi .

a In pf. 101. Conc. 1. b Genef. 21

Digitized by Google

Ver-

A piè della Croce. 49

Vergine Beatissima, e nulla ostante che Vergine, Madre dell'Vnigenito figliuol di Dio, e vostro : in quella sacrosanta notte quando il partoriste nella grotta di Betlem foste in tutto esente dalle dogiie del parto in nulla guifa douute all'immacolato concepire d'vna tal madre, e al miracoloso nascere d'vn tal figliuolo. Ma quelle che non prouaste in Betlem., le sosteneste, con troppo piu acerbo ftratio delle voltre viscere sul Caluario, in quel quafi ripartorir che iui faceste per la riunion della terra col Cielo, per lo riscatto della perduta e schiaua stirpe d'Adamo, per lo ristoramento delle rouine de gli Angioli, quell'vbbidiente Isaac facrificato dal proprio padre, e in lui quel Riso che rasciugo il pianto di questa nostraterra flata per quaranta sccoli addietro vna infelice valle di lagrime. Ben potete dire ancor voi, Quicunques audierit corridebit mihi : e s'io nonerro, il diceste in quel vostro Beatam me disent omnes generationes. Ricorda-

## 50 La Santis.Vergine

dami, e'l voglio inteto di voi quel che il Pontefice S. Gregorio diffe alla. Martire S.Felicita, che offerendo sette fuoi generofi figliuoli alla morte, come Voi il voltro Vnico, ma eletto [a] Ex millibus, Peperit Deo quos carnes pepererat mundo. Afperit mater O cruciata, O imperterrita filiorum. mortem. Spei gaudium adhibuit dolori natura. Poiche dunque per troppo piu alte cagioni, e in tanto maggior eccesso si vnirono nella Vergine ful Caluario Stante a piè della Croce Gaudio, e Dolore, Ego puto Mariam latam gemuisse, piu che Sara, cum\_ pareret .



11

#### a Hom.3.in Enang.

Il Dio de'Christiani non voluto accettare da gli antichi Romani, perch' egli vuol esser folo. E solo vuol esser ancora in noi, perche chi non vuole altro che lui, ha in lui solo ogni bene.

L Magno Pontefice S. Gregorio, costretto a starli lungo tempo tacendo, e patendo l'aspro martirio de gli acerbissimi suoi dolori di stomaco, appena ricouerò tanto di forze, che bastassero a portarlo nella Bafilica di S. Giouanni Laterano, che seduto iui sul trono Pontificale ondes solea predicare, e affollatosi numerorosiffimo il popolo a sentirlo, si mirò due e tre volte attorno, e sospirando, Per tanti vditori(disse) porto dalla mia lunga infermità le forze così logore, e stenuate, e'l fianco e la voce si deboli, che i piu di voi sarete spettatori C 2 60-

# 52 Il Dio de Christiani

folo, non ascoltatori del vostro Pastore, che vi ragiona, Confesio, che il vedermi così sfornito di spiriti, e di forze per farmi sentire al così ampio teatro che di te mi fai qui attorno o Roma, mi contrista non poco, e sà, che di me medesimo mi vergogni : tanto disuguali fra sè veggo esfere il vostro lungo e gran desiderio d'vdir-mi, e'l mio piccolo, e brieue poter farmiui vdire. Nè mi sarci condotto ad offerirmi per così pochi, fenon che ho detto a me stesso : Quid enim. ? Nunquid si multis prodesse nequeo, nec paucis prodesse curabo? & fiex messe portare manipulos multos non possum\_, num quidnam debeo ad aseam vacuus redire? Quamuis enim quantos debeo ferre non valeo, certe vel paucos, certe vel duos, certé vel vnum feram. E quell'vn folo cui hebbe speranza di guadagnare, bastò a quel gran Pontefice per fargli predicare la ventesima-seconda delle quaranta Omelie chene habbiamo. Hor questo medesime, ancorche per tutt'altra cagione, ho

## Perche non voluto da'Pag. 53

ho douuto ancor io dire a me ftesso, per indurmi a trattare vu così fatto argomento, che non mi dourà parer poco, se ne haurò a leggerlo Vel pancos, al persuaderlosi vero, Vel duos, a volerlo adempiuto in sè coll'operatione, Vel vunm.

L'argomento è, Che Dio nel cuor dell'huomo vuole effer folo: e. cel dimostreran due ragioni, delles quali l'vna il prouerà Conueniente all'eccellenza di lui, l'altra Necessario al ben nostro. Ma quanto si è al darsi a vedere piu chiaro che la luce del mezzodi questa gran verità, non. vi fi haurà a fare gran confumo di parole, nè a durar molta fatica d'ingegno: mentre con la diuina fi vnisce e concorre a certificarla ancor l'euidenza della ragion naturale. Il malageuole s'incontrerà nell' efecutione dell' opera, trouandofi etiandio fra persoue di spirito, e mille doppi piu Marte affaccendate Erga plurima, e correnti come per la circonferenza d'vn circole che non ha fine doue pofarfi co'defide-C 3

## 54 Il Dio de'Christiani

fiderj, che Maddalene, fisse nel centro, fedenti a<sup>\*</sup>piedi del diuin Maeftro, tutto intese ad apprender l'alta lettione di quell' [4] Vuum est necesfarium, che non lascia bilogno, ò defiderio di null'altro. Perciò Hac est illa profligatis emenda patrimonys margarita, come ne parla quel gran Vefcouo di Nola S. Paolino, che l'hauea comperata a costo di tutto il suo ricchissimo patrimonio, e di tutto sè steflo: ed è come egli medesimo la. descriue quella altrettanto magnanima che legi Carità; Que se ita inserit & affigit Deo, vt nihil extra Deuns amans, dicat, Et ego femper tecume.

Ma prima che ragioniam di queflo, che nella prefente materia è laparte piu fina, e piu fublime, prendiamo a dir cofa che fi adatti ad ognuno.

Roma, sotto l'imperio d'Augufto fu arricchita da Marco Agrippacon quel suo maestoso Pantheon, che solo fra le antiche fabriche di questa me-

#### a Epist.2. ad Seuer.

### Perche non volute da' Pag. 55

metropoli del mondo, è rimalo fino a dì nostri, tenutosi saldo in piè contro a gli vrti del tempo, e scamparosi intero dalle tante distruttioni de'barbari, che di cento altri sontuosissimi edifici han lasciare sol le rouine, e di mille altri rouinate ancor le rouine. Ma per dir vero, quanto si è a moltitudine, e a riuerenza di Dei, quell'antica Roma in tutto il gran giro delle sue mura potea dirsi tutta vn Pantheon, [4] Vbi (come parlò S. Leone il Magno) diligentiffima superstizione babebatur collectum quicquid v squam furrat varys erroribus institu-Vinta, e soggiogata che tum. que'Romani haucano alcuna città nemica, fra le spoglie che apparteneuano al publico, ne trasportauano anco-ra i Dei vinti : e per farlisi amici, li faceuano lor cittadini , Inuiauano a lontanissime terre ambasciadori, a richiederne quegli che non haueuano: e ancor che fosser non altro che vn fasio informe, ò vna serpe addomestica-

C 4 caa Ser. I. de SS. Apoft. Pet. & Paulo-

# 56 Il Dio de'Christiani

cata, grandiffima era la folennità nell'accorli, non altrimenti che fe veniffer per machina giu dal cielo. Che piu ? vi fi onorauano con facrificj per fin la Febbre, la Pallidezza, il Rancore, e tutta la gran turba dellefciagure vmane, accioche mitigatecon gli offequj, doue non potean gionare con verun bene che haueffero per natura, meno infefte, men crude foffero al nuocere nello fpargimento de'mali.

Confiderata che S.Agoftino haquefta infatiabil follecitudine de'Romani in adunare dentro alle muradella loro fola città, quanti Dei, nulla oftante che barbari, e mostruosi, erano sparsi per tutto altroue, domanda, Per qual cagione il solo nostro, e folo vero Iddio non su voluto in Roma, mentre pur vi correua per assoma, [a] Omnes Deos colendos essefapienti? Cur ergo a numero ceterorum iste reiestus est? Perche qui a lui folo, non basilica, non tempio, nonnic-

a De confensu Enang.lib. 1.c. 17.

## Perche non voluto da' Pag. 57

nicchia, non altare, non facrificio, non innocatione, non il fumo di pure vu granello d'incenso? E siegue a rincalzar la domanda, e con cio render piu autentica la risposta. Forse (dice) non n'è oramai diuulgata per tutto il mondo la fama, la religioue, il. eulto ? Non fe ne fanno le pruoue della divinità ? non fe ne ammira l'altezza della dottrina, e la fantità della legge ? non se ne veggon gli effetti della postanza ? S'egli è sì forte com'è, Roma perche nol vuole ? ma se debole, come puo piu che gli altri Dei, le cui basiliche atterra, i cui simulacri fracasia, la cui religione diferta.? S'egli è tutto bontà, perche il rifiu-ta? se nò, perche tanti altri Dei non bastano a soprafar lui solo ? Se è verace, perche si ricusa di credergli ? se nò, come se ne compiono le predittioni, e i fatti ne auuerano fedelmente i detti? [a] Nihil ergo restat vt dicant, cur buius Dei sacra recipere nolucrint, nisi quia, solum se coli vo-C 5 Inc-

A Ibid.cap.18.

luerit: illos autem Deos Gentium quos iam colobant, coli probibuerit. Ac per boc respuerunt vnius veri Dei cultum, ne multos falsos offenderent: magis arbitrantes sibi obsuturam faises istorum iracundiam, qudm illius veneuolentiam prosnturam.

Cosi egli: e non potea dir piu vero quanto, all' auuenuto già in Roma, nè quanto a quel ch'è continuo a feguire nel cuor dell'huomo, Non. vi si accetta Dio, perche egli vuole efferui solo. E degnamente il vuole, perche coll'infinita eccellenza dell'esfer suo non si comporta l'accommunarlo, e quasi metterlo a paro a parocon gl'idoli . [a] Que societas luci ad tenebras ? Que autem conuentio Chri-fti ad Belial? Perciò i Filistei idola-tri, sterminarono da'lor confini il vero Dio d'Ifraello, perche questi vuole esser solo : e se ne auuidero ben due volre, quando presane l'Arca, e ripofiala nel tempio su l'altare, e presio sa. statua di Dagone lor idolo, trouaron.

que-

2.Cor.6.

#### Perche non voluto da'Pag. 59

questo quali gittato via di colà con, vn calcio, [a] Iacentem super faciem suam in terra coram Arca Domini,

Perciò ancor quel ricchissimo pouero, e pouerissimo ricco (perche tra le sue ricchezze non contaua Chri-No) all'vdirsi denunriare da lui quell'inaspettato , [b] Vnum tibi deest . Emnia quecumque habes vende, & de pauperibus, & veni fequere me . Contriftatus eft (dice l'Enangelitta S. Luca) quia dines erat valde. Abbalso. gli occhi e'l volto in terra doue gli cadde, anzi douc già haueua il cuore ; e voltate a Christo le spalle, dolente,, e mutolo se ne parti. [e] Diues habebat multas possessiones (dice S. Ambrogio) sed Dominus inter multa non: numeratur. Deum sibi non sufficere. iudicauit. Denique contriftatus est, quasi plus effet quod relinquere subere. tur, quàm quod eligere. Non puo fallir che non siegua l'vna di queste due: è eller empio credendo che Dio non. ci: C 6

> a: 1. Reg. 5. b Luc. 18. c In\_ p[al. 118. Octon. 8. 6 Oct. 12. v. 94.

ei basti per ogni bene : d credendolo, ester pazzi, se vogliamo altri beni da, aggiugnere a quei bene, che solo basta per tutti i beni.

Ben veggo io questa effere vna filosofia, a cui per non crederla paradoslo, ma semplicissima verità, è necessario il precetto di Dauid, [a] Gustate & videte quoniam suauis est Dominus: con la giunta di S. Basilio il Magno, che la dolcezza del meles non s'impara dalla lingua che ragionando la perfuade, ma da quella che aflaporandolo ne ha la sperienza per Nè fa bilogno di metpruoua. terfi fu le montagne dell'Aluernia a cercar de' Franceschi, e de'Bernardi nelle Chiaraualli, e de' Pacomj nella Palestina, ò in Cipri, e de gli Antonj nelle solirudini dell'Egitto, per trouar di queste anime, così tutr'anima 😐 null'altro, che come a' Beati in cielo, altresì ad esfi in terra, Iddio solo vaglia per ogni bene. Hauuene, la Dio mer-

> a Pfil. 33. Hom.13. Exbort. ad baptif.

#### Perche non voluto da'Pag. 61

mercè, in ogni tempo, e in ogni luogo, nè chiostri religiosi , e nelle cafe priuate, parecchi così internamentes beate di quel solo che Iddio è a' lor cuori in ragion di bene, che chi le conducesse [a] In montem excelsum valde, e lor dimostrasse in visione imaginaria, come già il demonio a Christo, Omnia regna mundi, & gloriam eorum, poi le addimandasse, Di tutto Papperibile di questo vniuerso, cuui cola che appetiscano? dignità, ric. chezze, onori,bellczza, fignorie, fama, piaceri ? Risponderebbono, Nonmancar loro nulla, che hauendolo se ne trouassero piu contente. Vn solo estere tutto il lor desiderio, Hauer quello iteilo che hanno: E fe pares Itrano a fentire, e oscuro ad intenderfi, chiamarebbono S. Agoftino a dichiarare, Come posta hauersi Dio nell'anima, e defiderare d'hauerlo. Cioauniene, dice egli, perche [b] Es satiat te, tanto che non rimane appetito per verun altro bene : Et non te fatiat: per-

# Matth.4.

b In plat.85.

perche dell'infinito bene ch' egli è, mai non puo effer tanto il goderne, che fempre piu non rimanga il defiderarne. Così aunerarfi il detto del Sauio, [4] Qui te edunt adhuc efurient, I qui bibunt adhue fetient. Così col fempre hauere accordarii il Nunquam fastidire, e'i fempre Bibendo fitire, e godendo defiderare.

Hor percioche non è d'ognuno, il persuaderlosi vero per iscienza sperimentale che ne habbiano, è necessario, e non sarà, spero, senon grandemente gioucuole, che dimostriamo, ciascuno hanere in sè chi glie l'infegna, e gliel pruoua con argomenti d' irrepugnabile euidenza. La maestra. di questa diuina filosofia, è la Natura ftefla . Ella tuttodi cel predica, e cel ripete : e niun v'è che habbia meftieri d'interprete per intenderne il: linguaggio, ma basta non le chiudere. incontro gli orecchi. Come cio fia: vero, vo'che il vediate primieramente. espresso da S. Ambrogio in vn efferto. del-

a Eccl. 24.

# Pershe non voluto da' Pag. 63

della natura, paruto a quel grand'huomo cofa degna del fuo ingegno al confiderarlo, e della fua penna il defcriuerlo.

L'unigersate mouimento, e corsodell'acque nelle fonti, ne'riui, ne'torrenți, ne'fiumi, è vn di que'centomila. miracoli, [a] de quali fu detto con verità che sol perciò non ci paion. miracoli percha fono continui a vederli . Hor le acque , secondo il filosofare di S. Ambrogio, non hebbero da principio il muouerfi per natura. fenon in quanto, [b] Quid iufferit Deus audiunt : Vox autem Dei efficiens matura est. E la voce che lor diedes il muouersi per natura, e al continuo la sentono, e l'vbbidiscono, su allora, che standosi el e immobili e quiete, Iddio nel terzo di della formatione del Mondo, comandò [c] Congregentar aque in locum vnum. In quel medesimo istante, tutte l'acque, di morte che pareuano, e giacenti, si fecero

a: Aug.traff. 24.in Ioan. b Hexam.lib.3.c.3. c Genef.1.

acque viue, e mouentifi a correre-In locum vnum. Stabat aqua diuersis locis. [a] Ad vocem Dei mota eft. Nonne videtur quia naturam ei vox Deifecit, & fecuta est creaturapraceptum, & vsum fecit ex lege. Il lor correre, è vn come suggirsi, e seguitarsi, sospinaris, e tirarsi, convn tale andare inanzi e venirsi dietro, che sempre si raggiungono, e non però mai si trapassano. Così Ipsa se aqua pracedit, vrget, fequitur.

Hor fateui, con niente piu che vna girata d'occhio, a vedere gli firani modi, e le diuerfe vie che tengono per adunarfi tutte In locum vnum... Ve ne ha di quelle, che a trouar l'vfcita per cui metrerfi in libertà, e in. vantaggio, montano fu per entro le Evifcere delle montagne, e tanto puntano inerpicando, e falendo, fin che: ne giungono alla cima, e trouato iui aperto vuo fpiraglio, ne fgorgano, e fi dan fubito a correr giu, portate dal naturale iftinto a congregarfi In...

a Ambr. ibid.

# Perche non voluto da'Pag. 65

locum vnum . Altre, per fu la piana terra si strisciano, e ò truouino il canale scauato, ò sel facciano elle stelse, per esto vnite serpeggiano. Altre, sboccano dalle cauerne, altre rouinano gia da'balzi, altre fpiccian da'doffi, dalle falde, da fotto i piedi delle montagne. Così correndo per diuerse vie, e da diuerse contrade, allo scontrarfi, fi vniscono. Le piccole fonticelle, entrano ne ruscelletti, questi ne" riui, questi ne'siumicelli, questi ne'siumi reali. Niun acqua, benche il paia, fi perde, nè col mescolarsi diviene vn altr'acqua. Spargefi, e non si confonde : e spargendofi, e vaendofi, la. fonte diuiene va ruscello, e poscia va fiume, c'l fiume vn mare : poiche il congregarsi In locum unum, non è altro che scaricarsi nel mare. A lui dunque s'inuiano tutte l'acque fin. dal primo scaturire che fanno dalles lor fonti, nè mai fi polan travia: e ò si muouano lente, ò di buon passo, ò correndo, ò ancora precipitando, tutte parimente vi giungono.

Da-

Date hora voi col penfiero in. aria vn volo sopra la terra, e portandoui qua e là, douunque piu v'aggra-di, al veder che farete ne'lor paesi, il Nilo, il Po, il Tago, il Rodano, l'Indo. il Gange, l'Eufrate, il Maragnone, il gran Rio dell'argento, il Danubio, il Reno, il Tamigi, e quanti altri fiumi ha la terra : offeruate i diuersi hioghi oue nascono, le strane vie che corrono, e'l vario passo con che si muouono : poi domandate a ciafcuno da sè, ò a tutti infieme, Per giugner doue prendono a fare così lun-ghi viaggi, tal vn d'effi di due, e di tre mila miglia ? Con vn tanto aggirarsi, che cercano ? per vn tanto affaticarsi, che sperano? Vditene la risposta ; peroche Elenauerunt flumina. vocem fuam, e la voce d'uno è la medesima che di tutti: peroche tutti gridano, Al Mare, al mare; In locum. vnum. Il mare è il termine del lor viaggio : il mare è il fine del lor defiderio. Al mare dunque ; per diueni-re in esfo ancor essi vn mare. E come

# Perche non voluto da' Pag. 67

me chi domandasse a vna fcintilla. di luce, doue vorrebbe ella trouarsi per ester beata, risponderebbe, ches nel Sole, perche a lui vnira diuerrebbe il Sole: così ancor vna gocciola d'acqua, non vorrebbe estere altroue piu volentieri,che nell'Oceano, a farsi in esto vn Oceano.

Così ragionato fopra il penfiero di S.Ambrogio, dell'hauer tutte l'acque per iftinto di natura loro impreffa da Dio, vn appetito innato di muouerfi verfo vn medelimo termine, e mai non quietarfi finche vi giungano : belliffimo è il rifcontrate che s S. Agostino fà quelta proptietà dell' acque con quel che autiene a' defiderj del cuor vmano. Sien di che cuor fi vuole, tutti corrono a congregarfi In vnum locum : e ancor effi vi corrono per naturale iftinto loro imprefio da Dio : nè mai fono, nè mai potranno effer quieti fin che vi giungano. [4] Ompis bomo (dice il Santo Dottore)

quaa Serma 112. Diuerf. de Maffa. Cand.cap.2. & 3.

qualifcunque fit, Beatus vult effe. In queito, tutti i defiderj, nulla oftante che differenti fimi fra loro, indifferentemente fi accordano. Hoc nemo est qui non velit; atque ita velit, vt pro ceteris velit. Imò, quicumque cetera. vult, propter boc vnum, velit.

Non fi ode proferir questa voce, Beatitudine, che come ad vn armonia di paradifo, non fi destino in noi tutti gli spiriti, e'l cuore non ci si leui, per così dire, in piedi, e verso lei non allarghi le braccia, e non istenda l'ali, in atto di volarle incontro : ma verso doue per ritrouarla, oh quanto pochi il sanno ! Come aunien tal volta a' cacciatori d'abbattersi in campagne, ò in prati così folti d'erbe odorofe, e e di fiori, che i bracchi, e i segugi, van fiutando per tutto indarno, quanto al trouar la traccia della fiera che feguono dietro al suo odore : Similmente, cercandofi nella beatitudine il sommo bene ch'ella de'estere, tanti altri beni che non sono lei ci fi paran tra'piedi, che ce ne suiano dalla traccia.

Perche non voluto da'Pag. 69

cia. Quindi è, che come vedeuame poc'anzi portarfi i fiumi al mare per diuerfiffime strade, così alla beatitudine i defiderj nostri per giugnerui. E' donde altro ( dice il medefimo S. Agostino) [a] procedono queste voci, che pur toccando tutte vna medefima corda, tutte fra sè si discordano? Alius dicit, Beati qui militant. Negat alius, & dicit, Beati qui agrum. colunt. Vn altro ripugna l'vno 🛥 l'altro, e grida, Beati qui in foro, po-pulari claritate versantur. Nò dice il quarto, ma Beati qui iudicant . Negat boc alius, & dicit Beati qui nauigant per multas regiones : discunt multa, & colligunt lucra. Così detto il Santo, conchiude, Videtis ergo carifsimi in omni ista multitudine generum. vinendi, non placere vnum omnibus: 👉 tamen beata vita placet omnibus.

Adunque non è possibile, che chi ha punto di buon discorso, non si auuegga, che quella che cercano, nou è la vita beata che cercano. Bene

a Ibid.

ne che manchi, ò che possi mancare; bene, che interamente non sodisfaccia a tutti i desideri; bene, ch'éssendo per condition di natura peggior di noi, non puo farci migliori ; non puo effere la beatitudine che cerchiamo. I defideri che s'inuiano a questo mare, conuien che habbiano la mala fine di que'non pochi fiumi, che tra vias'incontrano in alcuna voragine che fe gl'ingoia, e li disperde sotterra. Tutta la fatica del correre che han\_ fatto, è perduta. E mirate al lume di queste poche parole del Magno Pontefice S. Gregorio, se il procacciar beni mancheuoli è fatica leggiere, ò le è pazzia che possa dirsi leggiere il persuadersi di douer esser beato con essi: [a] Dura seruitutis pondus est, subesse temporalibus, ambire terrena, retinere labentia : Velles stare cum non stantibus : appetere transeuntia, sed cum transeuntibus nolle. transire .

Iddio stesso fra gl' innumerabili al-

a Lib.30. Moral. cap. 12.

### Perche non voluto da' Pag. 71

altri beni che ci puo dare, non nes ha fuor di se stesso veruno, che hauendol noi, sia per seguircene il trouare in eflo appagati, e fazi tutti i nostri infariabili desiderj ; che è quanto dire, Esfer beati. E la ragion di cio è manifesta a vedersi. Conciosiecofa che hauendo egli costituito all' huomo per suo vltimo fine, sè steffo, quanto al feruirlo in vita, e dopo morre goderne : è necessario a leguirne, che niun bene che sia da meno di quel sommo bene ch'è Iddio, fia basteuole ad empiere la capacità del cuore vmano, fatiarne i defideri, farlo interamente beato. La qual certissina propositione, percioch'e tutto il fustantiale dell'argomento di che ho preso a ragionare, non v'incresca. vdirla di nuouo esposta dal beatissimo S. Agoftino, che hauea speffo questa. materia alle mani, e la trattaua con. quella varietà, sodezza, e attitudine di penfieri, che fi conucuiua a conuincere di questa gran verità il popolo che l'ydina .

Spo-

igitized by GOOgle

Sponendo egli quel passo del Salmo trentesimoquarto, Anima autem mea exultabit iu Domino : Tamquam in eo (dice) a quo audierit, salus tua. ego fum . Tamquam non quarens alias extrinsecus divitias : Tamquam non\_ quarens circumfluere voluptatibus bo-nifque terrenis. Quid enim melius Deo dabitur mihi? Così diceua seco medefimo il Santo Re Dauid. E per dirlo con sicurezza, non si hauea mica aperto inanzi il grande inuentario di tutti i beni possibili ad hauersi da vn huomo; nè era venuto riscontrandoli a vn per vno con Dio, per dire in fine, quasi a maniera d'episonema, Quid melius Des dabitur mihi ? Ne pures vn cieco nato, si condurrà a disputare, se vna scintilla di luce che schizza fuor d'vna selce battuta, sia piu luminosa che tutto il gran corpo del Sole. Pur nondimeno (dice il Santo) discorrianne così per maggior euidenza del vero. Facciam che fi apra il pa-radifo, e che Iddio in forma vifibi. a'n ftri occhi ne scenda, e qui sospelo in

# Perche non volute da' Pag. 73

in aria, ci miri a vn per vno con. quello fguardo che penetra fino all'vitimo fondo de cuori : e veggendo il fuo a ciascun di voi ardere d'vn ineflinguibile defiderio d'hauer del bene quale e quanto è di mestieri che sia.» a renderui compiutamente beati, si offerisca di daruelo, e chiamatiui dananti a sè a vn per vno, vi dica Pete quod vis . Se vdifte farni vna si liberale offerta da vn cortefissimo Imperadore, e fedelissimo d'ogni sua promessa, subito vi si adunerebbon nel cuore a configlio tutti i fuoi defiderj, e v'iftigherebbono a domandare, preminenze d'onori, prerogatiue di titoli, dignità in corte, podestà di comando, esentioni, immunità, e ricchezze a sì gran colino, che traboccando verfino da ogni lato, tanto che, fenza voi impouerire, possiate far ricchi i poueri vostri amici e congiunti per sangue . Hor qui Deo tibi dicente Pete quod vis, quid petiturus es ? Excutes mentem tuam; exere auaritiam tuam; protende quantum potes, & dilata, D 34 Cls-

cupiditatem tuam. Non quicunque, sed omnipotens Deus dixit Pete quod A domandar cofa degna delnis. la grandezza d'vn tanto donatore, e d'vn tale Quod vis, che non mi circoscriue mitura ne termine alla domanda che risponderò ? Diami in\_ Signoria tutta la terra. Da onde nase fin doue tramonta il giorno,quanto v'è di paese, sia mio. E non piu? Perche non domandate ancora la signoria de'cieli, de'pianeri, delle stelle, della luce, e del Sole? Quia ille qui fecit omnia, dixit, Pete quod vis. Così trouandoui diuenuto fignor del mondo senza piu che chiederio, nol credereste vero, e vi parrebbe d'essere vn di que' mendici, che sognando si veggono fatti Re, e temono di fognare. E troppo è vero che sognereste, imaginando d'effer beato coll'effer padrone dell'vniuerfo. Coll' hauer questo grande Omnia, siete stato cieco a non vedere, che Nibil inuenies carius, nihil inuenies melius, quam ipfum qui fecit omnia. Ipsum pete qui fecit, & in

Perche non voluto da'Pag. 75

inillo, & ab illo habebis omnia que fecit. Egli, che v'ama piu che voi non amate voi stessio, e che sa cio che voi non sapete, che niuna cosa che sia menodi lui puo farui pago di tutti i vostri desiderj, e con cio veramente beato, Nibil magis vult dare quàm se . Si aliquid inueneris mebius, pete. Si aliquid inueneris dare gui se damnum tibi, praponendo illi, quod fecit, cùm velit se ipsum dare qui fecit.

Quando affetato, e stanco, domandò bere alla Samaritana, e niente offeso del poco amoreuole dinegarglielo ch'ella fece, offerse egli alei di darle [a] Aquam viuam; cio non fu vn prometterle di far che quel pozzo ch'era prosondo, al venir d'essa multiplicando, ò solleuando per miracolo l'acqua, si empiesse fino al sommo labbro dell'orlo, tal ch'ellasenza fune, e senza fatica, potesse attignerne quanto le bisognasse. Quella che le proserse, su vna tal tutt' al-D 2 tra

a Ioan.4.

tra specie d'acqua, che chi ne berrà-[a] Non sitiet in aternum . Suspirabat. illa (dice S. Agostino) nolens indigere, nolens laborare ; affidue venire ad illum fontem, onerari pondere quo in-digentia suppleretur; & finito quod bauferat, rursus redire cogebatur : & quotidianus ei fuit iste labor, quia indigentia illa reficiebatur, non extinguebatur . Delectata ergo tali munere, rogabat vt ei Aquam viuam daret. Glie ne porfe il diuin Maestro ad assagiare vn forlo, quanto fu quella brieue contezza che le diede di se , e l' cntrarle che fece con essa nel cuore es faruisi Fons aque salientis in vitam aternam . E questo fu si posiente a toglierne ogni sete d' acqua che non ispegne la sete si che di nuouo non si riaccenda, ch'ella tornando a tutta corsa alla Città per annuntiarle il Messia venuto, e'l bene da lei trouato [b] Reliquit hydriam fuam : Lascio in abbandono a piè del pozzo la\_ brocca, come non piu bisogneuole ad attignerne con che spegnerne in se la fe-

a Traff. 15. in Iodn. b Ioan. ibid.

Perche non voluto da'Pag. 77

fete che dianzi hauea, d'vn acqua per natura mancheuole, e d'origine, e di furgente terrena. [a[ Proiecit bydriam fuam, qua iam non vsui sed oneri suit. Auide quippe desiderabat aqua illa fatiari, vt nuntiaret Christum onere abietto.

Ma chi brama conoscer da vero quanto possa a render beato vn cuore l' hauer Dio in esto, e beato per -modo, che non solamente non gli si renda quali possibile il desiderar verun altro bene fuori di lui, ma per fino i mali, per quantità innumerabili, per qualità grauissimi, tollerati per lui,gli fi voltino in bene: le necelfità in tesori, i tormenti in diletti, le ignominie in gloria, le continue morti in continui trionfi : vegga la grande anima del grande Apostolo Paolo; intenderà hauer fatto bene il Boccadoro, auuifando, Paolo non effere stato in verità vn Serafino, e solo in apparenza huomo vestito di corpoimpassibile ne' patimenti . Egli era sì D 3 ∵vi+

a Aug.in Ioan. Tract. 14.

viuamente acceso dell'amore di Chrifto, che come l'oro liquesatto nellas fornace, non ben si discerne s' egli sia oro ò fuoco, estendo tanto e dentro al fuoco l'oro, e il fuoco dentro all'oro, che questo n' è in ogni sua menomissima particella penetrato, imbeuuto, e acceso; così Paolo, trasformato per amore in Christo, e Christo in lui, sembrauano vno stesso, a quel sommo adunamento, che non si fa fenon da vn sommo amore, di viueres l'vno nell'altro.

Vdite Paolo ragionar di Christo nelle quattordici lettere che ne habbiamo, e vedrete non ester cosa solamente del cielo, e dell'anime iui eternamente beate, quell' [a] Inebriabuntur ab vbertate Domus Dei, che toglie tutta di sè la mente, e'l cuore a'Beati, e quella e questa trasporta, e fommerge in Dio. Paolo parla di Christo come tutto in lui rapito, di lui beato, ebbro e bogliente de' focosi spiriti del suo amore. E nondimeno

au-

a Pfal.

Perche non voluto da' Pag. 79

auuiene di lui quel che S. Gregorio il Magno confiderò nel bronzo infocato della vifione d' Ezechiello, e l'intefe di chi infiammato di Dio parla di Dio, ma quel che ne puo dire, non è piu che[a] Scintilla aris candentis, percioche Vix tenniter loqui fufficit hoc vnde ipfe fortiter ignefcit. Così dell'incendio dell' amor di Christo, chediuampaua, e rendea beato il cuor di Paolo:quel che ne víciua parlandone, non era piu che Scintilla fubtiles valde, & tennes.

Hor della beatitudine dello fpirito di quefto grande Apoftolo, niuno ha parlato piu altamente, cioè piu da preffo al vero, che l'incomparabile S. Giouanni Chrifoftomo. Nè dee rornare in verun pregiudicio de' fuoi detti, l'hauer egli amato fuisceratamente S. Paolo. Peroche come vn., carbone ardente di fuoco viuo, se fi adopera a delineare vn ritratto, non gli dà del fuo nè l'ardore, nè la luce, piu di quello che faccia vn carbone D 4 spen-

a Ezech.1. Lib.1. in Ezech. bom.3.

fpento; così il Chrisostomo, nel rappresentar che fece in otto omelie, e in piu altre sue opere la diuina imagine di quel grande Apostolo, non le diede altro del suo, che il ricauarla puramente dal naturale, anzi solamente sbozzarne in poche linee i contorni.

Egli dunque, Ricercare (dice) in petto a quanti, da che il mondo è in piedi, fon viunti d'età in età con fama d'huomini illustri in prodezza, e in valor d'animo, non fittouerà in chi di loro già mai fosse unicuore di piu malchia virtù, di spiriti piu generosi, d'anima piu fedele, piu ga-gliarda, piu eroica, di quello ch' era in petto a Paolo Apostolo il suo cuo-re. Non piu di lui salde in piè le rupi, non piu folido il diamanre alla pruoua dell' ancudine e del martello, non piu ardenti le fiamme, non l'oro piu infuperabile al tormento della. fornace, e del fuoco. Parlo io per auuentura come quegli che han libero l'ingrandire, perche non han\_ · dePerche non voluto da' Pag. 81

debito il prouare ? O puo volersene restimonianza maggiore di quando egli fi ardi a disfidare, ead hauere fchierati dauantitutti gl'innumerabili patimenti del corpo, tutte le altrettante afflittioni, e angustie dell'animo ; e la fame, e la sete, e la nudità, e i pericoli, e le pesecutioni : A dir brieue, quante sciagure e difastri da tribolare, e da affliggere ha la vita, e quanti ordigni da tormentare, e da vccidere ha la morte. Poscia ancor piu auanti, voltare animosamente la faccia incontro al cielo, per attorno la terra, e fin giu all'inferno, e misurato, e pelato cio che potrebbono contra lui gli Angioli, gli Huomini, i Demony, e tutte con essi le creature, pronuntiare quel victoriofo [a] Certus fum, che nulla potrà mai separarmi A charitate Dei que est-in Christo Iesu Domino nostro.

Dietro a tutto il terribile venga ancor tutto l'amabile dell'vniuerfo, a prouarfi, fe ha forza che basti ad al-D 5 lon-

za. Rom. 8.

Iontanar Die dal tuore di Paolo, o'l cuore di Paolo dall'amore di Chrifto. Nominategli, anzi offeritegli, monti di gemme e d'oro; titoli, e fignorie, godimenti e piaceri, gloria e fama, fcettri e corone, porpore e, ammanti reali, imperj e monarchie. Nel vocabolario di Paolo quelti nomi non fignifican altro che foffi d'aria, fchiume d'acqua, tele di ragni, fcherzi di fanciulli, pure apparenze di colori vani, e di fogni piu vani.

Che amaua egli dunque, fe nulla del vifibile gli aggradiua ? che gli era in pregio ? di che godeua ? doue gli portauano il cuore i fuoi defiderj, ò in che gliel ripofauano i fuoi godimenti ? Per trouarlo v' è neceffario falir fopra tutto il fenfibile, e trapaflate le sfere de' pianeti, e delle. ftelle, entrare nel ciel de' cieli, e per lo mezzo de'Chori, e delle Gerarchie de gli Angioli, fenza nè pur mirarli, poggiar fu alto fino a quell' inaceffibile trono di luce, doue Chritto fiede in maestà, e regna in gloria. Qui Perche non voluto da'Pag. 83.

folo, qui [a] Ardentem Pauli in Chri flo amorem videbis . Hic siquidem., pre illius dulcedine, non Argelorum, non Archangelorum admiratus est dignitatem, nec quicquam horum simile concupiuit. Quod enim erat maius omnibus, Christi amore fruebatur . Cum boc, beatiorem se cunëtis putabat. Sine hoc autem, neque Dominationum, neque Principatuum socius esse cupiebat: sed cum hac dilectione magis esse extremus optabat; imò etiam ex numero punitorum, quàm sine bac, inter sumtuos, & bonore sublimes.

Quindi nalceua il non conoscer egli altra dannatione, altra pena, altro inferno, per intollerabili, per infiniti che ne fiano i supplici, che l'effer priuo dell' amor di Dio: comes al contrario, il goderne era la sua vita, il suo paradiso, la sua beatitudine, il suo ogni ben possibile ad hauere. Che marauiglia è poi ch'egli sofse intrepido nelle cose terribili, es quasi impassibile ne'patimenti ! Non D 6 gli

a Hom.2.de laud.Pauli.

gli corle giorno di vita, in cui nonvedesse adempiuta alcuna parte di quell' [a] Ego astendam illi (che Chrifto difie di lui ad Anania) quanta oporteat cum pro nomine meo pati. Ma chi puo milurare quel Quanta, senon, con vna selua di spine al suo patire, e di palme al fuo trionfare ne' patimenti ? il suo andare era vn continuato passare d'vno in vn altro pericolo : come chi è in tempesta di mare, che non fugge da vn onda, che non si scontri a dar di cozzo in vn altra. Pareua ch'egli hauesse la taglia come i ribelli : per tutto si gridaua alla morte di Paolo, e mercè a chi ne portaua la testa. I sumi, i boschi, i malandrini, le fiere, e piu fiere di que-Ati i falsi fratelli . [4] gli eran fempre alle spalle, e gli danan la caccia. Tre volte ruppe in mare, e naufrago. Non fo se vnad'esse, ò la quarta, vn di intero e vna notte, fu. In profundo maris, Non entraua in città doue non fi trouasse appostato da' Giudei per vcci.

a Att.g. b 2. Cor. 11.

Perche non voluto da' Pag. 85

ciderlo, hor con infidie, hor a viua forza. Quante su strascinato a tribunali? quante ferito, e pesto a, furore di popolo; e non vccilo fol perche si credettero hauerlo vecilo? [a] Sed in his omnibus superamus (dice egli) propter eum qui dilexit nos. Conghiet. turate hora dalla generosità del suo vincere la generofità del suo amare . I piu atroci tiranni, i popoli contra lui piu fieri, piu furioli, piu arrabbiati, gli parean mosche incollerite. : i tormenti, i supplicj, le morti gli eran punture di pungoli di zanzare, Dummodo pro Christo sustineret. Ho detto troppo meno del vero: erano fuoi trofei, sue glorie, suoi trionfi . Correua ad incontrare le croci a brac cia aperte. Offeriua le mani alle funi, i piedi a'ceppi, le spalle alle verghe, il capo alle pietre, tutto sè a'manigoldi, Et decorabatur vinctus catena magis quàm diademate coronatus -Libentius verbera excipiebat, & vulnera, quàm aly brauia diripiunt: 🐲 do-

A Rom.S.

dolores non minùs quàm pramia diligebat: cùm ipfos utique dolores loco duceret pramiorum: propterea enim illos & Gratiam nominabat.

Fin qui il Boccadoro, defcriuendo, come potè il meglio, quell'anima d'oro di Paolo, e gli stupendi esserti dell'esser Dio in lei, esserui solo, e solo valergli per ogni cofa : che chi ha ogni suo bene in lui, che altri beni gli rimangono a defiderare ? e chi altro mal non conosce che l'essere senza lui, di che gli rimane a temere fuor solamente di sè; peroche non puo perderlo s'egli stesso nol caccia ? Hor de Paoli vogliam noi dire , che Chrifto non ne habbia hauuto senon vn. folo ? Questo piu viuo in lui che in. sè steflo; e nel patir mille croci 🥧 mille morti per lui, si beato, che non cambicrebbe con la sua la beatitudine de'Beati? Il foprallegato Chrifoftomo, ammirando l'altezza delle virtù, la prerogatiua de'doni, l'ineftimabil ricchezza de'meriti, non solamente per quell' [a] Abundantiùs illis omnibus 1.Cor.10.

### Perche non voluto da'Pag. 87

bus laboraui, ch'egli potè dire con. altrettanta franchezza che verità, ma. per la difinifura de'patimenti,ne'quali al certo non hebbe pari infra gli al-tri, lo ftimò così folo, che foprauanzi eriandio i grandiffimi, e fia fra effi come fra noi vn gigante: e postofi tutto in cercare fra le piu stabili cofe del mondo a qual d'essa poterlo assonigliare, Cui ergo rei (diste) bac anima comparetur ? Earum quidem, qua sunt, omnino nulli. Quod si vel auro adamantis fortitudo, vel adamanti honor daretur auri, tum forte aliquo modo comparatio eius Pauli posset anima conuenire, sed quid ego adamantem. vel aurum ad similitudinem adduco Pauli ? Mundum si ex aduerso appendas omnem, tune aperte videbis ad Paulum vergere pondus examinis.

Così è veramente, al prendere, come io diceua, quel grande Apostolo tutto intero, e di pelo. Pur vaglia a dire il vero, quanto si è al non hanere in cuore altro che Dio, nè altro maggiormente in desiderio che piacer-

cergli, e tutto, e in tutto esfer suo, ne ha Iddio hauuti, e ne ha in ogni tempo, e in ogni stato, secondo ogni piu ò meno eminente grado di per-fettione, credo indubitatamente chemolti. Il Teologo S. Gregorio Nazianzeno,e in piu altre sue opere, tutte del pari marauigliose, e singolarmen-te nella prima Oratione contra l'Imperador Giuliano, ne descriue, come testimonio di veduta, le vite di moltissimi, e le mette in faccia a quello suergognato Apostata, per costriguer-lo a vergognarsi di sè, e dello spregioîn che hauca la virrù christiana, e la perfettione dell'Euangelio : e di quefto medetimo argomento habbiano e prima del Nazianzeno, e dopo lui, Morie, e narrationi di fede indubitata, del viuere a centinaia, e a migliaia insieme, anime di spirito si generolo, che gustato vna volta nel segreto de loro cuori "Quàm suaus sit Dominus, fai perduto il sarore, e'l gusto d'ogni altra cosa che non è lui, ò per lui : e manchi 'loro ogni altro bene, sol ch'es gli

# Ferche non volute da'Pag. 89

gli loro non manchi, hanno ogni bene. Di quanto fanno, ò patiscono in seruigio di lui, altra mercede non vogliono, altra ricompensa non chieggono, senonlui. Dicono ancor eglino a sè stessi come S. Agostino a gli auari : [a] Quid de bis qua fecit Deus, sufficiat, cui Deus ipse non sufficit ? Amemus ergo : gratis amemus : Dominum enim amamus quo nibil melius inuenimus . Ipsum amemus propter ipsum, & nos in ipso, tamen propter ipsum.

Cosi parlaug al popolo che l'vdiua il medefimo S.Agoftino, incitandolo a voler farfi ancor egli in terra quali già fono i Beati in cielo: ben è vero che con vna fmifarata diffomiglianza di proportione; peroche quegli veggono l'effer diuino, e le infinite fue bellezze a faccia difuelata, e il lume della gloria li difpone a riceuerne, e fostenerne collo fguardo immobile la veduta, nè mai fe ne diftolgon

a In pfal.30.Cons.3. b Aug.fer. de temp.256.in dedis.temp.c.5.

۰. .

coll'occhio, ma come i pianeti, alto ò baffo, dall'vn lato ò dall'altro ches fi aggirino ne'lor cerchi, e intorno a sè medesimi, mai non perdono di veduta il Sole, sempre chiari nella sualuce, sempre accesi nell'ardor del suo fuoco: Ma noi qui giu, etiandio fe feruidi, e amanti quanto l'era la Spofa de'Cantici, non paffiam piu auanti che a poter dir come lei . [a] Per no-Stes quafini quem diligit anima mea. Per nolles quarimus (come interpreto il Pontefice S.Gregorio) [b] quia etfi in illo mens vigilat, tamen adhuc oculus caligat. E qual prò degli occhi quantunque si voglia aperti, e spalancati, se lor manca il lume? Troppo vero è quel che ne scriffe S.Agostino. [c] Oculi nostri Lumina vocantur, O tamen lux extrivífecus fi defit, etiam. fani & patentes, in tenebris remanebunt. I pensieri nostri, che sono i Jumi, e gli occhi della nostra mente, 5'2-

> a Cant,3. b Hom.25.in Euang. 6 In pf.143. & Fulgent. ep.6. ad Theodor.Senat. c.6.

#### Perche non voluto da? Pag. 91

s'aprono, e aguzzan lo fguardo indarno per veder la faccia di Dio, mentre lor manca quel lume, in cui solo [a] (come dice il Profeta, e Teologo Dauid) fi vede il lume : perche il volto del Sole non puo mostrarsi con altra-luce che quella del suo medesimo volto . I Beati dunque (testimonio l'Apostolo S. Giouanni) veggono Iddio [b] Sicuti eft. Il nostro vero vederlo, ahi quanto si dissomiglia da questo: non effendo altro che vedere, che non possiamo vederlo, e conoscere che non fiamo atti a conoscerlo Sicuti est. [c] Adunque In hoc confistit vera Dei cognitio (difle S. Gregorio Niffeno) in\_ boc eft eius visio, vt videas, quòd videri non possit; quòdque omnem cognitionem cognitio eius excedit: quali caligine quadam ipsa eius incomprehensibilitate undique circumfus.

Ma che parlo del conoscere Iddio Sicuti esti, se per figurarne qualche misera ombra che cel rappresenti, hab-

> a Psal.35. b Ep.1. c. 3. c Des vita Mofis.

habbiam mestieri dell'ainto delle. ereature materiali, ed etiandio infenfibili? Elle ci danno il braccio, e noi discorriamo appoggiati ad esse. Co-me già il vecchio Tobia, allora che dal cagnuol' che precorfe, intefe il vi-cin ritorno del fuo fuilceramente amato e lungamente afpettato figliuolo : 'perche correndo ad incontrarlo a braccia aperte come cieco ch'egli era, ad ogni pasto inciampaua, [a] Data manu puero occurrit obuiam filio suo. Noi altresi ci appoggiamo alle creature che ci seruono, e sostentati da effe andiamo incontro al nostro e lor creatore. La grandezza e stabilità della terra, la vaghezza e la fragranza de'prati, l'vbertà delle campagne, la permanenza de'fiumi, la profonctità del mare, la gagliardia de turbini, l'amabilità dell'aurora, la moltitudine delle stelle, l'immensità de'cieli. l'ordine e concatenatione del mondo, e che so io ? queste sono le specie che ci rappresentano la maesta, la. hel.

#### ▲ Tob.∎1.

#### Perche non voluto da' Pag. 93

bellezza, la sapienza, l'eternità, la benificenza, la poslanza, l'immensità, la prouidenza, la grandezza di Dio. Specie, oh quanto aliene dal vero ! Ma le creature quanto a sè non ne dicono altro, fenon che Iddio v'è, e che Ipse fecit nos, e come fatture d' arte, con morale cuidenza non possibile a negarsi fuor che da quell' Infipiens che il disse [a] In corde suo, didimostrano esferui il loro artefice, e fattore. Quale, e quanto egli sia, fono vn infinito spatio da lungi a dimostrarlo. Ben disse di loro il Magno Pontefice S.Gregorio, ch'elle sono orme di Dio, peroche ci mettono in traccia di lui, ma con nulla piu di quel che possono l'orme. Non vi ricorda di quel che diceuano i soldati d'Oloferne, allora che incontratifi nella belliffima Giudit [b] Confiderabant faciem eius, & erat in oculis eorum stupor quoniam pulchritudinem eius mirabantur nimis. Hor chi vedute le vestigie del piè che nel discende-

> *a Pfal.13. b luditb.10.*

dere ch'ella fece giu da Betulia venne stampando tra via, ò in terra, ò nella rena, ò forse ancora nel fango, potea farsi, mirandole con qualunque gran. de studio, e sortigliezza di mente, a. conghietturar da esse quanta fosse la bellezza, la leggiadria, l'amabilità, l'auuenenza, e ancor di piu l'egregie doti dell'anima di quella gratioliffima Giudit, che hauea quiui impresse quel-le orme ? Non altrimenti sono les creature per noi : tutte orme di Dio, ma niuna da poterne comprender quale egli sia. Ditemi se v'è in questo grande Vniuerso imagine, che piu fecondo noi rassomigli Dio che il Sole ? Io ne ho riscontri bellissimi del Teologo Nazianzeno infra gli altri: ma in lor vece vo' che ne vdiate di bocca del Magno Antonio Abbate il niente che l'aiutaua a trouar Dio in effo, che anzi trouatolo, egli contemplando in eccesso di mente, si lamentaua del Sole, ch'entrandogli ne gli occhi del corpo, gli facesse disparir Dio da quegli dell'anima. Quem

Quem Antonium (scrisse di lui Calfiano) [4] ita nonnunquam in oratione nouimus perstitisse, vt eodem in excessu mentis orante, cùm Solis ortus cæpisse infundi, audierimus eum in seruores spiritus proclamantem, Quid me impedis Sol, qui ad hoc iam oreris, vt me ab buius vers luminis abstrabas claritate ?

Tutto dunque è vero quanto ho fin qui ragionato fopra il noftro inutile affaticarci intorno al mai poterfi ricauar da qualunque fia la piu bella d'infra tutte le creature, niuna specie proportionata con la bellezza di Dio, [b] Cuius principaliter proprium est (come disse Tertulliano) nullius exempli capere comparationem. Cio nondimeno nulla ostante, se ancor per noi di quagiù v'è campo a poter dir nostra ragione, io così ne discorro: Che i Beati, che veggono incessantemente la faccia di Dio suelata, amino Ipsum propter ipsum, e con nulla piu

> a Collat.4: de Orat. c.30. b Con tra Marc.hb.1.c.3.

che hauer lui folo, in lui folo habbiano ogni bene, ella, non v'ha dubbio, è da dirsi felicità inestimabile : ma non da prendersi maraniglia dell'effetto ch ella produce in essi : peroche mentre posseggono quel bene, di cui, perch'è il Sommo bene, Nibil melius innenitur, e con lui solo rimane non solamente piena, e colma, ma etiandio Supereffluens e traboccante la capacità de'lor cuori; e fo-disfatta e paga di tutto il possibile a desiderarsi la sete de lor desideri ; (peroche come ben diffe S. Agostino, non beono alla fonte, ma beono la fonte stessa, e a dire ancor piu vero, il mar d'ogni bene non ristretto in. effi, anzi effi fi dilatano in lui: ) qual marauiglia è, che non rimanga loro che desiare cosa possibile a renderli piu interamente beati? Ma che, noi di quagiù, che di quella beatifica faccia di Dio non giugniamo a vedere altro che il velo con che la cuopre, come Mose, quando ponea [a] / elamen fu-

a Exod.34.

super faciem suam, luminosa ranto ch'era insofferibile a gli occhi de'riguardanti (e per noi fono le creature, che tutto infieme ci mostrano, e ci nascondono Iddio) nondimeno, amiamo quel che non vediamo, Ipfum. propter ipsum, fino a voler ch'egli folo ha ogni nostro bene, e in lui folo raccogliere, e posar tutti i nostri amori : questa è, nol neghiamo, minor felicità di quella de'Beati con Dio in cielo, ma ben è maggior marauiglia ne'beati di Dio in terra. E perche non ancor piu valida la testimonian-2a, e piu gloriofa la pruoua che Iddio ne trae dell' infinita sua amabilità? [a] Quid enim (diffe S.Agostino) desiderabilius co, quem non videntes Martyres mori voluerunt, vt ad illum venire mererentur ? E se v'è in grado di vedere intorno a cio piu chiara la parte de'Beati, e la nostra; vdite.

Quando il Redentor nostro rifuscitato a vita immortale e gloriosa, fi mostrò in persona visibile su la E spiag-

. . . .

■ In pſal.34.

fpiaggia del mare di Tiberiade a'fuoi Apoltoli, che con lunga fatica, e niun guadagno, hauean confumata la notte e stancate le reti e sè, pescando in. quell' acqua doue [a] Nibil prendiderunt; Giouanni, all' vdire quel Mittite in dexteram nauigij rece & inuenietis. che fu lor detto da Christo non però ancora riconofciuto da esti, e poscia al vedere il miracolo della. gran presa che ne segui, riuolse, e fermò fisamente lo sguardo in lui, e rauuilatolo Dixis Petro, Dominus est; c Pietro in fol quanto l'vdì, e fi gittò indosso vn camiciotto, Erat enim. nudus, filancio in mare, e per riuedere il suo caro Maestro, e per ester da lui riueduto, quasi dicesse con. Dauid [b] Exquisiuit te facics mea, faciem tuam Domine requiram, a tutta forza piu del cuore che delle braccia notando fempre con gli occhi in faccia al fuo Signore, precorfe il re-migar della barca che il feguitò piu lenta. Hor se possibil fosse vna tal fan.

a Iean.21. b Pfal.26.

fantafia, che ad vn già Beato, la faccia di Dio gli si togliesse di veduta, al rimostrarglis da lontanissimo . e dirglisi Vello colà, Dominus est; quegli, fenza fraporre vn'attimo all'vdirlo, si gitterebbe a nuoto per attrauerfo vn mar di fuoco, e se ancor fosies vn diluuio di fiamme di quelle coccntiffime dell'inferno : fol che speralle di poter giugnere a riuederlo. Hor questa ch'è pura fintione d'vn tal Beato, e d'vn tal modo non poffibile ad auuerarsi, è pura veritàne milioni di Martiri che ha la Chiefa militante, e a quanto maggior fomma ne crefcerebbe il conto se vi fi aggiugnessero ancor que' tanti che hanno efficace-mente desiderato, e si son proferti ad effere lor compagni, e non l'han confeguito. Non han mai veduta al lume della gloria la faccia di Dio suelata, e per vederla Mori volnerunt vt ad illum venire mererentur. E per venire a lui si son gittati, per così dire, a nuoto per vn mar di sangue, e di pene, ahi quanto atroci, quanto E 2 lun-

lunghe, quanto terribili / città 🗢 popoli interi, e corpi di pin di dieci e quindicimila infieme, e ne habbiamo i conti nelle antiche memories della Chiesa perseguitata : e sempro in essi fanciulli nella lor piu tenera età, e tenere donzelle, e spose nel fior de gli anni, e madri altre co'loro vni-geniti, altre con parecchi figliuoli in collo, a mano, attorno, tutti con esie offerti al furor de' tiranni, allo stratio de'manigoldi . Il perder la vita., banche sia il sommo delle cose terri-bili alla natura, era il meno, rispetto al lungo morir che faceuano, beuendo a tormento a tormento come a Puossi veforfo a forfo la morte. nire a tanto senza non dico hauer Dio, ma Dio folo per ogni cola ? 🐱 lui non mai veduto a faccia scoperta (cio che fingemmo di quel Beato) ma per giugnere a vederlo: ch'è il mag-gior fatto che pofia volerfi in pruoua dell'infinita amabilità della faccia di Dio.

D'altra impressione, ma forse nul-

la men possente è questa seconda non dirò specie, ma eccellenza di carità che s'attiene ancor essa all'haner Dio folo nel cuore, e'l cuore in Dio folo: e d'ogni tempo è stato, ed è tuttauia, il trouare in chi vederne gli effetti. Poc'anzi io non passai oltre al solamente ricordare quella gran moltitudine d'anime, tutto fiore di fantità, che il Teologo S. Gregorio Nazianzeno, testimonio di veduta spiego in. faccia al vaniffimo apoftata Giuliano Imperadore, che si beffaua della virtù de'Christiani, e in lor vece mettea sopra le stelle gli Epaminondi, i Miltiadi, i Fotioni, i Socrati, e i Platoni,e i Diogeni, e quant'altri v'hauea di nominati nel gentilelmo. Qui fi conniene vdire lo stesso Nazianzeno come altamente descriue que'suoi, de'quali non contaua vn qualche dieci ò yenti, ma dieci e venti centinaia da lui veduti, e in essi ammirate quelle angeliche vite delle quali ancor fece ad Hellenio vna distesa narratione. Vedi tu (dice all'Imperadore apostata) que-

Ë 3

questi poueri volontarj, che non hans vitto da sostentarsi, non tugurio nè tetto da ricoprirsi, e potrei quasi di-re, che nè pure han (angue nelle ve-ne, nè carne indosto : tutto è per co-sì rendersi piu leggieri, e falir piu spediți ad vnirfi collo spirito a Dio. La nuda terra è il letto che gli accoglies e dà loro quel brieue riposo che si gittano a prendere sopra essa, ma ob quant'alto si licuano sopra quel tut-to che la terra ha di terreno! Si affacciano a conuersare e tramischiarsi con gli huomini : ma superiori affatto alle cole vmane, non le ne trauagliano, nè le hanno in verun conto. Nulla possiedono, e secondo l'Apostolo, ogni cola è loro : così e fon nel mondo, e in tutto fuori del mondo. Han due vite in vna : e ben fra sè le diuisano : l'vna è del corpo , e l'hanno in ispregio, l'altra dello spirito, in istima: quella trascurano si che riman diserta; questa coltinano, e la rendono in ogni stagione fruttifera. Vfano la mortificatione a renderfi im-

immortali, lo scioglimento da ogni cola sensibile, a legarsi piu strettamente con Dio; ne nulla amano che non fia lui, ò porti loro i pensieri, e gli affetti a lui. Le loro anime sono fonti di luce; e si trasfondono, e si tramischiano scambieuolmente i lor raggi con que'del cielo. Paffan le notti in veglia cantando a par,a muta, a pruoua con gli Angioli ; e solleuati în eccessi di mente si truouano in Paradilo prima di giugnerui,e vi si truouan fempre l'vna volta piu alto che l'al-tra, e piu vicini a trasformarfi in Dio, Ne trouerai i corpi per su le rupi, 🥶 dentro le cauerne de monti, ma i cuori non mai altroue che in cielo : solitarj a gli huomini, ma in conuersatione con gli Angioli : afflitti nel lor di fuori, ma dentro in vna perpetua. beatitudine confolati.

Così fcriueua il Teologo Nazianzeno di que' del fuo tempo, e del paefe doue abitaua : ed egli altresì e prima d'effer Vescouo, e poscia fino alla decrepità, fu sì fattamente vn. E 4 d'el-

d'effi, che forse non ve n'hebbe infratutti vn pari di lui nella perfettion. della vita, e nella sublimità della. contemplatione. Ma vaglia a dire il vero, che a noi, e a'nostri giorni non fa bisogno pellegrinare per gli eremi, nè falir su le punte dell'alpi, ò spiar nelle cauerne de' monti per rinuenirne de'somiglianti. Io dico, e ne so il vero, che non solamente dentro alle celle de' monisterj, ma nelle stanze delle case priuate, ed etiandio ne'palagi, v'ha di così fatte anime, e non. poche, ancorche al giudicarne dall'estrinseco apparente, nol paiano, come quegli del Nazianzeno che si conosceuano all'abito, alla folitudine, al rigor delle penitenze : ma quanto si è al non hauere, e al non volere altro bene al mondo che Dio, e di lui solo paghi e beati, in lui folo pofar tutti i loro amori e tutti i lor defiderj; poter egli far di loro quanto gli è in grado: peroche come egli ad essi piace in tutto di che non vogliono altro che lui, così effi altro non vogliono che 1.1

che piacere in tutto a lui; e andar quasi del pari in quel ch'è vno scambieuole amarsi: ve ne ha, la Dio mercè: c'l cielo piu si compiace in vn d' essi, e piu caro il guarda, che non mille altri a'quali non basta Iddio solo per c'ontentarli a pieno.

Quando egli loro infuoca il cuore dell'amor suo, cio che suol non di rado, ne farebbe infopportabile alla debolezza della natura l'ardore, e l'incendio, se non desse ancor ad essi per miracolo quel [a] Ventum roris flantem, che preseruo e mantenne i tres fanti giouani Ebrei compagni di Daniello nella cattiuità di Babilonia, viui, e freschi, in corpo a vna fornace da cui sboccauano quarantanou cubiti di fiamme torreggianti in aria . Quel [b] Cor nostrum ardens erat in nobis cum loqueretur, troppo bene il pruouano effi, quando Iddio lor dice al cuore, ed essi profondamente il comprendono, ch' egli sì ecceffinamentes gli ama, che il quanto dell'amarli non E٢ ha

a Dan.3. b Luc.24.

ha milura : conciofiecola che gli ami nulla meno che le in ogni momento stelle il diuin Padre rinnouando il decreto di dar per effi alla morte il fuo Vnigenito : e questi rifacendo l'ac-cettatione con quel prontissimo Ecce venio che disse nel primo istante del fuo estere conceputo, si offerisse a\_ prendere la croce in collo, e inuiarsi a sofferir quella si tormentosa, e si vergognosa morte che riceuè sul Caluario: e di questo non v'ha luogo a dubitarne. Chi puo tenersi forte a vn così gran colpo dell'amor diuino, si che tutto non li auuampi, non fi ftrugga, non fi confumi? Quindi il tra-boccar che taute volte fa dall'anima. infocata il fuoco etiandio nel corpo: peroche [a] Numquid potest home ab-scordere ignem in sinu sue vestimen-ta illius non ardeant? Quindi quello ftracciarsi ò aprirsi con impeto la vesta in sul petro il Saucrio, e dibat-terla, e suentolarla, e chiedere in alte voci a Dio, Non piu Signor mio, non

piu 😱

а Ргон.б.

piu. E la serafica vergine S. Teresa; domandare in conto di gratia, lo scemar delle gratie, e ftringer con effala mano piena e liberale con lei troppo piu di quanto era la capacità del luo cuore a riceuerne. E quell'Angiolo, il B.Stanislao Kofika, venir dall'oratione come spasimato, e portarsi al-l'aria aperta doue il rinstrescasse la tramontana del verno : e conuenir tenerlo in guardia d' alcuui, che in vederlo arder nel volto, e languire, gli rattemperassero il cuore, spianandogli fopra'l petto de'panni lini ammollatl nell'acqua. Volete poi vedere ancor ne'fatti dell'anima auuerato quel che disse il Saluatore, che non fi pone [4] Vinum nonum in vtres veteres, alioquin rumpuntur vtres ? nuirate a S.Fi. fippo Neri il petto, connenutofi dilatare col romperlo, alzandone sopra la natural chinatura alquante coste, accioche al grande ampliarsi e puntare ne gl'impètuosi si.oi battimenti il cuore, non gli scoppiaste. Troppo a E 6 lun-

a Matth.g.

فا lungo andrebbe il venir riferendo tante pruoue che v'ha di questi beati accendimenti, che l'amor di Dio, goduto da solo a solo, cagiona nell'anime de'luoi ferui. A me vo' che basti . per vltimo, ricordare il mio Padres S.Ignatio, venuto a tal eccesso d'ardore e di confumamento, mentre vna volta infra l'altre celebraua il diuin. Sacrificio, che fu bisogno recarlosi su le braccia a guifa di moribondo, e dall'altare trasportario a distendere es posarlo altroue. E similmente il trouarsi presso a diuenir cieco, a cagion. delle si dirotte e si boglienti lagrime che gli correan da gli occhi nel continuo tener che faceua il cuore in. Dio: e l'haurebbono accecato, s'egli non si faceua a dimandare allo stesso Iddio, cio che subito impetrò, d'hanere in sua podestà il dare il corso alle lagrime, e ritenerlo.

Okre a questa del Fuoco, ha Iddio vn altra manièra, ch'è della Luce, per communicarsi in esta intimamente a'snoi serui, e amici. Ella tien piu del

del Celeste, perch'è tutta Visione : Così chiamano quella Contemplatione Infusa, che dandosi da Dio gratuitamente a chi, e quando, e per quanto gli è in grado, sarebbe temerità e presuntione superba l'aspettarla ò il riconoscerla dalle propries forze come proportionate all' acqui-starla. Di lei dunque vuol dirfi quel che Saluiano del parlar che Mose faceua a faccia a faccia con Dio: [a] Quem maiorem prastare potuit affe-Etum Deus quam vs cum prasentis seculi vitam agerent, speciem iam future beatitudinis possiderent ? Hor las futura beatitudine della quale goderanno in cielo veggendo a faccia. scoperta Iddio, e la presente di che. contemplandolo godono in terra, in questo van del pari, che l'vna e l'altra lono ineffabili.

Ben potrà dirui vn Beato, che si bella a gli occhi dell'anima rifchiarata dal fuo debito lume, è la faccia di Dio scopertamente veduta, che se in-

### s Lib.1.de Gubers.Dei.

infinite fossero le anime intele a riguardarla, tutte, senza piu, ne diuerrebbon beare : e quel di che non. puo dirsi cosamaggiore, col solamente vedere Iddio fi diuien somigliante a lui: non ne fo dire, senon, che di troppo piu eccellente maniera di quel che possa farsi qui giu dalle nuuole, quando taluolta fanno Parelj, specchiandofi in effe il Sole : e'l rapprefentano tanto al naturale, c al viuo, che non sapere ben diuisare la copia dall'originale, tal che amendue vi sembrano elemplari. Hor che direfte fe v'hauesse fra gli huomini vn volto di Curumana bellezza, e di così marauigiiola virtù, e possanza, che si stampasse in quanti ammettesse a vederlo, e senza piu tutti diuenissero belli a. fomiglianza di lui ! E questo auuiene in paradiso: ene habbiam testimonio. e promertirore d'infallibile fedeltà l'Apostolo S, Giouanui, che parlando di Dio, e di noi seco [a] Similes ei erimus (diste :), e la cagione dell'esterlo,

a 1. Ep.c.3.

lo, Quoniam videbimus eum ficuti eft Fate di piu a questo vna giunta das intendersi come si puo : Che se quella beatifica faccia di Dio fi mostrasse visibile all'inferno, le ne spegnerebbe quel fuoco penace, verrebbe meno tutto il dolor de'tormenti, l'inferno diuerrebbe vn paradifo. Tanto puo dircene vn Beato : quel troppo di piu che rimane a saperne, lascerà che l'vdiamo da quell'Apostolo, che [a] Rapius est in paradisum, e quiui puo dubitatsi che non vedesse [b] Que præparanit Deus üs qui diligunt illum ? Egli dunque come ne parla? A me sembra, che non altrimenti di quel che fece il Patriarca Abramo, allora che dopo il viaggio di tre giornate, giunto a piè del monte ch'era per fa-lire a farui su la cima quet misterioso facrificio del suo vnigenito e dilettisfimo Isaac, fi riuolfe a'ferui che l'haneano accompagnato fin colà nella. valle, e disse loro [c] Expetiate hic C # 773

1. Cor. 2.

6 Gen, 22.

4 2. Cor. 12.

b

sum afine. Così l'Apostolo a' nostri sensi, seruidori dell'anima che stan. con quella parte di noi ch'è la bruta-le: Rimangansi quigiù basso a valles che la cima del monte doue si vedes Iddio, e doue parla, non è per essi. Non l' inuisibile per l'occhio, non l' ineffabile per l'orecchio, non per verun senso quella [a] Pax Dei que exsu-perat omnem sensum. Adunque tutto è colasù Arcana verba : perche il Vocabolario della terra non ha voci ne forme possibili a confarsi con la Segretaria del cielo. Quanto gran. mole e quanto smisurata è il Sole a cui piu di cento volte capirebbe in corpo la terra? Hor che ne giudica il fenso ? Domandatene al sensua isti mo Epicuro, e vi risponderà chi'egti non è punto maggiore di quella pal-la rouente di poco piu d'vn palmo che fi mostra all'occhio : perche i sensi (dice egli) intorno a' loro oggetti non possono ingannarsi. Ma se [b] Species minuitur, non magnitude detrahitur: neque infermitatis notire passiones, pasePhil. 4. b' L. 4. Hexam.c. 6. fioni

fioni luminarium debemus adferibere ? Noi chiamiam Faccia l'Effenza di Dio: fua bellezza quello infinito amabile, ch'egli è. Che luogo puo hauer l'occhio qui doue non è foauità di colore, non corrifpondenza di parti, non, gentilezza d'aspetto, non gratiosità di sembiante ?

Hor quel che fin hora ho detto del non poterfi comprendere quel che sia, ne quel che operi nell'anima d'vn Beato quell' intimissima communicatione ch'egli ha con Dio, tutto altresi è vero di riuscire inesplicabile quel che fa prouare allo spirito de fuoi serui, quando da solo a solo h communica loro con istraordinarie iliustrationi di mente, e infiammationi di cuore. Il dolcissimo S. Bernardo che ne parlò ab experto, disse. questo estere introdur l'anima comes la Spofa de' Cantici [a] In cellam. vinariam : Cùmenim duo sint beata contemplationis excessus, in intelleau vnus, & alter in affectu, vnus in lumi-

a Ser. 49. in Cant.

mine, alser in fernore, unus in agnitione, alter in denotione : cuicunque cum borum copia surgere ab eratione dona-tur , potest in veritate loqui, Quia [a] introduxit me Rex in cellam vinariam. Ma come non è vna medelima l'ope-ratione de gli spiriti che lumeggian-la mente, e di quegli che accendono il cuore, e inebrian l'vna di Dio Prima Verità, e l'altro, di Dio Somma Bontà, quindi è che meno appariscon gli effetti dell'intendere che fi fa in filentio a vna luce quieta e da sè mutola, che non quegli dell'amare, a-forza di quel calore che ho mostrato hauer quasi dell'insosferibile, e perciò dello smanioso. E ancorche non mi manchi che poterne dire alcun poco del palesato da que'medesimi alle cui menti rapite in eccesso di contemplatione Iddio degnò manifestarlo : pure a me sembra miglior configlio il mo-strare qual torna dall' oratione vn. anima stata, come dicea S. Bernardo, quanto piu lungamente tanto piu bea-

ta-

4 Canto 2.

tamente con Dio, contemplandolo, e godendone alle strette in quel doppio esercitio di Conoscerlo, e d'Amarlo.

Come dunque vna fiaccola, cheo a destra, ò a sinistra ch'ella s'inchini, ò etiandio ch' ella del tutto si riuersi e capouolga, mai non è che la puntadella sua fiamma non si erga in sè stante, e diritta vibrandosi, non si lanci incontro al cielo, mostrando ch'el-la sta in terra con violenza, si fattamente che il suo starui non è altro che vn continuato andarsene : e comunque sia pretiosa ò vile la materia in cuj è appresa, e di cui arde, fia facella di ballamo, ò di cedro, sia di qualunque altro vilisimo legno, [4] Flamma (dice S. Agostino) alienes viam nescit : calum petit. Ve la porta per naturale istinto vn certo quasi fapere ch'ella starà troppo meglio do-ue va, che doue è: perciò niente si cura di lasciar quelche ha, per giugnere a quel che spera. Hor questa è l'ordinaria impressione, che trac, e porta fe-

a Serm. 37. Diuers.

feco dal conuerfar con Dio l'anima, che da quel piu ò meno che ne ha, gustato, si è renduta sicura, che l'hauer lui solo è hauere in lui ogni bene. [] Qui enim (come ben disse il Vescouo S. Fulgentio scriuendo al Senator Teodoro) rerum temporalium, G. mutabilium amore contempto in illius dilectionem transcunt, in ipso erunt pleni in quo nibil indigetur, in eo securi in quo nibil metuitur, in eo verè semperque gloriosi, cuius vera G sempiterna gloria nec ansertur, nec minuitur, nec augetur.

Ahi di quanta pena riufcirebbe a vna tal anima il prolungarfi la chiamata a quel defideratiffimo Intra in gandium Domini tui: fe non che il maggior fuo gaudio è nel voler di sè quel che Dio vuole di lei. Egli ben. la conforta con quel Medicum & videbis me: ma O modicum longum. (diffe il dolciffimo S. Bernardo). Pie Domine, Modicum dicis quod non videmus te ? Longum eft, & multum. val-

valde nimis. Lo starsi con Dio prefente parlandogli, e vedendolo, e veggendone pur solamente il velo che ne ricuopre la faccia, doue ben fosse vn. fccolo intero, non parrebbe vn mezzo momento: al contrario, i momenti dell'aspettarlo riescon lunghi altrettanti secoli quanti momenti. Mirate quel che operaua nel beatissimo Profera Daniello il defiderio che gli ardeua nel petto, della sua terrena, ف allora più che mezzo diserta Gerusalcmme, e di quel material tempio di Salomone, allora fenza Sacerdoti, senza sacrifici, senza adoratori,e diuoti. Egli, trasportato con gli altri del fuo popolo Ebreo, di colà in Babilonia, e tenutoui in seruitù, non paslana giorno, in cui tre volte non aprisse vna finestra della sua stanza che voltaua incontro a Gerusalemme, e quiui tutto lagrime,e lospiri, [a] Flectebat genua sua, & adorabat. Vedeua egli di colà almen l'ombra di Gerusalemme, ò quel facro monte su le cui cime

4 DAN.6.

me ella era piantata? Nulla di cio, perche ne staua da lungi vn regno intero : ma quell'affacciarless incontro, quel dire, Ella è verso là, e'l comparar che faceua l'amaro chilio di Babilonia con quella dolce fua patria,glie ne accendeua on quanto gran deside-rio ! e facea che il suo cuore fosse piu in Gerusalemme doue non era, che in Babilonia doue era: tuttoche vi fosse in grande stato, sì come vn\_ de' maggior personaggi della Corre, e de' piu cari amici di Dario. Hor questo è quei che non v'è hora del di che non faccia vn' anima inamorata di Dio : aprir le finestre de gli occhi verso il Ciclo, douc è quella [a] .Qua sursum est Ierusalem muter nostra, come Paolo Apostolo chiamò la patria de'Beati, e con quanta voce ha vn cuore (che ue ha quanto è il suo affetto) gridar verso cold collo spirito e con le voci di Dauid, Quando veniam & apparebo ante faeiem Dei ? Intanto, douunque ella sia, per tutto è pellegri-

a Gal.4.

grina, anzi per tutto è in efilio, nè puo radicarfi coll'amore a niuna cofa terrena, ma n'è del tutto ftaccata, come quegli huomini veduti dal cieco di Bethlaida illuminato da Chrifto, che nel cominciare a rifchiararglifi gli occhi, vedeua [4] Momines velut arbores ambulantes.

Non ha dunque radici, non ha la menoma fibra del suo cuore piantata in terra, per cola grande ò piccola che ne desideri. Ella non degna cosi basio che ami altro che Dio, nè ha spirito così vile, che tema altro che Dio, nè ha cuor così pouero, che desideri altro che Dio. Quanto è, quanto ha, quanto può dar tutto il mondo, su le bilance della sua stima, non pesa vna piuma, vn pelo, vn atomo, vn nulla. Anzi nè pur le cal di sè stessa fessa fenon solo ed in quanto ne puo tornar seruigio e onor a Dio : nè potea dir piu secondo il suo cuore S.Agostino [b] Amandus est Deus itaut si feri potest, nos ipsos obliuiscamur. TI

a Marc. 8. b Hom. 34. ex 50. c. 3.

Il piacer poi e'l dispiacere a gli huomini in cio che tocca a Dio, nol cura piu che vn giudicio d'vna turba di ciechi a natiuitate, che sententiasfero della bellezza che non veggono, ò delle varietà de' colori che uon discernono. Che sono a lei, ò come le paiono le Monarchie, gl'Imperj, i Regni, tutte le gran fortune, tutti i grandi affari del mondo? null'altro, che rappresentationi da scene, e quegli che le maneggiano, perfonaggi di pal-co; che dopo vn brieue mostrarsi al teatro, diposto l'abito, i trattati dela lor parte, e la vita, non restano al-tro che vn nome vano, e nè pur di tutti è l'hauerlo. A lei niente viene improuiso, niente accade che nol vo-lesse : peroche quel [4] Tuus sum ego che dicea Dauid a Dio, il sà ella col-l'essere così interamente di lui, e per lui solo, ch'egli puo far di lei cio che gli è in grado: perciò alto ò baffo, afflitta ò confolata ch'egli la voglia, ella fempre è nel fuo centro. Anzi fe co-

a Pfal.118.

come vn Principe, che per null'altro che fuo diletto mette in vn ferraglio vna fiera della quale è padrone, per vederla combattere con vn lione piu di lei fiero e gagliardo, che alla fine. la vince e la sbrana, così volette Iddio far del suo corpo ; a lei piu cara della vita sarebbe quella morte che piu della fua vita piacerebbe al fuo Si-gnore. Guardila il cielo ch' ella mai ferua a Dio per proprio interesse di qualunque grande ò piccol rilieuo egli sia : le parrebbe commettere facrilegio con abbassar la grandezza di Dio. Così mai non le verranno in bocca le parole, che il fratello del figliuol prodigo diffe al lor padre, [a] Ecce tot annis seruio tibi , & nunquam mandatum tuum praterini ; O nunquam dedisti mihi badum vt cum amicis meis epularer. A lci basta per tutto il posfibile a darle, quel Tu semper mecum es, che gli rispose il padre, Et omnia mea tua junt: il che hauendo, che rimane a defiderarsi ? Finalmente vdendo F

· & Luc.15.9

do dire al Dottore S. Agostino che. [a] Incomparabili felicitate prastantius est Deum ex quantulacunque particula pia mente sentire, quàns que facta sunt uniuersa comprehendere : tutta quella ineftinguibil fere che l'huomo ha di sapere, la satia in Dio : e in lui studia, e di lui meditando e contemplando filosofa, per sempre meglio conoscerlo, e piu ardentemente amarlo. Cio che è di bello e d'ammirabile. nella natura, riserba il vederlo, e'l comprenderlo tutto in vno sguardo colasù, doue l'anima del Beato [b] Videt Verbum, G in Verbo facta per Verbum: nec opus habet ex his que fa-Eta sunt, Factoris notitiam mendicare. Neque enim, vt vel ipfa nouerit ad ipfa descendit; quia ibi illa videt, vbi longe meliùs sunt quàm in se ipsis.

Non è dunque aflai, mentr'è ogni bene Iddio ad vn anima, ond'egli habbia ancor per cio ragione di volere effer folo in effa ? ò non diffe vero in

a In cap.5. Genef. ad lit.cap.16. b Bern.de Confider.lib.5.

in tutto il beatiffimo S.Agostino, [4] Deus, cuius sunt participatione felices quicunque sunt veritate non vanitate, felices? Adunque terminiamo questa consideratione con le parole del medesimo Santo allegate di sopra: Amemus: Gratis amemus: Dominum enim amamus, quo nibil melius inuenimus. Ipsum amemus propter ipsum., & nos in ipso, tamen propter ipsum.



# F 2 Sup-

124

# Supplica D'vn Peccator penitente AJ vn Sacerdote indifereto.

**B** En fo io, che non perciò, che tre-mila e piu anni fa, vn afina, per miracolo, fece vna sauia correttione a vn non fanio Profeta, vuol dirsi, che da quel tempo in qua si allargasse sopra tutta la generatione de gli afini il titolo, e l'onore di Sauj. Così appunto hebbe neceffità di rifpondere nel decorso d'vna sua lettera a Bonifacio Vescouo, il Dottore S.Agostino, prouandogli, che sopra vn fatto particolare stranissimo, e tutto fuor del possibile alla natura, non si vuol fondare vn principio vniuersale. [a] Neque enim (dice egli) quia cuiusdam Prophete dementiam Deus voluit, etiam afina loquente, coercere, ideo admiranda est asinorum sapien a .

Si cambiaron fra loro i perfonag-

a Epist.22. Bonif.

### D'un peccator penitente. 125

naggi, Balaam, e la fua giumenta. Quegli operaua con lei da bestia, que sta parlò con lui da huomo : e battuta, e ribattuta senza ragione, ricordogli la discretione . [a] Quid feci tibi? Cur percutis me ecce iam tertid ? E qui tra'l Profeta e lei, si comíncio vna disputa, sopra l'essere ella, ò nò, degna di quella battitura che le daua con vn fusto di legno, e molto piu di quell' V tinam baberem gladium, vt te percuterem ! Ma come nel Profeta argomentana l'ira, e nell'afina il dolore, , e l'ira toglie il fenno a chi l'ha, e'l dolore il mette in chi non l'ha; il vero fu, che la bestia prouò al Profeta, che in lui era piu del bestiale per vitio, di quello che ne fosse in lei per natora .

Parlò l'afina, e diffe fua ragione tanto bene, e tanto giuftificatamente, che parue hauere in sè mostrato al mondo, non douersi fare oltraggio nè torto a veruno, considatosi soprail credere, ch'egli sia vn giumento, F 3 che

a Num.22.

#### Supplica

che non haurà nè fenno in capo das faperfi, nè parola in bocca da poterfi difendere . [a] Balas (diffe il Patriarca S. Giouanni Chrisoftomo) erat asinus, animal omnium bebetiffimum: nec minus bene fe defendit apud eum, qui iplum percutiebat, quàm bomo praditus ratione. Se dunque il parlare vn giu-mento, e dir sua ragione a chi il batte contro a ragione, fu miracolo : 😀 fe il Peccatore, in cento luoghi delle Sacre scritture, è Comparatus iumen-tis infipientibus, & similis fatius illis, doue io vi faccia sentire vn di questi, aringar la sua causa, e dir molto be-ne in difesa di sè, contra vn indifereto, vn acerbo, vn rigido, vn impatiente, vn dispettoso Cofessore, che fuor d'ogni giusto douere indiscretamente lo sgrida, l'atterrisce, il punge, il bat-te; v'haurò, in certo mode, rinnouato il miracolo della tanto per cio mentouata e celebre afina di Balaam.

E forse non v'è a di nostri bisogno di scriuere sopra questo argomen-

#### D'un peccator penitente. 127

mento? e quel che mille ottanta 🕒 forse piu anni fà, traeua per dolore le lagrime da gli occhi al fantissimo Padre Gregorio il Magno, su miseria di quel suo secolo, e non ancoradel nostro ? tal che non habbia a dirfene quel ch'egli, predicando foprala conuerfione della Maddalena al popolo di Roma, e a tutto l'Ordine Sacerdotale che vnitamente l'vdiua : [4] Inter bac, nos gemitus cogit quosdame Nostri Ordinis viros intueri, qui Sacerdotali officio praditi, si quid fortasse infle exterious wel tenniner egerint, provinus Indictios despiciunt, & poccatores nuosque mplebe postos dedignantur, eifque compati , culpam fuam conficentibus, nolunt.

Questi sono que' Confessori, a' quali ben si conuiene quell'acerbo rimprouero del Proseta Amos; [b] Qui conuertitis in absynthium iudicium. Rendono odiosa la medicina dell'anime col renderla tanto amara, quanto è il fiele della lot bile, che vi tramis-F 4 chia-

a Hom.33.in Euang. b Cap.5.

#### Supplica

128

chiano: par che vogliano attofficarla, affin che non si prenda : e in fatti, non poche volte auuiene, che inducano i miseri peccatori a starsi piu tosto con le mortalissime loro ferite nell'anima che voler esiere così dispietatamente curati. Mutano in morfi rabbiofi que'baci amorofi, e in duri calci que' reneri abbracciamenti, che quel buon padre, proposto dal Saluatore per efemplare de'somiglianti a lui, diede al prodigo, e disleal suo figliuolo, nulla oftante che gliel riconducesse a cafa, non la pietà, ma la necessità: peroche, come diffe vero il Vescouo S.Pier Crifologo, [a] Fames illi patrem dedit fapere . Che piu ? fecondo il medefimo [b] S. Gregorio poco fà allegato: Se venisse a' piedi di questi Farifei vna Maddalena fupplicheuole, lagrimosa, chiedente a Dio perdono e ad effi assolutione delle sue colpe, Nimirum calcibus repulfa discederet .

Ah nò, che non vel comportano i prieghi, e molto piu efficacemente l'e-

a Serm.2. b Greg.ibid.

D'un peccator penitente. 129

l'esempio che ve ne adduce il Vescouo S.Paciano . Egli, che con discretissimo zelo tratto questo medesimo argomento, è si da lungi al confentirui ch'etiandio a publici, a perdutiffimi peccatori che fi vengono a mettere a'vostri piedi, diate de'calci. che li ributtino, che anzi vuole che stendiate verso loro le braccia della misericordia di Dio, secondo la sacerdotal podestà che ne hauete,e giungono fin giu nel piu profondo den'in-ferno : e trattili di pelo dall'atrocità, e dall'eternità di quelle fiamme penaci, alle quali secondo il presentes lor merito erano aggiudicati, li prefentiate a Christo, riconciliati allas fua gratia, e con diritto alla fua gloria: con tanta confolatione di lui che li riceue a braccia aperte, quanta. connien dire che glie ne apporti il non hauer sofferta indarno la morte, e. sparlo inutilmente il sangue per effi. Fatelo, dice il Santo Vescouo, [a] Memor Dominice Sollicitudinis, que, F 5 pro-

a Paran. ad pænit.init.

propter unius ouicule detrimentumes ceruicibus etiam fuis, & humeris non pepersit, integrato gregi referens pecca-Ma fopra cio tricem delicatam. non v'incresca che io vi ragioni ancor vn poco, e vi domandi, Non andrefte voi per mille, e per diecimila passi difcendendo fempre all'ingiu per vna via ripida e scoscela, la quate con sol tanto di calata mettesse dentro all'inferno? Domin (direte voi) a che farui ? Fingiamo, che Dio l'aprisse, es rendutoui affatto impassibile dall'ardor di quel fuoco, vi desse piena facoltà e balia di scegliere quel che piu vi piacesse vn di que' miseri dannari per trarnel fuori, e tornarlo al mondo risulcitato in carne ed offa. Voi li vedrefte tutti quale il Saluatore diffe pin volte che fono, [a] Ligatis mani-bus, & pedibus : e volle dir, s'io non\_ erro, che han le mani legate, percioche non fono abili nè capaci d'operar cofa buona : e i piè fimilmente legati, perche lor non rimme speranza di po-

a Matth.22.

poter mai dare vn paffo per auuicinarsi all'vscirne. Hor io voglio prefumer tanto di voi, che afferratone per compassione di lui alcuno di que' piu tormentati, ancorche pefante per la grauezza e moltitudine delle sue colpe, vel leuereste in collo, Ceruicibus this, come dicea poc'anzi quel Santo, & bumeris non parcens; e rifacendo all'in fu la medefima erta, tuttoche faticheuole, e penola, tanta lena e conforto vi darebbe quell'haner liberata dall' inferno vn'anima, e riportarla qui fu a riunirfi col fuo corpo e far penitenza de'suoi peccati, che non fentireste per metà la fatica e la stanchezza d'un così aspro viaggio. Poi, ne vdireste parientistimamentes la confessione de suoi missatti, nè per molti che fossero, e laidi, e atroci, vel caccereste perciò dauanti co' calci, ne il tornerette all'inferno. Hor saprestemi interpretare quel passo del Salmo ventesimonono, Eduxisti ab inferno animam meam ? e quell'altro ancor migliore dell'ottante simogninto, F 6 Ērui-

Eruisti animam means ex inferno inferiori? Egli è quel che vi direbbe quel nisera tratto da voi fuor dell'inferno, poiche l'haurette profeiolto dalle fue colpe: ed è ancor quello, che senza dirlo, vi dice vn peccatore degno di quello stello protondo dell' inferno, d'onde cauaste quel che dicemmo tefte,adoperando il finto per condurui con ello lui al conoscimento del vero. Ed oh quanto meglio il conolcereste, fe a Dio fosse in grado di darui a vedere quale in farti è vn anima reaetiandio se d'vna sola colpa mortale ; quanto mostruola, difforme, orribile, e, qual, di che non puo dirfi cola peggiore, degna cui Iddio odj, abbomini, e maladica : poscia, riuederla qual esce delle vostre mani, tutta rauuiuata e rifiorita dalla gratia santificante, sì bella, si amabile, sì cara a Dio, che fe in quel primo stato di rea vi cagionaua orrore e spauento, si, che haureste voluto ester cieco per non vederia, per vederla in quell'altro effere d'allo-Inta, e di fantificata bramereste estet tut-

tutto occhi, e ne andreste in estasi di stupore e di godimento.

Era pietà e misericordia nulla meno cheeroica quella che conduceua Tobia il vecchio per le ftrade della gran Niniue, dou'egli era in cattiuità col fuo popolo Ebreo, cercando alla ventura de' cadaueri abbandonati di guegli della fua Natione, che l'empio Sennacherib Re degli Asfirj mandaua tuttodi vccidere e lasciarne i corpi ignudi allo stratio e al pasto de'cani, e cio per null' altro, che fare vna rabbiosa vendetta dell' hauergli vn Angiolo [a] con vna girata di spada. vccifi in vna notte centottantacinque mila soldati da lui condotti a soggiogar la Giudea, e prendere e faccheggiare Gerufalemme. Cercaua il pietolo Tobia [b] Et rapiebat corpora occiforum, & occultabat in domo fua, & medys nottibus sepeliebat ea : e'l meno, che gli costasse quella spontanea carità, era la fatica del caricar fi di que'miseri Ebrei scannati, e portar-

· a 2.Paral.32. b Tob.2.

tarli su le proprie spalle dalle piazzes di quella gran Metropoli alla sua pouera cala, e quiui sorrerrarli ; rispetto al danno della roba, e al pericolo della vita : peroche accusatone al Re, questi [a] Insfit cum occidi, & tulis omnem substantiam eins : nè perciò si rimale da proleguire in quel pietolo víficio. Hor che non haurebbe fatto. e patito volentieri il fant'huomo, (e per diuina virtù concedutagli, fose stato vno stesso il lenar da terra que' corpi morti, e rauuiuarli ? Che follecitudine nel cercarne, che allegrezza nel trouarne, che consolatione al vederne rifaldati, fenza piu che toccarli, gli squarci, e le ferite, e tornare il fangue, gli spiriti, il vigore e l'anima in corpo a que' suoi fratelli ? E quefto, a dir brieue, e troppo altro che questo è quel che voi per virtù diuina potete co'peccatori che si presentano a'vostri piedi : saldarne le milles mortalissime ferite dell'anima, e tornarli alla vita cterna e beata, alla quale eran morti.

🖪 Ibid.

Par-

Parmi sentirui dire, o aspri 😐 rigidi Sacerdori ( che con voi loli ragiono.) Che doue voi sentiste, se non i gemiti, almeno i fospiri del penitente ; doue ne vedeste se non vnu dirottissimo pianto, almeno le prime Jagrime della Maddalena : ò fe non .. pin, almen fossero come quel Publicano contrito, cui Dio giustificò, Chrifto descrisse, e S.Ambrogio rappresentò come in ritratto dal natura-Je, dicendone : (a] Ingressus ile templum fuerat, peccatorum mole decurnata ceruice, & oculorum palpebris graui morbe inquinatis, compress, calute non audebat afpicere. Retro gradums timidus revocat, & extremum fe non\_s sam toco quàm indicio confeientia fistit. Publicat se verecundia reum. peccatum pettoris percuffione crebro commemorat; & cor confcium pugni admonitione contundit . Audiebantur oris eius non verba, sed gemitus; & quinque tantum fermonibus cetebrata est tota confessio. Se venisiero come lui i pec-

. A Luc. 18. Lib.de Panis.c. 16.

peccatori somiglianti a lui, voi gli accorreste con tenerezza, gli vdireste con patienza, e prosciolti, e giultificati, con vn autoreuole Remittuntur tibi peccata tua, Vade in pace, li rimandereste contenti. Ma niente piu che venirsene, inginocchiarsi, aprir la bocca a dire, e in aprendola alzar la cateratta alla cloaca massima, e dare vícita e sfogo a menar fuori, e tutta infonderui ne gli orecchi vna piena feaciola, torbida, puzzolente, mista e confula d'ogni varietà e moltitudine d'enormissime ribalderie ; e senza piu che hauerle raccontate, volerne eller nerci scome se mai non se ne fossero imbrattati ; puossi hauere in petto pure was feintilla di zelo facerdotale, e velirli con parienza?

Ma della troppa gran patienza. che a voi non pare da hauerfi in vdir effi, io vi priego che vogliate hauerne almen quella poca, che fpero fiaper bastare in vdir me, che mi prendo a parlarni per effi. E primieramente, voi non contate per nulla il Venirfene

fene (come diceuate) que' gran peccatori a inginocchiarii a'vostri piedi ? Oh ! fe sapeste quanto è costato aquel misero ogni passo che ha dato venendo in cerca di voi ! quanti lacciuoli ha rotti, che nel ritraeuano ! quanti terrori gli fi fon parati dauanti per tarlo rinuertire, e dare indietro, e gli ha risospinti ! quante battaglie di sè contra sè ha sostenute, e le ha vinte ! nol chiamereste vn Venix così semplice, come non soste più che j mettere vn piè inanzi l'altro. Darauuelo, spero, a vedere il Magno Dottor S.Gregorio, piu al viuo, e al vero di quel che possa

di quel che-poffa far io da me. Ricordini (dice egli) di quel, cieco, che tutto folo fi ftaua fedendo lungo la frada di Gerico, e chiedendo la carità a' paffaggeri. Si abbattè di venirfene per colà, il Saluatore, e feco affollara, dauanti, e dietro, cintorno a lui vna calca di popolò che l'accompagnaua. Sentitone affai da lungi il bisbiglio, anzi il romore che menaua quella gran turba, il cieco di-

138

dimando, Che nuoua? Oh quanta. gente ! Chi viene ? [a] Dixerunt ei, quod lesus Nuzarenus transiret. Passa Giesu ? passa quel si potente, e quel si correse nel far bene a chiunque glie ne domanda ? Non gli fu bifo-gno di piu che hauerlo intefo: im-man enente leuò alto vn grido ed Exc'amauit, disens, Iesu fili Dauid, mise ere mei. E percioche non veg-gendo oue in tanta moltitudine si tre uasse quegli a chi parlaua, gli fu bisogno di cominciar da lontano, e continuar gridando, e chiedendo : perciò Qui praibant increpabant eum, vi tacerer. Egli all'incontro raddoppiaua le grida con voce piu alta, o rinforzata. Passa dauanti a me la luce del mondo, ed io cieco ho a flarmene cheto ? E quando mai parlerò che mi vaglia, se hora son mutolo, quando il parlare e'l gridare puo giouarmi al vedere ? Adunque Giesù figliuolo di Dauid, miferere di me. Quello che ne seguì, non fa al mio bi-

a Luc.18.

bilogno l' esporuelo. Fermarglifi tutto dauanti il Saluatore, e benignamente richiederlo, Quid tibi vis faciam ? e vditone che non altro, senon trarlo di quella misera cecità, nel trasse con vn semplicissimo Respice; sacendo ne'suoi occhi quel che già sece nel mondo col Fiat lux: e allora, il non piu cieco, giubilando, e benedicendo Iddio, seguitar con gli altri il suo illuminatore.

Io fol ne confidero quel Qui praibant increpabant eum ot taceret. Ahi quante volte (dice il Santo Pontefice) vn mifero peccatore, viunto alla cieca molti anni mendicando fua vita dalle cteature che paffano, vorrebbe raccattar la luce de gli occhi, con che vedere, e feguitare il fuo Redentores; e comincia dentro di sè a domanda:lo co' defiderj: ma Qui praeunt lo fgridano, e gli dan fu la voce. Voglion che taccia, e che fi rimanga, cieco. I peccati commeffi, fon quegli che vanno inanzi: popolo e moltitudine, oh quanta ! quanto laidi, quan-

140

quanto abbomineuoli e vergognosi ! vorrebbe esser cieco per non vederli, così grande è l'orrore che mettono al solamente trouarlisi nella coscienza : che farà il trarneli fuori ad vno ad vno, e con la propria lingua esporli, e quafi metterne il fatto stesso in ... veduta d'vn altro? Questi son quegli, che Increpant il milero peecatore, che lo sbigottifcono, che l'esortano vt taceat, e non li confessi. [a] Sape namque (dice il Santo Pontefice) dum conuerti ad Dominum post perpetrata vitia volumus, dum contra hac eadem exorare vitia que perpetramus, conamur, occurrunt cordi phantasmata. peccatorum quæ fecimus : mentis aciem reuerberant, confundunt animum, G vocem nostræ deprecationis premunt. Qui preibant ergo increpabant eumo 'Ut taceret : quia priusqu'am lesus ad cor nostrum veniat, mala, que fecimus, cogitationibus nostris suis imaginibus illifa, in ipfa nos noftra oratione perturbant .

Par-

#### a Hom. 2. in Euang.

Parui hora questo vn venir che non meriti d'effer accolto, ancor che chi viene non habbia fu gli occhi le lagrime della Maddalena, nè moftri in faccia il rosfore, e la confusione. del Publicano? Vengono poi (dite) e contano le loro enormità. Così asciutto, così misero a me ne parlate ? Oh quant' altro dirne farà il mio : peroche il vostro è da metter, dispetto, il mio da indurre a pietà, e pur è il medesimo. Vi contano le loro enormità : Cioè vi dilcuoprono la lor nudità, e vi danno a mirare, in esla ad vna ad vna le abbomineuoli, le puzzolenti, le vergognose, ke vecchie, e cento volte rinnouate piaghe, onde hanno tutta, per così dire, da capo a piedi l'anima vicerata, 😀 marcia. E se noncimeno aspettano, e fi prometton da voi Confestore, ciod Medico delle coscienze, vna mano maestra, che lor ne saldi lo squarciato,e ne curi l'impostemito, non, al contrario, le graffi, e scarni, e le inacerbisca; con vn far troppo peggio de'cani.

142

ni, che con le piaghe di Lazzaro non adoperauano i denti a morderle, e stratiargliele, ma la lingua tanto sol ruuida quanto era vtile ch'ella fosse, mentre glie le ripuliua, e le disponeua a saldarsi : se, dico, aspettan da voi questo pietoso víficio, aspettano quel che si veggon promesso di voi da S. Gregorio Nisseno, dicendo al penitente del Sacerdore che ne ode la confessione: [a] Maior tibi in eo fidusia sit, qui te in Deo generat, quàme in illis a quibus corpore procreatus es. Audalter oftende illi qua funt recondita. Animi arcana, tamquam occulta vulnera medico retege. Ipfe & honoris, Or valetudinis tue rationem habebit .

E pereloche io non vorrei, fepoffibil mi fosse, lasciarui in petto non sodisfatta d'vna conueniente risposta ragion veruna in pruoua del douersi, ò in disesa del potersi trattar rigidamente co' penitenti; vna fortissima

> a Orat. in eos qui alios acerb.ind fub finem.

sima che sarà tutta per voi, me ne, dà S. Agostino : ma la mise in bocca, à la tolse di bocca a certi, ch'eran. forse del medefimo spirito d'Elia ch'è il vostro. Questa è, che ]a] Augene homines peccata spe venie. La troppa facilità del perdonare, alletta (di-cono) e inuita da sè medefima a peccare : e come giustamente si ha per complice de' misfatti chi dà loro impunità al commetterli, così il mostrarsi tenero verso del reo, e hauerne compassione, il trae a farsi sempre piu reo. Se ne allegano in pruoua. aforismi dettati dalla politica, esempi addotti dall'istoria, ragioni speculate dalla Filosofia. Ma il Martire S. Cipriano, mille quattrocento e piu anni fà, prendendo a difender la causa di que'non pochi, che vinti dal dolor de' tormenti, e spauentati dall' atrocità della morte, eran caduti rinnegando la Fede perseguitata nell'Africa; poscia dolenti, e tristi, tornauano a penitenza, e chiedeuan merce e perdono ' di

a In pfal.101.

Digitized by Google

144

di quell'orrendo misfatto : Al primo vederli (dice) fi conuien correre loro incontro con le braccia, e fe tanto puo dirfi, con le vifcere aperte, e raccorlifi caramente in feno. Così fa. Iddio, e così vuole che facciam noi, conofcitori, e giudici delle fue caufe. Si alleghino a mucchi, e a fafci,quantunque adunar fe ne poffano, autorità, e ragioni in contrario : niuna puo tenerfi dauanti a queft'vna, che è [a] la Clemenza di Dio. Adunque Vitanda funt que non de Dei Clementia 71eniunt, fed de philofophia durioris prafumptione defcendunt.

E non farà vero ancora delle penitenze che a'peccatori, dopo terminata la confessione, s' impongono ? Non dourà hanersi dauanti il medesimo esempio della diuina benignità? non addostando a quel misero vnasoma così enorme, c pesante, che al Confessiore stesso di suor dice (e delle dieci volte gli dice il vero lenoue) Costui non la porterà; e nonha-

a Epif.52. Antoniano.

hauendo egli podeltà di scemarla, la fi scoterà tutta intera di dosso. Discreta, la sopporterebbe ageuolmente ; eccessiua piu ageuolmente la gitta, e se ne scarica, senza ne pur cominciare quel che dispera di poter proseguire. Il poco fauio Confesiore fi perfuade, che con la feuerità della pena metterà in orrore al penitente la colpa: e non fi auuede quanto maggior fia l'orrore in che gli mette la confessione . [a] S. Giouanni Chrisoftomo (se pur egli è l'autore dell'Opera imperfetta sopra l'Euangelio di S. Matteo) fi duole acerbamente di quegl'indiferetifimi Sacerdoti, i quali Alligant onera grauia, G importabilia, G imponunt super bumeros bominum; cio che il diuin Maeftro diffe farsi da'Farifei : e [b] tales funt (dice egli) etiam illi, qui graues pondus venientibus ad pænitentiam imponunt. E poco appresso : Si erramus modicam pænitentiam imponentes, nonne melius est propter misericordiam, ratio-

A Veggafi il lil.4.Biblioth.fantte. b Hom.43. tionem dare; quàm propter srudelitatem? V bi enim Paterfamilias largus. eft, Dispensator non debet effe tenax . Si Deus beuignus eft, vt quid Sacerdos eius austerns?

Rifareui hora vo poco addierro, c rileggetemi quel che S.Agostino dicea poc'anzi addursi in difesa del trattar rigidamente i peccatori ; cioè far che l'affolutione, e'l perdono che alpettano quafi gratuito, e in dono, cofti loro punture, e morsi di riprensioni, e di rimproueri ; e poscia vo buon carico di penitenza : non è egli questa la cagione che ne allegauano ; perche [a] Augent homines peccata spe venia? Oh mal configliati ! (ripiglia S. Agoftino) oh ciechi ! fe non vedete , che Into augerent peccata desperatione venie: e'l vien prouando a lungo, fin. coll'elempio de gli antichi Gladiato-ri, gente diffolntiffina, e dirotta au ogni mal fare, fol perche difperata... E fosse in piacere a Dio, che la smoderata acerbità dell' impatienza, e del-

a Ibid.in pfal.101.

<sup>146</sup> Supplica

dell'ira piu, che del aelo de' Confessiori nello igridare, nel confondere, nell'inasprir che fanno i poueri penitenti (dico Poueri in doppio sentimento, ancor per cio, che tutto il zelo si ssoga coutra essi i grandi, l'riechi, etiandio se grandissimi peccatori, si lisciano con piaceuolezza, non si graffiano con rigore) non verificasse il detto del Pontesse S. Gregorio [a] Cum increpatio immoderate accenditur, corda delinquentium in desperatione deprimunture

Non si trouerà, spero, chi non. appruoui, e lodi vn pensiero del Vescouo S. Gregorio Nisleno: che se il traditor Giuda [b] Non properasse fui ipsius carnifex seri, socinus suum. grauius putans, quàm vt sibi posset ignofci; expers misericardia non suisse. Si enim illi, qui Christum cruci suffixerunt, misericordiam sunt consecuti, co credentes, baptismo mentes simul, co manus abluerunt, profecto cr ipse, qui eum prodiderat, veniam impetrasset. G 2 Se

> a Paftoral.lib.2.c.10. b Orat. In eos,qui alios acerb.ind.

#### 148 .... Supplica

Se l'infelice Ginda fi fosse dato a vedere, ancor dalla lungi, al fuo vilipelo, e tradito Maestro, con pur solamente vna lagrima di pentimento fu gli occhi, e gittando verso lui vn sofpiro, con ello, ancor tacendo, gli hauelle do mandato il perdono: molto piu, le offe corfo a gittarglifi publicamen-te a'piedi, con al collo quel capeftro che la disperatione gli hauea messo in mano per impiccaríi, e confeilando in alta voce il suo fallo, hauesse protestato; di meritar per esso d'esser egli carnefice di sè steffo; non puo dubitarsi senza offesa dell'infinita clemenza di Christo, che Veniam impetraffet. Vdite hora o Sacerdoti quel che sopra cio è per dirui l'Arciuelcouo S. Ambrogio. Rauuedutoli Giuda, si presento in atto di reo a' Principi de' Sacerdoti : confessò il suo peccato, rendè loro la moneta hauutane per mercede del tradimento, o con quel [a] Peccaui tradens fanguinem iustum, restitui la fama a Christo. Che

A Mattb. 27.

Che pietà n' hebbero que' Sacerdori? che configlio, che confolatione gli diedero ? At illi dixerunt, Quid ad nos? Tu videris. Questo tuo fatto a noi che importa? Se importa a te, pensaci tu. Oh risposta micidiale! tanto, che non corse nulla di tempo fra mezzo il Tu videris, cl'Abiens laquee sc suspendit . Hor [4] Qua vox alia vestra est (dice S.Ambrogio a' Nouatiani tanto dispietati quanto ritrosi all'ammettere a penitenza i peccatori) Qua vox alia vestra est, cum etiamo minoris peccati reus vobis factum proprium confitetur ? Quid respondetis alind nifi boc, Quid ad nos? In videris. Hunc fermonem laqueus sequisur. Eò ferallor pana, quò culpa est minor .

Faeciamo hora, tutto in oppetio del fin qui ragionato, che Christo, affissati gli occhi in vn gran peccatore, e venutolo esaminando collo sguardo, il truoui tutto da espo a piedi pieno di ribalderie; lungamente, e sempre G 3 in-

a Lib.2.de panit.c.5.

ISO

indarno, ammonito, e aspettato che fi raunegga, e si muti, e faccia [4] Fructum dignum panicentie : Se ne adiri, e fulmini contra lui la sentenza di morte improuisa, e di dannatione eterna: cioè, faceia come colà nel decimoterzo capo dell' Euangelio di S. Luca, quel padrone della vigna, che trouata in ella vna ficaia, che da tres anni non fruttaus altro che foglie, la sententio di presente alla scure es al fuoco, e ne impose l'esecutione al vignaiuolo, con quel terribile, Succide illam. Oh Sacerdoti operai della vigna di Christo, quanci di voi al primo ricenes di quella commoffione, direbbono all'infekice ficaia': Ben ti fta fianta infinganda, sconoscente, malnafa. Hor va, e non produci altro che foglie. Habbiti hora il frutto che si Ide'al tuo non fruttare , Succide illam : e fenza framettere indugio, correrebboug a cercar dell'accetta: e che mortali colpi, e di che forza scarichereb. bono al piè di quell'ingrata pianta, fina

a Matth. 3.

simo a vederla recifa, fiaccata, e prostefa in terra ? Hor qui uon sons io che parla, ma il poc'anzi allegato [4] Nilfeno, che fopra quello argomento, dell'vlar poca pietà co' mileti percapori, hebbe per vrilmente spelo il tempo, e la fatica, nel comporte, vna ben lunga e fortifitma oracione, da giouarsene i Confessori della sua. Chiefa . Siegne dunque a dires Tutto all'opposto di voi spietati, fece quel vignainolo pietoso; e sol perciò che pietoso, lasciatoni in esempio da Christo, ch'è il padron della vigna., Egli fi presento, non faprei ben dires se interceditore, ò aunocato di quella pianta, con vn certo chiedere, che alla rea fi dessero le difese, e quasi la reui? fion della caula, coll'indugio d'vo ant no: e tutto infieme promile di se , che quanto puo l'agricoltuta coll'arte! e le sue braccia con la fatica, tutto l'adoprerà al bisogno di renderla fruttuofa . Mosse , c persuale, e vinle per modo, che la sentenza di morte a fer-G 4

a In cad.Orate,

152

ferro e a fuoco, gia pronuntiata contro all'infelice albero, fi riuocò. Noli ıgitur (dice il Santo Vescouo a'suoi Sacerdoti) Noli esse tam facilis ad amputandum tu, qui Dominum, ne id faciat, debes obsecrare : neque tam celeriter desperandum existima.

Quelta prima ragione, che fin. qui ho trattata, voglio terminarla. con vn pefantiffimo fentimento del Martire S. Cipriano, che a mettere ne'Confessori pietà, e compassione d'vn pouero penitente, non si poteua esprimer meglio, nè rappresentar piu al viuo di quel ch'egli fà, nè io ci voglio aggingner nulla del mio, ma lasciare, che chi ne ha bisogno dia a quel grand'huomo la risposta, ch'egli tacitamente domanda. Così dunque fcriue al Vescouo Antoniano, [4] già piu che mezzo pendente verso l'eresia di Nouatiano, implacabile contra i caduti nella persecutione, fino a non. voler dar loro la pace, nè ammetterli a penitenza . lacet (dice) lacet ecce. lan-

4 Epift.52.

Jaucius frater ab aduerfario in acie vulneratus. Inde diabolus conatur oucidere quem vulnerauit, binc Cbristus hortatur, ne in totum pereas quem redemit. Cui de duobus assistimus? In cuius partibus stamus? vtrumne diabolo fauemus vt perimat, & semianimem fratrem iaceutem, sicus in Euangelio Sacerdos, & Leuites, praterimus? an verd, vt Sacerdos Dei, & Cbristi, quod Christus & docuit & fecit, imitantes, vulneratum de aduerfarij faucibus rapimus, vt curatum Deo iudici veseruemus? Cosi egli.

Veniamo hora piu alle strettes con questi verso le anime altrui indiscreti, e rigidi Confessori. Entriamo, se ce ne dan licenza, nelle loro coscienze: ma meglio sia che ventrino eglino stessi, e ne hauremo la verità.

Spieghinsi dunque dauanti a gli occhi, la lor pueritia, la lor giouentù, e quindi, fino all'età in che sono al presente, tutta al disteso la lor vita, qual si vedrà da ognuno nel di del Giudicio. Se posson dire con verità G 5 Ni-

Nibil mibi confeius sum quanto fi è a colpa mortale : quella pietà, che Dio ha vsata con essi accioche non cadano, l'vfino effi a folleuar chi è caduto . Enui huomo ranto inumano, che abbattutosi di vedere vn misero stramazzato in terra di così gran colpo, che da sè non puo rileuarfene, ma fol do-mandare a chi paffa mercè d'aintarlo a riforgere, gli fi fermi fopra, e nel farfi a rialzarlo, il riprenda, lo fgri-di, e'l carichi d'improperj, rinfaccian-dogli l'efferfi lafciato così ftraboccatamente cadere per vna strada, douce egli pur camina, e non cade? Questa inumanità non puo cadere in petto ad huomo, nè pur se barbaro, quanto il fono gli antropofagi del Brafile. Si accorre, fi china giu la vita verfo il glacente, è fe non basta a folleuarlo il porgergli la mano, non gli fi niega-l'aiuto delle braccia, fino a rimetterlo in piedi ; e del patito, cadendo, voi non caduto gli portate compaffione. Vn bei corfo è quello che voi

hauete fatto, menando tutta la vita.

per la diritta via dell'innocenza. Ben.a li puo dire, che con gran miracolo della diuina gratia siete caminato per se il mare a piedi asciurri : come già S. Pietro sul mare di Tiberiade : altri van forto,e fi fommergono piu ò men profondo, secondo il peso,e la gravità delle colpe, che li tirano verso l'inferno. Hor quando ve ne compaiono al confessionale di questi, voi hauere a ricordarui primieramente, che cosi fece S. Pietro quando [s] Videns ventum validum, si perde, e confentendo al timore, Capit mergi : poi haucte a dire a voi stello, che se haueste haunto incontro vn soffio gagliardo di quel vento della tentatione, dell'occasione, della rea natura, che na patito quest'airro, forse haureste fatto voi altrettanto che egli. Che che fia., fate ancor voi seco quel, che il benigniffimo Saluatore con effo : Extendens manum suam apprehendit eume. Poteua vlarsi maggior piaceuolezza,e foauità nel rimedio? Et ait illi, Modi-G 6 ( R

a Mattb.14.

156

ca fidei, quare dubitafi? Potea farsi piu amicheuole, ò piu salutifera correttione?

Ma troppo piu mi dà che temer di voi presupposto innocente, ma co\* peccatori acerbo ed aspro ; questo medesimo S. Pietro, che qui mi si è fatto opportunamente dauanti: e conuien chio mi ci fermi va poco intorno, peroche forse il suo male sarà il piu efficace rimedio, che v'habbia, per fanar voi del vostro. Ben vi de'ricordare di quel generofo vanto, ch'egli diede all' amor suo verso Christo poc' anzi d'inuiarfi con lui all'orto di Getfemani : doue sentendo dire al suo caro Maestro, che cominciando di colà, [a] Omnes vos scandalum patiemini in me in ifta notte : Il valorofo Pietro, che che fosse per esser de glialtri, prorestò francamente, che doue ben tutti gli altri cadeffero, egli fi mantérrebbe in piedi: doue tutti gli altri vi abbandonino, e fuggano, vedrete me fempre al vostro fianco. Tu Pie-

tro,

### s Matth.26,

tro, tu folo fra tutti gli altri, tu folo mi negherai. Io negarui? Io che [a] Tecum paratus sum & in carcerem & in mortem ire? Dicea da vero il buon Pietro: ma fol qui, perche qui non., temea di nulla, doue non v'era nulla. di che temere. [b] Numquid Petrus nouerat se, (disse S.Agostino) quando dixit Medico, Tecum sum vsque ad mortem? Medicus nouerat, vena inspecta, quid intus ageretur in egroto: egrotus non nouerat. Venit accessio tentationis, & probauit medicus sententiam suam, perdidit eger pressumprionem suam.

Hor io non domando a veruno ch'entri per me in quell' impenetrabil profondo de'diuini giudizj, e torni a riuelarmene il gran fegreto che al certofu,permettere,che tanto miferamente cadeffe in vn così enorme ecceffo, quel Pietro, quel Principe del Senato Apostolico, quello, a cui Christo hauea mutato il nome di Simone in quel di Pietro, e promesfogli di fondar so-

pra

## a Luc.22. b In pfal.43.

158

pra lui la fua Chiefa : jo, dico, non. mi ardisco a desiderar di saperne piu auanti che il fatto. Beu da vero defidero, che voi o Sacerdoti rigidi, alpri, duri co'peccatori, vdiate, sì, che. vi rimanga scolpito in capo, quel che ne parue a quel diuino ingegno che fu S. Agoftino . [a] Erat re vera Petrus (dice egli) paulo durior, or feuerus . = Hic ergo = fi donum non\_ peccandi fuisset adeptus, qua venia, commissi populis daretur? Sed ideirco dinine providentie fecretum ita temperauit, ac permifit, ut primus ipfe laberetur, & rueret in peccatum, quò erga peccantes duriosem fententiam , proprij cafus intuitu, temperaret. Se non vi basta vn Agostino, che solo vale per mille, vi ci aggiungo il Magno Pontefice S. Gregorio, con questo, [b] Priùs igitur Petrum oftendit fibi, Or tunc praposuit ceteris, ve ex sua infirmitate cognosceret quam misericorditer aliena infirma solerares.

> Quina Ser.24. de Tomp. b Hom.21. in Euang.

Quindi è, che come auuisò fauiamente il fopra citato [4] S.Gregorio Nisseno, rinuegato che Pietro hebbe tre volte il suo diuin Maestro, non perciò tornò ad ester Simone, perdendo il gloriolo nome di Pietro, e'l prinilegio del douersi fondare sopralui la Chiesa vniuersale: peroche da questo medesimo ester caduto, douea prouenirne assai del bene per l'amministratione di quel grande vssieio, in quanto, il primo e supremo Pastoredeil'anime, Ex sua infirmitate cagnasteret quàm misericorditer alienainfirma toleraret.

Hor io da tutto questo concepisco vn, voglia Dio che vano, e irragioneuol timore, che per ammenda, , ò in peua dell'estere aspro, e rigido co'peccatori, possa feguirne la permisfione d'una qualche non leggiere caduta, da cui gl'indiscreti innocenti, de'quali hora parliamo, imparino a lor gran costo, ad estere piu compassioneuoli, piu patienti, piu miseri-

-10**3** 

### a Oraticadem .

160

cordiofi verso de'miseri peccatori. Magnorum criminum rei, magnis criminibus facilé donabunt veniam. (disse S.Bernardo, parlando de'due maggiori Apostoli Pietro, e Paolo) [a] T in qua mensura mensum est eis, remesientur nobis. Peccauit peccatum graude Petrus Apostolus, T fortasse que grandius nullum est: T tam velocissmé, quam facillimé, veniam consecutus est, T fic, ve nibil de singularitates sui primatus amitteret. Sed T Paulus, Sc.

Doue poi non fosse vero il prefupposto, ful quale habbiam ragionato fin hora, dell'ester viuuto senza mai cadere in colpa graue il Confesfore, che contro alle graui colpe del penitente tanto s'infuoca, e si dirompe in parole, e in atti smoderatamenae si degnosi, ben si vede il tutt'altro discorrerne che ci bisogna. E per cominciar di qui ; appena è possibile, a credersi, molto piu a tollerarsi, che ascol-

a Serm.1.in Fefto Apofi. Petri & Pauli.

alcoltando vn Sacerdote: la confestione d'vn peniteate, senta in esia ricordare a se i suoi peccari, e vegga quasi rifatsi il ritratto dal naturale, ò dipignersi co' luoi propri colori vn pezzo della sua vita, e in vece di parergli che gli si dica, Tu es ille vir, e di risspondere, [a] Pescaui Domino, e sospirare, e plangere sopra se stello, tutto dimentico di se, fi scagli contraquel milero, perch'è stato quale è sta-to ancor egli. E doue già confessadofi egli delle fue colpe, defiderò nel Sacerdote, che l'veiua, mansuetudine, e clemenza, ò fe non piu, discretione, e patienza : e dicendogli come Dauid [b] Errani, sicut onis que perut, gli foggiugnea [c] Veni fine canibus, veni fine malis operarys : veni, non cum virga, sed cum charitate, spirituque. mansnetudinis, che è il commento di S.Ambrogio : egli faccia verso quel misero tutto all'opposto di quel, che Reliderò per sè stesso. Licui i lassi a' ca-

a 2.Reg.12. b Pfal,118. c In... pfal.118.085.22.v.176.

cani dell'imparienza, dell'acerbità, dello sdegno, che con parole mordaci lo strazino, come fosse vna fiera da vecidere, non vna pecorella trasandata da rimettere alla pastura coll'altre.

Oh quanto è, non folamentes giufto - ma profittenole il configlios che il Pomefice S. Gregorio diede. a' Paftori dell'anime t les Canfideremus, quia aut tales fumns quales nonnullos corrigimus, aut tales aliquando fuimus, ctiens fi jons dining gratia operante non Jumus : Ut tanto temperan-tiùs bumili coude corvigamus , quanto nosmeripsas verifis in bis, quos emendamussagnoscimus. Specchiateui o Confessori ne'penitenti: e se questo originale, che hauere davanti, è vna copia. di voi, fate quel che Dio comandò a gli Ebrei [b] Non abominaberis Ægyptium, quia aduena fuisti in terra Egypti. Egli . le voi, fiete flati nel medefimo Egitto, alla fernitù del medefimo Faraone; il giogo al collo, la catena al piede, la vita strascinata. in

in lauori di fango, e di paglia. Voi ne fiere vícito; deh per Dio non v'esca mai di memoria. d'esserui stato: fe horale Dio merce, siete buono, ricordini (e vel ricorda S.Agostino) che [a] Ex malo fattus es bonns : vel ricorda ancor più specificatamente S. Ambrogio, che [b] Ex malo serno fattus es bonus filius : peroche il Fa-Etus es bonus, v'inciterà a rendere incessabili gratie a Dio, Qui estendit pontom mifericordia fue, ut tu transire poss, e vscire delle tenebre, e della feruità dell'Egitto . Ma il Factus bonus Ex malo, v'infegnerà a non volere, che passato voi, Iddio tagli il ponve (c] Ne alius transeav: che tutto è di S. Agostino : ò,quel che toma poco men che al medefimo del tagliarlo; che voi il riftringiate con tante angu-Aie d'animo, ò l'intralciate con tante fpine di parole pungenti, che habbiano à a dare in dierro quegli che il veggono, ò ad infanguinare i piedi a chi

ø In p∫alm. 54. b De Sacram. lib.5.cap.4. c Hom.6.cx 50.

chi vuol mettersi a passarlo. Alles città di refugio, ch'erano deputate a gli Ebrei per iscampo e saluo dellas vita di chi hauesse vcciso vn huomo sotto certe conditioni, vi su espresso comandamento di Dio, che le strade che conducenano ad esses sosserte, distese, sgombrate, appianate: vi fi potesse andar di giorno ad occhi chiussi, e correr di notte al buio senza pericolo d'inciampare: perciò [a] Stermes diligenter viam, diste il Signore a Mosè.

Nò dunque o Sacerdoti (torna. a dire il Pontefice S. Gregorio) non. intralciate la firada che porta il peccatore fuor dell'inferno, nè firignete le braccia che fono il rifugio doue egli corre a camparsene. Quella pieta che fu vsata con voi già peccatore, habbiatela verso ogni peccator penitente. Il bastone del Profeta Elifeo, posto da Giezi sopra il figliuolo della buona Sunamite defunto, non. valse nulla a rifuscitarlo. Trar dalla. mor-

4 Deuter.19.

morte del peccato le anime, non è gratia, non è virti , non è miracolo, in. cui habbia nè pur menoma parte ilbastone della seuerità, e del rigore; nè vn tal cadauero torna viuo a forza di battiture. Si conuien fare quel medefimo che Elileo : [4] e n'è tanto famosa quanto misteriosa l'istoria. Egli fi prostese con la vita rannicchiara e impiccolita alla misura della piccolezza di quel fanciullo, e tutto se viuo applicò a tutto lui morto: il volto al volto, gli occhi a gli occhi, la. bocca alla bocca, le mani alle mani. e con cio grinfuse del suo calore, e del suo spirito : e quelle fredde membra fi rauninarono, e'l defunto risuscitò. Hor questo è il configlio di S. Gregorio : applicarsi il Confessore al penitente : il che facciamo allora che Nosmetipsos in his, quos emendamus, agnoscimus. Ponete Oculos super oculos eius, e dite, Gli sguardi inuidiosi e. lasciui, che questi mi confessa hauer dati, furono vna volta mie colpe : mi-

r2-

a 4. Reg.4.

166

rare il bene altrui di mal occhio, e contriftarmene : l'altrui bellezza di troppo buon occhio, e inuaghirmene. Et os super os eins . La medesima mala lingua che ha coftui, l'hebbi ancor io : mormoradore, mettitore di scandali, spergiuro, impudico, adulatore, falfario : Et manus super manus eins, e così del rimanente, attioni con attioni e vita con vita. Io vi fo dir per certo, che con questo cercare e trouar sè steflo peccatore in vn altro peccatore, non pao accordarsi il trattarlo alpramente, e adoperar feco il baftone di Giezi, inutile a rifuscitarlo : ma vn vero calor vitale di carità, postente a far che vornino in sè, e prendano vna tutt'altra vita etiandio le anime pin perdute. Vi ci configlia il piu volte allegato S. Gregorio Niffenu, etiandio per ben vostro : dicendoui, [a] Louiora fac atiorum pondera, ne in cadem damnationis trutina actiones tue deprimantur , quando vita nostra tamquam in Lance, Dei indicio examinabi-Fin ture

a Ead.orat.

- Fin qui hanno aringata la lor causa i Penirenti, e bene al disteso efposte le lor giuste ragioni, e le veres compassioneuoli lor querele contra i Confesiori impatienti, agri, indiscreti. Hor ogni douer vuole che si oda ancor la parte de'Confessori, che non fi daranno così agenolmente per vinti, nè fallira che non habbiano assai che dire in lor difesa. Vero è che per quanto io vegga, tutto alla fine tornerà in prò della caula de' Penirenti, Entriam dunque nella materia, piaceuolmeute, con questo irrepugnabile. principio. S. Charles B. S. S.

La piu vtil domanda, che possa, farsi ad vn milero che: si è lasciato traboccare in qualche grane eccesso, è quella, che il zelantissimo Saluiano, chiamato il Maestro de'Vescoui, sece a tutta la Chiesa cattolica nel primo de'quattro eloquentissimi libri che per lei compose. Quiui, descritte che ha le abbomineuoli vite, che a quel suo tempo menauano vna gran parte de' Christiani, dirotti a ogni mal fare, e

#### 168

Supplica

fepelliti fino a gli occhi, mallimamen-te nell'immondirie della carne, eforta, e pricgagli altri di miglior coscienza a non imitarne l'elempio : ma subito rialzarsi, come chi cade in pianzo terra; non abbandonarfi come chi d' alto precipita, e vien giu voltolandosi per lo pendio d'vn monte; nè resta, che non ne tocchi il fondo:e done cade giace,sì, che indi piu non risale.[a] Ne ergo(dice)horum naturalem sequantur illuuiem , nec male blandis, lapfibus acquiescant; aut in barathro libidinum commorantes, in ipfis se sepeliant ruinis suis : sed illico, vbi concidere, confurgant, & elenationem protinus meditentur in lapfu : ac, fi fieri vllo modo pernicitate panitudinis potest, tam velox fit remedium resurgentis, ut vix poffit veftigium apparere collapsi . Hor di questi, quanto pochi ve ne ha! pur ve ne ha, così presti al rialzarsi dopo caduti, come (per così dire) le palle, che percosse a terra, nel medesimo atto della percossa rimbalzano. Così del

a Salu.lib.1. ad Eccl.cath.

del Santo Re Dauid ben disse S. Agoffino, che il peccato in lui stette come pellegrino che passa, non come abitator che rimane : peroche non v'hebbe tempo di mezzo, tra il ripren-derlo peccatore, e l'affoluerlo penitente. [a] Peccani Domino, disse egli, e incontanente il Profeta a lui, Dominus quoque transtulit peccatum tuum. Pochi dunque di questi ce ne capitan (dicono i Confessori) anime timorate, che non si gitterebbono a dormi confapeuoli d'effere in difgratia, e in ira a Dio, che quel terribile Qua hora non putatis Filius bominis veniet, non faceffe loro fognar yiuamente, d'hauer come Sisara suggitiuo, appuntato il chiodo di Iahel su la tempia, e'i martello in aria a scaricare il colpo, per cui quello fuenturato [b] Morti foperem consocians, defecit. Se di tal sorta fostero i penitenti, biasimo, correttione, rimproueri meriterebbono i Sacerdoti, che con effi vsafiero altro, che quello [c] Spiritum lenitatis, che

H rac**a 2.Reg.12.** b Indic.4. c Gal 6.

raccomanda l'Apostolo : piaceuolezza nell'accorn, compassion nell'vdirli, soauità nel curarli. Ma quanto altro è il mondo da quel, ch' e' dourebbe !

Questa rericenza io la prendo come lasciata a me, perche l'interpreti, e la fuoiga, e m'vnisca con voi facen-do le vostre parti : ma percioche voi troppo ben ne sapere ab esperto, fateui în costă vn po poco, quanto si è dar luogo a vn Confessor nouello, e perciò inesperto. Io mi vo'prendere àd informarlo : e mentre a lui rappresenterò in vece di voi, come troppo sia vero, che [a] Mundus totus in maligno potitus eft, altro da voi non chieggo, fenon che giudichiate, fe, posto ch'egli sia com'è, debba seco vlarsi, per migliorarlo col sacramento della penitenza, la soauità, ò l'agrezza : ò se amendue, doue, e quan-to debbano ester fra sè miste, e contemperate .

Hor dunque, voi Confessor no-

4 1. Joan. 5.

uello, che vi dedicate a vn così faluteuole ministero, hauere prima di null'altro a propor di guardarui, che il Martire S. Cipriano possa rimpro-uerare a voi quel, che ad vna non buona Setta di Sacerdoti, che a quel suo tempo gli diedero affai che fare ... Questi eran huomini temperati agro, e duro altrettanto, che quello spietatissimo Sacerdote, del quale raccontò il diuin Maestro, che abbattutosi di trouare nel mezzo della strada.che andana da Gerufalemme a Gerico, gittato, e disteso vn misero viandante, mezzo ignudo, e tutto coperto, e stampato di ferite dategli da' masnadieri, che [a] Despoliauerunt eum, & plagis impositis abierunt seminino relitio; quel Sacerdote gli fi fermò sopra., guardollo, il vide tutto sangue; la. vita, a punte, a tagli di coltello in. piu luoghi aperta, e traforata; la faccia smorta, lui appena viuo, e non chiedente aiuto, perche in quell'estre-mo non hauea spirito da poterlo : ma Ηā con

a' Luc. 10.

con questo medesimo non poterlo chiedere, piu efficacemente il chiedeua. Intenerironfi le viscere di quel Sacerdote ? glie ne corfero a gli occhi lagrime di compassione ? gli die conforto di parole ? aiuto di mano ? straccioffi, se altro non haueua, la veste a farne fasce, e bende, con che legargli le ferite? nulla ne fece . Guardollo il crudele, e nol curò: guardollo, e tan-to gli calse di quella estremità in che il vide, che Viso illo, praterinit. Tali erano que'Sacerdoti, de'quali scriueua al fuo tempo S. Cipriano. Vedeuano tuttodi feriti, piagati, vlcerofi nella. coscienza, malconci nell'anima per colpe graui, e molto piu per quella grauissima ch'era l'infedeltà: non, però era in que' durissimi Sacerdoti niuna tenerezza di carità, non di mifericordia, non d'vmanità, che gl'induceffe a volerli curare. Richieftine, pregatine li ributtauano, e li fi tenean da lungi a' confessionali . I foli ammessi all'entrarui, all'interteueruisi, all' vdire, e all'estere vditi poco men che da

da mane a fera, crano gl'incolpabili, gl'immacolati, gl'innocenti: d'altras conditione penítenti non accettauano. Oh ! grida il Santo Martire, Ches nuoua fpecie di Cerufici, e di Medici è cotefta! [a] Quam enim potest exercere medicinam qui dicit, Ego solos sanos curo, quibus medicus necessarius non est ? e mostrando loro l'innumerabile turba de' mortalmente feriti nell' anima, grida Operam nostram, medolam nostram vulneratis exbibere debemus.

Hor percioche ancor oggidi ves ne ha di questi, voglia Dio che pochi, voglia ancor Dio, che pochi ò molti che fieno, voi vi guardiate d'essere vn de' loro, sì che vi cominci a piacere di faruela quasi del tutto con certes poche anime buone, coscienze dilicate, di purgatissima vita, Quibus medicus necessarius non est. Iddio, eleggendoui alla dignità, e al ministero sacerdotale, v'ha (diciam hora solamente di questo) v'ha posto in ma-H a no

& Cyprian, Epift. 5 2. ad Antonian.

174

no il vaso del balsimo stillato dall'albero della Croce, per curar le ferite dell'anime. Voi mal fareste a valeruene solamente per l'odore, che il balsimo ha veramente soaue; ma odore non falda ferite : e farebbe come perduta nelle vostre mani la sustanza, 🥑 l'vio di quel pretioso licore. Niente altro ( e fosse niente altro ) che vdir fentimenti diuoti, ispirationi fante, affetti di pieta, delitie e tenerezze di fpirito: e scioglier dubbi di persettione, e dar nuoue idee di virtu, e lumi d'alti pensieri : e in questo passar le hore il Confessore e la penitente come fosiero yn Benedetto e vna Scolastica, e non sapersi dinidere, impaniati col mele troppo attaccaticcio di que'dolci ragionamenti. Intanto i feriti nell' anima, a' quali Opem noftram, medelam nostram exhibere debemus, perché la sustanza del balsimo è per essi, non potersi auuicinare au scoprirui le lor ferite, e chiederui mercè di curarle: anzi voi, quanto eglino fon piu meschini, tanto teneruenes

`piu

piu lontano, e hauerne schifo e orrore, perche in essi non v'è altro che. piaghe, e marcia, e puzzo, a voi auuezzo a quelle dilicatezze di spirito, ohime quanto intollerabile pur solamente a sentirlo.

Disbrigato da questo impaccio, feguitemi animolamente : peroche io tanto non voglio che mi riusciate vn di que' medici profumieri, che non-fanno da medico, perche Solos fanos curant, che anzi, per ridurui a vna. conueniente mezzanità, voglio che vi gittiate all'estremo contrario. I piu ammorbati dunque, i piu puzzolenti, schifi, lordi, verminosi, e fracidi peccatori che v habbia, e possa hauerui, io vo'che diciate, Tutti sono per me, ed io tutto per essi: e come raccomandati, e commessi in particolar maniera da Dio alla vostra pietà, e alle voste mani, perche curandoli glie li rendiate sani, offerite loro la vostra

pietà a riceuerli, le vostre mani a me-dicarli : Seguiranne il trouarui ad ogni horadisposto a sentirui vomitar ne 🕤

ne gli orecchi ribalderie così laide, così enormi, che forse prima non haureste imaginato possibile il trouarsi huomo che le commetta : e nondimeno voi non iscandalezzaruene, e inuilire, e perderui d'animo; anzi direte, lo aspettaua ancor peggio di questo : e se v'ha peccator maggiore, venga., ch'egli è tutto mio, ed io tutto di lui. Cosi qualunque ne vdiate, e quantunque molte in numero, e graui in pelo di malitia fieno le colpe, che ne vdirete, non vi si dirizzeranno i peli del capo, non vi fi raggrinzeranno le carni, non vi fi sconuolgera lo stomaco, non darete in impatienze, in ismanie, in grida, in zelo da furiofo.

Houui data poc'anzi a vedere la niuna pietà, che il crudel Sacerdote, rapprefentato da Chrifto nell' Euangelio di S. Luca, hebbe di quel pouero viandante, che dal facro monte di Gerufalemme era difcelo alle pianure, di Gerico, e incappato ne'malandrini fu da effi fpogliato e mortalmente, ferito; e fecondo la concorde interpre-

pretatione de'Padri, è figura del peccatore : e'l rifcontro, che ne van facendo,s'accorda e batte per ogni verfo . Il Sacerdore, che, come dicemmo, paísò lungh'effo,il vide,nè di lui hebbe pure vn rocco di compassione al cuore, onde lasciatolo, quale il trouò, con le sue ferite intere, e crude, [4] Prateriuit . Tutto altrimenti vn pietolo e miffico Samaritano, che auuenutogli di viaggiare per colà stesso a cauallo, non prima hebbe dauanti quel si doloroso spettacolo, che sen-za piu, si gittò di sella, e correndogli in aiuto, ne cercò tutte le ferite ad vna ad vna, nè veruna ne ommife, in. cui non istillasse dell'olio per mediearla : poi tratte fuori quante bende, e falce eran bisogno, con este Alligasit valnera eins. Adunque egli veniua interamente fornito di questo salutifero arnefe,e l'hauea così tutto alla mano, che vn medefimo fu vedere il ferito, e medicarlo. Cip presupposto conuerrà dire, ch'egli fosse indouino ΗŞ del-

6 LHC, 10.

della sciagura, che douca incogliere a questo misero viandante. Prima ch' io ve ne sponga il vero, e vi mostri quel che a voi s' attiene in. questo aunenimento, rifounengaui, che in ogni paese v'ha, doue piu e douce meno, de'luoghi di gran pericolo a'palfaggeri : bolcaglie e selue, foreste grotte, trauerse e torcimenti di strade, presso de'quali i ladron masnadieri si acquattano, cappostano chi viaggia. e, intrachiusili da ogni lato, escono loro addoffo, gli atterrano, gli spogliano, li carican di ferite, e se ne fuggono con la preda, lasciando que' mal capitati,e mal conci a morir quiui da sè, à a diuorarli le fiere ancor vini. Hor le io m'eleggo a fare vna tal vita, la cui professione fia l'andare insecreta di questi miseri abbandonari, e medicarne le piaghe tanto piu compassioneuolmente quanto elle son piu mortali, fino a risanarli per modo, che di presso ad agonizzanti, li risusciti a. miglior vita di quella, che dianzi haucuano, puosi trouar fatica piu falu-**\$6-**

teuole, carità piu fiorita, ministero piu copioso di meriti i Non andrò con sempre meco l'olio e'l vino, i le-gamenti, e le fasce, e il giumento da portare il ferito al piu vicino oftello, e i danari con che fodisfare al debito delle spese, che iui si conuerran fare, fino ad hauer risaldata interamente la vita a quel mifero, e tornatolo in. buone forze? Tutto hebbe, e tutto fece quell'amoreuole Samaritano: nè v'è particolarità nell'operato da lui per la falute del corpo di quel suo fe-tito, che da Dottori della Chiesa, massimamente dal Pontefice S. Gregorio non s' interpreti come mistero fignificante quel, che vuol farfi nella. cura dell'anima. Vdite hora dal dottiffimo Origene, come in quel Samaritano dell'Euangelio fi vuol riconoscere non chi risana vn solo, ma. chi si ha preso a curar come suoi proprj quanti han bisogno dell'opera. delle sue mani, e de'rimedj della sua. carità : e questa è la felice sorte della vita, e della professione vostra o Sa-H 6 oer-

cerdote nouello, dedicatoui al faticoloma falutifero ministero dell'vdire te confeffioni . [a] Vt feias (dice Origene) quòd fecundum prouidentiames Dei Samarites ifte descenderit, ut curaret eum, qui inciderat in latrones, manifesté doceberis ex co. quòd secumes babebat alligaturas, sesum oleum, secum & vinum . Qua quidem ego puto non propter iftum folum , fed propter alios quoque fecum portasfe. Chi così va cercando de'feriri, non fe ne strania, non 4 adira, non fi scandalezza. nè sbuffa, quando ne truouz. Non. gii cade in pensiero quel dispettoso, [b] Recede a me, non appropinques mibi, quia immundus es . Ne quell'altro Ego folos fanos curo, di chi fdegna d' vdire in confessione senon chi non ha di che confessars: pur essendo chiaristimo ad intendersi quell' aforismo del fanatorese faluatore dell'anime [c] Non egent qui fani sunt medico, sed qui male habent. Professan dunque đi

;

4

a Hom. 34. in Luc. 5 Ifa. 65. E Luc. 5. & Marc. 24

di sè, e'i denuntiano a gli altri col medefimo S. Cipriano Opem noftrame, medelam noftram vulneratis exhibere, debemus: e quaute piu in numero, quanto piu profonde, e mortali fon, le ferite che quegli portano a curare, tanto maggior è la compassione, maggior la deitrezza, e la diligenza, che v'adoprano intorno. Altrimenti, fe me la fo solamente con chi non ha bisogno, non ha bisogno di me il mondo che [a] Totus in maligno positus eft.

Chi entraua a vedere, e a circuir paflo paflo que' cinque portici, checorreuan d'attorno alla famofa Pifcina di Gerufalemme, detta ebraicamente Bethfaida, non afpettaua di trouar quiui infermi d'vna femplice infreddatura, d'vna poca ambafcia di ftomaco, d'vna leggier graffiatura in pelle, d'vna febricella efimera, d'vna toffe accidentale, d'vno fpruzzo di fcabbia fu la vita. Che v'era dunque? [b] Multitudo magna languentium. Incinque portici cinque fpedali, pieni di

## a 1. loan. 5. b Ioan. 5.

182

di gente compresa da morbi incura-bili per qualunque ingegno di medi-cina, ò forza di cirugia. Disperata-la cura de'rimedi vmani, qui si aduna-uano ad aspettarla dalla mercè diuina, altri col ventre sformatamente rileuato, e, a dir così, grauido per idro-pilia; altri co' nerui tremololi, ò di-sciolti, ò attratti: chi mangiato viuo da piaghe, da viceri, e da cancrene; chi affiderato, e perduto d'vna parte di se mortagli indosso : etici confunti, fordi infieme e mutoli a nativitate, ciechi, lebbrofi, artetici, monchi, fcosciati, e in cento altre guise storpi, guasti, malconci. [a] Multitudo magna languentium; cacorum, claudorum, aridorum , expectantium aqua motum : cioè, che l'Angiolo Raffaello, ch'è Medicina di Dio, venga dal cielo a dibatter l'acque della piscina, e v'impri-ma quella virtù sanatiua di qualunque fia l'infermità del primo, che vi fi tufi dentro. Hor in questa Piscina. dell'antica Gerufalemme, habbiate

per

4 Ibid.

per figurata, e per descritta ogni chiesa, quando, massimamente in certi tempi dell'anno, ella è piena di peccatori, che aspettano che voi scendiate a risanar loro con la medicina di Dio, la coscienza, e l'anima, A quacunque detinentur infirmitate.

Se a voi fosse conceduta la gratia, che tanto desiderò S. Giouanni Chrisoftomo, di vedere ignade le anime de peccatori 2 come colà ne portici della Pescina si vedeuano i corpi di quella Multitudo magna languentium, vi riconofcereste gli adunati in vn gi-ro di penna dall'Apostolo, per moftrarli alla nouella Chriffianità di Corinto : [4] Fornicary,adulteri, molles, maleutorum concubitores, fures, auari,ebriosi,maledici, rapaces. Questa è la Multitudo magna languentium, ches vi afpettano nella chiesa. E sì vi di co, e'l prouerete vero, che in vn fol peccatore vi si daran taluolta a risanare tanti peccatori', che quelle, che l'Apostolo nominò come specie d'huomi-

mini differenti nella diversità delle co'pe, le trouerete, fe non tutte, vna gran parte vnite in vn indiniduo peccatore. Ricordiui di quel misterioso lenzuolo, che fu tre volte mostrato in visione a S. Pietro, e veran. dentro [a] Omnia quadrupedia, & ferpentio tetra, & volatilia cali , e tutte erano bestie immonde, fecondo il giudicio della legge vecchia : hor fappiate che a voi così auuerrà di vedere in vna lola confessione, non dico vn. lenzuolo, ma vna gran vela di naue, piena d' ogni piu mostruosa e abbomineuole forma di peccati, e fentirete intonarui, come S. Pietro, da vna voce fpiccata dal cielo, Surge, occide, O manduso: e habbiate, come suol dirst. stomaco da inghiottire, e calore di carità per concuocere, e digerire tante ribalderie, e tante immondezze.

La moltitudine poi per ogni fpetie farà tal volta così ecceffina, chepenerete a' fommarla etiandio allagrofia. Come quel terribile inuafato del-

A AH.10.

della contrada de'Geraseni, che il Saluatore prosciolle e liberd, hauea in. corpo tanti spiriti immondi, ches vscendone, e diuidendosi, ne su pieno [a] Grex porcorum magnus, ne'quali hebber licenza d'entrare : fimilmente Homo in spiritu immundo, come S.Marco dice effere stato costui, haurà in sè tanta moltitudine di laidiffimi desideri, e discorsi, e fatti, e misfatti in bruttezze di carne.che a fommarne le partite in vn conto, non potrà dirsene altro che Grex porcorum magnus. Ognidi tornan da capo, non. altrimenti, che se ognidi sosser nuoui al peccare : e mostran vero quel che il Real Profeta ne disse, che [b] In circuita impij ambulant : perche come bene auuiso S. Agostino, [c] Qui in gyrum it,numquam finit . Ipse est labor impiorum. E quindi vna spauentosa difficultà nello spogliarli de' mali abiti, che col lungo vio han contratti : fecondo il verifimo aforifmo di S.Ber-

nar-

a Marc. 5. b Pfal. 11. 6 In\_ pfal.139. nardo: [a] Aliqui ita inuoluti funt coufuctudine vitiorum, vt illam dedifcere, & defuefcere, non tam spoliari fit, quàm excoriari.

Ma non lascia luogo al farsi marauiglia della tanta moltitudine delle colpe, il lungo corfo del tempo in che sono iti adunandole: come i fiuni. che quanto vanno piu oltre, tanto piu ingroffano per le sempre nuoue acque delle fonti, de'riui, de'fiumicelli, de'laghi, che loro si aggiungono. Per quarefime, per giubilei, per palque, per malattie che vengano, non.. mutan vita, nè stato, nè sono altri nelle piu riuerite solennità della Chiefa, di quel che sieno ne'carnouali, e in tutto il rimanente dell'anno : e ben puo loro adattarsi quel, che Tertulliano disse della Scithia, doue era inato l'Eretico Marcione : Mutasi tutto il mondo col mutar luogo il Sole. Non v'è terra, che non fiorisca di primauera, che non si scaldi, e dia che mietere,e che ricoglier la state, che non ma-

tu-

#### & Serm.9.in Cant.

<sup>186</sup> Supplic a

turi i suoi frutti, e non faccia le sue vendemmie l'autunno : fol nella Scithia [a] Totus annus hybernum : d come disse quell'altro, [b] Nec de calo aliud accipit, quam byemem sempi-ternam : altresi questi, come non vi fosse per esti nè paradiso, nè inferno, nè morte improuisa, nè giudicio, nè anima immortale, ne Dio da temersi, nol temono piu, che se non vi fosse, non credessero che vi sia. Di questi ve ne capitera alcuno [t] Triginta & octo annos babens in infirmitate sua, come quel mifero paralitico, che Christo, mossione a compassione, sand. Di tre, di cinque, di sette, e dieci, e piu anni, quanti ne haurere a sentire ! e quanto abbomineuoli, e puzzolenti le lordure, delle quali vi conuerra dili-gentifimamente lanarli, e mondarli : basti, che io ve ne ricordi il descriuerli che fece il Profeta Ioele, dicendone, [d] Computruerunt iumenta in stercore suo: e non potea dirne piu in meno parole. For-

A In Marcion. lib. 1.c.1. b Soline cap.20. c Ioan.5. d Ioel.1.

188

Forse a voi parrà che in quanto v'ho fin qui ragionato, io habbia. premuta affai gagliardamente la ma-no, e non ingrandito il vero, ma pre-fo il poffibile ad effere per quello, che in fatti larà. A questo ho che rispon-derui in prima, che doue sosse vero cio che voi dite, io haurei etiandio lodeuolmente fatto con vn Confessor nouello, quale hora voi siete, quel,che il macfiro della militia Romana ricordà efferfi ylato co'Soldati nouizzi; di dar loro piu grandi, e piu graui quelle armadure, e quell'armi, con le quali indosto, e in pugno, si pro-uauano ne gli esercizi militari: accioche auuezzi a quel maggior pelo, maneggiaflero polcia piu fpeditamentes le vere, e piu leggieri. Se non faran-no così maluagi e rei i penitenti,qua-li io ve gli ho defcritti, vi gionerà non poco ad víar con effi benignità, e clemenza, l'hauergli afpettati peggio-ri. Ma di quel che in fatti farà voi ve ne auuedrete alla pruoua.

Intanto, presupponendoli tuttauia

uia,quali io ve gli ho rappresentati, il il primo configlio, che ho a darui in. ben loro, e vostro, è, che mai non. disperiate di poter voi, e la possente mano di Dio con voi, mutarli di peffimi, ctiandio in ottimi. Così quel fantifimo Vescouo e Martire S. Cipriano, già piu volte allegatoui, esortando il Vescouo Antoniano a nonricular d'ammettere a penitenza quegli, che per timor de tormenti. (come dicemmo addietro) hauean fatto noftra di rinnegar la Fede, [a] Non putemus (diffe) mortuos effe, sed magis semianimes iacere cos, quos persecutione funcfta sauciatos videmus : qui fi in totum mortui effent, nunquam de eifdem postmodum & Confessores , & Martyres fierent . Veriffimo fu quel che il Saluatore diffe di Lazzero morto: Lazarus amicus noster dormit. Al che S. Agoftino , [b] Verum dixit: Dormiebat, sed illi, a quo poterat excita-

a Lib. 4. Epist. 2. sine Epist. 52. b De verb. Dom. ser. 44. Tract. 49. in Ioan.

190

tari = Domino dormiebat, hominibus mortuus erat, qui eum fuscitare non\_s poterant. Nam Dominus tanta cum facilitate suscitabat de sepulchro, quanta te non excitas dormientem de letto. Similmente a lui dormono i peccatori, che a noi son morti, perche nen\_s possimo destarli da noi: ma bene il puo, e'l sà tuttora con noi la sua gratia vincitrice.

Beati veramente eran gli occhi (come Christo medefimo diste) [a] che vedeuan gl' innumerabili, e stupendi miracoli, ch'egli tuttodi operaua; [b] Caci vident, claudi ambulant, leprose mundantur, surdi audiunt, mortui resurgunt: e quanti da qualunque incurabile infermità compresi gli si accostauano, [c] Virtus de illo exibat, & fanabat omnes. Sed miracula ista (loggiugne S. Agostino) [d] tunc imcorporibus. Videamus in anima. Sobis funt paulò ante ebrios; fideles sunt paulò ante adoratores simulacrorum., res suas donant pauperibus qui aliena

a Luc.10. b 1b.7. c Ib.6.d In pf.75.

4n-

antea rapiebant. Quis Deus magnus ficut Deus noster? Tu es Deus qui facis mirabilia solus. Se dunque Iddio è, come in fatti è, quegli che opera. tuttodi queste miracolose curationi delle anime, puossi altro che pazzamente disperar di veruna ? Voi hauete a fare con vn qualunque grandiffi-mo peccatore non altrimenti che, fetutto il suo conuertirsi a Dio, e cambiar vita in contrario, dipendesse da\_ voi : poi hauete a sentir dentro di voi, che tutto il vostro fare, non puo far nulla senza il far di Dio Qui facit mirabilia folus . E vditelo espresso in altra maniera, e bene, dal nobiliffimo Abbate S. Nilo, che ricordato il famofo miracolo del rinuerdir che feces in vna notte l'arida, e morta verga del Sacerdote Aron, e fiorire, e matutar frutti, foggiunse : [a] Potest ergo fieri, vt homines quibus petra durius, or filice, cor obriguit, gustu accepto dottrina spiritualis ( ch'è la parte che, voi hauete a somministrare) in pingues da

a Epist. 1. Thaumasio: sub finem.

192 Supplica

Or fructiferas mutentur arbores. Presupposta indubitabile la verità qui esposta industratione la veri-tà qui esposta, ne siegue il douer voi, qualunque penitente vi si accosti per-che l'vdiate, riceuerlo a braccia aper-te, come inuiato a voi da Dio, e condottoui quasi per mano dell'Angiolo, a cui è fingolarmente in cura: e questo si vuol intendere in particolar ma-niera de'poueri, de'cenciosi, de'puzzolenti, che non portano, dirò così, lettera di raccomandatione; cio che ne'ricchi, e ne'grandi fono il bel veftito, il titolo, il cafato. Questi non si ributtano, nè si fanno aspettare, anzi si aspettano, e come desiderati, si accolgono cortefemente. Date ad ognuno discretamente il suo douere; Cui bonorem honorem : ma vi ricordi, che il fangue del Figliuol di Dio è sparso così bene per l'anima dello schiauo, come per quella del padrone, e del Re. Non puo dirfi a baftanza, quan-to vaglia, e posta nel cuore d'vn pe-nitente, da voi prima non conosciuto. quel vedersi accolto con benignità, e con

con parole amoreuoli: si come al contrario, [a] Quemadmodum fe tibi carandum prabeat ( diffe il Dottor S. Ambrogio) quem faftidio habes & qui contemptui fe , non compaffioni,medico suo putat futurum ? E se, domandandolo voi, come suol farsi, Da quanto fi è confessato? vdite risponderui, che da quattro, da sei anni addietro, guardiui Iddio dall'entrar subito con lui. nelle riprensioni, e ne rimproueri : Serbateuelo in petto; e qui hora fateui animo, e aiutatelo a dire. Ricordateui del benignissimo figliuol di Dio, che a satiar con quel così illuftre miracolo le turbe, che'da tre giorni il seguitauano nel diserto, s'indusfe particolarmente, perche [b] Quidam ex eis de longe venerant. So, che il Magno Pontefice S. Gregorio l'intese de' peccatori, che portano alla confessione sacramentale colpe gra-uissime, per le quali si sono grande-mente allontanati da Dio: [e] Aluj ••••(di-/ )

a De panit.lib. 1.c. 11 b Marc. 8. e In Ezech, 1, 2. hom. 21. sub finem.

<u> \*</u>**\***4

(dice) post carnis flagisia, ali post falfa testimonia, ali post fatta surta, ali post illatas violentias, ali post perpetrata bomisidia ad panitentiam redeunt, atquesis omnipotentis Dei seruitintes connertantar : Hi midelicet ad Domiunm de longinquo veniunt. Quanto enim quisque plus in prano opere errauit, tanto ab omnipotente Domino longiùs recessit. Ma puo altrettanto bene intendersi di chi viene a penirenza, e torna a Dio, dopo essere stato vno, e piu anni lontano; e'l Misereor, che disse il Saluatore, cade in particolar maniera sopra essi.

Cominciata la confessione, habbiate per detto di voi, e del peniteme quel che il Bearissimo S.Agostino difse di Christo, e dell'Adultera, rimalafola con lui nel rempio, perche la rea coscienza de gl'insidiosi accusatori, che glie l'haucan presentata accioche nefacesse causa e giudicio, gli hauca fatri dileguar, e suggirsene via di colà l'un dopo l'altro per la cagion, chene scriffe nel suo Enangelio S. Gio-

uan-

hanni . Adunque [s] Remanfit Adult tera & Dominus (dice il Santo Dota tore) Remansit vulnerata & Medieus ; e quel che vi de rimaner più scolpito nell'animo, Remanfit Magna miferia; O Magna miferitordia : quella è nel peccatore, quelta de'effere 'nel Confeflore ." Ben voglio io che mentres odire esporui le fornicationi, gli adulterj, e le altre piu enormi disoneltà, e te frodi, e i furti, e gli spergiuri, e les bellemmie, e gli orribili facrilegi, il H cuor ve ne scoppi di dolore, veg-gendo tanto indegnamente oltraggiato Iddio dalle sue creature, tanto empianiente ricrocifisio il Redentore Ela que' medefimi, per la cui redentioneegli volle morir crocififio : ma voglio ancora, che alzando gli occhi al cielo, gridiate nel niedefimo voltro cuore a Dio , (b] Pater, dimitre illis ; non enim sciunt quid faciant. Del rimanente, che s'attiene al modo d'vdirli, haurei troppo che diruene , mas noh 🤉 I 2 a In Iown. In pfal-your alibi. b Luc: 220

TOGE . ... Supplications note

non voillancaruis, norandone le non j poche particularitàs che pur larebbon gioueuoli a sapersi .

Terminata che il penitente haurà la spositione delle grandi, e vergogognole sue colpe , voi hauere a mutar personaggio, e di compassioneuole, e benigna madre, che a lui vi fiete mostrato fino ad hauergli tratto di bocca tutta la confessione, e'l procefso de' suoi missatti, senza far voi altro che vdirlo patientemente, e done fà bisogno, aiusarlo a lodisfarsi in p questa parce dell'integrità, che il volgo crede effere, non che il piu, ma il tutto d' vna confessione ben fatta. allora voi hauere a prendere il personaggio di padre, che ama perche è padre, e perche è padre ammonifee, riprende, castiga, e corregge; senza però mai perder l'amore,e la discretione di padre

di padre. Siate al penitente qual fu a S. Pietro quell', Angiolo, che il traffe, fuori della prigione, onde di li a poche hore douca eller condotto a mettere il col-.15 .3. 1 6 10

lo fotto la mannaia, per comanda-mento del Re Erode, che a ciò il fer-baua, vago di compiacete a' Giudei che volean morto l'Apoltolo, Staua-egli in vna forte prigione, guardato di e notte da fedici foldati, che in due partire ne cultodinano, e difendeuan la porta: e la notte, che douea, effer l'vitima della fua vita, dormiua-in mezzo a due altri foldati, incatena-to con effi. In quefto ecco venie sut to con effi . In questo, ecco venir tutto improuiso dal cielo nella prigione vn Angiolo, che, prima di null'altro, vn Angiolo, che, prima di null'altro, defto Pietro percorendogli vn fiau-co:, e quefti, nell'aprif che fece gli occhi, vide tutta liminofa la carcere, ofcura ancor di giorno, e allora, per per lo raddoppiato buio della notte, ofcurifima, Leuato il capo, fi vide, fopra l'Angiolo, e ne vdi vn [a] Surge velociter, che gli die tutto infieme, il poterlo, perche gli cadder da'polfi delle maiil le due catene, che il tene-uano autinto e taccomandato a' cor-pi de due foldati, nel cui mezzo gia-I 3 ce-13 Ce--

- . . Affor. 12.

198. Supplies

ceua. Gli comandò di veftirfi, e calzarfi, e feguitarlo; e paffate amendue infieme le due guardie, al giugner, che fecero, ad vna porta di ferro, ella, tutto da sè, cioè per ministero angelico, fi aperse, e ne vscirono: con che Pietro, lasciate nel lor profondissimo fonno sepolte le guardie de soldati, e delusa l'espettatione d'Erode, e de' Giudei, scampò la vita altroue.

Quanto è in questa narratione tutto, a parte per parte, puo appropriarsi ottimamente a voi, c al penitente, ma per non allungarmi fouerchio, sol ve ne do ad offervare primieramente, che quel Percuffo latere Petri, excitauit eum , non fu vn farlo rifentire con dargli vn pugno, molto meno vn calcio nel fianco, e tutto infieme rimprouerargli. Lieuati di costà mentecatto. Tu se poche hore vicino ad effer morto di ferro, e nonte ne dai penfiero ? e dormi ? Egli fu vn tocco di mano, quanto fol bifognaua a suegliarlo : Vna vostra riprensione al penitente, ne pur villana,

s'egli è villano, nè discorrese, nè acerba, come vn calcio al fianco di qualunque fia il meschino, che riprendeto. Ma fopra tutto fi aqueri quel Lumen refulfit in babitaculo, Face che vegga la grauità delle sue colpe : l'ardimento dell'offendere vn così gran Dig, così possente, così benemerito di lui, dal quale ha guanço ha di benes ne mai altro che bene. E come gli 🕏 dato l'animo di vinere in dispetto, e in odio a lui, tauto tempo, reo d'eterna dannatione, e non mai ficuro di douersi leuar la mattina vino douce si mette a giacer la lera? Quanti muoiono improuiso, e niun d'effi l'aspertana o ne temeus ? e le voi foste vni di quegli, che sarebbe dell'anima vostra? doue vi trouereste? quando mai ne vscireste? La patienza di Dio è terribile a chi l'abusa : e ordinaria. pena di chi, potendo, non vuole viner bene, èsvoler viuer bene, e non poterlo: chiamar confessione, e non hauer Confessore.

Ma non accade che io vi fugge-I 4 ril-

risca cio, che a voi dettera in abbondanza il vostro medesimo cuore, se parlerete di cuore. Quelto vi so, dir certo, che vi auterra taluolta, e fem-pre con fomma voltra confolatione, di condurre etiandio de grandissimi peccatori a plangere per contririone, e singhiozzar tanto dirottamente, che non potranno formar parola : e a. disporueli, siate certo, che gran forza haura sempre l'accorgersi il penitente, che voi così gli parlate, perche l'ama-te : e v'affliggete di veder voi in lui 'quel, ch'egli non vede di sè, di corre-'re ad occhi chiufi fu l'orlo del precipitio, per cui sta ad hora ad hora per rouinare coll'anima nell'eterna perditione. Perciò, hora gli ricordate la beatitudine del paradilo, hora i tor-menti dell'eterna damatione, e l'allet-tate, e l'atterrite, e mescolate il dolce col forte; é come il Samarirano dell' Euangelio, il vino coll'olio, l'vir che morde, l'altro che mitiga : e adempiete il configlio del Pontefice S. Gregorio, d'vnire in voi come nell'arca del Te-

Testamento la Manna, e la Verga. [d] In boni rettoris pettore, dice egli, fi est virga districtionis, sit & Manras dulcedinis. = Sit Amor, sed nonemolliens; sit Rigor, sed non exasperans: sit zelus, sed non immoderate seusiens: sit Pietas, sed non plus, quàm expediat, parcens.

Rimane hora per vltimo, che almen v'accenni quel, che si conuerrà fare qualhora v'abbatterete-in peccatori infenfibili, oftinati, e duri-tanto, che per quantunque adoperiate con. effi, non vi verrà fatto di rihauerne vin vero'indicio di pentimento, vna. probabile speranza d'emendatione. [6] Defecit suffiatorium (diffe appunto di loro il Profeta Geremia) Frustra conflauit conflator : malitis corum non funt confumpte. Cuori tanto indurati nel male, che tutto il fuoco dell'inferno, e tutti i mantici delle buone-inspirationi, non giouano a purgarli, nè ad ammollirli. Quelle medefime verità delle cose eterne, che da voi dette ad 15 Svuo.

e Pastor.par.2.c.6. b Cap.6.

807 Supplica

no, gli entran nel cuore, a vn di que-fti altri, muoiono ne gli orecchi: e fi verifica quel che S. Agottino ne scriffe a Volutiano : [a] Adeft vox audientibus auribus, adeft & furdis : sed illis patet, illos large, Il Gran Basilio patet, illos laset. aunenutofi forse in parecchi di quetti, fi confessa vinto dal non saper douce volgersi, ne a che nuquo partito oramai piu appigliarsi : e a maniera di disperante, [b] Quibus ego, verbis (dice) te curabo ? Regnum Dei non cu-. ras ; gebennam non times . Quam ani ma tua medicinam idoneam inueniam ? . Si enim borribilia non metuis, clara insuper, or pulchra despicis, disputamus cum corde lapideo . In fomma, a dirlo coll'vlara efficacia del zelanti fimo Salhiano, appena a tolgono da piè det Confessore, appena han protestato d' effer dolenti, e pentiti delle colpe palfate, che immantenente s'inuiano a commetterne delle nuoue : e, come fi fossero confessati per rubare, non per me-

a Epist. 3. b Hom. 7. In ditescentes au.

## D'un peccasor penisente. 203

meritare l'allolutione, de' lor peccati, Taliter ferme, amnia agunt, su cos non tam putes Antea panitentiam criminum egisse., quem postea, ipsus, panitentie panitere.

Hor quanto si è a quefti, voi, a ben fare, hauete a far con esti seconde il configlio, che ve ne dà il Patriarca d'Alesiandria S. Cirillo, cioè, fecondo relempio, che ne lasciarono -que'due - Angioli . che Iddio mando a trar fuori di Sodoma Lot, con esto tutta la sua famiglia : accioche il puzzolente fuoço che douca immantenente pionere, e tempestar giu dal cielo, ad incendere, e confinnare quella scelerata città non cogliesse lui innocen te, con tutti gli altri colpeuoli . Dunque [a] Dixerunt, ad Lot; Habes bic - quempiem generum , que filium , aut filias è Si offerirono a faluare i due generi, che Lot hauea in cafa, sposi delle due fue figliuole; [b] Minume nefcy (diffe quel fantifimo, Prelato) illos Lotum non facuturos: fed easque mitten-16 tis

. Genef.19, b. Hom.1 in Hierene,

204 Supplica and starting

tis se Dei bonitatis, ac benignitatis erant, exequebantur. Così voi, con quegli afpidi fordi, che per non vdir ne le voci di Dio Incantantis fapienter, ne le vostre ammonitioni, si turano coll' oftinatione gli orecchi : non lasciate perciò di ricordar loro quello stesso, che vi parrebbe da dirsisse foste sicuro di conuertirli. E se il farlo vi paresie vn gittar la fatica, e'l tempo, lasciateui perfuadere tutto il contrario dall'autorità, e dalla ragione, che il Pontefice S. Gregorio ve ne ricorda. Chi predica, dice, a'peccatori,ne gli vien. fatto di conuertirli, [a] Mercedem babet . Nam & Æthiops in balneum niger intrat, & niger egreditur ; & tamen balneator nummos accipit.

Finalmente nel licentiarli da voi, accompagnateli con vn profondo gemito del voftro cuore : anzi ancoras con le piu calde lagrime de voftri occhi : e fate come il buon Re Dauid [b] verfo il fuo mal figliuolo Affalones quando, dichiaratoli fuo ribello, es vin-

& Lib.1. epift. 63. b 2. Reg. 18.

#### D'un peccator penitente. 205

-vinto in battaglia dal General Gioab, questi con tre punte di lancia gli paísò il c uore, el vcciste. Dauid ne pianse la morte inconsolabilmente, e [a Fundebat lacrymas (disse il soauissimo S.Bernardo) Fundebat lacrymas Dauis sito parricida : & si non profuturas, pias tamen.



#### a Epif. 12.ad Cartbuf.

٧n

#### 106

# Vn anima sconsolata consolantesi a'piedi del Crocifillo,

7Dice, e mouerauui forse a picza il compaffioncuole ftaro d'vna. pia,e gran Dama, per nome Gregoria, alleuata in Corte, e intima Cameriera dell'Imperadrice moglie di Tiberio Augusto. Questa era yn anima, quanto il piu desiderar si posta, dolen-te, e sconsolata: peroche il suo cuore (come ognidi l'acque nel mare) ondeggiaua con vn tal perpetuo fluf-fo e rifluffo, ch' era, hor confidarfi tutta animosa in Dio, come sua serua; poscia tutta smatrita. diffidare . e temerlo come sua nemica : e per l'vno, e per l'altro mieme, mezza mifera, e mezza beata. Ella hauea, come diffe il Pontefice S.Gregorio, le due eredità della figliuola di Caleb; ch'erano [a] Trriguum superius dell'Amore, correndole a gli occhi dolciffune le lacrime

a Lofácas.;

## A' piè del Crocifisse. 207

Defiderio regui caleftis : c l' [a] Irriguum inferius del Timore, ftruggendofi in amarissimo pianto, Dum inferni supplicia pertimescit.

Vero è, che tenendosi ella pei grandiffima peccatrice, troppo piu fenfibile era in lei la pena, che le daua il dubitare, fe Iddio le hauesse ma conceduto il perdono delle fue colpe di quel che fosse la consolatione de lo sperario. ed oh i quante volte i. abbandonaua, col volto fopra i lacri piedi del Redentor crocififio, e pian gendo a cald'occhi, glie li rigaua coi due fiumi di lagrime, e profumauali, versando sopra esti dal cuore l'odoro-so vnguento de piu diuoti afferti, che posian trassi da vn'anima penitente,, chiedendo, c turtora aspettando l'vdire ancor esla, come quella felice rea, la Maddalena, sipressole in voce sensibile dalla bocca del fuo Maeitro Signore, quel medesimo [b] Remittuntur tibi peccata. Ma doue la Madda-

a Lib.6.epift.23.al.187. Theorife & And. & Luc.7.

# 208 Vn anima fconfolata

dalena, non parlò chiedendolo, e pur l'hebbe, domandandolo questa Dama, nè pur l'era risposto.

Configliata dunque parte dal suo dolore, parce dalla sua confidenza che hauea con S. Gregorio Magno, ben da lei conosciuto di quanti meriti foste appresso Dio, mentre Diacono della. Chiefa Romana vifle non piccol tempo colà in Coffantinopoli, trattatore de negozi di Pelagio Papa appresso il pijstimo Imperadore Tiberio; tutta a lui, già tornato a Roma, e creato fommo Pontefice, fi rinolle . Scriffegli, e per mettergli pieta di se, cominciò la lettera dall' accusarsi a lui gran peccatrice : ma io ( dice il Santo nella. risposta) [a] Scio quia omnipotentem\_ Deum fernenter diligitis . Segui ella appresso, richiedendolo d'vna gratia. e protestando, che, fino ad ottenerla, mai non finirebbe di molestarlo, aggiuguendo lettere a lettere, e prieghi a prieghi : se importuna, se troppo ardira, quindi conghietturasse la grandeze

a Lib.6.ep.22.al.186.

## A' piè ael Crocififfo: 209

dezza del bisogno, che hauca, d'impetrarla . La gratia era, ch'egli ottenesfe riuelatione dal cielo, che la sicurasfe, hauerle Iddio perdonati, e rimessi tutti i debiti delle sue colpe.

Il Santo Pontefice, per negarle vtilmente quel, che altro che dannofamente non potrebbe prometterle, così le rispose : Quod Dulcedo tua in suis epistolis subiunxit, importunam se mibi existere velle quoadusque scribam, mihi esse reuelatum, quia peccata tua dimissa funt, rem & Difficilem , & Inutilem. postulasti. Difficilem quidem, quia Ego indignus sum, cui reuelatio fieri debeat : Inutilem vero, quia secura des peccatis tuis fieri non debes, nisi cum. iam in die vite tue vltimo plangere eadem peccata minime valebis. E ricordatole, che quel gran Paolo Apostolo, che ancor viuendo in terra fu rapito in cielo, castigaua il suo corro per timor di non essere rieacciato fra' reprobi,le foggiugne, Adbuc timet qui iam ad calum ducitur, & timere non vult qui adbuc in terra conuersatur ? . . . . . Co-

## 210 VI anima fronfalasa

Così dolente, e difolata, com'era dianzi, lafciolla, piangente dolce, e amaro, fopra i piedi del fuo Signor Crocififfo : peroche, come bene auuisò S.Bernerdo, [a] l'va d'effi è la Mifericordia, che follicua lo fpirito con laconfidanza, l'altro il Giudicio, che e l'vmilia col timore.

Del medefinio mal di cuore, onde quella sconsolata Dama Gregoria era inferma, parecchi, sono le somiglianti a lei, anime buone, che ne patilcono: e,quel ch'è piu dagmmirarfi, e da dolersene , non poche voite ne. iono più tormentate quelle, che, meno il dourebbono. Non diffidano veramente del perdono delle lor colpe, già in altri tempi commesse, nè disperano di douer effer falue, e beate : ma con la dubbiezza, in che ne fono, viuono sì sconsolate, che non fi vede. in esse quella fronte sempre serena, quel volto sempre giulino, quel cuor fempre contento, e mezzo in paradifo, che Iddio vuol ne'suoi serui : e'l buon Re

a Serm, G.in Cant. Pfal. 100,

## A' piè del Crocifa fo. 211

Re Dauid, che l'hauena in sè, nullaoftante che ftato adultero, e micidiale, tante volte il domanda ne'fuoi Salmi, e comanda a gli altri che l'habbiano: e pur egli non hauea, come noi, prefente, e fpiegata dauanti a gli occhi quella maggior di tutte le possibili ragioni, da conuincere, e perfuadere il confidare, e prefumere dellabontà, della clemenza, e dell'infinito amor di. Dio verfo noi, ch'è il Figliy uolo fteflo di Dio Crocififio.

O dunque anime buone, e fconfolate, a fanarui delle angosce, e degli sfinimenti, in che vi tiene il misro cuore la timidità, e la fconfidanza, poneteui per mio configlio a piè d'vi Crocififio : Non trouerete altroue, antitodo piu possente al vostro male, nè pin facile a prendersi : perche il prenderlo non farà altro, che rimitarlo. Ricordaui di que' rabbiosi ferpenti, che nel diferto feriuano, evecideuano gl'Israeliti in pena della, lor miscredenza ? ricordaui, che Mosè fupplicò a Dio per que'nisferi attossi-

ca-

## 112 Vn anima sconsolata

cati, e n'hebbe in rimedio l'alzar lopra vn antenna vn servente di bronzo, [a] Quem cum percussi aspicerent sanaban-tur? Hor vi ricordi ancora di quel, che Christo protetto di se stesso : [b] Sicut Moyfes exaltanit ferpentem in. deferto; ita exaltari oporter Filinme. bominis, cioè alzarlo fopra via croce : c, come quel misteriolo ferpente di Mosè l'attaua gli audelenati con'niente pin, che vederlo [c] Immittebantur enim ex vifu quasi antidota quadam. (come diffe S. Gregorio Nisleno) co-si il Crocifisto, di cui quello era segno, e figura, non richiede da voi per

guaritui, altro che il timirarlo. Due Trasfigurationi hebbe la facrofanta vinanità di Christo in tetra, fopra due cime di monti, il Tabor nella Galilea, el Caluario nella Giudea: quella fu privara, e gloriofa, questa, publica, e vergognola : e, trattone vina fola, le particolarità dell'vina e dell'altra, furono simigliantiffime

A Num. 27. b Ioan. 3. c In Vita Mofis,

A' piè del Crecififfe. 213

fime nella diffomiglianza. Là ful Tabor [a] Relplenduis facies eins con tanta, c così viua luce, che al riuetos to d'effa il Sole, raddoppiò la fua , co fece più chiaro il giorno, e più lumi-nota la terra . Qui ful Caluario la medefima faccia fi ofcurò, e que diut-ni occhi chiufigli dalla morte, fi celle laron per modo che ancora il Solo laron per modo, che ancora il Sole con essi disuenne, e si ottenebro, tanto, che [b] Teyebra fatta junt super vniuerfam ternam. La Mose dall'vn la-to di lui, ed Elia dall'alero, Kifi in.e maiestate ; dicebant excession , quem. completurus erat in Lerusalem ; addp. cendone Mosè le figure della Legge Elia le predittion de Profeti. Qui Lina le paschillou de Profecti & Qui due ladroui [c] Vans a dextris, fr alter a finifiris, li tengono Medium. Itfum, e l'vno e l'altro, [d] Imprope-rabant ei . Sul Tabor, non v'è falda. di nege fubico caduta di cielo, in ter-ra, che s'agguagliaffe nel candore dalle lue vestimenta, [e]. Fatta Intenden-A Matth. 17. b Luc.9. c Luc.23 10.19. d Matth.27. e Marc.9.

## 214 Vn anima sconjolata

sia, & candida nimis velut hix ; qualia fullo non poiell super terrain candidas facere : Sul Caluario fe ne dividons fra se le vesti i suoi crocifissori, e a ini ne rimane vna vergognosa nudira; fpettacolo milerabile esposto a gli occhi d'vn immenso popolo di schernitori : senon in quanto pur disse vero di lui Isaia, che [a] Rubrum est indimentum tuum, peroche quel facro corpo dal capo a piedi tutto era tinto di fangue, vergato di liuidori, e tra-punto di piaghe. La finalmente n'é così amabile, così eccelliuamente. bello il volto, e tanta la beatitudine del vederlo, che Pierro con quel suo Bounn eft nos bic effe accompagna il domandare di metter quiui cala, come già fosse in paradilo : Qui Non i est species et, neque decor . Quasi abfconditus vultus eins , e tanto è l'orrore, che di sè mette al vederlo, che (b) Nos putaumus eum quafi leprofum & percuffum a Des. Hor la difforniglianza, che fembra efferui in tanta. Yo-

a 1fa.63. b 1fa:53.

### A piè del Crocifisso. 215

fomiglianza di contrarietà, ella è, che il dinin suo Padre colà sul Tabor parlo dal cielo sopra hui, dicendone, (a) Hic eft Filius meus dilectus in quo mibi bene complacui : qui ful Cahiario, egli penando in croce domanda al medefimo fuo Padre, Vt quid develiquifti me ! Là il Padre intugna. 19 sum audite. Qui non ne parla : ma a chi bene intende il mistero di quel filentio, Ipfum videte fu lo steffo, che dire losum audite . Peroche certamente il nulla piu, che mirare l'Vnigenico Figliuol di Dio crocififio, e vn seneirlo parlare tanto efficacemente. e tanto a lungo, che piu non potrebbe Wdirfene, se Aperiens os fuum ragionafle, come folcua, al distelo horas a'Discepoli, hor alle turbe. Mai non diede tante ne si prouate lettioni dell'infinito amore del suo dinin Padre, e di lui verso ciascun di noi, quanto In queita catedra della Croce, douce I fatti, che il persuadono, non han bifogno di parole, che l'infegnino.

La

a Matth. 17.

## 216 Vn anima jconfotata

La materia, che qui ho preso a trattare, del confolar le disolationi, rasierenare le torbidezze, e confortare gli sinarrimenti d'vn anima sconfidara, che accoppia nel fuo mifero cuore il temer Dio col temer di non esser cara a Dio, mi ristrigne dal tanto, che v'è da poter dire, a questo solo argomento. Leggo nella prima delle tre lettere di S. Giouanni, che [a] Perfecta charitas foras mittit timorem : e ben fo io, che il S. Apostolo l'intese della perfetta carità, ch'è ne'Santi : ma io qui ' vo'adoperarlo in quest'altro verissimo sentimento, che la perfetta, cioè l'infinita carità di Dio,e di Christo, Foras mittit umorem di quella fconfidanza tanto ingiuriola all' vno e all'altro, rquanto è l'amor che ci portano; e'l pegno, cheme habbiamo, è Dio morto in Croce per noi. Io,quanto a me, lascio volentieri ad altri il Tabor,e per me eleggo il Caluario, e al mio Redentor crocifillo, che truouo in esto, dico, [b] Bonum est nos bic effe, ne tc-

a Cap.4. b Luc.9.

ĩ.,

#### el' piè del Crocifisso. 217

temo, che di me fi aggiunga quel Nesciens quid diceret, come a Pietro ful Tabor. Quiui mirandolo intentamente quale infatti egli è, tutco lacero, e grondante fangue dalle tante ferire del suo diuin corpo, sentirò dirmi all'vn orecchio dal Pontence S.Gregorio, [a] Ergo, fi desperet humana. fragilitas, Vnigeniti funguinem confideret, & in pretio suo conspiciat quam. magna eft que tanti valet, All'altro, dal Padre S. Agostino, [b] Cum illud petis, vt det tibi vitam aternam Deus, vt det tibs Regnum cælorum Deus, vt det tibi ad dexteram Fily sui stare cum venerit iudicare terram, securus efto:accipies : sed modd non accipies; non. enim iam venit tempus vt accipias. Exaudiris, & nefcis. Quod petis agitur, etsi nescis in quo agitur. In radice resest, nondum in fructu.

Stateui dunque ancor voi meco coll'occhio fiflo in lui, matutto infieme coll' orecchio inteso a sentir K quela Mor. in fine cas: 36 Iob. b In pfal.59.

#### 218 Vn anima sconsolata

quello, che di lui saprà dirui S. Agoftino. Turto è oro cio, che habbiam dalla vena di questo diuino ingegno: pur doue parla di Christo (e doue non ne parla?) si puo dirne, che,rifpetto all'altro, è quell'oro della terra d'Heuilar, di cui Mosè nel secondo capo del Genefi afferma, che Aurum. terra illius optimum eff. Perciò lui volentieri ho eletto infra gli altri, a. ragionarui in iscambio di me : peroche non so chi altro habbia piu di lui lungamente studiata, e profondamente intela [a] Eminentem scientiam. Iesu Christi, compresa, e dichiarara. in questo Libro della vita, ch'è il Redentor Crocifisio, che hauete qui dauanti aperto ; e'l vedete scritto, stampato, anzi, a dir piu vero, intagliato, e scolpito per mano di carnefici, tutto a caratteri di liuidure, di ferite, di piaghe. Hor il S.Dottore Agostino, nel decimoterzo de'quindici libri, che scrisse della Diuina Trinità, introduce a farsi vdire, non so se l'infe-

A Philip.3.

## A' piè del Crocififfa. 219

fedeltà, ò lo flupore di quegli, che inorriditi alla veguta d'un così atroce spettacolo, com'è questo dell'vnico Figlinol di Dio Crocififio in mezzo a due ladroni, domandano, fe per auuentura mancauano alla Sapienza ? e alla Porenza di Dio altri modi da. reintegrare nella fua gratiaila genera. tione vmana, fattagli nemica, ribella, e rea di doppia morte, nella difubbidienza d'Adamo; senza venire a questo grande estremo, di far prendere al fuo Vnigenito, anima, e carne vmana, e da lui innocente riscuotere a tutto rigor di giustitia il sangue, e la vita, in sodisfattione di quel, che gli doueuano i peccatori, [a] Mortalemque factum mortem perpeti ! e che morte ! la piu tormentola per lo stento, la piu vergognofa per l'infamia, che in que tempi si viasie co' traditori, co'micidiali, co'ladroni, con gli aslassini, co' grandiffimi malfattori,

A questa marauiglia nata dall'ignorante fapienza, sodișfă, e risponde K 2 il

a De Trinit.lib.13.6.10.

820 Vn animu sconsolata

il Santo; Non v'hauer dubbio, che a Dio non maucauaro altre vie da tenere, altri partiti da prendere, [a] Sed fanandæ nostræ miscriæ Conuenientiorene modum alum non suisse, nec esse opo tuisse. Quid enim tam necessarium fuit ad engendam spem nostram, mentesque, nortalium, conditione ipsius mortalitatis abiettas, ab immortalitatis desperatione liberandas, quam vt demonstraretur nobis; quanti nos penderet Deus, quantumque diligeret?

Tragga hora inanzi la diffidenza, e con tutto il gran numero, e'l gran pefo delle vostre colpe passare, vi carichi, e v'opprima il cuore, se puo. Gridi, e v'intruoni gli orecchi, e vi spaurisca la coscienza già rea, prouandoui, che tuttora siete in odio a Dio, e che contra voi i vostri peccati incessantemente v'accusano reo d'eterna dannatione. Tanti erano i modi piu dolci, ma per la vostra pussillanimità meno efficaci, co'quali Iddio potcua reintegrarui nella su gratia, niun

a Ibid.

## A' piè del Crocifissa. 321

niun d'effi glie n'è paruto piu conueniente al gran bisogno di sicuraruene, che questo eccesso di carità, grande oltre ad ogni termine, soprabbondante oltre ad ogni misura, di dare a. morire in croce per voi il fuo Vnige-nito, il fuo Figliuol diletto, in cui infinitamente piu si compiace di quel, che gli dispiacciano tutti i peccato-ti del mondo : e questo, Vt demon-Brarstur, mobis la stima, che sà di noi, ch'è il Quanti nos penderet, quantumque diligeret, che dicena S. Agostino. E potendo noi, tutti infieme, dir coll Apostolo, che il Figliuol di Dio, [a] Dedit femetipfum pro peccatis nostris: e ciascun di noi col medesimo Apoftolo, Dilexisme, & tradidit semetip-Jum pro me: con vn così sterminato eccello d'amore, potrà, senon se in. chi nol crede, ò non l'intende, trouar luogo la disconfidanza ? con vn così sinifurato, e soprabbondante pagamento per le nostre colpe, com'è tutto il fangue delle vene di Christo, non K 3

hau-

a Galat. 1. 0 2.

## 222 Vnanima sconsolata

hauremo a sperare, ch'elle ci sienperdonate, se non ne habbiamo riuelatione dal cielo ? Io non so de gli altri; ma quanto a me, non veggo, che a volermene sicurare vn Angiolo, e riempirmi il cuore di considanza-, quanto ve ne puo capir dentro, egli farebbe altro, che mostrarmi il mio Dio, il mio Saluatore Crocisso, e intendi quanto [a] Dilexit se, mentre tradidit semetipsum pro te.

Ma/della benignità, dell'amore., della pietà del fuo diuin Padre quanto poffiam noi confidarci, quanto prefumere, e sperarne, e prometterci? Io vi rispondo con Saluiano, che tanto, e così indubitabilmente, che l'Apoftolo S. Paolo, di cui ella è dottrina., e dettato, non puo farnene piu ficuro. [b] Euidens dunque (dice Saluiano) euidens res est, quèd faper affe-Etum filiorum nos Dens diligit, qui propter nos Filio non pepersit. Ne fi fon vuote, ò nè pur mai scemate d'vna. ftil-

# a Ibid. b Lib.4.de Pron.

## A'piè del Cracifesso. 223

ftilla col tanto gittar, che fanno, les fonti di quell'infinito abisso di misericordia, nè fi son seccate, nè mai hanno intermesso di correre le saluteuoli v ene di quel diuin fangue del Redentore, che, spandendosi, e versando giu dal Caluario, allagò con vn pretiofo diluuio tutta la terra, e la rinnetto dalle fordidezze, che la tenenano in difpetto; e in ira al cielo. Egli tuttodi fcaturisce, e spande, nè v'è anima, che fi laui, e ripulisca, che non imbianchi [a] Stolam suam in sanguine Agni. ..... A noi, che reniam santo del fenfibile, e tanto del materiale, se scriuendo la general confessione delle nostre colpequante ne habbiam commesses in tutto il decorlo di nostra vita, e ne affiggeffimo alla Croce il foglio, che te contiene, e quel riuo di sangue, che fconre giu dalle piaghe de piedi del Crocififio, le bagnafie, e tutte le cancellasse, parrebbe ester certi della loro rimessione, fino a verificarsi in Dio verso noi quella promessa da lui mede-K 4 fimo

### 224 Vn anima sconsolata

fimo fatta, e dettata alla penna del Profeta Ezechiello [a] Omnium iniquitatum cius, quas operatus eft, nonrecordabor. Caffate le nostre colpes dal foglio, che le conteneua, fon tutto infieme cancellate dalla memoria. di Dio, quanto si è all'hauerci reintegrati nella sua gratia. Hor questo è già fatto. [b] Peccala noftra ipfe pertulit in corpore suo super lignum : e ancor piu espressamente l'Apostolo S. Paolo [c] Donans (dice) vobis omnia · delitta: Delens quod aduerfus nos erat chirographum decreti's quod erat contrarium nobis, or ipfum tulis de medie , affigens illud cruci . E quelta remissione, e cancellamento de' nostri falli, non è d'yna sola volta. E se S. Pietro domanda a Christo, s'egli perdonerà le offele fatte a lui [d] V sque septies ? Ode rispondersi , Nun dico ubi víque septies, sed vsque septuagies septies. Non fi annoia Christo, ne fi stanca. col perdonare : anzi ne gioisce, e gode,

> a Cap. 18. b 1. Petr. 2. c Coloss. d Matth. 18.

> > Digitized by Google

### A'piè del Crocififfo. 225

de, come d'vn merito della fua paffione, come d'vn opera proprissima del suo amore : e grande ingiuria gli sarebbe chi in cio l'hauesse da meno di quel pissimo Imperador Teodosio, che, testimonio il suo intimo S. Ambrogio, [a] Beneficium se putabat accepisse, cum rogaretur ignoscere : & tune propior erat venia, cum fuisse commotio maior iracundia.

Stianci hora cheri, perche il medefimo Dottore, e Maestro S. Agostino, ripiglia a fare vna gran giunta al fin qui ragionato; ancorche sia tanto, che sembra non rimaner cosa da poteruisi aggiungere : ma ella pur v'è, e di gran pelo. E vdite s'egli faldamente discorre, traendo buona,e legittima confeguenza da vna propolition dell'Apostolo di verità indubitata. Disputa il Santo, nella spositione del Salmo cenquarantanoue, questa medesima quistione, del quanto debba vn anima temente Iddio, confidarsi nella diuina bonta ; presumerne il Κş per-

a Conc. de obitu Theod. Imp.

### 226 Vn anima sconfolata

perdono delle sue colpe ; sperarne, la vita, e la beatitudine eterna ? E ricordato in prima, l'effer noi cari a Dio piu diquanto la nostra publlanimità puo farsi a credere, soggiugne quel, che S. Paolo, trattando questo medefimo argomento, ne scrisse a'Romani : [a] Chriftus (ait Apostolus) pro impijs mortuus est. Hor se per definition espressa di Christo, [b] Maiorem hac dilectionem neme habet, vt animame suam ponat quis pro Amicis suis: adunque, maggior del medefimo amore, che puo essere in noi, fu quel di Chrifto verso di noi, mentre egli [6] Pro impus mortuus est . Qui ergo (ripiglia il Santo) donanit impy's mortem fuam 🖕 quid fernat inftis nifi vitam snam? Erigas ergo se humana fragilitas, non desperet . Non desperet , perche, come cgli stello hanca scritto altroue, [d] Quis dubitat, daturum amicis vitam faam, pro quibus inimicis dedit mortem fuam? Queste due lettioni dell'amor di Chrifor

a Rom.5. b Ioan.15. c In pfal. 149. d De Trin.lib.13.6.16.

### A pie del Crocifisto . 227

fto verso noi, e della nostra considanza in Iui, che amendué s'infegnano dal Crocififio, e s' imparano in fol quanto è vederlo, son così ben fondate, e salde, che io mi fo a credere, che quando vna buona anima fconfidata,e timida, gli si pone dauanti, e abbraccia, e bacia, e sparge di qualche lagrima di dolore que' facri piedi ; s'ella fosse degna, ò conuenisse, ch'egli per miracolo le parlasse, altro non le direbbe, che quell'amorofo rimprouero, [a] Modice fidei, quare dubitafti ? col quale, e puni, e corresse la timidità di S. Pietro, che correndogli incontro a braccia aperte, e a piedi asciutti in... ful mare di Tiberiade, Videns venum validum timuit, & cùmcapisset mergi, clamauit dicens, Domine falunm me fac .

Euui altro, con che poterni ancor piu ficurare, o anima fconfolata.; e confolanteui a piè del Crocififlo ? Euui.e l'haurete dal medefimo S.Ago-Aino in vna fua terza ragione, degna K 6 ye-

Matth.14.

#### 228 Vn anima sconsolata

veramente di lui, e per voi tale, che, bene intesa, è basteuole a risuscitarui nel cuore la confidanza, se ve l'haueste in tutto disanimata. e morta. Gran promesie (voi mi direte) son. quelle, che Dio ci ha fatte, e quanto fon maggiori, tanto riescono più malageuoli alia mia indegnità il perfuaderlemi fatte per me . Viuere eternamente con Dio, e di lui eternamente beato : con appresso quell'infinitas giunta di beni, e quell' *Eternum glo-*ria pondus, che non dico i sensi, mas nè pur la mente vinana puo giugnere a concepirio. Tutto è vero : ma voi, che ne inferite? Il diffidarne perciò, che Iddio vuol farla con voi, non da quel, che voi fiere, ma da quello, ch'è egli ?. Tornate con gli occhi nel Crocifisso, e vedete in lui il gran pegno, che hauere in mano di quelle gran. promesse, e forse vi condurrete a confessare, ch'è maggiore il pegno, che la promessa. [a] Quid tibi promist Deus, o bomo mortalis? Quia vi-

a Aug.in pfal.149.

## A'pie del Crocifisso 229

vieturus es in aternum. Non credis ? Crede, crede . Plus est iam quod fecit, quam quod promise . Quid fecit? Mortuus eft pro te. Quid promisit ? Vt viuas cum illo . Incredibilius eft quod mortuns est aternus, quàm ut in aternum viuat mortalis. Iam quod incredibilins est tenemus, &.

Manè pur di tanto si chiama a. pien sodisfatto il medefimo Santo Dottore, doue non vi dimostri euidente, che lo sperar, che sate di douere vn di entrare in possesso del Pa-radiso, ch'è il Regno di Dio, egli è fondato sopra vn Ius acquisitum : c vditene il come; cosa non di speculatione fantastica, ma di sustanza rea-Rifpondetemi : l'immortalile. tà, e la beatitudine dell'anima, e del corpo, con tutto quell' Eternum gle-ria pendus, che dicenate poc'anzi, non vi par egli esterne degno il Figliuolo naturale di Dio, fatto huomo, e vbbidiente al suo Diuin Padre Vsque ad mortem, mortem autem crucis, come qui vedete? Non puo caderuene in

# 230 Vn anima sconsolata

in penfiero ombra di dubbio. Hor le voi foste fatto per adortione figliuol di Dio, come Christo l'è per natura, non didurreste ben coll'Apostolo, Stantem filu, & baredes : beredes quidem Dei, cobaredes autem Christi? Hor ditelo francamente, perch'è vero, e'l medefimo Apottolo ci afficura [4] Quod fumus fily Dei: e Agostino, Iddio (dice) [b] Vnisum gennit, O. Unum effe noluit . Puicum genuit inquam, & unum cum nolnit remanere. Fecit ei fratres, & fi non gignendo, tamen adoptando fecit ei coharedes. Fecit eum participem priùs mortalitatis nostra, ut crederemus nos esse posse participes divinitatis sua . Attendamus pretium noftrum .

E quest' vitima particella dei Santo, mi fomministra l'vitima delles quattro ragioni, che da lui ho prese ad esporui: e parmi da volersi rapprefentare alquanto men poucramente, che le tre precedenti . Attendamus adunque pretium nestrum: ed eccoui

in

a Rom.8. b In pfal.66.

A'pie del Crosifisto. 231

in esso l'infinita benignità di Christo nottro maggior fratello, e Signore. Egli ci ha fatti fuoi, comperandoci [a] Pretio magno, come diffe TApoftolo: e tutto a fuo costo: nè,percioche comperati, ha voluto hauerci a. feruirlo in conditione di schiaui; che pure ci sarebbe d'inestimabile onore . ma lo schiauo non è capeuole d'eredità come il fono i figliuoli : adunque ci solleuò a tanto, che fossimo fuoi fratelli; e con cio Haredes Dei; coharedes antem Christi; come diceua poc'anzi S. Paolo . Quindi quella tanto amorola parola, che già risuscitato, e in gloria, disse alle due Marie, inuiando per este vn ambasciara a gli Apostoli: Ite; nuntiate Fratribus meis; vicant in Galileam : ibi me videbunt.

Hor se v'è in grado di fapere il doue, e'l quando, e la specie stella della moneta, che si pagò in questa compera, che di voi si fece; tornare ametter gli occhi nel Crocifisto, che in lui vedrete il tutto. Cotesto corpo in

a 1.Cor.6.

#### 232 Vn anima sconsulata

in tante parti, e in così strane guile stracciato, e lacero, il Redentore steffo, profetando di sè con la lingua del fuo interprete Dauid, il chiamò vn., Sacco, colà doue nel Salmo ventefimonono, ricordando al fuo diuin Padre come cosa passara, peroche decretata, quella ch'era da auuenire, Confeidifti (gli dice) Saccum meum., & circumdedisti me latitia : e n'è la fposition letterale di S. Agostino, che [a] Saccus eius erat similitudo carnis peccati : e non vi paia vile (dice egli) il sopranome di Sacco, che Christo da al suo corpo: non è vile, ma proprio,e . pretiofo, peroche Ibi erat inclusum. pretium tuum . Stracciollo veramente di fua mano il Padre, percioche Proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, [b] diffe l'Apostolo. Quante furono le ferite, e le piaghe, che fecero in quel diuin corpo i flagelli, le spine, i chiodi, tanti furon gli squarci, con che si aperle quel

a Serm. 256. vliimo de Temp. b Rom. 8. A'piè del Crocifisso 233

quel pretiofo Sacco, e il langue, ches ak ne correua, era il contante, che si sborek faua. Sgocciolate di quanto ne conġİ teneuano, le vene, vn vltimo resto, che £ fi serbaua nel cuore a valersene per ġ mistero, il mise fuori dopo morto A per la ferita del fianco . [a] Conscidit faccum lancea persecutor, & fudit pretium noftrum Redemptor. E con cio ŕ eccoui, o anima diffidente, la vostra faluatione fatta interesse di Christo, t e fatta a voi la maggior ficurta, che v'habbia, per confidarui in lui. Se periste, non perireste a voi sola: voftro favebbe il male, e fuo nou folamente il:dolore,, ma il danno : peroche sarebbe perduta a lui (quanto si è a voi) la spesa del suo proprio sangue sborfato per comperarui. Adunque [b] Qui nos tanto pretio redemit, non vuls perire ques emit. Non emit quos perdat, sed emit quos vinificet. Si peccata nostra separant nos, pretium fuum non contemnit.

Ed a Ibid. b Aug. ferm. 109. des Temp.

## 234 Vn anima sconsolata

Ed io v'aggiungo, che Si peccata nostra separant uos, egli stesso fi mette in traccia di noi trasuiari,e fuggitiui, e tanta è la sollecitudine, l'ansia, il defiderio con che ne cerca, che tutto in noi co' pensieri, e coll'anima, par che non senta di sè,nè la fattica lo flanchi, ne i patimenti l'affliggano : e dopo vu lungo, e trauagliofo cercarne, trouatici, e rihauutici, tanto è il giubilare, che ne fà, che, come se non gli bastaffe a sodisfarlo, la gioia che a lui cape nel cuore, inuita, e aduna quanti hau compagni, e amici, a gioir leco + Voi già indouinate, che io in questo dire ho l'occhio in quella tanto amorofa. parabola del Paftore delle cento pecorelle, che lo Spirito Santo . prefala. dalla bocca di Chrifto, la dettò alla. penna dell'Euangelista S. Luca i a dimostrar veriffimo quel ch'io vi diceua del Saluator nostro, esser quasi sua sciagura il perderci, e sua felicità il riacquistarci.

Parecchi fono i Padri antichi, che fopra questo dolciffimo argomento A'pie del Crocifissio. 235

۱

to hanno (critto. Io vene scelgo fraeffi, il Velcouo S. Gregorio Niffeno, a ricordarne in prima breuementes l'istoria. Contò (dice egli) il diuin Maeitro, d'vn Paftore, che hauea vna greggiuola di cento pecorelle. Elle erano al possederle tutto il suo hauere, al prouederle sutta la fua cura, al pascerie, e mirarle, tutta la fuaconfolatione, e'l suo amore. Hor di queste vna, mal configliatasi seco stefsa, vn di furtigamente abbandono le -compagne, e fi fuggi da lai : non perciò, che le mancatte da pascere prati erbofi, e riui d'acque limpide, e correnti : Vaghezza di liberta , é orrore alla verga, che vedea in mano al fuo pastore, fu quello; che la colfe di senno, e la conduste raminga, fola, e non difeía da' cani, al gran pericolo di fcontrarsi ne'lupi. Ahi quanto se ne afflisse il suo buon pastore, allora, che raffegnando la greggia, trouò, che l'intero conto delle cento era scemo di lei. Non gli sofferse il cuore d' esserne priuo : e mirate in che pregio, e in che stima Section and anap-

#### 236 Vn anima sconsolata

appresio lui vna così ingrata al suo merito, così infedele al suo amore. Egli, come se in lei hauesse tutte l'altre, e,perdutalei,non glie ne rimanefse veruna, lasciate quasi in abbandono le nouantanoue al diserto, fi mile in traccia di lei, e non perdonando alla sua vita, sol che la racquisti, [4] Ad cam, requirendam profettus, multas valles , saltusque superauit, magnos atque altos montes transcendit, in folitudinibus peragrando multo cum labores peruestiganit. Nè la fatica il ritatda, nè la stanchezza l'inficuolisce, nè la difficoltà dell'intralciata, e lunga. yia, che camina, lo sbigottifce .

Rinuenuta alla fine in qualche ermaforesta la ribelle, e lungamente errata, le si sà tutto sopra; nè la batte, nè la sgrida, nè se la mette inanzi, e con la verga la caccia verso colà, onde si era partita: ma tutto di lei pietoso, l'abbraccia, e la si lieua in collo, (b) Et imponit in bumeros suos gaudens. Egli

a Nissen. Orat. In cos, qui alios acerboiudic. b Luc.15: A'piè del Crocififfo. 237

Egli è ftanco cercandone : ella ftanca fuggendolo ; hor, che l'ha racquiftata, già piu non fente la fua, e fol prouede alla ftanchezza di lei, e fà, che tutta. fi abbandoni, e fi adagi, e pofi fu le. fue fpalle : nè quefto a lui è pefo, che il gtaui; anzi l' inuigorifce coll' allegrezza, e coll'andar, che fà, ridicendo a sè fteffo prima, che a' fuoi amici, perche feco fe ne rallegrino, (a) Inueni ouem meam, que perierat.

Ditemi hora, le voi foste, anzi presupponiamo, che siate, quella pecorella infedele, dilungatasi vn tempo dal vostro amoreuol pastore, e ita lungi, errando per douunque suol trafuiare vn anima la cieca, e disfrenata libertà del senso, e non curando, e non cercando lui, ma cercata, e ricondotta da lui, soste tornata ad esser sua, ad esser voi si gran cagione delle sue allegrezze; potreste altro, che ingiuriosamente a tanto amor suo, dubitare s'egli v'ama? se vi vuol salua.? Se nò, perche non vi lasciò a' lupi quan-

▲ Ibid.

## 238 Vn anima sconsolata

quando crauate lor preda ? Tanta cura hebbe di voi, tanta paffione del vostro male, mentre gli erauate nemica, hor, che gli siete fedele, abbandonerauui? e quel Congratulamini mibi quia inueni ouem meam, qua perierat, ritratterallo, ò gli vscirà di mente ? (a) Nondum quarebat ouis illa pastorem (parla di voi con voi S. Agostino) aberrauerat a grege, & descendit ad eam. Quasinit eam, reportanit in bumeris snis. Contemnet te, ouis ; quaremem se, qui prior quasinit contemnentem se, mon quarentem se?

Rialzate hora gli occhi al Croeififio, e dite; fu quegli, omeri laceri da'flagelli io mi ripofo: quelle braceia della croce, e quelle mani affifie, e, inchiodate ad efla, fon quelle, con\_ che il mio paftor mi fostiene, e m'afficura dell'infinito amor fuo. Dunque ebrò a me steflo con S. Ambrogio, che mi ci eforta, (b) Gaudeamus, quoniam ouis illa, qua perierat in Adam, leuatur in Christo. Humeri Christi crucis brachia

a In pfal.69. b Lib.7. in Luc.

## Apiè del Crocifisso. 239

chia funt. Illic peccata mea deposui : in illa patibuli nobilis coruice requieui o

Tutto cio prelupposto, come, puo nel buon cuore che hauete verso Iddio, trouar tuttauia luogo la pufillanimità, la disperatione, la dissidenza, il timore il Jonon vi ricordo qui il fortissimo argomento di S. Agostino, che vdendo vscir della bocca di Christo quella gran promessa, Capillus de capite vestro non peribit, tutto incontro a voi si riuolge, ed (a) O Modica fidei, vi dice ancor egli: (b) Times ne pereas, cuius capillu non, peribit i Si si c custodiuntur superstua, sua;

Ricacciò forse da sè lontano, es chiuse la porta in faccia allo scapestrato, al disoluto, al disonetto, al prodigo suo figliuolo, (c) Qui deuorauit substantiam suam cum meretricibus, il buon suo padre, quando sel vide tornare a casa scapigliato, cencio-

a Luc. 21. b Hom. 14. 6x 50. 5 Luc. 15.

#### 240 Vn anima sconfolata

ciolo, a piè scalzi, tutto lordo, e puz. zolente i e vdendolo fupplicarlo di riceuerlo in conto di famiglio a feruigi di caía, e al trattamento di ponero feruidore, ributtollo da'fuoi piedi co' calci ? Via di costà sconoscente, ribaldo. Hor di me ti ricordi, quando non hai verun altro, alla cui milericordia nifuggire ? Vattene onde se' venuto. Torna al bosco, alle, ghiande, a'porci ; albergo, e pafto, e compagnia degna di te . Gliel difle ? gli voltò le fpalle, e lafciollo iui chie-dente indarno mercè al fuo fallo, e. foccorfo alle fue neceffità ? Anzi tutto all'opposes : not vide egli il buon padre venir da lontano, e, in quanto il vide, nol riconobbe subito, tutto che così trasfigurato, così laido, così difparuto ? Et mifericordia motus, nongli corfe incontro a braccia aperte ? non gli fi abbandonò tutto fopra il volto col volto? non fe lo strinfe al seno, e al cuore ? non gli diè vn teneriffimo bacio in pegno, e sicurtà dell'antico amor suo? Parlò ; ma nonaltro

A' piè del Crocifisfo. 241

altro, che comandando a'ferui, [a] Citò proferte fiolam primam & induite illum: e calzatelo, e mettetegli, in in fegno di nobiltà, l'anello in dito; apprestate vn sontuoso conuito, e mufica, con che festeggiarne tutta la casa il ritorno. Hor io con S. Pier Chrifologo, [b] & ogo, quis bic desperationis locus ? que simulatio timoris ? Nisi fortè timetur occursus, terret os culum\_s, turbat amplexus, & capere ad vindi-Etam, non recipere ad veniam pater creditur, cùm filium trabit manibus, claudit gremio, ligat lacertis.

Sia questo oramai l'vltimo rimettere, e affissar, che vi fo gli occhi nel Crocifisto in rimedio della vostrapusillanimità, e diffidenza. Ricercatelo collo sguardo da capo a'piedi;che altro ci trouate a vedere senon ferite, liuidori, e piaghe ? Tanti strazj di quella sacrosantissima vmanità, cheappena si conosceua, che sosse huomo: certamente, testimonio il Profeta Isaia, chi egli sosse non si riconosceua.

a Ibid. b Serm.3.

## 242 Vn anima sconsolata

Dicianne col Pontefice S. Gregorio, che come le piante delle gomme odorole, quante piu intaccature, O ferite li fanno lor nel tronco, e ne'ranii, tanto è piu copiofo il licore, che. giu se ne distilla : similmente il Redentor nostro volle effere in tante parti ferito , [a] Vt odorem fuarum virtuinm tanto letius spargeret, quanto, more aromatum, meliks ex incisione E fe ben diffe il Chrifragraret . fostomo, che l'inuidioso Demonio acculator fallo, e tormentator crudel del fortiffimo Giobbe, [b] Totum. corpus eins vinum vulnus effecit, vnam cicatricem : opertuerat enim totum , ac per totum coronari lustatorem . a pedibus vsque ad caput: Quanto piu al Re prima de'dolori in terra, poi della gloria in cielo, non douette bastare vna sola corona di spine da ricambiarsi in altrettanti raggi di luce, ma tempestato di piaghe dal capo fino a' piedi Totum, ac per totum coronari ? Ma

> a Lib.23.in lob cap.1. b Hom.de patient.lob.

A' piè del Crocifisso. 243

Ma io in vece delle troppe piu altre cagioni, che ve n'hebbe, e'i venirle pur solamente accennando, oltre, che lungo, farebbe tutto fuori del mio bisogno; sol ne confidero, l'hauerne ritenuto, etiandio dopo risuscitato, e gloriofo, le cinque principali ferites delle mani, de'piedi, e del fianco. Cariffimi (dice il nostro S. Agostino) all'vdir, che fate quelle tanto amorole. parole dell'Apostolo S.Giouanni, [4] Cum dilexisset suos, qui erant in mundo , in finem dilexit eos , guardiui Iddio dal credere, che quel [b] In finem, fignifichi fino alla morte : Abfit, ve dilectionem morte finierit, qui non eft 1 in morte finitus . [c] Etiam post mori tem, quinque fratres suos dilexit diues: ŀ ille superbus, atque impius : & vsque ad mortem nos dilexisse putandus eft h Christus ? Absit Cariffimi. Nequaquam ille nos diligendo víque ad mortem ve niret, si dilectionem nostram morte finiø ret. Testimonie dunque del conti-?

L 2 nuaa Ioan.13. b Tract.54.in Ioan. c Luc.16.Epnlo.

## 244 Vn anima sconfolata

nuato amor suo verso di noi sono quelle stesse ferire, che per noi prese crocifillo in terra, portate feco, e mantenure da lui gloriofo in cielo. Serba tuttora aperto il fianco, c'l serba a voi disfidato, ò incredulo di quanto v'habbia amato, e v'ami tuttauía, 👝 fempre ; e vi ridice quello steflo, che per altro disse all' infedel S. Tomaso, [a] Affer manum tuam, & mitte in. latus meum. Entratemi nel petto con la mano, e l'ecceffino calore, che fentirete in effo, sappiate, ch'egli ètutto caldo di carità, e d'amor verso voi. Fateui ancor piu dentro. Entratemi nel cuore, e vi trouerete voi stesso. Posso io daruene, ò potete voi richiederae maggior ficurezza, ò miglior pegno, che l'effere io morto per voi su l'altrettanto penoso, che ignuminioso leguo di croce ? Quid vltra potui facere ? Sappiate dunque , ch'io v'amo ; confidateui tanto del mio volerui saluo, quanto del mio volerui bene . Dominus mens , & Deus meus eſ-

A Ioan.20.

A' pie del Crocifisto. 245

esclamò S. Tomaso, all'vdir quell'amorolo inuito del suo pictoso Maestro, e Signore: voi altresi esclamate con. Dauid [4] Deus meus misericordiamea! poi con S. Agostino, che mi de' finir l'argomento, che con lui ho cominciato, e con lui proseguito. (b) Deus meus misericordia mea . Noninuenis impletus bonis Dei quid appellaret Deum sunm, nis Misericordiam. suam. O nomen, sub quo nemini desperandum est! Deus meus, inquis, misericordia mea. Quid est Misericordia. mea? = Totum quidquid sun, de mifericordia tua est.



T.2 L 3 La a Pfal. 58. b Aug.in pfal. 58. in fine.

#### 248

La Refurrettione de'corpi Voluta torre da'Giudei a Chrifto per Inganno. Da' Perfecutori a' Martiri per Forza. Da'Filofofi ad ognuno per Sofilmi.

A piu atroce battaglia, che per piu fecoli, e da piu itrani aemici li facesse alla Fede christiana, e la piu fortemente da lei sostenuta, e vinta... fu sopra il grande articolo della Refurrettione de' morti. I Giudei, per malignità d'inuidia, la publicarono falsa nel Redentore: i Tiranni, collo stratio de'corpi, la mostrarono disperata ne'Martiri e i Filosofi con le fallacie de' gli argomenti la persuadettero impossibile in ognuno. E quanto fi è a'Giudei.

Quel chiariffimo, Post tres dies resurgam, che il diuin Macstro prenuntiò, e promise di sè, crocifiso, e mor-

De'Corpi.

247

morto che fosse, era si diuulgato, e saputo in tutta Gerusalemme, che appena egli fu sepellito, e i Principi de Sacerdoti, con effo a'fianchi vn pien. collegio di Scribi, e di Farifei, folleciti, e paurosi dell'auuenire, si presentarono a Pilato, c, (a) Domme (gli differo) recordati fumus, quia feductor ille dixit adbuc vinens, Post tres dies resurgam : c ne dimandarono, e n'hebbero per ficurezza vn corpo di foldati, a cui darne in guardia il sepolçro . Ne si potea far meglio per comprouare, c rendere indubitaramente chiara quella gran verità della Refurrettione di Christo, che hauerne in così buon numero restimonj, i nemici fleffi di Chrifto

Al primo far dell'alba del terzo dì, ecco tutto improuiso scommuouersi eon orribil tremuoto la terra.: Scender di Cielo vn Angiolo in veste bianca, come vna falda di neue; e accostatosi al sepolero, con vn semplice tocco di mano, suellerne dalle com-L 4 mes-

a Matth.27.

## 248 La Refurrettione

messure, e riversarne distesa in terra quella gran pietra, con che era chiu-To e suggellato : indi affidersi sopraeffa, e tra maeltolo, e seuero, girar gli occhi in faccia a que' foldati, già fcoffi, e ben desti dal fremito, e dal dibattimento di quel tremuoto, e mezzoritti in fu la vita. Lampeggiaua... all'Angiolo il volto di raggi, che parean punte di folgori, e n'era lo sguardo in acto si terribile, e minacciolo, che vinti dallo spauento, e dal timore, ricadder giu, come morti : nè per altro ricoueraron lospirito, che per fuggire in corfa alla città non moltà patti lontana, e a Caifafio, e ad Anna, Principi de'Sacerdoti, esporte, tuttania sbigottiti, e tremanti, cio che hauean sentito del tremuoto, veduto del fepolero, patito dalla veduta dell'An+ giolo.

Smarrironfi que'due fciagurati, es come ben posson chiamarsi col Profera Ifaia, [a] quelle due code di tizzon fumicanti, non hebber dalla.

10-

4 Cap.7.

De Corpi.

249

loro malitia tanto di lume, che facelfer vedere l'uno all'altro qual partito fosse da prendere sopra vn così gran. fatto. Dunque mandarono fopratener quiui i foldati, e spedirono per la città a conuocare i Farisei, e tener con effi vn segreto configlio. Mas cento ciechi non veggono piu ches due . E mirate se non furono ciechi . quegli, che senza auuedersene, percoffero la fronte ad vna montagna. visibile ad ogni aktro, che habbia pure vn occhio fano, e in effo vna scintilla di luce. Lo spediente, che a turti parue da prendersi, fu, di richiamare i soldati : non guardare a spefa: comperarne con gran danaro vna gran. menzogna. Si detti loro quel ches hanno a dire, accordando insiemes l'hauer fatta la guardia al fepolero, e nondimeno hauer perduto il morto -(a) Dicise, quia Difcipuli eius noties venerunt, & furati funt cum nobis dormientibus. Poco danaro fpelero coll'auarifimo traditor Giuda, quande L 5

A Matik.27.

## 250 La Refurrettione

do egli vendè loro la vita del fuo Maeftro : Ma hora, per comperar da' foldati il filentio del vero, e la publicatione del falfo intorno all'effer rifufeitato a vita immortale, e non poffibile ad hauer dalla loro vn Pilato, che glie la tolga, Pecuniam copiofam dederunt militibus.

Hor qui si sà inanzi S.Agostino, e Mirate (dice) se non si vede sedelmente adempiuro in costoro quel, che di loro antiuide, e predille il Profeta. Dauid, (a) Cogitauerunt confilium, quod non potuerunt stabilire : peroche trouera a al mondo ne pur fanciullo di così debil discorso, che non sia. per vedere quel, che la denfa loro malitia non lasciò vedere a quell' intero Concilio di Vecchi, di Sacerdori, di Configlieri Giudei? (b) Si dormiebant cuftodes, unde scire potuerunt quis illum tulerit de sepulcro ? E voi, o Soldati, O mali, o peffimi : aus vigilabasis, & cuftodire debuiftis : aut dormiebatis, & quid fit fattum nefcitis . Te-

a Pfal.20. b Hom.36. ex 50.

De Corpi. :25I

Testimonj, che di sè stessi confessiono, anzi professiono, d'hauer profondamente dormito, quando si operò quello di che fan fede, come il sapessero di veduta, aggiugnendo, che non si sarebbe operato, s'essi l'hauessero veduto, e non si profondamente dormito.

E ben fu necessario, che per dortanto profondamente, foslero mire adoppiati, ò che hauesser beuto quel Fundum calicis foporis, che diste Isaia. [a] Vfque ad faces ; fe , de'tanti ch'erano, pure vn fol non ve n'hebbe, cui non destaffe, non dico il calpestio des lor gli Apostoli venuti a rubare il Maeftro, ma il romore, che non poteua farsi altro che grande, nell'atto del trarre che bisognaua a forza di licue, e d'altre cotali machine, il fasso, che chiudeus il sepolcro, e da esso trafportarlo a posare in terra, (b) Eras quippe magnus valde . Cio nulla oftante, dicono francamente : Cum dormiremus venerunt difcipuli eius, & abstu-T 🖌 le-

a Cap.51. b Marci 16.

## 252 La Resurrettione

lerunt euni. Chi parla qui? ripiglin il medefimo Santo Doctore: [a] Quis est,qui dicit testimonium ? Qui dormisbas - Qui dormiebat ? Talibus ego marrantibus non crederens , nec fs fomnia fua mibi indicarene. Seulta infamia. Si vigilabas, quare permifilts? Së dormiebas, vnde scisti? Hor doue fu maggiore, c piu infonfara la ftolidezza? in chi trouò questa menzogna. ò in chi la riceuette per verità ? E pure, tuttoche ella si apertamente conninca se stella di fassità, l'Euangelista S. Matteo, scrivendone, almen otto anni da che era auuenuto, ne porè dire, (b) Et diuulgatum est verbum istud apud Iudaos, vsquo in hodiernam diemo Magli fi vuol tare vua giunta di S.A. goltino per modo d'epifonema : (s) Tales caci erant Indei, ve crederene ditto omnium incredibili. Crediderune testibus dormientibus. Aut falfum erat quod dormirent, & mondacibus credene non debuerunt ; aut verum erat quad dor-

A In fal. 36. b Cap. 27. s Ingfal.55

ŝ

## De Corpi - 253

dormierunt. & quod fallum eft nefcie-

Cosif Giudei, coll'arte de frodolenti loro configli, fi promifer ficuro il poter occultare al mondo la verità, s totre a Christo 1a gloria della fuavittoriola Refurrettione.

Hor chi mai fi farebbe fatto ad aspettare, che rimanesse possibile all, ingegno della malitia il lauorare si artificiolamente intorno a questa tanto incredibil calunnia, che gli wenisse pur fatto di persuaderla non solamente. credibile, ma prouatamente vera Quelta gloria di saper vincere i Giudei nell'odiar Christo, e nel volernes fterminata ogní memoría dal mondos le la procacciò Maffimino Imperadore dell'Oriente, e gli venne in parte fatro di confeguirla. Prouatofi inutilmente a sueller Christo dal petto de Christiani col trarue loro dal pasto il cuore in cai l'haucano, e perciò, taui altrettanti macelli delle ilor canti quante haves dietà nel fue Imperio, gensò ma ari fossile mativia che aires dite

#### \$54 La Resurrettione

che il suo spirito peggior d'ogni de-monio non sarebbe da ranto. Finfe effergli finalmente per gran diligenze peruenuto alle mani il processo in originale della eausa di Christo formatane al tribunal di Pilato, e tutti con esfa gli atti delle accuse, dell'esame, della condannatione. Quiui appariua, come messo al tormento si rende alle prime strette, che n'hebbe. e per non prouarne altre piu dolorose, suolle, e spiego tutta, dal capo fino al piede, la tela della fua vita tessura di tutte le piu orribili enormità, e mortalissimi malefici : e se ne contauano quali, e quanti furono in piaceres d'apporglifi dall'empio Impetadore, che hauea libero il fingere a suo talento; e tutto in ordine a spegnerne. affatto la veneratione, e lasciarne in\_ perpetuo esecrabile il nome, e las memoria infame. Di tutte quell' enormissime reità, per tellimonianzes irrepugnabili, e con pruoue le piu va-lide, che fi adoprino dal criminale, fi fingeua conuinto il Redentore, e tutte 4.

da lui stesso riconosciute, e ammesse per sue, e in forma giuridica ratificate. Chiamò questa sua opera Massimino Alta Pilati, c, fartane vua compitatione autentica, la mandò publicare solennemente a suon di tromba... per tutte le città, e terre di quel suo Imperio d'Oriente, e diuulgarlo a tante copie di trasunti, che tutto l'empieffero : [a] Mandantes (così ordinaua l'editto) ve illa (Afta) vbinis locorum, in agris, ac cinitations cunstis exponantur : ac per Ludimagiftros pueris tradantur, qui ca loco disciplinarum exerceant, & memoria mandent . E nè pur pago di tanto, per ficurarsi della perpetuità de gli effetti di quel fue mortalissimo odio contro alla persona, e alla legge di Christo, mandò scolpire quelle sue menzogne in piastre di bronzo, c affisiarle in tutte le città alle colonne, doue si esponeuano i bandi. Così, c tutto il popolo [6] Es

PAC-

s Eufeb.Cef.Hifl.1.9.s.9. Fjeqq. Et Nicepbor.1.7:s.26.Cc. b Eufsbes.7.

# 256 La Refurrettione

3

pueri in scholis. Issum, & Pilatum, & qua alia contumella gratia consistano erant. singulis diebus fonabant. Tutto era a far, che i Christiani, vergognandoti d'hauere un capo della loro Refigione sì obbrobriolo. e nefando, l'abbandouassero, come setta infame.

Ma non fu vero, che non amasser meglio di morir fortemente per Chri-Ato, che vilmente abbandonario. E quel, che li mantenne faldi nella lor fede, su primieramente l'euidenza. della falsità di quegli Atti attribuiti a Pilato: peroche, quanto fi è a lui, non hauena egli l' Enangelista S. Marteo scritto in lingua ebraica, e publicato a gli Ebrei testimonj di veduta des gli Atti di Pilato, che gridando il popolo fubornato da gli empi Sacerdori contro :a Chrifto, [a] Crucifigaturs Pilato, ben fapendo Quod por innidiam tradidiffent eum, rilpole loro , [b] Quid enim mali fecit ? E quell'altros ripetuto piu volte, Accipite eum, Or seucifigite, ego enim non anuenio in.

:00

# Masib. 27. 6 Avan. 19.

\_ Digitized by Google

# De'Corpi. 257

eo caufam : E che in fegno di cio s Accepta aqua lauit manus Coram populo, dicens, Innocens ego fum a fanguine Iufti buins . Quando il S. Euangelista Matteo lo scriffe, e'l publicò a gli Ebrei nella lor propria lingua, vi-ucuano a parecchi migliaia gli Ebrei, che hauean veduro, e vdiro quanto fece, e quanto difle Pilato, peroche tut-co fegui Coram populo. Hor d'ondes ci vien questo Massimino, ducento piu anni da che il Saluatore fu crocifilo, e doue ha rinuenuti questi Atti, certamente non di Pilato, ma suoi, fabricati dall'odio d'un perfecutore, e dall'impunità al mentire d'vn Imperadore ? Ma se ne fu atroce la calunnia. ne fu brieue il danno : e publica a sutto il mondo, e da lui medefimo riconofciuta, e confessata la vendetta, che Die ne prefe. Ammalò d'vn. fuoco interno, che gli serpeggiaua per entro le midolle dell'osta, e parez di quel de'dannati, che gli abbrucia, e non li confuma. Gittaua vrli,strida, muggiti, e tutto dibattendofi, e smanían-

## 258 La Resurrettione

miando, maladicena la morte, che nol souueniua, perche mille volte al di chiamandola, non veniua. E giustamente : non douendo morir così tofto, e cosi di leggieri chi tanti fortissimi Christiani hauea fatto morire a fuoco lento, perche la lor morte fosfe piu penola, quanto piu lunga. Stentata dunque douca effer la fua : oltre che se ne douea tener la vita sul tormento, finche confessatie la fua empietà contro a Christo, le sue crudeltà contro a' Christiani . Così yenne ardendo viuo, e confumandosi lento, fin che [a] Nibil in eo effet reliqui guàm os aridum simulacro perisimiles . & corpus eius tamquam anima sepulebrum, aut culeus quidam cam continens videretur. Gli occhi gli entrarono in capo si, che non ne appariuan se non le sosse vuote, e poi ne scoppiaron. fuori,e fu cieco. Il celabro gli s'infracidì, e colauanes come fusose liquefatto : e quiui, e per tutto la vita atrociffimi erano i dolori, che il cruciaua. nol

a Nicephor.lib.y.c. 39.ex Euseb.

#### De'Corpi. 259

no. Postremò, se diguas pænas dares ob perfecutionem Christianorum, Or odium Christi faffus, Or testatus interijto Nè a lui soprauislero pure vn giorno i suoi Atti di Pilato abbruciati, i suoi editti in bronzo spiccati dalle colonne, e infranti, nè le sue statue atterrate, e conceduto al popolo il giustitiares in esse il reissimo Imperadore Massimino.

Ma i Tiranni, che perfeguitaron la Chiefa, non coll'aftutia, e con les falle coperte, marconila vina forza, c col ferro l'operto, fi credettero di mofirare per cuidenza fenfibile, difperata alla fperanza de' Martiri la Refurrettion de'loro corpi, collo firatio delle vilcere, col laceramento delle carni, con le offa infrante, imidollare, confunte.

Son già corfi de gli anni piu di mille, e ottanta, che, predicando à Romani S. Gregorio Pontefice Magno, nella chiefa, e nel di confagrato alla memoria del Martire S.Pancratio, lasciò portarsi, e dalla materia, che

# 260 La Resurrettione

il richiedeua, e dal suo medesimo spià rito, a leuare alto gliocchi, e comes hauesse lor dauants difteso di partes in parte quanto di mondo allora conosciuto era al mondo, vedere in tutt'esso correr riui, e fiumi, e spandersi laghi di fangue, fparfo generolamente te da'Martiri: città, e popoli interi fuenari, e vecifi in tante perfecutioni mosse contro alla Chiefa nascente, e continuate per que'secento anni, ch? eran corsi fino al suo cempo. Qual pacfe, qual terra sooftimata, d barbara, ch'ella fia, douunque ne cere chiate, in Africa, in Afra, in Europas non è piena, e poco men, che non diffi, popolata di Martiri? Ben fu glorio-fo il trionfo della folenne entratache il Saluatore fece in.Gerufalemmes quando le turbe in calca, e per fino-? fanciulli a drappelli, e a schiere, co'rami delle palme ritte loro in pugno, gli vscirono incontro a riccuerlo. Ma hora, douunque egli vada, in qualun-que terra fi mostri, truoua farglisi incontro turbe di Mattiri, [a] Et pal-\*\*\* A Apoc. 7.

## De'Corpi. 261

me in manibus corum : le quali tuttes per lui forti, e tutte in lui beate, cantano nelle loro vittorie i fuoi trionfi. [a] Totum mundum (dice il Santo Pontefice a que' fuoi vditori) Totum mundum, Fratres, afpicite. Martyribus plenus est. Iam pene tos, qui videamus, non famus, quot veritatis tess habemus. Deo numerabiles; nobis super arenam multiplicati sunt: quias quanti fint, a nobis comprebendi nons possunt.

E d'onde in effi quel niun timor della morte ? niun terrore di quello, che pur è il fommo delle cofe terribili alla natura ? Ma che parlo io del terror della morte, doue il meno terribile, che fosse nella morte de Martiti, era la morte stessa ? Mai non è stata, nè fara mai vna erudeltà pin crudele di quella, che si è vsata con essi da'tiranni, da'giudici, da'manigoldi, a far. che quelle innocenti vite non morissero tutto insieme, ma viuessero piu me' tormenti, accioche, piu tormentan-

#### # Hom. 27. in Euang.

## 262 La Resutrettione

tando, piu lungamente moriffero: perciò morite a pezzi a pezzi, e con tanta moltitudine, e diuersità di piccole morti, quanto eran fra se diuerío le parti, e le membra, che haueano i lor corpi. Quindi il grande, e spauentoso apparecchio de gli strumenti, delle macchine, de gli ordigni da tormentare. Pin non ne trouerebbon le tigri, gli orfi, i draghi, ò fe v'ha altre fiere piu fiere, se hauesser l'ing egno dell'huomo, e vi fi adoperaffero per istudio, e per natura. Non. parlo del segar loro le corde, e i ner-ui delle gambe, e prosondarli giu nelle viscere delle montagne a cauar mar-mi, e metalli. Non delle prigioni sotterra anguste, puzzolenti, lezzose, doue mai non entraua spiro d'aria. nuoua, ne barlume di luce; ma, di e notte, vna notte continuata. Quiui stiuati fin che marcisser viui : senza hauer doue potersi distendere a giacere, fe l'vn non seruiua in parte di fostegno all'altro. Parliamo foi de tormenti a mano di manigoldi, Quantc

De' Corpi.

ze strane fogge d'vncini, di raffi, d'vnghioni, d'artigli di ferro: e tanaglies per abbocconare, e forfici per ifmoz-zicare ? Verghe poi, e bastoni impiombati; quelle da pestar le carni, questi da stritolar le ossa. A' fianchi facelle ardenti, ò piastre di metallo infocate : e queste, ancor mentre au tutta forza di braccia gli stirauano sul caualletto, e ne scommetteuano le giunture. Che dirò delle croci ritte in piè, e capouolte? Che delle graticole a fuoco lento? che del piombo strutto, e lor versato giu per la gola nel ventre ? Rinnouarono gli antichi buoi di metallo, dentroui il Martire, e sotto il fuoco, a far che sonasser di fuori, come muggiti,quelle, che den-tro eran lodi di Dio: e gli alberi ri-piegati a gran forza, che subito rilassati le ne portauan ciascuno mezzo corpo del martire, e le viscere iparse all'aria. Chiuderli in otri con serpenti, e cani, e fommergerli in fondo all'acque coll'antico supplició de par-ricidi. Barchette poi tirate in alto m2-

# 264 La Resurrettione

mare, dentroui non altro, che flipa. fasci, e Martiri; e quiui fargli ardere in mezzo all'acque. Inchiodauan loro i piedi in borzacchini di ferro, 💽 con le punte dell'afte alle reni li si caccianano inanzi, coffretti a correre quanto essi, finche vinti dalla debolezza, e dal dolore non piu sofferibile alla natura, cadeuano su la terra, spa-fimati, e morti. Era vu giuoco il dargli berfaglio alle faette de'foldati, scherzo alle corna de'tori, pasto a lioni, e alle tigri: e ancor peggio di questo, ammantarli con pelle di fiere, e attizzar contra effi vn branco di cani, che ne faceuano stratio. Hau. ni ancora, che dirne? Ma done lascio le ruote intorniate di rasoi, e d'vnghie di ferro? Doue le caldaie boglienti d'olio, e di pece! Doue gli flecchi, e le canne ficcate loro a forza per fottol'vnghie ? Doue le celate, e le corazze tolte di mezzo alle fiamme, e poste loro rouenti, quelle in. capo, e queste sul petto ignudo ? Doue gl'imbellettati di mele, e meili **1**-

#### De' Corpi.

all'occhio del fol cocente, a spolparli fino all'offa le vespe, e i calabroni ? Doue gli scorticati viui : i segati lento lento in due metà? i trapaflati a parte a parte per mezzo le viscere con ispinosi futti di legno? i sommersi, altri fino a mezzo il petto nell'acque, ad aggelarsi con esse nelle piu rigide notti del verno; altri fino alla gola fotterra, e quiui roderli viui i vermini, nati da'lor medefimi corpi, nelrimputridir, che faceuano : e gli ftrascinati ignudi a code di seroci caualli, per bronchi, e spine, e dirupi : e gli schiacciati sotto pesantissime pietre : e gl'impiastrati di pece, e fatti ardere, come torchi di notte a poco a poco : e i precipitati d'alto su le pietre ad infrangersi, ò nell'acque ad annegare ?

Que penarum genera nouimus (lcrisse il medefimo Pontefice S. Gregorio) [a] que non iam vires Martyrum exercuisse gaudeamus ? Alios namque improuiso ictu immersus iugulo M gla-

# Moral. lib.32.c.13.

#### 266 La Resurrettione

۲

gladius strauit : alios crucis patibulum affixit, in quo, & mors pronocata repellitur, & repulsa pronocatur : Alies hirsutis serra dentibus attrinit : Alios arcuato ferro infulcans vngula carplit : Alios belluina rabies morsibus detruncando comminuit : Alios ab intimis viscerum per cutem pressa vis verberum rupit : Alios effosfa terra vinentes opernit: Alios in altum demersos in mortem pracipitium fregit : Alios in fe proiectos aqua replendo abforbuit : Alios edax flamma vfque ad cineres depasta consumpsit. Così egli : e pur con esser tanto, è poco piu d'vn cen-no, rispetto a quel troppo piu, che, volendolo, ne potea dire. Leggansi le somiglianti memorie, che ne han\_ lasciate di lor pugno il Santissimo Efrem in vn Sermone, che tutto è di quésto argomento ; e'i fratello del gran Basilio, S.Gregorio Nisseno colà doue ifpone l'vltima delle otto Beati-tudini : e per tacer di tanti altri, l'Im-perador Lione Sefto, nella nona delle Omelie, che ne habbiamo: e non. po-

## De' Corpi.

potrà non ammirarfi l'hauer ciafcun. d'effi rapprefentate tante volte nuoue fogge di tormenti, e di morti date. a'Fedeli di Chrifto, che fembrano hauerne hauuto a fcriuere effi foli.

Ed oh per quanti de'piu fanguinosi martirj, vale quel solo, e senza spargimento di sangue, che S.Agostino ricordo, come proprio ancor del fuo tempo. Ella è cosa muta, solitaria, priuata, nè ha popolo spettatore, nè Giudice in tribunale, nè manigoldi, e apparato d'ordigni, e di machine da tormentare. È non ve ne hauea bisogno, come ne gli altri martirj: peroche in questi si compartiuano i colpi, e le ferite diuerse a diuerse membra del corpo : doue qui,tutto il martire era il suo cuore, tormentato doue l'anima era si tenera, che ogni tocco gli riusciua vno spasimo. Ec-cone la spositione. Le spose scapigliace, piangenti', furiole per l'infania. dell'amore, e del dolore, afferrarfi a' mariti, e tramortir loro in seno, e ancor così spossate ritenerli, che non-M 2 211-

## 268 'La Refurrettione

andassero a presentarsi a'persecutori, e allo stratio, che ne farebbono sol perch'erano Christiani. E non preualendo in essi la forza nè delle braccia, nè dell'amore, ricorrere a quella, ch'è la piu possente machina, che habbia la natura per espugnare vn cuore, cioè mostrar loro i bambini lor figliuoli in fasce, e far, che i teneri pargoletti plangenti ancor effi abbracciafler loro i piedi, e ne ammollisser le viscere con quella fola, ma penetrantissima. voce di Padre. Similmente le madri attempate a' giouani lor figliuoli non fon da potersi descriuere le dirotti Time lagrime, i prieghi, e gli scongiuri, e i rimproueri, e le disperate strida, e l'attrauersarsi alle porte, tal che non potessero vscirne, che non mettesser loro il piè su quel ventre, che gli hauea partoriti. Altre catene dunque che di ferro, erano quelle braccia, altre fiamme, altro fuoco quell'amore, altro stratio di membra quello schiantamento del cuore, altro carnefice la natura, altra morte il diuidersi da que-

#### De'Corpi.

quegli, che hauean mille volte piu cari della propria vita. [a] Hoc spirieali mero (dice il Santo Dottore parlando dello Spirito Santo) Hoc spiritali mero calebant Martyres , quando abijcientes, & post se iastantes omnia. seculi blandimenta, ibant ad passiones. obliuiscentes facultates, & affectiones, patrimonia, ac matrimonia sua, & vincentes armatam contra se paruuloruma pignorum fletibus pietatem . Vociferantes quidem parentes, puluerem mittentes in capita sua, & matres facies Juas auulfis crinibus dilacerantes. Sed illi hæc omnia tamquam ebrij non videbant, nec cognoscebant sues, quia infuso pracordy's fuis Spiritu Sancto, ad Supplicia, tamquam ad confolationes, or ad præmia, festinabant.

Quel poi, che nelle Paffioni de' Martiri rendea fmarriti, attoniti, vergognati i lor medefimi vccifori, era. il valore, la generosità, e quella non. fimulata allegrezza de'lor volti, e molto piu delle loro anime nel patire : e M 3 pur

a Serm.185.de Temp.

## 270 La Resurretsione

pur sarebbe da hauersi per cola somigliante a miracolo, se fossero niente piu, che durati immobili ne'tormenti, quali altri, non esti fossero i tormentati : nè impallidire alla vista de'manigoldi, al rugghiar de'lioni, al falire fu le cataste per ardere, al vedere il fangue delle lor vene corrente giu da gli squarci fatti nelle lor vite; nè rife pondere alle percosse con vn gemito, ò consentire al dolore vn oime, non. altrimenti, che fe fossero statue di fasso viuo, ma infensibile al parimento. Poco ne ho detto; e percioche nondimeno puo hauerui a cui paia. tanto, che passi oltre alla verità dell'i-Aoria, e dia nell'ingrandimento, fe v'è a cui cada in pensiero vn tal sospetto, nè puo hauer l'agio bisogneuole a certificarsi del vero, leggendo gli Atti, e le Passioni de'Martiri, che fono vn de'tefori della Chiefa antica., odane almen questa particella, che il Beatifimo S. Efrem lasciò in memoria, in testimonianza, in fede della. inuincibile, e vittoriosa loro fortezza.

Ar-

De'Corpi.

Arrabbiauano (dice) i Tiranni, e, a-guifa di farnetici per furore, dauano in orribili fmanie, veggendo tornar loro a troppo gran vergogna, ches piu forti fossero i Martiri al fosserire, che essi feroci, e crudeli al tormentarli. Comandauano, che, a ricominciar da capo quel fiero lauorio del lacerarli, si portassero altri piu terribili ordigni : venissero altri piu robusti, 🗢 piu crudi tormentatori : [a] Illi verò Martyres, vicissim ad Prefectos, 🖝 Iudices , Vbi funt (inquiebant) fuppliciorum vestrorum mina? Nam ignis vester frigidus apparet, ac tormentas inefficacia, percussiones imbecilles, or gladų vestri ligna marcida, nibilque quod nostra respondeat prompsitudini, atque alacritati babetis. Ad plura, or maiora toleranda parati sumus .

Condotti a dar di sè vn crudele fpettacolo ne teatri, e accoltiui cons le altiffime grida, con gli schiamazzi, con le oltraggiose beffi di quellas gran moltitudine d'idolatri, v'entra-

₩4

ua-

a In Encom. Mart.

## 272 La Resurrestione

uano animofi, e sereni, con le facce, e con gli occhi al cielo, perche ficuri d'hauer Dio spettatore, e'l paradiso teatro, e testimonio della lor fedeltà. Solo vn pensiero daua lor qualche pena; le forle ancor con essi farebbon le fiere quel che con altri Martiri esposti al loro stratio; di non offenderli; ma riuerenti accostarsi a leccar loro i piedi. Dunque all'vscir che vedeuano i lioni fuor delle tane, andauan loro incontro co'petti ignudi, e doue non gli allettassero col pa-Ito delle proprie carni, che loro offeriuano, li si attizzauan contro : sì che gli sbranaffer per ira, fe nol voleuan. per fame.

Abbruciati viui, ardeuano tutto infieme, e cantauano in mezzo alle fiamme : e dico ardeuano, e cantauano; non come folamente cantauano nella gran fornace di Babilonia que' famofiffimi tre giouani Ebrei, cui Iddio, in pruoua della fua potenza, e per gloria del fuo nome, rendè impaffibili all'attione del fuoco,

Quan-

De'Corpi. 273

Quanti, al gran popolo spertato-re del loro supplicio, fatto pergamo della croce a cui erano inchiodati, predicauano le grandezze del loro Iddio, e Redentor crocifisio? Quanti d' in su gli eculei, le graticole, le catafte, e le machine onde pendeuano per le mani, stirati giu da pesantissime pietre appese loro a'piedi, rimprouerauano a gl'Imperadori, e a' Procon-foli presenti, la falsità, e le vergognose ribalderie de' lor Dei; e la più che barbara crudeltà dell'ingiuftiffimo infierir, , che faceuano, contro alle innocenti vite, e all'innocentissima legge de'Chriftiani?

Eran taluolta stanchi per la lunga fatica, durata nel tormentarli, i robusti carnefici, e volean prender fiato. Confortauanli i Martiri; gli anima-uano a profeguire; destauan loro gli spiriti, e le forze, perche le adoperasfero contra effi. E non poche volte auuenina d'vdirli, rammaricarsi, e far doglienze con gli steffi carnefici, perche hauessero piu onorato de'lor tor-M S

### 274 La Resurretsione

totmenti alcun altro de'compagni, che sè. E chi vdì mai in bocca d'huomo nato, fenon folamente ne'Martiri di Chrifto, vn così nuouo linguaggio? d in che altri petti fi trouarono fpiriti, e cuori capeuoli di defiderj tanto fuori, e tanto fopra tutto il defiderabile alla natura vinana ?

Per vitimo è da ricordarfi, che gl innumerabili Martiri, che ha la Chiefa. non erano folamente vecchi decrepitise animoli al perdere della vita per la poca vita, che lor rimaneua a perdere: ne foldati, che non fi smarrissero, peroche auuezzi alle ferite, e al fangue. Quante spose nouelle, e vergini dilicate ! quanti giouanetti nel piu bel fiore de gli anni ! quanti etiandio fanciulli, per la poca età, e per la natural tenerezza disposti a tremare al fichio d'vna verga, alla minaccia d'vn dito? Ma qui, fortificati, e inga-gliarditi per la virtù dello Spirito Santo, che abitana in essi , tutti erano parimente lioni; in tutti il medesimo cuore, e l'hauere a giuoco i tormenti, e 12

De'Corpi.

la morte a gratia da parerne beato. E,quel che non so se v'habbia da potera dir cofa maggiore, le madri con-durre elleno stesse a'tribunali, offerir con le proprie mani alla crudeltà de' persecutori, presentare allo stratio de' manigoldi, tal vna cinque, tal altra sette, e per fino ancor dodici figliuoli: e hauer cuor di sentire stratiare les proprie viscere in ciascun d'effi, e vedergli suenare I'vn dopo l'altro, con. occhi non mica piangenti, fenon forse per allegrezza: nè mostrarsenes afflitte, senon se per timore, che alcuna di quelle lor tenere vittime, vinta dal gran dolore dello stratio, che nes faceuano, mancasse all'intero facrificio, che di tutt'esse, e di sè con esse, offeriuano al lor Signore.

Hor questi sì frequenti, sì maranigliosi spettacoli, non è ageuole a. dirsi la doppia impressione di rabbia, e di stupore, che cagionauano nell'ani-mo de Tiranni. Di rabbia, perch'era indarno lo sperar, che la nostra Fede mancasse coll'yccidere de'Fedeli ; men-Мб tre,

### **276** La Resurrestione

tre, lor mal grado, vedeuano, che lo fpargere il fangue de'Chriftiani, erafeminar Chriftiani; e per vno, chene vecideflero, ne nalceuano cento. Lo ftupore poi era in elli grandiffimo: percioche, onde mai ne' Chriftiani quel sì grande fpregio della vita, equell'altrettanto pregio della morte ? e che potendofi rifcattare da così atroci, e difufati tormenti, con niente piu, che proferire quelta fola parola Caduto (ch' era il termine proprio del rinnegare) all'vdirlafi chiedere, offeriuanle lingue a ricidere, e le gole a fegare, anzi che proferirla.

Ma poiche finalmente ne feppero la cagione, fi credettero hauer la vittoria in pugno : e la cagione effer quella, con che Tertulliano, che viueua, e fcriueua mentre bolliua la perfecutione dell'Imperador Seuero, cominciò vn de'fuoi libri, dicendo, [a] Fiducia Christianorum, Refurrettia mortuorum. I Christiani, prometters, e alpettar nel cielo dopo questa mise-

ra,

#### a De Resurrect.carnis,

#### De'Corpi . 277

ra, e brieue, vna vita incomparabilimente migliore di qualunque effer posta la piu felice in terra. Saper cere, to, che le loro anime si riunirebbono, per non mai più in eterno diuidersi, a'lor propri corpi : e le anime gloriofe, e beate, a' corpi impassibili, e immortali. Quelle medesime membraarse, lacere, e smozzicate, faran loro rendute intere: e riformatine i corpi assaita più luminosi, che il Sole; e tanto più largamente partecipi delle glorie,e delle bellezze di Christo, quanto gli hauran per lui hauuti più laceri, più disformati.

più disformati. Così ne intefero, e ne intefero il vero: che nulla tanto era in bocca a, que'primi, e generofi Christiani, quanj to la Refurrettione de'morti: fenzala quale protestana l'Apostolo [a] Vana ester la Fede nostra, morta la, nostra speranza, l'Euangelio falso, lavita più miserabile di quanti miseri uiuono al mondo. Risulcitò Christo; [b] Et per resurrectionem suam cuntite

a 1. Cor. 15. b Nyf. Hom. 13. in Cat.

### 278 La Resurrettione

Bis viam ad partum ex mortuis ape-vuit. Rifuscito Christo, e mostro in se quel, che farà di noi : Lui efferes il Capo della Chiefa, questa il suo Corpo : dunque partecipe , e confor-te della refurrettione , e della gloria. del fuo Capo, allora ch'egli [a] Reformabit corpus bumilitatis nostra configuratum corpori claritatis sue .

Quindi il vedersi fino a'di nostri, nelle cappellucce, e in piu altri luoghi diqueste sacre Catacombe di Roma, dipinto da quegli antichissimi Christiani, che condannati, ò perseguitati, le abitauano, quel proprissimo fimbole della Refurrettione di Chrifto, il Profeta Giona, dopo tre dijela che era sepolto nel ventre della balena, vícitone vino, e intero: [b] € . ---- Vitale sepulcbrum, Me moreretur, habens; tutusque in

ventre ferino

Depositum, non præda fuit: Cantò di lui il Christiano Pocta Sedulio . E Lazzero di verminofo, e puz-20-

Philipp. 3. b Lib.1.

De Corpi.

zolente, che si giacea nella tomba., rifuscitato, e trattone fuori dalla voce di Christo a ricominciar nuoua età, e nuoua vita. Quegli, che di sè diffe, [a] Ego sum Resurrectio, & visa, il chiamò morto, e l'hebbe dalla. tomba vino . Locata est Refurrestio (diffe S.Ambrogio) & mors receffit. In questi tenean continuo gli occhi quegliantichi Fedeli, e si rassigurauano in effi : e con la certezza dell' auuenire, ne traeuano per lo presentes quegli spiriti, co'quali patendo, e morendo si generolamente, mostranano, che Fiducia Christianorum Refurrectio mortsersm.

Tutto cio prelupposto, ecco il forsennato configlio 2 che il apprefero i perfecutori, per così rendere a Martiri disperata la resurrettione de lor corpi; e ne seguirebbe, come di certo si persuadeuano, il non voler piu morire per vna Fede, la cui promessa di risuscitare sarebbe rendutaimpossibile a conseguirsi. Il coitfiglio '

a In pfal.118.0@on.20.v.156.

#### **280** La Refurrettione

figlio fu, sminuzzare i corpi, e confonderne le tagliature dell'vno con. quelle dell'altro, e far di tutti vna. medelima pasta di corrottione, e di terra. Darli a squarciar le fiere, a diuorarli il giorno i cani, la notte i lupi : sospenderli ignudi da' tronchi de gli arbori ad esfer pasto de gli auoltoi, e de'corui : poscia far cataste del-l'ossa, e abbruciatele fino a diuenir pura cenere, spargerla nelle correnti de'fumi, che se le portino a diffipar nel mare. E in questo guasi secondo martirio de' morti, rimprouerauano 'a'viui la pazzia dicredere, che da'ven-tri de'lupi, e de'cani, dalle vifcere de gli auoltoi, e de corui, dalla voracità delle fiamme, dal diffipamento de fiumi, e del mare, fosse per mai rihauers va corpo, diuiso per tanti luoghi, pallato in tante altre suftanze, fatto Inpo ne'lupi, coruo ne'corui, nelle fiamme fuoco, e nel fumo niente.

Così habbiamo per espressa memoria d'oitre a millecinquecento auni estersi fatto nella persecutione dell'Im-

### De'Corpi.

28I

l'Imperadore Antonino, co' Martiri, della città di Lione in Francia : vccifi con orrendi fupplicj, poi abbruciatine i corpi, e le ceneri fparfe nel Rodano: [a] Et ista fecerunt (dice l'antica istoria di quel tempo) quasi Deum vincere, & Sanctorum regenerationem impedire possent; nec vllam amplius (ita dicebant illi) Resurrectionis spem babeant, qua persuasi, peregrinam nobis, ac nouam religionem inducunt, & pænas contemnunt; parati & cum gaudio ad mortem accedere.

A dimostrar quel niente, che profittarono con questa loro pazza imaginatione, mi viene in mente cio, che il Vescouo S. Gregorio Nisseno disse del popolo Ebreo, e dell'Egittiano, quando al medesimo tempo quello era in vna luce limpidissima, e chiara, e questo, ancor di mezzodi, in tenebre folto, e dense, tanto, che Mosè le chiama-Palpabili. Allora, [b] Quanta inter Iudaos, & Egyptios esset differentia 2 cun-

> a Eufeb.Cafar.lib.5.cap.13 b De vita Mofis.

#### 282 La Resurrettione

cunclis apparuit. Derideuano i Christiani la cecità de'Gentili, nel giudicar che faceuano dell'onnipotenza di Dio, da quel folo, ch'era poffibile alla natura. Ma la Fede, maestra veritiera, e infallibile in ogni fuo detto, infegnaua a que' suoi discepoli cio, che poscia il Dottore S. Agostino scrisse a gl'Idolatri. [a] Absit, vt ad resuscisanda corpora, vitaque reddenda non poffit omnipotentia Creatoris omnia. renocare, qua vel bestia, vel ignis absumpsit, vel in puluerem cineremque collapsum, vel in humorem folutum, vel in auras eft exhalatum. Ablie, vt sinus villus secretumque natura ita recipiat aliquid subtractum sensibus noftris, ut omnium creatoris, aut lateat cognitionem, aut effugiat potestatem .

Quegli, che vuol, e puo farlo, egli ftefio ha fatta a tutto il mondo valida, e folenne promeffa di farlo. [b] Ego refuscitabo eum in nouissimo die. Hor puo mentire la Verità, sì, chepro-

a De Ciuit.Dei lib.22,c.20. b Ioan. 6.

#### De'Corpi.

ŀ

S

1

ł

.283

prometta, e non attenda ? Puo dinenir debole l'Onnipotenza, talche vi si pruoui, e non le venga fatto? Ma non ha egli fatto etiandio piu di quel, che ha promesso ? Non habbiam noi testimonj di veduta que Molti, cui ci-tò S.Matteo colà doue scrisse, che, spirato che fu il Saluatore in croce, [4] Monumenta aperta funt, & Multa. corpora Sanctorum, qui dormierant, surrexerunt, & excuntes de monumentis poft resurrectionem eius, venerunt in. fanctam cinitatem, & apparuerunt multis ? Al che S. Ambrogio, [b] Non\_ credimus (dice) quod promifit, quando tiam qued non promisit effecit? O' puo riuscire a Dio piu difficile il riformare vn huomo, tornandogli quel che hauca, che formandolo la prima volta di quello che non hauea? E che hauea d'huomo quella semplice, e informe creta, onde impasto, e compose Adamo? Quis tam stultus, aut brutus est (diste Minutio Felice nel fuo nobile Ottauio) vt audeat repugn**a-**

a Matth. 27. b De fide refur,

Digitized by Google

### 284 La Refurrettione

gnare, hominem a Deo, ve primùm. patuisse fingi, ita posse denuo reformari? Piu ne intese, e piu si promise. del poter di Dio il demonio, quando trouatol digiuno di quaranta giorni colà nel diserto, gli presentò le pietre da trasformare in pani: e l'auuisò S.Ambrogio: [a] Diabolus consitetur iubente Deo conuerti posse naturam : tu non credis iubente Deo reformari posse naturam ?

Ma in difefa, e in pruouadi quefta tanto fuftantial verità, fortiffimo a me riefce l'argomento del Teologo S.Agoftino, ed è il feguente. Moltiffime fono le marauiglie, che-Iddio di tempo in tempo ha operate, attenentifi alla redentione del mondo, alla predicatione della fua nuoua Legge, alla perpetnità della fua Chiefa, e alle forti della vita aunenire; cofe tutte fuor di mifura così grandi, e ftupende, che alla corta, e debil veduta de'cifpofi, e lofchi occhi del noftro ingegno, fi giudicherebono impof-

. Luc.4. Ambr, Ibid.

De'Corpi.

285:

poffibili ad operarfi. E qual cosa-piu da lungi all'affentimento della ragione puramente vmana, che vna Ver-gine diuenir Madre senza consortio d'huomo, e partorire così intera, in-uiolata, e chiufa, come l'era auanti di concepire ? E quel fuo parto esteres altrettanto veramente Iddio, quanto veramente huomo : vnite in vna folapersona quelle due nature, per modo, che il medefimo, come Dio, potesse yiuificare i morti, e, come huomo, morire : E questo predicarsi, e crederfi in tutto il mondo, all'infegnarto, che per-tutto farebbono dodici fuoi allieui, huomini di pouerissima conditione, abbietti, e scalzi, senza lettere, che vnque mai apprendessero, senza acconipagnamento, nè mostra da metterli in rispetto. E nondime. no, all'vdirli filosofar di Dio, dell'anima, della felicità, e beatitudine tutto all'opposto dell'infegnato per tante fuccessioni di secoli, e di Sette da maesi Ari del mondo, stordire, diuenir muton, e confessarii ignorante la sapiena

**Z**2

# 286 La Resurrettione

za del secolo; e vuote, e abbandonate, e chiuse le academie, doue ses ne spacciauano i dettati, rendersi alla dottrina nel credere, e regolarsi nel vinere co'precetti d' vn Legislator cro-cififlo : il che farebbe non punto meno, che capouolgere gli huomini, dando loro quali per seconda natura vna virtu contraria alla natura. che raliè, odiar la propria carne come nimica; goder de' fuoi patimen-ti, e procacciargliene; non condifcen-dere in nulla a'fuoi appetiti; costringerla a non curare il presente, di che folo ella gode; aslai beata con la speranza d'vna beatitudine, che non puo hauersi,ne vedersi in vita : e bisognando, dare ancor la vita a qualunque fratio per hauerla. E de' tanti e si temuti, e riueriti Dei di tutte les nationi, e colte, e barbare, che aunerrà? Ne hanno a far tacere gli oracolidelle risposte, diroccarne i Tempi, spianarne gli altari, atterrarne le sta-tue, metterne in ischerno i nomi, in. vitupero i fatti. Porransene alla difef2

feía con gli editti , e con la forza, i maggior potentati del mondo, Re, Imperadori, Monarchi, perleguiteranno a ferro, e a fuoco quefta nuoua. Legge difarmata, e refiftente con la. fola patienza nel fofferire : e pur, come vna rupe piantata in fondo al mare, immobile, e falda, rifoluerà in. ifchiuma tutte le lor tempefte : e quello fteffo lor fare per ifterminarla dal mondo, varrà piu, che null'altro a dilatarla per tutto il mondo.

Marauiglie si graudi, e da non. poterfi condurre a fine altro, che dal moto, e dall'imprefiione d'vn braccio onnipotente, potean rapprefentarfi al nudo noftro giudicio altro, che come cofe impossibili ad operarfi ? Hor Iddio, a cui nulla è impossibile, nè faticoso a farsi, le promise, e le predisse : e si fon fatte. [a] Fidelis Dominus iu omnibus verbis suis, disse il Real Profeta. Soggiugne incontanente. S. Agostino, Quid enim promiss, en non dedit ? Ho detto le Promise, e le Predisse : nè gli bastò farlo in voce. a In pfal, 144.

# 288 La Resurrettione

viua, ma volante, e transitoria: la volle perpetua: e tenendo egli in pugno la mano degli Euangelisti suoi Segretarj, la scrisse, accioche aperti dauanti a lui que' sogli, che le contengono, potessimo di promessa in. promessa domandargli conto se l'hauea mantenuta. In chirographo meo (fiegue S. Agostino in nome di Chrifto) Lege omnia qua tibi promisi . Deduc mecum rationem . Certe, vel computando que reddidi, potes me czedere redditurum ea que debeo: peroche al-cuna delle cole promesse rimane a farsi, ma ella è riserbata alla fine, del mondo. Adhuc ergo quadam promifit, er non dedit : sed creditur illi ex ijs, que dedit . Vna di queste è la risur-rettione de'morti. Tutte l'altre promesse, predette, e fedelmente adempiute, fan ficurtà per questa. Et du-bitant homines credere ille de Refurre-Stione mortuorum ? Numquid propter pauca residua infidelis est factus ? Absit. Fidelis Dominus in Omnibus verbis Hor vadano i perfecutori suis. di

#### De' Corpi.

Ē

280

di Christo a confumar nel fuoco les carni, e l'osla de'Martiri, e spargerne al vento le ceneri, e gittarle a poco a poco nelle correnti de fiumi, che le portino a distiparsi nel mare. Mi risouuien per esti quel che S. Agostino rimprouerò a'perfidiffimi Principi de'Sacerdoti Ebrei, che inuidiofi del. gran nome, che daua a Christo il veder Lazzero da lui tanto solennemente rifuscitato, [a] Cogitanerunt, vi & Lazarum interficerent . Oh mentecatti, oh ciechi: rispondetemi, dice il Santo, Dominus Christus, qui suscitare potuit mortuum , non poffet occifume. Quando Lazaro inferebatis necemas" numquid auferebatis Domino potesta-sem ? E così va del diffipare, che i persecutori faceuan le ceneri de' Martiri abbruciari. Toglicuano ancor a Dio l'onnipotenza per riunirle a riformarne, quandunque egli voglia, i corpi ? [b] Ergo (per conchiuder questo argomento col Venerabil Beda) N Er-

a Ioan.12. Tract. 50. in Io. b In Lucam.lib.4,c.52.

#### 290 La Resutrettione

Ergo superuacua furunt insania, qui mortua Martyrum corpora, feris, auibusque discerpenda proijciunt, vel in\_ auras extenuari, vel in vndas solui, vel per slammas in cinerem faciunt redigi: cum nequaquam omnipotentia Dei, quin carcsuscitando viuisicet, obsistere possint.

E con questo medesimo laccio, da cui non potè mai fuilupparfi la. gola, rimale alla fine ftrozzata ancor quella superba parlatrice, che sempre fu contro alla Religione christiana, la Filosofia de'Gentili. Quagli sforzi d'ingegno, quali machine di speculationi non adoperò ella, per far credere al mondo, la Refurrettione de'morti douersi contar fra le cose, che trafcendono il possibile ad operarsi ? perciò cser vanità l'infegnarla, e stoltezza il crederla. Paolo Apostolo ne parlò in Atene a quel si famoio teatro dell' Areopago: ma non profegui piu oltre, che al semplice hauer proposto il tema: peroche la Resurrettione de' morti parue loro la così euiden-

### - De? Corpi. 291

dente folia, che non ne volleto vdir fato di ragioni, che la perfuadefiero, nè d'antorità, che la comprouassero. Perciò, sottegli le parole in bocca, il licentiarono con vn bugiardo (a) Audiemus se de boc iterum, al che mai pon fi venne, peroche nell'accomia-' tarlo non hebber animo di richiamar-10 . Sic Paulus exiuit de medio eorum; e quel fior della fapienza d'Atene, 🗢 con efto gli Epicurei, e gli Stoici, due Sette di Filosofi fra se nemiches, ma contra lui concordi, il feguitarono con vn vergognolo Irridebant ; motteggiandolo, come raccontator di fole, e Nouorum Demoniorum annuntiator; quia lesum, & kesurrectionem anmuntiabat ris., Chi legge appresso gli antichi. Filolofi le ragioni, che armarong ad impugnarla, fi accorge effer delirj, fatti, per così dire, con sapienza . I miseri, da quello, che sauiamente dimostrano impossibile alla natura, foltamente fi vagliono a negare il possibile all'autore della natura.

N 2

4 Ad. 17.

Digitized by Google

#### 292 La Refurrettione

ta. Così [a] Contra veritatem claud fis oculis quodammodo latrant, come. ben disse Lattantio : e si rendono necessaria l'ostinatione, e la temerità al negare, contro alla testimonianza de gli occhi di tutto il mondo, poterfa fermare, à dare in dietro il Sole; liquefarsi, senza distruggersi, una pietra, c gittar da sè riui d'acque baileuoli alla sete di dodici popoli in vn. delerto; passegiar viuo, e fresco, e soaucmente cantando in mezzo a. quarantanoue cubiti della fiamma. d'vna fornace; caminar ful mare ondeggiante, a piedi asciutti; trasporsare vna montagna da luogo a luogo; e gl'innumerabili altri miracoli, nel cui lauoro la natura non concorre, come natura che opera da natura, ma\_ come ferua che vbbidifee a'cenni del fuo Signore.

Ma stiamo (dice l'antichissimo Atenagora Ateniele, Filosofo, e Christiano, che millecinquecento trenta, e piu anni sta, viuenti gl'Imperadori Mar-

a Lib.7.de din. pram. cap.1.

De'Corpi.

Marco Aurelio Antonino, e Lució Aurelio Commodo, appresso i quali comprouò, e sostenne la verità, e l'innocenza della Religione Christiana., e scrisse altamente in difesa della Refurrettione de' morti : ) Stjamo dentro a' termini della natura : da lei maestra impariamo il ben discorrer di Dio, ch'ella stessa c'insegna. Dizemi, oh nostri Filosofi, se mai consideraste il trar, che continuamente si sà dalla pochiffima, e tutta fomiglianet materia d'vn seme, oh quanta moltitudine, quanta differenza, quanta. etiandio contrarietà di parti, nella. fustanza, nella figura, nel temperamen-to, nella fituatione, nel modo dell'effere, e dell'operare? offa, e midolle, cartilagini, e membrane, arteric, e vene, muscoli, e fibre, tendini!, e nerui, tonache, e pelli, spiriti, e vmori : e quel così bene inteso magistero delle viscere superiori, e mezzane; e de gli Arumenti vificiali delle operationi de' fensi, e delle puramente vitali, quante ne abbisognano ad vn huomo? E quefto N 3

#### 294 La Resurrettione

sto è nulla rispetto alla mirabiles economia, collocatione, disponimento, ministero, e lauori d'vna tanta, moltitudine, e varietà d'ordigni, e di parti, così artificiolamente allogato ciascuna, che niuna ne starebbe altro che male douunque ella fosse, fuor solamente dou'e : c tanto vnite per iscambieuole amore le cosi disunites per proprietà di natura, che il beness e'l male di qualunque sia d'effe, torna in bene d in mal commune a tuttes : così v'è, come nell'armonia delle vo+ ci, vna discordia tanto concorde, che non potrebbe effer maggiore ; fe,ciafcuna fosse in tutte, e tutte in chascur na. Ditemi hora oh Filosofi; parui egii opera di maggior. potenza, o magifterio di maggior arte, il rifar quello, ch'era vn huomo, e fi rift nella. Refurrettione, ò farlo quello, che non era, nella concettione? e voi concedete questo all'ordinario della Natura, e v'ardite di negar quello al potere straordinario di Dio: mentre pur l'vna altrettanto, che l'altra, è fattura - delDe'Corpi. 295

della fua mano ? [a] Cuius enim est potestatis a sua conditione informems materiam transformare, nullaque figura indutam', multis, & diuersis vultibus exornare, & partes elementorum in... vnum cogere, & semen, quod vnum est, O simplex, in multa dividere, O quod. inarticulatum est, articulis distinguere; & vitam dare rei inanimata: eiusdem quoque potestatis est, & quod dissipatum est counire, & quod iacet surrigere, & quod mortuum, denuo viuificare, O quod corruptibile mutare in incorruptibilitatem : Eiusdem Authoris fuerit 5 & eiusdem potestatis, & sapientie, id quod discerptum est a multitudine omnigenarnm bestiarum = ab ipfis separarc, rur fusque adjungere suis membris, & partibus, Oc.

Di men fi valse l'Apostolo, quando diede quel meritato Insipiens infacciaa chi, non per sapere, ma per non credere, l'addimandò, [b] Quomodo resurgunt mortui ? qualine cor-N 4 po-

a Athenag.de Refurrett.mort. b 1.Cor.15.

#### 296 La Resurrettione

pore venient ? Egli adoperò il frumento, a far seco, quel che poi disse il Veseouo S. Pier Chrisologo ; [a] V? te bomo triticum, non tam doceat manducare, quam sepere : e l'adoperò ad imitatione della Sapienza incarnata... che non isdegnò abbassaria ad insegnare per via di parabole, e d'imagini prese dalla natura, [b] Manum poreigens sidei, saciliùs adiunanda per imagines, & parabolas, sicut sermonum, ita, rerum : come ne scrisse Tertulliano.

Infipiens, dunque (dice l'Aposto [0) [c] Quod tu feminas nen vinificatur, nifi priùs moriatur. Staffi vn.s granel di frumento sotterrato, e chiuso dentro la sepoltura d'vn solco, es non ne rigermoglia, se non vi marcisce, e non ne risorge, se non vi muore. Nè questo è vn tal morire, che il faccia risuscitare altro da quello, ch'era inanzi: sol se muta in meglio sa conditione, e'l modo: peroche

a Serm. 118, b vi fup. c Des anima. De Corpi.

197

che, doue prima era vn granel solita-rio, disparuto, e spregeuole, diuienes vna spiga viua, c in piedi, leuata alto da terra, con gambo, e foglie di bel lauoro, e in capo granita d'oro. (a) Sic, & Refurrectio mortuorum . Seminatur (corpus) in corruptione, furget in incorruptione. [b] Hic autem (fog-giunge la vergine S.Macrina, forella, e maestra di S. Gregorio Nisseno) mibi videtur os obstruere ijs, qui ignorant conuenientem mensuram resurresionis, & ex suis viribus divinam metiun. sur potentiam, & existimant id, quod Deus potest, tale effe, quale capit bumana comprebensio : id autem, quod est supra nostras vires, Dei queque superare potentiam. E siegue con altezza d'in-gegno, e proprietà di ragioni, filosofando in pruoua, del non estere altro il grano nato, che la spiga, in cui è rinato: ma il grano, mentre è sol grano, effere In ignominia : farro spiga, vederfi In gloria : come pur nes NS par--. a Ibid, b Dialog.de intmortalit.

anima .

Digitized by Google

### 298. La Resurrestione

parla l'Apostolo, riscontrando in... esto i due stati del corpo morto, e poscia risuscitato.

Hor alle pruoue della Refurrettione de'morti malamente impugnata, vo'far qui, per finimento, vna. breuissima giunta, de'buoni effetti d' esta fedelmente creduta, fin da quando non v'eran persecutori, ne Martiri, i cui cuori infocasse con que' generosi spiriti, e inuigoriste con la gagliardia di quell'eroica fortezza, che accennammo poc'anzi. Giobbe, quel grande esemplare de' patienti, Tertulliano, in pochi tratti di quella penna maestra, cel rappresenta, gitta-to sopra vn puzzolente mucchio di strame, piu cadauero, che huom viuo; peroche col corpo, parte liquefatto in marcia, parte roficchiato da vermi-ni, ma coll'anima non mai piu, che-allora, coraggiofa, intera, beata; [4] Cum immundam vlceris sui redundantiam magna equanimitate distringeret, & erumpentes bestiolas, inde in cosdem fpe-

a De patientia.

. .

De'Corpi . 299

specus, & pastus foraminosa carnis lu-dendo reuocaret. E d'onde in lui vna tal vena d'allegrezza nell'anima in tante pene del corpo ? tanta generosità nello spirito in tante miseries della carne ? Non altronde (dice) che dal souente ricordare a sè stesso , che quelle sue membra, che gli marciuano indolfo, quella carne, che viua viuà gli era doppiamente rofa in doffo, e da vermini, e dalle piaghe, oh quanto altra sarà al riuestirsene, che farà nel-Pvltimo giorno : splendida, incorrottibile, immortale, agile, gloriofa, in. eterno beara. Niuno parlò piu di lui chiaro, ed espresso della Refurrettio-ne de corpi : niuno la fondò piu saldamente di lui, 'che dalla Refurrettione del Redentore didusse per necessario confeguente la nostra, riconoscendo lui nostro capo, e noi sue membra-[a] Scio quod Redemptor meus viuit's (dice egli) & in Nouissimo die de terra furretturus sum ; Orursum circumdabor pelle mea, & in carne mea videbo N 6 Deum

a Cap.19.

## 300 La Resurtettione

Deum meum. Questo fu il balsimo, col quale ognidi per sette anni, medicò le lue piaghe, e con esso le si rendette nonche insensibili al patimento, ma carissime al godimento : [a] Plus sibi de ipsis Vermibus, atque putredine, quàm olim de regni gloria. Co mulsitudine circumstantium se populorum complacens. Nam corum finis putredo : putredinis buius exitus RE-SVRRECTIO : così ben ne scrisse. Qrigene.

Origene Vanno hora tutto del pari nell'e-Atrinfeco dell'apparenza, che fi ferma ne gli occhi, le offa de'corpi, che rifusciteran gloriosi, e a vita immortale, e quelle de'reprobi. [b] Quos immortalitas fecunda mortis oscides: come ne parla S. Prospero. Ma qui su la terra non se ne puo altrimenti. E si come sarebbe frenessa da mentecatto il voler quando è piu sitta, e piu neuosa la stagione del verno, che degli alberi d'un pomiero si distinguano al

a Orig-lib.2.in Iob. 6 De vitas sontempl.l.3,6,12e De'Corpi.

al nulla piu, che vederli, i fecchi, morti, e perciò deftinati alla fcure, al fuoco, da'viui, che quafi ancor essi Refurgent in gloria, e rinuerdiranno a fuo tempo, e in bella chioma di frondi, e in odorofa ghirlanda di fiori, non resteran fino ad essere altrettanto carichi de' lor frutti, [a] Itacorpus in feculo, vt arbores in byberno; occultant virorem ariditate mentita. Quid festinas, vt cruda adbuc byeme, reuiuiscat, & redeat? Expe-Etandum nobis etiam corporis Ver. Così ancor dopo Minutio ne parlò S. Ambrogio.

Ma de'viui ancora, cari a Dio, e deftinati al cielo, tuttoche al prefente non fi vegga la differenza fra effi, e gli empi morti alla fua gratia, fi valfe della medefima comparatione de gli arbori il Beatiffimo S.Agostino, commentando quel che l'Apostolo scrisse alla nouella, e santa Christianità di Colosso, [b] Mortui estis, & vita... vestra est abscondita cum Christo in... Dec.

& Minut. Felix in Offa. b Coloff. 3.

### 302 La Resurrettione

Deo. Mortui estis (dice il S. Dottore) [4] Mortui estis, ait Apostolus. Quomodo videntur arbores per byemem. quasi aride, quasi mortuc! Ergo, que spes, si mortui sumus? Intus est radix. Vbi radix nostra, ibi & vita nostra.; ibi emim charitas nostra. Quando arescit, qui sic habet radicem? Quando autemerit ver nostrum? quando astas nostra? Quando nos circumuestit dignitas foliorum, & vbertas fruttuum. locupletat? Quando hoc erit? Audi quod sequitur: Cam Christus apparuerit vita vestra, tunc & vos cum ipso apparebitis in gloria.



#### a In pfal.36. Conc.1.

T.s

La Scienza della falute.

• • • •

803

I L fuggetto, e'I titolo di quefto ragionamento, che mille volte ho fatto, ma fol co'miei penfieri in filen<sub>r</sub> tio, ed hora il detto alla penna per qualunque altro non isdegnasse di leggerlo (cosa bricue a misurarla, ma non lieue a pesarla, cioè a pensarla) l'ho preso dal Sacerdote S. Zaccheria, là doue profetando del Battista suo figlinolo, natogli otto di prima, ne, diste, ch'egli era venuto al mondo Anticorriero del Messia, [a]. Ad daudam SCI ENTIAM SALVTIS plebi eius.

Solo vna differenza v'haurà, ed è, che questa Scienza della Salute, ch'io verrò qui esponendo, non è mia intentione, ch'ella sia, come su del Battista, [b] Vox clamantis in deserto: peroche io non la mando a farsi vdire nelle Solitudini delle Certose, ne gli eremi de'Camaldoli, nelle alpi delle. Al-

a Luc. 1. b Matth. 3.

## 3.04 La Scienza

Aluernie ; nelle foreste, nelle seluce, ne'monti, de'Senarj, delle Valli ombrose, delle Maielle; abirate da huomini a'quali ben fi confà quel ches già fu scritto de' Monaci della santas I(612 di Lerino, che [a] Dum beatam quarunt vitam, beatam agunt; camques dum adhuc ambiunt, iam confequentur. L'innocenza del viuere, la fantità del conuerfare, l'affiduità del contemplare : le lunghe veglie notturne, e in\_ este il canto delle diuine lodi, le dolci lagrime, in altri della contemplatione. in altri della compuntione ; les volontarie penitenze, i continui digiuni, il silentio, la pouertà, tutto Il choro delle religiofe virtù ; e la menre sempre al cielo, e'l cuore a Dio; ci rappresentano, come trasportates nella nostra Italia quelle antiche Tebaidi, quelle Nitrie, quelle pendici del Sina, quelle riue del consagrato Giordane, popolate in que primi Secoli d'oro d'innumerzbili spelonchette, capanne, nicchie, tuguri, celle, e gtan-

### della Salute.

305

grandifimi Monillerj, e in effi [a] Aftra carne conuestita, come il Teologo Nazianzeno chiamò que' fanti monaci del suo tempo. Questi, che, come scrisse d'altri lor somiglianti il Pontefice S. Gregorio, [b] Fontem.s sapienzia intus babent, quanto ne hauea il paradiso terrestre, Lingus mes pluuiam, anzi a dir piu vero, Mes siccitatis guttas paruulas suscipere non debent.

A chi dunque indirizzo questa appresso il mondo romita; e pellegrina Scientiam falutis ? Doue l'inuio con desiderio, e non senza speranza; ch' ella sia per essere non solamente; accolta, ma volentieri ascoltata ?

I fanali, che, dopo tramontato il Sole, fi accendono in capo alle torri ful mare, non fan bifogno a chi ha dato fondo in porto, e vi tien la naue raccomandata a' fuoi canapi, ò fermata fu l'ancore. Si attendono per iscorta, per iscampo, per faluamento di quegli, che fotto vn ciel

a Carmad Hellen. b Lib.6. ep. 27. Narsi.

## 306 La Scienza

nuuoloso, e in mezzo a vna notte cupa, e buia, tempestano in alto ma-re; e per le folte tenebre in che vanno alla cieca, non veggono, ancorche gli habbiano sotto a gli occhi, gli scogli, doue il furioso vento li gitta a rompere : nè fi accorgono, tuttoche vi fian dentro, delle infidiose correnti, nelle quali il fiotto della marea gl'impegna, e li porta a dare a trauerfo. Adunque gli fplendori di que-fta gran Iumiera della Scienza della falute, non son necessarj per iscorta della nauigatione, nè per iscampo da\* pericoli di nauigare, alle folitudini, a'romitaggi, a gli eremi, che sono i porti dell'anime già vscite fuori del pelago, e delle trauersie del mondo, e ricouerate nel sempre tranquillo, es fedel feno delle braccia di Dio .

Ergeteui hora tutto in piè fu la punta d'un eminente fcoglio; e volgendoui attorno attorno coll'occhio, ricercate per ogni fuo verfo questo infedele, e fortunofo mare del fecolo. Oh quante naui, e in este, quante adunan-

#### della Salute.

307

nanze di passaggeri , bisognosi per loro scampo; e saluezza di prender a gouernarsi, e nauigare con altro piloto, e aitro polo, aitra bufiola, e altra carta, altri venti, altre vele, altro viaggio ! e quel che a molti parrà incredibile, ed è piu vero, peggior fortuna correre in effo chi ar ello cor-. re piu fortunato. Va Je non la vita tal mifero, doue fi vada; peroche va dou'e per trouare tutto in opposto di quel, che desidera, e cerca. [a] Fac enim bominem optime gubernare nanem . & perdidiffe qud tendit ; Quid valet quia artemonen optime Zente, optime mouet : dat protom fluttibus ; cat net ne latera infringantur's tantis eft viribus, ve detorqueat naucom quò vez lit : & dicasur ei, V fqueque is ? & dia eat, Nefcion aut non dicut Nefcion fed dicat, Ad illum portum cos nec ducas in portum, sed in saxa festinet ... Nonne ife quanto fibi videtur in naui gubers nanda agilior, & efficacior, tanto pe. riculosius eam sic gubernat, ot ad nau? este fra-in

A.In pfal.31.

## 308 La Scienza

fragium properando perducat? Talis est, qui optime currit prater viam. Hor, che prò di questo Optime currit ; se il porto, doue aspira è in Oriente, ed egli tien volta la proda, ed Optime currie all'Occidente ? Puo correre piu Extra viam, mentre Non in portum, fed in faxa festinat? Così parlaua al popolo suo vdirore il Beatissimo S.A. gostino. E già alquanto prima di lui il Boccadoro nella prima di quelle quattro pretiose Omelie, ches ne habbiamo, intitolate De dinite , O, Lazare, ragionando di quel ricco era-pulone, a'cui piedi giaceua il pouero vicerolo, e famelico Lazzero (e fonque'due, che riscontrati insieme a parte a parte, allora viui fopra terra, e pofcia morti fotterra, fecero que! due gran contrapolti di felicità, e di miserie, che con tanta vtilità del mondo fi veggon dipinti per mano dell'Euangelista S. Luca :) il Chrisostomo, dico, non tronò, come esprimere piu somigliante al vero quello sciaurato riccone, che rauuisandolo in vna di quel-

#### della Salute. 309

quelle maggior naui d'alto bordo, che fembrano castella mobili, e torreggianti sopra'li dosso del mare. Diniti (dice) erat nanis plena mercium, ao se-cundo nanigabat vento. Voi venitela. arredando, come piu vè in placere, si ch'ella habbia la piu superba apparenza, che dar fi possa ad vn galeon. reale. Carico, e fopracarico di ricchezze, e di delitie, quanto glie nes puo capire in corpo : peroch'ella in. fatti n'era piena,e colma!. Per donunque va, fate, che la buona fortuna les precorra inanzi, spianando le onde, e abbonacciando il mare : ne altro, che vna piaceuole aura a fior d'acqua dolcemente glie l'increspi. L'allegrezza le mantenga sopra l'aria ridente, c'i ciel di e notte sereno. Tutte, e les grandi, e le minori vele de' suoi infatiabili desiderj, sien sempre gonsie, e sempre piene, e tese; si-che di quanto appetifce, nulla gli manchi. Final-mente la felicità gli fieda essa stessa al timone, e'l maneggi, e'l torca; faccia, che tutte sieno Arabie felici, e Ilo-

Isole fortunate quelle, che incontra, e v'afferra . Puo fingersi vn Optime currit piu della vita di questo ricco ? Intanto egli sicde alto in poppa, addobbato [a] Purpura, & biffo, & epulatur quotidie splendide. Et bic mibi considera ( soggiugne il medesimo Boccadoro) mensas argento circumte-Has, leftos; tupetia, or namenta; unquenta, aromata, vini meri copiam; edulio-THM Varietates, ciborum delities, coquos, adulatores, stipatores, familos, ac reliquam vniuerfam pompam, strepisumque. Con questo accompagnamento, trionfante,e beato, Optime currit: senon in quanto; voltate l'occhio, e cercatel di nuono : done è ezli? doue quella faa gran caracca, quel suo gran corredo, quella felicità, che il menaua ? Turto è sparito per modo, che [b] Non est invensus locus eius. Ne quid mireris ( torna a dire il Chrisoftomo) [c] Secundo nauigabat vento, sed ad naufragium festinabat. Se

a Luc, 16. Hom, 2. de ead. b PJ. 36. c Hom, 1.

Se l'ha inghiottita intera il mare. E che mare! [a] Mortuus est diues, & sepultus est in inferno. E del meschin Lazzero, Qui iacebat ad ianuam eius, che si è egli fatto? Fastum est ve moreretur, & portaretur ab Angelis in sinum Abraha.

Con cio eccoui stabilito dalla viua voce del Verbo incarnato, e per vfar la forma di Tertulliano, [b] Ipfius Solis radio scriptum; ita claret ; il principio fondamentale, sopra la cui infallibile verità tutto il magistero della sapienza, e della vita christiana si appoggia, e sustenta : nè v'è in tutti gli Euangelj di Christo linea, che non. tiri a vn tal punto ; cioè, Che oltre a questo nostro paese, in che hora siamo, vn altro ve ne ha pur nostro : e. quello, che il vocabolario della natura chiama morire, non è altro, che dare vn vltimo, e irrenocabil passo, per cui, senza piu, ci trouiamo di là, confegnati dal tempo all'eternità; e das questa all'immutabile, mifera, ò beata for-

a Luc. Ibid. b De refurrett. carnis.

sorte, che a tutto rigor di meriti ci è Oh sij tu benedetta, douuta. Scientia salutis (diceua il Teologo S. Gregorio Nazianzeno) e benedetto fia lo fludio, e le veglie, che di e notte ho spele per tanti anni nella tua. scuola: ben largamente me ne hai eu ripagato, etiandio se da te non hauessi appreso altro, che quest'vnica. lettione, dell'Efferui due mondi; oh quanto fra se diuersi nella duration. della vita, mancheuole in quetto, immortale nell'altro; e ne'beni, e ne'mali di colà, gli vni e gli altri nella qualità, nel numero, e nel peso, quanto. non puo pensiero di mente vmana, per quantunque distendersi, arrivare a prenderne le misure : e per giunta. senza ansietà ne timore di douer giamai perder quegli, nè speranza d es-pertatione di liberarsi da questi. [a] Hac igitur Sapientia mibi mundos diflinguit, Et ab altero abstractum alteri adiungit .

Noi qui fu la terra,a formar l'Idea d'va

a Orat.1.de pace.

<sup>312</sup> La Scienza

d'yn Beato di terra, v'adoperiamo nou biltà di sangue, moltitudine di ricchezze, sanità, e bellezza di corpo; fucceffione aunenente, c numerofa, onori,e dignità, titoli, e fignorie, gran fenno, gran nome, e dopo morte gran" fama : in vna parola, tutto il fior del meglio, che v'habbia: ma fior veramente ancor per cio, che [a] Hodie est, & cras in clibanum mittitur : 🗢 pur, cio nulla oftante, (b) Beatum. dixerunt cui bac sunt : ma in verità beato nella maniera, che Saluiano giudicò, effersi da gli Africani Idolatri dato per nome proprio il fopranome di Celeste a vu lor Dio : [c] Cui ideo, ycor, veteres Paganitam speciofa appellationis titulum dederunt, ot quia in\_ co non erat Numen, vel Nomen effet : Et quia non habebat aliquam ex poteflate Virtutem, haberet faltem ex vocabulo Dignitatem.

Io volentieri mi rendo a credere, che a quel gran ricco (di cui contaua

> A Luc. 12. b Pfal. 143. c Des proud. lib.8.

poc'anzi l'Euangelio di S. Luca, contraponendolo al pouerissimo Lazzero) morto che fu, si ergesse a grande spe-sa da que cinque fratelli che hauea, vn sontuosissimo Mausoleo, in cui diporne il corpo, già tutto dentro empiuto, smaltato, e intrilo di balsimo, e di cento altri odorofi aromati, 💽 inuolto in panni d'oro, ò in quegli fteffi di porpora, e di sottilissimo lino, che viuendo vestiua: e vn tal sepolcro fi conuien dire ; che fosse , qual è consueto de' grandi ; vna machina. trionfale, tutta marmi pretiosi, 🕳 messi a piu pretioso lauoro: statue variamente atteggiate di malinconia., e di dolore : e fra esse nella faccia della gran tomba, vna maeltofa ilcrittione, che contasse alla posterità de'secoli anuenire, i titoli delle virtù, c i gran meriti di quel si grand'huomo : e che, morto lui, rimafe orbo il mondo, fpentone il Sole, e che fo io ? Siegua. chi vuole a dirne quel piu, che a me non risonniene : ma virimanga luogo da poterui capire la troppo piu yc-

vera iscrittione, che di sua man vi scolpisce S.Agostino ; ed è , [a] Spiritus sorquetur apud inferos; quid illi prodest, quod corpus iacet cinnamis, & arematibus conditum, inuolutum pannis linteis ? Tanquam si dominus domus mittatur in exilium, O tu ornes parietes domus ipfius . Ipfe in exilio eget, or fame deficit ; vix ibi vnam cellam inuenit vbi somnum capiat, & tu dicis, Felix eft, nam ornata eft domus illius ? Quis te non aut socari, aut infanires arbitretur ? Ma egli fa l'vno, e l'altro; ed è il peggio, che possa: peroche se vn deliro farnerica, e folleggia, 🧉 gli fuarioni, che dice, li propone come cola fludiata, e tutta da vero, e da fenno, reissimo è il giudicio, che ne habbiamo da Ippocrate : (b) Desipientia, que cum studio fiunt, periculosiores. È pur troppo si compruoua. da'farti, tal ellere l'ordinaria stoltezza 🖌 ò frenesia, eriandio de'Christiani ; ma di quegli, che il medefimo S. Agoftino diffe hauere [c] Oculos Paganorum, che a In pf.48.b Apbor. set. 6.53.c In pf.56

che non veggono punto nulla di là da quelto mondo fenfibile. Qui finifcono le lor marauiglie, i lor defiderj, i loro amori, la loro felicità. Chi ha mandre di buoi polputi, e graffi (torna a dire il Salmilta) e greggi di pecore feconde sì, che ad ogni portato figlian gemelli; e pafcoli vbertofi, egran poderi, e così d'ogni altra profperita terrena; quefto fenza piu, Beatum dixerunr. Così ne parlano, perche così ne fentono.

E-non è egli d'ogni tempo ; e d' ogni inogo quel, di che il fantifimo Patriarca Criloftomo, veggendolo, non potea darfi pace ? [4] Huomini, dice egli, e non mica tutti volgo, plebe, fermi in piè, come ftatue d'huomini affiderati, ò tocchi dal folgore, con gli occhi fparati, e fiffi, e la bocca aperta (così appunto gli efprime) immobili e infenfati, quafi per incantefimo di flupore, intorno a che ? al comparire d'vn gran perfonaggio, che fa moftra folennemente, e paffa : la

### s In Pfal.145.v. Nolite.

la forza, che ha per rapire a sè l'animo, e la marauiglia di quegli, che Fixis oculis, & bianti ore il mirano, e'l chiamano ne'lor cuori beato, fono la maestà del portamento, la ricchezza dell'abito, la preminenza della dignità, il numerofo feguito del correggio, e della gloria, che l'accompagna. Ma fe da me (dice il medefimo Boc-cadoro) prenderete il collirio, che vi porgo, con esso vi do pegno la miafede, ch'egli è possente a sanarui gli occhi dal prestigio, che ve ne fassifica la veduta. Vdite. [a] Quemadmodum actores in scena, Regum, & Ducum personas assumentes ingrediuntur, cum ipfi nibil borum fint ; fie fand, O. in prasenti vita, paupertas, ac divitia nibil aliud funt, quam persona. Sicut igitur in theatro fedens, fi quem videris personam Regis gestantem, non iudicas eum beatum, nec ipse optas esse talis; fic fand, & bic, videlicet in mundo velut in theatro fedens, vbi videris multos diuites, ne putes veré diuites effe O 3 fed

a Con.2.de Lazaro.

fed dinitum personas gestantes. Quemadmodum enim actores, vbi habitim. fabula deposuerint, qui priùs Reges, ac Duces esse videbantar, apparent quod funt; ita sand, & nunc, postquam mors aduenerit, theatrumque dimissum suerit, ex solis operibus iudicati, deelarant qui verd sint dinites, & qui verd panperes.

Così egli, e affai piu a lungo di quel, ch'io l'ho fatto vdire : e tutto fu da lui detto con riguardo a quel medefimo ricco, a cui Christo non. volle fare altro nome, che di Homo quidam diues, il qual huomo, morto che fu, Sepultus est in inferno; e a quel Lazzero mendico, che toltogli da'piedi, doue si giacea indarno all'aspettarne la misera carità d'vn briciol di pane, Faltum eft, vt ab Angelis portaretur in finum Abraba. Hor come, morto che fu in Babilonia Aleflandro il Magno, que' fuoi Generali fi. adunauano a far loro confulte di guerra [a] Posito in medio,corpore Alexandri,

e Iuflin.!.13.

dri, non solamente Vt maiestas eius (come ne fcriste l'Istorico) testis decretorum effet; ma perche lor pareua, che il mirarlo fotte vn'vdirlo, e'l configliar che facenano, vn effer da lui vditi: quanto piu giouerebbe a ben configliare, e a prender buon partito fopra sè stesso, e nel maggior di tutti gl'interessi, ch'è la faluatione dell'anima propria, il recarsi dauanti a gli occhi questi due tanto dissimili perfonaggi dell' Euangelio ; e mirarli ben bene; e yenirli confiderando a parte a parte, quali erano in questa.» vita, e quali morendo fi trouaron nell'altra, con quell'immutabile scambio, che nel tempo di qua, l'vno fu beato, e Recepit bona in vita sua, l'altro, Similiter mala, e fu milero : Ma cola temporale non durò gran fatto : doue di là, il già milero, fu, ed è tuttauia, e farà eternamente beato ; e all'incontro, il già beato, fi trouò milero, per sì gran modo, che nè pur quell'vna gocciola d'acqua, che di mezzo alles

0 4 fiam-

4 Serm.125.

fiamme, in che penaua, domandò che dalla punta d'vn dito di Lazzero gli fosse stillata in su la lingua, mai per tutti i secoli auuenire non l'otterrà. Miser dunque (disse il Vescouo di Rauenna S. Pier Chrisologo) [a] Miser quem temporalitas babuit diuitemes, mendicum sempiternitas possibiles.

E con cio eccoui affai pronatamente mostrata l'vtilità, che si trae da quel distinguere, che faceua il Nazianzeno i due mondi, che vi sono, tanto differenti fra sè: come altresi quella del trarre, che configliaua il Chrisofomo, la maschera d'in ful volto a'beati di questa terra, che di qui a non. molto sprofondati sotterra, e Sepulti in inferno, mai non cefferan di gridare Crucior in bac flamma. Pia-cemi hora d'aggiugnerui per piu chiarezza vn lume di quella medefinia gran mente del Boccadoro, forse tanto migliore quanto piu euidente etiandio al giudicio della natura, e alla pruoua de'fenfi : e volentier me, ne vaglio, perche m'apre la via all'en-Erar

trar pin dentro alla materia dell'anima, di cui feguiremo a discorrere piu strettamente, Ad dandam scientiam salutis, ch'è la propria di sei.

Io dicena poc'anzi con lui, che il viuer nostro era altrettanto, che nauigare : e come fon differenti les specie, e i ministerj de'legni, che solcano il mare, altresi le professioni, e gli stati, che dinifano le vite. Nonmi distendo a farne il lungo riscontro, che si potrebbe, e moitrarne les fomiglianze : qui a me balta' il dinte; che dalle naui realide gran perfonaggi, che vanno a vela; e s'ingolfano per attraverso dou'è piu alto Foceano, fin giu alle barchette de gli huomini di mestiere. che battendo il remo fi auanzano terra terra con le fatiche. delle lor braccia, e co' fudori delle for fronti; tutti in cio fiam pari, che per qualunque si truoui placido ò fortunolo il pelago che folchiatno, ham nauiganti, fiam paflaggeri, fiamo in viaggio, qual piu, e qual meno lungo, secondo il durar della vita-s fina 0 5

fino a prender terra, anzi a dir piur vero, fino a rifoluerci in terra: il che fatto, gia piu non si disferentia il ricco dal pezzente, il padrone dal feruo, lo l'elenciaro dall'idiota, il gentile dal montanaio, i auuenente dallo sfigurato, il monarca dal zappatore. Po sium negarlo a'nostri medesimi o:chi, che al hora ad hora il veggono ? o contradirlo al tocco delle nostres mani, che traendo di sotterra vn tefchio vinano, potranno elle per miracolo di natara, bilanciandolel fu la. palma, discernere, e indouinare dalla leggerezza ò dal pelo, s'egli fu capo d'huomo, come sogliam dire, di gran ceruello, ò d'vno scemo, e mentecatto? Che machine di penfieri vi fi aggiraffer per entro? che fortana di vita hauesse, e che sorta di morte? Rimase egli argomento di panegirici alla fama, fuggetto memorabile all'iftoria ? ò fu del namero di quegl'innumerabili, non fapuri dal mondo che mai fotlero al mondo, nè piu noti da che morirono, di quel che fossero prima

ma di nascere? che aspetto hebbe? che faccia? da patirne gli occhi veggendola, per la deformità; ò da rapirli a sè, attoniti, e perduti in lei, la bellezza? E così del rimanente.

Oh dunque viuer nostro, veramente viaggio di nauiganti, che dietro a sè non lascia solco nè orma, da rinnenit con effa nè la conditione del legno, nè qual corso di via tenesse. Come al deftarsi che fa chi dormina, dilpaiono fenza piu tutte le apparenze de fogni, che gli vaneggiauano in capo; così, al morir di chi viue, muoiono, e si sotterran seco le memorie della vita, paflatagli come vn. logno. [4] Proficifcamur ad sepulchra. Oftende mibi patrem, oftende vxorem tuam. Vbi est, qui purpura induebatur, qui vehiculo ferebatur, qui exercitus ductitabat, qui corona militum cingebatur, qui lictoribus muniebatur, qui alios cadebat, alios in carcerem detrudebat, qui quos volebat interimebat, 🖝 Liberabat fimiliter quos volebat ? Nibil 06 vi-

a Chryf. Hom. 77. in Matth,

324 La Scienza

video nisi putredinem,ossa, & vermes r & arancas. Omnia illa puluis,omnia fabula, omnia somnium, vmbra, narratio nuda, & imago. Imò verò, nec imago: imaginis quippe essignem videmus, bic autem nullam essignem perspicere, possumus. Atque vinam bic omnia mala terminarentur. Nunc verò honores quidem, & voluptas, & maiestas omnis ad vmbram, & ad verba rebus nuda exitum babent.

Fatto dunque che habbiamo delle nostre carni imputridite pasto a'vermini, e scolato il sangue delle, nostre vene in vn lago di fracidume, rimane egli di noi al mondo altro piu di quelle osta spolpate, che si verranno elle altresi sfarinando, rose a grano a grano, e inghiottite da quella, che, Tertulliano chiamò [a] Ipsorum temporum propriam gulam ? Sian del tutto consunti, nè rimane di noi cosa, che soprananzi vina? Se questo è, che non sia nostro, e a noi miseri non si attenga altro, che il presente ; e

cio

#### a De resurress.carm.c.q.

cio perche non foprastiamo coll'ani-ma incorrottibile alla corrottioue del corpo ; io fto per dire, gittianci fu la terra ancor con le mani, e caminiamo a quattro piedi in greggia con les pecore, e in campagna del pari cons esto gli altri quadrupedi : conciosiache quanto all'effer noi, come effi, non. vhabbia altro diuario, seuon l'ester noi di peggior conditione, che effi: non mai punto anfiofi, e folleciti per prouidenza che osseruino, nè per cura, ò pensier che si prendano dell'aunenire; ma solo intesi al bisogneuole per viuere, e fodisfar di per di al naturale appetito, secondo il lor proprio talento : ond'è il menar che fanno la vita dall'vn sonno all'altro ; e destandosi a par col giorno, quasi rinascono ogni mattina, e vinon quel di, come hauessero a morir la sera; in quanto non si rammentano d'hierl, nè si tribolan per la dimane : doue al contrario all'huomo [a] Calamitofus est animus (come disse il Morale) futuri anxius.

xius, & ante miferias mifer; non hauenuo intero il dolce del ben presente, amareggiatogli dal timore di perderlo; e'l mal, che puo aunenirgli, antiueduto il cruccia, ancor primache venga. Ma il vero, e proprio ester nostro è così tutt'altro da quello de gli animali, che non ne puo dubitare senon chi già entrato nella stalla d'Epicuro, vi fi è imbestiato, viuendo a cottume di bestia; e con cio diuenuto vn moltro, huomo nell'apparenza del corpo, e giumento nella brutalità dell'anima: e tanto peggior de' mostri, che contro all'intentione della. natura, sempre intesa a sare il meglio, pur tal volta prouengono in natura. quanto quelli si operan per necessirà della materia disettuosa, doue quegli il sono per libera volontà, che in. effi ha fottomefia la ragione al fenfo, addormentata la coscienza per nonfentirne i latrati ne i morfi, e tolto a Dio l'esfer giudice, e punitore de'falli, per torre a se' il timor del castigo, es concio non folo a briglia fciolra, mæ

327

ma del tutto sfrenati correre per dounnque le voglie dell'vno, e dell'altro appet to li portano a straboccare.

Con questi non ho io qui hora. campo aperto per azzuffarmi ; doue non mi varrebbe nè pur quello, da cui S. Agoltino cominciò qui in Romaa disputar con Euodio vna fottil quiftione intorno al libero arbitrio, e all' origine, e cagione del male. Il Santo poiche giunse a douergli pronare, che la Ragione è la piu nobil parte dell'huomo, perche oltre alles altre cose, intende ancora se stessa, entrò nella materia coll'euidenza:e [a] Priùs (diste) abs te quaro -- V trum. tu ipfe fis ? An tu fortasse metuis, nes in bacinterrogatione fallaris, cum vtique, si non esses, falli omnino non posses? Indi con la medetima enidenza liegue a didurne, che adunque Euodio viue, peroche intende; e perche intende ch'egli intende, ha quella, che perciò è la principal parte dell'huomo, cioè la Ragione. Ma questo, che gione-

a Lib.2.de lib.arb.c.3.

uerebbe a me, disputando con chi fu le prime protesta, è pruoua, verificarsi di lui per condition di natura quet celebre detto, Ego, & asinus vnum sumus ? nè puo in tutto negarglis; cioè in quanto Comparatus est inmentis infipientibus, & fimilis fattus eft itlis; anzi tanto peggiore, quanto si fa per vitio quel, che non è per naturas, e della facultà ragioneuole, ch'e Locchio della mente, fi vale a quel che noto il Vescouo S. Paolino, [a] Ad vlum tenebrarum vti luminibus; filofofando, cioè valendosi del discorso in pruoua d'hancre vn anima non. différente da quella materiale, e mortale de'buoi, e de'giumenti, non capeuotí del discorso. Di costoro las cura è così disperata, che miracolo è fe ne gnariscono l'vn per cento:nè mai mança loro, che dire, fol che non voglian tacere : [b] Quid enim est loquacius vanitate ? (fcriffe S.Agoftino) que non ideo potest, quod veritas, quia st 110-

> a Epifi.4. 6 De CinitoDei lib.5. sap.vk.

229

noluerit tacere, etiam plus potest clamare,quàm veritas ?

E' dunque l'anima in noi per condition di natura, spirito; per innata proprietà, immortale; per fingolar priuilegio suggellata con la viua impronta del volto stesso di Dio, e con cio fatta a lui somigliante; dal medefimo Iddio folleuata ad effer eapeuole d'vna felicità, d'vna beatitudine eterna, e fimilmente per libera, e volontaria colpa di lei, dannabile ad vn supplicio eterno. E'l corpo, con cui ella viue, e cui ha conforre nell'operare, fatta l'uniuerfal refuirettione de' morti, le dourà essere infeparabil compagno, e partecipe della medesima immortalità, e de' beni, e de'mali della buona, ò della rea forte, a cui nell'estremo Giudicio sarà con irreuocabil sentenza a ragion de'meriti aggiudicata. Da questo è chiaro per euidenza il feguirne, che habbiam due vite, l'vna mancheuole, l'altra perpetua : due gouerni, e du cure, l'vna del corpo, l'altra dell'anima:

ma : due tempi, l'vno de'di presenti, l'altro de' secoli auuenire : e due intereis, l'yno debeni, ò mali, che finiscono al finir della vita, l'altro de gl' interminabili,e sempiterni, che cominciano dopo la morte, E intorno a cio non puo esser cieco al lume della semplice ragion naturale chi non... fà quel che disse il Pontesice S. Gregorio [a] d'vn mentecatto, che chiudesse gli occhi quando è piu splendido il mezzodi, e voltando la faccia per ogni verso, giurasse, che non v'è il Sole. Tutte etiandio le piu seluagge, e barbare nationi del mondo, fenzahauer mestieri di chiloro l'insegui, intendono, e sanno, douersi antiporre il piu al meno, adunque l'eternità al tempo, vn bene infinito, e perpetuo, ad vn breuissimo, e leggiere; e perciò gl'intereffi dell'anima a que'del corpo

E questa appunto fu la primacuidenza, dalla quale il Vescouo S.Eucherio prese il capo di quella altrettanto gagliarda, che soaue esortatio-

ne,

a Lib.25. Mor.c.6.

ne, che fcrisse al giouane Valeriano fuo parente: Optimum est (dice egli) curam principalem anima impendere.» vt qua vtilitate prior est, non sit consideratione posterior. Primas apud nos curas qua prima habentur obtineant; summasque sibi sollicitudinis partes si lus, qua summa est, vendicet. Hac nos occupet in prasidium, ac tutelam sui, iam non plane prima, sed sola: omnia.

Che Animalis homo, come parla l'Apoftolo, fitto per fino a gli occhi ne gl'intereffi, e tutto nell'amor delle cole terrene; tenuto giu dal lor pefo, non pofla folleuarfi alle celeftiali, e diuine; e che per confeguenza gli riefca a gli orecchi linguaggio barbirefco, e piu che arabo, ò indiano, il fauellar feco di contemplatione, di rapimenti in ifpirito, di vifioni fimboliche, e reali, e di quel fommo della, perfettiffima carità, che opera il morire a sè fteffo, e'l viner folo a Chiiflo in Dio; non è da farfene maraniglia; conciofiache quefte non fieno ghian-

332 La Scienza

.

ghiande, che si truouino su la terra a piè delle querce, ma datteri di palme vittoriose, alle cui cime si conuien portarsi salendo a mani e a piedi, chi vuol coglierli, e goderne; come di sè promile la Spola, cioè l'anima inamorata di Dio nelle Cantiche. Questo si è miracolo da nonpotersi vedere, e non sentirsene scoppiar di doglia il cuore, e girtar dal petto quel profondo ruggito di Geremia, quando in somigliante occasione, leuati gli occhi, e la voce al cielo, gridò, [4] Obstupescite cæli super boe, & porta eius defolamini vehementer ; che ad huomini, che hanno in capo accesi, e viui que' due gran lumi del natural discorso, e della Fede diuina, il parlar d'antiporre la falute dell'anima alle sodisfattioni del corpo, i beni incomprensibili d' vna beatitudines eterna a quegli delle cofe vili, e mancheuoli della terra, sembri vna filosofia di spirito troppo eminente, e da pon douersene tenere scuola senon. ne'

6 Cap.2.

.

ne'Monisterj, e ne gli Eremi (com'io diceua da principio) nè darne lettione altro, che a'Paoli della Tebaida, a gli Antonj, a' Macarj, a gli Ilarioni, a' Pacomj. A tanta olcurita di fede, e cecità di mente, e a così folte, e palpabili tenebre di volontaria ignoranza fiam giunti, che le pianure ci paiono alpi inacceffibili, e quegli, che fono i primi principj della falute dell'anima, gli giudichiamo finezze di perfettione, da non poteruisi arrivare fe non portatiui in ful carro d'Elia ?

[4] Audite (grida con quanto ha di fiato, e di voce in petto, la Sapienza di Dio) Audite, quoniam de rebus magnis locutura fum. E chi chiama ella ad efferne vditori ? i Monaci dalle celle ? i Romiti da'bofchi ? gli Anacoreti dalle foreste de gli eremi; es dalle cauerne de' monti ? A vdir cose grandi, fol huomini grandi per fantita, e perfettione di spirito ? Ella fiegue a dire, che grida, e che insegna, dou'è piu numeroso il popolo nelles cit-

▲ Prou.8.

città, Si fa sentir nelle piazze, ne'teatri, nelle publiche strade, su le portes delle cafe, c d' in su le torri più alte . Di colà grida Insipientes animaducrtite: Quoniam de rebus magnis locutura sum: e incomincia, e siegue a dirie; e quanto dice, tutto è per la. saluezza dell'anima. Hauui cose maggiori da poter predicare ? ò fon... da predicarsi solo a' persetti nella virtù, e non indifferentemente a tutti? peroche non effendoui huomo, la cui anima non habbia ò a faluarsi, ò a perdersi in eterno, neanche si truoua huomo, da cui non debba essere vdita la Sapienza di Dio De rebus magnis locutura.

Auidiffini di fapere fiam tutti : nafciamo con questo infatiabile appetito : [a] Oranibus hominibus (disse S. Ambrogio) inest secundum naturam humanam, verum innestigare. Il prouiam tutti, c'l facciamo euidente co' fatti, logorandoci neglistudj, qual d'vna, e qual c'altra delle tante fcien-

zç

4 Offic.l. 1.c.26.

ze che v'ha, intorno a materie pure speculatiue, ò miste. Lunghissimo è il conto de gli anni, che spendiamo a prenderne lettioni, e formarci discepoli. Quante hore del dì, quante veglie della notte, quanto affaticarci, e patire ci colta il rener la mente tutta in se medesima vnita, e per dir così, concentrata, e quasi priua dell'officio de'fenfi; discutendo; e quistionando con noi medefimi ; prouando parecchi volte, e riprouando il medefimo. Ed oh ! quanto poco di vero con. quanto piu a cento doppi di creduto vero, ci vien trouato ! Hora il mondo de' Letterati si è tutto volto a formar nuoni Sistemi della Natura nuoui difegni, e architetture del'mona do, tutti diuersi, e non tutti possibili ad esser veri ; e'l piu probabile è, che niuno. Pur cio nulla oftante, io di queste scienze naturali, e vmane, stimo douersi dire quel che S.Ambrogio de' diamanti, degli smeraldi, de' rubini, e dell'altre gioie, cui la rarità, e la bellezza de gli splendori che gittano,

no, fa pretiofe: [a] Non abnuo gra-tiam quamdam lapidum istorum esse. fulgerem, sed tamen lapidum. Ma quanto piu conueniente, e piu vtil farebbe il dare la piu, e la migliore, ò fe non tanto, la necessaria, e douutas parte de'pensieri, e del tempo, filosofando intorno al trattato De anima: c intendo quel dell'anima propria. [b] Scientiam terrestrium, calestiumque rerum (come scriffe il Dottore S.Agoftino) magni astimare solet genus bumanum : in quo profecto meliores sunt, qui huic scientie preponunt Nosse se ipfos : e parla d'vn conoscersi, che non finisce, come lo speculare astratto, in vna sterile contemplatione dell'ogget-to, ma in quella della Scientia falutis, che costituisce l'anima fra mezzo le cose mancheuoli della vita presente, e le fempre dureuoli dell'aunenire; fra i beni della beatitudine, e i mali della dannatione eterna : e ben bene affisiandosi in questa verità, Che quan-

a De Nabuth.c.5. b Lik.4 des Trinic.initio.

<sup>336</sup> La Scienza

quanto Iddio è infallibile nelle sues parole, tanto è indubitato il douermi toccare l'vna, ò l'altra irreuocabil forre, secondo il merito, che morendo ne haurò : ne diduce i conseguenti chiariffini al vederfi, e ne ftabilife i proponimenti necessarj all'adempirfi.

Intanto all'infauabil brama della curiofità che habbiamo d'intendere, e di sapere, ben possianto noi sodisfare con la certezza, che al primo posar che faremo il piede su la loglia del paradiso, al primo affisiarci che faremo coll' occhio dell' anima, ch'è la mente, nell'immenso volume dell'eterne, e infinite Idee di tucto il possibile a crearsi (che non è altro, che il verbo diuino) intenderemo nell' attimo d'vno íguardo, di quanto è sparso, e compreso nel cielo, e nella terra. di quanto è Mondo, e Natura, il magistero, e l'arte, le cagioni, e gli effetti, la materia, le formationi, e l'ordine, piu di quanto faremmo in mille anni di studio, etiandio se hauessimo adunati in capo tutti gl'ingegni di P

tut-

tutti gli huomini, e tutti fossero Adami, e Salomoni. E quanto a cio, ricordiui di quel marauigliolo fauore, che il Beatifimo S. Gregorio Magno racconta estersi fatto da Dio al Patriarca S. Benedetto, quando [4] Intempefte notis bora -- ad fenestram fans, oransque, in maxima luce,Omnis Mundus, velut sub vno Solis radio collectus, ante oculos eius adductus est. Nella quale visione ( siegue egli a dire) Non calam, & terra contracta cft; fed videntis animus est dilatatus; qui in Deo raptus videre fine difficultates potuit omne, quod infra Deum cft. Piu d'altrettanto hauran gli occhi della vostra anima, se si trouerà dopo morte degna d'esser beara. Quando gli affisierete in Dio, Sub vno folis radio , che farà il Lume della gloria, che vi disporrà a vederne la faccia suclata. vi fi mostrerà in esta quanto v'è hora indarno l'affaticarui per giugnere a vederlo: e veggendo le creature nel Creatore, in cui sono le loro formes ia

A Lib.2. Dial.c. 35.

<sup>338</sup> La Scienza

in originale, piu perfettamente les conoscerete, che se le miraste in loro stesse. [a] Omnia bac (disse verissimo il grande Agostino)aliter in Verbo Dei cognoscentur, vbi babent causas, rationesque suas, idest secundum quas fasta sunt, incommutabiliter permanentes; aliter in se ipsis: illic clariore, hic obscuriore cognitione, velut Artis, asque Operum.

Dal fin qui detto, a me pare, che ben s'inferisca il conto, e la ftima in. che vuole häuersi l'anima propria; che è quella Scientia falutis, della quale andiam ragionando, e che non v'è, nè puo efferui cosa al mondo, la quale, altro che da vn forfennato, le fi debba antiporre. Perciò ben degno della. pierà, del zelo, della fomma prudenza, e prouidenza del fantifimo Abbate Bernardo, fu il configlio, ches inuiò a Papa Eugenio Terzo. stato fino allora Monaco del suo Ordine, e quinci nouellamente affunto alla. dignità di Sommo Pontence. Temè P 2 il

4 De Cin. Deil. 11. 6. 29.

340

il santo Padre, che i tanti, e così suariati, e grandi affari, succedentisi in. calca gli vnia gli altri, ognidi e quafi ogni hora diuersi, ruberebbono il cempo, diffiperebbono la mente, e occuperebbono tanto indiferetamente Il cuore avn tal nouello Pontefice, paífato immediatamente dalla Cella alla Corte, e dal reggimento d'vn Monistero alla gran cura di gouernare il mondo, che col farsi per necessità tutto d'altrui, quali ancora per necessità dimenticherebbe se stesso . Perciò dato di piglio alla penna, "per riparar préstamente al pericolo, che vedea so-prastargli, gl'inuiò in asuto questo faluteuol configlio : Eugenio (dice) Eugenio, a] A re confideratio inchoes: ne frustra extendaris in alia, te negleta. Quid tibi prodeft, fi Uniner fum mundum lucreris, te vnum perdens? Et fi sapiens fic, deeft tibi ad fapientiam , fl eibi fapiens non fueris. Quantum veeb deeft ? Vt quidem ego fenferim , Toann. Cosi egli coll'antica libertà di

DA,

# Lib.2.de Confid.c.s.

24I

padre, a quel già non piu suo figlia nolo: il cui ministero pur di sua na tura era fanto, vtili le fatiche, e la. follecitudine necessaria al ben publico della Chiefa. Ma nondimeno inrante, e così fruttuole, e graui cure, fe la prima, e la massima non è quella dell'anima propria, che prò del guadagnare altrui, doue io perda mes steño ? Se dunque la carità bene ordinata vuole, secondo l'infegnamento di Christo, e richiede, che niuno habbia maggior cura delle anime altrui, che della sua; che dourà dirsi di chi l'ha in così lieue stima, ch'ella è la menoma parte de' fuoi pensieri? a. cagion dell'effere le cose temporali, e caduche, il piu, e forse il tutto, intorno a che spende, e consuma l'application della mente, l'amor del cuore, i giorni, e gli anni della veramente infelice sua vita. [a] Qud deuius, ac præceps bominum amor raperis? Seis ea, qua tibi proueniunt, diligere, & ipfum te dilizere nescis. Foris est quad P 3

**411** as

a Paran, ad Valer.

amas : extra te est quod consupiseis. Revertere posiùs in té, ve sis tu sibi catier,quàm tue. Così gridaua dall'Ifola di Lerino, ch'era la Patmos delle fue contemplationi, il non ancora-Vescouo S. Eucherio. Nè potea ragionar piu secondo i principj della. spirituale filosofia del gran Basilio, che commentando in vna sua grauiffima Omelia quelle brieui parole del fanto Legislatore Mose, Attende tibi ipfi, Tibi ipfi (dice) boc eft, non tuis non item us, que circa te funt, sed Tib; ipfi, & foli, attendito. Ipfi enim nosi & aliud fumus, & aliud noftra fumt, & alind que circa nos vifuntur : c fiegue a dichiarare, Noi, effer l'anima stampata coll'imagine stessa di Dio; Noftro essere il corpo cui ella informa ; Intorno a noi le ricchezze, l'abitatione, e quant'altro ci abbilogna per viuere. Quid igitur proposita prascri-bit sententia? --- Attende tibi ipsi, ne ijs,qua peritura funt, quasi sempiternis bonis, fixius adbarescas; neue afperneris, sempiterna, quasi aliquando ĥnt

fint desiture. E che habbiam noi di ж. П sempiterno, altro che l'anima, e i fuoi-propti beni ? Si stesse dalla morte la. 1 teffitura del corpo; ne imputridiscon sģ le viscere; la carne inuermina; les 61 offa fi diffoluono in poluere. Delle cose intorno a noi, qual fi logora, qual fi diffipa, qual fi perde; altre son rouinate, altre da loro stesse rouinano : tutte in fine ò lascian noi, ò da noi fon lasciate. L'anima sola è la sempre dureuole, la sempiterna; ne difcade con gli anni, ne inuccchia coll'età, nè disuiene col tempo. Quello che veramente è suo, perpetitamente è suo. Her che prestigio, che falcino de'nostri occhi è cotesto, che, ci dà a vedere, e a stimare le cose temporali, come fossero eterne, e l'eterne, come fosicro temporali?

¢

ŕ

ŝ

í

ġ

Ì

1

l

Tutto cio dunque prouiene dal non esfersi fatto mai a comprendere, quanto pretiofa fiase quanto sara debba effere a ciascuno l'anima sua; non perciò folamente, ch'ella è sua, mas per quel ch'ella da sè medefima vale : il P 4

il che quanto sia, e se Saluiano trascorresse oltre al giusto e al vero, col à doue ne scriffe, [a] Anima tua omnium rerum est comparatione pretiosiors chi puo dimostrarcelo con maggior cuidenza, di Dio stesso, che la creò, c che perduta in Adamo, effo medefimo, [b] Idoneus fui operis aftimator (come ne parlò S. Ambrogio) magne pretio nos vedemit; fient Apoftolus dicit, Empti estis pretio magno ? E accioche voi stesso crediate a vostri occhi il contante, ch'egli sborsò per ricomperarui, venite al banco, doue si fece il pagamento : così S. Agostino chiamò in piu luoghi, c in piu maniere quel veramente Monte della pietà, il Caluario. Ma prima vdite da me la cagione intera di tutto il fatto.

Ottenuta che Lucifero hebbes contro a Dio quella a noi fempre lagrimeuol vittoria della caduta d'Adamo; e fatto in lui di tutta l'vmanas generatione, vccifa in lui che n'eras il

a Lib.3.ad Esslef. b Lib. 7. in\_ Luc. 1.Cor.9,

il capo, quel che l'Imperadore, e ti? ranno Caligola defiderana di tutto il fuo popolo, quando esclamò, [4] Vtinam populus Romanns vnam cerui cem baberet, per poterla tagliare au tutti in vn fol colpo; grandislima fu la feita, che se ne sece giu nell'inferno: e di coià Lucifero, con esso tutti i. maluagi Spiriti di quel fuo regno, venne in trionfo nel paradilo terrestre, c al tronco di quell'infelice albero della. Scienza, del cui frutto mangiando Adamo hauea mortalmente attofficata in se tutta la sua posterità ; e sor pra esto alzò, come vn trofeo, quel che l'Apoltolo chiamò, [b] Chiregraphum decreti, quod erat contrarium. nebis, e contenena due morti in vna sentenza, la temporale presta, e l'eterna perpetua. Chiusa per noi la porta, e perduta in noi la speranza del paradifo; e con cio diserto d'huomini il cielo, e popolato, e pieno di condannati l'inferno. Ne v'era chi de'figli-P 5 a Suet.in Calig. cap. 30. b. Co-loff. 2. 346 La Seienza

glinoli d'Adamo hauesse, ò mai potesle giugnere ad hauer meriti di valore basteuole a sodisfare all'ingiuria fatta a Dio: ne bastanano a tanto i sacrificj, e'l fangue de gli animali vittimati; nè pure il nostro stesso, benche ne hauessimo empiuti i fiumi, e fattone vn mare. Così erauam disperatamente perduti ; e seminato, per cosi dire, fopra le nostre rouine il fale, non rimancua, come poterle mai ristorare; se l'amore, e la sapienza di Dio non si accordanano a trouare, 🥶 a mettere in efecutione quel marani+ gliolo partito, difare en huomo, che insieme fosse Iddio; vnendo questo due nature in vna stessa persona ; las quale come huomo volontariamentes fi addofiasse la sodisfactione della nofira natura colpeuole, e come Dio delfe al pagamento valore, e merito foprabbondante al debito in rutto rigor di giustitia. Hor eccoui inanzi 2 gli occhi l'esecution del fatto. Questo innocente figliuol di Dio, e della Vergine, che qui vedere confitto in meze 20 •

zo a due ladroni sopra vn tronco di croce, tutto lacero, e squarciato, per modo che Isaia, che con occhio profetico l'antiuide, e ne ricauò fedelmente la copia, affermò, che dallas pianta de'piedi fino in sommo al capo non v'era in lui parte, che non fol-le piagata, ed egli sì guasto, e disformato, che per poco non hauea forma d'huomo : questi, dico, spiccò dall' albero della Sapienza la sentenza della nostra condannatione, postani da Lucifero ; e affifiatais a quest'albero della fua croce, [a] Peccata nostra ipico pertulit in corpore fuo super lignum., come disse S. Pietro, e quanto sangue gli corre dalle vene squarciate, tutto lo spargesopra esta, e la cancella. [b] Cautionem tuam (difle S. Agoffino) tenebat inimicus : fed eam Dominus cruci affixit, & fue cruere deleuit. E tutto vien dall' Apostolo, che ne fcriffe appunto cosi : [c] Donauit vo-P 6 bis

a 1. Pet. 2. b Serm. 5. append. ex 18. de Verb. Dom. & S. Ambr. 1.g. \* de Sacr. 6.4. 6 Coloff. 2.

345

bis omnia delitta, delens quod aduersits Nos erat Chirographum decreti, quod erat contrarium nobis : & ipfum tulit de medio, affigens illud cruci . ---- Oh dunque spertissimo mercatante (così vuol dirsi a Christo) e parlo qui di quel mercatante del quale voi già diceste, che [a] Inuenta vna pretiofa margarita, abut, & vendidit omnia. que babuit, & cmit cam ; V'ingannaste voi forse, facendo vna spefa si smifurata, quanto è quell'Omnia, che im-porta tutto il vostro valsente, anzi ancor tutto il capitale di voi medefinon era Vna pretiofa margarita? (es non era degna d'hauerfi a così gran. prezzo ? Dunque a far, che le bilanee battano pari, fi conuiene, che pofta in vna d'effe l'anima mia, io nell' altra non le metta all'incontro cofa., che in pefo di valore fia da meno, che la vita, e'i fangue del Figliuol vnige-nito di Dio: peroche egli per nullameno di tanto mi comperò dal fuo di-

a Matth.17.

349

diuin Padre. Vdianne hora il filosofare, e'l conchiudere, che sopra questo fece S. Agostino: [a] Initus est (dice) bona fidei contractus. Nemo fallit Redemptorem tuum, nemo circumuenit, nemo premit. Egit bie commercium.: iam pretium soluit: sanguinem sudit: fanguinem, inquam, sudit vnicus Dei filius pro nobis. Così detto, esclama, e dice a sè quel che noi dobbiam dire a noi stessi, riconoscendo quel che siamo, e ricordandoci quel che vagliamo: O'anima! Erige te: tanti vales.

Non diponiamo ancora quelles bilance, fu le quali ho prefo ad efaminare il valor dell'anima voftra : e'l vederne qualche altro effetto vi dourà effer caro al pari dell'amor, che portate a voi fteflo : conciofiecofa ches quefte non fieno pie meditationi, come fuol dirfi, ma faldiffime verità, che fi tengono ad ogni pruoua. Oltre dunque all'infinito pefo del fangue dell'Vnigenito Figliuol di Dio, hauuene da poterfi aggiugnere alcun.

al-

## ▲ In pfal.102.

aitro, che vaglia quanto l'anima vostra, ed ella quanto esso ? Hauui certamente : cel da l'Apostolo, ed è [4] *Eternum gloria pondus*. Pone-te su le bilance quinci l'anima vo-stra, quindi il Regno di Dio, vna. vita immortale, vua beatitudine, che ha dell'infinito, vna gloria eterna, vn. mai non hauere a sentir mal veruno. vn sempre hauere a goder d'ogni bene; in fomma quell' Æternum gloriz pendus, che non cape in penfiero quan-to egli fia, peroch'è oltre ad ogni mi-fura maggiore di quel che puo comprender la mente, e defiderare il cuore : e poi dite a voi stesso , O anima E erige te : tanti vales. E se per auuentura nel dirlo terrete vn pò poco lo fguardo fisio a mirar la felice vita, che menano i Beati di colasù, ed è quella, per cui godere Iddio ha creato ancor voi ; in calar giu gli occhi a veder su la terra i beni d'esla, e riscontrarli con que'del cielo, io m'ardisco a promettere, che non potrà esser di meno, che

A 2. Cor. 4

351

che non vi prenda orror d'effi, e ver-gogna di voi medefimi, se in maggiore ftima haueste mai questi, che que gli; e auuiliste di tanto l'anima vostra. che la stimaste beata, godendo di tal forta di beni, che fan beate ancora le bestie, quanto alla parte d' esfi che fatia l'appetito de'sensi . Certamente il fratello del Gran Bafilio, S. Gregorio Nisseno, hebbe a dire per maggior espressione del vero, che i Beati si attristano, e piangono per dolore, al vederci tanto perduti nell'amor di quefti mileri ben della terra, che l'hauercene a partire, morendo, ci sembra non vn passare a miglior vita, ma vn dissolnerci in nulla.

Fingiamo (dice egli : e non è vn finger di cofa, che non fia interuenuta,) che due giouani fpofi, nobili, . innocenti, per pura gelofia di flato fofpetti a vn Tiranno, fien fatti da. lui chiudere, e quafi fotterrar viui dentro vn feno di cauerna, intagliata a fcarpello nelle vifcere d' vna montagna: della qual forta di carceri neha-

hauca Dionigi il vecchio, e prima dopo Iui altri Tiranni di Siracula, grandi, profonde, e in tutto cieche ; non hauendo pure vno fpiraglio aper-to ad entrarui vn raggio di luce viua. Quiui fe auuerrà, che que due rinchiusini generin figliuoli, è manitesto, che i mileri mai non hauran veduta la fac-cia del cielo, nè della terra: nè lapran quel che fia l'ordinato fuccederfi del giorno, e della notte, nè il foitentrarfi che fan l'vna all'altra le quattro-flagioni dell'anno, nè null'altro di, quel così vario, e così bello a vederfiin questo gran teatro di miracoli, ch'è, in queito gran teatro di miracoli, ch'e, it mondo. Hor se questi fanciulli, at-teuendosi a quel solo di che anno, isperienza, potessero, e non volessero vscir mai di colà; imaginando quella lor grotta essere tutto il mondo; qual, pietà non metterebbe in que' di suori quella loro ignoranza del moglio ? Facciam dunque, che fien tratti a. forza fuor di quella canerna, flata per effi fino a quel di prigione, e cala, e patria, e ogni altro ben possibile ad ha-

353: ;

hauersi da chi mai altro non ne con nobbe . Al primo veder che faranno la faccia del mondo, chi puo conce, pirne lo Rupore, e l'estasi della men-, te, il giubilo, e l'allegrezza del cuore ?, Tanta vastità di paese, tanta moltitu-dine d'huomini : vn ciel così maestofo, vn'aria così ferena, vn aurora così ben colorita, e poscia vn Sole cosi. splendido, e luminolo : e qui fontane d'acque viue, e correnti, e fiumi, e laghi ; e colà il mare aperto : poi verlo terra, giardini, e pomieri, e felue d'alberi smilurati; e montagne, e rupi; altislime, con al piè poggi, e colline; e su per esse, e nel disteso delle pianure, città, e castella, e torri, e palagi. Dopo il diletto d'vna tal, tutta ad essi nuoua, e si marauigliosa veduta, ragion vorrà, che fucceda vn gran ver-gognarfi di sè fteffi, e di quel loro ha-uer creduto, che tutto il bello, e'l buon del mondo, anzi che tutto il mondo fosse quella loro spelonca, que' fassi, quella pouertà, quelle tenebre, quel silentio, quella solitudine, quella

la strettezza; e cio fol perche non. haucano conoscimento sperimentalo di meglio, [a] Si que (dice il Nisseno) in aperto die spestacula conspiciuntur cognouissent, si pulchritudinem atheris , fi cali sublimitatem, si nitorem siderum, stellarumque choreas, & Solis ambitum, & Lune curfum : tum fi eoennu,que terra gignit, tam multa, tam. dinersa, tam pulcbra; & iucundum. maris aspectum\_cum nullis ventorum\_ flatibus turbatur, sed leniter crispatum, 🗲 quasi depittum splendet ; denique st prinata, si publica adificia, quibus vrbes, 🔄 oppida magnificentiffime exornantur , aspicerent : parrebbe loro effer venuti alla luce del mondo in quell'hora, e nati la seconda volta a miglior vita : c gran pietà sentirebbon. di quegli, che fosser tuttauia chiusi là entro, c fe ne riputasser beati . Eodens modo qui istius carcere liberati sunt, videntur mibi lamentationibus, & lacrymis commiserari conditionem illo-T/(13.

a Orat.non dolendum de ys,qui in fide dorm,

١.,

355

rum, qui istius vite doloribus, & miserys detinentur: cioè di noi, sodisfatti, e contenti di queste meschinità del-la terra, non altrimenti che se nullacifi attenesse quell'eterna, e, per la sua grandezza, incomprensibile se licità del cielo, per cui sola Iddio ci ha creati, e doue ci mostrerà, e daracci a fruire [a] Diuitias gloria regni sui . Che se con tanta liberalità, e splendore della fua magnificenza ci ha empiuto que-fto mondo inferiore d'innumerabili specie di creature, che ci seruono, che ci sustentano, che ci dilettano, quasi infiorandoci la strada del nostro pellegrinaggio al clelo, e prouedendo, che non c'incresca il viuere di pochi anni qui giu; che haurd egli fatto, e che trouerem noi, giunti che fiamo a quella patria de gli Eletti? E quanti conuien dir che vi siano in moltitudine, in varieta, e in eccellenza i beni, che iui ci hanno a tener felici, e beati per quanto è lunga l'eternità. E nondimeno (cio che non fi puo dir fenza.

a Esther.1.

0r-

356 La Scienzá

orrore) ve ne ha, oh quanti i ches patteggerebbono volentieri con Dio, rinontiandogli tutte le ragioni, che. hanno alla beacitudine del suo regno, fot che desse loro in permuta il viuere su questa terra immortali, etiandio se in vna men che mediocre fortuna: che farebbe lo stesso che veder fatto per elettione, e riceunto per gratia quel che 2 Nabucodonosor si die per castigo, yn Re wasformato in yn bue, viuer pascendo erbe alla campagna. Soaue, e cara ad ognuno per istinto d'amore innato è la propria vita : e il. morire, la natura l'interpreta per altrettanto che mancar del tutto, e piu. non effere al mondo; e tanto s'morridisce, e si raccapriccia al pensarlo, ch'ella piu tofto, che lasciar d'essere, eleggerebbe d'effere sempre misera, e dolente ; [a] Ita ( dice il Dottores S.Agostino) vi quadam naturali ipfum effe iucundum eft, vt non ob aliud, & bi,qui miseri sunt, nolint interire; O cum fe miferos effe fentiant , non\_ ſe

4 De Ciu. Dei l.11. c.27.

257 .

fe ipfos de vebus, fed miferiam fram. potiùs auferri velint. Illis etiam, qui & fibi miferi apparent, & plane funt. = quia pauperes, atque mendici funt. fi quis immortalitatem daret, qua nec ipfa miferia moreretur, proposito fibi quòd, si in eadem miferia femper esse nollent, nulli, & nusquam essent futuri, fed omnimodo perituri; profettò exultarent latitia, & sic femper eligerens esse, quàm omnino non esse.

Quefto è fentimento, ò proprie ta, che vogliam ditla, della narura.: ma di quella natura, che hanno a. commane con noi ancor gli animali: e chi di noi filolofaffe della vita in., tutto, come effi, fenza più fi farebbe vn d'effi. Ma non vè egli per noi vna vita, quanto all'eflere, immortale, quanto al fuo ben effere, inefplicabila mente beata? Ch'ella vi fia, non ne habbiamo in fede l'infallibil parola. di Dio? Ch'ella fia noffra (lol chenoi non la rifiutiamo co'fatti) non ne habbiamo pegno, e ficurta il fangue. del fuo fecto diuin Figliuolo, che ha-

uen-

uendola noi, come poc'anzi vedem-mo, perduta in Adamo, con effo in-contante ce la ricomperò ? E quindi l'effer noi folleuati a tanta dignità, e grandezza, che possiam dire ardita-mente per sua gloria, e nostra, cio che gli Angioli non posson dire di sè; noi essential divina clemenza paruti, cioè da lei fatti degni, per cui amore, e salute, Iddio stesso si conducesse a. farsi huomo, e morir crocifisto. La. qual preminenza d'onore, oltre ad ogni poffibil comparatione grandiffi-mo, veggendo il Patriarca S. Giouan-ni Chrifostomo, non fi puo dar pace sopra questo farsi da noi quasi materiale, e terrena nell'amor delle cofe terrene, vn anima, spirito si pretiofo, e folleuata ad vna condition d'elfere si diuino : e va gridando , come alienato dallo stupore, [a] Et nos eam negligimus? Pur siam dotati di ragione, e viiam per natura il discor-fo: hor la ragione, e'l discorso qual proportione c'insegno effere fra cento 2n-

a Serm. 15. in 1. Timeth.

359

anni che possiam viuere in terra, e la duration de'secoli eterni, che viue. remo in cielo ? qual comparationes fra questi mileri, suggitiui, e la si gran parte di loro animaleschi, e sozzi beni, e piaceri di quagiù, con quella incomprentibile felicità : [a] Quans repromisit Deus diligentibus se ? E noi, come se tutto il ben possibile a goderne fosse in terra, e v hauessimo a. durare immortali perpetuamente godendoue, così ogni noftra follecitudine, e fatica hauremo a voler, che fi adoperi nel radicarci sempre piu a. fondo, nel dilatarci sempre più largo sopra la terra? Quella medesima noftra prudenza, che adoperiamo, come ottima, a bene, e sauiamente condurre i nostri interessi, quella è, che ci rinfaccia, e ci conuince, e ci ha da render mutoli, e senza ne difesa ne scufa dauanti al diuino giudicio. Qual ella fia, vditelo dal Vescouo S. Eucherio : [b] Nonne vides, vt etiam in\_ bac vita quisque prouidus locum, aus agrun

a laceb, 1. b Paran.ad Val.

àgrum in quo dintins se commoraturum putat, copiosis in vsum sarciat impendijs? & vbi paruo quis erit tempore, parua prouidet; vbi maiore, majora procurat. Nobis quoque, quibus in presentiarum, breuissimis angustijs coarctantibus, tempus cst, in suturo secula erunt, competentibus copijs vitam exaugeamus aternam, competentibus instruamus exignam; ne pronisione peruerja, impendamus breui tempori curam maximam, & maximo tempori turam breuem.

E qui mi si para dauanti vn miferabile contraposto; nè io posso; che nol vegga, e nol mostri, almen per quanto si l'accennaruelo; sperando, che nell'animo vostro sarà quella medesima impression, che nel mio. Mel rappresentan le facrosante memorie, de'fatti della Chiesa, in que'suoi primi secoli perseguitata. Quegli, che ne, furono testimonj di veduta, eglino steffi ne compilaron l'istoria, e l'inuiarono alle Chiese d'Asia, e di Frigia, e da quelle venner passando di mano in

ma-

<sup>360</sup> La Scienza

mano, e spargendosi per tutto dou'era Christianità.La città di Lione in Francia fu il teatro di questo doppio spettacolo, l'vno di gloria, l'altro di con-fusione. Quiui gran moltitudine di Christiani ragunati, e chiusi in vna. cieca, e puzzolente prigione, poiches ella ne fu piena, effi ne furon tratti a tormentarli con quegli strumenti del caualletto, con quelle fiaccole accese, e piastre rouenti, che loro applicauano al perto, e a fianchi, e con quegli vnghioni, e pettini di ferro, che come fanne ne solcauano, e ne traeuan giu rla tutta la vita le carni stracciate. Molti si tenner saldi al tormento; es non mai altro, che placidi, e sereni continuarono in quell'atrocità di dolori a benedire Iddio, e confessar Chrifto, e la sua Fede . Altri, qual piu, e qual men tosto, mancarono, e inuiliri cederono alla pruoua; e proferirono l'empia voce del rinuntiar, che faceuano a Christo, e alla sua Legge; el era il chiamarsi Caduti. Terminato il cimentarli, gli vni, e gli altri in dee febic-

schiere diuisi, suron gratti di carcere nella publica piazza; i forti, per qui-ui darli al fupplicio; i renduti, a met-terli in libertà. All'vdirsi, Eccoli, il gran popolo, che gli attendeua, v'ac-corfe: e fu le prime fi leuò vn mor-morio confuso; poi segui vn commune filentio, come di rapiti coll'oc-chio a vederli, e coll'anima a confideratli : e questo primo affacciarsi de gli vni, e de gli altri, marauigliosa-fu la diuersità de gli aspetti; che cagionò in essi. È quanto a gli stati vittoriosi de'Giudici? de' tormentatoi, e de'tormenti, oh quanto bella, e gloriosa a Christo era la vista che dauan di sè, comparendo in quell'vltimo atto della lor vita a riceuere in capo la corona, e la palma de'lor trionfi in mano. Che fronti serene 1 che occhi ridenti 1 che giubilo nella faccia ! che portar di vita, fra vmile e genero-so, non si sapeua qual piu! Ve ne hauca de'disformati, de'laceri, de'tutto liuidi, de gli storpi, e guastati, 🕒 tutti lordi del proprio sangue: ma. non

3.63

non che per cio dinenuti men degni d'ester mirati, che anzi essi si riguardauano, come i piu belli, [a] De morlibus, & de cicatricibus formosiores come di certi altri scrisse Tertulliano; e ancor perciò fi riueriuano, come i piu forti ; e per fin da gl'idolatri si . sentiuan lodare d'anime grandi, spiriti generofi, fedeli al lor Dio. La varieta poi delle conditioni li rendea. piu mirabili: padroni e ferui, nobili e volgari, fanciulli e vecchi, huomini e donne : ma così tutti nell'allegrezza, come nella fortezza vn medefimo, riceueuano, e rendeuano con placidisfimo volto gli iguardi, e i faluti de' circoltanti, Ginranano gli stati lor piu da presio, che sensiuano esalar da'lor corpi vna, senza dubbio celestiale, fragranza; peroche certamente non. l'hauea porura loro infondere il feror della puzzolente prigione, onde veninano, nè le piaghe, loro marcite in. dosto. Tal era il comparire de'forti., Al contrario gli smarriti, e rendu-Q 2

A Ad Martyres.

dutifi vinti al dolor de'tormenti, e al timor della morte, veniuano co'volti loro in seno, con gli occhi lagrimofi in terra ; chi pallido per l' afflittione, chi acceso dai rostore della vergogna : altri folpirauano , altri dirortamente piangeuano : tutti del pari accorati dalla grauezza del misfatto, e dagli acerbi rimproueri de gl'infedeli stelfi, che li chiamauan huomini femine, anime vili, traditori del lor medeumo Dio: e'con le voci del popolo fi accordauano quello della coscienza, che lor gridaua in petto, tutto ester vero quanto vdiuano rinfacciarsi. Niun ve n'era, che ardiffe di leuar gli occhi al cielo, e dargli vno fguardo: parea loro effersene precipitati da lo-ro stessi, e si raddoppierebbono il do-lore veggendolo; nè il vedrebbono altro, cbe minacciofo - Ed oh ! quanto piu volentieri fi farebbon voluti veder fotterra, che quiui in veduta di quella si gran moltitudine ; de' quali non parea lor che vi fosse chi non. leggesie a ciascun d'essi aperto in faccia

e cia il processo della sua fellonia, o per esta nol giudicasse piu degno di morire, che quegli altri per la lor fedeltà. Vdianne hora alcun poco dell'istoria, cioè de gli atti publici, e so-· lenni di quella Chiesa. [4] Illis (cioè a'forti) recreatio erat gaudium martyrij, delectatio erga Christum, & spiritus paternus . Iftos verd conscientia mai gnopere cruciabat,ita vt in transitu cun-Elis reliquis vulcus corum conscientio obycerent indicia . Nam illi prodibant, ł bilares vultus babentes , gloria & gratia plurimum illustret; ita vt & vincut la decentem illis ornatum, perinde atque sponse deauratis & variegatis fim-. í, brys ofnata , prestarent : ac fimul bo-: nam Christi fragrantiam olerent, fic vt nonnulli cos mundano unguento unctos. effe putarent ., Isti verò triftes, abiesti ,, deformes, omni dedecore pleni, & ab. ipsis gentilibus probris affecti, ut degeneres, o pusillanimes, & bomicidy crimen habentes; or pretiosifima, gloriosa, Q 3 er.

)

)

1

a Apud Euseb.Cesar.hift. l.s.c.1. Niceph. 1.4.c.17.

& vinifica christiani nominis appellatione destituti; vindicem intra se; carnisicem conscientiam in animis geo rentes.

Vna tal publica mostra di du partite di genti, per contrarietà di meriti l'vna si gloriosa e giubilante, l'altra ignominiosa e piangente ; quel- : la beatificata, questa tormentata dalle lor proprie cofcienze ; e i degni accolti con altisfime lodi, e gl'indegni ributtati con vergognolissimi viruperj; ame par tutto il caso per riscontrare in effa quel che troppo in fatti aunerrà di vedersi in quell'estrema giornata del mondo, quando in apparecchio al Giudicio vniueríale, quinci gli Eletti, e quindi i rei, chiamari dall' angelica tromba ad vícir de fepoleri . e presentarsi in carne, ed osfa a dar conto di sè, s'inuieranno a prendere i luoghi loro dounri, gli vai alla deffra, gli altri alla finistra mano di Christo y feduto in terribile maesta, a far, come diffe Terculliano , [4] Deo dignames

a De resurr.car.

Ìu−

iudicium, vt pro tanta patientia. Hor percioche quegli apostati di Lione, non caddero dalla Fede per infedeltà, ma sol ne fecer sembiante per codardia, nè discrederon nel cuore quel che negarono con la lingua; e fe offerse-ro incenso a gl'Idoli, fu solo in ap-parenza, e per null'altro che vscir di' mano a' carnefici, vinti dal dolor de' tormenti, e soprafatti dall'orror della morte: da questo lor misfatto io prendo a dire, che oh quanti ! e fosse in... piacere a Dio, che non la maggior parte de'Christiani, rinniegano l'Euangelio credendoloje ributtano das se Christo tenendolo. Fedeli tutto infieme, e infedeli; peroche contradicono, e smenton co' fatti quel che protestano con le parole ; per modo che, all'vdirli, farebbe ingiurioso il giudicarli altro, che Chriffiani : ma [n] Qud mihi lingua aurea, & cor fer-, reum, come diffe S. Agostino: se al' vederne le opere, potrà domandarsi, come ester puo, che costui creda, e as-

& Epist.39. Licentio.

pet-

Q 4

petti l'eterna felicità de'Beati, quale e quanta per la moltitudine, e grandezza de'suoi beni non puo capire in. penfiero vmano? se la ricambia con vn piacer momentaneo, con vn guadagno di poco piu, che niente : e non. altrimenti che, fe col perdere quella: maggior felicità che Iddio puo dare, non hauesse perduto: cosa degna d'in-crescergliene, e attristarsene, se ne. va spensierato; come quel reprobo Esau, quando vendute a vilissimo. prezzo d'vn pane, e d'vna scodella di lente, le ragioni che haueua alla primogenitura, [a] Accepto pane; G lentis edulio, comedit, & bibit, & abut, paruipendens quòd primogenita vendi-diffet - Al contrario, anzi pur fimil-mente, Costui crede l'infetno, e l'eternità di quel fuoco penace, e l'atrocità di quegli estremi tormenti ; e che., precipitatoui vna volta, è disperata. ogni speranza di mai piu vscirne : la sua medesima coscienza gli ridice, ch'egli n'è reo, e che ben puo la morte co-

a Genes.25.

369

coglier lui impronilo, some ranti altri alla giornata, nè niun d'effi foi l'aspettaua, niun ne temeua : c in tal disposition d'anima dorme le sue notti quiete, e passa i suoi giorni allegri? Che altro farebbe, se punto non ne credesse? Dunque ò egli non è Christiano, e perciò tutto nel goder del prefente, perche non crede nulla. dell'auuenire ; ò fe tutto ha per vero; e viue, come nulla ne fosse vero, leghisi, incatenisi, battasi, ch'egli è pazzo. Ma vediam primascon breuità il comparire de Giusti al Giudicio ; pofeia cirifaremo a dare il lor debito rimanente a questi.

. Oh qual veduta (parlo : con S. Giouanni Chrisoftomo) quale stupore, qual estafi, saranno, al riguardarti, la. moltitudine, [a] Quam dinumerare nemo potest, la varieta, l'inesplicabil bellezza di que'corpi immortali, riaffunti per douer effer compagni beati di quelle beate anime, con cui viffero vna volta ! Qual fu la creta vile, sco-10-

QS

a Apoc.7.

lorita, informe del campo Damasceno, rispetto al piu bei corpo che già mai sotte al mondo, cioè quel d'Ada-mo, che di lei su composto ; ma toccandola, e maneggiandola Iddio nel darle forma e figura, [a] Obliteratus, & denoratus eft limus in carnem . come ne parla Terculliano : fimilmente augerrà de' corpi, co'quali hora viuiamo, rilpetto a quel che diuerrannor quando, teltimonio l'Apostolo, [b] Saluator noster lesus Christus reformabit corpus bumilisatis noftre , coufignvatum corpori claritatis fue . Non potea dirti piu da Paolo; non potrá faríi piu da Chrilto . Egli l'originale; tutti i suoi eletti copie di lui. Se tanto puo la luce temperata coll'opaco de' vapori nell'Oriente, che ne formal'Aurora, di cui il mondo non ha cofa piu bella; nè lo Sposo de Cantici [c] ne trono altra più degna a cui rationigliare la fua Diletta : Se la medefima luce ripercoffa nelle minutif-

> a De refurr.car.c.5. b Philippo3. e Cant.6.

riffime goccioline d' vna nuuola rugiadofa, vi circola dentro vn'iride, e la dipigne col piu bel fior de' colori; opera di tanta maestria, e vaghezza, che Iddio steffo il professa lauoro delle fue mani : Se finalmente la medefima luce, entrata dentro a corpi, e passata per gli orli delle nunole, iui fa vn lembo d'orofiamma, così splendido e vino, che il nostro piu fine oro infocato, a petto a lui fembra morto: quanto, dico io, faprà Iddio fare [a] Incorpore mortis buius, quando cel renderà risulcitato, e Riformato, a viuere, e a godere gloriofo, e immortale coll'anima ! Non ci e possibile a diuisarne il come, e il quanto, senon. che tutto è compreso, e ci si dà pienamente ad intendere in questo foldirne, che haurem corpi modellati, e abbelliri, cauati dal naturale, e formati si, che faran copie di quel perfettiffimo originale di Christo Redella gloria. Stelle li chiamò l'Apofolo: [b] Stella (diffe) a stella differt O 6 'in

4 Ram, 7. b 1.Cor.15.

373

La Scienza

in claritate : fic & refurrectio mortnorum : e in così dicendo, senza recar pregiudicio al douer effere piu luminosi del Sole, ne aunisò il douer essere gli vni differenti da gli altri; e con cio tutti fingolarmente belli ; e'l ciel per essi quanto piu vario, tanto piu vago: [a] Omnes ibi erunt ( diffes S. Agoftino) fplendor difpar, calums commune. Date en pezzo di creta a Fidia (lcrisse già il Morale) dategliel d'oro, dategliel d'auorio; e della creta, e dell'oro, e dell'auorio, lauorato col magistero delle sue mani, riusciran tre miracoli d'arte : e forse a... voi stesso cagioneran non piccola perplessità, douendone giudicare qual de'tre sia il piu degno d'eleggersi, il piu desiderabile a volersi, quanto si è alla pretiosità del lauoro. Aggiungianci hora Tertulliano: [b] Non. quia elephantus, i cui denti sono l'auorio, sed quia Phidias tantus. Ne perciò che io habbia nominato la cre-

a Serm. 46. de Verb. Dom. b Vi supra.

373

orreta, che fu la pasta di che fi compofe, e formò il corpo ad Adamo, tutti i nostri in esto, hauete a sospettarne quella fragilità, ch'è propriadella creta. Il rompersi d' vn tal vafo è il suo morire : e questo non sarà possibile ad auuenire ne' corpi de'Beati in cielo, doue [a] Mors vitra non eris. Due Immortalità ( come bendisso disso di come bendisso di sostino) ha vedute il mondo. La prima hauuta, e perduta da-Adamo, su, Posse non mori. La seconda, hauuta, e non mai perduta, e danon perdersi mai da'Beati, e, Non posse mori.

Ma intanto mentre parliam di tutti (nè possim fare altrimènti) non vo'che ci trascorrano, senza almeno accennarli col dito, mentre ancor essi vanno al tribunale di Christo Giudice, que' fortissimi Martiri di Lione, che contraposti a'deboli, e caduti, e con essi facendo due ali in tutto contrarie, ci han mosso il pensiero, e data la materia al ragionar, che facciamo.

a De Cinit, Dei 1,22. c. 30.

Potean vedersi corpi piu stratiati, pite laceri, di quali essi veniuano dalla prigione, e dalle crnde mani delloro tormentatori ? che come diffe de' suoi d'Africa il Vescouo, e Martire S.Cipriano, [a] Rupta compage viscerum, torquebant in feruis Dei, iam non membra, fed vulnera. Hor da quelle viscere aperte, da quelle membra imembrate, da quelle piaghe già piu volte implagate, che fonti di luce, e di gloria sgorgheranno ! Oh quanto fiam.... poueri di pensieri, e di sensi intorno a così alto fuggetto ! Non habbiamo fpecie d'idee tanto sublimi . Al [b]" Christi bonus odor, che questi furonoper tutto doue la Chiefa di Lione ferisse di loro, che han che fare la fragranza delle piante della Palestina, e della Felice Arabia, che stillano tanto piu copiosamente il balsimo, e le altre gomme odorifere, quanto piu numerofe riceuono le ferire ? Quellabeatitudine in che fi mostrò a'tre Apostoli su le cime del Tabor il corpoglo-

# A Epift. 11. 6 2. Cor. 2.

glorificato del Saluatore; cola tanto bella a vedere, che traffe poco menche di senno S. Pietro, che ne fu spettatore, c'l condusse a quel parlare, che fece, Nessiens quid diceret; ella, dicea S. Gionanni Damasceno, non pronenne altronde, che dall'aprirsi quella pietra, Petra autem erat Christus, quanto e lo screpolar d'vn pelo, e incontanente richiudersi: e quello splendido, quel maestoso, quel bello che ne vsci, parue a Pietro vu paradiso intero. Hor questi, nelle cui passioni Christo fu tanto altamente glorificato, che, come de'fuoi scrisse S. Cipriano, Egli coronando effi, era tutto infieme coronato in effi ; aperti, laceri, e squarciati in tutto il corpo; in quanta bellezza appariranno, in quanta. gloria, quafi traboccata a mostrarsi , e a versare per le ferite del corpo dalla pienezza delle loro anime gloriofe!

Così dunque andranno quegli, che nel Giudicio finale douranno effere Oues a dextris, chi piu, e chi men ricco di meriti: che l'hauer qui ragionato

vato de'cicchiffimi, quali senza dubbio faranno i sopradetti Martiri, niun pregiudicio reca a gli altri da meno; venendo giu fino, per così dire, al piu pouero, che fara fra'Beati ; ma di verie inestimabili, e perpetui beni da. far eternamente felice, piu ricco oltre ad ogni comparatione, che fe haucife il mere, e misto imperio di que sto mondo visibile, e'i dominio alto, e baffo fopra tutto. l'ordine della Natu-Hor-si come è veriffimo quel ra. che il Beato S. Agoftino in parecchi fuoi libri aunisòs che questa voce Bostitudine, ha da se vua forza di tale, innata proportione coll'huomo, ches folo in quanto l'oda ricordare per nome, glie ne brilla il cuore, e tutri i fuoi desideri le spalanean le braccia. in contro per accorlasi in seno; ragion vuole, che altrettanto fia lo spi-. rito, ch'ella desti, e'l vigor ch'ella infonda per farless incontro. Il come, vditelo da Lattantio. Di coloro (dice) che in cerei di foleani corronoal palio, cuui mai aunenuto di vederne

ne alcuno, che se tra via ode farfi: vna dilicatifuma mulica, fi fermi a fentirla? ò se vede vn che che sia di pompolo, e curiofamente abbellito, s'arresti a riguardarlo ? Certamente, che nò. Quel che gli apparisce da' lati, il vede, ma di passaggio: quel che gli suona a gli orecchi, l'ode, ma tutto infieme correndo. Il palio, che gli è difteso inanzi, ancorche fia lontano, si che forse nol vede, non però lascia di rapirlo a sè; e per lui ha gli occhi, e gli orecchi, lo spirito, e las vita, solo in prestito nella via: e coll' andar, che fa a tutta carriera, fi va, come gittando dietro le spalle cio, che gli si para dauanti, non curandolo in comparation della meta: in fomma egli è in tal modo presente dou'è, che n'è insieme lontano, in quanto è piu doue va, che doue si truoua. Così è de'due Mondi, che ricordammo da principio. Quel beato di là, è la meta col palio del correre, cioè del viuere che facciamo in questo di qua. Sic transeamus per bona tempo-84-

378 La Scienza

valia, ut non amittamus aterna. Quel Transcamus è vn dettato della Scienza della salute. Iddio ci ha creati per quell'eterna beatitudine, ch'è nel Mondo di la Cio, che in questo è di bene, e di male, intanto è da stimarsi bene, ò male, in quanto ci accolta, ò ci allontana da quel nostro Vitimo fine. Perciò da esfo, come da primo, e vniuersal principio, e regolatore della nostra vita presente, mai non fi vogliono diftor gli occhi : anzi dar loro souente a leggere quel verissimo detto di Saluiano: [a] 'Si te amiseris, omnia in se perdis : si autem te lucrifeceris, tecum te or in te omnia possidebis .

Ben fo io, che alla maggior parte de gli huomini, che hanno postanel fango, non fol nella terra, ogni felicità, ogni lor cura, questa fembra fapienza da mentecatti : conciosiecosa ch'ella fia tutta per diametro contraposta alla loro, ch'è fondata sul godersi quel che si ha tra le mani, ed è, di-

a Lib. 3.ad Ecclef.

dicon effi, il certo : del futuro , forfes che sì, forfe, che-nò: non fe ne diffinisca, non se ne disputi, non se ne cerchi, non vi fi pensi. Troppe miferie ha la vita presente, fenza raddoppiarcene con quel che farà nell'auuenire lontano. Ma gl'Infenfati, come poi chiameranno se steffi a fuo tempo, ò,per meglio dire, fuor di tempo, peroche tardi e inutilmente, non intendono; che in questa Scienza della falute, l'aunenire è piu prefente, e piu certo, che non alla loro animalesca quel prefente, e quel certo che godono .... . Wiricorda del benedire, che: il Patriarca Ifaac fece il fuo figliuolo Giacob ? Questo era l'vitimo, c'i piu' folenne atto di que padri antichi, da-' re con la benedittione a' lor primogeniti l'inuestitura de beni, e la dignità, e balia di sourani de gli altri loro fratelli. Hora Ilaac era decrepito, [a] Et caliganerunt oculi eius, & videre. non poterat : e da questo gli aunenne. di benedire, come fuo primogenito-Gla-

4 Gen.17.

## 380 La Seienza

Giacob, che non l'era; credendole Esau, che di fatto l'era, ma non di ragione. Hor mentre egli benediceu Giacob presente, e nol ve deua, ve deua quel ch'era per augenire di lui, e della sua posterità, e gliel profetaua. Così il presente gli staua lontano, e'l lontano presente: che tutto era mi-flero attenentesi a Christo. Ma per quel che fa al mio proposito, bene auuisò S.Ambrogio, che quel feliciffimo Patriarca [a] Videbat futura, qui non existimabatur videre prafentia : cd è lo stesso di quegli che, percioche veggon le cose della vita auuenize, paion ciechi a queste della presente. E ciechi son veramente: ma di qual forta di perspicacissima cecità, non v'è chi posta dircelo con piu autorità per douerglielo credere, che il Vescouo S. Paolino, che ne parlò ab esperto. Caualier Romano, di quel piu chiaro, e fine sangue antico, d'Ordine Patritio, e Consolare; e in Ispagna, in. Francia, in Italia, ricco quanto in. cia f-

#### a De Iacob, & v. 6.1.2. .......

ciascun di questi tre Regni il fosse vn gran ricco ; tutto perdè di veduta; e tanto non curò di quel che lasciaua per Christo, che, non so del ricordarsene, ben so che mai gli parue d'hauer lasciaro cosa degna di ricordarsi. La cagion vera di tutto cio non fu altra da quella, ch'egli in brieui parole accennò al Santo, e fuo cariffimo amico, Sulpitio Seuero; a cui [a] Illuminatur, dice, anima tali cacitate, qua despicit mundum, ot conspiciat Deum. Mette, e affisia gli occhi nel Sole; conuien che glie ne siegua il perdere di veduta la terra.

Euui poi, oltre di questa, la ragion del proprio intereffe ; intorno a' beni della vita auuenire : e l'operare, e'l patire per fame maggior acquisto, rende piu caro a Dio, su la cui fedeltà, e beneficenza indubitabilmente. creduta, si appoggia.' Quindi quell' [b] Inclinani cor meum ad faciendas iustificationes tuas in aternum, propter retributionem, che protesto a Dio il San-

a Epist.4. b Pfal.118.

Santo Dauid : e quella [4] Coronais iustitie, che l'Apostolo era sicuro do-uergli ester renduta nel di dell'uniner-fal ricompensa de'meriti, Non si portano all'altro mondo gli scettri, e les coronc reali; nè vi compaion le anime ammantate delle porpore, e guernite delle gemme, e de gli ori, ondes qui giu fi adornauano i loro corpi. Innumerabili fono ftati in questo grau decorfo di fecoli, che fin hora ii è fatto, i Re, gl'Imperadori, i Monarchi, e i Grandi per dignità, per tesori, per gloria. Que'nudi, ch'entraron nel mondo, quegli stessi nudi ne vscirono. E questa non è propositione, che habbia mestieri di pruoua. Cio che trouaron qui giu venendoui, par-tendofene vel lasciarono; e di quan-to pochi son rimasi in memoria i nomi, e in piedi qualche rouina delle loro grandezze ? [b] Ecce corum illes ambitus Musquam est, Affluentissima quoque opes abierunt; transferunt ipst tantarum opum domini . Recentiame in-

a 2. Timotha. b Encher. paran.

inclytorumque regnorum apud nos iame quedam fabula eft. Omnia illa, que hic erant magna, modò iam nulla funt. Perciò mirate se non è gagliardo allo strignere, e regolato al conchiudero queito argomento del Dottore S.Agofino. [a] ,Quod amas ad tempus,quid prodest? Aut subduceris illi, aut subducitur tibi . Cum fueris subtractus, peris ipse amor; cum fuerit illud subtratium, perit quo d amasti. V bi erge, aut amator perit, aut quod amatur , non est amandum, Sed quid eft amandum?quod nobifcum potest esse in eternum. E che altro puo esfer con noi in eterno, senon la ricompensa proportionata a'meriti delle opere, che qui hora ci rendon graditi, e cari a Dio; e sole esse son. quelle, che si portano seco di là, da\_ ciascuno le proprie; sole este son. quello Quod nobiscum potest esse in\_ eternum ? Doue allora i settanta anni dell'aspra vita menata da Ilarion nel diserto? Doue i pocomen di nouanta d'Antonio? Doue i cento interi di

a Hom. 37, ex 50.

di Romoaldo ? Que' patimenti di fa-me e sete, di nudità e freddo, di so-.litudine e di filentio ; e gli afpri cilicci, e le veglie notturne, e le batticure a fangue, e le spelonche per abitatione, i duri fassi per letto, le crude radici dell'erbe per cibo? Ne fon paf-fati col tempo i patimenti, e finiti con la vita i dolori: non così il merito, c'l premio d'effi, Quod nobifcum poteft effe in aternum . Ben fo io, ester vero quel detto di S. Ambrogio, che [a] Rard, quamuts excelsa virtus, futuris prasentia commutat . Difficile quippe videtur bominibus, ut fpem. periculis emant ; damnoque presentium, futura lucrum mercantur atatis. Ma chi con la fede vina fi fa (come io diceua poc'anzi) presente il futuro, fa in vn certo modo perdere al futuro quella lontananza, contro alla quale combatte, e preuale il presente. I Beati in cielo veggon la verità delle cofe nel Verbo fuclato : noi qui giu fu la terra la veggiamo nel Verbo riuelato:

a Lib.7.in Luc.

to: e fiam così certi, e indubitabilmente ficuri di quel futuro, che il diuin Maestro ha dettato a gli Scrittori del suo Euangelio, che prima perirà it mondo, che Vnus apex delle sue promesse, e delle nostre speranze.

Se fingeffimo, che l'oro fosse capeuole di sentimento vmano, non\_ faremmo cosa, che non habbia nelle diuine Scritture, massimamente nella. lor parte profetica, moltiffimi esempi. L'oro dunque in tal presupposto, al rimirarsi ch'egli facesse formato in. vna corona reale, tutta intorno granita di grosse perle, e tempestata di gemme orientali, diamanti, rubini, carbonchi, topazi, zaffiri, imeraldi d' ogni grandezza, ordinati fra sè con. magistero da compartirne i colori, e i lampi di quella pretiosa luce che gittano; e vi si aggiunga, che desti-nata ad ornarsi di lei la persona d' vn Re nella piu maestosa, e solenne mostra, che di sè faccia, quando siede. pompolamente in trono, in abito, in. personaggio di Re : oh quanto ne R gini-

gioirebbe ! e ricordandosi di quel fuoco che lo strusse nella fornace, e di quelle punte di fiamme riuerberates che il ricossero, e di quel cimento che il raffinò, e de martelli che lo spianarono, e de gli scarpelli che con vn lungo, e lento martirio il vennero tormentando, e foggiando; beati chiamerebbe que'dolori, auuenturose per lui quelle pene, e quegli strazi che il disposero a riceuere tanti abbellimenti, e con effi il leuaron fin doue non fi puo salire piu alto, ch'è sedere es pofarli fopra'l capo d' yn Re; e di tanto onorarlo, che senza lui non sarebbe in figura di Re. Egli [a] Nomen terre in igni reliquit (come disse Tertulliano) atque exinde de tormentis in ornamenta, de supplicijs in delicias, de ignominijs in honores: ma delle ignominie, de'supplicj, e de'tormenti. non gli rimane più altro, che la me-moria per benedirli: gli ornamenti hauran perpetuo il durare, e im mutabile il goderne. E questo è quel ſō.

### a De habitu mul.c.3.

folo Quod nobifcum potest effe in aternum. Così S. Pietro confortaua allapatienza nelle tribulationi que' primi Christiani del secol d'oro della Chiesa nascente ; sicurandoli , che la lor fede era [4] Multò pretiosior auro, quod per ignem probatur ; ma tenendosi alla pruoua della sornace, e del cimento; riuscirà In laudem, & gloriam & bonorem in reuelatione Iesu Christi.

Così vanuo alla destra del diuin Giudice i suoi Eletti; e vanno allegri, e franchi, [b] Opera enim illorum sequentur illos : tutte le le truouano, come in corteggio che gli accompagna; nè folamente le grandi, l'eroiche, le sommamente lodeuoli, il martirio, la perpetua verginità, l'abhandonamento del Mondo, la vita e le fatiche apoftoliche, e somiglianti; ma niuna delle menomissime, quanto mai effere il postano, niuna affatto ne manca; tanto sol, che sia d'huomo giusto. D'esse a Dio nulla è dimentico, nulla perduto. Non si gittò vna R 2 mez-

4 1.Pet.1. b Apoc.14.

# '388 La Scienza

mezza lagrima di compuntione, che che fi feccasse; non vn sospiro di buon desiderio, che suanisse : non si diede vn meschin danaio in limofina, che si trascurasse : per fino vn bicchier d'acqua, per promessa di Christo, si trouerà messo a suo debito, se si diè per suo amore. Perciò l'Apostolo a quel pur tanto che fece e pati, diede nome di Deposito, da douergli ester renduto in quel conto vniuerfale, che si salderà nell'estremo Giudicio. [4] Scio cui credidi (dice egli) & certus fum quia potens est Depositum meunes feruare in illum diem. Nè vi crediate, che si rispondan del pari la. piccolezza dell'opera, e quella del pagamento. Haurete per auuentura... Ietto nelle Antichità giudaiche di Giuseppe Ebreo, che creato Imperadore di Roma Gaio Caligola, mandò trar di prigione Agrippa suo strettissimo. amico, lasciato cola chiuso, e in ferri. dal suo predecessore Tiberio. Era. Agrippa in carcere auuinto, e ftretto con

4 2.Timoth, I.

## della Salute -

38ġ

con vna pefante catena di ferro. Gaio glie la mandò fuiluppar d'attorno ; e fattofi recar vn paio di gran bilance, [a] Pro ferrea catena dedit ei auream pari pondere. Quanto era in pefo il ferro dell'vna, altrettanto fu l'oro dell'altra. Non così farà con noi Christo rimuneratore; il cui sodisfar [b] Pari pondere, non è il rendere vn per vno, ma il Centuplum accipiet, per giunta del Vitam aternam possidebit.

Non vo'feguir piu a lungo in. questa materia, della quale v'è infinitamente che dire; ma terminarla qui con quel che yn vtil pensiero intorno ad esia dettò alla penna d'Origene, non tancor souuerrito dalla temerità del suo ingegno. A quel ch'io ne credo, non tanto il consolaua quel Centuplum accipiet, che piu non l'vmiliasse quell' [c] Hoc autem dico (e'l dice l'Apostolo) Qui parce feminat, parce & metet. Perciò ricordando quel marauiglioso contribuire, che R 3 gli

a Antiq.Iud.lib.18. c.8, b Mattb.19. c 2. Cor.9.

## 39• LaScienza

gli Ebrei fecero alla formation del gran Tabernacolo, in cui Dio par-laua a Mosè nel diferto, il piu, e'l meglio delle ricchezze, onde haueano Ipogliato l'Egitto all'vscirne che fecero; vala d'ogni maniera d' oro e d'argento, drappi di porpora e di scarlatto, e d'ogni altr'opera di seta e d'oro, gemme di gran finezza e va-lore, aromati e compositioni di spe-cie odorose; e a dir brieue, quant'altro era in quel ricchistimo Regno di pretiolo, e caro; e di tutto gli Ebrei, fuggendone, hebber da Dio commesfione di domandarlo, e gratia per ottenerlo, e lasciarnelo pouero all'estre-mo : hor qui Origene, fattosi a vedere, e confiderar tutto dentro il gran. procinto di quel tabernacolo, leuato fopra colonne d'argento, e d'argento ancora le lor basi, e i lor capitelli ; e per mura d'attorno vna distesa di pretiofi panni;coperto con vn vaghiffime fopracielo azzurrino: nel mezzo l' Arca del Testamento, tutta incrostat a d' oro, e d'oro i due Cherubini che l'ombreg-

breggiauan coll'ali : poi il maestoso,e misterioso addobbo del Sommo Sacerdote in abito, porpora ritinta in: grana, e lino finissimo; e le dodici gemme nella piastra d'oro del Rationale, che gli pendeua sul petto, appefa a due catenelle pur d'oro, raccomandate alle due gran gemme de gli omeri : queste cole, tutte ad vna ad vna veduite, e confiderate da Origene, il fecero dire a sè stesso, [a] Quàn gloriefum tibi effet, si diceretur, tu de-sti l'argento, onde si formò questa colonna, ò questo capitello, ò questas base : ouero, l'oro, di che quel Cherubino è vestito, tu l'offeristi : ouero la tale di quelle gemme, che formano il Rationale, è tuo dono. Et rursum, quàm indecorum,quàm miserum est, st Dominus veniens requirere adificium Tabernaculi sui, nibil a te cognoscat oblatum. Sic indeuotus, fic infidelis fuisti, vt nihil memoria tua in Tabernaculo Dei effe gestieris ? Sed quia hac fupra me funt, certé pilos caprarumes R 4 ha-

a Hom.13.in Exod.

babere mercar in Tabernaculo Dei. Cosi egli, preso in sentimento spirituale il materiale del Tabernacolo. Quel d'entro, perche tutto era pretiofo, non douersi aspettare dalla sua. pouertà: contribuirebbe a quel di fuori : e percioche quella gran machina del Tabernacolo era coperta d'vn grosio, e rozzo panno, tesiuto di peli di capra, che tutto di fuori la vestiua, e la difendea dalle offese dell'aria ; almeno in questo volle hauer la fua. parte; e offerendo Piles caprarum, poter dire d'hauer qualche cofa del fuo nella casa di Dio. Ma era in quel grand'huomo d'allora, vmiltà, quella ch'è infingardaggine in mille altri, che non aspirano a comparire al Giudicio con altri meriti, che i necesfarj a non esser del numero de' dannari .

ranneggan coloro, che tutto allacieca corrono a gittarsi ad ardere ineterno nel medesimo fuoco. E ancor perciò degno è, che si oda in prima il Martire S. Cipriano, che Ad dandam Scientiam falutis a chi viuendo è capeuole di saluarsi, Ricordiui (disse) che se andrete perduti, [a] Eris tune fine fructu panitentia dolor pana, inanis ploratio, & inefficax depresatio. In aternam panam serò credent qui invitam aternam credere noluerunt. Securitati igitur, & vita, dum licet, promidete.

Non fo fe il terribile braccio di Dio, ftraordinariamente adirato, punifle mai peccatori con fupplicio di piu fpauenteuole efempio, di quel che fece i due capi di feditiofi e ribelli, Datan e Abiron, e Core, e altri dugencinquanta Reggenti della Sinagoga, inuidiofi della fouranità che Iddio hauea data a Mosè fopra il fuo popolo, e prefumenti d'efierne compartecipi ancor effi a par con lui. R 5 Adu-

a Ad Demetr. c.g.

Adunatofi in vn corpo da sè colà in\_ difparte lo stuolo de'dugencinquanta, con a ciascun d'essi in pugno vn turibile da incensare; e su l'entrata delle lor tende Datan e Abiron, quasi loro rappresentanti; e tutto quel gran popolo d'Ifraello attorno attorno, afpettante a che riuscirebbe il fatto di quella solleuatione ; ecco fentirsi vn., profondo mugghiar fotterra, e vn. fremito, e vn fracaslo, qual si ode al dibattersi per tremuoto, e traballare e scolcendere che tal volta fan les montagne : e fu veramente vno spaccarfi delle viscere della terra, che diuifa si aperse; e fatta sotto a piedi di que' due capi di seditione vna profonda voragine, gl'inghiotti in quell'abifto; [a] Descenderuntque vini in infernum, essi, e i lor tabernacoli, e con quant'altro v'era, ancor le intere loro famiglie. Indi sboccaron fiamme impetuole di fuoco da'turibili de'dugencinquanta, che tutti ne furono divampaci, e morti . At verd emnis If-7 ALL

a Num.16.

395

vael, qui stabat per gyrum, fugit ad clamorem percuntium, dicens, Ne forte 🐨 nos terra deglutiat. Hor io dimando, se v'è huom tanto ardito, che si tenesse termo in piè su l'orlo d'vna bocca dell'inferno che si aprisse, es d'onde si vedessero ondeggiar quelles torbide fiamme, e se ne vdissero les disperate strida, e gli vrli spauentosi delle anime di que'dolenti malnati, che vi ardono dentro ? Non ne fuggirà egli il piu lontano che posta, Dicens, Ne forte & me terra deglutiat? Ma non aperse egli il Saluator nostro a vederfi da ognuno la voragine dell' inferno, quando diede, e dà tutt'hora a veder nell'Euangelio di S.Luca, fommerfo dentro all' ineftinguibil ino fuoco, quello spietato,e delitioso ricco, [a] Qui imilebatur purpura, & byffo, & epulabatur quotidie fplendide? Non ne fece sentir la domanda d'vn. gocciol d'acqua,che in eterno mai non gli farà ftillata a rinfrescargli la lingua?Non publicò la cagione del negarglin R 6

glisi etiandio quel pochissimo ? 🐱 questa qual altra fu, che quel sempre lagrimolo preterito, [a] Recepifti bena in vita tua? Stultus in vita diues ( scriffe di lui il Crisostomo ) fultior inuenitur in pæna: & qui bonorum suorum nesciuit tempus, nec malorum suorum tempus miserandus agnoscit . Non gli tolse ogni speranza di douer mai vfeir di colà, mostrandogli quel Magnum chaos, uon poffibile a passarfi in eterno ? Cio non ostante, facciam che quell'infelice anima ne vscisse a moftrarsi in corpo di visibile apparenza; e apertosi il petto e'l ventre, desie a. vedere quella fempre viua fornace del fuoco, che v'ha dentro; e tratta fuori quella lingua arida e rileccata, contaffe la rabbiosa sete che tormenta lei, e l'infofferibil, pena delle viscere ardenti : io dico, che men fi dourebbe dar fede a' proprj sensi, che all'infallibil parola di Christo. Egli ha. detto, che i posti alla sinistra mano nell'estremo Giudicio [b] Ibunt in. (up-

# Ser,66. 6 Matth,25.

fupplicium aternum. Prima, com'io diceua poc'anzi, profonderà il cielo, e la terra, che a questo detto della prima Verità manchi Iota unum, aut vnus apex . Quanto poi si è all'atrocità del supplicio, vdite per hora S. Agostino: [a] Qna quisque grauia patitur in bac vita, in comparation aterni ignis, non parua, sed nulla. funt.

Ma inanzi a questa esecutione, faran precedute quelle terribili con-nulfioni, e quegli spasimi, e que' dibattimenti, e conquassi, e quelle quasi vltime smanie, e agonie della Natura ful difertarsi, rappresentate dal Sal-natore, e da'Profeti : e quel che Gi-rolamo scrisse al suo Eliodoro, [b] Iudicaturo Domino, lugubre mundus immugics : tribus ad tribum pectora ferient : potentissimi quondam Reges nudo latere palpitabunt . In fomma, basta dire con Tertulliano, che sarà [c] Ille vltimus, & perpetuus Iudicij dies

> a Ser.109.de Temp. b Epift.1. . De fpett. c.vlt.

dies : ille Nationibus insperatus, illes derisus : cum tanta seculi vetustas, & tot eius natiuitates Une igne baurientur. Allora Canet tuba (dice l'Apo-stolo) [a] Nouissina tuba, & mortui refurgent. Traggansi dunque fuor dell'inferno, ma non però fuor delle pene dell'inferno, le anime a riunirsi a'lor corpi, e presentarsi al Giudice. Vengano quegli suenturati, cui mi-rando in ispirito di visione profetica Malachia, oh quanti, e quanti ! ben\_ douette pianger da vero, hauendo a.s dirne, ch'egli era [b] Populus, sui iratus of Dominus vfque in aternum. Farassi dall' onnipotente mano di Dio in quel grande atto del giudicarci, fra le piu altre cole a noi miracolofe, an-cor questa, che ciascuno sarà spettatore di tutta l'vmana generatione ; e tutta terrà gli occhi in lui , com'egli folo fosse lo spettacolo di quel gran. teatro. E qui (c) Quemodo putas confundendos, quando ante conspetition An-

a 1.Cor. 15. b Cap. 1. c Imperf. Hom. 54.in Matthe

199

Angelorum, segregatis instis, fuerint derelicti? Nonne, etfi nibil ulterins paterentur, illa sola verecundia sufficeret ad pænam? Quelle malignità, quelle bruttezze, quelle ribalderie, con tanta gelosia sicurate dalla solitudine, fepellite sotto le tenebre, figillate dal filentio, confidate solo al proprio cuo-re ; e per la lor vergognosa indegnità non volute scoprire a gli occhi, nè riuclare e commettere a gli orecchi di Dio stesso ne fuoi Giudici in terra, che sono i Confessori ; tutte le manifesterà la luce ineuitabile di quel di ; nè vi farà occhio d'huomo, nè d'Angiolo, che non le vegga. Non fi leggeran processi, non allegheran. pruoue, non si presenteran testimonj: e quel che dal Profeta Daniello fu veduto, e scritto, (a) Iudicium sedit, & libri aperti funt, ci ha infegnato S. Agoftino, che (b) Quadam vis eft intelligenda dinina , qua fiet, ot cuique opera sua, vel bona vel mala, cunsta-

a Cap.7: b De Cinit.Dei lib.20. 6.14.

in memoriam renocentur, & mentis intuitu mira celeritate cernantur, vt accufet vel excufet feientia confeientiam.; atque ita fimul & omnes, & finguli indicentur.

Quindi procederà il non hauer che poter dire in difesa di sè . Strozzerebbe loro le parole in gola il forte laccio della propria coscienza, se ardiffero d'aprir bocca. Non è stata. lor predicata la legge del vero Iddio ? (parliamo hora fol de' Christiani, a' quali scriuo, e parlo) non ne han fa-puti i misteri, e i precetti; il premio eterno dell'offeruarli, la pena eterna del trasgredirli ? Non fi è aunerata. d'essi quell'imprecatione di Dauid, (a) Descendant in infernum vinentes? Si enim mortnus descenderes (ch'è la fpositione di S. Agostino) quid ageres ignorares. Cum verdscis, malum esse quod facis, & tamen facis, nonne vinus descendis ad inferos ? Dunque, se, come vollero, così hanno, di cui altro, che di sè medesimi, possono lamen-

tarfi?

# # In pfal.54.

tarsi? Diran, che troppo eccessiua-mente dura alla fragilità, e difficiles all'ymana debolezza, era l'osferuanza della legge di Dio? Nè il diranno, nè lor verrà in pensiero; e ancor in. questo (a) Iniquitas oppilabit os suum. Ha forse Iddio prescritto, e decretato per legge, che chi vuol falua in eter-no l'anima, vada a far fua vita nelle folitudini, e ne'romitaggi dell'Eremo? ò chiuso dentro alle çauerne de' mono chuio dentro ane canerne de mon-ti, ò a cielo aperto fu le punte dell'ai-pi, e di e notte esposto al caldo e al gielo, al sereno, alle piogge, vestito d'vno spinoso ciliccio, e cinto di ca-tene; nè mai altro pasto che erbe sal-uariche, nè altro setto che vna dura falda di selce ? Doue ben l'hauesse ordinato, non era vn così gran bene degno di comperarfi a così piccol prez-zo ? piccolo, torno a dire: peroche qual comparatione v'ha fra vn qua-lunque grandissimo patimento, etian-dio se d'vn secolo continuato, e vn. infinito godimento per vna intera. eter-

**a P***fal*.107.

eternità? Voltin la factia e gl'occhi a veder que'tanti, che colà fra'heati alla destra han così belli, e così gloriosi i corpi. Hanean effi altre offa, altra. earne, altra condition d'effere e di natura, che la commune de gli huomini? Erano esenti dalla violenza. delle paffioni, infenfibili alle fugge-Itioni del fenfo? Sordi alle lufinghe della carne, a gli allettamenti, e promeffe del mondo ? E d'onde quell'angelica purità in tante Vergini? dalla natura? Donde quell'inuincibil for-tezza in tanti Martiri, per non effere infedeli a Christo ? dalla natura? Dalin natura il dar le spalle al mondo, e cambiati gli agi e le ricchezze della safa paterna colle spine e co'flagelli di Chrifto, venire a chiudersi, e viuere,e morir seco in croce dentro vna pouera cella ? Egli chiamò Soaue il fuo giogo, e Leggiero il fuo pefo: e ne Icoppi il mondo d'inuidia, a chi vo-Iontario e volentieri il porta, il peso è si leggiero, e si soque il giogo, che nol cambierebbe con quanto ha di loa-٠.

soaue, e di godeuole il mondo. Ma sia vero che graumo, e che premano: non è troppo piu vero quel che S. Am-brogio auuisò dell' huom peccarore, che (a) Cui mola asinaria ad collum. suspenditur, portat lapidem, qui portare Domini iugum recufauit ? È doue nel Decalogo della legge di Dio, non ofservato per la troppa sua difficoltà, que'precetti, e quegli statuti del mondo, offeruati fenza alcuna difficoltà ? Durar gli anni interi in anfietà , in. sospetti, e in ragioneuol timore di trouarfi ognidi e ogni hora, comes in punto di morte, per nemicitie di-chiarate? Professar debito di mantener colla spada, e col fangue ogni minutia, ogni ombra, ogni puntiglio d'onore ? Auuenturar la vita ad vna morte infame, per giugnere ad vn. vergognolo adulterio? Per comperare vn misero fumo di gloria, vna. brieue vanità di quelle che il mondo vende a così caro prezzo, sfondare i patrimonj, e spendere fino all'impouerire?

a Lib.8. in Lucamo

rire? (a) Quis propter somnium dele-Etabile (domanda S. Giouanni Crisoftomo) velit torqueri centum annis? At quid funt centum anni ad aternitatem? Se Dio hauesse domandato a quegli fciaurati, che facessero e patifa sero per saluarsi quanto han satto e patito per dannarsi, che poteua egli domandar di piu ? Han portata in. collo la macina; poffon dir nulla in. iscusa del non hauerci portato il leg-gier peso di Christo? S'egli non hauesse apertissimamente denuntiato (b) Timete eum qui potest animam & cor-pus perdere in gebennam, potean te-merlo meno di quel che han fatto? Altra scusa non ne potrebbono addurre, che vna peggior accusa', di non hauergli creduto. Se non hauesse efposta, descritta, renduta poco men. che visibile a gli occhi, la terribilità dell'estremo Giudicio, potean curar-fene meno? cioè quel nulla, che fa-rebbon se non sosse per esserui. Vdite dal zelantissimo Saluiano, a quanta effre-

a Hom. 1, de Lazaro. b Matth. 10.

<sup>404</sup> La Scienza

405

estremità di dispregio di Christo, del suo tribunale, e dell'eterna dannatione si giugne. (a) In vna re (dice) est que pro hominum insipientia lugeamus Vllum omnino hominum inueniri, aut esse posse, qui decurso infelicis vite iftius breui spatio, in ipsa extremitate iam pendens, iturus illico ad tribunal Dei, quicquam aliud cogitet prater finem sunm, quicquam alind preter exitum Juum, quicquam aliud praser periculum suum : & neglecta spe sua , stque anima, cui opitulari aliquatenus, vel in vltimis suis, omni studio, omni nifu,omni re, ac fubstantia sua debeat, boc folum cogitet, boc folum animo suo voluat, quàm laute haves suns ves suas comedat. Vna così enorme trascuratezza, ò dimenticanza dell'anima sua, in così forte punto, com'è quell'vitimo della vita, non fembra. da potersi presumere, senon di chi si crede di morir tutto, anima e corpo, come le bestie : ò che almen sia di quegli, de'quali disse il Real Profeta, Ir-

Ad Ecclef.lib. 3.

(a) Irritauit impius Deum: dixit enim. in corde suo, Non requiret. Ma\_ che direm di quegli, che mortalmente infermi prendono gli vltimi Sacra-mente, e già non manca loro altro che l'agonia, e gli ha sì fattamentes accecati, oppreffi, e, poco men chen non diffi, ammaliati la vergogna d'vn qualche vitupereuol peccato, commesso da molti anni addietro, e taciuto welle tutte facrileghe confessioni, che. ne pure in quest'vitima si fan cuore, nè fi ardifcono a manifestarlo ? Che de gli strettamente obligati a reintegrare altrui, chi della fama, e chi della roba, i quali per quanto la colpenol coscienza loro il raccordi, e ne li rimorda in quell'vltimo della vita, nè pur fi conducono a domandarne, per non fentirfi obligati a quello, che già fon fermi di non volerlo? Così chiudon gli occhi, e si auuiluppano il ca> po, per non vedere la profondità del precipitio, que disperati che vi si gittano d'alto. Io mille volte il dico, e mil-

### a Pfal.g.

mille il ridico (parla S. Giouanni Crifostomo) (a) Non minus Dei prouidentiam gebenna commendat, quàme promissio Regni : quippe buic illa coopetatur, dum ad illam compellit homines metu : e siegue a prouarlo diffusamente. Mache prò della pietà, e della prouidenza di Dio nell'allettar col premio, nell'atterrir con la pena, nel trarre al bene colla Speranza, nel ritrar dal male col Timore; se si voltan le spalle al premio, e si chiudon. gli occhi, alla pena, l'vno e l'altro per non vederli, e non prouarne le falurifere impretsioni, che lor farebbon nel cuore? In che dunque hanno a potersi difendere, ò scusare, se caddero doue per caderui si accecarono ? Questo sarà quel verme immortale, di cui il Saluatore, nominando i dannati, tre volte ripetè, che (b) Vermis corum. non moritur: e'l lor verme è la lor medefima coscienza, che mai non resterà di rimprouerar loro, Essi soli cl-

a Serm. 15.in 1. ad Timoth. 6 Marc.9.

effer tutta la cagione del trouarsi inquell'orrendo supplicio : e quindi lo simaniare, e l'arrabbiare, e infierir contro sè stessi , come se in vn medesimo fossero due mortali, e immortali nemici, e carnefici l'vn dell'altro.

Ma di quest' vltimo atto della giustitia punitrice, e di quel folo di, fra quanti mai ne vedesse il mondo', implacabile, peroche null'altro che rigore, e punition de maluagi, la piu fenfibile e dolorosa parte, che sian. per prouarne, farà, non so veramente s'io dica il veder Christo, ò l'effer veduti da Christo. Odo Basilio il Magno descriuere l'apparato del Giudi-cio finale, Demonj terribilifimi che dalla bocca, e da gli occhi spirano fiamme : baratro profondiffimo con-fuoco intorbidato da tenebre : vernini voraciffimi, ogni cui morfo è vn colpo di morte : (a) Postremò omnium duriffimam pænam, probrum illud & verecundiam sempiternam. Leggo in S.Prospero l'Aquitano: (b) Quale ma

A In Pf.33. bDe visa contemplel.3.c.13

## deila Salute . 409

malum, ab illo gaudio diuine contemplationis excludi beatiffima Sanctorum omnium societate priuari, fieri patrie tæleftis extorrem, mori vitæ beata, morti vinere sempiterna, in aterno ignes cum diabolo & angelis eius expelli, vbi fit mors secunda, damnatis exilium, vita supplicium. Non sentire in illo igne quod illuminat, sentire quod cruciat : edacissimis in aternum dilaniari vermibus, nec finiri . Euui male, cuui pena possibile a patirsi maggior di questa ? Euui : e ne ho giudice competente a sententiarne il Boccadoro . Questa è il vedersi da'reprobi la faccia di Christo, e l'essere ciascun d'essi da lui mirato in faecia. Questi due fguardi vniti non credo esferui mente vmana, che basti a comprendere inprofondità del dolore, l'atrocità del tormento, che produrranno nell'anime de'dannati. Vedranno essi lui al gran lume, che da sè spandera la sua Croce : che questo è quel (a) Signum Fili bominis, ch'egli medelimo diffe, The

. a Matth. 24.

# 410 LA Scienza

che Parebis in: calo , e per fentimento del Boccadoro, (a) ella farà il Sole che dominerà in cielo quel giorno : perçid il Sol naturale lasciando a lei le sue veci , e'l fuo luogo , Obscurabitur , & Luna non dabit lumen fuum . Vedranno in effa i rei l'eccefio dell'amor fuo verfo loro, e la loro altrettanta sconoscenza, e ingratitudines verso lui : il non hauer egli potuto far piu in lor beneficio, e per loro falute ; ne effi piu in onta e dispregio di lui, e in perdicione di se. (b) Tune (dice il inedefimo Boccadoro) Signum. bos faper radios Solis coruscans antes Chriftem videbis . Precedet enim tunc profetto Crux , magnam vocem afpettu emittans, or ad universos bomines pro Domine respondens, atque oftendens, Nibil ex parce Domini defuisse . Hora l'amore connertito in odio ches mai, non si placherà, e i beneficj in., tormenti che mai non iscemeranno . Sopportolli , afpettolli ; vsò con effi Hom. 77. in Matth. b Hom. 55. in Matth.

411

muitle promesse, prieghi e minaccer esti non ne curarono i prieghi, nonzi ne remettero le minacce. Obligò la. fia fede, e ne dicde in pia modi pe-gno la fue parola, Che in qualunque hora, e per quantanque enormi, atro-ci, e molte fosser le offele fattegli, vna lagrima di contricione che gittino, il plachera; va gemito, vn fospiro di pentimenta che diano, ne spegnerà. pentimenta ene diano, ne ipegnera. non che lo fdegno, ma per fin la me-moria i dicangli quel Pater peccaui del prodigo; e come figlinoli rinati-gli, e ancor perciò più cari, li fi acy corta fra te braccia, in feno, dentro al chorte." Poteua egli dimandar meno? e per così poco potea loro dar più s'egli erà vin offerir la beatitudinese ererna a chi meritana l'eterna dannatione. Non ne voller far nulla: mais vinere fluoi nemici, morir fuoi ribek li ; e qu'all'm fuo dispetto negargli qu'ell'infinira confoiatione che haus rebbe ; faluandoli : e con cio gius ftificar tutto infieme la fua paterna-bonta e patienza, e la loro offinata-S 2 perper-

perfidia; e l'hauer voluto, piu tofto che suoi figliuoli, estere (a) Ex patre diabolo, imitatori della fua infuperabile offinatione, e legittimi eredi di quel fuoco eterno, (b) Qui paratus elt diabolo, & angelis eius, che sono i fomiglianti ad effo. Hor come ben. auuiso S.Ambrogio, che quella infi-nita mansuetudine, con che il Saluatore accetto dall'ingratiffimo Giuda. il bacio traditore che gli offerse, e le parole che per suo rauuedimento gli disse, ripensate dall'inselice, gli cagionarono vn tanto orrore di quel milfatto, vn tanto odio di sè, che non. gli lasciaron venir in cuore,nè in pensiero di correre a gittarsi a' piedi del fuo tardi riconosciuto Maestro, e domandargli mercè e perdono della fua fellonia; ma il precipitarono in tanta disperatione, che confesiatosi reo, e degno d'effer carnefice di se stefio, Abiens laqueo se suspendit. Similmen-te i dannati in quel funesto giorno, al così chiaro vedere e intendere che faran-

# a Ioan.8. b Matth.25.

ranno, quanto era da amarsi, da seruire, da seguitarsi quel loro amantistimo Redentore ; c che all'opposto effi tante volte ne han fatto quel che disse l'Apostolo, Ricrocifiggerlo in. sè medefimi ; io la sento con S. Giouanni Chrisoftomo, che se il potesiero, prima d'hauerne la sentenza di quell' Ite maleditti, che ve li caccerà, esti da sè medesimi si gitterebbono nell' inferno ; e meno infopportabile parrebbe loro il tormento dell'ardere, ches quello del vedere la faccia di Christo.

Nè farà loro di minor pena l'effer da lui veduti, e, come sogliam. delle cofe, che per la loro orribilità, e schifezza ce ne patiscon gli occhi, veg-gendole, discacciati . Considera, e descriue stefamente il Chrisostomo quel si artificioso, e solenne scoprirsi che fece Giuseppe a' suoi fratelli, che già il vollero vccidere ; e gran mercè parue loro di fargli, cambiandogli la morte nella seruitù ; e'l vendettero schiauo a'Madianiti, che il portarono a riuendere in Egitto. Hor al manifeftar-

S' 2

#### La Saienen 414

Stark chartor free, any quelle timp istprovile parole, (a) Ego fum To-ceso glipschi in faccia, e tutti riconefcerhalle fattenze ; equi hora vederlo cont fuor d'ogni lero esperratione-in quella maeftà ; ch'era ben. grande, e in quell'altrettanta polianas za di Vicene dell' Egino ; primicramente fordirono, e rimafero attonicis; come huomini adombrati: por rimondeuduli fubito la rea colcienza ing milero ib wotro e gio occhi vinterrati date bgit one dor dad novil ouere y of patidity e marchisorreinanti afpeteial uano quel, di che fi conolceuanan deb gni : E pur Giuleppe non fracelgitos ne prele verlo toro aria di volto 3484 non pracidifinia, ne chon di voto 2202 tro cho da fratello inter amordo 1921 bronarifede ne faceais fore leuchiede lagrimer, che dicendo quelle parote glifgorgaron da glibochi ? Malitopi po forte era aller cuori il copo di Isrip quel Anore Cons. 49530 114.0. make a

415

quel Frater vefter, quem vendidifis: e i sniferi alla memoria d'un così indogue fatto, haurebbon voluto cher forterra. Ed io(dice il Chrisoftomo) (a) Vebementer obstupesco, & potissimum. admiror, quomodo illi potnerint stare, vel os aperire : deinde , quomodo nons auolaucrit ab eis anima; quomodo won obstupuerit tota corum mens ; quomodo nan ceciderint in terram , Onon potheraut (inquit) fratres oins respondere, turbati enim crant : merità ; cegitantes quomodo cum affecerant; & qualis ipfe erga se fuerat; Grocogitantes gloriam in que constitutus arat, de fue faluse , we ite disam, anxii erant . Ma del figliuol di Dio in macili , e im. personaggio di Giudice farantante punte di fulmini (dice il medesimo Boccadoro) che feriranno al duore de' reprobi, quante le sillebe di quel (b) Diferdite a me malediffi in ignem atersame, che in ererno rifonerà lor DE Bli orecchi , come fe ad ogni punto il sentissero. Che se colà nell'orto, S 4

S 4 qnela Hom. 64. in Genefi. b. Hattb. 25.

guella, furiosa torma d'armati che di lui cercauano per catturarlo, non. ne soffersero quel semplicissimo Ego fum, che lor disse; ma in vdendolo, come risospinti da vn turbine, cadder rouescio, e di colpo l'vn sopra l'altro, e tutti in terra : bene argomenta così a proportione S. Agostino : (a) Ege fum dixit, or impios deiecit . Quid indicaturus faciet, qui iudicandus boc ecit? Quid regnaturus poterit, qui Imoriturus boc potuit? Quel ch'egli potrà, e farallo, sarà precipitar giu nell'inferno i dannati, con quel ch'egli inedefimo disse, terminando il ragiouar del Giudicio vniuersale : (b) Et ibunt hi in supplicium aternum. Quanta illud edittum sequentur lamensa ! (fiegue a dirne S. Cipriano) Illius wltime tube clanger, quàm borribilis erit! Continuus erit, & superfluus il-

larum lacrymarum decurfus : stridorem illum densium flammæ inextinguibiles agi-

a Tract. 112. in Ioan. b Matth. `16. Author de Card.oper. ferm.de Afcenf.

agitabunt. Immortales miseri viuent inter incendia ; & inconsumptibiles flamma nudum corpus allambent . Ardebit purpuratus diues; nec erit qui astuanti lingua stillam aqua infundat. In proprio adipe friza libidines bullient, & inter fartagines flammeas misetabilia corpora cremabuntur : & omni tormente atrociùs desperatio condemna-tos affliget. Non miserebitur vltra Deus; neque tunc audiet panisentes: sera erit illa confessio : & cum clausa fuerit ianua, frustra, carentes eleo, ac-clamabunt exclust. La quale vitima. particella, in cui fi accenna il miserabil caso delle cinque Vergini pazze, chiedenti d'effere ammeffe con le cinque sauie alle nozze delio Sposo, ma indarno, perche già la porta era chiufa (e nell'vne e nell'altre figurò il diuin Maestro quel che farebbe nel Giu-dicio vniuersale) mi ricorda quel che predicandone disse il Pontefice S.Gregorio : (a) O si sapere in cordis palato poffit, quid admirationis habeat qued ' di-

## a Hom.12.in Euang.

# 418 La Seienza

dicitur, Venit Sponsus; quid dulcedinis, Intrauerunt cum eo ad nuptias; & quid amaritudinis, Et clausa est ianua : Questo, di che ho sin qui ragio-

nato, tutto è magiftero, e infegnamento di quella che da principio propofi, e col Profeta S. Zaccheria chiamai SCIENTIAM SALVTIS. Ella, come ben può vederfi da questo pochiffimo che ne ho accennato, mantien fedelmente la promessa, di trattare De rebus magnis; e grandi tanto, che per noi non ve ne ha, ne puo haueruenealtre maggiori : fe già i noftri penfieri non presumessero di poter concepire vno spatio di duratione piu lungo, e per dir così, piu interminabile dell'Eternità; vn cumolo di beni maggiori e migliori di que della Beatitudine de gli Eletti ; vn aggregatione di mali in maggior numero, e piu atroci di quegli della Dannatione de Reprobi . Infallibile poi il douerci toccare di queste due sorti estreme, ò l'vna ò l'altra : e qual ch' ella fia, immutabile in eterno: e'l merito per manual aquel-

#### deller Salate.

**ä10** 

quelle o'per quella ; prenderif dalla vie prefeite dalla quate , morendo, null'altro fi porta feco di là, che il bene e'l male operato di qua : ne morich più che vna volta; e con cio non rimanere speranza di porer mai emendare il fallo, e rrouar luogo a penicenza. E finalmente, quel che il puro natural difcorfo infegna, niuna pollibil proportione trouarsi fra il tempo che milura il viner noffro prefente, e l'eternità in cui morendo entriamo ; ntuna comparatione fra i beni e i mali al quello mondo, e i beni e i mali dettakes: percio veriffino effere l'infognamento dep Wefcouo S. Euche? rio - (a) intorno all'ordinat delle cole mancheuoli con tener fempre l'occhio alle perpetue : Quis extruendit (alco egli) wifi cam fundamentum iecoris, locus of & Superedificare ceteras vsilitates definanti, Salus Fundamentum of . :05 0 12.25.16

Quella, in briens parole, e las Scienza della falute. Hor come l'e-

a In paran.

.

uidenza dimostra, esser vero cio che fu offeruato dal Boccadoro, (a) che se prendeste vn qualche leggerissimamente infermo, e'l ricopriste con tutti gli ammanti d'oro e di perle de gl'Im-peradori, con tutti gli scarlatti, le porpore, e i diademi de'Re, non però mai scemereste d'un atomo la piccola infermità di quel milero : doue al contrario la sola ombra di Pietro, e gli ftracci di Paolo guariuano, folamente toccandoli, da qualunque strana e disperata infermità i viui, e risuscitanano i morti : similmente, se, non dico sopra, ma dentro al capo d'vno che ignori la Scienza della falute, poneste quanti volumi di sapienza vma-na han publicati al mondo i Filosofi. di qualunque Setta antica, e nuoua, non ne guarireste a quel misero l'ani-ma, piu di quel che i manti reali il corpo d'vn infermo. Bene il farà, e sì efficacemente che non v'è dì, che nol faccia, vna carta, vn periodo, vna parola della Scienza falutis, ch'è l'Es uan•

## a Hom.7.de laud.Pauli.

Digitized by Google

uangelio : la cui virtù, che marauiglia è ch'ella sia possente a risuscitare i morti alla vita eterna, se le parole d'esso, (a) Spiritus & vita funt; come le chiamo quel medefimo diuin. Verbo che le diceua ? e di piu ancora, operar quello stupendo miracolo, di rinascer giouane da sè medesimo vecchio : cio che Nicodemo, nouitio nella scuola di Christo non intese; e quindi il domandar che sece, (b) Quomodo potest homo nasci,cum sit fenex ? Mas questa è virtù della Scienza della falute, che fa venire ad vna nuoua luce delle Verità eterne, le quali seuopre, e dà a vedere; a vn nuouo mondo, che è quello di là, prima non curato perche non saputo; a vna nuoua vita, e tal vita, che (c) Mortem non videbit in eternum.

#### LAVS DEO.

## ▲ 10.6. b Io.3. c Io.8.

# IN ROMA,

# Presso il Varese. MDCLXXXV.

Con licenza de' Superiori.

Digitized by Google

the second s The man is all a state i of its

. .

Digitized by GOOgle





