

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

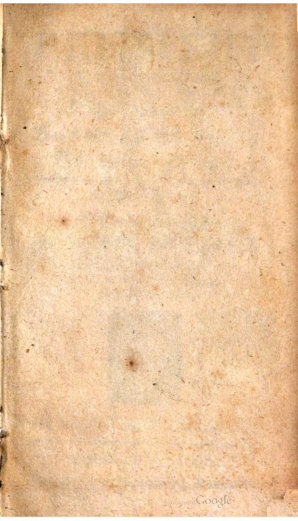
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Asc. 375

# ay. 329





# PENSIER I-SACRI

DEL PADRE

#### DANIELLO BARTOLI

Della Compagnia di Giesù.

CONSECRATI

Al Reuerendissimo Signor

#### D. ANDREA DE VESCOVI

Protonotario Apostolico, e Cancelliere della Santissima Inquistione &c.



L. Augm

#### IN VENETIA, M.DC.LXXXV.

Appresso Gasparo Storti. Con Licenza de Superiori, e Privilegio.

Digitized by Google

Staatsbibliothek München





# REVERENDISS. SIGNORE Sign mion e Padron Colendis.



Vesti SACRI PEN-SIERI Componimenti dell' cruditissima penna del P. DANIELE BARTOLI, che

fù la Fenice de Letterati, l'Anima della Toscana facondia à V.S. Reuerendis. Personaggio sì am-

2 mla.

mirabile per i rari talenti, che la fregiano, sì venerabile per la pretiofirà di quel merito, che la di lei fronte indiadema riuerentemente confacro.

Sò di quante, e quali splendide prerogatiue la sua grand' Anima lumeggiata ne vadí, sò à quali ingrandimenti de titoli, altezze d'onori, eminenze de gradi l'habbij sublimata la Virtù; nonessendo lei necessitata di spalancar de suoi Antenati le Tombe per accreditarsi con l'oro illustre di quelle polueri il nome, ne con le Glorie de gl'Aui defonti infiorarsi le tempie d'applaus . Glo-rie, che pur'in grado sì sublime nobilitorono quella grand'Anima del Sig. suo Zio, che con tanto zelo, e religiosa prudenza hà sostenuto de i primieri posti nel Veneto Clero, e con notabilissimo essempio ha ingrandito la veneratione alla Chiesa, à gl'Altari il decoro.

La gloriosa memoria di questo grand' Auo sasciata ne posteri hà

fer-

figuito, à leis di nobile incentiuo per portarii intrepido à geminarle di lui glorie, l'è ftato vn. sprone d'onore per calcar più francoil beli sentiero della Virtù; daquesti hà Ella preso il disegno per architettar possia vn Campidoglio al merito de più Eroi, dono ogni vno quasi in sua ssera vanti la propria luce, e solgoreggi co'l

proprio lume.

li prender splendore da i lepolcrit de gl'Aubper illustrat i Nopoti è vn far ípicar maggiormente il corpo dell' ombra in chi vine mendico di gloria, e ve colorir con la porpora dell'altrui merito, il. diferto,, vn: maleherar i mancamenti de posteri con le belle reliquie de morti, va sbbellir con le splendide gramaglie de defonti de gl'Eredi le fumole memorie, vn accreditar con al'altrui honori , chi priuo de proprij elemosina da monumenti l'applaulo; è in fomma con il no me cospicuo de cadaueri vni ammantar la nudità de Nepoti , va

a 3

dar-

dar spirito alla misera conditione de successori viuenti, vn'ingemmar il demerito, vn'impretiosir

l'ignoranza.

Viue, e viuerà per sempre inlei splendida, ed'immortal la memoria de gl'ornamenti suoi proprij; viuerà sì ad'onta de secoli decrepitosi florido, e vital il di lei nome, splendida la ricordanza lasciata all'occhio del Mondo tutto nell'esser stato per anni venticinque degnissimo Cancelliero di Buonsignor Illustriss. e Reuerendiss. Patriarca Francesco Moresini di selice memoria, che sù della Veneta Prelatura l'idea, ed' vna luminosa imagine della Cattolica grandezza.

Vanta Ella d'auantaggio al prefente il specioso Titolo di Protonotario Apostolico sposato conla riguardeuole marca di Cancelliere della Santiss. Inquisitione, e di primo frà i Titolati della-Parochiale, Collegiata, e Matrice Chiesa di Santa Maria Zobenico, Gradi, Honori, Titoli tutti sono questi guadagnati con ilcontante della Virtù, ch'è la moneta corrente, che si spende per impossessarsi del teloro della gloria, l'vnico sborfo con cui si tien sempre riccho di lume l' Orizon-

te del merito.

Sì che l'hauer appoggiato à lei la debolezza della mia Stampa. nell' espor alla luce vn' Opera. posthuma di sì celebre AVTO-RE, che con l'erudite sue me-morie lassiateci hauerà per sempre imbalsamato il nome, imbali famato l'applauso sarà con mia fauoreuol fortuna vn hauer ritrouato il modo d' impretiosir di due Echi l'applauso, di due Trombe la Fama, di due Anime il grido.

Aggradisca Lei per tanto con il merito dell'Opera, che li presento d'vn cor deuoto l'osseguio, e rimiri con ciglio ridente l'af-fetto di chi con l'osserta di questo tributo di riverenza hà solo preteso di riuerir la Virtù, e venerar vn Personaggio alla grandezdezza del di cui mento forza. è, che profondamente m'inchini, co'è publicarmi

Di V. S. Renerendiss.

Venezia li 24. Aprile 2689.

Bomiliss Denouis, Arnicore. Galparo, Storti.

LO

#### LO STAMPATORE

A chi Legge.

I sono tratti a stento di mano all' Autore questi suoi pochi componimenti; i quali essendo vna piccola par-te di que' tanti più ch'egli ha in essere di materia, nè può venirne al lauoro per lo troppo altro da fare, che à sè tutto il richiama, hauea proposto di sepellir fra le cose dimentiche. Ma gli è conuenuto di rendersi al dinerso giudicar de gli amici, 2' quali & paruto farsi ingiustamente, volendo che muoian con gli altri non ancor nati, questi non colpeuoli d'altro, che d'hauere assortita la prerogatiua del nascere prima, de gli altri.



#### CAROLYS, DE NOYELLE Prapositus General. Societatis Iesu.

Vm opus, cui titulus (Pensieri Sacri) à P. Daniele Battolo. Societațis, nostre: Sacerdoteitalice conscriptum, aliquot eiusățim Societatia, nostre Theologi recognouerint, & in lucem edi. posse probluciint, facultatem facsmus, vt typis, mandeur, si.is adquos spectat, videbitus; cuius, rei gratia, has literas manu nostra subseriptas, & sigillo nostro munitas dedimus Rome; jo, Italij 1684.

Carolus de Noyelle.

A commissione Reuerendis. P. B. Dominiet.

Mariz Ruteobonelli S. B. A. Magistri. Rgoinfrascriptus perlegt Librum. cuius titulus cit.
Rensieri Jacri. Author verd R. A. P. Daniel Bartolus S. R. Qui sant Liber, haud quaquam dissimilis est permutiis alijis cultissimis ciusdem Authoris Operibus, quibus eruditi stuuntur. Subinde pari fructu. ac plausu excipiendus. Quidquid enim continer, salubri Doctrinz consonat,
ad folidas Virtutes allicis, edad firitiores Chrilianz pietatis amplems extimular. Ideo, quòd.
trorum benesicio, publici turis sieri valear,
milissimum consoo. In quorum sidem, &c.

Dat. Romz in Conventu S. Mariz super Mineruam,
die 26, Augusti 1684.

R. Paulinus Bernardinius Ordo Prad. S.T. Mo.

NOI

#### NOI RIFORMATORI

dello Studio di Padoua.

Auendo veduto per attestato del Segretario nostro nel Libro Intitolato, Pensieri Sacri del P. Daniello Bartoli della Compagnia di Giesu, stampato in Roma l'anno corrente, non v'esser cosa alcuna contro Prencipi, e buoni costumi, concediamo licenza al Storti di poterio ristampare osseruando gl'ordini, ac.

Dat. 1123. Marzo 1685.

( Nicolò Venier Proc. Ref. ( Siluestro Valier Cau. Proc. Ref. ( Girolamo Gradenigo Proc. Ref.

Gio: Battifta Nicolofi Segretario.

#### Imprimatur

Fr. Io: Thomas Rouetta Inquisitor General. Veneral arm.

IN-

Digitized by Google

## INDICE

#### DEI DISCORSI.

| •                                            |
|----------------------------------------------|
| I. T A Vergine Madre sul Caluario,           |
| non tramortita e cadente, mà ge-             |
| . nerosa, e stante in faccia alla Croce.     |
| Crocifissa nel suo Vnigenito; equanto        |
| addolorata nelle sue pene, tanto ma-         |
| gnanima nella sua carità. pag. 1.            |
| II. Il Dio de Christiani non voluto accet-   |
| tare dagit intichi Romani, perch'egli        |
| vuol effer solo. E solo voler effere an-     |
| cora in noi , perche chi non vuole altro     |
| che lui, hà in lui solo ogni bene. pag.39.   |
| III. Supplica d'un Peccator penitente à      |
| un Sacerdote indiscreto . pag.95.            |
| IV. Vn'anima sconsolata consolantesi a'-     |
| piedi del Crocifiso. pag. 158.               |
| V: La Resurrettione de corpi voluta tor-     |
| and d'Ciudei à Chrife and Ingane             |
| re da Giudei à Christo per Inganno:          |
| Da'Persecutori a'Martiri per Forza:          |
| Da Filosofi ad ognuno per Sosismi            |
| MI I a Science della Saluta and 222          |
| TV 1. I a Cotabona dolla Calasto - dolla 222 |





# PENSIERI SACRI

La Vergine Madre sul Caluario, Non tramortita, ecadente, mà generosa, estante in faccia alla Croce. Crocifisa nel suo Vnigenito; e quanto addolorata nelle sue pene, tanto magnanima nella sua carita.



Imperador Lione, che fù il sesto di questo nome, sù il primo, che, senza mai succedergli il secondo, meritò quel gran sopranome di sauio, che scolpitogli

nella fronte, son già ottocento anni che glie la mantiene in veduta del mondo, splendida, e chiara di più pretiosa luce, che non sù quella delle cento gemme, della corona Imperiale, che gli lampeggia uano intorno al capo. Signoreggiò l'Oriente venticinque anni; e ne rima-A se in se in publica veneratione quella selice sua destra: mà non si potè dir certo, se, perche adoperasse più sauiamente lo scettro, ò più dottamente la penna.

Horquesti, presosi à rappresentare in vna Oration panegirica, lo Stabat della gran Vergine sul Caluario à piè della. Croce, e à lato del suo Vnigenito moribondo, nontrouò, in quante ne hà l'arte del dire, sorme, e colori, che gli bastassero ad esprimerla in pittura, viua tutto insieme e morta; spassmata d'amore e di dolore; in piè e cadente; consquel coltello che il vecchio Simeone, tanti anni sa le predisse, fittole dentro all'anima, e nondimeno animosa, e con in volto essigiata ne'lor propri sembianti tanta varietà di pensieri, e d'assetti, quanti ella ne portaua nel cuore.

Tutto dunque, secondo la verità dello (a) Stabat, in che la vide, la formò vna Statua, renduta insensibile dallo stupore, e pur mostrantesi viua e sensibile al dolore, con le dirottissime lagrime che le correuano giù da gli occhi: nel rimanente, immobile, mutola, alienata da sensi, e tutta con la mente assissata in due pensieri, che riscontrauan, gli estremi di quel gran contraposto che faceuan trà sè, quinci il promessole dall'Angiolo Gabriello, che questo suo Fi-

gliuo-

a Ioan. 19.

S A C R I. 3 gliuolo sederà nel Solio di Dauid, e (a) Regnabit in domo Iacob in aternum; quindi l'esecutione che ne hà dauanti, tanto contraria alla promessa. Vn'infametronco di Groce, da cui pende, e in cui giace disteso, questo è il Trono di Dauid in cui doueua essere assiso? Vn mortal chiodo che gli conficca le mani, questo è lo Scettro del suo glorioso Imperio? Questo il manto della porpora, edell'oro che il veste, la vergognosa nudità del corpo, tutto fregiato di liuidori, e trapunto di piaghe? E la corona vn'intreccio di pruni? e'l diadema. reale vna fascia di spine? Il corteggio poi, due malfattori ladroni, ed egli in mezzo d'essi, con vna prerogativa di maggioranza nella reità, e di vantaggio nel vitupero?

Come vna naue in fortuna (dic'egli) che frà due contrarij venti, dall'vno è fospinta, e al medesimo tempo risospinta dall'altro, si stà intrachiusa nel mezzo; e ferma frà due tempeste, ne riceue dà entrambi i lati le percosse, e l'agitamento dell'onde, così ella : (b) Quantis iactata Virgo, tunc cruciatibus conficiebasur, quantis agitationum quasi procellis agitabatur! iam dininum illum partum mente versans, iam alia omnia admirapione referta opera . Modò Dauidis thro-

a Luc.1. b Orat.1.in diem Parasceu.

4 PENSIERI

num, quem Gabriel, quasi arrham, spondet; at nunc crucem conspicatur, o in ea sixum filium: o hoc cum latronibus. Quocirca neque nouissima assatur verba, nec talia, qualia super mortuo silio mater consueuit: sed stetti, præstupore velut solo assixa, lacrymis vbertim manantibus.

Così ne scriffe quell'Impedradore Filosofo: non facendosi à sentir della Vergine in quell'atto, niente più alto del misurato con la filosofia della natura. operante in lei. Faccianci hora noi à vedere, se, e quanto più v'è del sublime, dell'eroico, del diuino, in questo Stabat della Vergine à piè del suo Figliuol crocifisio. E primieramente, Stabat . Non si abbandonò, non disuenne, non tramortì, non cadde. Se si considera l'inestimabile amore ch'ella portaua al suo diuin Figliuolo, e che in ... virtu d'esso ella era più viua in lui : che in se stessa, potrà dirsi miracolo ch'ella non morisse con lui : ma sesi attende il viuere che faceua in lei lo spirito del suo Figliuolo, sarebbe stato miracolo s'ella fosse morta, ò nè pur tramortita.

A metter questa verità più in chiaro, vaglianci del configlio di S. Basilio il Grande, che insegnò, come potea rendersi più visibile il Sole col lumed d'vna lucerna: riscontrando etiandio le cose diuine con le naturali, ò le

vmane. Olimpia dunque, già moglie di Filippo Rè de Macedoni, e Madre, d'Alessandro il Magno; poiche questi le fil morto di veleno in Persia, ella nella sua Macedonia si troud esposta. alle insidie del traditore Cassandro, che • non potendole torre la Corona, e'l Regno, altrimenti che togliendole la testa, e la vita, trouò come hauerla in. mano con la forza; e con frode far sì che apparisse colpeuole ; e senza più , dannarla à douer morire di ferro. Ella, rifaputo il venir che faceua vno stuolo di gente in arme ad veciderla, non si stracciò i panni indosso, nè scapigliossi, nè diede in pianti, e in disperationi donnesche: ne pur prese apparenza nel sembiante, ò nell'abito, da mostrar dolore, da metter pietà, da muouere à compassione di sè : anzi all'opposto ; si recò tutta in addobbo, in portamento, in maestà di Reina; e appoggiata à due nobili damigelle, con forte, e maschio animo si fece tutta incontro a'suoi vccisori. Quegli, in vederla, trasser suori le spade ; ed ella , nè traffe in dietro il piede, nè allentò il passo, nè impallidì come smarrita; ma con la medesima generolità con che era venuta incontroalla morte, la riceuette. Passatole da molte punte il petto, à niuna d'esse diede vna lagrima, vn gemito, vn ohimè; nè cadendo hebbe altro maggior penfiero 3

che di cader composta, e caduta giacer con decoro. Donna di così alto spirito, e di cuor così valoroso in tanta estremità di fortuna, (a) Vi Alexandrum posses etiam in moriente conspicere. Cosi ne scrisse, nè potea scriuerne più breuemente, nè più altamente l'Istorico: vo. lendone dimostrar tutto insieme la fortezza dell'animo, e la cagion dell'hauerla · Vedutoquinci Alessandro,quindi Olimpia , non rimaneua bisogno di sponitor che dicesse, l'yna esser la madre, l'altra il figliuolo : tanto appariua questo in quella; e ciò non per le sole somiglianti sattezze del volto, mà troppo meglio per la medesima generosità dello spirito in amendue.

Horquesta hòvoluto che sia la lucerna del eui sume vasermi à sar con esso
più visibile il Sole. Peroche della Vergine madre, e di Christo suo sigliuolo,
non può degnamente sentirsi, e non similmente parlarne. Due petti, due,
cuori, due anime, più consormi, più
somiglianti, più temperate col medesimo spirito: Due volontà accordate più
persettamente in consonanza all' Vnisono; si che al muouersi dell'vna, l'altra, con la medesima impressione, si
muoua; mai non sono state al mondo,
mè mai saranno, quali e quanto l'erano

<sup>2</sup> Instin. lib.14.

SACRI.

vna tal Madre, evn tal Figliuolo. Vedete in lui quel magnanimo spirito d'-Vbbidienza al fuo divin Padre ; e quell'altrettanto d'Amore verso l'ymana generatione; e per l'vno e per l'altroaccet-tare, e sostenere si generosamente la .morte. Riguardate poscia la Madre, e ditemi, se non è votrouare espresso in lei il suo stesso Figliuolo, nel voler ancor essa persettamente adempitto nella morte di lui sil volere del divin Padre : e che se ne laceri il corpo, se ne squarcin le carni, se ne rompan le vene, e si paghi ircontante di viuo sangue alla divina Giustitia il debito con lei contratte, mà non possibile à sodisfarsi da: Adamo ..

Piange il Redentore si la Croce: ne hò testimonio l'Apostolo. Piange à piè della Croce la Vergine: non ne bisogna altra pruoua che dell'essergli madre. Ella com le sue accompagna le lagrime del Figliuolo: con le sue accompagna le preghiere, ch'egli moribondo, e già sù l'atto del consumare quel gran sacrificio della sua vita, inuia (a) Cum clamore valido, es lacrymis, per la salute del mondo al Padre, dal quale Exanditus est pro sua reuerentia. Così la meno parte che sosse nel commune lor pianto, era quella che ne prendeua il dolore,

A 4 tut-

a Hebr.s.

S PENSIERI

tuttoche profondissimo in amendue. Le vne, e le altre eran più veramente lagrime d'ardentissima carità: lagrime di caro amante, e pietoso di noi, più che dolente disè: e que'due lor cuori, si faceuan per noi quale vediam taluolta vna nuuola, che al medesimo tempo si consuma in lampi, e in pioggia, e sembra essere tutta insieme suoco che si scaglia verso il cielo, e tutta acqua che si

versa sopra la terra.

Stabat : intrepida spettatrice di quella grande esecutione della diuina Giustitia, e di quell'altrettanto Eccesso di Carità, (a) Quem completurus erat in Ierusalem il suo innocente Figliuolo: e'l farsi, non venne à lei cosa improuisa, e nuoua. Fin da trentatrè anni addietro, questo sanguinolente Caluario, questo micidiale tronco di croce, que-Ra vergognosa altrettanto e dolorosa morte riserbata à darsi solo à grandissimi malfattori, era stato l'oggetto de'fuoi pensieri, lo spettacolo de suoi occhi, l'esercitio de'suoi affetti, l'estasi della sua mente; e quel che parrà strano à sentire, l'alto mare, e'l porto, la tempesta, e la tranquillità del suo cuore.

Non posso dar di ciò vna tal pruoua, che pienamente sodissaccia à gli altri, e à me, se non ricordo, che il bea-

tif-

<sup>2</sup> Psal.109. Aug. bic.

## Yerbo propriamente figliuolo.

Hor quanto si è alla temporale generatione di Christo, cioè all'Incarnatione del medesimo Verbo; non altrimenni che se quell'auventuroso Profeta sosse Rato introdotto à vedere, & à sentire, ciò che si fece, e si parlò dentro le sacrofante viscere della Vergine Madre in .. quel primo istante della formatione. che iui per mano dello Spirito Santo fi operò, del Verbo vinanzio: vide il promissimo offerirsi, e dirò forse ancor megho così , lanciarfi ch'egli fece con le braccia aperte incontro alla croce, in protestation d'accettarla, e in atto di caramente abbtacciarla, per così emendar con la fua vibidienza la difubbidienza d'Adamo, e reflituire con la sua morte la vita all'ymana generatione, rea nella colpa , dannata nella pena, perduta nella perditione di quell'infelice suo primo padre, e parricida.

Con esso il veder l'atto di quella grande offerta, ne vdi ancora, ne scrisse, ne publicò le parole. Non esser gradita al suo divin l'adre in sodissattione della disubbidienza d'Adamo, nè vittime di sacrifici, nè oblationi d'olocausti, nè siamme, e profumi d'incensi, e di timiami, nè spargimenti di sangue, e morti d'agnelli, di montoni, di tori (a) \$4-

<sup>2</sup> P[al. 39.

SACRI. IF

erificium & oblationem noluisti . Holocaustum, & pro peccato non postulasti. Per l'offesa d'vn'huomo, richiedesti, à rigor digiustitia, la sodisfattione d'yn huomo, mà d'yn'huomo, d'essere, di valore, di meriti, per natura, per dignità, per innocenza, quale e quanto non l'era, nè potena esserlo chi non fosse più che huomo. Doue egli si addossi il nostro debito, e somentrandone pagatore, col proprio sangue Qua non raput exoluat, la divina Giustitia se ne chiamerà sodistatta Riconcilierassi Iddio con la natura ymana; la rea diuerrà affoluta , la deforme bella, l'odiata amabile se cara ; e le porte del Cielo già chiuse da tanti secoli addietro, e mon possibili ad aprirsi fuor che da lui fi fpalancheranno.

Appena si termino il sar di questa proposta al Verbo incarnato, e senza più,
ella siù da lui desiderosamente abbracciata, e proruppe in quel prontissimo
(a) Ecce venio, che sù la sorma dell'accettarlo: e qui di presente se ne si pulò
il contratto: e quanto al modo da tenersi
nell'esecutione, piacque (disse il Teologo Nazianzeno) che l'ingiuria, e la
sodissattione si corrispondessero perva
fomigliante contrario, si che il nuono
Adamo innocente rappresentasse più

fomi-

a Ibid.

12 PENSIER1

fomigliante al vero, il vecchio Adamo colpeuole: (a) Idcirco lignum aduerfus lignum, & manus aduerfus manum: illæ inquam fortiter extense aduerfus incontinenter extensam: Illæ clauis confixæ atque constrictæ, aduerfus remissam
folutamque. Illæ orbis sines coniungentes, aduerfus eam quæ Adamum paradifo exturbauit. Idcirco sublimitas aduerfus lapsum, & sel aduerfus gustum, &
spinea corona aduerfus pernitiosum imperium, & mors aduersus mortem, & tenebræ propter lumen suse, & sepultura
aduersus illum in terram redictum, &
resurrestio propter resurrectionem.

Tutto ciò presupposto, non vi sarà, credo, à cui non paia douersi discorrere in questo modo: Negotio di maggior anteresse per sua gloria, e per salute, vniuersale del mondo, non hà hauuto Iddio alle mani, nè mai altro pari ne haurà. Questo si trattò, e si concluse in autentica sorma dentro le sacrosante viscere di Maria. Dauid, lontano la distanza di millecencinquanta e più anni, l'antiuide in ispirito, e con prosetico orecchio vdi quanto si parlò in quel trattato, non altrimenti che se vi sosse internenuto. La Vergine si presente con la persona reale, e si intima che non potè esserio di vantaggio, non vide, non

<sup>2</sup> Agologet.I.

ydi, e non feppe nulla? e pur dando ella il suo verginal sangue, à formarne al Saluatore del mondo quel medefimo corpo, ch'egli subito formato offerse alla morte propostagli dal divin Padre, ella non intese à che farsene il desse. nè fù consapeuole di quell'affare? Anzi ° à dir più stretto al vero : non fù ella in ... quel punto rapita coll'anima in due estasi, di mente, e di cuore, solleuata in altissima contemplatione di quel mistero, e tutta accesa in amor di Dio,quanto forse nol sentono più ardente que'-Serafini, che nella più alta sfera del fuoco della carità fon si da presso al trono, e alla faccia di Dio? Qual dunque fù la cagione di quel dir ch'ella piena di Spirito Santo fece pochi giorni ap-presso à Lisabetta moglie di Zaccheria, e grauida del Battista; Beatam me dicent omnes generationes, qui fecit mibi magna qui potens est; Può dirsi che questo Magna operato in lei dalla tutto posfente mano di Dio, fosse altro, che l'hauerla egli eletta, e fatta diuenir madre del suo stesso Vnigenito ? E per qual altra cagione douerla chiamar Beata tutte le generationi di tutti i fecoli auuenire, se non sol perciò, che di lei e delle verginali sue viscere vscirebbe il ristoramento delle rouine, il Saluatore, e la salute di tutta l'ymana profapia?

Hor se ella tutto seppe di quell'altismo mistero operato in sei, non v'hà suogo à dubitare, ch'ella mirò sempre il suodiuin Figliuolo, come cosa, per così dire, d'altrui; inquanto, sin dal primo istante della sua concettione, confagrato con irreuocabile offerta al siscatto, alla salute, alla redentione del mondo: non altrimenti che vna vittima, che si allieua e cresce per sarne vn solenne sacrificio à Dio. Dunque il trouarsi hora sul Caluario à vedersa, sopra l'Altare della Croce distesa, e suenata, non le su spettacolo nuovo, e da perdersi nel dolore, come suole auuenir de mali tutto insieme grandi, e impro-uisi.

Altrimenti (à troppo gran vergogna: nostra, se non ne sentissimo oltre misura più alto) ne perderebbe l'incomparabile Madre di Dio comparata con quella madre Spartana, che all'vdirsi rapportar la morte d'vn suo sigliuolo vesiso in battaglia, e in disesa di Sparta, non che punto nulla dolersene come à perdita, nè pur se ne ammirò come à cosa improuisa: mà in sinendo il Messo di raccontarle il satto, ella subito: Bene stà (disse) Egsi hà sodissatto al suo, e adempiuto il mio desiderio. (a) Idcirco enim genueram, vt esse qui pro patria:

a M. Tull. Tufc.1.

Vergine, à che altro sù eletta, & assunta ad esse Madre di Christo, che per hauere in sui il divin Padre ed Essa, chi, per dare à tutto il Mondo perduto in s Adamo la vita immortale, Mortem non dubitaret occumbere?

Stabat: Tutta incontro al suo Figliuol crocifisso: immobile verso lui, perche tutta in lui crocifissa. Altri chiodi, altre spine, altre serite, altra croce, altri dolori di morte non erano i fuoi , che quegli stessi del suo Figliuolo: quindi il non poter effere più sensibili, più penetranti, più acerbi: quindi il non fare à lei bisogne de nuoui manigoldi, nuova croce, nuovi tormenti. Vna sola differenza correa frà le pene , del Figliuolo, e le sue, che quelle erano distribuite in più luoghi, e divise à più parti ; al capo le spine, alle mani, ea. piedi i chiodi , alla bocca la fete , e'l fiele, al petto, alle braccia, alle spalle lo Aratio fattone da'flagelli : mà nella Madre, tutte eran nel cuore : iui le fpine . adunate à trafiggerlo, iui i chiodi à conficcarlo, iui i flagelli à stratiarlo, iui le agonie del patibolo à crocifiggerlo: quefiz maniera di patimento non fia. possibile à comprenders come in fatti d, altro che da vna madre : nè quel che v'era di più, altro che da vna tal madre, e madre d'yn tal figliuolo. Ob

16 PENSIERI Oh donna forte (così parlò il Martire S. Cipriano della Madre de'Maccabei) e direi più che donna, se non che il merito della fortezza è di pregio tanto maggiore, quanto è in petto per natura più debole. Questa valorosa matrona in sette suoi generosi figliuoli vecisi dauanti a'fuoi occhi dal Crudelissimo Rè-Antioco perfecutor della Legge ebrea, ben si può dire che sette volte su martire, sette volte vecisa: anzi vecisain . ciascun d'essi più volte, e in così diuerse maniere di tormenti come diuerfi furonogli strumenti che si adoperarono a tormentarli. Lo scempio che si faceua delle vite de'figliuolì, tutto era Aratio delle viscere della madre, che patiuano in esti, quanto esti patiuano in se stessi . Ma l'amor di lei verso Dio , e la coftanza nella fua legge per cui effi moriuano, faceua che non fosse in lei punso meno il gioirne, che il patirne. Peroche qual maggiore felicità de'suoi figliwoli, qual maggior gloria di lei lor madre, che morire innocenti, anzi che viuere, e regnare colpeuoli? e trionfare in così tenera età d'vn così feroce tiranno, di così crudi carnefici, di così atroci tormenti, di morti così spietate, ? Dunque (a) Admirabilis mater, quæ nec sexus infirmitate fracta, nec multipli-

a Cypr. de Exhort. Martic. 11.

SACRI.

tiplici orbitate commota, morientes liberos spestaust libenter; nec pænas illas pignorum, sed glorias computaust. Tam grande martyrium Deo præbens: virtute oculorum suorum, quam præbuerant silij eius tormentis, & passione, membrorum.

Ma nella Vergine Madre, troppo al-te, e troppo più eccellenti erano le ca-gioni dell'amore, e i meriti della fortezza, per cui ella penaua parimenti, e godeua ne'tormenti del suo Figliuolo. Non mi distenderò quì à prouare, hauer essa amato questo suo Vnigenito, si perche suo, e perche Vnigenito del diuin Padre, quanto mai non giugnereb. be ad amare vn suo pargoletto donna ; che nel solo suo cuore ha uesse adunato tutto l'amor de'cuori di quante madri fieno mai state al mondo. Sol ne ricordo l'amar ch'ella faceua nel suo diuin. Figliuolo quelle medesime pene, che à lui stratiauano il corpo, à lei il cuore; e compiacersi di loro per si gran modo, che, potendo, non glie le haurebbe di-minuite nè pur di quanto è spuntare, vna fola delle tante spine intrecciategli intorno al capo.

Erano (come hògià detto) in quefla gran madre, e in questo suo gran. Figliuolo, due volontà, fatte tanto vna sola per lo stesso voler d'amendue, che il medesimo che dell'vno, era in.

PENSIERI sutto, e sempre il piacere dell'altra. Hor come l'infinita carità del Figliuolo non si tenne paga del solamente. adempire il comandamento del divin-Padre, ch'era di morire in sodisfattione della colpa d'Adamo, mà v'aggiunse egli di patimenti, e di pene, di visuperij, e d'oltraggi, d'afflittioni, e di dolori, tanto del suo, e su così Copiofa apud eum redemptio, che la morte, ne parue la meno parte: ne segui nella Madre conforme in tutto à ogni voler del Figliuolo, il volere ancor essa. per lui, e per sè, quella gran giunta. di pene, non akrimenti, che se, come egli, così esta le hauesse volontariamen.

Perciò d'unque Stabat, Disfacendosi nel dolore . e Rifacendosi nell'amore , del suo Figliuolo. Nè io saprei come dimostrarlo più somigliante al veso, che valendomi proportionatamene dell'espressione, con che il selice. ingegno di San Bernardo diede quafi à vedere sensibilmente all'occhio ciò , cho non pareua possibile à comprendersi dall'intelletto : dico lo star fermi, & al medesimo tempo volare, i Serafini dauanti al real trono di Dio. affiso in maestà. Peroche, come vide il Profeta Ifaia, con due delle sei ali d'oro che haueano, velauano la faccia, con due altre copriuano i piedi di Dio:

te elette.

Dio: (a) Et duabus volabant. Cost Rauanosermi, e in volo. A trouame il come, domandate à voi stesso: Vna. fiamma in piè diritta, stà ella ferma ? ò vola ? e sentirete risponderui, che nè l'vno, nè l'altro, perche l'vno e l'altro. Ch'ella stia serma, sel persuade l'occhio che se la vede tutta dauanti : ch'ella voli, il mostra essa medesima co guizzi, che dà per l'aria, con le punte, che gitta e scaglia in alto, e col subito sottentrare d'vn'altra fiamma nel luogo della partita; con quel continuo Disfarsi, e Rifarsi, ch'io diceua poc'anzi. (b) Vide ergo flammam, quasi volantem, & flantem : nec miraberis iam Seraphim flantes volare, & volantes stare.

Hor àquesto può dirsi somigliante lo Stabat della Vergine sul Caluario. II non douer ella effer crocifissa col suo figlinolo, la tenea ferma à piè della croce. Mà l'effer tutta in lui, e più in lui che in sè stessa; e l'andar seco di passo in passo volando collo spirito al diuin ... Padre, e offerendogli con ardentissimo affetto per la redentione del mondo quelle medefime pene, le quali quanto all'acerbità del dolore, e allo spasimo dell'agonia, erano à lei sensibili nulla meno che à lui, la teneua in quello stes-

fo.

a Isa. 6.

b S. Bern. ferm.4. de Verb. Isaia.

fo continuo moto che hauea verso il diuin Padre la tutta amante e penante, anima del suo Figliuolo. E in questo ella faceua molto più vero di sè ciò che il Chrisologo disse del famoso facrissicio d'Abramo: (a) Quid aliud, quàm cor-

pus suum immolabat in filio?

Stabat: tutta afforta in apprendere, dal fuo Figliuolo affifo sù quella catedra della croce, vna veramente incomprensibile lettione di carità verso i miseri peccatori: stampatasi à lei prosondamente nel cuore, e stata così saluteuole al mondo, che non v'è chi basti à contare l'innumerabil numero de'perduti, ch'ella con le suc continue domande, e possentissime intercessioni appresso Dio hà gua dagnati, c tutta uia raccoglie e guadagna alla salute eterna.

Quiui ella confidera, e vede, che il diuin Padre hà si prodigamente aperte, e dilatate sopra essi le viscere della sua misericordia, che per loro salute (b) Proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Dal che bene auuisata, e ben didotta sù quella memorabile conseguenza di Saluiano, (c) Euidens res est, quod super affectum siliorum nos Deus diligit, qui propter nos Filio non pepercit: & quid plus, addo,

a Chrysol. ser. 108.

Digitized by Google

b Rom. 8. c Lib. 2. de Prouid.

S A C R I. 21 Et hoc Filio iusto, & hoc Flio Vnigenito, & hoc Filio Deo. Et quid dici am-plius potest? & hoc pro malis, pro impif-

simis, pro iniquis.

Nel primo istante ch'egli sù concetto dentro le immacolate e verginali viscere di lei sua madre, habbiam testimonio l'Apostolo, che si vdi intonare in Cielo per bocca del suo diuin Padre quella gran voce d'imperio, (a) Ado-rent eum omnes Angels Dei. Nè sù pure vn momento più tardo all'eseguirsi il comando, che al darsi Immantenente (esponianlo così) si votò d'Angioli il cielo. Tutti à volo di cerchio in cerchio discesero sopra la piccola Nazaret, e quiui entrarono à far di tutti sè vn. paradiso intero dentro la pouera stanza in che era la Vergine. Così quelle gran gerarchie di Spiriti, que'sourani, que'principi, que'ministri della Corte de Dio dal fommo fino all'infimo choro, prostesisi sopra quel suolo miser le teste a'piedi della nouella loro Reina, e nelle verginali sue viscere adorarono il Verbo incarnato, che sopra i cieli hauea Padre ab eterno Iddio, e lei di fresco madre fopra la terra.

Mentre questi, tutto dimessi, e riverenti in atto, eseguiuano il precetto lor fattone; vn altro di tutt'altra con-

a Heb T.

22 PENSIERI

ditione spiccatosi pur di colasu dalla medesima bocca del diuin Padre, ne adempieua qui giù stà noi il suo Figliuolo; di prendere egli innocente à sodistare per la mortalissima colpa del dissubbidiente Adamo: con appresso quelle volontarie giunte d'ignominie, e di patimenti che dicemmo poc'anzi haverui egli fatto del suo.

Hor qui poniamo à riscontro l'adorarlo, che Omnes Angeli eius faceuano, collo strapazzarlo ch'egli al medesimo cempo accettaua da gli huomini per salute de gli huomini. I suoi medesimi cittadini chiamarlo per vitupero, meccanico, e plebeio; fabbro, e figliuolo di fabro; e à forza d'vrti sospignerlo verso il ciglio d'vn'alta rupe per traboccarlo, e precipitarlo. În Gerusalemme, Grandi, è popolo lapidarlo più volte, se non con le pietre, con gl'ingiuriofi titoli di Samaritano, ed'indiauolato. Tradirlo come indegno, e venderlo à vil prezzo vn suo discepolo di tre anni · Negarlo, e spergiurare di non conoscerlo il più caro, il più vantaggiato de gli altri. Auuentarglisi, prenderlo, strascinarlo in catene a'tribunali vna furiosa torma d'armati. Accufarlo i Sacerdoti come empio bestemmiatore di Dio, come ribello vsurpatore del suo regno à Cesare, come souuertitore del popolo. Quel suo medesimo

popolo, à grida più volte reiterate. chiedere per un seditioso e micidiale la vita, per lui, come più scelerato, e più noccuole malfattore, la morte. Il Giudice conuinto dalla verità, dichiararlo innocente; vinto dal timore, sententiarlo colpeuole. Dato à farne stratio i carnefici co'flagelli, i foldati con gli scherni, e con gli oltraggi de gli schiaffi, e de gli sputi in faccia, e delle spine e delle percosse al capo: vestirlo da pazzo, e come hauca predetto il Profeta. (a) satiarlo d'obbrobri. Alla fine inchiodarlo fopra vn'infame legno di croce frà due ladroni; e raddoppiargli il tormento con gli scherni, co'rimproueri, co'vituperi più amari di quel fiele di che pur vollero abbeuerario.

Chi non s'intende d'amore, e dioca d'vn'eccesso d'amore, per l'infinita sua grandezza non possibile à trouarsi succe che nelle viscere della misericordia di Dio, non giugnerà di leggieri à comprendere come seguisse in Christo l'accettare al medesimo tempo, quasi coll'vna mano, gli ossequi, e l'adoratione de gli Angioli come douuta al grades della sua dignità, e coll'altra gli ostraggi, e i martori de gli huomini, come degni della grandezza della sua carità. Vn non sò che dell'yno, e dell'altro ne

a Thren 3.

fiì mostrato con vgual certezza à S. Pietro: ma glie ne parue l'vno tanto disconuenirsi coll'astro, che può consentirmisi il dirne, che parlandone suariò. Rischiaratagli dal diuin Padre, con lume tutto superiore all'vmano, la mente, à conoscere i meriti, la dignità , e'l diuino effere del fuo facro Maestro, ne sece à lui stesso quella tanto gloriosa confessione, (a) Tu es Christus filius Dei viui : e molto più profondamente egli col cuore, che non con le ginocchia in terra quel cieco à nativitate illuminato da Christo, quando (b) Procidens adorauit eum. Indi à pochi passi dell'andar che tuttauia faceuano, vdendo dal medetimo fuo Maestro, e figliuoldi Dio viuo, che (c) Oportet eum ire Ierosolymam , & multa pati à Senioribus, & Scribis & occidi, Pietro, come à cosa sconcia à sentire, e impossibile ad auuenire; gli si fece tutto dauanti ; ed è ben graue e pesante la forma del parlare che seco vsò, dicendo l'Euangelista, che Cæpit increpare illum, dicens, Absit à te Domine, Non erit tibi boc . Adunque (dice qui S. Ambrogio). Che Dio voglia patire, e morire per l'huomo, è vn così grande eccesso di carità, che toglie poco men che di

a Matth. 16. b Ioan.9.

c Matth.16.

fenno chi l'ode: sì fattamente chenon sà condursi à crederlo ne pure à Dio stesso. Eccolo verificato in Pietro. [a] Ille sidei princeps, cui se Chrissus nondum Deissilium dixerat, & tamen ille crediderat, de morte Christi, nec Chrisso stocredidit.

Hor questo è quell'incomprensibile eccesso di carità verso i peccatori, che la Vergine à piè della Croce vede, e comprende. Iddio non capeuole di patimenti, e di morte, hauer da lei prese quelle membra, quella carne, quel sangue, in cui poter esser passibile, e mortale: e con si stretto legame annodate, e congiunte in vna sola persona quelle due infinitamente distanti nature, l'-vmana, e la diuina, che per la dignità di questa, la sodissattione di quella sosse oltre misura maggiore, e più abbondante del debito.

Sembra (disse S. Agostino, e prima di lui l'hauea detto chiaramente l'Apostolo, anzi il Verbostesso di Dio parlando con la lingua di Dauid) Sembra, dico, vna pazzia, quella, che al considerarla, all'intenderla, è vna tal sapienza, che per la sua sublimità non cape altro che in Dio, perch'ella è sapienza di carità sotto mostra di pazzia d'amore: che à tanta prosondità di bassezze si

a Lib.5. in Luc.

ymiliasse l'Altissimo per l'huomo, à tanti strazzi sesponesse l'innocente Figliuol di Dio per null'altro, che rimettere in buona gratia del suo diuin Padre i peccatori . Parlando con esso lui egli stesso, e diede à questo suo amore titolo di pazzia, dicendogli, (a) Deus tu scis insipientiam meam . Quid enim ( loggiunge S. Agostino ) tam simile imprudentie , quam cum haberet in potestate vna voce suos persecutores profiernere, pateretur se teneri , flagellari , conspui , colaphizari, spinis coronari, cruci affligi? Imprudentiæ simile est : stultum videtar . Sed stultum bac superat omnes sapientes : Eà dimostrarne la stoltezza apparente, e la sapienza vera, ne apporta questa adattissima comparatione presa dal medesimo Redentore, che parlando della fua vicina passione si chiamò (b) Granum frumenti . Studtum quidem est; sed & Granum, quando cadit in terram, si nemo sciat consuetudinem agricolarum , stultum videtur ...

. Chi semina , non si duole per quel che perde, non sospira dietro à quello che gitta: anzi tanto più gode, e fi confola, quanto più spande, e versa: peroche quello è va gittar che taccoglic, va perdere che acquista, vno scemar che, multiplica, vn votar che riempe, vn

im-

<sup>2</sup> In pfal. 68. b Ioan. 12.

impouerir che arricchisce. Quel che hora è terreno ignudo, e somigliante ad eremo o già comparisce all'agricoltore quel che sarà quinci à non molto; vna compagna bella à vedere altrettanto che ricca agoderne vna si piena, e si douitiosa riochta, che beato il perdere che fi fece al semmarla. Misera dunque la no-Ara terra se questo Granum frumenti non veniua à gittarsi sopra essa : se non vi tolleraua gli strapazzi, le ingiurie, i patimenti, che calpeffano, che tormentano, che sepelliscono il seme. Ella sarebbe qual ci fù lasciata da Adamo y vn dise to di spine, vna boscaglia di lappole, e di roghi, da null'altro che pascere il fuoco, e ardere ( a) Igni inextinguibili . Hora mercè del Redentor crocifisso, seminator di sè stesso, e nostro seme, perche da lui solo habbiamo vita, e secondità d'opere,, ogni terra è sì abbondante è fruttiffera , che doue senza lui mon sarebbe entrato pure vn solfiglinolo d'Adamo in cielo poscia per lui vi bisognarono dodici porte di e notte aperte ad introdurui(h) Exemnitribu, & lin-Lua, & populato matione: e da lui riconoscerne il beneficio, Quonism occifus es , & redemifiinos Deo in fanguine tuo.

Queste cosc infallibili ad auuenire, io non posso farmi à dubiture, che il

a Matth.3. b Apoc.5.

Redentore non le ricordasse alla sua. cara Madre, per consolarne lo spirito in quell'estremo atto della partenza che da lei fece, quando s'inuiò à cominciar dall'vitima cena la sua tanto lungamente desiderata passione . A lui, poche hore appresso agonizzante nell'-Orto di Getsemani , ( a ) Apparuit Angelus de Cœlo confortans eum. Glie lo spedi il suo diuin Padre: e dorrebbemi forte il non hauer noi dal santo Euangelista espresso il parlar che gli sece, e le ragioni che addusse per confortarlo, se non credessi certo, che douendo elle essere le più gagliarde, le più essicaci che in così forte punto stessero bene in bocca ad yn Angiolo, elle non. poterono esser altre da queste due : l'-Vbbidienza al suo diuin Padre in sodisfattione della disubbidienza d'Adamo : e in premio della fua morte, la vita che renderebbe à tutta l'ymana generatione. Hor se queste surono, sì come io credo, le più possenti ragioni che l'Angiolo vsasse per confortare lo spirito à lui ; quali altre potè egli adoperare con la sua Madre, che fosser più degne di lui, e di lei, e più possenti à renderle, non dico fol tollerabile, ma desiderabile la sua Passione? E quanto à sè, douette egli esprimerle viuamente

a Luc.22.

la lunga espettatione in che era stato di questo di : nè poter esser tanti i vituperi, e i tormenti che gli erano apparecchiati, ch'egli, per costalta cagione
come era la salute del mondo, altri più,
e maggiori, senza numero, ò misura,

non fosse per accettarne.

E in confermatione di ciò mi fouuien di quello che il Chrisostomo auuisò nel corso della nauigatione, che il tanto suo S. Paolo hebbe à fare da. Palestina in Italia . Egli , per riscattarsi dalle insidie de'Giudei, che per ogni possibil maniera il volean morto, haueua appellato à Roma, e à Cesare: e à Roma, e à Cesare, cioè, in quel tempo, à Nerone era condotto . Hor primieramente eccol cacciato giù fotto coperta nel fondo della naue fra foldati di guardia, auuinto, e Aretto da vna stessa catena con vn. mescuglio di molti altri reissimi malfattori, portati ancor essi di colà à Roma, à dare delle lor carni pasto alle. fiere, e delle lor morti spettacolo nel teatro. Paolo non si reca à vergogna. vna si abbomineuole compagnia, e solo frà tanti scelerati innocente, e frà tanti addolorati allegro , ( a) l'instus cum plurimis winclis, qui mille facinora commiserant, ductus, non erubuit cum

a Homil.7. de laud. Paul.

PENSIERI illis ligari. Era il viaggio lunghissimo, e la stagione quel più che esser possa, disacconcia al viaggiar per mare: il nocchiero poco sperimentato, e temerario; il Centurione più credulo che prudente. Perciò i vonti spesso contrari, le notti oscure e tempestose, e ad ogni poco la naue in punto di rompere, e profondare : come finalmente le auuenne alle coshiere di Malta. Paolo non perciòmai smarrito, ò dolente, Quin imò omnium simul nauigantium curam gerebat. Cumque vinctus per tam vastum pelagus duceretur, ita gaudebat tamen, camquam ad maximum imperium duce-vetur. Ed'onde in lui tanta allegrezza frà tante pene, tanta serenità di cuore: in cosi frequentre pericolose tempeste ? Eccoul ( dice il Crifostomo) quel che: gli addolciua tutte le amarezze, il ren-deua infensibile à tutti i patimenti, eintrepido contro alla morte: Etenim, non paruum illi pramium , Vrbis Romæ conuersio, proponebatur. Egli predicherà Christo in Roma, quiui sonderà, ctiandio nella Corte di Nerone vna Chiesa, che sarà vna scuola di Martiri; guadagnerà in quel gran popolo vn gran popolo d'anime al conofcimento del vero Dio, alla vita, alla falute eterna..

Vna costampia, costricta mercede il rapisce, il trae à sè à Gerusalemme à Rome, incetenato stà malfattori, per mezzo.

àtur-

SACRI.

à turbini, à tempeste, à naufragi, si confolato, si allegro, che la selicità del termine non gli lascia ne pure attendere, nonche smatricsi, all'inselicità del viaggito.

Hor questa in Paolo era mai più che vna scintilla di carità, vna fiamma di zelo apostolico presa da quell'infinito incendio, che ne ardeua in petto à Christo, e gliteneua al continuo infocato, come in vna viua fornace, il cuore? Che mai era la conversione de Roma doue ben fosse venuto satto à Paolo di suggettarla tutta intera alla Fede; rispetto al redimere tutte le nacioni de gli huomini, quante ne sonostate in ogni luogo, e in ogni tempo, e me verranno fuccedendo fino all'vltima giornata del mondo ? Paolo solamente peraua i guadagni dell'anime che poè fece in Roma : el solamente sperarloglis potè infondere tanta lena allo spirito tanta confolatione al cuore? Hor che fil in Christo, che hauea spiegata inanzi à gli occhi dell'anima, e infallibilmente ficura quella (a) Turbam magnam, quam dinumerare nemo poterat", exomitions gentibus, & tribubus, & populis, & livfua passione, e frutti della sua Croce? Vedea le folitudini popolate d'innumerabili Anacoreti: quelle famose Tebaidi 4

a Apoc. 7.46

nell'Egitto, quelle Nitrie, quelle foreste,quegli eremi,altri al disteso,altri per su le balze, edentro alle cauerne de'monti; pieni ben si può dire, folo di corpi ymani, peroche le loro anime erano di e notte orando in conuersatione colcielo, in contemplatione con Dio. Vedeua poco men che ogni parte della terra, bagnata, intrisa, rosseggiante del vittorioso sangue d'eserciti interi di fortisfimi Martiri , d'ogni età , d'ogni sesso, d' ogni conditione, facrificati all'onor del fuo nome, alla testimonianza della sua fede, al defidero della fua faccia. (b) Nam quid desiderabilius eo, quemnon videntes Martyres mori voluerunt, vi ad illum venire mererentur; disse S. Agostino . Vedeua infiniti chori di sacre Vergini, dedicatesi à lui per ancille, da lui accolte per ispose: vscite dal mondo prima di conoscere il mondo, e viuenti incarne immacolate e pure, come Angioli fenza carne. Vedeua innumerabili adunanze di Religiosi, coronati delle spine della penitenza, carichi della croce euangelica, e in lei fola gloriarsi coll'-Apostolo; fatti per lei tanto più da vicino, quanto più fomiglianti al lor Signore. Lascio i Rè, i Principi, i condottieri d'eserciti, gli Apostoli, e gli huomini apostolici, i sacri dottori, e

a Apoc. 7. b In pfal. 34.

ministeri , di virtù eminenti , che sono stati e saran nella Chiesa di Christo , e'l diuisarli non è impresa possibile à for-

mirsi.

Non siamo più presenti noi a noi stesfi, di quello che tutti infieme questi erano alla veduta di Christo, quando s'inuiò dalla sua cara Madre à quell'yltima cena, onde immediatamente discese à cogliere nell'Orto di Getsemani i primi frutti della sua acerba Passione. Hor se Paolo-nulla più che sperante la conuersione di Roma, naviga da Gerusalemme à Roma per attrauerfo yn mare quasi al cominuo in tempesta e tanta è la dolcezzadel termine, benche lontano, che non gli lafcia fentir le amarezze della via presente e viene ad incontrar Roma, non come reo in catena, ma come vittorioso in trionso : che haurà à dirsi di Christo, quando (a) Propter nimiam charitem suam qua dilexit nos, come disse l' Apostolo, Tradidit semetips u pro nobis?

Dunque al ragionarne per iscambieuol conforto con la fua cara Madre, nell'atto di quell' vltima dipartenza, que'due cuori, che nelle cose del voler di Dio erano yn medesimo cuore, doueano rinsocarsi, non solamente animarsi l'yn l'altro. Ese questo era nel

B 5 Figli-

a Epbes. 2.67. b. Rom. 5.

34 PENSIERY

Figliuplo tutto amore gratuito verso i miscri peccatori; peroche (a) Cùm adbuc peccatores essemus Christus pro nobis mortuus est, potè non accendersi il medesimo suoco di carità nel cuor della Vergine verso di loro ? e le pene del suo Vnigenito, che ancoressa stando à piè della Croce sostenne, hauendo crocissis so in sui, e con sui il suocuore, non le offeriua ancor ella al diuin Padre per essi è

(b) Multos filios (disse S. Agostino) multos filios Deo fecit vnicus Filius Dei . Emit fibi fraires fanguine fuo. Hor fefatti da Christo suoi statelli i peccatori, quali erauam tutti adunque facti altresì figliuoli della fua stessa Madre. (c) \$icut malus inter ligna fluarum (dice ella ne'Cantici ) sic Dilectus mens inter fihos. Ripiglia dir S. Bernardo, & benè inter filios : quia cum esset Vnicus Patris fui, multosilli, & absque inuidia, filios acquirere studuit quos non confundiin vocare Fraires, ut fit ipse Primogenitus in multis fratribus. E se egli non lascia d'amarne nè pure i più degni d'effer odiati, e nè pure mentre più atrocemente l'offendono, saprà fare altrimenti da lui la fua Madre che ne hà qui ful

a Rom. 5.

b Ser. 37. de Verb. Dom.

c Ber fer. 47. in Cant. Hebr. 2. Rom. 8.

ful Caluario quella gran lettione, quell memorabile efempio mentre ode il fuo Figliuolo, per puro eccesso d'amore dimensicarse stesso, e tutto volgessi à pregare il diuin Padre d'vfar pieta con quegli steffi, che senza hauerniuna. pietà di lui, quanto il più tormento lamente poteuano, l'inchiodauano su la croce? Pater dimitte illis. Ela cagione del farlo non poteua allegarfi ne più vera, nè più degna diquella dell'incomparabile S. Agostino : (a) Non enime (dice) attendebat quod ab ipsis moriebatur sed quia pro ipsis moriebatur. Se dunque Christo ha facti coll'amor

fuo fuoi fratelli i peccatori, accioche pul not fiano, e per confeguence gli ha dati in conto di figliuoli alla sua stessa Madre ; che dimanderà ella per effi a... titolo di lor madre; che le si neghi? Le preghiere d'vna tal madre, impetrand ageuolmente, peroche han forza di supplire i meriti chemancano a'figliuoli . Non negherà dunque il suofigliuolo à lei, sua e lor madre, quel che ella si farà à chieder per essi, faluo in caso di non poterti da lui concedere la dimanda : e allora supplirà col dolersi. di non poterio. E mi da confidanza à dislo l'apporità di S. Ambrogios che fermatofià vedere, evdire la madie di que'-

a Tract.31. in Igan.

PENSIERI que'due grandi Apostoli, Iacopo, e Giouanni, allora che presentò dauanti a Christo, e per loro sece quella samosa. domanda, (a) Die vt sedeant bi duo filu mei vnus ad dexteram tuam, & vnus ad finistram in regno tuo; ode il Saluatore risponderle, Che non può ? peroche così fatte dispositioni, il suo divin Pa-. dre le ha riserbate à sè : e soggiugne il Santo Dottore, che del non poterlo mo-Arò sentirne, per dir così, passione:tanto non sà negare cosa di vna madre il pricghi in bene de'suoi figliuoli. (a) Dominus cali atque terrarum, verecundabatur (vt secundum a sumptionem carnis, & Virtutes anima loquar) & vt ipfius verbo vtar , Confundebatur, matri pro filijs postulanti, etiam sua sedis consortium

Per tutte insteme le ragioni fin qui allegate, mi par non solo sufficientemente prouato, che la Vergine Madre à piè della Croce, e in faccia al suo diuin Figliuolo, non isuenuta e cadente, Stabat, in lui crocissista, e come lui generosa, altrettanto che addolorata; ma che questo suo quasi secondo partorirlo alla seconda gloriosa e immortal vita che subito à lui ne seguirebbe, e per lui, come per cagion meritoria, à tutta la morta stirpe d'Adamo, ella prouò quel che S, Agostino

denegare.

<sup>2</sup> Matth. 20.

Aino diffe di Sara moglie d'Abramo, nel partorir ch'ella fece il suo vnigenito Isaac - Quando i dolori del parto, mai più da lei non isperimentati, presero Sara, contorceuafi, non y'ha dubbio,lamentauafi, e gemeua: ma (a) Ego puto (dice il Santo Dottore) Saram sterilem, . Latam gemuiße cum pareret. Come certe alte montagne che al medesimo tempo han la cima al sereno, e i nuuoli e le tempeste a'fianchi; lasù allegre per la veduta del Sole, qui giù dolenti per le percosse de fulmini, similmente a Sara, partorendo Isaac, ne doleuan le viscere, e ne giubilaua il cuore. Quegli Ahi che se pur le vsciuan di bocca, era tanta la dolcezza del gaudio che glieli condiua, che non hauean d'amaro altro che il fuono. Ella stata per nouanta anni sterile, hora, vinta per miracolo la doppia contrarietà, della natura infeconda, e dell'età decrepita, diuenuta Madre, chi può dubitate Latam gemuisse cum pareret; E chi partori ella? Il Riso, che tanto vuol dire in nostra lingua la voce Isac: onde ancora fù 11 dir ch'ella fece, (b) Risum fecit mibi Deus : quicunque audierit corridebit mibi .

Vergine Beatissima, e nulla ostante che Vergine, Madre dell'Vnigenito sigliuol di Dio, e vostro: in quella sacro,

<sup>2</sup> Defide lib. 5. cap.2.

28 PENSIERI Enta notte quando il partorifte nella. grotta di Bettem foste in tutto esente dalle doglie del parto in nulla guifa. donute all'immacolatoconcepire d'vna tal madre, e al miracoloso nascere d'vn tal figliuolo. Ma quelle che non pro-uaste in Betlem, le sosteneste, conrroppo piul acerbo stratio delle vostre, viscere sul Caluario, in quel quasi ripartorir che iurfaceste per la riunion. della terra col Cielo, per lo riscatto della perdura e schiaua stirpe d'Adamo . per lo ristoramento delle rouine de gli. Angioli , quel vobidiente liace facrifis caro dal proprio padre, e m lui quel Rifo che rasciugo il pianto di questa no-Atra terra stata per quaranta secoli addietro vna infelice valle di lagrime. Ben potete dire ancor voi , Quicunque audierit corridebit mihi: e s'io non ero, il diceste in quel vostro Beatam me dicent omnes generationes. Ricordamis e'l voglio inteso di voi quel che il Pontefice S. Gregorio diffe alla MartiteS. Felicita, che offerendo sette suoi generoli figliuoli alla morte, come Voi il vostro Vnico, ma cletto (a) Exmilli bus, Peperit Deo quos carne peperat mundo. As pexit mater do cruciata, O im perterries filiorum mortem. Spigaus dium adbibuit dolori natura. Poiche dun-

a Hom.3. in Evang.

dunque per troppo più alte cagioni, es in tanto maggior eccesso si vnirono nella Vergine sul Caluario Stante à piè della Croce Gaudio, e Dolore, Ego puto Mariam latam gemuisse, più che Sara, cum pareret.

Il Dio de'Christians non volute accettare da gle antichi Romane, perch'egli vuol esser solo. E solo vuol esser ancora in noi, perche chi non vuole altro che lui, hà in lui solo ogni bene.

L Magno Pontefice S. Gregorio, costretto a starsi lungo tempo tacendo, e patendo l'aspromartirio de gli acerbissimi suoi dolori di stomaco, appena ricouerò tanto di forze, che bastassero à portarlo nella Basilica. di S.Giouanni Laterano, che seduto iui sul trono Pontificale onde solea. predicare, e affoliatosi numerosissimo il popolo à fentirlo, si mirò due e trè volte attorno, e sospirando, Por tanti vditori ( disse ) porto della mia lunga infermità le forze così logore, e stenuate, e'l fianco e la voce si deboli, che i ptù di voi sarete spettatori solo, non ascoltatori del vostro Pastore, che vi ragiona. Confesso, che il vedermi così siornito di fpiriti, e di forze per farmi sentire al così ampio teatro che

Digitized by Google

ai te mi fai qui attorno o Roma, mi contrista non poco, e sà, che di me medesimo mi vergogni : tanto disuguali frà sè veggo estere il vostro lungo e gran desiderio d'ydirmi, e'l mio piccolo, e brieue poter farmiui vdire. Ne mi sazei condotto ad offerirmi per così pochi , fe non che hò detto à me stesso : Quid enim ? Nunquid si multis prodesse auqueo, nec non paucis prodesse cumultos non possum, num quidnam debeo ad aream vacuus redire? Quamuis enim quantos debeo ferre non valeo, certe vel paucos, certè vel duos, certe vel voum feram. E quell'vn folo cui hebbe speranza di guadagnare ; bastò à quel gran Pontefice per fargli predicare la ventesima seconda delle quaranta Omelie che ne habbiamo. Hor questo medesimo, ancorche per tutt'altra cagione, hò doutto ancor io direà me stesso, per indurmi à trattare vn così fatto

ne, Vel vnum.

L'argomento è, Che Dio nel cuor dell'huomo vuole effer solo : e cel dimostreran due ragioni, delle quali l'una il prouerà Conueniente all'eccellenza di lui, l'altra Necessario al ben nostro.

argomento, che non mi dourà parer poco, se ne haurò à leggerlo Vel paucos, al persuaderlosi vero, Vel duos, a volerlo adempiuto in sè coll'operatio-

Ma

S A C R I. 41 Ma quantosi è al darsi à vedere più chiaro che la luce del mezzodi q uesta gran verità, non vi si haurà à sare gran consumo di parole, nè à durar mo lta. fatica d'ingegno: mentre con la diuina si vnisce e concorre à certificarla ancor l'euidenza della ragion natural e malageuole s'incontrerà nell'ese cutione dell'opera, trouandosi etiandio frà persone di spirito, e mille doppi più Marte affaccendate Erga plurima, e correnti come per la circonferenza d'vn circolo che non hà fine doue posarsi co'desiderij, che Maddalene, fisse nel centro, sedenti a'piedi del diu in Mae-Aro, tutto intese ad apprender l'alta. lettione di quell' (a) Vnum est necessavium che non lascia bisogno, ò desiderio di null'altro. Pereiò Hæcest illa profligatis emenda patrimoniis margarita, come ne parla quel gran Vescouca di Nola S. Paolino, che l'hauea comperata à costo di tutto il suo ricchissimo patrimonio, e di tutto sè stesso: ed è come egli medesimo la descrive quella alerettanto magnanima che leal Carità : Que se ita inserit & affigit Deo, ut nibil extra Deum amans, dicat, Et ego semper tecum . Ma prima che ragioniam di questo, che nella presente materia è la parte più fina, e più su-

a Epist.2. ad Seuer.

blime, e prendiamo à dir cofa che si

adatti ad ognuno.

Roma, forco l'Imperio d'Augusto su arricchita da Marco Agrippa con quel são maestoso Pantheon a che solo frà le antiche fabriche di questa metropoli del mondo, è rimaso fino à di nostri, tenutofi saldo in piè contro à gli vrti del: tempo, e scampatosi interodalle tanter distruccioni de' barbari, che di cemo altri sontuofissimi edificij han lasciate fol le rouine, e di mille altri rouinate ancor le rouine. Ma per dir vero » quanto si è à moltitudine, e à riuerenza. di Dei, quell'antica Roma in tutto il gran giro delle fue mura potea dirfitutta un Pantheon, (a) Vbi (come parlà S. Leone il Magno) diligentissima super-Stitione habebatur collectum quicquid vf quam fuerat varus erroribus institutum. Vinta, e soggiogata che que Romani haueano alcuna città nemica, frà le spoglie che apparteneuano al publico , ne trasportanano ancora i Dei vinti : e per farlisiamici, li faceuano lor cittadini . Inuiauano: à lontanissime: terre ambafciadori, à richiederne quegli che non haueuano : eancor che fossers non akro che vn fasso informe, ò vna: ferpe addomesticata, grandissima erala folennità nell'accorli, non altrimen-

a Ser. I. de SS. Apoft. Pet. & Paulo.

ti

S' A C R I. 47 ri che se venisser per machina giudal cielo. Che più vi si onorauano con sacrificij per fin la Febbre, la Palidezza. - il Rancore, e tutta la gran turbadelle sciagure ymane, accioche mitigate con gli offequij, doue non poreuan giouare con verun bene che hauessero per natura, meno infeste, men crude fossero al nuocere nello spar-

gimento de mali. Considerata che S. Agostino hà questa infatiabil sollecitudine de'Romani in adunare dentro alle mura della loro sola città, quanti Dei, nulla ostante che barbari, e mostruosi, erano sparsi per tutto altroue, domanda, Per qual cagione il solo nostro, e sol vero Iddio non fiì voluto in Roma, mentre pur vi correua per assioma, (a) Omnes Deos colendos effe sapienti? Cur ergo à numeroceterorum iste reiectus est ? Perche qui à lui folo, non basilica, non tempio, non nicchia, non altare, non facrificio, non inuocatione, non il fumo di pure vn granello d'incenso? E siegue à rincalzar la domanda, e con ciò render più autentica la risposta. Forse (dice) non n'è oramai diuulgata per tutto il mondo la fama, la religione, il culto? Non se ne sanno le pruoue della diuinità? non se ne ammira l'alrezza della .

dot-

a Deconsensu Euang. lib.1. c.17.

PENSIERI dottrina, e la fantità della legge; non se ne veggon gli effetti della possanza? S'e-gli è si forte com'è , Roma perche nol vuole? ma se debole, come può più che gli altri Dei , le cui basiliche atterra , i cui simulacri fracassa, la cui religione diferta? S'egli è tutto bontà, perche il rifiuta? se no, perche tanti altri Dei non bastano à soprafar lui solo? Se è verace, perche si ricusa di credergli ? se nò, come se ne compiono le predittioni, e i fatti ne auuerano fedelmente i detti ? (a) Nibil ergo restat VI dicant , cur buius Dei facra recipere noluerint, nifiquia, solum se coli voluerit: illos autem Deos Gentium quos iam colebant, coli probibuerit. Ac per hoc refpuerunt unius veri Deicultum, ne multos falsos offenderent: magis arbitrantes. fibi obsuturam susse istorum iracun-diam, quamillius beneuolentiam prosufuturam.

Così egli: e non potea dir più vero quanto all'auuenuto già in Roma, nè quanto à quel ch'è continuo à feguire nel cuor dell'huomo. Non vi fiaccetta Dio, perche egli vuole esserui solo. E degnamente il vuole, perche coll'infinita eccellenza dell'esser suo non si comporta l'accommunarlo, e quasi metterlo à paro à paro có gl'idoli.

(a)

a Ib id. cap. 18.

S A C R I. 45 (a) Quæ societas luci ad tenebras? Quæ autem conuentio Christi ad Belial ; Perciò i Filistei idolatri, sterminarono da' lor confini il vero Dio d'Ifraello perche questi vuole esser solo: e se ne auuidero ben due volte, quando prefane l'Arca, e ripostala nel tempio sù l'altare, e presso la statua di Dagone lor idolo, trouaron questo quasi gittato via di colà con vn calcio, (b) lacentem super faciem fuam in terra coram Arca Domini.

Perciò ancor quel ricchissimo pouero, e pouerissimo ricco ( perche frà le fue ricchezze non contaua Christo )all'vdirsi denuntiare da lui quell'inaspettato, (c) Vnum tibi deest. Omnia quacumque babes vende, & da pauperibus, & veni sequere me . Contristatus est ( dice l'Euangelista S. Luca ) quia diues erat valde. Abbassò gli occhi e'I volto in terra doue gli cadde, anzi doue già haueua il cuore; e voltate à Christo le spalle, dolente, e mutolo se ne parti. (d) Diues habebat multas possessiones (dice S. Ambrogio) sed Dominus inter multa non numeratur . Deum sibi non sufficere iudicauit. Denique contristatus est, quasi plus efset quod relinquere iuberetur, quam quod

<sup>2 2.</sup> Cor. 6. b 1. Reg. 5. c Luc. 18. d In pfal. 118. Octon. 8 & Off. 12. V. 94.

quod el gere. Non può falir che non. fiegua l'vna di queste due : ò esser empio credendo che Dio non ci basti per ogni bene: ò credendolo, esser pazzi se vogliamo altri beni da aggiugnere à quel bene, che solo basta per tutti i beni.

Ben veggo io questa estere vna filosofia , à cui per non crederla paradosso, ma semplicissima verità, è necessario il precetto di Dauid, (a) Gustate & videte quoniam suavis est Dominus : con la giunta di S. Basilio il Magno, che la dolcezza del mele non s'impara dalla lingua che ragionando la perfuade, ma da quella che assaporandolo ne ha la sua sperienza per pruoua. Nè sa bisogno di mettersi su'le montagne dell'Aluernia à cercar de'Franceschi, e de'Bernardi nelle Chiaraualli, e de'Pacomi nella Palestina, à in Cipri, e de gli Antoni nelle solitudini dell'Egitto, per trouar di queste anime, così tutt'anima e null'altro, che come a'Beati in cielo, altresì ad essi in terra, Iddio solo vaglia per ogni bene. Hauuene, la Dio mercè, in ogni tempo, e in ogni luogo, nè chiostri religiosi, e nelle case priuate, parecchi così internamente beate di quel solo che Iddio è a'lor cuori in ragion di bene, che chi le conducesse (b)

a Psal:33. Hom 13. Exbort ad baptif. b Matth. 4.

In montem excelsum valde, e lor dimostrasse in visione imaginaria, come già il demonio à Christo, Omnia regne mundi, & gloriam eorum, poi le addimandasse, Di tutto l'appetibile di que-Ro vniuerfo, enui cofa che appeniscano? dignità, ricchezze, onori, bellezza, signorie, fama, piaceri, Risponderebbono, Non mancar loro nulla, che hauendolo se ne trouassero più contente. Vn solo essere tutto il lor desiderio. Hauer quello defforche hanno : E se pare strano à sentire, e oscuro ad intendersi, chiamarebbono S. Agostino à dichiarare, Come possa hauersi Dio nell'anima, e desiderare d'hauerlo. Ciò auniene, dice egli, perche (a) Etfatiat te, tanto chenon rimane appetico per verun altro bene : Et non te settat : perche dell'infinito bene ch'egli è , man non può eller tanto il goderne, che fompre più non rimanga il desideratne. Con auuerarsi il detto del Sauio, (b) Oui wesdant adhuc esurient , & qui bibaint adhue sitient. Così col sempre hauere accordarsi il Nunquam fassidire, e'l sempre Bibendo sitire, e godendo defiderare.

Hor percioche non è d'ognuno il perfuzderioli vero per iscienza sperimentale che ne habbiano, è necessario, e

HON

a In Pfal.85. b Eccl.24. Warne

gno al considerarlo, e della sua pena il

descriuerlo.

L'vniuersale mouimento, e corso dell'acque nelle sonti, ne'riui, ne'torrenti, ne'siumi, è vn di que'centomila, miracoli (a) de'quali si detto con verità che sol perciò non ci paion miracoli perche sono continui à vedersi. Hor le acque, secondo il silosofare di S. Ambrogio, non hebbero da principio il muouersi per natura, se non in quanto, (b) Quid iuserit Deus audiunt: Vox autem Dei efficiens natura est. E la voce che lor diede il muouersi per natura, e al continuo la sentono, e l'vbbidiscono, sù allora, che standosi

a Aug. traff.24. in Ioan. b Mexam. lib.3.c.3.

elle immobili e quiete, Iddio nel terzo di della formatione del Mondo, comandò (a) Congregentur aqua in locum vnum. In quel medesimo istante, tutte "l'acque, di morte che pareuano, e giacenti, si fecero acque viue, e mouentisi à correre In locum vnum. Stabat aqua diuersis locis . (b) Ad vocem Dei mota est . Nonne videtur quia naturam ei vox Dei fecit, & secuta est creatura præceptum, & vsum fecit ex lege? Il lor correre, è vn come fuggirsi, e seguitarsi, sospignersi, e tirarsi, con yn tale andare inanzi e venirsi dietro, che sempre si raggiungono, e non però mai si trapasfano. Così Ipfa se aqua præcedit, vrget, & sequitur.

Hor fateui, con niente più che vna girata d'occhio, à vedere gli strani modi, e le diuerse vie che tengono per adunarsi tutte In locum vnum. Ve ne hà di quelle, che à trouar l'vseita per cui mettersi in libertà, e in vantaggio, montano sù per entro le viscere delle montagne, e tanto puntano inerpicando, e salendo, fin che ne giungono alla cima, e trouato iui aperto vno spiraglio, ne sgorgano, e si dan subito à correr giù, portate dal naturale istinto à congregarsi In locum vnum. Altre, per sù la piana terra si strisciano, e ò truouino il

<sup>2</sup> Genes. I. b Ambr. ibid.

PENSIERI canale scauato, e sel facciano elle stefse, per esso vnite serpeggiano. Altre sboccano dalle cauerne, altre rouinano giù da'balzi, akre spiccan da'dorsi, dalle falde, da sotto i piedi delle montagne. Così correndo per diuerse vie, e da diuerse contrade, allo scontrarsi, si vniscono. Le piccole fonticelle, entrano ne'ruscelletti, questi ne'riui , questi ne'fiumicelli, questi ne'fiumi reali · Niun acqua, benche il paia, si perde, nè col mescolarsi diuiene vn altr'acqua. Spargesi, e non si consonde: espargendosi, e vnendosi, la fonte diuiene vn ruscello, e poscia vn siume, e's siume vn mare: poiche il congregarsi In locum vnum, non è altro che scaricarfi nel marc . A lui dunques inuiano tutte l'acque fin dal primo scaturire che fanno dalle lor fonti , nè mai fi posan trà via : e ò si muouano lente, ò di buon passo sò correndo, ò ancora precipitando , tutte parimente vi giungono .

Date hora voi col pensiero in aria vni volo sopra la terra; e portandoui quà e là douunque più v'aggradi; al veder che farete ne'lor paesi; il Nilo; il Pò; il Tago, il Rodano, l'Indo, il Gange, l'Eustate; il Maragnone; il gran Rio dell'argento; il Danubio; il Reno; il Tamigi; e quanti altri siumi hà la sterra: osseruate i diuersi luoghi oue nafeono, le strane vie che corrono, e'l vario

passo con che si muouono; poi doman-date à ciascuno da sè, ò à tutti insieme, Per giugner doue prendono à fare cost lunghi viaggi, tal vn d'essi di due, e di trè mila miglia ? Con vn tanto aggirarsi, che cercano? per vu tanto affaticarsi, che sperano? Vditene la risposta; peroche Elenanerunt flumina vocem fuam. e la voce d'vno è la medelima che di tutti: peroche tutti gridano, al Mare, al mare : In locum vnum. Il mare è il termine del lor viaggio: il mare è il fine del lor desiderio. Al mare dunque; per diuenire in esso ancor essi vn mare. E come chi domandasse à vna scintilla di luce, doue vorebbe ella trouarsi per esser beata, risponderebbe, che nel Sole, perche à lui vnita diuerrebbe il Sole : così ancor vna gocciola d'acqua, non vorrebbe essere altroue più volentieri, che nell'Oceano, à farsi in effo vn Oceano.

Così ragionato fopra il pensiero di S. Ambrogio, dell'hauer tutte l'acque per istinto di natura loso impresa da Dio, vn appetito innato di muouersi verso vn medefimo termine, e mai nonquietarsi finche vi giungono: bellissimo è il riscontrare che S. Agostino sà quefla proprietà dell'acque con quel che auuiene a'desiderij del cuor vmano. Sien di che cuor si vuole, tutti corrono à congregati In vnum tocum: cancor effi

vi corrono per naturale istinto loro impresso da Dio: nè mai sono, nè mai potranno esser quieti fin che vi giungono. (a) Omnis homo (dice il Santo Dottore) qualiscunque sit, Beatus vult esse. In questo, tutti desideri, nulla ostante che disferentissimi sirà loro, indisserentemente si accordano. Hoc nemo est qui non velit, atque ita velit, vi præ ceteris velit. Imò, quicumque cetera vult propter hoc

vnum, velit.

Non si.ode proferir questa voce Beatisudine, che come ad vn armonia di paradiso,non si destino in noi tutti gli spiriti,e'l cuore non ci fi leui, per così dire, in piedi, e verso lei non allarghi le braccia, e non istenda l'ali, in atto di volarle incontro: ma verso doue per ritrouarla, oh quanto pochi il sanno! Come auuien tal volta a'cacciatori d'abbattersi incăpagne, ò in prati così folti d'erbe odorose, e di fiori che i bracchi, e i segugi, yan fiutando per tutto indarno, quanto al trouar la traccia della fiera che fieguono dietro al fuo odore: Similmente, cercandosi nella beatitudine il sommo bene ch'ella de'essere, tati altri beni che non fono lei ci si paran tra'piedi, che ce ne suiano dalla traccia. Quindi è, che come vedeuam poc'anzi portarsi i siumi

a Serm. 112. Diuers. de Massa Cand. cap.2. & 3.

SACRI.

- al mare per diversissime Arade, così alla beatitudine i desider i nostri pergiungerui. E'donde altro (dice il medesimo S. . Agostino ) ( a ) procedono queste voci, che pur toccando tutte vna medesima. corda, tutte frà sè si discordono ? Alius dicit, Beati qui militant. Negat alius, & dicit, Beati qui agrum colunt. Vn altro ripugna l'vno e l'altro, e grida, Beati qui in foro, populari claritate versantur . No dice il quarto, ma Beati qui indicant . Negat boe alius, & dicit Beati qui nauigant per multas regiones : discunt multa, & colligunt lucra. Così detto il Santo, conchinde, Videtis ergo carissimi in omni ista multitudine generum viuendi, non placere vnum omnibus : 65 samen beata vita placet omnibus. hà punto dilbuon discorso, non si auuegga, che quella che cercano, non è la vita beata che cercano. Bene che manchi, ò che possa mancare; bene, che interamente non sodisfaccia à tutti i desiderii; bene, ch'essendo per condition di natura peggior di noi, non può farci migliori; non può essere la beatitudine che cerchiamo, I desiderij che s'inuiano à questo mare, conuien che hab-biano la mala fine di que'non pochi fiumi, che trà via s'incontrano in alcuna VO-

voragine che se gl'ingoia, e li disperdefotterra. Tutta la satica del correreche han satto, è perduta. E mirate al lume di queste poche parole del Magnociar beni mancheuoli è satica leggiera, ò se è pazzia che possa dirsi leggiera il persuadersi di douer esser beato con essi: (a) Dura servitutis pondus est, subesse temporalibus, ambire terrena, retinere labentia: Velle stare cum non stantibus: appetere transeuntia, sed cum transcuntibus nolle

transire. Iddio fteffo frà gl'innumerabili altri beni che ci può dare, non ne hà fuor di: sè stesso veruno, che hauendol noi, sia per seguircene il crouare in esso appal gati , clazi cutti i noltrin faisbil deliderij ; che è quanto dire Effet beari L E la ragion di ciò è manifesta à vedersi Conciosiecosa che hauendo egli costituito all'huomo per suo vitimo fine, se fesso, quanto al seruirlo in vita, edopo morte goderne : è necessario à seguirne , che niun bene che sia da me-no di quel sommo bene ch'è Iddio, sia bastenole ad empiero la capacità del cuore humano satiarne i desiderij, farlo interamente beato. La qual certissima propositione, percioch'è tutto in su-

Digitized by Google

a Lib.30. Moral. cap.12.

ffantiale dell'argomento di che hò prefo à ragionare, non v'incresca vdiria di muovo esposta dal beatissimo S. Agostino, che hauea spesso questa materia alle mani, e la trattaua con quella varietà, e sodezza, e attitudine di pensieri, che si conuenina à convincere di questa gran verità il popolo che l'vdiva.

Sponendo egli quel passo del Salmotrentelimoquaros, Anima autem mea: exultabit in Domino: Tanquam in co[dice ] à quo audierit , falus tra exosum . Tamquam non quæres alias extrinsecus divitias : Tamquam non quærens circumfluere voluptatibus bonisque terremis. Quid enim melius. Dec dabitur mihi? Cosi diceua sico medesimo il Santo Re Davids e perdinto con figurezza. non schauez miczaperto inanzi il grande inuentario di tutti i beni poffibili ad. hauersi da vn huomo anè era venuto riscontrandoli à vn per vno con Dio, per dire in fine, quasi à maniera d'episonema , Quid melius Deo dabitur mihi? Nè pure vincieco nato, fi condutrà à disputare, le vna femtilla di luce che fehizza fuor d'vna felce battura, sia più luminosa che tutto il gram corpo del Sole. Pur nondimeno (dice il Santo) discorrianne così per maggior euidenza del vero. Facciam che frapra il paradifo, e che Id-dio in forma visibile a'nostri occhi ne scenda, e qui fospeso in aria, ci miri à va

C . 4

per vno con quello sguardo che penetrafino all'vltimo fondo de'cuori : e veggendo il suo à ciascun di voi ardere d'yn inestinguibile desiderio d'hauer del bene quale e quanto è di mestieri che sa à renderui compiutamente beati, si offerisca di daruelo, e chiamatiui dauanti à sè à vn per vno, vi dica Pete quod vis. Se vdiste farui vna sì liberale offerta da vn cortesissimo Imperadore, e sedelissimo d'ogni sua promessa, subito vi si adunerebbon nel cuore à consiglio tutti i suoi desiderij, e v'instigherebbono à domandare, preminenze d'onori, prerogatiue di titoli, dignità in corte, podestà di comando, esentioni, immunità, e ricchezze à sì gran colmo, che traboccando versino da ogni lato, tanto che senza voi impouerire, possiate far ricchi i poueri vostri amici e congiunti per sangue . Hor qui Deo tibi dicente Pete quod vis, quid petituruses? Excute mentem tuam; exerce auaritiam suam ; protende quantum potes , & dilata cupiditatem tuam. Non quicunque, sed omnipotens Deus dixit Pete quod Vis. A domandar cosa degna della grandezza d'yn tanto donatore, e d'vn tale Quod vis, che non mi circoscriue misura ne termine alla domanda che risponderò? Diami, in Signoria tutta la terra. Da onde nasce fin doue tramonta il giorno, quan-

SACRI. 57 quanto v'è di paese,sia mio . E non piti Perche non domandate ancora la fignoria de cieli, de pianeti, delle stelle, della luce, e del Sole? Quia ille qui fecit omnia, dixit, Pete quod vis . Così trouandoui diuenuto fignor del mondo fenza più che chiederlo, nol credereste vero, e vi parrebbe d'effere vn di que'+ mendichi, che sognando si veggono fatti Rè, e temono di fognare . È troppo è vero che sognereste, imaginando d'esser beato coll'esser padrone del vniuerso . Coll'hauer questo grande Omnia, sieto stato cieco à non vedere, che Nibil inuenies carius, nibil inuenies melius, quam ipsum qui fecit omnia. Ipsum pete qui fecit, & in illo, & ab illo habebis omnia que fecit - Egli, che v'ama più che voi non amate voi Resso, e che sà ciò che voi non sapete, che niuna cosa che sia meno di lui può sarui pago di tutti i vostri desiderij, e con ciò veramente beato, Nibil magis vult dare quam se . Si aliquid inveneris melius, pete . Si aliud petieris, iniuriam facies illi,& damnum tibi,præponendo illi,quod fecit, cum velit fe i psum dare qui fecit.

Quandoassettato, estanço, domandò bere alla Samaritana, e niente offeso del poco amoreuolo dinegargalo chiell la fece, offerse egli à lei di darle (14)

Äquam

a Ioan.4.

Aquam viuam ; ciònon fi vn promet-serle di far che quel pozzo chi era profondo, al venir d'effa, multiplicando, ò solleuando, per miracolo l'acqua, si empiesse fino al fommo labbro dell'orlo, tal chiella senza fune, e senza fatica, potesse attignerne quanto le bisognaffe . Quella che le proferfe, fù vna. tal tutt'altra specie d'acqua, che chi ne berrà . (a] Non fitiet in aternunt . Sufpirabatilla (dice S. Agostino) notens indigere, nolens laborare; affidue venire ad illum fontem, onerari pondere quo indigentia suppleretur; & finite quod bauferat , rurfus redire cogebatur : & quotidianus ei fuit ifte labor, quia indigentia illa reficiebatur, non extinguebatur. Delectata ergo tali munere, rogabat vi ei Aquam viuam daret . Glie ne porse il diuin Maestro ad assaggiate vn sorso, quanto su quella brieve contezza che le diede di se, e l'entrarle che fece con essa nel cuore e faruisi Fons aque salientis in vitam sternam . E questo su si possente à toglierne ogni sete d'acqua che non ispegne la sete si che di nuouo non si siaccenda, ch'ella tornando à tutta corsa alla Città per annuntiarle il Messia. venuto, e'l bene da les trouato(b) Reliquit bydriam faam : Lascio in abbandono à piè del pozzo la brocca, come

a Tract. 15. in Ioan. b Ioan. ibid.

non più bisogneuole ad attignerne con che spegnerne in sè la sete che dianzi hauea, d'yn acqua per natura manchenole, e d'origine, e di surgeme terrena. (a) Proiesit hydriam suam, que iam non vsui sed oneri fuit . Auide qui ppe desiderabat aqua illa fatiari, ve nuntiaret Christum onere abiecto.

Ma chi brama conoscer da vero quanto possa à render beato yn cuore l'hauer Dio in esso, e beato per modo, che non solamente non gli si renda quasi possibile il desiderar verun altro bene suori di lui , ma per fino i mali , per quantità imnumerabili, per qualità gravissimi, tollcrati per lui; gli si voltino in bene ! le necessità in tesori, i tormenti in diletti, le ignominie in gloria, le continue morti in continui trionfi : vegga la grande anima del grande Apostolo Paolo ; e intenderà hauer fatto bene il Boccadoro, aunifando, Paolo non efe sere stato in verità vo Serafino, e solo in apparenza huomo vestito di corpo impassibile ne patimenti. Egli era si vinamente acceso dell'amore di Christo : che come l'oro liquefatto nella fornace. non ben si discerne s'eglissia oro è sirol co, essendo tanto edentro al suoco l'a oro, e il fuoco dentro all'oro, che quella n'è in ogni sua menomissima particella

6

a Ang in Idan. Track. 14.

penetrato, imbeuuto, e acceso; così Paolo, trassormato per amore in Christo, e Christo in lui, sembrauano vno stesso, fino à quel sommo adunamento, che non si sà senon da vn sommo amore, di viuere l'vno nell'altro.

Vdite Paolo ragionar di Christo nelle quattordici lettere che ne habbiamo, e vedrete non esser cosa solamente del cielo, e dell'anime iui eternamente, Beate, quell'(a) Inebriabuntur ab vbertate Domus Dei, che toglie tutta di sè la mente, e'l cuore a'Beati, e quella questa trasporta, e sommerge in Dio. Paolo parla di Christo come tutto in lui rapito, di lui beato, ebbro e bogliente de focosi spiriti del suo amore. È nondimeno auuiene di lui quel che S. Gregorio il Magno confiderò nel bronzo infocato della visione d'Ezechiello, e l'intese di chi inflammato di Dio parla di Dio, ma quel che ne può dire, non è più che (b) Scintilla aris candentis, percioche Vix tenuiter loqui sufficit hoc vnde ipse fortiter ignescit. Così dell'incendio dell'amor di Christo, che diuampaua, e rendea beato il cuor di Paolo: quel che ne víciua parlandone, non era più che Scintilla subtiles valde de tenues.

Hor

<sup>2</sup> Pfal. b Ezech.1.Lib.1. in Ezech. bom.3.

S A C R I. 61 Hor della beatitudine dello fpirito di questo grande Apostolo, niuno hà parlato più altamente, cioè più da presfoal vero, che l'incomparabile S.Giouanni Chrisostomo . Nè dee tornare, In verun pregiudicio de'fuoi detti, l'hauer egli amato suisceratamente. S. Paolo. Peroche come vn carbone ardente di fuoco viuo , se si adopera à delineare yn ritratto, non gli dà del fuo nè l'ardore, nè la luce, più di quello che faccia vn carbone spento; così il Chrisostomo, nel rappresentar che sece in otto omelie, e in più altre sue opere la diuina imagine di quel grande Apostolo, non le diede altro del suo, che il ricauarla puramente dal naturale, anzi solamente sbozzarne in poche linee i contorni.

Egli dunque, Ricercate (dice) in. petto à quanti, da che il mondo è inpiedi, son viuuti d'età in età con fama d'huomini illustri in prodezza, e in valor d'animo, non si trouerà in chi di loro già mai fosse vn cuore di più maschia virtu, di spiriti più generosi, d'anima più fedele, più gagliarda, più eroica di quello ch'era in petto à Paolo Apostolo il suo cuore. Non più di lui salde in... piè le rupi, non più folido il diamante alla pruoua dell'ancudine e del martello, non più ardenti le fiamme,, non l'oro più insuperabile al tormento dela

PENSIERI

della fornace, e del fuoco. Parlo io per auuentura come quegli che han liberd l'ingrandire, perche non han debito il prouare? O può volersene testimonianza maggiore di quandoegli si ardi à disfidare, e ad hauere schierati dauanti tutti glinnumerabili patimenti del corpo, tutte lealtrettante afflittioni, e angustie del animo; e la fame, e la fete, è la nudità, e i pericoli, e le perfecutioni : Adir brieue, quante sciagure e disastri da tribolare, e da affliggere bà la vita, e quanti ordigni da tormentare, e da vecidere hà la morte. Poscia ancor più auanti, voltare animosamente la faccia incontro alcielo, per attorno la terra, e fin giu all'inferno, e misurato, e pesato ciò che potrebbono contra sui gli Angioli, gli Huomini, i Demoni, e tutte con essi le creature, pronunciare quel vittoriofo (a) Cettus fum, che nulla potrà mai separarmi A ebaritate Dei que est in Christo Iefu Domino nostro.

Dietro à tutto il terribile venga ancor tutto l'amabile dell'universo, à promarsi, se hà forza che basti ad allontanar Dio dal cuore di Paolo, ò'l cuore di Paolo dall'amore di Christo. Nominategli, anzi osseritegli, monti di gempe e d'oro; titoli, esignorie, godi-

men-

a . Rom . 8.

menti e piaceri, gloria e fama, scettri e corone, porpore e ammanti reali, imperi e monarchie. Nel vocabolario di Paolo questi nomi non significan altro che sossi di fanciulli, pure apparenze di colori yani, e di sogni più

vani.

Che amaua egli dunque, se nulla del visibile gli aggradiua ? che gli era in. pregio ? di che godeua ? doue gli portauano il cuore i fuoi defideri, d'in che gliel riposauano i suoi godimenti? Per trouarlo v'è necessario salir sopra tutto il sensibile, e trapassate le ssere de pianeti, e delle Relle, entrare nel ciel de cieli, e per lo mezzo de'Chori, e delle Gerarchie de gli Angioli, senza nè pur mirarli, poggiar su alto fino à quell'inacessibile trono di Ince, dove Christo siede in maestà, e regna in gloria. Qui solo, qui (a) Ardentem Pauliin Christo amorem videbis . Hic fiquidem , præ illius dulcedine, non Angelarum, non Archangelorum admiratus est dignitatem, nec quicquam borum fimile concupiuit. Quod enim erat maius omnibus , Christi amore fruebatur . Cum hoc , beatiorem se cunctis putabat . Sine hoc autem , neque Dominationum , neque Principatuum socius esse enpiebat : sed cum

a Hom.2, de laud. Pauli.

64 PENSIERI

bac dilectione magis effe extremus optabat; imo etiam ex numero punitorum; quam fine bac, inter summos, & bonore

Sublimes .

Quindi nasceua il non conoscer eglialtra dannatione, altra pena, altro inferno, per intollerabili, per infiniti che ne siano i supplici, che l'esser priuo dell'amor di Dio : come al contrario, il goderne era la sua vita, il suo paradiso, la fua beatitudine, il suo ogni ben possibile ad hauere. Che maraniglia è poi ch'egli fosse intrepido nelle cose terribili, e, quasi impassibile ne'patimenti; Non gli corfe giorno di vita, in cui non vedesse adempiuta alcuna parte di quell' (a) Ego ostendam illi (che Cristo diffe di lui ad Anania) quanta oporteat eum pronomine meo pati. Ma chi può misurare quel Quanta, senon, con vna selva di spine, al suo patire, e di palme al suo trionsare ne patimenti? il suo andare era vn continuato passare d'vno invn altro pericolo: come chi è in tempesta di mare, che non fugge da vn onda, che, non si scontri à dar di cozzo in vn altra. Pareua ch' egli hauesse la taglia. come i ribelli : per tutto si gridaua. alla morte di Paolo, e merce à chi ne portaua la testa. I fiumi, i boschi, i malandrini, le fiere, e più fiere di que-

a Act. 9.

SACRI. fti i falsi fratelli, (a) gli eran sempre alle spalle, e gli dauan la caccia. Tre volte ruppe in mare, e naufragò. Non sò se vna d'esse, ò la quarta, vn di intero e vna notte, sù In profundo maris. Non entraua in città doue non si trouasse appostato da'Giudiei per veciderlo, hor con insidie , hor à viua sorza . Quante su strascinato à tribunali ? quante serito, e pesto à furore di popoloje non veciso sol perche si credettero hauerlo vcciso? (b) Sed in bis omnibus superamus (dice egli) propter eum qui dilexit nos . Conghietturate hora dalla generosità del suo vincere la generosità del suo amare. I più attroci tiranni , i popoli contra lui più fieri, più furiosi, più arrab-biati, gli parean mosche incollerite: i tormenti, i supplici, le morti gli eran punture di pungoli di zanzare. Dummodo pro Christo sustineret . Hò detto troppo meno del vero: erano suos trofei, sue glorie, suoi trionsi. Correua ad incontrare le croci à braccia aperte. Offeriua le mani alle funi, i piedi a'ceppi, le spalle alla verghe, il capo alle pietre, tutto sè a manigoldi . Et de, corabatur vinctus catena magis quam diademate coronatus . Libentius verbera excipiebat, & vulnera, quam alu brauia diripiunt : & dolores non minus quàm

<sup>2 2</sup> Cor. b Rom. 8.

66 PENSIERI quam pramia diligebat: cum ipsos vetique dolores loco duceret pramierum: propterea enim illos, er Gratiam nominabat.

Fin qui il Boccadoro, descriuendo : come potè il meglio, quell'anima d'oro. di Paolo, e gli stupendi effetti dell'esser Dio in lei, esserui solo, e solo valergii per ogni cosa: che chi hà ogni suo bene in lui, che altri beni gli rimangono à defiderare ? e chi altro mal non conofce che l'essere senza lui, di che gli rimane à temere fuor solamente di sè, peroche non può perderlo s'egli stesso nol caccia? Hor de'Paoli vogliam noi dire che Christonon ne habbia hauuto se non yn solo? Questo più viuo in lui che in sè stesso; e nel patit mille croci e mille morti per lui, sì beato, che non cambierebbe con la fua la beatitudine, de Beati? Il soprallegato Chrisostomo, ammirando l'altezza delle virtuì, la prerogativa de'doni, l'inestimabil sicchezza de'meriti, non solamente per quell' (a) Abundantiùs illis omnibus laboraui, ch'egli potè dire con altrettanta franchezza che verità, mà per la dismisura de patimenti, ne quali al certo non hebbe pari infra gli altri, lo stimò così folo, che soprauanzi etiandio. i grandissimi, e sia frà esti come frà noi

vn gigante: e postosi tutto in cercare frà le più stabili cose del mondo à qual d'essa poterso assombliate, Cui ergo rei (disse) bec anima comparetur? Earum quidem que sunt, omnino nulli. Quòd si vel auro adamantis fortitudo, vel adamanti bonor daretur auri, tum sorte alsquo modo comparatio eius Pauli posses anima conuenire, sed quid ego adamantem, vel auram ad similitudinem addaco Pauli? Mundum si ex aduerso appendas omnem, tunc aperte videbis ad Paulum vergere pondus examinis.

Cosi è veramente, al prendere, come iodiceua, quel grande Apostolotutto imero, e di peso. Pur vaglia à dire il vero y quanto li è al non hauere in cuore altro che Dio, ne altro maggiormenwindelilerio, chepiacerali, è rutto, sintutto elle filo ine ha Milio la dutt. e ne hà in ogni tempo, e in ogni stato, fecondo ogni più ò meno eminente grado di perfettione, credo indubitatamente che molti. Il Teologo S. Gregorio Nazianzeno, e in più altre sue opere, tutre del pari marauigliose, e singolarmente nella prima Oratione contra l'Imperador Giuliano, ne descriue, come testimonio di veduta, le vite di moltissimi, e le mette in faccia à quello fuergognato Apostata, per constrignerloù vergognarsi di sè, e dello spregio in che hauea la virtu christiana, e la

per-

PENSIERI persettione dell' Euangelio: e di questo medefimo argomento habbiamo e prima del Nazianzeno, edopo lui, istorie, e narrationi di fede indubitata, del viue re à centinaia, e à migliaia insieme, anime di spirito si generoso, che gustato vna volta nel segreto de'loro cuori, Quam suanis sit Dominus, han perduto il fapore, e'l gusto d'ogni altra cosa che non è lui, ò per lui : e manchi loro ogni altro bene, fol ch'egli loro non manchi, hanno ogni bene. Di quanto fanno, ò par tiscono in seruigio di lui, altra mercede non vogliono, altra ricompensa non chieggono, se no lui. Dicono ancor eglino à sè stessi come S. Agostino à gli auari: (a) Quid de his que fecit Deus, sufficiat, cui Deus ipse non sufficit? (b) Amemus ergo : gratis amemus : Dominum enim amemus quo nibil melius inuenimus . Ipsum amemus propter ipsum, o nos in ipso, tamen propter ipsum.

Così parlaua al popolo che l'vdiua sil medesimo S. Agostino, incitando lo à voler farsi ancor egli in terra qualigià sono i Beati in cielo: ben è vero che con vna smisurata dissomiglianza di proportione; peroche quegli veggono l'esser diuino, e le infinite sue bellezze à faccia disuelata, e il lume.

della

Digitized by Google

a In pfal. 30. Conc. 3. b Aug. ser. de temp. 256. in dedic. temp.c.5.

della gloria li dispone à riceuerne, e sostenerne collo sguardo immobile la veduta, nè mai se ne distolgon. coll'occhio, ma come i pianeti, alto sò basso, dall'vn lato ò dall'altro che si aggirino ne'lor cerchi, e intorno à sè medesimi, mai non perdono di veduta il Sole, sempre chiari nella sua luce, sempre accesi nell'ardor del suo fuoco: Ma noi qui giù, etiandio se feruidi, e amanti quanto l'era la Sposa de' Cantici, non passiam più auanti che à poter dir come lei. (a) Per nocles quasiui quem diligit anima mea. Per nocles quarimus (come interpretò il Pontesice S. Gregorio) (b) quia essi in illo mens vigilat, tamen adhuc ocu-lus caligat. È qual prò degli occhi quantunque si voglia aperti, e spalan-cati, se lor manca il sume ? Troppo vero è quel che ne scrisse S. Agostino, (c) Oculi nostri Lumina vocantur, & tamen lux extrinsecus si desit, etiam sant O patentes, in tenebris remanebunt. I pensieri nostri, che sono i lumi, e gli occhi della nostra mente, s'aprono, e aguzzan lo sguardo indarno per veder la faccia di Dio, mentre lor manca quel lume, in cui folo (d) (come dice il Profeta, e Teo-

a Cant. 3. b Hom. 25. in Euang. c In ps. 143. & Fulgent. ep. 6. ad Theodor. Senat c. 6. d Pfal. 35.

70 PENSIERI e Teologo Dauid) si vede il lume: perche il volto del Sole non può mostrarsi con altra luce, che quella del suo medefimo volto. I Beati dunque (testimonio l'Apostolo S. Giouanni) veggonor Iddio (a) Sicutiest. Il nostro vero vederlo, ahi quanto fi diffomiglia da quefto: non essendo altro che vedere, che non possiamo vederlo, e conoscere ohe non siamo atti à conoscerlo Sicuti est. (b) Adunque In hoc confisit vera Dei cognitio (disse S. Gregorio Nisseno) in boc est eius wisio, ve videas, quòd videri uon possit; quòdque omnem cognitionem cognitio eius excedit : quasi caligine quadam ipsa eius incomprehensibilitate undique circumfulus.

Mà che parlo del conoscere Iddio Sicutiess, se per sigurarne qualche misera ombra che cel rappresenti, habbiam mestieri dell'aiuto delle creature materiali, ed etiandio insensibili? Elle ci danno il braccio, e noi discorriamo appoggiati ad esse. Come già il vecchio Tobia, allora che dal cagnuol che precorse, intese il vicin ritorno del suo suisceratamente amato e sungamente, aspettato sigliuolo: perche correndo ad incontrarlo à braccia aperte come cienco ch'egli era, ad ogni passo inciampa-

a Epist-1.c.z. b De vita Moysis.

ua, (a) Datamanu puero occurrit obuiam filio suo. Noi akresì ci appoggia. moalle creature che ci seruono, e so-Rentati da esse andiamo incontro al no-Atro e lor creatore. La grandezza e stabilità della terra, la vaghezza e la fragranza de'prati, l'ybertà delle campagne, la permanenza de frumi, la profondità del mare, la gagliardia de turbini, l'amabilità dell'aurora, la moltitudine delle stelle, l'immensità de'cieli l'ordine e concatenatione del mondo, e che sò io? queste sono le specie che ci rappresentano la maestà, la bellezza, la sapienza, l'eternità, la bene-ficenza, la possanza, l'immensità, la prouidenza, la grandezza di Dio. Specie, oh quanto aliene dal vero! Mà le creature quanto à sè non ne dicono altro, fe non che Iddio v'è, e che Ipse fecit nos, e come fatture d'arte, con morale euidenza non possibile à negarsi tuor che da quell'Infipiens che il diffe ( b ) In corde suo, dimostrano esserui il loro attefice, e fattore. Quale, e quanto egli sia, sono vn'infinito spatio da lungi à dimostrarlo. Ben disse di loro il Magno Pontefice San Gregotio, ch'elle sono orme di Dio, peroche ci mettono in traccia di lui, mà con nulla più di quel che possono l'orme. Non

a Tob.11. b Tfal.13.

vi ricorda di quel che diceuano i foldati d'Oloferne, allora che incontratisi nella bellissima Giudith (a) Considerabant faciem eius , & erat in oculis eorum Slupor quoniam pulchritudinem eius mivabantur nimis. Hor chi vedute le vestigie del piè che nel discendere ch'ella sece giù da Betulia venne stampando trà via, ò in terra, ò nella rena, ò forse ancora nel fango, potea farsi, mirandole con qualunque grande studio, e sottigliezza di mente, à conghietturar da esse quanta fosse la bellezza, la leggiadria, l'amabilità, l'auuenenza, e ancor di più l'egregie doti dell'anima di quella gratiofissima Giudith, che hauea quiui impresse quelle orme? Non altrimenti sono le creature per noi : tutte orme di Dio, mà niuna da poterne, comprendere quali egli sia. Ditemi se v'è in questo grande Vniuerso imagine, che più secondo noi rassomigli Dio che il Sole? Io ne hò riscontri bellissimi del Teologo Nazianzeno infrà gli altri: mà in lor vece vo'che ne vdiate di bocca del Magno Antonio Abbate il niente che l'aiutaua à trouar Dio in esso, che anzi trouatolo, egli contemplando in eccesso di mente, si lamentaua del Sole, ch'entrandogli ne gli occhi del corpo, gli facesse disparir Dio

a Indith 10.

S A C R I. 73 da quegli dell'anima . Quem Antonium (scriffe di lui Cassiano) (a) itanonnun-. quam in oratione nouimus persitife, vet eodem in excessu mentis orante, cum Solis ortus copiset infundi, audierimus eum in feruore spiritus proclamantem, Quid me impedis sol, qui ad hociam greris, vt me ab huius veri luminis ab-

Arabas claritate.

Tutto dunque è vero quanto hò finqui ragionato sopra il nostro inutile at-saticarci intorno al mai potersi ricauar da qualuque sia la più bella d'insta tutte le creature, niuna specie proportionata con la bellezza di Dio(b) Cuius principaliter proprium est (come diffe Tertulliano) nullius exemplicapere comparationem. Ciò nondimeno nulla ostante, se ancor per noi di quagiù v'è cấpo à poter dir nostra ragione, io così ne discorro: Che i Beati, che veggono incessantemé-te la faccia di Dio suelata, amino Ipsum propter ipfum:e con nulla più che hauer lui folo, in lui folo habbiano ogni bene,ella, non v'hà dubbio, è da dirsi felicità inestimabile : ma non da prendersi marauiglia dell'effetto che ella produce in esti: peroche mentre posseggono quel bene, di oui perch'è il Somo bene, Wibil melius inuentiur, e con lui solo rimane

<sup>2</sup> Collat.4. de Orat, c.30. b Contra Marc. lib. I.c. 3.

PENSIERI non solamente piena, ecolma, ma ctiandio Supereffluens e traboccante la capacità de lor cuori; e sodistatta e pa-. ga di tutto il possibile à desiderarsi la sete de'lor desiderij; (peroche come bent diffe S. Agostino, non beono alla fonte, ma beono la fonte stessa , e à dire ancor più vero, il mar d'ogni bene non riftretto in essi, anzi essi si dilatano in lui : I qual maraviglia è, che non rimanga. loro che desiare cosa possibile à renderlipiù interamente beati? Ma che noi di quagiù, che di quella beatifica faccia di Dio non giugniamo à vedere altro che il velocon che la cuopre, come Mosè, quando ponea (a) Velamen super fa-tiam suam, luminosa tanto ch'era insofferibile, à gli occhi de'riguardanti (e per noi sono le creature, che tutto infieme ci mostrano, e ci nascondono Iddio) nondimeno amiamo quel che non vediamo, Ipsum propter ipsum, fino à voler ch'egli solo sia ogni nostro bene, e in lui solo raccogliere, e posar rutti i nostri amori: questa è, nol neghiamo, minor selicità di quella de Beati con Dio in cielo, ma ben è maggior marauiglia ne beati di Dioin terra. E perche non ancor più valida la testimo. nianza, e più gloriola la pruoua che

Iddio ne trae dell'infinita fua amabili-

a Exod.341 3 1910 111 13 1910 11

tà? (a) Quid enim (diffe S. Agostino) desiderabilius eo, quem non videntes Martyres mori voluerunt, vet ad illum venire mererentur? E se v'è in grado di vedere intorno à ciò più chiarala parte de Beati, e la nostra; vdite.

Quando il Redentor nostro risuscitato à vita immortale e gloriosa, si mostrò in persona vitibile su la spiaggia del mare di Tiberiade a' fuoi Apostoli, che con lunga fatica, e niun guadagno, hauean confumata la notte e stancate le retie se, pescando in quell'acqua doue (b) Nihil prendiderunt; Giouanni, all'vdire quel Mitte in dexteram nauigij vete & inuenietis, che fii lor detto da Christo non però ancora riconosciuto da essi, e poscia al vedere il miracolo della gran presa che ne segui, riuolse, e fermò fisamente lo sguardo in lui, e rauuisatolo Dixit Petrus, Dominus est: e Pietro in fol quanto l'ydi , e si gitto indosfown camiciotto, Erat enim nudus, fi lancio in mare, e per riuedere il suo caro Maestro, e per esser da lui riueduto quali diceffe con David (c) Exquifinit te facies mea , faciem tuam Domine requiram , à tutta forza più del cuore che delle braccia notando sempre con gli occhi in faccia al fuo e al lower affortown an Ding a Sield

b Ioan.21. c Pfal.26.

76 PENSIERI Signore, precorse il remigar della, barca che seguitò più lenta. Horse, possibil sosse vna tal fantassa, che ad vn. già Beato, la faccia di Dio gli togliesse di veduta, al rimostrarglisi da lontanis simo, edirglisi Vello colà, Dominus est; quegli, senza frapporre vn'attimo all'vdirlo, si gittarebbe à nuoto per attrauerso yn mar di fuoco, e se ancor sosse va diluuio di fiamme di quelle, cocentissime dell'interno: sol che sperasse di poter giugnere à riuederlo. Hor questa ch'è pura fintione d'vn tal Beato, e d'vn tal modo non possibile ad apuerarsi, e pura verità ne milioni di Martiri che hà la Chiesa militante, e à quanto maggior somma ne crescerebbe il conto se vi si aggiugnessero ancor que'tanti che hanno efficacemente desiderato, e si son proferti ad essere lor compagni, e non l'han conseguito. Non han mai veduta al lume della glo-ria la faccia di Dio suelata, e per vederla Mori voluerunt ve ad illum venire mererentur. E per venire a lui si son\_ gittati, per così dire, à nuoto per vn mar di sangue, e di pene, ahi quanto atroci, quanto lunghe, quanto terribili leittà e popoli interi, e corpi di più di dieci e quindicimila insieme, e ne habbiamo i conti nelle antiche memorie della Chicía perseguitata : e sempre in s essi fanciulli nella lor più tenera età » e CODC

SACRI. 79

tenere donzelle , e spose nel fior de gli anni, e madri altre co'loro vnigeniti, altre con parecchi figliuoli in collo, à mano, attorno, tutti con effe offerti al furor de'tiranni , allo stratio de'manigoldi. Il perder la vita, benche sia il fommo delle cofe terribili alla natura, era il meno, rispetto al lungo morir che faceuano, beuendo à tormento à tormento come à forfo à forfo la morte, . Puossi venire à tanto senza non dico hauer Dio, ma Dio folo per ogni cosa? e lui non mai veduto à faccia scoperta (ciò che fingemmo di quel Beato)ma per giugnere à vederlo : ch'è il maggior fatto, che possa volersi in pruona dell'infinita amabilità della faccia di Dio.

D'altra impressione, ma forse nulla men possente è questa seconda non dirò specie, ma eccellenza di carità che s'attiene ancor essa all'hauer Dio solo nel cuore, e'l cuore in Dio folo : e d'ogni tempo è stato, ed è tuttauia, il trouarein chi vederne gli affetti. Poc'anzi io no paffai oltre al folamente ricordare quella gran moltitudine d'anime, tutto fiore di fantità, che il Teologo S. Gregorio Nazianzeno, testimonio di veduta spiegò in faccia al vanissimo apostata Giuliano Imperadore, che si bestaua della virtu de Christiani, e in lor vece mettea fopra le stelle gli Epaminondi, i Miltiadi, i Fotioni, i Socrati, e i Platoni, e i

Digitized by Google

Dia

TENSIERI

Diogeni, e quant'altri v'hausa di nominati nel gentilesmo. Qui si conuieme vdire so stesso Nazianzeno come altamente descrive que suoi, de quali non contaua vn qualche dieci o venti, ma dieci e venti centinaia da suiveduti, e in essi ammirate quelle angeliche vite delle qualt ancot sece ad Hellenio vna

diffesa narratione.

Veditu (dice all'Imperadore a postata) questi poueri volontarij, che non han vitto da sostentarsi, non augurio no tetto da ricoprirsi, e potrei quasi dire, che ne pure han sangue nelle vene, nè carne indoffo? tutto è per così renders più leggieri, e salir più spediti ad vnirs collo spirito à Dio . La nuda terra e il lerto che gli accoglie e dà loro quel brieve ripolo che fi gittano à prendere fopra effa, ma oluquant'alto filicuano. sopra quel tutto che la terra hà di terre-no! Si affacciano à conuersare e tramischiarsi con gl'huomini : ma superiori affatto alle cose vmane; non seine traua; ghono, nè le hanno in verun conto. Nulla poffiedono, e fecondo l'Apostolo ogni cola è loro : così e fon nel mondo. e in tutto fuori del mondo. Handue vite in vna : e ben frà sè le divisano zhvna è del corpo, e l'hanno in ispregio, l'akra dello spirito in istima, quella trascurano si che riman deferta; questa coleinano, d'h rendono in ogni stagione frut-1146

Digitized by Google

fruttifera. V sano la mortificatione a rendersi immortali , lo scioglimento da ogni cofa fensibile, à legarsi più ftrettamente con Dio; nè nulla amano che non sia lui, ò porti loro i pensieri, e gli affetti à lui. Le loro anime fono fonti di luce; esi trassondono, e si tramischialo scambieuolmente i lorraggi con que del Cielo. Paffan le notti in veglia cantando à par, à muta, à pruous con gli. Angioli; e folleuati in eccessi di mente sitruouano in Paradiso prima di giugnerui, e vi si truouan sempre l'vna. volta più alto che l'altra, e più vicini à trasformarsi in Dio. Netrouerai i corpi per su le rupi, e dentro le cauerne de'monti, ma i cuori non mai altroue che in cielo: folitarij à gli huomini, ma in conversatione con gli Angioli : afflitti nel lor di fuori, ma dentro in vna perpetua beatitudine confolati.

Cosi scriueua il Teologo Nazianzeno di que'del fuo tempo, e del paese doue abitaua : ed egli altresi e prima d'esfer Vescouo, e poscia fino alla decrepità, fii sifattamente vn d'effi, che forse non ven'hebbe infra tutti vn pari di lui nella perfertion della vita , e nella fublimità della contemplatione. Ma vaglia à dire il vero, che à noi e a nostri giorni non fà bisogno pellegrinare per gli eremi , nè falir sù le punte dell'alpi , ò spiar nelle cauerne de monti per

D 4 mrins

80 PENSIERI rinuenirne de fomiglianti . Io dico, e ne sò il vero, che non folamente dentro alle celle de'monister; , ma nelle stanze delle case private, ed etiandio ne palagi, v'hà di così fatte anime, e non poche, ancorche al giudicarne dall'eftrinseco apparente, nol paiano, come quegli del Nazianzeno che si conosceuano ala l'abito, alla folitudine, al rigor delle penitenze: ma quanto si è al non hauere, e al non volere altro bene al mondo che Dio, e di lui folo paghi e beati, in lui folo posar tutti i loro amori e tutti i lor desider; e poter egli far di loro quantogli è in grado : peroche come egli ad essi piace in tutto sì che non-vogliono altro che lui, così essi altro non vogliono che piacere in tutto à lui; e andar quasi del pari in quel ch'è vno seambieuole amarsi : ve ne hà , la Dio mercè: e'l cielo più si compiace in yn. d'essi, e più caro il guarda, che non... mille altri a'quali non basta Iddio solo per contentarli à pieno.

Quando egli loro infuoca il cuore dell'amor suo, ciò che suol non di rado, ne sarebbe insoportabile alla debolezza della natura l'ardore, e l'incendio, se non desse ancor ad essi per miracolo quel (a) Ventum roris flantem, che preseruò e mantenne in trè santi giouani

Ebrei

<sup>2</sup> Dan.3.

S A C R. I. & Ebrei compagni di Daniello nella cattiuità di Babilonia, viui e freschi, in corpoià vna fornace da cui sboceauan quarantanoue cubiti di samme torreggian-ti in aria · Quel ( a ) Cor nostrum ardens erat in nabis cum loqueretur, woppo bene il pruouano essi, quando Iddio lor dice al cuore, ed esti profondamente. 'il comprendono , ch'egli si eccessiuamente gli ama, che il quanto dell'amarli non hà misura : conciosiecosa che gli ami nulla meno che se in ogni momento stesse il divin Padre rinuouando il. decreto di dar per essi alla morte il suo Vnigenito: e questi rifacendo l'accettatione con quel prontissimo Ecce venie che disse nel primo istante del suo essere. conceputo, si offerisse à prendere la croce in collo, e inujarfi à fofferir quella si tormentola, e si vergognola morte, che riceuè sul Caluario : e di questo non v'hà luogo à dubitarne . Chi può tenersi forte: à vn così gran colpo dell'amor. diuino, sì che tutto non si anuampi, non fi strugga, non fi confumi? Quindi il trabboccar che tante volte sà dall'anima infocata il fuoco etiandio nel corpo:peroche (b) Nunquid potest bomo abscondere ignem in sinu suo vt vestimentaillius non ardeant? Quindi quello stracciarsi ò aprisi con impeto la vesta

a Luc.24. b Prou.6.

n ful petto il Sauctio, e dibatterla, è fuentolarla, e chiedere in alte voci à Dio, Non più Signormio, non più E la ferafica vergine S. Terefa, domandare in conto di gratia, los scenar delle gratie, e ffringer con effa la mano piena e liberale con lei troppo più di quanto era la capacità del suo cuore à riceuerne . E quell' Angiolo, il B. Stanislao. Koftka, venir dall'oratione come spasimato, e portarsi all'aria aperta doue il. rinfrescasse la tramontana del verno : e. convenir tenerlo in guardia d'alcuni che in vederlo arder nel volto, e langnire, gli rattemperassero il cuore, i spianandogli sopra petto de panni lini: ammollati nell'acqua. Volete poi vedere ancor ne fatti dell'anima auverato quel che diffe il Saluatore, che non fi pone (a) Vinum nonum in vives veteres . alioquin rumpuntur vires ? mirate à S. Filippo Neri il petto, conuenutofi dilatare col romperlo, alzandone fopra la natural chinatura alquante coste, accioche al grande ampliarfi, e puntare ne gl'impetuosi suoi battimenti il cuore, non gli scoppiasse. Troppo à lungo andrebbe il venir riferendo le tante. pruoue che v'hà di queffi beati accendimenti, che l'amor di Dio, goduto da folo à folo, cagiona nell'anime de fuoi ferui:

James & March

a Matth.9.

ui , A mè vo che basti per vltimo , ricordare il mio Padre S-Ignatio, venuto à raleccesso d'ardore e di consumamento, mentre vna volta infrà l'altre celebrava il'divin Sacrificio, che fù bisogno recarlosi sur le braccia à guisa di moribondo, e dall'altre trasportatio à distendere e posarlo alirone LE similmente il trouarsi presso à divenir cieco, à cagion delle si dirotte e si boglienti lagrime che gli correan da gli occhi nel continuo tener che faceua il cuore in Dio : el haurebbono accecato, s'esti nondi faceua à dimandare allo stesso Iddio, ciò che subito imperrà , d'hauere in sua podestà il dare il corso alle lagrime, e ritenerso.

Oltre àquesta del Fuoco, hà Iddio vivalira maniera, ch'è della Euce, per gommunicarsi in essa intimamente a suoi serui, camici. Ella tien più del Geleste, perch'è turia Visione: Cost chiamano quella Contemplatione Insusa, che dandosi da Dio gratuitamente à chi, e quando, e per quanto gli è in grado, sarebbe temerità e presuntione superba l'aspettarla ò il riconoscerla dalle proprie sorze come proprie portionate all'acquistarla. Di sei dune que vuol dirsi quel che Satuiano del para lar che Mosè faccua à faccià à saccia con Dio: (a) Quem maiarem prassant

a Lib. 1. de Gubern. Dei .

## 84 PENSIERI potuit affectum Deus quam vi cum prafentis seculi vitam agerent, speciem tam futura beatitudinis possiderent e dore

futura beatitudine della quale goderanno in cielo veggendo à faccia scoperta. Iddio, e la presente di che cotemplandolo godono in terra, in questo van del pa-

ri, che l'una e l'altra fono ineffabili.

Ben potrà dirui vn Beato, che si bella à gli occhi dell'anima rischiarata dal suo debito lume, è la faccia di Dio scopertamente veduta, che se infinite sosfero le anime intese à riguardarla, tutte, fenza più, ne diuerrebbon beate : e quel di che non può dirsi cosa maggiore, col solamente vedere Iddio si divien somigliante à lui : non ne sò diressenon, che di troppo più eccellente maniera di quel che possa farsi qui giù dalle nuuole, quando taluolta fanno Pareli, specchiandost in esse il Sole : e'l rappresentano tanto al naturale, e al vino, che non sapete ben divisare la copia dall'originale, tal che amendue vi sembrano esemplari. Hor che direste se v'haueste frà gli huomini yn voko di sourumana bellezza, e di così maranigliofa virtu, e poffanza, che si stampasse in quanti ammettesse à vederlo, e senza più tutti dinenissero belli à somiglianza di lui? E questo auviene in paradiso : e habbiam testimonio e promettitore d'infallibile sedettà l'Apostolo S. Giouanni, che par-

2 1. Ep. c. 3. b 2. Cor. 12. c 1. Cor. 2. d Gen. 22.

ch' è la brutale : Rimangansi quigiù basso à valle, che la cima del monte

doues Pvede Iddio, e doue parla, non è peruffi. Non l'inuisibile per l'occhio non l'ineffabile per l'orecchio, non per verun senfo quella ( & ) Par Dei quæ exsuperatomnem sensum. Adunque tutto. colasu Arcana verba: perche il Vocabolario della terra non hà voci nè for. me possibili à confarsi con la Segretaria del cielo ... Quanto gran mole equanto Inifucata e il Sole à cui più di cento wolte capinebbe in corpo la terra? Horche ne giudica il fenso? Domandatene al sensualissimo Epicuro, vi risponderà ch'egli non è punto maggione di quella palla rouente di poco più d'vn palmo che si mostra all'occhio perchei fensi (dice egli) intorno a'loro oggetti non possono ingannarsi. Ma £ (b) Species minuitur, non magnitudo detrabitur : neque infirmitatio nostra Passiones: , passioni luminarium debemus: adscribera. Noi chiaman Faccia l'Es-Senza di Dio: sua bellezza quello infinito amabile ch'egli è . Che luogo può. hauer l'occhio qui doue non è soauità di colore, non corrispondenza di parti, non gentilezza d'aspetto , non gratioficà di sembiante?

Hor quel che fin hora ho detto del non poterfi comprendere quel che fia, nè quel che operi nell'anima d'vn Beato.

<sup>2</sup> Phil.4. b L.4.Hexam. .. 6.

quell'intimissima communicatione ch'egli hà con Dio, tutto altresì è vero di riuseire inesplicabil quel che sà prouare allo spirito de'suoi serui, quando da solo à folo si communica loro con istraordinarie illustrationi di mente, e infiammationi di cuore. Il dolcissimo S. Bernardo che ne parlò ab experto, diffe questo esfere introdur l'anima come la Sposa de Cantici ( a ) In cellam vinariam : Cum enim duo fint beat a contemplationis excessus, in intellectu onus, & alter in affectu, vnus in lumine, alter in feruore, unus in agnitione, alter in deuotione: cuicumque cum borum copia furgere ab oratione donatur, potest in veritate loqui, Quia (b) introduxit me Rex in cellam vinariam. Ma come non è vna medefima l'operatione de gli fpiriti che lumeggian la mente, e di quegli che accendono il cuore, e inebrian l'vna di Dio Prima Verità, e l'altro, di Dio Somma Bontà, quindi è che meno appariscon gli effetti dell'intendere che si fà in silentio à vna luce quieta e da sè mutola, che non quegli dell'amare, à forza di quel calore che hò moftrato hauer quasi dell'infofferibile, e perciò dello fmanioso . E ancorche non mi manchi che poterne dire alcun poco del palesato da que medesimi alle cui

a Ser.49. in Cant. b Cant.2. MT.

menti rapite in eccesso di contemplatioae Iddio degnò manisestarlo: pure à me sembra miglior consiglio il mostrare, qual torna dall'oratione va anima stata, come dicea S. Bernardo, quanto più lungamente tanto più beatamente con Dio, contemplando, e godendone alle strette in quel doppioessercitio di

Conoscerlo e d'Amarlo.

Come dunque vna fiaccola, che à de-Bra, ò à anistra ch'ella s'inchini, ò etiandio ch'ella deltutto fi rinersi e capouolga, mai non è che la punta della Tua fiamma non frerga in se stante, 😊 diritta vibrandosi , non si lanci incontro al ciclo, mostrando ch'ella fà interra con violenza, sì fattamente che il suo Rarui non è altro che yn continuato andarfene: e comunque sia pretiosa ò vile la materia in cui è appresa, e di cui arde, sia facella di balsamo, ò di cedro, sia di qualunque akro vilissimo legno, (a) Flamma (dice S. Agostino) aliam. viam nessit; cælum petit. Ve la porta per naturale istinto yn certo quasi sapere ch'ella starà troppo meglio doue và, che doue è : perciò niente si cura di la-sciar quel che hà, per giugnere à quel che spera. Hor que sta è l'ordinaria impressione, che trae, e porta seco dal conversar con Dio l'anima, che da quel più

a Serm. Pruerse

più ò meno che ne ha gusto, è renduta sicura, che l'hauer lui solo è hauere in lui ogni bene. (a) Qui enim (come bene disse il Vescouo S. Fulgentio scriuendo al Senator Teodoro ) rerum temporalium & mutabilium amore contempto in illius dilectionem transeunt, in ipso erunt pleni in quo nibil indigetur , in eq fecuri in quo nibil metutur, in eo verè femperque glorios, cuius vera & sempi-ternagloria nec aufertur, nec minuitur,

nec augetur.

Ahi di quanta pena riuscirebbe à vna tal anima il prolungarsi la chiamata à quel desideratissimo Intra in gaudium Domini tui : se non che il maggior suo gaudio è nel voler di sè quel che Dio vuole di lei . Egli ben la conforta con quel Modicum & videbis me : ma O modicum longum ( disse il dolcissimo S. Bernardo). Pie Domine, Modicum dicis quod non videmus te? Longum cst, & multum valde nimis. Lo starsi con Dio presente parlandogli, e vedendolo, e veggendone pur solamente il velo che ne ricuopre la faccia, doue ben fosse, vn fecolo intero, non parrebbe vn mezzomomento: al contrario, i momenti dell'aspettarlo riescon lunghi altrettanti secoli quanti momenti. Mirate quel che operaua nel beatissimo Proseta

Digitized by Google

<sup>2</sup> Ad Theodor. Senat.ep.6. c.4.

PENSIERI Daniello il desiderio che gli ardeua nel petto, della sua terrena, e allora più che mezzo diserta Gerusalemme, e di quel material tempio di Salomone, allora senza Sacerdoti, senza sacrifici, senza adoratori, e diuoti. Egli, trasportato. con gli altri del suo popolo Ebreo, di colà in Babilonia, e tenutoui in seruinon passaua giorno, in cui trè volte non aprisse vna finestra della sua stanza che voltaua incontro à Gerusalemme, e quiui tutto lagrime, e sospiri. (a) Flectebat genua sua, & adorabat ... Vedeua egli di colà almen l'ombra di Gerusalemme, ò quel sacro monte sù le eui cime ella era piantata à Nulla di ciò, perche ne staua da lungi vn Regno. intero: mà quell'affacciarlest incontro, quel dire, Ella è verso là, e'l comparar che faceua l'amaro esilio di Babilonia con quella dolce sua patria, glie ne accendeus oh quanto gran desiderio! e facea, che il suo cuore tosse più in. Gerusalemme doue non era, che in. Babilonia doue era: tuttoche vi fosse in grande stato, si come vn de'maggior personaggi della Corte, e de'più cari smici di Dario. Hor questo è quel che

non v'è hora del dia che non faccia vn'a anima inamorata di Dio : aprir le finefire degli oschi verso il Cielo, doue è

a Daniel 6.

SACRI. quella ( a ) Que sursum est Ierusalem

mater nostra, come Paolo Apostolo chiamò la patria de'Beati, e con quanta voce hà vn cuore (che ne hà quanto è il suo affetto) gridar verso colà collo spirito, e con le voci di Dauid, Quando veniam, & apparebo ante faciem Dei? Intanto, douunque ella fia, per tutto è pellegrina, anzi per tutto è in esilio, nè può radicarsi coll'amore à niuna cosa terrena, mà n'è del tutto staccata, come quegli huomini veduti dal cieco di Bethfaida illuminato da Christo, che nel cominciare à rischiararglisi gli occhi, vedeua (b) Homines velut arbores 

Non hà dunque radici, non hà la menoma fibra del suo cuore piantata in terra, per cofa grande, ò piccola che ne desideri. Ella non degna così basso che ami altro che Dio, nè hà spirito così vile, che tema altro che Dio, nè hà euor cosi pouero, che desideri altro che Dio. Quanto è, quanto hà, quanto può dar tutto il mondo, su le bilance, della fua stima, non pesa vna piuma, yn pelo, vn atomo, vn nulla. Anzine pur le cal di sè stessa se non solo ed in quanto ne può tornar seruigio e onor à Dio: nè potea dir più secondo il suo

BIT WIT O

a Gal. 4. b Marc. 8.

92 PENSIERI cuore Sant' Agostino (a) Amandus est Deus itaut si sieri potest, nos ipsos oblini-

scamur. Il piacer poi e'l dispiacere à gli huo-mini in ciòche tocca à Dio, nol cura più che vn giudicio d'vna turba di ciechi à nativitate, che sententiassero della bellezza che non veggono, ò delle varietà. de colori che non discernono. Che sono à lei, à come le paiono le Monar-chie, gl'Imperi, i Regni, tutte le gran sortune, tutti i grandi affari del mon-do? null'altro, che rappresentationi da scene, e quegli che le maneggiano, personaggi di palco; che dopo vnbrieue mostrarsi el teatro, diposto l'abito l'trattatidella lor parte, e la vita . non restano akro che vn nome vano , & nè pur di tutti è l'hauerlo. A lei niente viene improuiso, niente accade che nol volesse: peroche quel (b) Tuus sum go che dicea Dauid à Dio, il sà ella coll'essere così interamente di lui, e per lui solo, ch'egli può far di lei ciò che gli è in grado : perciò alto ò basso. afflitta ò consolata ch'egli la voglia. ella sempre è nel suo centro. Anzi se come vn Principe, che per null'altro che suo diletto mette in vn serraglio vna fiera della quale è padrone, per vederla com-

Digitized by Google

<sup>2</sup> Hom.34. ex 50.6.3. b Pfal.118.

combattere con vn lione più di lei fiero e gagliardo, che alla fine la vince e la sbrana, così volesse Iddio far del suo corpo; à lei più cara della vita farebbe quella morte che più della sua vita pia-cerebbe al suo Signore. Guardila il cielo ch'ella mai serua à Dio per proprio interesse di qualunque grande ò picciol rilieuo egli sia: le parrebbe commettere sacrilegio con abbassar la grandezza di Dio . Così mai non le verranno in bocca le parole, che il fratello del figliuol prodigo disse al lor padre,, (a) Ecce tot annis seruio tibi , & nunquam mandatum tuum prateriui ; & nunquam dedisti mibi hædum ve cum, amicis meis epularer . A lei basta per tutto il possibile à darle, quel Tu semper mecumes, che gli rispose il padre, Es omnia mea tua sunt : il che hauendo » che rimane à desiderarsi? Finalmente vdendo dire al Dottore S. Agostino che (b) Incomparabili felicitate præstantius est Deum ex quantulacunque particula piamente sentire, quam quæ facta sunt Universa comprebendere : tutta quella inestinguibil sete che l'huomo ha di sapere, la satia in Dio: e in lui studia, e di lui meditando e contemplando filosofa, per sempre meglio conofcer-

<sup>2</sup> Luc. 15.

b In cap. 5. Genes ad lis. cap. 16.

PENSIERI

scerlo, e più ardentemente amarlo. Ciò che è di bello e d'ammirabile nella natura, riserba il vederlo, e'l comprenderlo tutto in vno sguardo colasu, doue l'anima del Beato (a) Videt Verbum, co in Verbo facta per Verbum: nec opus babet ex bis que facta sunt, Factoris no-titiam mendicore. Neque enim, vt vel ipsanquerit ad ipsa descendit; quia ibi illa videt, vbi longe melius sunt quam

in leiphs.

Non è dunque assai, mentr'è ogni bene Iddio ad vn'anima, ond'egli habbia ancor per ciò ragione di volere esfer foloineffe ? anon diffe vero intutto il beatiffimo S. Agostino, (b) Deus .. cuius funt participatione felices quieun-Adunque terminiamo questa considera-tione con le parole del medesimo Santo. allegate di fopra : Amemus : Gratis amemus: Dominum anim amamus, quo nihil melius inuenimus. Ipsum amemus propeer ipsum of mos in ipso, tomen propter ipsum ....

a Bern. de Consider. lib. 5. b De Ginit, Deilig. c.11.

Supplica d'un Peccator penitente ad un Sacerdote indiscreto.

D En sò io, che non perciò, che tremila e più anni fà, vn'asina, per miracolo, fece vna sauia correttione à yn non sauio Profeta, vuòl dirsi, che da quel tempo in quà si allargasse sopra tutta la generatione degli asini il titolo, e l'onore di Sauj. Così appunto heb be necessità di rispondere nel decorso d'vna sua lettera à Bonifacio Vescouo; il Dottore Sant'Agostino, prouandogsil che sopra vn fatto particolare stranifiamo, e tutto fuor del possibile alla natura, non si vuol fondare vn principio vniuersale. ( a ) Neque enim ( dice egli) quia cuiusdam Propheta dementium Deus voluit, etiam asina loquente, colta cere , ideo admiranda est afinorum fa pientia.

Si cambiaron frà loro i personaggi; Balaam, e la sua giumenta. Quegla operaua con lei da bessia, questa parlò con sui da huomò se battuta, e ribattula fenza ragione, ricorllogli la disercione. (b) Quid seci tibi? em percuis me ecce i amtersio? E qui tra l'Proseta de lei, si cominciò vna disputa, sopra l'a essere ella, o nò, degna di quella patti-

tura

igitized by Google

<sup>2</sup> Epist. 22. Bonif. b Num 22.

tura che le daua con vn susto di legno, e molto più di quell'Vtinam haberem gladium vt te percuterem! Ma come nel Proseta argomentaua l'ira, e nell'asina il dolore, e l'ira toglie il senno à chi l'a hà, e'l dolore il mette in chi non l'hà; il vero, siù che la bestia prouò al Proseta, che in lui era più del bestiale per vitio, di quello che ne sosse in lei per natura.

Parlò l'asina, e disse sua ragione tanto bene, e tanto giustificatamente, che parue hauere in sè mostrato al mondo, non douersi fare oltraggio nè torto à veruno, confidatofi sopra il credere, ch'egli sia vn giumento, che non haurà nè fenno in capo da fapersi, nè parola in bocca da potersi disendere. (a) Balan (disse il Patriarca S. Giouanni Chriso-Romo) erat asinus, animal omnium hebetissimum : nec minus bene se defendie apud eum, qui ipsum percutiebat, quam bomo præditus ratione. Se dunque il parlare yn giumento, e dir fua ragione, à chi il batte contro à ragione, fu mira+ colo: e se il Peccatore, in cento luoghi delle Sacre scritture, è Comparatus iumentis insipientibus, & similis factus illis, doue io vi faccia sentire vn di questi, aringar la sua causa, e dir molto bene in difesa di sè, contra vn indiscreto, vn acerbo, vn rigido, vn impa-

<sup>2</sup> In psal.147.

tiente, yn dispettoso Confessore, che s fuor d'ogni giusto douere indiscretamete lo sgrida, l'atterrisce, il punge, il batte; y haurò, in certo modo, rinnouato il miracolo della tanto per ciò mentouata e celebre asina di Balaam.

E forse non v'è à di nostri bisogno di scriuere sopra questo argomento? e quel che mille ottanta e forse più anni fà, traeua per dolore le lagrime da gli occhi al fantissimo Padre Gregorio il Magno, fu miseria di quel suo secolo, e non ancora del nostro ? tal che non habbia a dirfene quel ch'egli, predicando fopra la conversione della Maddalena al popolo di Roma, e à tutto l'Ordine Sacerdotale che vnitamente l'vdiua: (a) Inter bee nos gemitus cogit quosdam Nostri Ordinis viros intueri, qui Sacerdotali officio præditi, fi quid fortaffe insiè exterius vel tenuiter egerint, protinus subiectos despiciunt, & peccatores quosque in plebe positos dedignatur , eifque compati , culpam suam confitentibus, nolunt.

Questi sono que'Confessori, a'quali ben si conuiene quell'acerbo rimprouero del Proseta Amos: (b) Qui conuertitis in absynthium iudicium. Rendono odiosa la medicina dell'anime col renderla tanto amara, quanto è il fiele della lor bile, che vi tramischiano: par

E che

by Google

a Hom.33. in Euang. b Cap.5.

che vogliamo attofficarla, affin che non si prenda : e in fatti , non poche volte auuiene, che inducano i miseri peccatori à starsi più tosto con le mortali ssime loro ferite nell'anima, che voler essere così dispietatamente Curati. Mutano i morfi rabbiofi que bacci amorofi, e in duri calci que teneri abbracciamenti, che quel buon padre proposto dal Sal-uatore per esemplare de somiglianti lui, diede al prodigo, e disleal suo figliuolo, nulla ostante che giel riconducesse à casa, non la pietà, ma la necessità: peroche come dissevero il Vescon uo S. Pier Chrisologo (a) Fames illi patrem dedit sapere. Che più secondo il medesimo (b) S. Gregorio poco sa allegato: Se venisse a piedi di questi Farisci wna Maddalena supplicheuole ; lagri-mosa, chiedena mosa, chiedente à Dio perdono e ad essi affolutione delle fue colpe, Nimirum

Ah nò, che non vel comportano i prieghi, e molto più efficacemente! efempio che ve ne adduce il Vescono S. efempio che ve ne adduce il Vescono Paciano. Egli, che con discretissimo zelo trattò questo medesimo argomento, è sì da lungi al consentrui ch'etiandio à publici, à perduulimi peccato ri che si vengono à mettere a vostri piedi, diate de calci che li ribattino, che

Digitized by Google

a Serm.2. b Greg.ibid.

uete, e giungono fin giù nel più profondo dell'interno: e trattili di peso dall'atrocità, e dall'eternità di quelle fiamme penaci, alle quali secondo il presente lor ·meritato erano aggiudicati li presentiate à Christo, riconciliati alla sua gratia, e con diritto alla sua gloria: con tanta. cofolatione di lui che li riceue à braccia aperte, quanta conuien dire che glie ne apporti il non hauer sofferta indarno la morte, e sparso inutilmente il sangue per essi, Fatelo dice il Santo Vescouo, [ a) Memor Dominica sollicitudinis, que propter vnius ouiculæ detrimentum, ceruicibus etiam suis, & humeris non pepercit integratogregi referens peccatricem delicatam. Ma sopra ciò non v'incresca che io vi ragioni ancor vn pocose vi domandi, Non andreste voi per mille, e per diecimilla paffi discendendo sempre all'ingiù per vna via ripida e scoscesa, la quale con sol tanto di calata mettesse dentro all'inferno? Domin(direte voi)à che far-·ui, Fingiamo, che Diol'aprisse, e rendutoui affatto impaffibile dall'ardor di quel fuoco, vi desse piena facoltà e balia di scegliere quel che più vi piacesse vn di que'miseri dannati per trarnel

a Paren ad pænit init.

100 PENSIERI fuori, e tornarlo al mondo risuscitato in carne ed ossa. Voi il vedreste tutti quale il Saluatore disse più volte che sono, (a) Ligatis manibus, & pedibus: evolle dir, s'io non erro, che han le ma ni legate, percioche non sono abili nècapaci d'operar cosa buona:e i piè similmente legati, perche lor non rimane. speranza di poter mai dare vn passo per auuicinarsi all'vscirne. Hor io voglio presumer tanto di voi, che afferratone per compassione di lui alcuno di que'più tormentati, ancorche pesante per la grauezza e moltitudine delle sue colpe, vel leuereste in collo, Ceruicibus tuis, come dicea poc'anzi quel Santo, & humeris non parcens ; e rifacendo all' in su la medesima erta, tuttoche faticheuole, e penosa, tanta lena e conforto yi darebbe quell'hauer liberata dall'inferno vn'anima, e riportarla qui sù à riunirsi col suo corpo e sar penitenza de suoi peccati, che non sentireste per metà la fatica e la flanchezza d'vn così aspro viaggio. Poi, ne vdireste patientissimamente la confessione de'suoi misfatti, nè per molti che fossero, e laidi, e atroci, vel caccereste perciò dauanti co' calci, nè il tornereste all'inferno. Hor saprestemi interpretare quel passo del Salmo ventesimonono, Eduxifii ab in-

a Matth.11.

ferno animam meam? e quell'altro ancor migliore dell'ottantesimoquinto, Eruisti animam meam ex inferno inferiori? Egli è quel che vi direbbe quel misero tratto da voi fuor dell'inferno, poiche l'haureste prosciolto dalle sue colpe:ed è acor quello, che senza dirlo, vi dice vn peccatore degno di quello stesso prosondo dell'inferno, d'onde cauaste quel che dicemmo testè, adoperando il finto per condurui con essolui al conoscimento del vero. Ed oh quanto meglio il conoscereste, se à Dio sosse in grado di darui à vedere quale in fatti è vn'anima rea etiandio se d'vna fola colpa mortale : e , orribile , e quel, di che non può dirfi cofa peggiore, degna cui Iddio odj, abbomini, e maladica: poscia, riuederla qual esce dalle vostre mani, tutta rauuivata e rifiorita dalla gratia fantificante, si bella, si amabile, sì cara à Dio, che se in quel primo Lato di rea vi cagionaua orrore, e spauento, sì, che haureste voluto esser cieco per non vederla, per vederla in quell'altro essere d'assoluta, e di fantificata bramereste esser tutto occhi, e ne andereste in estasi di stupore, e di godimento.

Era pietà e misericordia nulla meno che eroica quella che conduceua Tobia il vecchio per le strade della gran Niniue, dou egli era in cattività col suo popolo Ebreo, cercando alla ventura

E 3 de'-

TOT PENSIERI de cadaueri abbandonati di quegli della sua Natione, che l'empio Sennacherib Rè degli Assirij mandaua tuttodì vecidere e lasciarne i corpi ignudi allo stratio e al pasto de cani, e ciò per null'altro, che fare vna rabbiosa vendetta dell'hauergli vn Angiolo (a) con vna girata di spada vecisi in vna notte centottantacinque mila foldati da lui condotti à soggiogar la Giudea, e prendere esaccheggiare Gierusalemme. Cercaua il pietoso Tobia (b) Et rapiebat curpora occisorum, & occultabat in domo lua, & medus noctibus se peliebat ea : e'l meno, che gli costasse quella spontanea carità, era la fatica del caricarfi di que miseri Ebrei scannati, e portarli su le proprie spalle dalle piazze di quella. gran Metropoli alla fua pouera cafa, e quiui fotterrarli ; rispetto al danno dello La robase al pericolo della vita: peroche sccusatone al Rè, questi (c) Iustit eum occidi, & tulit omnem substantiam eius: nè perciò si rimase da proseguire in quel pietoso víficio. Hor che non haurebbe fatto, e patito volentieri il sant'huomo, se per diuina virru conceduragli, fosse stato vno stesso il leuar da terra que'corpi morti , e rauniuarli? Che sollecitudine nel cercarne, che allegrezza

<sup>2 2.</sup> Paral.31. b Teb.2.

c Ibid.

nel trouarne, che consolatione al vederne risaldati, senza più che toccarli, gli squarci, e le serite, e tornate il sangue, gli spiriti, il vigore, l'anima in scorpo à que suoi fratelli? E questo, à dir brieue, e troppo altro che questo è ques che voi per virti diuina potete co peccatori che si presentano a vostri piedi: saldarne le mille mortalissime serite dell'anima, e tornatli alla vita eterna e bea-

ta, alla quale eran morti.

Parmi sentirui dire, ò aspri e rigidi Sacerdoti (che con voi soli ragiono. ) Che doue voi sentisse, se non i gemiti . almeno i fospiri del penitente ; doue ne veddeste se non vn dirottissimo pianto. almeno le prime lagrime della Maddalena : à fé non più , almen fossero come. quel Publicano, contrito, cui Dio giu-Rificò, Christo descrisse, c S. Ambrogio rappresentò come in ritratto dal naturale, dicendone: (a) Ingressus ille templum füerat, precatorum mole decuruata ceruice, & oculorum palpebris grani morbo iniquinatis, com pressis, calum non audebat afpicere. Retro gradum timidus renocat, & extremum se non tam loco quam iudicio conscientia sistis Publi-cat se verecundia rerum : peccatum pectoris percussione crebro commemorat; & cor conscium pugni admonitione 4: con-

a Luc. 18. Lib. de Pænit.c. 16.

104 PENSIERI contundit. Audiebantur dris eins non verba, sed gemitus; & quinque tantum sermonibus celebrata est tota confessio . Se venissero come lui i peccatori somiglianti à lui, voi, gli accorreste con tenerezza, gli vdireste con patienza, e prosciolti, e giustificati, con vn autoreuole Remittuntur tibi peccata tua, Vade in Pace , li rimandereste contenti . Ma. niente più che venirsene, inginocchiarsi aprir la bocca à dire, e in aprenderla alzar la cateratta alla cloaca massima, e dare vícita e sfogo à menar fuori, e tutta infonderui ne gli orecchi vna piena fecciosa, torbida, puzzolente, mista e, confusa d'ogni varietà e moltitudine d'enormissime ribalderie; e senza più che hauerle raccontate, volerne effer nettis, come se mai non se ne fossero imbrattati ; puossi hauere in petto pure yna s scintilla di zelo sacerdotale, e ydirli con pazienza ?

Ma della troppa gran patienza che à voi non pare da hauersi in vdir essi, io vi priego che vogliate hauerne almen, quella poca, che spero sia per bastare, in vdir me, che mi prendo à parlarui per essi. E primieramente, voi non contate per nulla il Venirsene (come diceuate) que gran peccatori à inginocchiarsi a vostri piedi? Oh! se sapeste quanto è costato à quel misero ogni passo che hà dato venendo in cerca di voi!

voi! quanti lacciuoli hà rotti, che nel ritraeuano! quanti terrori gli fi son parati dauanti per farlo rinuertire, e dare indietro, e gli hà risospinti! quante battaglie di sè contra sè hà sostenute, e le hà vinte! nol chiamereste vn Venir così semplice, come non sosse più che, mettere vn piè inanzi l'altro. Darauuelo, spero, à vedere il Magno Dottor S. Gregorio, più al viuo, e al vero di

quel che possa far io da me.

Ricordini (dice egli) di quel cieco, che tutto folosi stana sedendo lungo la Arada di Gierico, e chiedendo la carità a'paffaggieri . Si abbattè di venirfene 🧃 per colà il Saluatore, e seco affoliata, dauanti, e dietro, e intorno à lui yna calca di popolo che l'accompagnaua. Sentitone affai da lungi il bisbiglio, anzi il romore che menana quella gran surba; il cieco dimandò, Che nuoua? Oh quanta gente! Chi viene? (a) Dixerunt ei, quòd Iesus Nazarenus transitet . Passa Giesu? passa quel si potente, e, quel si cortese nel far bene à chi unque glie ne domanda? Non gli fu bisogno di più che hauerlo inteso: immantenente leuò alto vn grido ed Exclamauis, dicens, Iefu fili Dauid, miserere mei. E percioche non veggendo oue in tanta moltitudine si trouasse quegli

<sup>2</sup> Luc. 18.

TO PENSIERI à chi parlaua, gli fù bisogno di cominciar da lontano, e continuar gridando. e chiedendo: perciò Qui praibantincrepabant eum, vt taceret. Egli all'incontro raddoppiana le grida con voce più più alta, e rinforzata - Passa dauanti à me la luce del mondo, ed io cieco hòà starmene cheto? E quando mai parlerd che mi vaglia, se hora son mutolo ? quando il parlare e'l gridare può giouarmi al vedere? Adunque Giesù figli. uolo di David, miserere di me. Quello che ne seguì, non fà al mio bisogno l'esporuelo. Fermarglisi tutto dauanti il Saluatore, e benignamente richiederlo, Quid tibi vis faciam? e vditone che non altro, senon trarlo di quella misera cecità, nel trasse con va semplicissimo. Respice; facendo ne'suoi occhi quel che già fece nel mondo col Fiat lux : e allora, non più cieco, giubilando, e benedicendo Iddio, feguitar con gli alri ii fuo illuminatore .

Io sol ne considero quel Qui præibant increpabant eum vit taceret. Ahi quante volte (dice il Santo Pontesice) vn. s misero peccatore, viuuto alla cieca molti anni mendicando sua vita dalle creature che passano, vorrebbe raccattar la luce de gli occhi, con che vedere, e seguitare il suo Redentore; e comincia dentro di sè à domandarlo co desideri: ma Qui præeunt lo sgridono, e gli dan

Parui hora questo va venir che non e meriti d'esser accolto : ancor che chi viene non habbia su'gli occhi le lagrime

a Hom. 2.in Ename.

PENSIERI della Maddalena, ne mostri infaccia il rossore, e la confusione del Publicano? Vengono poi (dite) e contano le loro enormità. Così asciutto, così misero à me ne parlate? Oh quant'altro dirne sarà il mio: peroche il vostro è da dirne sarà il mio: peroche il vostro è da metter dispetto, il mio da indurre à pica tà, e pur è il medesimo. Vi contano le loro enormità: Cioè vi discuoprono lalor nudità, e vi danno à mirare in essa ad vna ad vna le abbomineuoli, le puzzolenti, le vergognose, le vecchie, cento volte rinnouate piaghe, onde hanno tutta, per così dire, da capo à piedi l'anima vicerata, emercia. E se nondimeno aspettano, e si promettono da voi Consessore, cioè Medico delle coscienze, vna mano maestra, che lor ne faldi lo squarciato, e necuri l'impostemito, non al contrario, le grassi, le scarni, e le inacerbisca; con vn far trop po peggio de cani, che con le piaghe di Lazzaro non adoperauano i denti à morderle, e Aratiargliele, ma la lingua tanto fol ruuida quanto era vtile ch'ella fosse, mentre glie le ripuliua, ele disponeua à saldarsi: se, dico, aspettan da voi questo pietoso vsicio, aspettan quel che fi veggon promeffo di voi da S. Gregorio Nisteno, dicendo al penitente del Sacer-dote che ne oda di penitente (4) Maior dote che ne ode la confessione:(a) Major

Digitized by Google

<sup>2</sup> Ora. in cos qui alios acerbilid fib fine

SACRI: 109

tibi in eo fiducia fit, qui te in Deo generat, quàm in illis à quibus corpore procreatus es. Audacter offende illi qua funt recondita. Animi arcana, tamquam occulta vulnera medico retege. Ipse & honoris, & valetudinis tua ratio-

nem babebit .

E perciòche io non vorrei, se possibil · mi fosse, lasciarui in petto non sodissatta d'yna conueniente risposta ragion. veruna in pruoua del douersi, ò in difesa del potersi trattar rigidamente co'penitenti; vna fortissima che sarà tutta per voi, me ne dà S. Agostino: ma la mise in bocca, ò la tolse di bocca à certi, ch'eran forse del medesimo spirito d'Elia. ch'è il vostro. Questa è, che (a) Augent homines peccataspe venia. La troppa facilità del perdonare, alletta (dicono) e inuita da sè medesima à peccare: e come giustamente si hà per complice de'misfatti chi dà loro impunità al commetterli così il mostrarsi tenero verso del reo, e hauerne compassione, il trae à farsi sempre più reo . Se ne al-legano in pruoua asorismi dettati dalla politica, esempi addotti dall'istoria, ragioni speculate dalla Filosofia . Ma il Martire S.Cipriano, mille quattrocento e più anni fà, prendendo à difender la causa di que'non pochi, che vinti

<sup>2</sup> In psal.101.

HO PENSIERI d al dolor de tormenti, e spauentati dall'atrocità della morte, eran caduti rinnegando la Fede perfeguitata nell'Afriea; poscia dolenti, e tristi, tornauano. à penitenza, e chiedeuan mercè e perdono di quell'orrendo misfatto: Al primo vederli (dice) si conuien correre loto incontro con le braccia, e se tanto. può dirsi , con le viscere aperte, e race corlisi caramente in seno . Così sà Iddio, e così vuole che facciam noi, conoscitori, e giudici delle sue cause. Si alleghino à mucchi, e à fasci, quanzunque adunar se ne possono, autorità, e ragioni in contrario : niuna può tenersi dauanti à quest vna , che è [a] la Clemenza di Dio. Adunque Vitanda funt que non de Dei Clementia veniunt .» fed de philosophia durioris prafumptione descendunt.

E non sarà vero ancora delle penitenze che a peccatori, dopo terminata la confessione, s'impongono? Nondourà hauerst dauanti il medesimo esempio della diuina benignità? nonaddossando à quel misero vna soma cost enorme, e pesante, che al Confessore stesso il suo cuor dice (e delle dieci volte gli dice il vero le noue) Costui nonla porterà; e non hauendo egli podestà di scemaria, la si scoterà tutta.

<sup>2</sup> Epist.52. Antoniano.

Rifateui hora vn poco addietro, ei rileggetemi quel che S. Agostino dicea poc anzi addursi in difesa del trattar

rigi-

a Veggasi il lib 4. Biblioth. sanctæ. b Hom.43.

PENSIERI rigidamente i peccatori, cioè far che l'affolutione, e'l perdono che aspettano quasi gratuito, e in dono, costi loro punture, e morfi di riprensioni, e di rimproueris e poscia vn buo carico di penitenza: non è egli questa la cagione che ne allegavano; perche(a) Augent bomines peccata spe venia? Oh mal configliati ! (ripiglia S. Agostino)oh ciechi ! se nom vedete, che Imò augerent peccata desperatione veniæ: e'l vien prouando à lungo, fin coll'esempio de gli antichi Gladiatori, gente dissolutissima,e dirotta à ogni mal fare, fol perche disperata... E fosse in piacere à Dio, che la smoderata acerbità dell'impatienza, dell'ira più, che del zelo de Confessoni nello sgridare, nel confondere; nell'inaspir che fanno i poueri penitenti 1 dico Poueri in doppio sentimento, ancor per ciò, che tutto il zelo si stoga contra effi : i grandi , i ricchi , etiandio se grandissimi peccatori, si lisciano con piaceuolezza, non si graffiano con rigore) non verificasse il detto del Pontefice S. Gregorio (b) Cum increpatio immoderate accenditur, corda delinquentium in desperatione de primuntur.

Non si trouerà, spero, chi non appruoui, e lodi yn pensiero del Vescouo

S.Gre-

a Ibid. in pfal. 101. b Passoral. lib 2. c. 10.

& Gregorio Nisseno: che se il traditor Giuda (a) Non properasset sui ipfius carnifex fieri, facinus suum grauius putans, quam vi sibi poset ignosci ; expers mise-ricordia non fuisset si enim illi, qui Chriflum cruci suffixerunt, misericordiam Junt consecuti, & credentes, baptismo mentes simul, & manus abluerunt, profello & ipse, qui eum prodiderat, ve-niam impetrasset. Se l'infelice Giuda fi fosse dato à vedere, ancor dalla lungi, al fuo vilipeso, e tradito Maestro, con pur solamente vna lagrima di pentimento sul gli occhi, e gittado verso lui vn sospiro, con esso, ancor tacendo, gli hauesse domandato il perdono : molto più, se sosse corso à gittarglisi publicamenre a' piedi, con al collo quel capestro che la disperatione gli hauea messo in mano per impiccarsi, e confessando in alta voce il suo fallo, hauesse protestato, di meritar per esso d'esser egli carnesice di sè stesso; non può du-bitarsi senza ossesa dell'infinita elemenza di Christo, che Veniam impetrasset. Vdite hora ò Sacerdoti quel che sopra ciòè per dirui l'Arciverscouo S. Ambrogio. Rauuedutosi Giuda, si presentò in atto di reo a' Principi de' Sacerdoti: confessò il suo peccato, rendè loro la moneta hauutane per mercede del

tra-

Digitized by Google

a Orat. In eos, qui alios acerb. iud.

PENSIERI 144 gradimento, e con quel (a) Peccaui tradens sanguinem iustum, restitui la sama à Christo. Che pietà n'hebbero que'-Sacerdoti? che consiglio, che consola-tione gli diedero? At illi dixerunt, Quid ed nos? Tu videris. Questo tuo fatto à nos che importa? Se importa à te, pensacitu. O risposta micidiale! tana to, che non corse nulla di tempo frà mezzo il Tu videris, e l'Abiens laques se sufpendit. Hor (b) Qua vox alia ve-Braest ( dice S. Ambrogio a' Nouatiani tanto dispietati quanto ritrosi all'ammettere à penitenza i peccatori) Que vox alia vestra est, cum etiam minoris, peccati reus vobis factum proprium con-fitetur? Quid respondesis aliud nifi boc. Quid ad nos? Tu videris - Hunc fermonem laqueus sequitur . Ed feralior pana ... quò culpa est minor ..

Facciamo hora, tutto in opposto del fin qui ragionato, che Christo, assissati gli occhi in vn gran peccatore, e venutolo esaminando collo sguardo, il truoni tutto da capo à piedi pieno di ribalderie; lungamente, e sempre indarno, ammonito, e aspettato che si rauuegga, e si muti, e saccia (c) Frustum dignumpenitentia. Se ne adiri, e sulmini con-

tra.

<sup>2</sup> Matth.27.

b Lib.2. de panit. cap.5.

c Matth.3.

tra lui la sentenza di morte improvisa e di dannatione eterna : cioè, faccia come colà nel decimoterzo capo dell'Euangelio di S. Luca, quel padrone della vigna, che trouata in essa vna ficaia, che da tre anni non fruttaua altro che foglie, la sententiò di presente alla scure e al fuoco, e ne impose l'esceutione al vignatuolo, con quel terribile, Succide illam. Oh Sacerdoti operai della vigna di Christo, quanti di voi al primo riceuer di quella commessione, direbbono all'infelice ficaia : Ben ti stà pianta infingarda, sconoscente, malnata. Hor và, e non produci altro che foglie. Habbiti hora il frutto che si dee al tuo non fruttare , Succide illam : e senza framettere indugio, correrebbono à cercar dell'accetta: e che mortali colpi, e di che forza scaricherebbono al piè di quell'ingrata pianta, fino à vederla recifa, fiaccata, e prostesa in terra? Hot qui non son io che parla, mà il poc'anzi allegato (a) Nisseno, che sopra que-sto argomento, dell'vsar poca pietà co'-miseri peccatori, hebbe per vtilmente speso il tempo, e la fatica, nel comporre vna ben lunga e fortissima oratione, da giouarsene i Consessori della sua Chiesa . Siege dunque à dite : Tutto all'opposto di voi spietati , sece quel vi-

a Inead. Orat.

gnaiuolo pietoso; e sol perciò che pieto-so, lasciatoui in esempio da Christo, ch'è il padron della vigna. Egli si pre-sentò, non sapei ben dire se interceditore, ò auuocato di quella pianta, con vn certo chiedere, che alla rea si dessero le difese, e quasi la revision della causa, coll'indugio d'yn anno: e tutto insieme promise di sè, che quanto può l'agricoltura coll'arte, e le sue braccia con la fatica, tutto l'adoprerà al bifogno di renderla fruttuosa. Mosse, e persuase, e vinse per modo, che la sentenza di morte à ferro e à fuoco, già pronuntiata contro all'infelice albero, si riuocò. Noli igitur (dice il Santo Vescouo a'suoi Sacerdoti) Noli esse tam facilis ad ampu-sandum tu, qui Dominum, ne id faciat, debes obsecrare: neque tam celeriter des-perandum existima.

Questa prima ragione, che finqui hò trattata, voglio terminarla con vn pesantissimo sentimento del Martire S. Cipriano, che à mettere, ne' Consessori pietà, e compassione, d'vn pouero penitente, non si pote-ua esprimer meglio, nè rappresentar più al viuo di quel ch'egli sà, ne io ci voglio aggiugner nulla del mio, ma lasciare, che chi ne hà bisogno dia a quel grand' huomo la risposta, ch'egli tacitamente domanda. Così dunque seriue al Vescouo Antoniano,

S A C R 1. 117 (a) già più che mezzo pendente verso l'eresia di Nouatiano, implacabile contra i caduti nella persecutione, fino à non voler dar loro la pace, nè ammetterli à penitenza. Iacet (dice) Iacet ecce saucius fraser ab aduersario in acie vulneratus. Inde diabolus conatur occidere quem vulnerauit, binc Christus hortatur, ne in totum pereat quem redemit. Cui de duobus assistimus? In cuius partibus stamus? virumne diabos. lo fauemus vet perimat, & semianimem fratrem iacentem, sicut in Euangelio Sacerdos, & Leuites, praterimus? an verò, vi Sacerdos Dei, & Christi, quod Christus & docuit & fecit, imitantes. vulneratum de aduersary faucibus rapimus , vt curatum Deo iudici reseruemus? Così egli.

Veniamo hora più alle strette con questi verso le anime altrui indiscreti, e rigidi Consessori. Entriamo, se ce ne dan licenza, nelle loro coscienze: ma meglio sia che v'entrino eglino stessi, e ne hauremo la verità. Spieghinsi dunque dauanti à gli occhi, la lor pueritia, la lor giouentu, quindi, fino all'età in che sono al presente, tutta al disteso la lor vita, qual si vedrà da ognuno nel di del Giudicio. Se posson dire con verità Nibil mibi conscius sum

a Epist. 52.

118 PENSIERI

quanto si è à colpa mortale : quella pie-tà, che Dio hà vsata con essi accioche non cadano, l'ysino essi à solleuar chi è caduto. Euui huomo tanto inumano. che abbattutosi di vedere vn misero stramazzato in terra di così gran col-po, che da sè non può rileuariene, mà sol domandare à chi passa mercè d'aiutarlo à risorgere, gli si fermi sopra, e nel sarsi à rialzarlo, il riprenda, lo sgridi , e'l carichi d'improperj , rinfacciandogli l'essersi lasciato così straboccatamente cadere per vna strada, doue egli pur camina , e non cade ? Quefta inumanità non può cadere in petto ad huomo, nê pur se barbaro, quanto il sono gli antropolagi del Brasile. Si accorre, fi china giù la vita verso il giacente, e se non basta à solleuarlo il porgergli la mano, non gli si niega l'aiuto delle braccia, fino à rimetterlo in piedi; e del patito, cadendo, voi non caduto gli portate compassione.

Vn bel corso è quello che voi hauete satto, menando tutta la vita per la diritta via dell'innocenza. Ben si può dire, che con gran miracolo della diuina gratia siete caminato per su il mare à piedi asciutti, come già San Pietro sul mare di Tiberiade: altri van sotto, e si sommergono più ò men prosondo, secondo il peso, e la grauità delle colpe, che li tirano verso l'inserno. Hor quanta

do ve ne compaiono al confessionale di questi, voi hauete à ricordatui primieramente, che così fece San Pietro quando (a) Videns ventum validum, fi perde, e consentendo al timore, Capit mergi : poi hauete à dire à voi stesso, che se haueste hauuto incontro yn sossio gagliardo di quel vento della tentatione, dell'occasione, della rea natura, che hà patito quest'altro, forse haureste satto voi altrettanto che egli. Che che fia, fate ancor voi seco quel, che il benignissimo Saluatore con esso: Extendens manum suam apprebendit eum Poteua viarsi maggior piaceuolezza, e Soauità nel rimedio? Et ait illi, Modica fidei, quare dubitaffi? Potea farsi più amicheuole, ò più salutifera correttione?

Mà troppo più mi dà che temer di vot presupposto innocente, mà co peccatori acerbo ed aspro; questo medesimo San Pietro, che qui mi si è fatto opportunamente dauanti: e contien, ch'io mi ci fermi vn poco intorno, peroche forse il suo male sarà il più efficace rimedio, che v'habbia, per sanar voi del vostro. Ben vi dee ricordare di quest generoso vanto, ch'egli diede all'amor suo verso Christo poc'anzi d'inuiarsi con lui all'orto di Gersemani: doue

<sup>2</sup> Masth.14.

120 PENSIERI Sentendo dire al suo caro Maestro, che cominciando di colà, (a) Omnes scandalum patiemini in me ista nocte : Il valoroso Pietro, che che sosse per esser de gli altri, protestò francamente, che doue ben tuttigli altri cadessero, egli si manterrebbe in piedi: doue tutti gli al-tri vi abbandonino, e fuggano, vedrete me sempre al vostro fianco. Tù Pietro, tù folo frà tutti gli altri, tù folo mi negherai. Io negarui? Io che (b) Tecum paratus sum & in carcerem & in morsem ire? Dicea da vero il buon Pietro: ma fol quì, perche quì niun temea di nulla, doue non v'era nulla di che te-mere. (c) Nunquid Petrus nouerat se, (disse S. Agostino) quando dixit Medi-co, Tecum sum vsque ad mortem? Me-dicus nouerat, vena inspecta, quid in-Bus ageretur in Egroto: Agrotus non nowerat . Venit accessio tentationis, & probauit medicus sententiam suam, & perdidit æger præsumptionem suam .

Hor io non domando à veruno ch'entri per me in quell'impenetrabil pro-fondo de'diuini giudizj, e torni a riuelarmene il gran segreto che al certo sù , permettere, che tanto miseramente ca-desse in yn così enorme eccesso, quel

Digitized by Google

<sup>2</sup> Matth.26. b Luc.22.

c In psal.43.

Quindi è, che come auuisò sauiamente il sopra citato (c) San Gregorio Nisseno, rinnegato che Pietro hebbe tre

a Serm. 24. de Temp. b Homil.21. in Euang. c Orat. eadem.

122 PENSIERI wokeil suo diuin Maestro, non perciò tornò ad esser Simone, perdendo il glorioso nome di Pietro, e'I pri uilegio del douersi fondare sopra lui la Chiesa vninersale : peroche da questo medesimo esser caduto, douea prouenirne affai del bene per l'amministratione di quel grande vfficio, in quanto, il primo e fupremo Pastore dell'anime, Ex sua infirmitate cognosceret quammisericordi-

ter aliena infirmatoleraret.

Hor io da tutto questo concepisco vn, voglia Dio che vano, e irragioneuoltimore, che per ammenda, ò in pena delessere aspro, e rigido co peccatori, possa seguirne la permissione d'vna qualche non leggiera caduta, da cui gl'indi-Creti innocenti, de'quali hora parliamo, imparino à lor gran costo, ad essere più compassioneuoli, più patienti, più misericordiosi verso de'miseri peccatori. Magnorum criminum rei, magnis criminibus facile donahunt veniam (disse S. Bernardo, parlando de'due, maggiori Apostoli Pietro, e Paolo)(a) o in qua mensura mensum est ois remetientur nobis . Peccauit peccatumgrande Petrus Apostolus, & fortas-Je quograndius nullum est : to tam velocissime, quam facillime, venam consecu-

Digitized by Google

a Orat. eadem .

b Ser-1 in Fest. Apost Petri & Pauli.

8 ACRI. 123 secutus est, & sic ve nibil de singulari-

tate sui primatus amitteret Sed & Pau-

lus, oc.

Doue poi non fosse vero il presuppofto, ful quale habbiam ragionatofia hora, dell'effer viunto senza mai cadere in colpa graue il Confessore, che controalle graui colpe del penitente tanto s'infuoca, esi dirompe in parole, e in. atti smoderatamente sdegnosi, ben fi vede il tutt'altro discorrerne che ci bifogna. E per cominciar di qui; appena è possibile à credersi, molto più à tollerarii, che ascoltando un Sacerdote la consessione d'un penitente senta in essa ricordare à sè i fuoi peccati, e vegga quasi rifarsi il ritratto dal naturale, ò dipignersi co'suoi propri colori un pezzo della sua vita, e in vece di parergli che gli si dica, Tu es ille vir, e di rifponder, e ( a ) Peccaui Domino , e sospirare, e piangere sopra sè stesso, tutto dimentico di sè, si scagli contra quel mifero, perch'è stato quale è stato ancor egli. E doue già confessandosi egli delle sue colpe, desiderò nel Sacerdote, che l'vdina, mansuctudine, e clemenza, ò se non più descrizione e patienza: edicendogli come Dauid (h) Brraui, ficut ouis que perut, gli loggingnea (c) \$/e-

a 2. Reg. 12. b Pf. 118.

124 PENSIERI

(a) Veni sine canibus, veni sine malis
operarijs: veni, non cum virga, sed cum
charitate, spirituque mansuetudinis,
che è il commento di S. Ambrogio: egli
faccia verso quel misero tutto all'opposto di quel, che desiderò per se stesso
Lieui i sassi a'cani dell'impatienza,
dell'acerbità, dello sdegno, che con
parole mordaci lo strazino, come sosse
vna fiera da vecidere, non vna peccorella trasandata da rimettere alla pastu-

ra coll'altre.

Oh quanto è, non folamente giufto, ma profitte uole il configlio, che
il Pontefice S. Gregorio diede a'Paftori dell'anime! (a) Confideremus,
quia aut tales sumus quales nonnullos
corrigimus, aut tales aliquando suimus, etiam si iam diuina gratia operante non sumus: ve tantò temperantiùs humili corde corrigamus, quantò
nosmetipsos veriùs in his, quos emendamus, agnoscimus. Specchiateui ò Confessori ne' penitenti: e se questo originale, che hauete dauanti, è vna copia
di voi, sate quel che Dio comandò à
gli Ebrei (b) Non abominaberis
Ægyptium, quia aduena suissiin terra
Ægypti. Egli, e voi, siete stati nel
medesimo Egitto, alla seruitù del me-

desimo Faraone; il giogo al collo, la

a Moral. l.23.c.8. b Deut.23.

a In psalm. 54. b De Sacram. lib.5. cap.4. c Hom.6. ex 50.

ni, vi su espresso comandamento di Dio, che le strade che conduceuano ad esse,

foſ-

ne PENSIERI

fossero aperte, distese, sigombrate, appianate: vi si posesse andar di giorno ad occhi chiusi, e correr di notte al bugio senza pericolo d'inciampare: perciò (a) Sternes disigenter viana, disse il

Signore à Mosè.

Nò dunque ò Sacerdoti (torna à dire il Pontefice S. Gregorio ) non intralciate la strada che porta il peccatore fuor dell'inferno, nè strignere le braccia che sono il rifugio doue egli corre à camparsene. Quella pietà che si vsata con voi già peccatore, habbiatela verso ogni peccator penitente. Il bastone del Profeta Eliseo, posto da Giezi sopra il figliuolo della buona Sunamite defunto, non valse nulla à risuscitarlo. Trar dalla morte del peccato le anime, non è gratia, non è virm, non è miracolo, in cui habbia nè pur menoma parte il Bastone della seuericà, e del rigore, nè vn tal cadauero torna viuo à forza di battiture. Si convien fare quel medesimo che Eliseo: (b) e n'è tanto famola, quanto misteriosa l'istoria. Egli si prostese con la vita rannicchiata e impicciolita alla misura della piccolezza di quel fanciullo, e tutto se viuo applicò à tutto fui morto : il volro al volto, gli occhi à gli occhi, la bocca alla bocca, le mani alle mani, e con

Digitized by Google

<sup>2</sup> Deuter.19. b 4. Reg.4.

con ciò gl'infuse del suo calore, e del fuo spirito : e quelle fredde membra sirauuiuarono, eldefunto risuscità. Hor questo è il configlio di S Gregotio : applicarsi il Confessore al penitente : il che facciamo allora che, Nosmetipsos in his quos emendamus, agnoscimus. Ponete Oculos super oculos eius, e dite, Gli sguardi invidion e lascini,, che questi mi confessa hauer dari, furono vna volta mie colpe: mirare il bene altrui di mal occhio, e contristarmene l'altrui bellezza di troppobuon occhio, e inusghirmene. Et es luper os eius. La medefima mala lingua che hà costui, l'hebbi ancor io: mormoradore, mertitore di scandali, spergiuro, impudico, eadulatore, falsario: Et manus super manus eius, e così del rimanente, attioni con attioni e vita con wita. lo vi sò dir per certo, che con que Roccreare e trouar sè ftesso peccatore in vn altro peccatore, non può accordarh il trattarlo aspramente, e adoperar seco il bastone di Gieza, inurile drifuscritarlo: ma vn vero calor vitale di carità, possense à sat che tosnino in sè, a prendano vna tutt'altra vica etiandio le anime più perdute. Vi ci configlia il più volte al legato S. Gregorio Nisseno, cuia-. dio per ben vostro: dicendoui (a) Lenio-

F

a Ead orat.

128 PENSIERI

ra fae aliorum pondera, ne in eadem damnationis trutina actiones tuæ deprimantur, quando vita nostra tamquam in in Lange , Dei iudicio examinabitur .

Ein qui hanno aringata la lor causa i Penitenti, e bene al istesso esposte le lor giuste ragioni, e le vere compassioneuoli lor querele contra i Confessori impatienti, agri, indifereti. Hor ogni douer vuole si oda ancor la parte de'-Confessori, che non si daranno così ageuolmente per vinti nè fallirà che non habbiano affai che dire in lor difesa. Vero è che quanto io vegga, tutto alla fine tornerà in prò della causa de'-Penitenti. Entriam dunque nella materia piaceuolmente, con questo irrepu-

gnabile principio.

La più vtil domanda, che possa farsi ad vn misero che si è lasciato traboccare in qualche graue eccesso, è quella, che il zelantissimo Saluiano, chiamato il Maestro de'Vescoui, sece à tutta la Chiesa Cattolica nel primo de'quattro eloquentissimi i libri che per lei compose. Quiui, descritte che hà le abbominoli vite, che à quel suo tempo menaua-no vna gran parte de Christiani, dirotti à ogni mal fare, e seppelliti fino à gli occhi,massimamente nell'immonditie della carne, esorta, e priegagli altri di mi-glior coscienza à non imitarne l'esempio : ma subito rialzarsi , come chi cade

(dicono i Confessori) anime timorate,

che

a Salu.l. I. ad Eccl. cath. b 3. Reg. 12.

che de la correctione de la correctione de la conferencia de la correctione de la co

Questa reticenza io la prendo come lasciata à me, perche l'interpreti, e la successione en vnisca con voi facendo le vostre parti: ma perciòche voi troppo ben ne sapete ab esperto, fateui in costà vn po'poco, quanto si è dar luogo à vn Confessor nouello, e perciò inesperto. Io mi vo' prendere ad informarlo: e mentre à lui rappresenterò in vece di voi, come troppo sia vero, che (c) mundus totus in maligno potitus est, altro da voi non chieggo, senon che giudichia-

a fudic. 4. b Galis.

C .I. loan 5;

S. A. C. R. 17. 131 dichiate, fespostoch egli fiacom e, deb-

diemate, lespotto ch'egli fia com'è, debba feco viliti, per migliorarlo col facramento della penitenza, la foauità, ò l'agrezza: è se amendue, doue, e quanto debbano essentirà sè miste, e con-

temperate. Hor dunque, voi Confessor nouello, che vi dedicate à va cost faluteuole ministero, hauere prima di null'altro a ... propor di guardarui, che il Martire S. Cipriano possi rimprouerare à voi quel,, che ad vna non buona Setta di Sacerdoti, che à quel suo tempo gli diedero assai che fare. Questi eran huomini temperati agro, e duto altretranto, che quello spietatissimo Sacerdote, del quale raccontò. il dinin Maestro, che abbassiusosi di trouare nel mezzo della firada, che andaua da Gerusalemme à Gerico, gitetato, e difteso vn misero viandante, mezzo ignudo, e tutto coperto, e stampato di ferite dategli da mafnadieri, the (a) Despoliauerunt eum, & plagis impositis abierunt seminino relicto; quel Sacerdote gliss fermò sopra, guardollo, il vide tutto fangue; la vita, à punte, à tagli di coltello in più luoghi aperta, e traforata, la faccia fmorta,, lui appena viuo, e non chiedente aiuto. perche in quell'estreme non hauea spirito da poterio ma con questo medefimo.

a Ling. Star.

132 PENSIERI non poterlo chiedere, più efficacemente il chiedeua. Intenerironsi le viscere di quel Sacerdote? glie ne corfero à gli occhi lagrime di compassione ? gli diè conforto di parole ? aiuto di mano? ftracciossi, se altro non haueua, la veste à farne fasce, e bende, con che legargli le ferite? nulla ne fece. Guardollo il crudele, e nol curò : guardollo, e tanto gli casse di quella estremità in che il vide, che Viso illo, præteriuit. Tali erano que Sacerdoti, d'quali scriueua al fuo tempo S. Cipriano. Vedeuano tuttodì feriti, piagati, vlcerosi nella coscienza, malconci nell'anima per colpe graui, e molto più per quella grauissima ch'era l'infedeltà: non però era in que'durissimi Sacerdoti niuna tenerezza di carità, non di misericordia, non d'ymanità, che gl'inducesse à volerli curare. Richiestine, pregatine li ributtauano, e li si tenean da lungi a'confessionali. I soli ammessi all'entrarui, all'interteneruisi, all'ydire, eall'effere vditi poco men che da mane à sera, erano gl'incolpabili, gl'immacolati, gl'innocenti : d'altra conditione penitenti non accettauano . Oh! grida il Santo Martire, Che nuoua specie di Cerufici, e di Medici è cotesta?(a)Quam enim potest exercere medicinam qui dicit, Ego

a Cyprian. Epift. 52. ad Antonian.

Ego folos sanos curo, quibus medicus ne-cessarius non est? e mostrando loro l'in-numerabile turba de mortalmente seriti nell'anima, grida Operam nostram, medelam nostram vulneratis exhibere debemus .

Hor perciòche ancor oggidi ve ne hà di questi, voglia Dio che pochi, voglia ancor Dio, che pochi ò molti che sieno, voi vi guardiate d'essere vn de'loro, si che vi cominci à piacere di faruela quasi del tutto con certe poche anime buone, coscienze dilicate, di purgatissima vita, Quibus medicus necessarius non est. Iddio, eleggendoui alla dignità, e al ministero sacerdotale, v'ha (diciam. hora solamente di questo ) v'hà posto in mano il vafo del balfimo stillato dall'albero della Croce, per curar le ferite, dell'anime . Voi mal fareste à valeruene folamente per l'odore, che il balsimo hà veramente soaue; ma odore non salda ferite : e sarebbe come perduta nelle vostre mani la sustanza, e l'vso di quel pretioso licore. Niente altro ( e forse niente altro ) che vdir sentimenti diuoti, isperationisante, affetti di pietà, delitie e tenerezze di spirito: e scioglier dubbi di persettione, e dar nuove idee di virtu', e lumi d'alti pensieri : e in questo passar le hore il Confessore e la penitente, come fossero vn Benedetto e vna Scolastica, e non sapersi diui134 PENSIERI

diuidere, impaniati col mele troppo attaccaticcio di que dolci ragionamenti .

Intanto i feriti nell'anima, a'quali Opem nostram, medelam nostram exhibere debemus, perche la fustanza del bassamo è per essi, non potersi aunicinare a scoprirui le lor ferite, e chiedetui mercè di curarle: anzi voi, quanto eglino son più meschini, tanto teneruene più lontano, e hauerne sehito e orrore, perche in essi non v'è altro che piaghe, e marcia, e puzzo, e voi auuezzo a quelle dilicatezze di spirito, ohime, quanto intollerabile pur solamente à sentirlo.

Disbrigato da questo impaecio, seguitemi animosamente: peroche io tan-to non voglio che mi riusciate vn di que medici profumieri, che non fanno. da medico, perche Solos fanos curante, che anzi, per ridurui à vna conueniente mezzanità, voglio che vi gittate all'estremo contrario. I più ammorbati dungue, i più puzzolenti, fehifi, lordi, verminosi, e fracidi peccatori che v'habbia, e possa haverui, io vo'che diciate, Tutti sono per me, ed io tutto per essi: e come raccomandati, e commessi, in particolar maniera da Dio alla vostra pietà, ealle vostre mani, perche curandoli glie li rendiate fani, offerite loro la vostra pietà à riceuerli, le vostre mani à medicarli: Seguitanne il ttouarti ad ogni

SACRI. 195
coni liora disposto à sentirui vomitar ne
gli orecchi ribalderie così laide, così
enormi, che forse prima non haureste
imaginato possibile il trouarsi huomo
che le commetta: e nondimeno voi non
iscandalezzaruene, e inuilire, e perderui d'animo; anzi direte, lo aspettaua ancor peggio di questo: e se v'hà
peccator maggiore, venga, ch'egli è
tutto mio, ed io tutto di lui. Così qualunque ne vdiate, e quantunque molte
in numero, e graui in peso di malitia,
sieno le colpe, che ne vdirete, non vi si
dirizzeranno i pesi del capo, non vi si
raggrinzeranno le carni, non vi si

sconuolgerà lo stomaco, non darete in impatienze, in ismanie, in grida, in

zelo da furioso.

Houui data poc'anzi à vedere la niuna pietà, che il crudel Sacerdote, rappresentato da Christo nell'Euangelio di S. Luca, hebbe di quel pouero viandante, che dal sacro monte di Gerusalemme erà disceso alle pianure di Gerico, e incappato ne' malandrini si da essi spogliato e mortalmente serito; e secondo la concorde interpretatione de'-Padri, è sigura del peccatore; e'l riscontro, che ne van sacendo, s'accorda e batte per ogni verso. Il Sacerdote, che come dicemmo, passò lungh'esso, il vide, nè di lui hebbe pure vn tocco di compassione al cuore, onde lasciatolo,

136 PENSIERI quale il trouò, con le sue serite intere, e crudele, (4) Prateriuit. Tutto altrimenti vn pietofo e mistico Samaritano, che autenutogli di viaggiare per colà stesso à cauallo, non prima hebbe dauanti quel si dolorofo fpettacolo, che che senza più, si gittò di sella, e correndogli in aiuto, ne cercò tutte le serite ad vna ad vna, nè veruna ne ommise, in cui non istillasse dell'olio per medicarla: poi tratte fuori quante bende, e fasce eran bisogno, con esse Alligasit vulnera eins. Adunque egli veniua interamente fornito di questo falutifero arsene, l'hauea così tutto alla mano, che vn medesimo si vedere il serito, e medicarlo. Ciò presupposto conuerrà dire, ch'egli fosse indouino della sciagura, che douea incogliere à questo misero viandante. Prima ch'io ve ne sponga il vero, e vi mostri quel che à voi s'attiene in questo auuenimento, risouuengaui, che in ogni paese v'hà, doue più, e doue meno, de'luoghi di gran pericolo a'passaggeri : boscaglie e selue, foreste e grotte, trauerse e torcimenti di strade, presso de'quali i ladron masnadieri si acquattano, e appostano chi viaggia, e, intrachiusili da ogni lato, escano loro addosso, gli atterrano, gli spogliano, li carican di serite, e se ne

a Luc.10.

S A C R I. 137 fuggono con la preda, lascando que-mal capitati, e mal conci à morir qui ut da sè, ò à diuorarli le fiere ancor viui. Hor se io m'eleggoà sare vna tal vita, la cui professione sia l'andare in cerca. di questi miseri abbandonati, e medicarne le piaghe tanto più compassioneuolmente quanto elle son più mortali, fino à risanarli per modo, che di presso ad agonizzanti, li risusciti à miglior vita di quella, che dianzi haueuano, puossi trouar fatica più saluteuole, carità più fiorita, ministero più copioso di meriti? Non andrò con sempre meco l'olio e'l vino, i legamenti, e le fasce, e il giumento da portare il ferito al più vicino ostello, e i danari con chesodisfare al debito delle spese, che iui si converran fare, fino ad haver risaldata interamente la vita à quel misero, tornatolo in buone forze? Tutto hebbe, e tutto fece quell'amoreuole Samari-tano: nè v'è particolarità nell'operato da lui per la salute del corpo di quel suo ferito, che da'Dottori della Chiesa, massimamente dal Pontesice S. Gregorio non s'interpreti come mistero fignificante quel, che vuol farfi nella cura dell'anima. Vdite hora dal dottissimo Origene, come in quel Samaritano dell'Euangelio si vuol riconoscere non chi risana vn solo, ma chisi hà preso à curar come suoi proprij d lan-

PENSIERI quanti han bisogno dell'opera delle sue mani, e de rimedj della sua carità: e. questa è la felice sorte della vita, e della professione vostra à Sacerdote nouello dedicatoui al faticoso, mà salutifero ministero dell'vdire le confessioni. (a) Vt scias (dice Origene) quòd secundam promdentiam Dei Samarites iste descenderit, otcuraret eum, qui inciderat in latrones , manifeste doceberis ex eo, quet secum babebat alligaturas, secum oleum, ferum & vinum. Qua quidem ego pma non propeer istum solum, sed propier alios quoque secum portasse. Chi così và cercando de feriti, non se ne strania. non si adira, non si scandalezza, nè sbuffa, quando ne truona. Non gli cade in pensiero quel dispettoso, (b) Recede à me , non appropinques mibi , qui a : immundus es . Nè quell'altro Ego solos. fanos curo, di chi sdegna d'vdire in confessione se non chi non hà di che confessarsi: pur essendo chiarissimo ad intendersi quell'aforismo del sanatore, e faluatore dell'anime (6) Non event qui sani sunt medico, sed qui male babent. Protessan dunque di sè, e'l denuntiano à gli akri col medesimo San Cipriano Opem nostram , medelam nostram vulneratis exhibere debemus: e quante più

a Hom.34 in Luc. b Isa,65. e: Lun.5. & Marc.2.

mortali fon le ferite che quegli porta no à curare, tanto maggior è la compassione, maggior la destrezza, e la diligenza, che v'adropano intorno. Altrimenzi, se me la sò solamente con chi non ha bisogno, non ha bisogno di me il mondo che (a) Totas in malieno positus est.

do che (a) Tosus in malieno positus est. Chi entrava à vedere, e à circuir passo passo que'einque portici, che corre-uan d'attorno alla samosa Piscina di Gerusalemme, detta ebraicamente Bethsaida, non aspettaua di trouar quiui infermi d'yna femplice infreddatura., d'vna poca ambafcia di stomaco, d'vna leggier grashatura in pelle, d'vna febricella efimera, d'vna tosse accidentale, d'vno spruzzo di scabbia su la vita. Che v'era dunque? (b) Multitudo magna languentium. In cinque portici cinque fpedali, pieni di gente compresa da morbi incurabili per qualunque inge-Disperata la cura de'rimedj vmani , quì si adunavano ad aspettarla dalla mercè diuina, altri col ventre sformatamente rilevato, e, à dir così gravido per idropifia; altri co'nerui tremolosi', ò disciolti, ò attratti: chi mangiato viuo da piaghe, da viceri, e da cancrene, chi assiderato, e perduto d'vna parte

Digitized by Google

a 1. Ioan.s. b Ioan.s.

140 PENSIERI di se mortagli indosso: etici consunti, fordi insieme e mutoli à nativitate, ciechi, lebbrosi, artetici, monchi, scosciati, e in cento altre guise storpi, guasti, malconci. (a) Multitudo magna languentium; cæcorum, claudorum, aridorum, expectantium aque motum: cioè, che l'Angiolo Raffaello, ch'è Medicina di Dio, venga dal cielo à dibatter l'acqua della pifcina, e v'imprima quella virtù fanatina di qualunque sia l'infermità del primo, che vi fi tufi dentro. Hor in questa Piscina dell'antica Gerusalemme, habbiate per figurata, e per descritta ogni chiesa, quando, massimamente in certi tempi dell'anno, ella è piena di peccatori, che aspettano che voi scendiate à risanar loro co la medicina di Dio, la coscienza, e l'anima, A quacunque detinentur infirmitate .

Se à voi fosse conceduta la gratia, che tanto desiderò San Giouanni Chrisostomo, di vedere ignude le anime de'peccatori, come colà ne'portici della Pescina si vedeuano i corpi di quella Multitudo magna languentium, vi riconoscereste gli adunati in vn giro di penna dall'Apostolo, per mostrarli alla nouella Christianità di Corinto: (a) Formicarii, adulteri, molles, masculorum concubitores, fures, auari, ebriofi, ma-

· Ibid. b 1. Cor.6.

ledici, rapaces. Questa è la Multitudo magna languentium, che vi aspettano nella Chiesa. E si vi dico, e'l prouerete vero, che in vn fol peccatore vi fi daran taluolta à risanare tanti peccatori, che quelle, che l'Apostolo nominò co-me specie d'huomini differenti nella. dinersità delle colpe, le trouerete, se, non tutte, vna gran parte vnite in vn. indiuiduo peccatore. Ricordiui di quel misterioso lenzuolo, che sù tre volte mostrato in visione à San Pietro, ev'eran dentro (a) Omnia quadrupedia, & serpentia terra, & volatilia cæli, e tutte erano bestie immonde, secondo il giudicio della legge vecchia: hor sap-piate che à voi così auuerrà di vedere in vna fola confessione, non dico vn lenzuolo, mà vna gran vela di naue, piena d'ogni più mostruosa e abbomineuole forma di peccati, e sentirete intonarni, come S. Pietro, da vna voce spiccata dal Cielo, Surge, occide, & manduca: e habbiate come suol dirsi, stomaco da inghiottire, e calore di carità per concuocere, e digerire tante ribalderie. e tante immondezze.

La moltitudine poi per ogni spetie sarà tal volta così eccessiua, che penerete a sommarla etiandio alla grossa. Come quel terribile inuasato della contrada

a Act. 10.

PENSIERI de'Geraseni, che il Saluatore prosciolse e liberò, hauea in corpo tanti spiriti immondi, che vscendone, e diuidendosi, ne su pieno (a) Grex porcorum ma-gnus, ne quali hebber licenza d'entrare: similmente Homo in spiritu immundo, come S. Marco dice effere flato costui, haurà in se tanta moltitudine di laidissimi desideri, e discorsi, e fatti, e misfatti in bruttezze di carne, che à fommarne le partite in vn conto, non. potrà dirsene altro, che Grex porcorum magnus. Ogni ditornan da capo, non altrimenti, che se ogni di fosser nuoni al peccare: e mostran vero quel che il Real Profeta ne disse, che (b) In circuisu impij ambulant: perche come bene auuiso S. Agostino, (c) Qui in Tyrum it, numquam finit . Ipse est labor impiorum . Equindi vna spauentosa difficultà nello spogliarli de mali abiti, che col lungo vío han contratti : secondo il vorissimo aforismo di San Bernardo: (d) Aliqui ita inuoluti sunt consuetudine vitiorum, vt illam dediscere, & desuescere, non tam spoliari sit, quam excoriari.

Mà non lascia luogo al farsi marauiglia della tanta moltitudine delle colpo,

a Marc.5. b Psal.11.

c In Pfal-139.

d Serm. 9. in Cant.

al lungo corso del tempo in che sono iti adunandole: come i fiumi, che quanto vanno più oltre, tanto più ingrossano per le sempre nuoue acque delle fonti, de'riui, de' fiumicelli, de' laghi, che loro si aggiungono. Per quaresime, per giubilei, per pasque, per malattie che vengano, non mutan vita, nè stato, nè sono altri nelle più rinerite solennità della Chiesa, di quel che sieno ne'carnovali, e in tutto il rimanente dell'anno: e ben può loro adattarsi quel, che Terculiano disse della Scithia, doue era nato l'Eretico Marcione: Mutasi tutto il mondo col mutar luogo il Sole. Non v'è terra, che non fiorisca di primauera, ohe non si scaldi, e dia che mietere, e che ricoglier la state, che non maturi i suoi frutti, e non faccia le sue vendemmie l'autunno: sol mella Scithia (a) Totus annus hybernum: ò come diffe quell'altro, (b) Nec de coilo aliud accipit, quam byemem sempicernam: altresi questi, come non vi fosse per essi nè paradiso, nè inferno, nè morte improuisa, nè giudicio, nè anima immortale, nè Dio da temersi, nol tremono puì, che se non vi fosse, ò none credessero che vi sia. Di questi ve me capiterà alcuno (c) Triginta & octo an-

a in Marcion. lib.1. cap.1. b Solin. cap.20. c Ioan.5.

144. PENSIERI

nos babens in infirmitate sua, come quel misero paralitico, che Christo, mossone à compassione, sanò. Di tre, di cinque, di sette, e dieci, e più anni, quanti ne haurete à sentire! e quanto abbomineuoli, e puzzolenti le lordure, delle quali vi conuerrà diligentissimamente lauarli, e mondarli: basti, che io ve ne ricordi il descriuerli, che fece il Profeta Ioele, dicendone, (a) Computruerunt iumenta in stercore suo: e non potea

dirne più in meno parole.

Forse à voi parrà che in quanto v'hò fin qui ragionato, io habbia premuta assai gagliardamente la mano, e non. ingrandito il vero, mà preso il possibile ad essere per quello, che in fatti sarà. A questo hò che risponderui in prima, che doue fosse vero ciò che voi dite, io haurei etiandio lodeuolmente fatto con vn Confessor nouello, quale hora voi siete, quel, che il Maestro della militia Romana ricordò esserti vsato co'Soldati nouizzi; di dar loro più grandi, e più graui quelle armadure, e quell'armi, con le quali indosso, e in pugno, si prouauano ne gli esercizi militari: accioche auuezzi à quel maggior peso, maneggiassero poscia più speditamente le vere, e più leggieri. Se non faranno così maluagi e rei i penitenti, quali io

ve gli hò descritti, vi giouerà non poco ad vsar con essi benignità, e clemenza, l'hauergli aspettati peggiori. Ma di quel che in satti sarà voi ve ne auuedre-

te alla pruoua.

Intanto, presupponendoli tuttauia, quali 10 ve gli hò rappresentati, il primo configlio, che hò à darui in ben loro e vostro, è, che mai non disperiate di poter voi , e la possente mano di Dio con voi, mutarli di pessimi, etiandio in ottimi · Così quel santissimo Vescouo e Martire S. Cipriano, già più volte al-legatoui, esortando il Vescouo Antoniano à non ricufar d'ammettere à penitenza quegli, che per timor de'tormenti (come dicemmo addietro) hauean fatto mostra di rinnegarda Fede, (a) Non putemus (diffe) mortuos ese, sed magis semianimes iacere eos, quos persecutione funesta sauciatos videmus : qui si in totum mortui essent, nunquam de eisdem postmodum & Confessores , & Martyres sierent. Verissimo siì quel che il Saluatore disse di Lazaro morto: Lazarus amicus noster dormit. Al che S. Agostino, (b) Verum dixit : Dormiebat, sed illi, à quo poterat excitari = Domino dormiebat, hominibus mor-

<sup>2</sup> Lib.4. Epist.2. sue Epist.52.

b De verb. Dom. fer.44. Tract.49. in

mortuns erat, qui eum suscitare non poterant. Nam Dominus tanta cum sacilitate suscitas de sepulchro, quanta se non excitas dormientem de lecto. Similmente à lui dormono i peccatoti, che à noi son morti, perche nonpossiamo destarli da noi: ma bene il può, e'l sà tutttora con noi la sua gratia vincitrice.

Beati veramente eran gli occhi (come Christo medesimo disse (a) che vedeuan gl'innumerabili, e stupendi miracoli, ch'egli tuttodi operana; (b) Cæci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur, furdi audiunt, mortui resurgunt : e quanti da qualunque incurabile infermità compresi gli si accostauano, (c) Virtus de illo exibat, & Sanabat omnes , Sed miracula ista ( foggiunge S. Agostino)[d) tunc in corporibus . Videamus in anima . Sobru funt paulo ante ebriofi ; fideles funt paulo ante adoratores simulacrorum, res suas donant pauperibus qui aliena antea rapiebant. Quis Deus magnus sicut Deus nosser? Tu es Deus qui facit mirabilia solus. Se dunque Iddio è, come in fatti è, quegli che opera. tuttodi queste miracolose curationi delle anime, puossi altro che pazzamente disperar di veruna ? Voi haue-

te

a Luc. 10. b 1b.7. c 1b.6. d In pf. 75.

te à fare con vn qualunque grandissimo peccatore non altrimenti che se tutto il suo conuertirsi à Dio, e cambiar vita. in contrario, dispendesse da voi: poi hauete à sentir dentro di voi , che tutto il vostro fare, non può far nulla senza il far di Dio Qui facit mirabilia solus . E vditelo espresso in altra maniera, e bene, dal nobilissimo Abbate S. Nilo, che ricordato il famoso miracolo del rinuerdir che fece in vna notte l'arida, e morta verga del Sacerdote Aron, e fiorire. e maturar frutti, soggiunse : [a) Potest ergo fieri, vi homines quibus petra du. rius, & filice, cor obriguit, guftu accepto doctrina spiritualis ch'è la parte che voi hauete à somministrare ) in pinques & fructi fera mutentur arbores .

Presupposta indubitabile la verità qui esposta, ne siegue il douer voi, qualunque penitente vi si accosti perche l'adiate, riceuerlo à braccia aperte, come inuiato à voi da Dio, e condottoni quasi per mano dell'Angiolo, à cui è singolarmente in cura: e questo si vuol intendere in particolar maniera de' poueri, de'cenciosi, de'puzzolenti, che non portano, dirò così, lettera di raccomandatione; ciò che ne'ricchi, e ne' grandi sono il bel vestito, il tuolo, il casato. Questi non si ributtano, aè si

Digitized by Google

fan-

a Epist. I. Thaumasio sub finem . .

fanno aspettare, anzi si aspettano, e come desiderati, si accolgono cortesemente. Date ad ognuno discretamente il fuo douere; Cui honorem honorem: ma vi ricordi, che il sangue del Figliol di Dioe sparso così bene per l'anima dello schiauo, come per quella del padrone, e del Rè. Non può dirsi à bastanza, quanto vaglia, e possa nel cuore d'yn. penitente, da voi prima non conosciuto, quel vedersi accolto con benignità, e con parole amoreuoli : sì come al contrario, (a) Quemadmodum se tibi curandum præbeat ( disse il Dottor S. Ambrogio ) quem fastidio habes ? qui contemptui se, non compassioni, medico suo putat suturum? E se, domandandolo voi, come suol farsi, Da quanto si è confessato? vdite risponderui, che da quattro, da sei anni addietro, guardiui Iddio dall'entrar subito con lui nelle riprensioni, e ne'rimproueri: Serbatenelo in petto; e qui hora fateui animo, e aiutatelo à dire. Ricordateui del benignissimo figliuol di Dio, che à satiar con quel così illustre miracolo le turbe, che da trè giorni il seguitauano nel diserto, s'induse particolarmente, perche (b) Quidam ex eis de longe venerunt . So, che il Magno Pontefice S. Gregorio l'intese de peccatori,

a De pænit. lib. z.c. z. b Marc. 8.

che portano alla confessione sacramentale colpe grauissime, per le quali si sono grandemente allontanati da Dio: (a) Alij (dice) post carnis slagitia, & alij post falsa testimonia, alij post facta furta, ali post illatas violentias, ali post perpretrata homicidia ad pænitentiam redeunt, atque in omnipotentis Dei seruitium convertuntur : Hi videlicet ad Dominum de longinquo veniunt. Quantò enim qui sque plus in prauo opere errauit, tanto ab omnipotente Domino longiùs recessit . Ma può altrettanto bene intendersi di chi viene à penitenza, e torna à Dio, dopo esserne stato vno, e più anni lontano; e'l Misereor, che difse il Saluatore, cade in particolar maniera sopra essi.

Cominciata la confessione, habe biate per detto di voi, e del penitente quel che il Beatissimo S. Agostino disse di Christo, e dell'Adultera, rimasa fola con lui nel tempio, perche la rea coscienza de gl'insidiosi accusatori, che glie l'hauean presentata accioche ne facesse causa e giudicio, gli hauea sat-ti dileguar, e suggirsene via di colà l'vn dopo l'altro per la cagion, che ne scrisse nel suo Euangelio S.Giouanni . Adunque ( b ) Remansit adultera &

<sup>... 2.</sup>In Ezech l.2.bom-21. Sub finemb In wan. In psal,50. & alibi.

150 PENSIERI Dominus (dice il Santo Dottore) Remansit vulnerata & Medicus: e quel che Vi de'rimaner più scolpito nell'animo Remansit Magna miseria, & Magna misericordia : quella è nel peccatore , questa de'essere nel Confessore. Ben voglio io che mentre vdite esporui le fornicationi, gli adulterij, e le altre più enormi disonestà, e le frodi, e i furti, e gli pergiuri, e le bestemmie, gli orribili Acrilegi, il cuor ve ne scoppi di dolore, veggendo tanto indegnamente oltraggiato Iddio dalle sue creature, tanto empiamente ricrocifisso il Redentore da que'medesimi, per la cui redentione egli volle morir crocifisto: ma voglio ancora, che alzando gli occhi al cielo, gridiate nel medefimo vostro cuore a Dio, (a) Pater, dimitte illis: non enim feiunt quid faciunt. Del rimanente, che s'atriene al modo d'vdirli, haurei troppo che diruene, ma non vo'itancarui, notandone le non poche particolarità, che pur sarebbon gioneuoli à sapersi .

Terminata che il penitente haurà la spositione delle grandi, e vergognose sue colpe, voi hauete à mutar personaggio, edi compaffionevole, e benigna madre, che à lui vi fiere mostrato fino ad hauergli tratto di bocca tutta.

la confessione, e'l processo de'suoi mis-fatti, senza far voi altro che vdirlo patientemente, e, doue fà bisogno, aiutarlo à sodisfarsi in questa parce dell'integrità, che il volgo crede essere, nonche il più , ma il tutto d'vna confessio-ne ben fatta: allora voi hauere à prendere il personaggio di padre , che ama. perche è padre, e perche è padreammomisce, riprende, caffiga, e corregge; senza però mai perder l'amore, e la di-

Siate al penitente qual firà S. Pietro quell'Angiolo, che il trasse fuori della prigione, onde di lià poche hore douez effer condotto à mettere il collo fotto la mannaia, per comandamento del Rè Erode, che à ciò il serbaua, vago di compiacere a'Giudei che volcan morto l'Apostolo. Staua egli in vna forte prigione, guardato di e notte da sedeci soldati, che in due partite ne custodiuano. e difendeuan la porta : e la notte, che douca effer l'vitima della fua vita, dormina in mezzo à due altri foldati, incatenato con essi. In questo, ecco venir tutto improviso dal cielo nella prigione en Angiolo, che prima di null'altro dello Pietro percotendogli vn. fianco : e questi , nell'aprir che fece gli occhi, vide tutta luminosa la carcere. oscura ancor digiorno, e allora, per lo raddoppiano buio della none oscu-G. 4: ris-

Digitized by Google

rissima. Leuato il capo, si vide sopra. rissima. Leuato il capo, il vide lopra.
l'Angiolo, e ne vdi vn (a) Surge veleeiter, che gli diè tutto insieme il poterlo, perche gli cadder da possi delle mani le due catene, che il teneuano auuinto e raccomandato a corpi de due
soldati, nel cui mezzo giaceua. Gli
comandò di vestirsi, e calzarsi, e seguitarlo; e passate amendue insieme le due guardie, al giugner, che fecero, ad vna porta di ferro, ella, tutto da sè, cioè per ministero angelico, si aperse, e ne vscirono: con che Pietro, lasciate nel lor profondissimo sonno sepolte le guardie de'foldati, e delusa l'espettation ne d'Erode, e de'Giudei, scampò la via ta altroue.

Quanto è in questa narratione, tut-to, à parte per parte, può appropiarsi ottimamente à voi, e al penitente, ma per non allungarmi souerchio, sol ve ne dò ad offeruare primieramente, che quel Percuso latere Petri, excitation eum, non su vn farlo risentire con dargli, vn pugno, molto meno vn calcio nel fianco, e tutto insieme rimprouerargli. Lieuati di costà mentecatto. Tù se'poche hore vicino ad esser morto di serro, e non te ne dai pensiero? e dormi? Eglisti vn tocco di mano, quanto sol bisognaua à suegliarlo: Vna vostra a Aftor.12.

S A C R I. 153 riprensione al penitente, nè pur villa na, s'egli è villano, nè discortese, nè acerba, come vn calcio al fianco di qualunque sia il meschino, che riprendete. Ma sopra tutto si auuerti quel Lumen refulsit in habitaculo. Fate che vegga la grauità delle sue colpe : l'ardimento dell'offendere vn così gran Dio, così possente, così benemerito di lui, dal quale hà quanto hà di bene, nè mai altro che bene. E come gli è dato l'animo di viuere in dispetto, e in odio à lui, tanto tempo, reo d'eterna dannatione, e non mai ficuro di douersi leuar la mattina viuo doue si mette à giacer la sera ? quanti muoiono improviso, e niun d'essi l'aspettaua, ò ne temeua? e se voi foste vn di quegli, che sarebbe dell'anima vostra? doue vi trouereste? quando mai ne vscireste? La patienza di Dio è terribile à chi l'abusa: e ordinaria pena di chi, potendo, non vuole viuer

fessore.

Ma non accade che io vi suggerisca
ciò, che à voi detterrà in abbondanza il
vostro medesimo cuore, se parlerete di
cuore. Questo vi sò dir certo, che vi
auuerrà taluolta, e sempre con somma vostra consolatione, di condurre,
etiandio de grandissimi peccatori à
piangere per contritione, e singhiozzar

bene, è voler viuer bene, e non poterlos chiamar confessione, e non hauer Con-

G 5 tan-

154 PENSIERI tanto dirottamente, chi non potranno formar parola : e à disporueli, siate, certo, che gran forza haurà sempre l'a accorgersi il penitente, che voi così gli parlate, perche l'amate : e v'affliggete di veder voi in lui quel, ch'egli non. vede di sè, di correre ad occhi chiufi su l'orlo del precipitio, per cui stà ad hora ad hora per rouinare coll'anima nell'eterna perditione . Perciò, hora gli ricordate la beatitudine del paradiso, hora i tormenti dell'eterna dannatione, e l'allettate, e l'atterite, e mescolare il dolce col forte, e come il Samaritano dell'Euangelio, il vino coll'olio l'vn che morde, l'altro che mitiga : e adempiete il configlio del Pontefice S. Grego io, d'ynire in voi come nell'arca del Testamento la Manna, e la Verga. (a) In boni rectoris pectore, dice egli, fi eft virga districtionis , fit & Manna aulcedinis . = Sit Amor , sed non emolliens, sit Rigor, sed non exasperans: fit zelus, sed non immoderate seuiens: fit Pietas , fed non plus, quam expediat , Darcens .

Rimane hora per vltimo, che almen v'accenni quel, che si conuerrà fare qualhora v'abbatterete in peccatori infenfibili , oftinati , e duri tanto , che per quantunque adoperiate con effi, non.

<sup>2</sup> Paftor. par.2, 6.6.

vi verrà satto di ribauerne un vero indicio di pentimento, vna probabile speranza d'emendatione. (4) Defecis suffla-torium (disse appunto di loro il Profeta Geremia) Frustra sonstanit constator : malitie corum non funt confumpte.Cuoritanto indurati nel male, che tutto il fuocodell'inferno, e tutti i mantici delle buone infpirationi, non giouano à purgarli , në ad ammollirli . Quelle medesime verità delle cose eterne, che dà voi dette ad vno, gli entran nel cuone, à vir di questi altri, muoiono ne gla orecchi: e si verifica quel che S. Agostino ne scrisse à Volusiano : (b) Adest vox audientibus auribus, adest & surdis: fedillis patet, illes latet. Il Gran. Basilio auuenutosi sorse in parecchi di questi, si confessa vinto dal non saper doue volgersi, ne à che nuovo partito oramai più appigliarfi : e à maniera de disperante ; (c) Quibus ego verbis (dice) te curabo? Regnum Dei non curas : gehennam non times . Quam anima tua medicinam idoneam inueniam ? Si enim dorribilia non metais, clara insuper, & pulchra despicis, disputamus cum corde lapideo. In fomma à dirlo coll'yfata efficacia del zelatiflimo Saluiano, appena a tolgono da piè del Contessore, appena G 6 hann

<sup>2</sup> Cap.6. b Epist.2.

c Hom. 7. In ditestenter and

156 PENSIERI

han protestato d'esser dolenti, e pentiri delle colpe passate, che immantenente s'inuiano à commetterne delle nuoue : e, come si sosser consessate per rubare, non per meritare l'assolutione de lor peccati, Taliter serme omnia agunt, vt eos no tam putes antea pænitentiam criminum egisse quam possea ipsius pænitentiæ pentere.

Hor quanto si è à questi, voi, a. ben fare, hauete à far con essi secondo il configlio, che ve ne dà il Patriarca d'Alessandria S. Cirillo, cioè, secondo l'esempio, che ne lasciarono que'due Angioli, che Iddio mandò à trar fuori di Sodoma Lot, con esso tutta la sua famiglia : accioche il puzzolente fuoco, che douea immantenente piouere, e tempestar giù dal cielo, ad incendere, e consumare quella scelerata città, non cogliesse lui innocente, con tutti gli altri colpenoli. Dunque (a) Dixerunt ad Lot; Habes bic quempiam generum, aut filium, aut filias? Si offerirono à saluare i due generi, che Lot hauea in cafa, sposi delle due sue figliuole; (b) Minime nesci (diffe quel fantissimo Prelato ) illos Lotum non secuturos : sed ea , quæ mittentis se Dei bonitatis, ac benignitatis erant, exequebantur. Così voi con quegli aspidi sordis che per non vdir nè le voci di Dio

a Genesig. b Hom. 1 in Hierem.

S A C R I. 157

Incantantis sapienter, nè le vostre ammonitioni, si turano coll'ostinatione gli orecchi: non lasciate perciò di ricordar loro quello stesso, che vi parrebbe da dirsi, se soste si conuertirli. E se is sarlo vi paresse vn gittar la fatica, e se tempo, lasciateui persuadere tutto il contrario dall'autorità, e dalla ragione, che il Pontesice S. Gregorio ve ne ricorda. Chi predica, dice, a peccatori, nè gli vien satto di conuertirii, (a) Mercedem babet. Nam & Æthiops in balneum niger intrat, & niger egreditur; & tamen balneator nummos accipit.

Finalmente nel licentiarli da voi, accompagnateli con vn profondo gemito del vostro cuore: anzi ancorascon le più calde lagrime de' vostri occhi: e sate come il buon Rè Dauid (b) verso il suo mal figliuolo Assalone quando, dichiaratosi suo ribello, e vinto in battaglia dal General Gioab, questi con tre punte di lancia gli passò il cuore, el'vecise. Dauid ne pianse la morte inconsolabilmenre, e (c) Fundebat lacrymas (disse il soauissimmo S Bernardo) Fundebat lacrymas Dauid filio parricida: & si non profuturas, ipes

Vn

tamen .

<sup>. 2</sup> Lib. 1. epist.63.

b 2. Reg. 18.

c Epist. 12. ad Carthus.

## 358 PERSIERI

Vn onima sconfolata consolantes a' piedi del Crocifißo .

Dite , e moueranui forse a'pietà il compassionevole stato d'vna. pia, e gran Dama, per nome Gregoria, alleuata in Corte, e intima Cameriera dell'Imperadrice moglie di Tiberio Augusto. Questa era vn'anima, quamo il più desiderar si possa, dolente, e sconsolata : peroche il fuo cuore (come ognidi l'acque nel mare ) ondeggiaua con vn ... tal perpetuo flusso e ristusso , ch'era ... hor confidarfi tutta animola in Die , come sua ferua ; postia tutta smarrita , diffidare, e temerlo come sua nemica : e per l'uno, e per l'akro insieme, mezza milera, e mezza beata. Ella hauca, come disse il Pontefice S. Gregorio, le due eredicà della figliuola di Caleb; ch. erano (a) Brigum superius dell'Amore, correndole à glà occhi dolcissime le lacrime Defiderio regni calestis: el'(b). Irrigum inferius del Timore, struggendofi in amariffimo pianto, Dum inferelsupplicia pertimescit.

Vero è, che tenendosi ella per grandiffina peccatrice, troppo più semibile era M lei la pena, che le daua il dubi-

a loque 15. b Li.6.ep.23 al.187. Theorifo to And.

SACRI. tare, se Iddio le hauesse mai conceduto il perdono delle fue colpe, di quel che, fosse la consolatione dello sperarlo . ed oh ! quante volte si abbandonaua col volto sopra i sacri piedi del Redentor crocifisso, e piangendo à cald'occhi, glie li rigaua con due fiumi di lagrime, e profumauali, versando sopra esti dal cuore l'odoroso vnguento de più diuoti affetti, che poffan trarfi da vn'anima penitente, chiedendo, e tuttora aspettando l'vdire ancor essa, come quella felice rea, la Maddalena, espressole in voce sensibile dalla bocca del suo Maestroe Signore, quel medesimo (a) Remittuntur tibi peccata . Ma doue la Maddalena non parlò chiedendolo, e pur l'hebbe, domandandolo questa. Dama nè pur l'era risposto.

Configliata dunque parte dal suo dolore, parte dalla sua considenza che hauea con S. Gregorio Magno, ben da lei conosciuto di quanti meriti sosse appresso so Dio, mentre Diacono della Chiesa. Romana visse non piccol tempo colà in Costantinopoli, trattatore de negozi di Pelagio Papa appresso il pisssimo Imperadore Tiberio; tutta à lui, già tornato à Roma, e creato sommo Pontesice, si riuosse. Scrissegli, e per mettergli pietà di sè, comincio la lettera dall'accu-

farfi

a Luc.7.

farsi à lui gran peccatrice: ma io (dice il Santo nella-risposta) (a) Scio quia omnipotentem Deum serventer diligitis. Segui ella appresso, richiedendolo d'una gratia, e protestando, che, sino ad ottenerla, mai non finirebbe di molestarlo, aggiugnendo lettere à lettere, e prieghi à prieghi: se importuna, se troppo ardita, quindi conghietturasse la grandezza del bisogno, che hauea, d'impetrarla. La gratia era, ch'egli ottenesse riuelatione dal cielo, che la sicurasse, hauerle Iddio perdonati, e rimessi tutti i debiti delle sue colpe.

Il Santo Pontefice, per negarle, vtilmente quel, che altro che dannosamente non potrebbe prometterle, così le ripose: Quod Dulcedo tua in suis epistolis subiunxit, importunamse mibi existere velle quoadusque scribam, mihi esse reuelatum, quia peccata tua dimissa Sunt, rem & Difficilem, & Inutilem postulasti. Difficilem quidem, quia ego indignus sum, cui reuelatio sieri debeat : Inutilem verò , quia secura de peccatis tuis fieri non debes , nisi cùm iam in die vitæ tuæ vltimo plangere eadem peccata minime valehis. Ericordatole, che quel gran Paolo Apostolo, che ancor viuendo in terra fuì rapito in cielo, castigaua il suo corpo \_per

a Lib. 6. ep. 21. al. 186.

S. A. C. R. I. 161 per timor di non essere ricacciato frareprobi, le soggiunge, Ad huc simes qui iam ad celum ducitur, & timere non vult qui adhuc in terra conuersatur; Così dolente, e disolata, com'era dianzi, lasciolla, piangente dolce, e amaro, sopra i piedi del suo Signor Crocifisso. peroche, come ben'auuisò S. Bernardo (a) l'vn d'essi è la Misericordia, che sollieua lo spirito con la confidanza, l'altro il Giudicio, che l'ymilia coltimore.

Del medefimo mal di cuore, onde quella sconsolata Dama Gregoria era inferma, parcechi sono le somiglianti à lei, anime buone, che ne patiscono: e, quel ch'è più da ammirarsi, e da dolersene, no poche volte ne sono più tormetate quelle, che meno il dourebbono. Non diffidano veramente del perdono delle lor colpe, già in altri tempi commesse, nè disperano di douer esser salue, e beate:ma con la dubbiezza, in che ne sono. viuono si sconsolate, che non si vede in effe quella fronte fempre ferena. . quel volto sempre giuliuo, quel cuor sempre contento, e mezzo in paradiso, che Iddio vuol ne'suoi serui : e'l buon Rè Dauid, che l'haueua in sè, nulla oftante che stato adultero, e micidiale, tante volte il domanda ne'suoi Salmi, e comanda à gli altri che l'habbia-

a Serm. 6. in Cant. Psal. 100.

no:

162 PENSIERI

no: e pur egli non hauea, come noi, presente, e spiegata dauanti à gli occhi quella maggior di tutte le possibili ragioni, da conuincere, e persuadere il considare, e presumere della bontà, della clemenza, e dell'infanito amor di Dio verso noi, ch'è il Figliuolossesso.

di Dio Crocififfos -! O dunque anime buone, e sconsolato, à sanarui delle angosce, e degli sfinimenti, in che viciene il misero cuore le timidutà, e la sconfidanza, poneteui per mio configlio à piè d'vn Crocifisso: Non trouerete altroue antitodo più possente al vostro male, nè più facile à prendersi: perche il prenderlo non sarà akro, che rimirarlo. Ricordani di que mbbiosi serpenti, che nel diserto serimano, e vecidenano gl'Israeliti in pena della lor miscredenza i ricordani, che Mosè supplicò à Dio per que'miseri attossicati, e n'hebbe in rimedio l'alzar fopra vn'antenna vn ferpente di bron-20, (a) Quem cum percusse afpicevent sanabantur? Hor vi ricordi ancora di quel, che Christo protesto di sè stesso: (b) Sicut Moyses exaltant serpentem in deserto, ita exaltari oportet Filium hominis, cioè alzarlo sopra vna croce: e, come quel misterioso serpente di Mosè anaua gli auuelenati con niente più,

Digitized by Google

che

a Num.21. b 1047-3.

S A C R I. 163 che vederlo (a) Immittebantur enim ex visu quasi antitoda quadam ( come disse S. Gregorio Nisseno) così il Crocifisso,

di cui quello era segno, e figura, non richiede da voi per guarirui, altro che

il rimirarlo.

Due Trasfigurationi hebbe la sacrosanta vmanità di Christo in terra, sopra due cime di monti, il Tabor nella Galilea, e'l Caluario nella Giudea: quella su primata, e gloriosa, questa, publica, e vergognosa: e, trattone vna sola, le particolarità dell'yna e dell'altra, furono simigliantissime nella dissomiglianza. Là sul Tabor (b) Resplenduit facies eius con tanta, e così viua luce, che al riuerbero d'essa il Sole raddopiò la sua, e sece più chiaro il giorno, e più luminosa la terra. Qui sul Caluario la medesima saccia si oscurò, e que'diuini occhi chiufigli dalla morte, e si eclissaron per modo, che ancora il Sole con essi disuenne, e si ottenebrò tanto, che (c) Tenebra facta funt super Universam terram. Là Mosé dall'vn. lato di lui, ed Elia dall'altro, Visin maiestate, dicebant excessum, quem completurus erat in Ierusalem, adducendone Mosè le figure della Legge, Elia le predittion de Profeti. Qui due ladro-

a In vita Moss. 6 ·

b Matth.17. c Luc.9.

PENSIERI ni, (a) Vnus à dextris, & alter à smistris, ii tengono Medium Iesum, e l'vno e l'altro, (b) Improperabant ei. Sul Tabor, non v'è falda di neue subito caduta di cielo in terra, che s'agguagliasse nel candore dalle sue vestimenta. (c) Facta splendentia, & candida nimis velut nix; qualia fullo non potest super zerram candida facere . Sul Caluario se ne dividon frà sè le vesti i suoi crocifisfori, e à lui ne rimane vna vergognosa nudità, spettacolo miserabile esposto à gli occhi d'vn immenso popolo di schernitori : senon in quanto pur disse vero di lui Isaia, (d] Rubrum est indu-mentum tuum, peroche quel sacro corpo dal capo a piedi tutto era tinto di fangue, vergato di liuidori, e trapunto di piaghe. Là finalmente n'è così amabile, così eccessiuamente bello il volto, e tanta la beatitudine del vederlo, che Pietro con quel suo Bonum est nos bic esse accompagna il domandare di metter quiui casa, come già fosse in paradiso . Qui Nonest species ei, neque decor. Quafi absconditus vultus eius, e tanto e l'orrore, che di sè mette al vederlo, che (e) Nos putauimus eum quasi leprosum & percussum à Deo. Hor la dissomiglianza, che sembra.

a Luc.23. Io. 10. b Matth.27. c Marc.9. d Isa.63. e Isa.53.

S A C R I. 165 esserui in tanta somiglianza di contrarietà, ella è, che il divin fuo Padre colà ful Tabor parlò dal cielo sopra lui, dicendone, (a) Hic est Filius meus dile-Elus in quo mihi benè complacui : qui ful Caluario, egli penando in croce domanda al medesimo suo Padre, Vi quid dereliquisti me ? Là il Padre intuona. Ipsum audite. Qui non ne parla: ma à chi bene intende il mistero di quel silentio, Ipsum videte fù lo stesso, che dire Ipsum audite. Peroche certamente il nulla più, che mirare l'Vnigenito Figliuol di Dio crocifisso, è vn sentirlo parlare tanto efficacemente, e tanto à lungo, che più non potrebbe vdirsene, se Aperiens os suum ragionasse, come soleua, al disteso hora a'Discepoli, hor alle turbe. Mai non diede tante nè si prouate lettioni dell'infinito amore del suo diuin Padre, e di lui verso ciascun di noi, quanto su questa catedra della Croce, doue i fatti, che il persuadono, non ham bisogno di parole, che l'insegnino...

La materia, che qui hò preso à trattare, del consolar le disolationi, rasseronare le torbidezze, e confortare glismar, rimenti d'vn'anima sconfidata, che accoppia nel suo misero cuore il temer Dio col temer di non esser cara à Dio mi ristrigne dal tanto, che v'è da poter.

dire,

a Matth 17.

166 PENSIERI dire, à questo solo argomento. Leggo nella prima delle tre lettere di San Giouanni, che (a) Perfecta charitas foras mittit timerem : e ben sò io, che il Santo Apostolo l'intese della persetta carità, ch'è ne'Santi: mà io qui vo'adoperarlo in quest'altro verissimo sentimento, che la perfetta, cioè l'infinita cari-tà di Dio, e di Christo, Foras mittit timorem di quella sconfidanza tanto in-giuriosa all'uno e all'altro, quanto è l'amor che ci portano; e'l pegno, che ne habbiamo, è Dio morto in Croce per noi. Io, quanto à me, lascio volentieri ad altri il Tabor, e per me eleggo il Caluario, e al mio Redentor Crocifisfo, che truouo in esso, dico, (b) Bonum est nos bic esse, nè temo, che di me fi aggiunga quel Nesciens quid diceres, come à Pietro sul Tabor. Quiui mirandolo intentamente quale in fatti egli è, tutto laceró, e grondante sanguedalle tante serite del suo diuin corpo, sentirò dirmi all'yn'orecchio dal Pontessee San Gregorio, (c) Ergo, si desperet humana fragilitas, Vnigeniti sanguinem consideret, & in pretio suo conspiciat quam mayna est qua tanti valet. All'altro, dal Padre S. Agostino, (d) Cùmillud petis >

d In pfal.59.

a Cap.4. b Luc.9.

c Moral. in fine cap.36. Iob.

SACRI. 169 petis, vt det tibi vitam æternam Deus, et det tibi Regnum colorum Deus, ve det tibi ad dexteram Fili fui flare cum venerit iudicare terram, securus esto: accipies : sed modo non accipies ; non enim iam venit tempus ve accipias. Exaudi ris, O nescis. Quod peris agitur, eth nescis in quo agitur. In radice res est;

nondum in fručlu .

Stateui dunque ancor voi meco coll'a occhio fisso in lui, mà tutto insieme coll'orecchio inteso à sentir quello, che di lui saprà dirui S. Agostino. Tutto è oro ciò, che habbiam dalla vena di que Rodiuino ingegno: pur doue parla di Christo [ e doue ne parla? ] si può dir? ne, che, rispetto all'altro, è quell'ore della terra d'Heuilat, di cui Mosè nel secondo capo del Genesi afferma, che Aurum terræ illius optimum est. Percid lui volentieri hò eletto infrà gli altri, a ragionarui in iscambio di me: percent non sò chi altro habbia più di lui lune gamente studiata, e profondamente intela (a) Eminentem scientiam Iesu Christi, compresa, e dichiarata in questo Libro della vita, ch'è il Redentor Crocififo, che hauete qui dauanti aperto; e'l vedete feritto, stampato, anzi, à dit più vero, intagliato, e scolpito per mas no di carnefici, tutto à caratteri di livi=

dure,

a Philip.3.

168 PENSIERI dure, di ferite, di piaghe. Hor il S. Dottore Agostino, nel decimoterzo de' quindici libri, che scrisse della Divina Trinità, introduce à farsi vdire, nonsò se l'infedeltà, ò lo stupore di quegli, che inorriditi alla veduta d' vn così atroce spettacolo, com'è questo dell'vnico Figliuol di Dio Crocifisso in. mezzo à due ladroni, domandano, se per auuentura mancauano alla Sapienza, e alla Potenza di Dio altri modi da reintegrare nella sua gratia la genera-tione ymana, fattagli nemica, ribella, e rea di doppia morte, nella disubidienza d'Adamo; senza venire a questo grande estremo, di far prendere al suo Vnigenito, anima, e carne ymana, e da lui innocente riscuotere à tutto rigor di giustitia il sangue, e la vita, in sodisfactione di quel, che gli douevano i pectori, (a) Mortalemque factum mortem per peti! e che morte! la più tormentosa per lo stento, la più vergognosa per l'infamia, che in que'tempi vlasse co'traditori , co'micidiali , co'ladroni , con gli assassini, co'grandissimi malfattori.

A questa marauiglia nata dall'ignorante sapienza, sodissa, erisponde il Santo, Non v'hauer dubbio, che à Dio non mancauano altre vie da tenere, al-

a De Trinit, lib. 13. 6.19.

S A C R I. 169

tri partiti dà prendere, (a) Sed sanande nostre miserie Convenientiorem modum alium non suisse, nec esse oportuisse. Quid enim tam nec starium suit ad erigendam spem nostram, mentesque mortalium, conditione ipsius mortalitatis abiectas, ab immortalitatis desperatione liberandas, quam vi demonstraretur nobis, quanti nos penderet Deus, quantum-

que diligeret?

Tragga hora inanzi la diffidenza, e con tutto il gran numero, e'l gran. peso delle vostre colpe passate, vi carichi, e v'opprima il cuore, se può. Gridi, e v'intuoni gli orecchi, e vi spaurisca la coscienza già rea, prouandoui, che tutt'ora siete in odio à Dio, e che contra i vostri peccati incessantemente v'accusano reo d'eterna dannatione. Tanti erano i modi più dolci, mà per la vostra pusillanimità meno essicaci, co'quali Iddio poteua reintegrarui nella fua gratia, e niun d'essi glie n'è paruto più conueniente al gran bisogno di ficuraruene, che questo eccesso di carità, grande oltre ad ogni termine, foprabbondante oltre ad ogni mifura, di dare à morire in Croce per voi il suo Vnigenito, il suo Figliuol diletto, in cui infinitamente più si compiace di quel, che gli dispiacciano tutti i peccato-

a Ibid.

PENSIERI ri del mondo: equesto, Vi demonstraretur nobis la stima, che fà di noi, ch'è il Quanti nos penderet, quantumque diligeret, che diceua S. Agostino. E potendo noi, tutti insieme, dir coll'Apostolo, che il Figliuol di Dio, (a) Dedit semetipsum pro peccatis nosiris : e ciascun di noi col medesimo Apostolo, Dilexit me, & tradidit semetipsum prome: con vn così sterminato eccesso d'amore, potrà, senon se in chi nol crede, ò non l'intende trouar luogo la disconfidan-22 ? con vn così smisirrato, e soprabbondante pagamento per le nostre colpe, com'è tutto il sangue delle vene di Christo, non hauremo à sperare, ch'elle si sien perdonate, se non ne habbiamo riuelatione dal cielo? Io non sò de gli altri; ma quanto à me, non veggo, che à volermene sicurate vn Angiolo, e riempirmi il cuore di confidanza, quanto ve ne può capir dentro, egli farebbe altro, che mostrarmi il mio Dio, il mio Saluatore Crocifisso, dirmi, Guardalo, e riconoscilo, e intendi quanto (b) Dilexit te, mentre tradidit semetipsum pro te.

Ma della benignità, dell'amore, della pietà del fuo divin Padre quanto poffiamnoi confidarci, quanto presume-

re,

<sup>2</sup> Galat. 1. 6 2.

b Ibid.

re, e sperarne, e prometterci? Io vi rispondo con Saluiano, che tanto, e così indubitabilméte, che l'Apostolo S.Paolo, di cui ella è dottrina, e dettato, non può faruene più ficuro (a) Euidens dunque (dice Saluiano) enidens res est, quod super effectum filiorum nos Deus diligit, qui propter nos Filio non pepercit. Ne si son vuote, ò nè pur mai scemate d'vna stilla col tanto gittar, che fanno, le tonti di quell'infinito abisso di misericordia, nè si son seccate, nè mai hanno intermesso di correre le saluteuoli vene di quel diuin sangue del Redentore, che, spandendosi, e versando giù dal Caluario, allagò con vn pretioso di luuio tutta la terra, e la rinnetò dalle sordidezze, che la teneuano in dispetto, e in ira al cielo. Egli tuttodì scaturisce, e spande, nè v'è anima, che si laui, e ripulisca, che non imbianchi (b) Stolam suam in sanguine Agni.

A noi, che teniam tanto del fenfibile, e tanto del materiale, se scriuendo la general contessione delle nostre colpe, quante ne habbia commesse in tutto il decorso di nostra vita, e ne assiggessimo alla Croce il soglio, che le contiene, e quel riuo di sangue, che scorre giu dalle piaghe de piedi del Crocissiso, le

H 2 ba-

a Lib.4. de Prou. b Apoc.7.

172 PENSIERI bagnasse, e tutte le cancellasse, parichbe esser certi della loro rimessione, fino à verificarsi in Dio verso noi nella promessa da lui medesimo fatta, e dettata alla penna del Profeta Ezechiello (a) Omnium iniquitatum eius, quas operatus est non recordabor. Cassate le nostre, colpe dal foglio, che le conteneua, fon tutto infieme cancellate dalla memoria di Dio, quanto si è all'hauerci reintegrati nella sua gratia. Hor questo è già fatto . (b) Peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum : e an-cor più espressamente l'Apostolo S. Paolo (c) Donans (dice) vobis omnia delicta: Delens quod aduersus nos erat chirographum decreti, quod erat contrarium nobis, & ipsum tulit de medio, affigens illud cruci. E questa remissione, cancellamento de'nostri falli, non è d'yna sola volta. E se S. Pietro domanda à Christo, s'egli perdonerà le offese fatte à lui (d) Vsque septies? Ode risponders, Non dico tibi Sque septies, sed vsque septiagies septies. Non si annoia Christo, ne si stanca. col perdonare: anzine gioisce, egode, come d'vn merito della sua passione, come d'vn opera proprijssima del fuo amore: e grande ingiuria gli fareb-

a Cap. 18. b 1. Petr. 2.

c Coloff.2. d Matth.18.

be chi in ciò l'hauesse da meno di quel pijssimo Imperador Teodosio, che, testimonio il suo intimo S. Ambrogio, (a) Benesicium se putabat accepisse, cum rogaretur ignoscere: & tunc proprior erat venia, cum fuisset commotior maior iracundia.

Stianci hora cheti, perche il medesimo Dottore, e Maestro S. Agostino, ripiglia à fare vna gran giunta al fin qui ragionato; ancorche sia tanto, che sembra non rimaner cosa da poteruisi aggiungere : ma ella pur v'è, e di gran. peso. E vdite s'egli saldamente discorre, traendo, buona, e legittima confeguenza da vna proposition dell'Apostolo di verità indubitata. Disputa il Santo, nella spositione del Salmo cenquarantanoue, questa medesima quistione, del quanto debba yn anima temente. Iddio confidarsi nella divina bontà a prefumerne il perdono delle fue colpe sperarne la vita, e la beatitudine eterna e ricordato in prima, l'esser noi cari à Dio più di quanto la nostra putillanimità può farsi à credere, soggiugne, quel, che S. Paolo, trattando questo medesimo argomento, ne scrisse a'Romani: (a) Christus (ait Apostolus) pro impijs mortuus est. Hor se per definitione,

b Rom.s.

<sup>2</sup> Conc. de obitu Theod. Imp.

PENSIERI 174 espressadi Christo, (a) Maiorem hac ditoctionem nemo habet, vi animam suam ponat quis pro Amicis suis : adunque, maggior del medefimo amore, che può essere in noi, su quel di Christo verso di noi, mentre egli (b) Pro im pus mortuus est. Qui ergo[ripiglia il Santo) donauit impijs mortem suam , quid feruat iustis nisi vitam suam ? Erigat ergo se humana fragilitas, non desperet. Non desperet, perche, come egli stesso hauea scritto akroue, (c) Quis dubitat daturum amicis vitam suam, pro quibus inimicis dedit mortem snam? Queste due lettioni dell'amor di Christo verso noi, e della nostra confidanza in lui, che amendue s'insegnano dal Crocifisso, e s'imparano in fol quanto è vederlo, fon così ben fonda+ se, e falde, che io mi fò à credere, che quando vna buona anima sconfidata, e timida, gli si pone dauanti; e abbraccia, ebacia, e sparge di qualche lagrima di dolore que facri piedi; s'ella fosse degna, ò conuenisse, ch'egli per miracolo le parlasse, altro non le direbbe. che quell'amoroso rimprouero, (d] Modiea fidei, quare dubitasti? col quale, e puni , e corresse la timidità di S.Pietro che correndogli incontro à braccia. aperte, e à piedi asciutti in sul mare di

a Ioan.15. b In pfal-49.

c De Trin. lib.13. c.16. d Matth.14.

S A C R I. 175

Tiberiade, Videns ventum validum timuit, & cumcapoffet mergi, clamanit

dicans, Domine faluumme fac.

Edui altro, con che potetui ancor più ficurare, ò anima foonfolata, e consolateui à piè del Crocifisso? Euui, el haurete dal medesimo S. Agostino in. vna sua terza ragione, degna veramente di lui, e per voi tale, che, bene intesa, e basteuole à risuscitarni nel cuore la confidanza : se ve l'haueste in tutto difanimata, emorta. Gran promesse/voi mi direte ) son quelle, che Dio ci hà fatte, equanto son maggiori, tanto riescono più malageuoli alla mia indegnità il persuaderlemi facte per me . Viuere eternamente con Dio, e di lui eternamente beato: con appresso quel infinia giunta di beni, e quell' Æternum gloria pondus, che non dico i sensi, ma ne pur la mente vmana può giugnere a concepirlo. Tutto è vero: ma voi, che ne inserite? Il diffidarne perciò, che Iddio vuol farla con voi, non da quel, che vonficte, ma da quello, ch'è egli ? Fornate congli occhi nel Crocififfo, a vedese in lui il gram pegno, che hauete in mano di quelle gran promesse , e forse vi condurrete à consessare, ch' è maggiore il pegno che la promessa.

( a ) Quid tibi promist Dens, d

a Aug. in psal 149.

bomo mortalis? Quia victurus es in atternum. Non credis? Crede, crede. Plus est am quod fecit, quam quod promist. Quid fecit Mortans est pro te. Quid promist? Vt viuas cantillo. Icredibilius est quod mortuus est esternus, quam vt in eternum viuat mortalis. Iam quod in-

credibilius est tenemus, &c.

Ma nè pur di tanto si chiama à pien sodisfatto il medesimo Santo Dottore, doue non vi dimostri euidente, che lo sperar, che fate di douerevn di entrare in possesso del Paradiso, ch'è il Regno di Dio, egli è fondato fopra vn lus acquisitum : e vditene il come ; cosa non. di speculatione fantastica, ma di sustanza reale. Rispondetemi: l'immor-talità, e la beatitudine dell'anima, e del corpo , con tutto quell'Aternam gloria pondus, che diceuate poc'anzi, non vi par egli esserne degno il Figliuo-lonaturale di Dio, fatto huomo, e vibbidiente al suo Diuin Padre Vsque ad mortem, mortem autem crucis, come qui vedete? Non può caderuene in pensiero ombra di dubbio. Hor fe voi toste satto per adottione sigli-uol di Dio, come Christol'è perna-tura, non didurreste ben coll'Apostolo, Si autemfily, & hæredes : hæredes quidem Dei, cohæredes autem Christi? Hor ditelo francamente, perch'è ve-ro, e'i medesimo Apostolo ci assicura (a)

Digitized by Googl

9 A C R I. 177
(a) Quòd sumus filis Dei: e Agostino; Iddio (dice) [b) Vnicum genuit; & vnum esse noluit. Vnicum genuit inquam, & vnum eum noluit remanere. Fecit ei fratres, & si non gignendo, tamen adoptando fecit ei cobare des. Fecit eum participem priùs mortalitatis nosse vt crederemus nos esse posse participes diuinitatis sua. Attendamus pre-

tium nostrum.

E quest'vltima particella del Santo, mi somministra l'vitima delle quattro ragioni, che da lui hò prese ad esporui e parmi da volersi rappresentare alquanto men poueramente, che le trè precedenti . Attendamus adunque pretium nostrum : ed eccoui in esso l'infinita benignità di Christo nostro maggior fratello, e Signore. Egli ci hà fatti suoi, comperandoci (c) Pretio magno, come disse l'Apostolo: e tutto à suo costo: nè, percioche comperati, hà voluto hauerci à seruirlo in conditione di schiaui ; che pure ci sarebbe d'inestimabile onore, ma lo fchiauo non è capeuole d'eredità come il sono i figliuoli : adunque ei soleuò à tanto, che sossimo suoi fratelli; e con ciò Hæredes Dei; cobæredes autem Christi; come diceu poc'anzi S.Paolo. Quindi quella tanto

a Rom. 8. b In pf. 66.

<sup>€ 1.</sup> Cor.6

178 PENSIERI

amorosa parola, che già risuscitato, e in gloria, disse alle due Marie inviando per esse vn ambasciata à gli Apostoli: Ite; nunciante Fratribus meis; vi erant

in Galileam : ibi me videbunt .

Hor se v'è in grado di sapere il done . e'l quando, e la specie stessa della moneta, che si pagò in questa compera, che di voi si seces tornate à metter gli occhi nel Crocifisso, che in lui vedrete il tutto. Cotesto corpo in tante parti, e in così strane guise stracciato, e lacero, il Redentore stesso, prosetando di se con la lingua del fuo interprete David, il chiamò yn Sacco, colà doue nel Salmovemesimonono, ricordando al suo divin Padre come cofa paffata, peroche decretata, quella ch'era da anuenire-Conscidiffs (gli dice) Saccum meum, & eircumdedisti me latitia : e n'è la sposicion letterale di S. Agostino, che ( a ) Saccus eins erat similitudo carnis peccati: e non vi paia vile, (dice egli) il fopranome di Sacco, che Christo dà al fuo corpo: non è vile, ma proprio, e pretiofo, peroche Ibi erat inclusum prerium tuum. Stracciollo veramente di fua mano il Padre, percioche Proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, (b) diffe l'Apo-

<sup>2</sup> Serm. 256. vitime de Temp. b Rom.8.

folo. Quante furono le ferite, e le piaghe, che secero inquel divin corpo i Hagelli, lespine, ichiodi, tanti furon. gli squarci, con che si aperse quel pretiofo Sacco, il fangue, che ne correua, era il contante, che si sborfaua - Seocciolate di quanto ne conteneuano , le vene, vn vltimo resto, che si serbaua nel cuore, à valersene per mistero, il mife fuori dopo morto per la ferita del fianco. (a) Conscidit saccum lancea perseenter, & fudit pretium nostrum Redem-ptor . E con cio ecconi, ò anima diffidente, la vostra saluatione fatta interesse di Christo, e fatta à voi la maggior sicurtà, che v'habbia, per confidarui in lui . Se periste, non perireste à voi fola : vostro sarebbe il male, e suo nonsolamente il dolore, ma il danno: peroche sarebbe perduta à lui (quanto si è à voi ) la spesa del suo propriosangue sborfato per comperarui. Adunque ( b ) Qui nos tanto pretio redemit, non vult perire quos emit. Non emit quos perdat, fed emit quos viuificet . Si peccata nostra separant nos , pretium suum non contemnit .

Ed io v'aggiungo, che Si peccata nostra separant nos, egli stesso si mette in traccia di noi trassinati, e suggitivi a H 6 etan-

Digitized by Google

a Ibid. b Aug. ser.109. de Temp.

180 PERSIERI e tanta è la follecitudine, l'ansia, il desiderio con che ne cerca, che tutto in noi co'penfieri, e coll'anima, par che non fenta di sè, nè la fatica lo stanchi, nè i patimenti l'affliggano : e dopo vri s lungo, e trauagliofo cercarne, e trouatici, e rihauntici, tanto è il giubilare, che ne fà, che, come se non gli bastasse à sodisfarlo, la giora che à lui cape nel cuore, inuita, e aduna quanti hà compagni, camici, à gioir seco. Voi già indouinate, che io in questo dire hò l'occhio in quella tanto amorosa parabola del Pastore delle cento pecorelle, che lo Spirito Santo, prefala dalla bocca. di Christo, la dettò alla penna dell'-Euangelista S. Luca: à dimostrar verissi-mo quel ch'io vi diceua del Saluator no-Aro, esser quasi sua sciagura il perderci, e sua selicità il riacquistarci. Parecchi sono i Padri antichi, che

Parecchi sono i Padri antichi, che sopra questo dolcissimo argomento hanno scritto. Io ve ne scelgo srà essi, il Vescouo S. Gregorio Nisseno, a ricordarne in prima breuemente l'istoria. Contò (dice egli) il diuin Maestro, d'un pastore, che hauea vna greggiuola di cento pecorelle. Elle erano al possederle tutto il suo hauere, al prouederle tutta la sua cura, al pascerle, e mirarle, tutta la sua consolatione, e' suo amore. Hor di queste vna, mal consigliatassi seco stessa, vn di furtiuamente

abbandonò le compagne, e si suggi da lui : non perciò , che le mancasse da pa-scere prati erborsi , e riui d'acque limpide, e correnti. Vaghezza di libertà, e orrore alla verga, che vedea in mano al fuo pastore, fû quello, che la tolse di senno, e la conduste raminga, sola, e non difesa da'cani, al gran pericolo di scontrarsi ne' lupi. Ahi quanto se ne afflisse il suo buon pastore, allora, che rassegnando la greggia, trouò, che l'intero conto delle cento era scemo di lei . Non gli sofferse il cuore d'esserne priuo: e mirate in che pregio, e in che stima appresso lui vna così ingrata al suo merito, così infedele al fuo amore. Egli, come se in lei hauesse tutte l'altre, e, perduta lei, non glie ne rimanesse veruna, lasciate quasi in abbandono le nouantanoue al diserto, si mise in traccia di lei, e non perdonando al la sua vita, sol che la racquisti, (a) Ad eam , requirendam profectus, multar valles, saltusque superanit, magnos atque altes montes transcendit, in solitudinibus peragrando multo cum labore peruestigauit. Nè la fatica il ritarda, nè la stanchezza l'infieuolisce, nè la difficoltà dell'intralciata, e lunga via, che camina, lo sbigotifce.

Rin

a Nissen. Oraș. În cos, qui alios acerb.

Rinuenuta alla fine in qualche erma foresta la ribelle, e lungamente errata, le si sa tutto sopra; nè la batte, nè la fgrida, nè se la mette inanzi, e con la verga la caccia verso colà, onde si era partita: mà tutto di lei pietoso, l'abbraccia, e la si lieua in collo, (a) Et imponit in bumeros suos gaudens. Egli è stanco cercandone: ella stanca fuggendolo; hor, che l'hà racquistata, già più non fente la sua, e sol prouede alla stanchezza di lei, e sà, che tutta si abbandoni, e si adagi, e posi sù le sue spalle : nè questo à lui è peso, che il graui ; anzi l'inuigorisce coll'allegrezza, e coll'andar, che fà, ridicendo à se stesso prima, che a'suoi amicì, perche secose ne rallegrino : (b) Inueni ouem meam > qua perierat .

Diremi hora, se voi soste, anzi presupponiamo, che siate, quella pecorella insedele, dilungatasi vn tempo dal vostroamoreurol pastore, e ita lungi errando per douunque suol trasuiare vn'anima la cieca, e dissenata libertà del senso, e non curando, e non cercando lui, mà cercata, e ricondotta da lui, soste tornata ad esser sua esser voi si gran-cagione delle sue allegrezze; potreste altro, che ingiuriosamente à tanto amor suo, dubitare s'egli v'ama? se

a Luc.15. b Ibid.

S A C R I. 183 vi vuol falua? Se no, perche non vi lasciò a'lupi quando erauate lor preda? Tanta cura hebbe di voi, tanta passione del vostro male, mentre gli erauate nemica, hor, che gli siete sedele, abbandonerauui? e quel Congratulamini mibi, quia inueni ouem meam, quæ perierat, ritratterallo, ò gli vscirà di mente? (a) Nondum quærebat ouis illa pa-Siorem (parla di voi con voi S. Agostino) aberrauerat à grege, & descendit ad eam . Quafinit eam, reportanit in bumeris suis. Contemnet te, vouis, querentem se, qui prior questiuit contemnensem se , & non quærentem se?

Rialzate hora gli occhi al Crocifisso, e dite; su quegli omeri laceri da'flagelli io mi riposo: quelle braccia della croce, e quelle mani affisse, e inchiodate ad essa, son quelle, con che il mio pastor mi sostiene, e m'assicura dell'infinito amor suo. Dunque dirò à mè steffo con S. Ambrogio, che mi ci esorta, (b) Gaudeamus, quoniam ouis illa, quæ perierat in Adam, leuatur in Chrifio . Humeri Christi crucis brachia sunt. Illic peccatamea deposui: in illa patibuli no-

bilis ceruice requieui.

Tutto ciò presupposto, come può nel buon cuore, che hauete verso Iddio, trouar tuttauia luogo la pufillanimità, lá

a In psal.69. b Lib.7. in Luc.

184 PENSIERI
la disperatione, la dissidenza, il timore? Io non vi ricordo quì il fortissimo
argomento di S. Agostino, che vdendo
vscir dalla bocca di Christo quella gran
promessa, Capillus de capite vestro non
peribit, tutto incontro à voi si riuolge,
ed (a) O modica sidei, vi dice ancor
egli: (b) Times ne pereas, cuius capillus non peribit? Si sic custodiuntur superslua tua, in quanta securitate est anima
tua?

Ricacciò forse da sè lontano, e chiuse la porta in faccia allo scapestrato, al dissoluto, al disonesto, al prodigo suo figliuolo, (c) Qui deuorauit substantiam fuam cum meretricibus, il buon fuo padre, quando sel vide tornare à casa scapigliato, cencioso, à piè scalzi, tutto lordo, e puzzolente? e vdendolo Supplicarlo di riceuerlo in conto di famiglio à seruigi di casa, e al trattamento di pouero feruidore, ributtollo da'suoi piedi co'calci? Via di costà sconoscente, ribaldo. Hor di mè ti ricordi, quando non hai verun altro, alla cui misericordia risuggire? Vattene, onde sei venuto. Torna al bosco, alle ghiande, a'porci; albergo, e pasto, e compagnia degna di te . Gliel disse gli voltà le spalle, e lasciollo iui chiedente

a Luc.21. b Hom. 14. ex 50.

c Luc.15.

Sia questo oramai l'vltimo rimettere, e affissar, che vi sò gli occhi nel Crocisisso in rimedio della vostra pusillanimità, e diffidenza. Ricercatelo collo sguardo da capo a'piedi, che

altro

ligat lacertis.

Digitized by Google

a Ibid. b Serm.3.

akro ci trouate à vedere senon serite, liuidori, e piaghe & Tanti strazi di quella sacrosantissima ymanità rche appena si conosceua, che sosse huomo: certamente, testimonio il Profeta Isaia, chi egli fosse non si riconosceua. Dicianne cal Pontefice S. Gregorio, che come la piante delle gomme odorose, quante più intaccature, e ferite si fanno lor nel tronco, e ne rami, tanto è più copioso il licore, che giù se ne distilla: similmente il Redentor nostro volle essere in tante parti ferito, (a) Vt odorem fuarum Virtutum tantò Letius spargeret, quanto, more aromatum, melius ex incisione fragraret. E se ben disse il Chrisostomo, che l'inuidioso Demonio accusator falso, e tormentator crudele del fortissimo Giobbe, (b) Totum corpus eius. unum vulnus effecit, vnam cicatricem : eportuerat enim totum, ac per totum coronari luctatorem, à pedibus vsque ad caput: Quanto più al Rè prima de dolori in terra, poi della gloria in cielo, non douette bastare una sola corona di spine da ricambiarsi in altrettanti raggi di luce, mà tempestato di piaghe dal capo fino a'piedi Totum, ac per totum coronari?

Mà io in vece delle troppe più altre cagio-

<sup>2.</sup> Lib.23. in Iob cap.1. b Homil. de patient. Iob.

cagioni, che ve n'hebbe, e'l venirle pur folamente accennando, oltre, che lungo, sarebbe tutto fuori del mio bisogno; sol ne considero, Phauerne ritenuto, etiandio dopò risuscitato, eglorioso, le cinque principali ferite delle mani, de'piedi, e del fianco. Carissimi (dice il nostro S. Agostino) all'vdir, che fate quelle tanto amorose parole dell'Apostolo S. Giouanni, (a) Cùm dilexiset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos, guardiui Iddio dal credere, che quel (b) In finem, significhi sino alla morte: Absit', ve dilectionem morte finierit, qui non est in morte finitus. (c) Etiam post mortem, quinque fratres suos dilexit dinesille superbus, atque impius: & vsque ad mortem nos dilexisse puiandus est Christus & Absit Carissimi. Nequaquam ille nos diligendo víque ad mortem veniret, si dilectionem nostram morte finiret . Testimonie dunque del continuato amor suo verso di noi sono quelle stesse ferite, che per noi prese, crocifisso in terra, portate seco, e mantenute da lui glorioso in cielo. Serba tutt'ora aperto il fianco, e'l serba à voi diffidato, ò incredulo di quanto v'habbia amato, e v'ami tuttavia, e sempre; e vi ridice quello stesso, che per altro

a Ioan.13. b Tract.54. in Ioan.

c Luc. 16. Epulo.

188 PENSIERI diffe all'infedel S. Tomaso, (a) Affer manum tuam, & mitte in latus meum . Entratemi nel petto con la mano, e l'eccessiuo calore, che sentirete in esso, sappiate, ch'egli è tutto caldo di carità, e d'amot verso voi. Fateui ancor più dentro. Entratemi nel cuore, e vi trouerete voi stesso. Posso io daruene, ò potete voi richiederne maggior sicurezza, ò miglior pegno, che l'essere io morto per voi sù l'altrettanto penoso, che ignominioso legno di Croce? Quid vitra potui facere? Sappiate dunque, ch'io v'amo; confidateui tanto del mio volerui faluo, quanto del mio volerui bene. Dominus meus, & Deus meus esclamò S. Toma-10, all'ydir quell'amorofo inuito del fuo pietoso Maestro, e Signore: voi altresì esclamate con Dauid (b) Deus meus misericordia mea! poi con S. Agostino, che mi de'finir l'argomento, che con lui hò cominciato, e con lui proseguito. (b) Deus meus misericordia mea. Non inuenit impletus bonis Dei quid appellaret Deum suum, nisi Misericordiam suam . O nomen, sub quo nemini desperandum est! Deus meus, inquit, misericordia mea. Quid est misericordia mea ? = Totum quidquid sum, de misericordia qua eft.

La

a Ioan.20. b Pfal.58. c Aug. in pfal.58. in fine.

pgized by Google

La Resurrettione de' corpi voluta torre da Giudei à Christo per Inganno. Da' Persecutori a' Martiri per Forza . Da' Filosofi ad ognuno per Sosismi .

A più atroce battaglia, che per più fecoli, e da più strani nemici si faceste alla Fede Christiana, e la più sortemente da lei sostenuta, e vinta, sù sopra il grande articolo della Resurrettione de morti. I Giudei, per malignità d'inuidia, la publicarono sassa nel Redentore: i Tiranni, collo stratio de corpi, la mostrarono disperata ne'Martiri: i Filososi con le fallacie degli argomenta la persuadettero impossibile in ognuno. E quanto si è a'Giudei.

Quel chiarissimo, Post tres dies refurgam, che il diuin Maestro prenuntiò, e promise di sè, crocissiso, e morto che sosse, era si diuulgato, e saputo in tutta Gerusalemme, che appena egli su sepellito, e i Principi de Sacerdoti, con esso a sianchi vn pien collegio di Scribi, e di Farisei, solleciti, e paurosi dell'auuenire, si presentarono à Pilato, e, (a) Domine (gli dissero) recordati sumus, quia sedustro ille dixit adbuc viuens, Post tres dies resurgam: e ne

a Matth.27.

190 PENSIERI dimandarono, en'hebbero per sicurezza vn corpo di foldati, à cui darne in. guardia il sepolero. Nè si potea far meglio per comprouare, e rendere indubitatamente chiara quella gran verità della Resurrettione di Christo, che hauerne in così buon numero testimoni, i nemici stessi di Christo.

Al primo far dell'alba del terzo di a ecco tutto improviso scommuoversi con orribil tremuoto la terra: Scender di Cielo vn'Angiolo in veste bianca. come vna falda di neue; e accostatosi al sepolero, con vn semplice tocco di mano, suellerne dalle commessure, e riuersarne distesa in terra quella gran pietra, con che era chiuso, e suggellato: indi assidersi sopra essa, e trà maestoso, e seuero, girar gli occhi in faccia à que foldati, già scossi, eben desti dal fre-mito, e dal dibattimento di quel tre-muoto, e mezzo ritti in sù la vita. Lampeggiaua all'Angiolo il volto di raggi, che parcan punte di folgori, e n'era lo sguardo in atto si terribile, e, minaccioso, che vinti dallo spauento, e dal timore, ricadder giù, come morti: nè per altro ricoueraron lo spirito, che per fuggire in corsa alla Città non. molti passi Iontana, e à Caisasso, ead Anna, Principi de'Sacerdoti, esporre, tuttauia sbigottiti , e tremanti , ciò che hauean sentito del tremuoto, veduto del sepolS A C R I. 191 fepolero, patito dalla veduta dell'An-

giolo.

Smarrisonsi que'due sciagurati, c eome ben posson chiamarsi col Profeta. Isaia, (a) quelle due code di tizzon fumicanti, non hebber dalla loro malitia tanto di lume, che facesser veder l'yno all'altro qual partito fosse da prendere sopra vn così gran fatto. Dunque mandarono sopratener quiui i soldati, e speditono per la Città à conuocare i Farisei, e tener con essi vn segreto configlio. Mà cento ciechi non veggono più che due. E mirate se non furono ciechi, quegli, che senza auuedersene, percossero la fronte ad vna montagna 💰 visibile ad ogni altro, che habbia pure vn occhio sano, e in esso vna scintilla di luce. Lo spediente, che à tutti parue da prendersi, su , di richiamare i soldati: non guardare à spesa: comperarne con gran danaró vna gran menzogna. Si detti loro quel che hanno à dire, accordando insieme l'hauer fatta la guardia al sepolero, e nondimeno hauer perduto il morto. (b) Dicite, quia Discipulicius nocte venerunt, & furati sunt eum nobis dormientibus. Poco danaro spesero coll'avarissimo traditor Giuda, quando egli vendè loro la vita del suo Maestro: Mà hora, per com-

Cana h Match on

<sup>2</sup> Cap.7. b Matth.27.

perar da'soldati il silentio del vero, e la publicatione del sasso intorno all'esser risuscitato à vita immortale, e non possibile ad hauer dalla loro vn Pilato, che glie la tolga, Pecuniam copiosam dederunt militibus.

Hor quì si sà inanzi S. Agostino, ... mirate (dice) se non si vede fedelmente adempiuto in costoro quel, che di loro antiuide, e predisse il Proseta Dauid, (a) Cogitauerunt consilium, quod non potuerunt stabilire : peroche trouerassi al mondo nè pur fanciullo di così debil discorso, che non sia per vedere quel, che la densa loro malitia non lasciò, vedere à quell'intero Concilio di Vecchi, di Sacerdoti, di Configlieri Giudei? (b) Si dormibant custodes, vnde scire potuerunt quis illum tulerit de se-pulcro? E voi, à Soldati, O mali, à pesfimi: aut vigilabatis, & custodire debui-Stis : aut dormiebatis, & quid fit factum mescitis. Testimoni, che di sè stessi confessano, anzi professano, d'hauer profondamente dormito, quando si ope-to quello di che fan sede, come il sapessero di veduta, aggiugnendo, che non si sarebbe operato, s'essi l'hauessero veduto, e non si profondamente dormito.

E ben su necessario, che per dormire

tan-

<sup>2</sup> Psal. 20. b Hom. 36. ex 50.

S A C R I. 193 tanto profondamente, fossero adoppiati, ò che hauesser beuto quel Fundum calicis soporis, che disse Isaia, (a) Vsque ad faces; se, de'tanti ch'erano, pure vn sol non ve n'hebbe, cui non destasse, non dico il calpestio de gli Apostoli venuti à rubare il lor Maestro, mà il romore, che non poteua farsi altro che grande, nell'atto del trarre che bifognaua à forza di lieue, e d'altre cotali machine, il sasso, che chiudeua il sepolcro, e da esso trasportarlo à posare in. terra, (b) Erat quippe magnus valde. Ciò nulla ostante, dicono francamente: Cùm dormiremus venerunt discipuli cius & abstulerunt eum. Chi parla quir ripiglia il medefimo Santo Dottore: (c) Quis est, qui dicit testimonium? Qui dormiebat. Qui dormiebat? Talibus ego narrantibus non crederem, nec si somnia sua mihi indicarent . Stulta insania . Si vigilabas, quare permissti? Si dormiebas, unde scisti? Hor doue su maggiore, e più insensata la stolidezza? in chi trouò questa menzogna, ò in chi la riceuette per verità? E pure, tuttoche ella si apertamente conuinca sè stessa di falsità, l'Euangelista S. Matteo, scriuendone, almen otto anni da che era auuenuto, ne potè dire, (d) Et diuulgatum

<sup>2 649.51.</sup> b Marci 16.

c In pfal.36. d Cap.27.

est verbum istud apud Iudeos, vsque in bodiernam diem. Ma gli si vuol sare vna giunta di S. Agostino per modo d'episonema: (a) Tales cæci erant Iudei, vt crederent disto omnium incredibili. Crediderunt testibus dormientibus. Aut falsum erat quod dormirent, & mendacibus credere non debuerunt; aut verum erat quòd dormierunt, & quod factum est nescierunt.

Così i Giudei, coll'arte de frodolenti loro configli, e fi promiser sicuro il poter occultare al mondo la verità, e torre à Christo la gloria della sua vittoriosa

Resurrentione.

Hor chi mai si sarebbe fatto ad aspertare, che rimanesse possibile all'ingegno della malitia il lauorare si artificiosamente intorno à questa tanto incredibil calunnia, che gli venisse pur satto di persuadersa non solamente, credibide, ma prouatamente vera, questa gloria di saper vincere i Giudei nell'odiar Christo, e nel volerne, sterminara ogni memoria dal mondo, se la procacciò Massimino Imperadore dell'Oriente, e gli venne in parte fatto di conseguirla. Prouatosi inutilmente à fuellere Christo dal petto de'Chtssiumi col trarne loro dal petto il cuore in cuil'haueano, e perciò, fat-

a Inpfal.55.

ti altrettanti macelli delle lor carni quante hauea città nel suo Imperio, pensò vna tal fottile malitia, che altro, che il suo spirito peggior d'ogni demonio non sarebbe da tanto. Finse essergli sinalmente per gran diligenza peruenuto alle mani il processo in originale della causa di Christo formatane al tribunal di Pilato, e tutti con essa gli atti delle accuse, dell'esame, della condannatione. Quiui appariua, come messo al tor-mento si rende alle prime strette, che n' hebbe, e pe: non prouarne altre più dolorose, suosse, e spiegò tutta, dal capo fino al piede, la tela della fua vita tessuta di tutte le più orribili enormità, e mortalissimi malesicij : e se ne cotavano quali, equanti furono in piacere d'apporglisi dall'empio Imperadore, che hauea libero il fingere à fuo talento; e tutto in ordine à spegnerne affatto la veneratione, e lasciarne in perpetuo esecrabile il nome, e la memoria infame. Di tutte quelle enormissime reità, per testimonianze irrepugnabili, e con pruoue le più valide, che si adoprino dal criminale, si fingeua convinto il Redentore, e tutte da lui ftesso riconosciute, e ammesse per sue, e in forma giuridica ratificate. Chiamò questa sua opera Massimino Ala Pilati, e, fattane vna compilatione autentica, la mandò publicare solennemente à suon di tromba per

196 PENSIERI per tutte le città, e terre di quel suo Imperio d'Oriente, e diuulgarlo à tante copie di trasunti, che tutto l'empiessero: (a) Mandantes (così ordinaual'editto) vt illa (Acta) vbiuis locorum, in agris , ac ciuitatibus cunclis exponantur: ac per Ludimagistros pueris tradantur, qui ea loco disciplinarum exerceant ; & memoriæ mandent. E nè pur pago di tanto, per sicurarsi della perpetuità de gli effetti di quel suo mortalissimo odio. contro alla persona, e alla legge di Christo, mandò scolpire quelle sue menzogne in piastre di bronzo, e affissarle in tutte le città alle colonne, doue si esponeuano i bandi. Così, e tutto il popolo,(b) Et pueri in scholis, Iesum, & Pilatum, & quæ alia contumeliægratia conficta erant, singulis diebus sonabant. Tutto era à far , che i Christiani, vergognandosi d'hauere vn capo della loro Religione si obbrobrioso, e nefando, l' abbandonassero, come setta infame.

Ma non siì vero, che non amasser meglio di morir fortemente per Christo, che vilmente abbandonarlo. E quel che li mantenne saldi nella lor sede siì primieramente l'euidenza della falsirà di quegli Atti attribuiti à Pilato:

b Eus. ib. c.7.

. pe-

a Euseb. C.sf. Hist. l.g. c.5. & seqq. Et Nicephor. l.7. c.26. &c.

peroche, quanto fi è à lui, non haueua egli l'Euangelista S. Matteo scritto inlingua ebraica, e publicato a gli Ebrei testimoni di veduta de gli Atti di Pilato, che gridando il popolo fubornato da gli empi Sacerdoti contro à Christo, (4) Crucifigatur; Pilato ben sapendo Quod per innidiem tradidissent eum, rispose loro, (b) Quid enim mali fecit ? E quell' altro, ripetuto più volte, Accipite eum, & crucifigite, ego enim non inuenio in eo causam: E che in segno di ciò, Accepta aqua lauit manus Coram populo, dicens, Innocensego sum à sanguine Iusti buius . Quando il S. Euangelista Matteo lo scrisse, e'l publicò à gli Ebrei nella lor propria lingua, vi-ueuano à parecchi migliaia gli Ebrei, che hauean veduto, e vdito quanto fece, e quanto disse Pilato, peroche tut-to segui Coram populo. Hor d'onde ci vien questo Massimino, ducento e più anni da che il Saluatore fu crocifisso, e doue hà rinuenuti questi Atti, certamente non di Pilato, ma suoi, fabricati dall'odio d'vn persecutore, e dall'impunità al mentire d'vn Imperadore ? Ma se ne fu atroce la calunnia, ne fu brieue il danno: e publica à tutto il mondo, è da lui medesimo riconosciuta, e confesfata la vendetta, che Dio ne prese

a Matth.27. b Ioan.19.

eo esser reliqui quam os aridum simulacra perisimile. Er corpus eius tamquam anima sepulcrum, aut culeus quidam eam continens videretur. Gli occhi gli entrarono in capo sì, che non neappariuan se non le sosse vuote, e poi ne scopiaron suori, e su cieco. Il celabro gli si instacidì, e colauane, come suso, e liquesatro: e quiui, e per tutto la vita atrocissimi erano i dolori, che il cruciauano. Postremo se dignas punas dare

ob persecutionem Christianorum, & odin

Digitized by Google

Chri-

<sup>2</sup> Nicephor.lib.7. c.39. ex Eufeb.

S A C K I 199 Christi fassus, & testatus interijt. Ne à lui soprauenissero pure vn giorno i suoi Atti di Pilato abbrucciati, i fuoi editti in bronzo spiccati dalle colonne, e infranti, nè le sue statue atterrate, e concedutoal popolo di giuftitiare in esse il sciffimo Imperadore Massimino.

Ma i Tiranni, ohe perseguitaron la Chiefa, non coll'affutia, e con le false coperte una con la viua forza, e col ferro scoperro . fi credettero di mostrare per euidenza sensibile disperata alla speranza de Martiri la Refurrettion de loro corpi, collo stratio delle viscere, col laceramento delle carni, con le offa infrance, finidolate, confunte .....

Son già corfi de gli anni più di mille i e ottanta, che predicando a' Romani S. Gregorio Pontefice Magno, nella chiefa, e nel di confagrato a lla memoria del Martire S. Pancratio, lasciò poctarsi, e dalla materia, che il richiedena, e dal fuo medefimo spirito, à leuare alto glà occhi, e come haueffe lor dauanti difteso di parte in parte, quanto di mon-do allora conosciuto era il mondo, vedere in cutt'effo correr riui, e fiumi , a spanderlidaghi di langue , sparla gene-rolamente da Martiri : città , e popola interi fuenati , e vecifi in tante perfecutioni mosse contro alla Chiefa nascente 4 e continuate per que'secento anni , ch' cran corfi fine al fue S. T. C. CHOS

Digitized by Google

200 PENSIERI tempo. Qual paele, qual terra, costumata, ò barbara, ch'ella sia, douunque ne cerchiate, in Africa, in Afia, in Europa, non è piena, e poco men, che non dissi, popolata di Martiri? Ben si glorioso il trionfo della solenne entrata, che il Saluatore fece in Gierusalemme; quando le turbe in calca, e per fino i i fanciulli à drappelli, e à schiere, co'rami delle palme ritte loro in pugno . gli vscirono incontro à riceuerlo. Ma hora, douunque egli vada in qualunque terra si mostri, truoua sarglisi incontro turbe di Martiri, (a) Et palmæ in manibus corum : le quali tutte per lui forti, e tutte in lui beate, cantano nelle loro vittorie i fuoi trionfi. (b) Totum mundum (dice il Santo Pontefice, à que fuoi vditori ) Totum mundum , Fratres aspicite. Martyribus plenus est. Iam pene tot, qui videamus, non sumus, quot veritatis testes babemus. Deo numerabiles : nobis super arenam multiplicati funt : quia quanti fint . à nobis compre-

bendi non possunt.

E d'onde in essi quel niun timor della morte? niun terrore di quello, che pur è il sommo delle cose terribili alla natura? Ma che parlo io del terror della morte, doue il meno terribile, che fosse nella morte de'Martiri, era la

mor-

Digitized by Google

<sup>2</sup> Spoc.7. b Hom.27. in Euang.

morte Ressa ? Mai non è stata, nè sarà mai vna crudeltà più crudele di quella, che si è vsata con essi da'tiranni, da'giudici, da'manigoldi, à far, che quelle, innocenti vite non morissero tutto infieme, ma venissero più ne'tormenti,accioche più tormentando, più lungamente morissero: perciò morire à pezzi à pezzi, e con tanta moltitudine, e diuersità di piccole morti, quanto erano frà sè diuerse le parti, e le membra, che haueano i lor corpi. Quindi il grande, e spauentoso apparecchio de gli strumenti , delle macchine, de gli ordigni da tormentare. Più non ne trouarebbon le tigri, gli orsi, i draghi, ò se v'hà altre fiere più fiere, se hauesser l'ingegno dell'huomo, e vi si adoperassero per istudio, e per natura. Non parlo del fegar loro le corde, e i nerui delle gambe, e profondarli giù nelle viscere delle montagne à cauar marmi, e metalli - Non delle prigioni sotterra anguste, puzzolenti , lezzose , doue mai non entraua spiro d'aria nuoua, nè barlume di luce; ma, die notte, vna notte continuata. Quiui stiuati fin che marcisser viui: senza hauer doue potersi distendere à giacere, se l'vn non serviua in parte di sostegno all'altro. Parliamo sol de' tormenti à mano di manigoldi. Quan-te strane fogge d'vncini, di raffi, d'vnghioni , d'artigli di ferro : e tanaglie

PENSIERI per abbocconare, e forfici per ismozzi-care? Verghe poi, e bastoni impiombati; quelle da pestar le carni, questi da stritolar le ossa. A'sianchi sacelle ardenti, ò piastre di metallo infocate : e queste, ancor mentre à tutta forza di braccia gli stirauano sul caualletto, e ne scommetteuano le giunture. Che dirò delle croci ritte in piè, e capouolte? Che delle graticole à fuoco lento? che del piombo strutto, e lor versato giù per la gola nel ventre? Rinnouarono gli antichi buoi di metallo, dentroui il Martire, e fotto il fuoco, à far che sonasser di fuori, come muggiti, quelle, che dentro eran lodi di Dio : e gli alberi ripiegati à gran forza, che subitorilassati se ne portavan ciascuno mezzo corpo del martire, e le viscere sparse, all'aria. Chiuderli in otri con serpenti, e cani, e sommergerli in sondo all'acque coll'amico supplicio de'parricidi . Barchette poi tirate in alto mare, dentroui non altro, che stipa, fasci, e Martiri ; e quiui fargli ardere in mezzo

all'acque. Închiodauan loro i piedi in borzacchini di ferro, e con le punte, dell'afte alle reni li fi cacciauano inanzi, e coffretti à correre quanto effi, finche vinti dalla debolezza, e dal dolore mon più fofferibilealla natura, cadeuano su la terra spasimati, e morti. Era vn giuoco il dargli berfaglio alle factte de -

fol-

Roà liont, e alle t gri : e ancor peggio di questo, ammantarli con pelle di fiere . e attizzar contra essi vn branco di cani, che ne facenano Aratio. Hauni ancora, che dirne? Ma doue lascio le ruote intorniate di rafoi, ed'ynghiedi ferro? Doue le caldaie boelienzi d'olio. e di pece? Doue gli Recchi, e le canne ficcate loro à forza per fotto l'ynghie? Doue le celate, e le corazze tolte di mezzo alle fiamme, e poste loro rouensi quelle in capo, e queste sul petto igudo? Doue gl'imbellettati di mele, c meni all'occhio del fol pocente, à spolparli fino all'offa le vespe, e i calabroni? Doue gli scorticati vini : i segati lento lento in due metà? i trapassati à parte à parte per mezzo le viscere con ispinos fusti di legno ? i sommersi, altri fino à mezzo il petto nell'acque, adaggelarfi con esse nelle piùrigide notti del verno: altri fino alla gota fotterra, e quiui redetli viui i vermini, nati da'lor medesimi corpi, nell'imputridir che faceuano : e gli strascinati ignudi à code di feroci caualli, per bronchi, e spine, e dirupi : e gli schiacciati sotto pesantissime piette : egl'impiastrati di pece , e futti ardere, come torchi di motte au poro à poco : e i precipitati d'alto su le pietre ad infrangersi, ò nell'acque ad annegate? I 6 ... Que

PENSIERI

Que pænarum genera nouimus (scrisse il medesimo Pontesice S. Gregorio) (a) que non iam vires Marsyrum exercuise gaudeamus; Alios namque improuis iclu immersus iugulo gladius strauit: alios crucis patibulum affixit, in quo, & mors prouocata repellitur, & repulsa prouocatur: Alios birsutis serra dentibus attriuit : Alios arcuato ferro insulcans vngula carpht: Alios belluina rabies morsibus detruncando comminit : Alios ab intimis viscerum per cutem presa vis verberum rupit: Alios effoßa terra viuentes operuit: Alios in altum demersos in mortem præcipitium fregit: Alios in se proiectos aqua replendo absorbuit : Alios edax flamma vique ad cineres depasta consumpsit. Così egli : e pur con esser tanto, è poco più d'vn cenno, rispetto à quel troppo più, che, volendolo, ne potea dire. Legganfi le fomiglianti memorie, che ne han lasciate di lor pugno il Santissimo Efremin vn Sermone, che tutto è di questo argomento; e'l fratello del gran Basilio, S. Gregorio Nisseno colà doue ispone l'vltima delle otto Beatitudini: e per tacer di tanti altri, l'Imperador Lio-ne Sesto, nella nona delle Omelie, che ne habbiamo: e non potrà non ammirar-fi l'hauer ciascun d'essi rappresentate

tan-

a Moral. 1.32.c.13.

5 A C R I. 205

tante volte nuoue fogge di tormenti, e di morti date a Fedeli di Christo, che sembrano hauerne hauuto à scriuere

essi soli.

Ed oh per quanti de'più sanguinosi martirj, vale quel folo fenza spargimento di sangue, che S. Agostino ricordò, come proprio ancor del suo tempo. Ella è cosa muta, solitaria, priuata nè ha popolo spettatore, nè Giudice in tribunale, nè manigoldi, e apparato d'ordigni, e di machine da tormentare. E non ve ne hauca bisogno, come ne gli altri martirj: peroche in questi si compartiuano i colpi, e le ferite diuerse à diuerse membra del corpo : doue qui, tutto il martire era il suo cuore, tormentato doue l'anima era si tenera, che ogni tocco gli riusciua vno spasimo Eccone la spositione. Le spose scapigliate, piangenti, suriose per l'insania dell'amore, e del dolore, afferrarsi a'mariti, e tramortir loro in seno, e ancor così spossate ritenerli, che non andassero à presentarsia'persecutori, e allo stratio, che ne farebbono sol perch'erano Christiani . E non preualendo in essi la forza nè delle braccia, nè dell'amore, ricor-rere à quella, ch'è la più possente machi-na, che habbia la natura per espugna-re vn cuore, cioè mostrar loro i bambini lor figliuoli in fasce, e far, che i teneri pargoletti piangenti ancor essi abbracciaf206 PENSIERI chasser loro i piedi, e ne ammodiffer le viscere con quella sola, mà renetrantissima voce di Padre. Similmente le, madri attempate a'giouani lor figliuoli non son da potersi descriuete le dirottissime lagrime, i prieghi, e gli scongiuti, e i rimproueri, e le disperate strida, El'attrauerfarsi alle porte, tal che non. potessero vscirne, che non mettesser loro il piè sù quel ventre, che gli hauea. partoriti. Altre catene dunque che di ferro, erano quelle braccia, altre framme, altro foco quell'amore, altro stratio di membra quello schiantamento del cuore, altro carnefice la natura, altrà morte il dividersi da quegli, che hauean mille volte più cari della propria vita . [a] Hoc spiritali mero (dice il S. Dottore parlando dello Spirito Santo) Hoc spiritali mero calebant Martyres, quando abijcientes, & post se iaffantes omnia seculi blandimenta, ibant ad paffiones, obliviscentes facultates, & affe-Hiones, patrimonia, ac matrimonia sua, & vincentes armatam contra se paruulorum pignorum fletibus pietatem. Voriferantes quidem parentes, puluerem mittentes in capita sud, & matres facies suas aunssis crinibut dilucerantes. Sed illi hac omnia tamquam ebry non videbant, nec cognoscebant suos, quid infuso præ-

z Serm.185. de Temp.

S A C R 7. 207 cordis suis Spiritu Sancio, ad supplicia, tamquam ad consolationes, & ad pra-

mia , festinabant .

Quel poi, che nelle Passioni de'Martiri rendea smarriti, attoniti, vergognati i lor medefimi vecifori, era il valore, la generosità, e quella non simulata allegrezza de lor volti, e molto più delle loro anime nel patire : e pur sarebbe da hauerfi per cofa fomigliante à miracolo, se fossero niente più, che durati immobili ne'tormenti, quasialtri, non esti fossero i tormentati : ne impallidire alla vista de manigoldi, al rugghiar de leoni, al salire su le cataste per ardere, al vedere il sangue delle lor vehe corrente giul da gli squarci fatti nelle. lor vite; nè rispondere alle percosse con vn gemito, ò consentire al dolore vn. oime, non altrimenti, che se fossero statue di sasso viuo, mà insensibile al patimento. Poco ne hò detto je perciòche nondimeno può hauerui à cui pata tanto, che passi oltre alla verità dell'istoria, e dia nell'ingrandimento, se, v'è à cui cada in pensiero vn tal sospetto, nè può hauer l'agio bisogneuole à certificarsi del vero , leggendo gli Atti, e le Passioni de'Martiri, che sono va. de'tesori della Chiesa antica, odane, almen questa particella, che il Beatissimo Sant'Efrem lasciò in memoria, in testimonianza, in sede della inuincibi-

208 PENSIERI le, e vittoriosa loro fortezza. Arrab-bianano (dice) i Tiranni, e, à guisa di farnetici per furore, dauano in orribili fmanie, veggendo tornar loro à troppo gran vergogna, che più forti fossero i Martirial fofferire , che effi feroci , e , crudeli al tormentarli. Comandauano, che à ricomineiar dà capo quel fiero lanorio del laceratli, si portassero altri più terribili ordigni : venissero altri più robusti, e prù crudi tormentatori: (a) Illi verò Mauyres, vitissim ad Præse-flos, & Indices, Vbi funt (inquiebant) Suppliciarum vestrorum mine? Nam ignis vefter frigidus apparet, ac tormen-La inefficacia, percussiones imbecilles, & glady vestri ligna marcida, nihilque quod nostrærespondeat promptitudini, atque alacritati habetis . Ad plura , & maiora

condotti à dar di sè vn crudele spettacolo ne teatri, e accoltiui con le altissime grida, con gli schiamazzi, con le oltraggiose bessi di quella gran moltitudine d'idolatti, v'entrauano animosi, e sereni, con le saccie, e con gli occhi al cielo, perche sicuri d'hauer Dio spettatore, e'l paradiso teatro, e testimonio della lor sedeltà. Solo vn pensiero daua lor qualche pena; se sorse ancor con essi sarebbon le siere quel che con-

a In Encom. Mart.

S A C R I. 209
altri Martiri espossi al loro stratio; di
non ossenderli; mà riuerenti accostarsi
à leccar loro i piedi. Dunque all'yscir
che vedeuano i leoni suor delle tane,,
andauano loro incontro co'petti ignudi, e doue non gli allettassero col pasto delle proprie carni, che loro osseriuano, li si attizzauan contro: sì che gli
sbranasser per ira, se nol yoleuan per

Abbruciati viui, ardeuano tutto infieme, e cantauano in mezzo alle fiamme: e dico ardeuano, e cantauano; noncome folamente cantauano nella granfornace di Babilonia que famolissimi tre giouani Ebrei, cui Iddio, in pruoua della sua potenza, e per gloria del suo nome, rendè impassibili all'attione,

del fuoco.

fame.

Quanti, al gran popolo spettatore del loro supplicio, satto pergamo della Croce à cui erano inchiodati, predicauano le grandezze del loro Iddio, e Redentor crocissisto? Quanti d'in su gli eculei, le graticole, le cataste, e le machine onde pendeuano per la mani, stirati giù da pesantissime pientre appese loro a'piedi, rimprouerauano à gl'Imperadori, e a'Proconsoli presenti, la fassità, e le vergognose ribalderie de'lor Dei; e la più che barbara crudeltà dell'ingiussissimo insierir, che saceuano, contro alle innocenti

zro PENSIERI vite, e all'innocentiffima legge de'Chri-

fliani ?

Eran taluolta sanchi per la lunga fatica, durata nel tormentarli, i robusti carnefici, e volean prender fiato. Confortamanti i Martiri; gli animauano à profeguire; destauan loro gli spiriti, e le forze, perche le adoperaffero contra ess. E non poche volte auneniua d'vdirli, rammaricarsi, e far doglienze con gli stessi carriefici, perche hauesteso più onorato de lor tormenti alcun alero de compagni, che sè. E chi vdi mai in bocca d'huomo nato, se non solamence ne'Martiri di Christo, vn così nuouo linguaggio? òin che altri petti A troustono spiriti, e cuori capeuole didefideritanto fuori, e tanto foprarutto il desiderabile alla natura vma-24.7

Per vitimo è da ricordarsi, che gl'innumerabili Martiri, che hà la Chiesa;
mon erano solamente vecchi decrepiti,
canimossal perdere della vita per la poca vita, che lor rimaneua à perdere : nè
soldati, che non si smartissero, peroche
auuzzi alle serite, e al sangue. Quanrespose nouelle, e vergini dificate. !
quanti gionanetti nel più bel siore de gli
anni! quanti etiandio sanciulli, per la
poca età, e per la natural tenerezza dispossi à tremare al sischno d'vna verga,
alla minaccia d'un dito? Mà qui, sortisi-

tificati, e ingagliarditi per la virtu dello Spirito Santo, che abitaua in essi, tutti erano parimente leoni; in tutti il medesimo cuore, e l'hauere à giuoco i tormenti, e la morte à gratia da parerne beato. E, quel che non sò se v'habbia da potersi dir cosa maggiore, le madri condurre elleno stesse a'tribunali , offerir con le proprie mani alla crudeltà de'persecutori, presentare allo stra-tio de manigoldi, tal vna cinque, tal altra sette, e per fino ancor dodici figliuoli : e hauer cuor di sentire stratiare, le proprie viscere in ciascun d'essi, e, vedergli suenare l'vn dopò l'altro, con occhi non mica piangenti, fe non forse per allegrezza : nè mostrarsene afflitte ; fe non se per timore, che alcuna di quelle lor tenere vittime, vinta dal gran. dolore dello stratio, che ne faccuano, mancasse all'intero sacrificio, che di tutt'esse, e di sè con esse, offeriuano al lor Signore.

Hor questi si frequenti, si marauigliosi spettacoli, non è ageuole à dirsi la doppia impressione di rabbia; e di stupore, che cagionauano nell'animo de Tiranni. Di rabbia, perch'era ina darno lo sperar, che la nostra Fede mani casse coll'occidere de Fedeli; mentre, lor mal grado, vedeuano, che lo spargere il sangue de Christiani, era seminar Christiani; e per vno, che ne veci-

Digitized by Google

212 PENSIERI dessero, ne nasceuano cento. Lo stupore poi era in esti grandistimo:percioche, onde mai ne'Christiani quel si grande spregio della vita, e quell'altrettanto pregio della morte ? e che potendosi riscattare da così atroci,e disusati tormenti, con niente più, che proferire questa fola parola Caduto (ch'era il termine proprio del rinnegare) all'vdirlasi chiedere, offeriuan le lingue à ricidere, e le

gole à segare, anzi che proferirla.

Mà poiche finalmente ne seppero la cagione, si credettero hauer la vittoria an pugno: e la cagione esser quella, con che Tertulliano, che viueua, e scriueua mentre bolliua la persecutione dell'-Imperador Seuero, cominciò vn de'fuoi libri, dicendo, (a) Fiducia Christiano-rum, Resurrectio mortuorum. I Chri-Riani, promettersi, e aspettar nel cielo dopò questa misera, e brieue, vna vita incomparabilmente migliore di qualunque esser possa la più felice in terra. Saper certo, che le loro anime si riunirebbono, per non mai più in eterno di-nidersi, a lor propri corpi: e le anime gloriose, e beate, a corpi impassibili, e immortali. Quelle medesime mem-bra, arse, lacere, e smozzicate, saran. loro rendute intere : e riformatine i corpi affai più luminosi, che il Sole; e tan-

to

S A C R I. 213 to più largamente partecipi delle gloric, e delle bellezze di Christo, quanto gli hauran per lui hauuti più laceri, più

disformati.

Così ne intesero, e ne intesero il vero: che nulla tanto era in bocca à que' primi, e generosi Christiani, quanto la Resurrettione de'morti : senza la quale protestaua l'Apostolo (a) Vana esser la Fede nostra, morta la nostra speran-7a, l'Euangelio falso, la vita più mi-serabile di quanti miseri viuono al mondo. Risuscitò Christo, (b) Et per resurrectionem suam cunctis viam ad partum ex mortuis aperuit. Risuscitò Christo, e mostrò in sè quel, che sarà di noi: Lui essere il Capo della Chiesa, questa il suo Corpo: dunque partecipe, e consorte della resurrettione, e della gloria del suo Capo, allora ch'egli (c) Reformabit corpus bumilitatis nostrà configuratum corpori claritatis fuæ.

Quindi il vedersi fino a' di nostri, nelle cappellucce, e in più altri luoghi di queste sacre Catacombe di Roma, dipinto da quegli antichissimi Christiani, che condannati, ò perseguitati, le abitauano, quel proprissimo simbolo della Resurrettione di Christo,

a 1.Cor. 15. b Niff. Hom. 13. in Cant. c Philipp. 3.

214 PENSIERI il Profeta Giona, dopo tre di, da che, era sepolto nel ventre della balena, vscitone viuo, e intero: (a)

Vitale ste pulchrum, Ne moreretur, habens; tutusque in

ventre ferino

Depositum, non prada suit:
canto di lui il Christiano Poeta Sedulente si che si giacea nella tomba, risuscitato e trattone suori dalla voce di
Christo à ricominciar nuoua età, e nuotua vita. Quegli, che di sè disse, (b)
Ego sum Resurrettio, et vita, il chiamò morto, e l'hebbedalla tomba viuo.
Locuda est Resurrettio (disse S. Ambrogio) et more recessità in questi tenean
continuo gli occhi quegli antichi Fedeh, e si rassigurauano in esti: e con la eerrezza dell'auuenire, ne traeuano per
lo presente quegli spiriti, co quali patendo con morendo si generosamente,
mostrauano, che Fiducia Christianorum
Resurrettio mortuorum.

Tutto ctò presupposto, ecco il forfennato consiglio à che si appresero i persecutori, per così rendere a Martiri disperata la resurrettione de lor corpi; e ne seguirebbe, come di certo si persuadeuano, il non voler più morire per vita

Fede,

a Lib.1. bain Pfalm. 118. Octon. 20. v. 156.

Fede, la cui promessa di risuscitare sarebbe renduta impossibile à conseguirsi. Il consiglio sù, sminuzzare i corpia e confonderne le tagliature dell'vno con quelle dell'altro, e far di tutti vna medesima pasta di corrottione, e di terra Darli à squarciar le fiere, à divorarli 🎩 giorno i cani, la notte i lupi: sospenderli ignudi da'tronchi de gli arbori ad esser pasto de gli auostoi, e de corui: poscia far cataste dell'ossa, e abbruciatele fino à diuenir pura cenere, spargerla nelle correnti de'fiumi, che se le portino à dissipar nel mare. E in questo quasi secodo martirio de'morti, rimprouerauano a'viui la pazzia di credere, che da'ventri de'lupi, e de'cani, dalle viscere de gli auoltoi, e de corni, dalla voracità dellefiamme, dal dissipamento de'fiumi, e del mare, fosse per mai riha versi vn corpo, diuiso per tante luoghi, passoto in tante altre sustanze, fatto lupo ne'lupi, coruo ne'corui,nelle fiamme fuocos e nel fumo niente.

Così habbiamo per espressa memoriza d'oltre à millecinquecento anni essersi fatto nella persecutione dell'Imperadore Antonino, co'Martiri della Città di Lione in Francia: vecisi con orrendi supplici, poi abbraciatine i corpi, e mile ceneri sparse nel Rodano: (a) Et issa

a Euseb. Casar. lib 3.cap 1.

216 PENSIERI

fecerunt (dice l'antica istoria di quel tempo) quasi Deum vincere, & Sanctorum regenerationem impedire possent; nec vilam amplius (ita dicebant illi) Resurrectionis spem habeant, qua persuasi, peregrinam nobis, ac nouam religionem inducunt, & pænas contemnunt; parati, & cum gaudio ad mortem accedere.

A dimostrar quel niente, che profittarono con questa loro pazza imaginatione, mi viene in mente ciò, che il Vescouo S. Gregorio Nisseno disse del popolo Ebreo, e dell'Egittiano, quando al medesimo tempo quello era in vna luce limpidissima, e chiara, e questo, ancor di mezzodi, in tenebre folte, e dense, tanto, che Mosè le chiama Palpabili Allora, (a) Quanta inter Iudæos, & Ægyptios esset differentia, cunctis appa-ruit. Derideuano i Christiani la cecità de'Gentili, nel giudicar che faceuano dell'onnipotenza di Dio, da quel folo, ch'era possibile alla natura. Mà la Fede, maestra veritiera, e infallibile in ogni suo detto, insegnaua à que'suoi discepoliciò, che poscia il Dottore S. Agostino scrisse à gl'Idolatri. (b) Abfit, vt ad resuscitanda corpora, vitæque reddenda non possit omnipotentia Crea-

a De vita Mosis.

b De Ciuit. Dei lib. 22. c. 20.

S A C R I. 217 Creatoris omnia reuocare, que vel bestia, vel ignis absumpsit, vel in pulue-rem cineremque collapsum, vel in hu-morem solutum, vel in auras est exhalatum. Absit, vt sinus vilus secretumque naturæ ita recipiat aliquid subtra-Aum sensibus nostris, vt omnium creato. ris, aut lateat cognitionem, aut effugiat

potestatem.

Quegli, che vuol, e può farlo, egli stesso hà fatta à tutto il mondo valida, e solenne promessa di farlo. (a) Ego resuscitabo eum in nouissimo die. Hor può mentire la Verità, si, che prometta, e non attenda? Può diuenir debole l'Onnipotenza, talche vi si pruoui, e non le venga fatto? Mà non hà egli fatto etiandio più di quel, che hà promesso? Non habbiam noi testimonj di veduta que'molti, cui citò S. Matteo colà doue scrisse, che, spirato che siì il Saluatore in croce, (b) Monumenta aperta sunt, & multa corpora Sanctorum, qui dormierant, surrexerunt, & exeuntes de mo-numentis post resurrectionem eius, venerunt in sanctam civitatem, & apparuerunt multis? Al che S. Ambrogio, (c) Non credimus (dice) quod promisit, quando etiam quod non promisit effecit? O può riuscir à Dio più difficile il rifor-K imare

a Ioan 6. b Matth.27. c De side resurrest.

218 PENSIERI

mare vn huomo, tornandogli quel che hauea, che formandolo la prima volta di quello che non hauea ? È che hauea d'huomo quella semplice, e informe creta, onde impastò, e compose Adamo? Quis tam stultus, aut brutus est (diffe Minutio Felice nel suo nobile, Ottauio) vt audeat repugnare hominem à Deo, vet primum potuisse fingi, ita pos-se denuo reformari? Più ne intese, e più si promise del poter di Dio il demonio, quando trouatol digiuno di quaranta giorni colà nel deferto, gli prefentò le pietre da trasformare in pani: e l'auuisò S. Ambrogio: (a) Diabolus confitetur inbente Deo connerti posse naturam : su non credis inbente Deo reformari posse naturam?

Ma in difesa, e in pruoua di questa tanto sustantial verità, fortissimo à me riesce l'argomento del Teologo S Agostino, ed è il seguente. Moltissime sono le marauiglie, che iddio di tempo in tempo ha operate, attenentisi alla redentione del mondo, alla predicatione della sua Chiesa, calle sorti della vita auumire; cosè tutte suor di misura, edubil vedura de cisposi, e loschi occidento ingegno, si giudiche-

a Luc.4 Amb Ibid.

S A C R I. rebbono impossibili ad operarsi . E qual cosa più da lungi all'assentimento della ragione puramente humana, che vna Vergine diuenir Madre senza confortio d'huomo, e partorire così intera, inuiolata, e chiusa, come l'era auanti di concepire ? E quel suo parto essere altrettanto veramente Iddio, quanto veramente huomo: vnite in vna fola perfona quelle due nature, per modo, che il medesimo, come Dio potesse viuisicare i morti, e, come huomo, morire: E questo predicarsi, e credersi in tutto il mondo, all'insegnarlo, che per tutto farebbono dodici fuoi allieui , huomini di pouerissima condittione, abbieti, e scalzi, senza lettere che vnque mai apprendessero, senza accompagnamento, ne mostra da metterli in rispetto. E nondimeno, all'ydirli filofotar di Dio, dell'anima , della felicità , e beatitudine tutto all'opposto dell'insegnato per tante successioni di secoli, e di Sette da' maestri del mondo, stordire, diuenir mutola, e confessarsi ignorante la sapienza del secolo; e vuote, e abbandonate, e chiuse le accademie, doue se ne spacciauano i dettati rendersi alla dottrina nel credere, e regolarsi nel viuere co'precetti d'vn Legislator crocififio : il che sarebbe non punto meno, che capouolgere gli huomini, dando loro quasi per seconda natura:

Digitized by Google

vna

K

220 PENSIERI

vna virtu contraria alla natura : che tal è, odiar la propria carne, come ni-mica; goder de fuoi patimenti, e procacciargliene; non con tiscendere in. nulla a' fuoi appetiti ; costringerla à non curare il presente, di che solo ella gode; assai beata con la speranza d'yna beatitudine, che non può hauersi, nè vedersi in vita: e bisognando, dare ancor la vita à qualunque stratio per hauerla. E de'tanti, e si temuti, e riueriti Dei di tutte le nationi, e colte, e barbare che auucrà. Ne hanno à far tacere gli oracoli delle risposte, diroccarne i Tempi, spianarne gli altari, atterrarne le statue, metterne in ischerno i nomi, in vitupero i fatti. Porransene alla difesa con gli editti, e con la forza, i maggior potentati del mondo, Rè, Imperadori, Monarchi, perseguiteranno à ferro, e à fuoco questa nuoua Legge disarmata, e resistente con la sola patienza nel sofferire : e pur, come vna rupe piantata in fondo al mare, immobile, e salda, risoluerà in ischiuma tutte le lor tempeste : e quello stesso lor fare per isterminarla dal mondo, varrà più che null'altro à dilatarla per tutto il mondo.

Marauiglie si grandi, e da non poterficondurre à fine altro, che dal moto, e dall'impressione d'vn braccio onnipotente, potean rappresentarsi al nudo no-

nostro giudicio altro, che come cose impossibili ad operarsi? Hor'Iddio, à cui nulla è impossibile, nè faticoso à farsi, le promise, e le predisse : e sì son. fatte · (a) Fidelis Dominus in omnibus verbis suis, disse il Real Profeta. Soggiugne incontanente S. Agostino, Quid enim promisit, & non dedit? Ho detto le Promisc , e le Predisse : nè gli bastò farlo in voce viua, ma volante, e transitoria: la volle perpetua: e tenendo egli in pugno la mano degli Euangelisti suoi Segretari, la scrisse, accioche aperti dauanti à lui que fogli, che le contengono, potessimo di promessa. in promessa domandargli conto se l'hauea mantenuta . In chirographo meo ( siegue S. Agostino in nome di Chrifto) Lege omnia que tibi promifi . De-duc mecum rationem . Certè , vel computando quæ reddidi, potes me credere redditurum ea quæ debeo: peroche alcuna delle cose promesse rimane à farsi, ma ella è riserbata alla fine del mondo. Adbuc ergo quædam promifit, & non dedit: sed creditur illi ex ijs , quæ dedit . Vna di queste è la resurrettione de'morti Tutte l'altre promesse, predette, e sedelmente adempiute, fan sicurtà per questa . Et dubitant bomines credere illi de Resurrectione mortuorum? Numquid

a In psal.144.

propter pauca residua insidelis esi fa-Eust Absit Fidelis Dominus in Omnibus verbis suis. Hor vadano i persecutori de Christo à confumer nel fuoco le carni , e l'offa de'Martiri , e spargerne al vento le ceneri, e gittarle à poco à poco nelle correnri de'fiumi, che le portano à dissiparfi nel mare. Mi risouuien per effi quel che S. Agostino rimprouerò a'-Perfidissimi Principi de Sacerdoti Ebrei che inuidiosi del gran nome, che daua à Christo il veder Lazaro da lui tanto solennemente risuscitato, (a) Cogitauerunt, vt & Lazarum interficerent. Oh mentecatti, oh ciechi rispondetemi, dice il Santo, Dominus Christus, qui sufritare potnit mortuum , non posset oceisum ? Quando Lazaro inferebatis necem , nunquid auferebatis Domine peteflatem? B così và dal diffipare, che i perfecutori faceuan le ceneri de Martiri abbruciati. Toglieuano ancor à Dio l'onnipotenza per riunirle à riformarne, quandunque egli voglia,i corpi?(b)Ereo ( per couchiuder questo argomento col Venerabil Beda ) Ergo superuacua furunt infania, qui mortua Martyrum corpora, feris, auibusque discerpenda prou-oiunt, vel in auras extenuari, vel in undas folui, vel per flammas in cinerem

a Ioan.12. Tract.50. in Io. b In Lucam lib.4. c.52.

S A C R I. 223 faciunt redigi: cùm nequaquam omni po-tentia Dei, quin ea resuscitando viniste

cet, obsistere possint.

E con questo medefimo laccio, da cui non pote mai sulupparsi la gola, rimase alla fine strozzata ancor quella fuperba parlatrice, che sempre su contro alla Religione christiana, la Filosofia de'Gentili. Quagli sforzi d'ingegno, quali machine di speculationi non adoperò ella, per far credere al mondo, la Refurrettione de'morti douersi contrar frà le cofe, che trascendono il possibile ad operarsi ? Perciò esser vanità l'insegnarla, e stoltezza il crederla. Paolo Apostolo ne parlò in Atene à quel sì famoso teatro dell'Areopago: ma non. profegui più oltre, che al femplice hauer proposto il tema : peroche la Resurrettione de'morti parue loro la così cuidente follia, che non ne vollero vdin fiato di ragioni, che la persuadessero, nè d'autorità, che la comprouassero. Perciò, rottegli le parole in bocca, il licentiarono con vn bugiardo (a) Audiemus te de hoc iterum, al che mai non si venne, perache nell'accomiatarlo non hebberanimo di richiamarlo. Sic Paulus exiuit de medie corum; e quel fior della Sapienza d'Atene , e con esso gli Epicurei, e gli Stoici, due Sette di K 4

<sup>2</sup> Act.17.

Filosofi frà sè nemiche, ma contra lui concordi, il seguitarono con vn vergognoso Irridebant: moteggiandolo, come raccontator di fole, e Nouvrum Dæmoniorum annuntiator; quia lesum, & Resurrectionem annuntiabat eis. Chi legge appresso gli antichi Filosofi le ragioni, che armarono ad impugnarla, fi accorge esser delirj, fatti, per così dire, con sapienza. I miseri, da quello, che sauuiamente dimostrano impossibile alla natura, stoltamente si vagliono à negare il possibile all'autore della natura. Così (a) Contra veritatem clausis oculis quodammodo latrant, come ben. disse Lattantio: e si rendono necessaria l'ostinatione, e la temerità al negare, contro alla testimonianza de gli occhi di tutto il mondo, poterfi fermare, ò dare in dietro il Sole; liquefarsi, senza distruggersi, vna pietra, e gittar da sè ziui d'acque basteuoli alla sete di dodeci popoli in vn deserto; passeggiar vi-uo, e fresco, e soauemente cantando in mezzo à quarantanoue cubiti della fiamma d'vna fornace; caminar sul ma-re ondeggiante, à piedi asciutti; trasportare vna montagna da luogo à luo-go;egl'innumerabili altri miracoli, nel cui lauoro la natura non concorre, come natura che opera da natura, ma co-

me

a Lib.7. de diu. præm. cap.1.

S A C R 1. 225 me serua che vbbidisce a'cenni del suo

Signore.

Ma stiamo (dice l'antichissimo Atenagora Ateniese, Filosofo, e Christiano, che millecinquecento trenta, e più anni fà, viuenti gl'Imperadori Marco Aurelio Antonino, e Lucio Aurelio Commodo, appresso i quali comprouò, e sostenne la verità, e l'innocenza della Religione Christiana, e scrisse altamente in difesa della Resurrettione de'morti: ) Stiamo dentro a'termini della natura: da lei maestra impariamo il ben discorrer di Dio, ch'ella stessa, c'insegna ditemi, oh nostri Filosofi, se mai consideraste il trar, che continuamente si fà dalla pochissima, e tutta somigliante materia d'vn seme, oh quanta moltitudine, quanta differenza, quanta etiandio contrarietà di parti, nella fustanza, nella figura, nel temperamento, nella fituatione, nel modo dell'effere, e dell'operare? offa, e midolle, carrilagini, e membrane, arterie, e vene, muscoli,e fibre, tendini,e nerui,tonache, e pelli, spiriti, e ymori: e quel così bene intefo magistero delle viscere superiori, e mezzane; e de gli strumenti vsiiciali delle operationi de sensi, e delle pura-mente vitali, quante ne abbisognano ad vn huomo ? Equesto è nulla rispetto alla mirabile ecconomia, collocatione, disponimento, ministero, e la uori

d'yna tanta moltitudine, e varietà d'ordigni, e di parti, così artificio samente allogate ciascuna, che niuna ne starebbe altro che male douunque ella fosse, fuor solamente dou'è : tanto vnite per iscambieuole amore le così disunite per proprietà di natura, che il bene, el male di qualunque sia d'esse, torna in bene à in mal commune à tutte : così v'è come nell'armonia delle voci, vna discordia tanto concorde, che non potrebbe effer maggiore se ciascuna fosse in tute, crutte in ciascuna. Dittemi horas oh Filosofi; parui egli opera di maggior potenza, ò magisterio di maggior arte, il rifar quello, ch'era vn huomo, e fi rifanella Resurrettione, ò farlo quello che non era, nella concettione? e voi concedete questo all'ordinario della Natura, e v'ardite di negar quello al potere straordinario di Dio: mentre pur l'una altrettanto, che l'altra, e fattura della fua mano? (a) Cuius enim est potestatis à sua conditionem informem materiam transformare, nullaque figura indutam, multis, & diuersis vultibus exornare, & partes elementorum in vnum cogere,& semen,quod unum eff & fimplex in multa dividere , & quod inarticulatum est , articulis distinguere , er vitam dare, rei inanimate: eiusdem

a Athenag. de Resurrect. mort.

quoque potestatis, est é quod dissipatum est countre, or quod exet surrigere, or quod mortum, denuo viuisicare, or quod corruptibile mutare in incorruptibilitatem: Eiusdem Authoris suerit, or eiusdem potestatis, or sapientia, id quod discerptumest à multitudine omnigenarum bestiarum = ab ipsis separare, rursusque adiungere suis membris,

er partibus, erc. Di men si valse l'Apostolo, quando diede quel meritato Infipiens in faccia. à chi, non per sapere ma per non credere, l'addimandò, (a) quomedo resurgunt mortui squaline corpore Venient s Egliadoperò il frumento à far seco, quel che poi disse il Vescouo S. Pier Chrisologo; (b).Vtte homo triticum, non tam doceant manducare, quam sapere : e l' adoperò ad imitatione della Sapienza incarnata, che non isdegnà abbassarsi ad insegnare per via di parabole, ed'imagini presedalla natura, (c) Manum porrigens fidei, facilius adiuuanda per imagines, & parabolas, ficut fermonum ita, & rerum: come ne scrisse Terrulliano.

Insipiens, dunque (dice l'Apostolo) (d) Quod tu seminas non viuisscatur, nisi prius moriatur. Stasti vn granel K 6 di

a 1. Cor.15. b Ser.118.

di frumento fotterratto, e chiuso dentro la sepoltura d'vn solco, e non ne rigermoglia, se non vi marcisce, e non ne risorge, se non vi muore. Nè questo è yn tal motire, che il faccia tisuscitare altro da quello, ch'era inanzi: sol se ne muta in meglio la conditione, e'l modo : peroche, doue prima era vn granel folitario, disparuto, e spregeuole, diuiene vna spiga viua, e in piedi, leua. ta alto da terra, con gambo, e foglie di bel lauoro, e in capo granita d'oro. ( a ) Sic , & Resurrectio mortuorum . Seminatur (corpus) in corruptione, surget in incorruptione . (b) Hic autem [ soggiunge la vergine S. Macrina, sorella, e maestra di S. Gregorio Nisseno) mihi videtur os obstruere üs, qui ignorant conuenientem mensuram resurre-Elionis, & ex suis viribus divinam metiuntur potentiam, & existimant id , quod Deus potest, tale esse, quale capit bumana com prebensio : id autem , quod est supra nostras vires, Dei quoque superare potentiam . E siegue con altezza d'ingegno, e proprietà di ragioni, filosofando in pruoua, del non effere altro il grano nato, che la spiga, in cui è rinato:ma il grano, mentre è sol grano, essere In ignominia: fatto spiga, vedersi In gloria.

co-

a Ibid.

b Dialog. de immortalit. anima.

come pur ne parla l'Apostolo, riscontrando in esso i due stati del corpo morto, e poscia risuscitato.

Hor alle pruoue della Resurrettione de'morti malamente impugnata, vo'far qui , per finimento , vna breuissi-ma giunta , de'buoni essetti d'essa fedelmente creduta, fin da quando non v'eran persecutori, nè Martiri, i cui cuori infocasse con que generosi spiriti, e in-uigorisse con la gagliardia di quell'eroica fortezza, che accennammo poc'anzi. Giobbe, quel grande esemplare de'patienti, Tertulliano, in pochi tratti di quella penna maestra, cel rappresenta, gittato sopra vn puzzolente mucchio di strame, più cadauero, che huom viuo; peroche col corpo, parte liquefatto in marcia, parte roficchiato da vermini, ma coll'anima non mai più, che allora, coraggiosa,intera,beata; (a)Cum immu-dam vlceris sui redundantiam magna æquanimitate distringeret, & erum-pentes bestiolas, inde in eosdem specus, G pastus foraminosæ carnis ludendo reuocaret. E d'onde in lui vna tal vena d'allegrezza nell'anima in tante pene del corpo ? tanta generosità nello spiri-to in tante miserie della carne ? Non altronde ( dice ) che dal souente ricordare à sè stesso, che quelle sue membra, che

a De patientia.

PENSIERI ohe gli marciuano indosso, quella carne, che viua viua gli era doppiamente

rosa in dosso, e da vermini, e dalle piaghe, ob quanto altra farà al riuestirsene, che farà nell'vitimo giorno: splendida, incorrottibile, immortale, agile, gloriosa, in eterno beata. Niuno parlò più di lui chiaro, ed espresso della. Refurrettione de corpi: niuno la fondò più saldamente di lui, che dalla Refurrettione del Redentore didusse per neeessario conseguente la nostra, riconokendo lui nostro capo, e noi sue membra · (a) Seio quòd Redemptor meus viuit, (dice egli) & in Nouissimo die de verra surrecturus sum ; & rursum cirsumdabor pelle mea, & in carne mea videbo Deum meum. Questo sù il balsamo, col quale ogni di per sette anni, medicò le fue piaghe, e con effo le firen-dette non che insensibili al patimento, mà carissime al godimento: (b) Plus sibi de spsis vermibus, atque putredine, quam olim de regni gloria, & multitudine circumstantium se populorum complacens. Nam corum finis putredo: putredinis buins exitus RESVRRECTIO: così ben ne scriffe Origene.

Vanno hora tutto del pari nell'estrinseco dell'apparenza, che fi ferma ne gli

<sup>2</sup> Cap.10.

b Orig. lib. 2. in Iob.

S A C R I. occhi, le ossa de corpi, che risuscitaran gloriosi, e à vita immortale, e quelle de'reprobi. (a) Quos immortalitas secunda mortis occidet : come ne parla S. Prospero. Mà qui sù la terra non se ne può altrimenti. E sì come sarebbe. frenesia da mentecatto il volce quando è più fitta, e più neuosa la stagione del verno, che de gli alberi d'yn pomiero si distinguano al nulla più, che vederli, i secchi, e morti, e perciò destinati alla scure, e al fuoco, da'viui, che quasi ancor essi Resurgent in gloria, e rinuerdiranno à suo tempo, e in bella chioma di frondi, e in odoro sa ghirlanda di siori, non resteran fino ad esserne altrettanto carichi de'lor frutti, (b) Ita corpus in seculo, vt arbores in hyberno; occultant virorem ariditate mentita. Quid festinas, vi cruda adhuc byeme, reuiuiscat , & redeat? Expectandum nobis etiam corporis Ver. Così ancor dopò Minutio ne parlò S. Ambrogio.

Mà de'viui ancora, cari à Dio, e de-Rinati al Cielo, tutto che al presente. non si vegga la differenza frà essi, e gli empi morti alla sua gratia, si valse della medefima comparatione de gli arbori il Beatissimo S. Agostino, commentando quel che l'Apostolo scrisse alla no-

a De vita contempl. l.3. c.12. b Minut. Felix in Oca.

PENSIERI nella, e santa Christianità di Colosso, (a) Mortui estis, & vita vestra est abscondita cum Christe in Deo . Mortui estis (dice il S. Dottore) [b] Mortui estis, ait Apostolus. Quomodo videntur arbores per byemem quafi aride, quafi mortue! Ergo, que [pes, fimortui fumus? Intus estradix . Vbi radix nostra, ibi & vita nostra; ibi enim charitas nostra. Quando arefeit , qui fic babet radicem? Quando autem erit ver nostrum ? quan. do æstas nostra? Quando nos circumuestit dignitas foliorum, & vbertas fru-Eluum locupletat ? Quando boc erit ? Audi quol sequitur: Cum Christus apparuerit vita vestra, tunc & vos cum ipfo apparebitis in gloria.

## La Scienza della falute.

I L suggetto, e'l titolo di questo ragionamento, che mille volte hò satto, mà sol co'miei pensieri in silentio,
ed hora il detto alla penna per qualunque altro non isdegnasse di leggerlo
(cosa brieue à misurarla, mà non lieue à pesarla, cioè à pensarla) l'hò preso dal Sacerdote San Zaccheria, là doue prosetando del Battista suo sigliuolo, natogli otto di prima, ne disse, ch'egli era venuto, al mondo Anticorriero

a Coloss. b In psal-36. Conc. 1.

SACRI. 233 del Messia, (a) Addandam SCIEN-TIAM SALVTIS plebieius.

Solo vna differenza v'haurà, ed è, cho questa Scienza della Salute, ch'io verrò qui esponendo, non è mia intentione, ch'ella sia, come su del Battista., (b) Vox clamantis in deserto: peroche io non la mando à farsi vdire nelle Solitudini delle Certose, ne gli Eremi de'-Camaldoli, nelle Alpi delle Aluernie; nelle foreste, nelle selue, ne'monti, de' Senari, delle Valli ombrose, delle Maielle; abitate da huomini a'quali ben fa confà quel che già fù scritto de'Monaci della fanta Ifola di Lerino, che (c) Dum beatam quærunt vitam, beatam agunt " eamque dum adhuc ambiunt, iam consequuntur. L'innocenza del viuere, la fantità del couerfare, l'assiduità del contemplare : le lunghe veglie notturne , e in esse il canto delle diuine lodi, le dolci lagrime, in altri della contemplatione, in altri della compuntione; le volontarie penitenze, i continui digiuni, il filentio, la pouertà, tutto il choro delle religiose virtu; e la mente sempre al cielo, e'l cuore à Dio; ci rappresentano, come trasportate nella nostra Italia quelle antiche Tebaidi, quelle Nitrie, quelle pendici del Sina, quelle riue

Digitized by Google

a Luc.1. b Matth.3.

c Eucher. de laude Eremi.

PENSIERI

del consagrato Giordane, popolate in que primi Secoli d'oro d'innumerabili fpelonchette, capanne, nicchie, tuguri, celle, e grandissimi Monisteri, e in offi (a) Affra carne conuestita, come il Theologo Nazianzeno chiamò que'Sãti Monachi del suo tempo. Questi, che; come serisse d'altri lor somiglianti il Pontifice San Gregorio, (b) Fonsem fapientizintus habent, quanto ne, hauea il paradiso terrestre, Lingua mea pluniam, anzi à dir più vero, Mes sicestatis guttas paruulas suscipere non delient.

A chi dunque indrizzo questa appresso il mondo romita, epellegrina.
Scientiam salutis? Done l'inuio condesiderio, e non senza speranza, ch'ella fia per essere non solamente accolta amà

molentieri ascoltata?

I fanali, che, dopò tramontato il Sole, si accendono in capo alle Torri sul Mare, non fan bisogno à chi hà dato sondo in porto, e vi tien la naue raccomandata a'suoi canapi, ò fermata sù l'ancore. Si attendono per ifcorta, per iscampo, pensaluamento di quegli, che forto vn ciel nuuoloso, e in mezzo à vaz notte cupa, e buia, tempestano in alto mare; e per le folte tenebre in che

van-

a Carm. ad Hellen. b Lib.6. ep.27. Narfi.

vanno alla cieca, non veggono, ancorche gli habbiano fotto à gli occhi, gli scogli, doue il furioso vento ligitta à rompere: nè si accorgono, tuttoche vi sian dentro, delle insidiose correnti, nelle quali il siotto della marea gl'impegna, e li porta à dare à trauerso. Adunque gli splendori di questa gran lumiera della Scienza della salute, non son necessari per iscorta della nauigatione, nè per iscampo da pericoli di nauigare, alle solitudini, a romitaggi, à gli eremi, che sono i porti dell'anime, già vscite suori del pelago, e delle trauersic del mondo, e ricouerate nel sempre tranquillo, e sedel seno delle braccia di Dio.

Ergetcui hora tutto in piè sù la punta d'vn eminente scoglio; e volgendoui attorno attorno coll'occhio, ricercate per ogni suo verso questo insedele, e, fortunoso mare del secolo. O quante naui, e in esse, quante adunanze di passaggeri, bisognosi per loro scampo, e saluezza di prendere à gouernarsi, e nauigare con altro piloto, e altro polo, altra bussola, e altra carta, altri venti, altre vele, altro viaggio! e quel che à molti parrà incredibile, ed è più vero, peggior sortuna correre in esso chi in, esso corre più sortunato. Và, e non sà vn tal misero, doue si vada; peroche và dou'è per trouare tutto in opposto di quel,

Digitized by Google

quel, che desidera, e cerca. (a) Fac enim hominem optimè gubernare nauem, & perdidisse quò tendit; Quid valet quia artemonem optimè tenet; optimè mouet: dat proram flustibus; cauet
ne latera infringantur: tantis est viribus, vi detorqueat nauem quò velit: & dicatur ei, Vsquequò is? & dicat, Nescio: aut non dicat Nescio, sed dicat, Ad
illum portumeo, nec ducat in portum,
sed in saxa fessinet. Nonne iste quantò
sibi videtur in naui gubernanda agilior,
& efficacior, tantò periculosiùs eam se
gubernat, vi ad nausragium properando perducat? Talis est, qui optimè currit præter viam.

Hor, che prò di questo Optime currit, se il porto, doue aspira è in Oriente, ed egli tien volta la proda, ed Optime currit all'Occidente? Può correre più Extra viam, mentre Non in portum, sed in saxa sessinat? Così parlaua al popolo suo volttore il Beatissimo S. Agostino. E già alquanto prima di lui il Boccadoro nella prima di quelle quattro pretiose Omelie, che ne habbiamo, intitolate De divite, & Lazaro, ragionando di quel ricco crapulone, a cui piedi giaceua il pouero viceroso, e famelico Lazaro ( e son que'due, che riscontrati insieme à parte à parte, allora viui

a In pfal. 31.

S A C R 1. 237 viui fopra terra, e poscia morti sotterra, fecero que'due gran contraposti di felicità, e di miserie, che con tanta vtilità del mondo si veggon dipinti per mano dell'Euangelista S. Luca: ) il Chrisostomo, dico, non trouò, come esprimere più somigliante al vero quello sciaurato riccone, che rauuisandolo in vna di quelle maggior naui d'alto bordo, che fembrano castella mobili, e torreggianti sopra'l dosso del mare. Diviti (dice) erat nauis plena mercium, ac secundo nauigabat rento. Voi venitela arredando, come più v'è in piacere, sì ch'ella habbia la più superba apparenza, che dar se possa ad vn galeon reale. Carico, e sopracarico di ricchezze, e di delitie, quanto glie ne può capire in corpo: peroch'ella in fatti n'era piena, e colma. Per douunque và, fate, che la buona fortuna le precorra inanzi, spianando le onde, e abbonacciando il mare:nè altro, che vna piaceuole aura à fior d'acqua dolcemente glie l'increspi. L'allegrezza le mantenga fopra l'aria ridente, e'I ciel di e notte sereno. Tutte, e le grandi, e le minori vele de'suoi insatiabila desideri, sien sempre gonfie, e sempre piene, e tese; sì che di quanto appetisce, nulla gli manchi. Finalmente la felicità gli sieda essa stessa al timone, e'l maneggi, e'l torca; e faccia, che tutte fieno Arabie felici, e Isole fortunate quelle,

228 PENSIERI che incontra, ev afferra. Può fingersi yn'Optime currit più della vita di questo ricco? Intanto egli fiede alto in poppa, addobbato (a) Purpura, & bisso, & epulabatur quotidie splendide. Et hic mibi considera ( soggiugne il medesimo Boccadoro) mensas argento circumteclas, lectos, tapetia, ornamenta, vn-Quenta, aromata, vini meri copiam, cduliorum varietates, ciborum delitias, coquos, adulatores, stipatures, famulos, ac reliquam universam pompam, strepitumque. Con questo accompagnamento, trionfante, e beato, Optime currit: senon in quanto, voltate l'occhio, e cercatel di nuouo: doue è egli? doue quella fua gran caracca, quel fuo gran corredo, quella felicità, che il menaua? Tutto è sparito per modo, che (b) Non est inuentus locus eius . Ne quid mireris (torna à dire il Chrisostomo) [c] Secundo nauigabat vento, sed ad naufra-gium festinabat. Se l'hà inghiottita. intera il mare. E che mare! (d) Morsuus est diues, & sepultus est in inferno. E del meschin Lazaro, Qui iacebat ad ianuam eius, che si è egli fatto? Factum est vi moreretur, & portaretur ab Angelis in sinum Abrabæ. Con

a Luc. 16, Homil. 2. de eod. b Pfal. 36. c Homil. 1. d Luc. Ibid.

S A C R I. 239
Con ciò eccoui stabilito dalla viua s
voce del Verbo incarnato, e per vsar la forma di Tertulliano, (a) Ipsius Solis radio scriptum; ita claret; il principio fondamentale, sopra la cui infallibile verità tutto il magistero della sapienza, e della vita Christiana si appoggia, e sustenta: nè v'è in tutti gli Euangeli di Christo linea, che non tiri à vn tal punto; cioè, che oltre à questo nostro paese, in che hora siamo, vn'altro ve ne hà pur nostro : e quello, che il vocabolario della natura chiama morire non è altro, che dare vn'yltimo, e ifreuocabil passo, per cui, senza più, ce trouiamo di là, consegnati dal tompo all'eternità; e da questa all'immunabile, misera, ò beata sorte, che à tutte rigor di meriti ci è douuta . Oh'sii tu benedetta, Scientia Salutis ( dicena il Teologo San Gregorio Nazianzeno) 🕏 benedetto sia lo studio, e le veglie, che dì e notte hò spese per tanti anni nella tua scuola: ben largamente me ne hai tu ripagato, etiandio se da te non hauessi appreso altro, che quest'ynica lettione, dell'esserui due mondi; oh quanto frà sè diuersi nella duration della vita, mancheuole in questo, immortale nell'altro; e ne'beni, e ne'mali di colà, gli vni e gli altri nella qualità, nel nu-

a De resurrect. carnis.

PENSIERI

mero, e nel peso, quanto non può pensiero di mente ymana, per quantunque distendersi, arriuare à prenderne le mifure : e per giunta, senza ansietà nè timore di douer giamai perder quegli, nè speranza ò espettatione di liberarsi da questi. (a) Hæc igitur Sapientia mibi mundos distinguit, & ab altero abstra-

Elum alteri adiungit . Noi quì sù la terra, à formar l'Idea d'vn Beato di terra, v'adoperiamo nobiltà di sangue, moltitudine di richezze, sanità, e bellezza di corpo, successione auuenente, e numerosa, onori, e dignità, titoli, e signorie, gran senno, gran nome, e dopò morte gran fama: in vna parola, tutto il fior del meglio, che v'habbia: mà fior veramente ancor per ciò, che (b) Hodie est, & cras in clibanum mittitur: e pur, ciò nulla. oftante, (c) Beatum dixerunt cui hæc funt : mà in verità beato nella maniera, che Saluiano giudicò, essersi da gli Africani Idolatri dato per nome proprio il sopranome di celeste à un lor Dio : (d) Cui ideo, reor, veteres Pagani tam Speciofa appellationis titulum dederunt, ve quia in eo non erat Numen, vel Nomen esset: Et quia non habebat aliquam ex po-

<sup>3</sup> Oraș. 1. de pace. b. Luc. 12. c. Pfal. 143. d. De pronid. 14.8.

S A C R I. 241 potestatem Virtutem, baberet saltem ex

vocabulo Dignitatem .

Io volentieri mi rendo à credere, che à quel gran ricco (di cui contaua poc'anzi l'Euangelio di S.Luca, contraponendolo al pouerissimo Lazaro] morto che fù , si ergesse à grande spesa da que'cinque fratelli che hauea, vn sontuosissimo Mausoleo, in cui diporne il corpo, già tutto dentro empiuto, smaltato, e intriso di balsamo, e di cento altri odorosi aromati, e inuolto in panni d'oro, ò in quegli stessi di porpora, e di sottilissimo lino, che viuendo vestiua: e vn tal sepolero conuien dire, che fosse, qual è consueto de'grandi : yna machina trionfale, tutta marmi pretiosi, e messi à più pretioso lauoro: statue variamente atteggiate di malinconia, e di dolore: frà esse nella faccia della grano tomba, vna maestosa iscrittione, che contasse alla posterità de'secoli auuenire , i titoli delle virtù , e i gran meriti di quel sì grand'huomo : e che, morto lui, rimase orbo il mondo spentone il Sole, e che sò io? Siegua chi vuole à dirne quel più, che à me non risouiene : ma vi rimanga luogo da poterui capite la stroppo più vera iscrittione, che di sua man vi scolpisce, S. Agostino; ed è, (a) Spiritus torquetur apud in feros;

a In pf.48.

quid illi prodest , quod corpus iacet cinnamis, & aromatibus conditum, involutum pannis linteis ? Tanquam si dominus domus mittantur in exilium, o su ornes parietes domus ipsius. Ipse in exilio eges, & fame deficit vixibi vnam cellam inuenit rebi somnum capiat, & su dicis, Felix est, nam ornata est domus illius? Quis te non aut iocari, aut in fanire arbitretur? Ma egli fà l'vno, e l'altrojed è il peggio, che possa: persche se vn deliro farnetica, e folleggia, e, gli suarioni, che dice, li propone come cosa studiata, e tutta da vero, e, da senno, reissimo è ilgiudicio, che ne habbiamo da Ippocrate; (a) Desipientia, qua cum studio siunt periculo-siores. E pur troppo si compruoua. da fatti, tal essere l'ordinaria stoltezza, òfrenesia, etiandio de'Christiani; ma di quegli, che il medesimo S. Agostino disse hauere (b) Oculos Paganorum, che non veggono punto nulla di là da questo mondo sensibile. Qui siniscono le lor marauiglie, i lor desideri, i loro amori, la loro selicità. Chi hà mandre di buoi polputi, e grassi (torna à dire il Salmifta) eigreggi di pecore feconde si, che ad ogni portato figlian gemelli; e pascoli vbertosi, egran poderi, e così

a Aphor. sect.e. 33. b In psal.50.

d'ogni altra prosperità terrena; questo senza più Beatum dixerunt. Così ne

parlano, perche così ne sentono.

Enon è cgli d'ogni tempo, e d'ogni luogo quel, di che il Santiss. Patriarca Chrisostomo, veggendolo, non potea darsi pace? (a) Huomini, dice egli, e non mica tutti volgo, e plebe, fermi in piè, come statue d'huomini assiderati, ò tocchi dal folgore, con gli occhi sparati, e fissi, e la bocca aperta [ così appunto gli esprime ) immobili, e insensati, quasi per incantesimo di stupore, intorno à che ? al comparire d'vn gran personaggio, che si mostra solennemente, e passà : e la forza, che hà per rapire à sè l'animo, e la marauiglia di quegli, che Fixis oculis, & bianti ore il mirano e'l chiamano ne'lor cuori beato, fono la maestà del portamento, la ricchezza dell'abito, la preminenza della dignità, il numeroso seguito del corteggio, e della gloria, che l'accompagna, Mà se da me ( dice il medesimo Boccadoro) prenderete il collirio, che vi porgo, con esso vi dò pegno la mia fede, ch'egli è possente à sanarui gli occhi dal prestigio, che ve ne falsifica la veduta. Vdite. (a) quemadmodum actores in scena, Regum, & Ducum personas af-

a In Psal. 145. v. Nolite. b Con 2. de Lazaro.

244 PENSIERI Jumentes ingrediuntur, cum iph nihil horum sint; sic sane, & in prasenti vita, paupertas, ac divitia nihil aliud funt, quam persona. Sicut igitur in theatro sedens, si quem videris personam Regis gestantem, non iudicas eum beatum, nec ipse optas effe talis; sic sa-ne, & hic, videlicet in mundo velut in theatro sedens, vbi videris mul-tos diuites, ne putes verè diuites esse, sed diuitum personas gestantes. Quem-admodum enim actores, vbi habitum fabulæ deposuerint, qui priùs Reges, ac Duces effe videbantur, apparent quod sunt; itasane, & nunc, postquam mors aduenerit, theatrumque dimissum sue-rit, ex solis operibus iudicati, declarant qui verè fint divites, & qui verè pauperes .

Così egli, e affai più à lungo di quel, ch'io l'ho fatto vdire: e tutto fù da lui detto con riguardo à quel medesimo ricco, à cui Christo non volle fare altro nome, che di Homo quidam dives, il qual huomo, morto che fù, Sepultus est in inferno; e à quel Lazaro mendico, che toltogli da'piedi, doue si giacea indarno all'aspettarne la misera carità d'vin briciol di pane, Fastum est, vt ab Angelis portaretur in sinum Abraba. Hor come, morto che si in Babilonia Alessandro il Magno, que'suoi Generali si adunauamo à far loro consulte di quer-

S A C R I. 245 guerta (a) Posito in medio corpore Alexandri, non solamente Vi maiestas eius. fcome ne scriffe l'Iftorico) testis decretorum effet; ma perche lor pareua, che il mirarlo fosse vn'vdirlo, e'l consigliar che faceuano, vn effer da lui vditi:quanto più giouerebbe à ben configliare. e à prender buon partito sopra sèstesso, e nel maggior di tutti gl'interessi ch'è la faluatione dell'anima propria, il recarsi dauanti à gli occhi questi due tanto dissimili personaggi dell'Euangelio; e mirarli ben benese venirli considerando à parte à parte, quali erano inquesta vita, e quali morendo si trouaron nell'altra, con quell'immutabile scambio, che nel tempo di quà , l'yno fu beato, e Recepit bona in vita sua, l'altro, Similiter mala e fu misero: Ma cosa temporale non durò gran fatto: doue di là, il già misero, fù, ed è tuttauia, e sarà eternamente beatose all'incontro, il già beato, si trouò misero, per sì gran modo, che nè pur quell'yna gocciola d'acqua, che di mezzo alle fiamme, in che penaua, domandò che dalla punta d'vn dito di Lazaro gli fosse stillata in su la lingua, mai per tutti i secoli auuenire. non l'otterrà. Miser dunque (disse il Vescouo di Rauenna S. Pier Chrisolo. go) (b) Miser quem tem poralitas babuit.

<sup>2</sup> Iustin. 1.13. b berm.125.

zes PENSIERI divisem, medicum sempiternas possi-

debit Bon ciò eccoui affai prouatamento mostrata l'veilitàs che si trae da quel di-Ringuere, che faceua Nazianzeno i due mondi, che vi sono, tanto differenti, frà sè : comeaftresi quella del trarre, che configliaua il Chrisostomo, la maschera d'in ful volto a beati di questa terra che di qui à non molto sprofondati, fotterra, e Sepulti in inferno, mai non; cefferan di gridare Cructor in bac flamma . Piacemi hora d'aggiugnerui per più chiarezza vn lume di quella medefima gran mente del Boccadoro, forse tanto migliore quanto più evidente etiandio al giudicio della natura, e alla pruoua de'sensi: e volentier me neva-glio, perche m'apre la via all'antrar più dentro alla materia dell'anima; di cui-feguiremo à discorrere più stretramente, Ad dandam scientiam salutis, ch'è la propria di lei.

Fo diceua poc'anzi con lui che il vimer nostro era altrettanto, che mauigare: e come son disserenti le specie, e il ministeri de'legni, che solvano il mare, altresi le professioni, e gli stati, che dimisano le vite. Non mi distendo à sarne il lungo riscontro, che si potrebbe, mostrarne le somiglianze: qui a me il basta il dirne che dalle naui reali de'gran personaggi, che vanno à vela, e s'

5 A C R I. 247 ingolfano per attrauerfo dou'è più alto l'Oceano, fin giù alle barchette de gli huomini di mestiere, che battendo il remo si auanzano terra terra con le fatiche delle lor braccia, e co'fudori delle lor fronti ; tutti in ciò siam pari,che per qualunque si truoui placido ò fortunoso il pelago che folchiamo, siam nauiganti, fiam passaggeri, siamo in viaggio, qual più, e qual meno lungo secondo il durar della vita fino à prender terra, anzi à dir più vero sino à risoluerci in terra: il che fatto, già più non si disferentia il ricco dal pezzente, il padrone dal feruo, lo scientiato dall'idiota, il gentile dal montanaio, l'auuenente dallo sfigurato, il monarca dal zappatore Possiam negarlo a'nostri medesimi occhi, che ad hora ad hora il veggono? ò, contradirlo al tocco delle nostre mani che traendo di sotterra vn teschio vmano, potranno elle per miracolo di natura, bilanciandofel sù la palma, discerne. re , e indouinare dalla leggerezza ò dal pelo, e s'egli fiì capo d'huomo, come fogliam dire di gran ceruello, ò d'vno sce-mo, e mentecatto? Che machine di penfieri vi fi aggiraffer per entro ? che fortuna divita ha weste, che forte di motte ? Rimase egli argomento di panegirici alla fama, suggetto memorabile all'iftoria ? ò fù del numero di quegl'innumerabili , non saputi dal mondo che Lu mi

248 PENSIERI mai fossero al mondo, nè più noti da che morirono, di quel che fossero prima di nascere? che aspetto hebbe? che saccia? da patirne gli occhi veggendola, per la deformità ; ò da rapirli à sè , atto-niti , e perduti in lei , la bellezza? E co-

sì del rimanente.

Oh dunque viuer nostro, veramente viaggio di nauiganti, che dietro à sè non lascia solco nè orma, da rinuenir con essa nè la conditione del legno, nè qual corfo di via tenesse. Come al destar-si che sa chi dormiua, dispaiono senza più tutte le apparenze de'fogni, che gli vaneggiauano in capo; così, al morir di chi viue, muoiono, e si sotterran seco le memorie della vita, passatagli come vn fogno. (a) Proficiscamur ad sepulchra. Oftende mihi patrem , oftende vxorem tuam . Vbi eft , qui purpura indueba-, tur , qui vebiculo ferebatur , qui exercitus ductitabat , qui corona militum cin-gebatur , qui lictoribus municbatur , qui alios cadebat, alios in carcerem detru. debat , qui quos volebat interimebat , & liberabat similiter, quos volebat ? Nihil video nisi putredinem , oßa , & vermes, o araneas. Omniailla puluis, omnia fabula, omnia somnium, umbra, narrasio nuda, & imago. Imò verò, nec imago imaginis quippe effigiem videmus,

a Chryf. Hom 77. in Matth.

bic ausem nullam effigiem perspicere pof-sumus. Atque vitnam bic omnia mala terminarentur. Nunc verò bonores quidem, & voluptas, & maiestas omnis ad umbram, & ad verbarebus nuda exi-

sum babent .

Fatto dunque che habbiamo delle nostre carni imputridite pasto a'vermini, e scolato il sangue delle nostre vene in vn lago di fracidume, rimane egli di noi al mondo altro più di quelle ossa spolpate, che si verranno elle altresì sfarinando, rose à grano à grano, e inghiottite da quella, che Tertulliano chiamò (a) Ipsorum temporum propriam gulam ? Siam del tutto confunti, nè rimane di noi cosa che soprauanzi viua? Se questo è, che non sia nostro, e à noi miseri non si attenga. altro, che il presente; e ciò perche, non soprastiamo coll'anima incorrottibile alla corrottione del corpo ; io stò per dire, girtianci su la terra. ancor con le mani, e eaminiamo à quattro piedi in greggia con le pecore, e in campagna del pari con esso gli altri quadrupedi: conciosiache quanto all'esser noi , come essi , non y'habbia altro diuario, senon l'esser noi di peggior conditione, che essi: non mai punto ansiosi, e solleciti per prouidenza che

<sup>2</sup> De resurrect, carn. c.4.

offeruino, ne per cura so penfler che f prendano dall'auuenire; ma folo inteli al bisogneuole per viuere, e sodissar di per di al naturale appetito, secondo il lor proprio talento : ond'è il menar che fanno la vita dall'vn fonno all'altro; e destandosi à par col giorno, quasi rinasono ogni mattina, e viuon quel dì, come hauessero à morir la sera; in quanto non si rammentano d'hieri, nè si tribolan per la dimane : doue al contrario all'huomo ( a ) calamitosus est animus (comedifie il Morale) futuri anxius, o ante miserias miser; non hauendo intero il dolce del ben presente, amareggiatogli dal timore di perderlo; e'l mal, che può anuemirgli, antiucduto il cruccia, ancor prima che venga.

Ma il vero, e proprio esser nostro è cosi tutt'altroda quello de gli animali, che non ne può dubitare se non chi già entratonella Stalla d'Epicuro, vi fiè imbestiato, viuendo à costume di bestia ; e con ciò diuenuto vn mostro, huomo nell'apparenza del corpo, e giumento nella brutalità dell'anima : e tanto peggior de'mostri, che contro all'intentione della natura, sempre intesa à fare il meglio, pur tal volta prouengono in. natura, quanto quefti si operan per neceffità della materia difettuola, doue,

a Sen. epift.98,

quegli il sono per libera volontà, che in essi hà sottomessa la ragione al senso, addormentata la coscienza per non sentirne i latrati nè i morsi, e tolto à Diol'esser giudice, e punitore de falli pertorre à se il timor del cassigo, e concio non solo à briglia sciolta, ma del tutto ssrenati correre per douunque le voglie dell'vno, e dell'altro appetito li portano a straboceare.

Con questi non hò io qui hora campo aperto per azzuffarmi ; doue non mi varrebbe nè pur quello da cui S. Agostino cominciò qui in Roma à disputar co Euodio vna sottil quistione intorno al libero arbitrio, e all'origine, e cagione del male. Il Santo poiche giunse à douergli prouare, che la Ragione è la più nobil parte dell'huomo, perche oltre alle altre cose, intende ancora sè stessa, entrò nella materia coll'euidenza: e (a) Prius (diffe) abs te quero -Vtrum tu ipfe fis ? An tu fortage metuis, ne in hac interrogatione fallaris, cum vique, finon eses, falli omnino non posses? Indi con la medesima euidenza siegue à didurne, che adunque Euodio viue, peroche intende; e perche intéde ch'egli intende, hà quella, che perciò è la principal parte dell'huomo, cioè la Ragione. Ma questo, che giouerebbe à me, disputando con chi sù

<sup>2</sup> Lib.2. de lib. arb. c.3.

le prime protesta, e pruoua, verificars di lui per condition di natura quel celebre detto, Ego, & sfinus vinum sumus? nè può in tutto negarglisi; cioè in quanto Comparatus est iumentis infipientibus, fimilis factus est illis; anzi tanto peggiore, quanto si fà per vitio quel, che non è per natura; e della facultà ragio. neuole, ch'è l'occhio della mente, fi vale à quel che notò il Vescouo S.Paolino, (a) Ad vsum tenebrarum vti luminibus, filosofando, cioè valendos del discorso in pruoua d'hauete yn anima non differente da quella materiale 💃 e mortale, de'buoi, e de'giumenti, non capeuoli del discorso . Di costoro la cura e così disperata, che miracolo è se ne guariscono l'yn per cento : nè mai manca loro, che dire, fol che non voglian tacere : ( b ) Quid enim eff loquatius vanitate? ( scriffe S. Agostino ) que non ideo potest', quod veritas,quia fi noluerit tacere, etiam plus post clamare, quàm veritas?

E'dunque l'anima in noi per condition di natura, spirito; per sinnata proprietà, immortale; per singolar priuilegio suggestata con la viua improntadel volto stesso di Dio, e con ciò satta à lui somigliante; e dal medesimo Id-

dio

Digitized by Google

<sup>2</sup> Eptft.4.

b De Cinit. Dei lib.5. cap. vlt.

dio folleuata ad esser capeuole d'yna selicità, d'yna beatitudine eterna, e similmente per libera, e volontaria colpa di lei, dannabile ad vn supplicio eterno. E'l corpo, con cui ella viue, e cui hà consorte nell'operare, fatta l'vniuersal resurrettione de morti, le doura effere inseparabil compagno, e partecipe della medesima immortalità , e de beni , e de'mali della buona, ò della rea sorte, à cui nell'estremo Giudicio sarà con irreuocabil sentenza à ragione de'meriti aggiudicata. Da questo è chiaro per euidenza il seguirne, che habbiam due vite, l'vna mancheuole, l'altra perpetua : due gouerni , e du 😜 cure, l'vna del corpo, l'altra dell'anima : due tempi , l'yno de'di presenti , l'altro de'secoli auuenire : e due interessi, l'vno de'beni, ò mali, che finis-scono al finir della vita, l'altro de gl' interminabili, e sempiterni, che cominciano dopo la morte. E intorno à ciò non può esser cieco al lume della semplice ragion naturale chi non fà quel che disse il Pontefice S. Gregorio (a) d'vn mentecatto, che chiudesse gli occhi quando è più splendido il mezzodi, 💽 voltando la faccia per ogni verso, giu-rasse, che non v'è il Sole. Tutte etiandio le più feluagge, e barbare nationi del

mon-

a Lib.25. Mor.c.6.

254 PENSIERI mondo, senza hauer mestieri di chi lono insegni, intendono, e sanno, do-uersi antiporre il più al meno, adunque l'eternità al tempo, vn bene infinito, e perpetuo ad yn breuissimo, e leggiere; e perciò gl'interessi dell'anima à que'-

del corpo. E questa appunto fù la prima euidenza, dalla quale il Vescouo S. Eucherio prese il capo di quella altrettanto gagliarda, che soaue esortatione, che forisse al giouane Valeriano suo paren-te: Optimum est (dice egli) curam prin-cipalem anima impendere, vi qua viilitate prior est, non fit confideratione poflerior. Primas apud nos curas quæ prima babentur obtineant; summasque sibi sollicitudinis partes salus, qua summa est, vendicet. Hæc nos occupet in præsidium, actutelam sui, iam non plane prima, sed sola: omnia vincat eo studio, quo præcedit omnia .

Che Animalis homo, come parla l'Apostolo, fitto per fino à gli occhi ne gl'interessi, e tutto nell'amor delle cose, terrene, tenuto giù dal lor peso, non possa solleuarsi alle celestiali, e diuine; e che per conseguenza gli riesca à gli oreschi linguaggio barbaresco , e più che arabo, ò indiano, il fauellar feco di contemplatione, di sapimenti in ispirito, di visioni simboliche, e reali, e di quel sommo della perfettissima carità, che

B A C RI E che opera il morire à sè stesso, e'l vines solo à Christo in Dio; non è da farsence marauiglia; conciosiache queste non. sieno ghiande, che si truonino sù la terra à piè delle querce, mà datteri di palit me vittoriose, alle cui cime si convien portarsi salendo à mani e à piedi, chi vuol coglierli, e goderne, come di se promise la Sposa, cioè l'anima inamorata di Dio nelle Cantiche. Questo sì è miracolo da non potersi vedere, e non sentirsene scoppiar di doglia il cuore, e gittar dal petto quel profondo ruggito di Geremia, quando in somigliante occasione, leuatigli occhi, e la voce al cielo, gridò, (a) Obstupescire cali super boc, & portæ eins desolamini webementer; che ad huomini , che hanno in capo accesi, e viui que'due gran lumi del natural discorso, e della Fede dinina, il parlar d'antiporre la falute dell'a anima alle fodisfattioni del corpo; i bes ni incomprensibili d'vna beatitudine eterna à quegli delle cose vili, e mancheuoli della terra, fembri yna filoso. fia di spirito troppo eminente, e da mon douersene tenere scuola se non ne Monister, e negli Eremi (comio dicena da principio) nè darne lettione altro chea'Paoli della Tehaida, à gli Anto, nj, a Macari, agli Ilarioni, a Pacomi.

<sup>2</sup> Cap.2,

A tanta ofcurità di fede, e cecità di mente, e così folte, e palpabili tenebre di volontaria ignoranza siam giunti, che le pianure ci paiono alpi inaccesfibili, e quegli, che sono i primi prineipidella Yalute dell'anima, gli giudichiamo finezze di perfettione, da non. poteruisi arriuare se non portatiui in.

Subcarrod'Elia?

(a) Audite (grida con quanto hà di fiato, e di voce in petto, la Sapienza di Dio ) Audite, quontam de rebus magnis locutura sum. E chi chiama ella ad esserne vditori? i Monaci dalle celle ? i Romiti da boschi? gli Anacoreti dalle foreste de gli eremi, e dalle cauerne de'monti? A vdir cofe grandi, fol huomini grandi per fantità, e perfettione di spirito? Ella siegue à dire, che grida, che insegna dou è più numeroso il po-polonelle Città. Si sa sentir nelle piazne teatri , nelle publiche ftrade .. andeporte fielle case, e d'in su le torri maduersite: Quoniam de rebus magnis locutura sum: e incomincia, e tiegue, à dirne; equanto dice, tutto è per la saluezza dell'anima. Hauni cose maggiori da poter predicare? ò fon da predicarfi solo a perfesti nella virtui, roche

<sup>2</sup> Prou.8.

roche non essendoui huomo, la cui ani-

ma non habbia ò à faluarfi, ò à perdersi in eterno, ne anche si truoua huomo, da cui non debba essere vdita la sapienza di Dio De rebus magnis locu-

tura.

Apidissimi di sapere siam tutti: nasciamo con questo insatiabile appetito: (a) Omnibus bominibus, (diffe Sant'-Ambrogio) inest secundum naturam bumanam, verum inuestigare. Il proviam tutti, e'l facciamo euidente co'fatti, logorandoci negli studj, qual d'yna e qual d'altra delle tante scienze che v'hà, intorno à materie pure speculatiue, ò miste. Lunghissimo è il conto de gli anni, che spendiamo à prenderne lettioni, e formarci discepoli. Quante hore del dì, quante veglie della notte, quanto affaticarci, e patire ci costa il tener la mente tutta in se medesima. vnita, e per dir così, concentrata, e quasi priua dell'vfficio de'sensi; discutendo, e quistionando con noi medesimi; prouando parecchi volte, e riprouando il medesimo. Ed oh ! quanto poco di vero con quanto più à cento doppi di creduto vero, ci vien trouzto! Hora il mondo de'Letterati fi è tutto volto à formar nuoui Sistemi della Natura , nuoui disegni, e architetture del mondo.

<sup>2</sup> Offic. 1.1.6.26.

PENSIERI do , tutti diuersi, e non tutti possibili ad ester veri ; e'l più probabile è , che niuno. Pur ciò nulla oftante, io di queste scienze naturali, e vmane, stimo douersi dire quel che S. Ambrogio de'diamanti, degli smeraldi, de'rubini, dell'altre gioie, cui la rarità, e la bellezza de gli splendori che gittano, sà pretiole: (a) Non abnuo gratiam quamdam la pidum istorum esse fulgorem, sed tamen lapidum. Mà quanto più conueniente, e più vtil sarebbe il dare la più, e la migliore, ò se non tanto, la necesfaria, e douuta parte de'pensieri, e del tempo, filosofando intorno al trattato De anima: e intendo quel dell'anima propria. (b) Scientiam terrestrium, cabestiumque rerum ( come scriffe il Dotcore S. Agostino) magni astimare solet genus bumanum : in quo profectò meliore s funt, qui buic scientiæ præponunt Nosse se ipsos: e parla d'vn conoscersi, che non finisce, come lo speculare astratto in vna sterile contemplatione dell'oggetto, mà in quella della Scientia sabutis, che costituisce l'anima frà mezzo le cose mancheuoli della vita presente, e le sempre dureuoli dell'aunenire; frà i beni della beatitudine, e i mali della dannatione eterna: e ben bene affissandofi

Digitized by Google

<sup>2</sup> De Nabuth cap.5. b Lib.4. de Trinit.initio.

S A C R 1. 250 dosi in questa verità, Chequanto Iddio.

e infallibile nelle sue parole, tanto è indubitato il douermi toccare d'yna, à l'a altra irreuocabil sorte, secondo il morito, che morendo ne haurò e ne diduo ce i conseguenti chiarissimi al vedersi a e ne stabilisce i proponimenti necessari

all'adempirsi.

. Intanto all'insatiabil brama della curiosità che habbiamo d'intendere, e dit sapere, ben possiamo noi sodisfare con la certezza, che al primo posar che saremo il piede su la foglia del Paradifo. al primo assissarci, che saremo coll'occhio dell'anima, ch'è la mente, nell'a immenso volume dell'eterne, e infinite Idee di tutto il possibile à crearsi ( che non è altro, che il verbo dinino) intenderemo nell'attimo d'yno fguarder, de quanto è sparso, e compreso nel cielo, enella terra , di quanto è Mondo, e Natura, il magistero, e l'arte, le cagioni, egli essetti, la materia, le formationi, e l'ordine, più di quanto faremmo in. mille anni di studio , etiandio se hauessimo adunați în caporutti gl'ingegni de tutti gli huomini, e tutti fossero Adami, e Salemoni. E quanto à ciò, licordini di quel maravigliofo fauore. che il Beatissimo San Gregorio Magno racconta essersi fatto da Dio al Patriarca S. Benedetto , quando Intempesta noelis hora = ad fenestram stans, orans-

Digitized by GOOGLE

260 PENSIERI que, in maxima luce, Omnis Mundus, velut sub vno Solis radio collectus, anse oculos eius adductus est. Nella quale visione (siegue egli à dire) [a] Non cælum, & terra contractaest; sed vi-dentis animus est dilatatus; qui in Deo raptus videre sine difficultate potuit om-ne, quod infra Deumest. Più d'altret-tanto hauran gli occhi della vostra anima, se si trouerà dopò morte degna d'effer beata. Quando gli affisserete in-Dio, Sub vno Solis radio, che farà il Lume della gloria, che vi disporrà à vederne la faccia suelata, vi si mostrerà in. ossa quanto v'è hora indarno l'affaticarni per giugnere à vederlo : e veggendo le creature nel Creatore, in cui sono le loro forme in originale, più perfetta-mente le conoscerete, che se le miraste in loro stesse. (b) Omnia bæs (disse ve-rissimo il grande Agostino) aliter in Kerbo Dei cognoscentur, vbi babent causas, rationesque suas, idest secundum quas facta funt , incommutabiliter permanentes; aliter in fe ipfit : illic clariore, bio obscuriore cognitione, velut Avtish atque Operum:

Dal fin qui derto, à me pare, che ben s'inferifca il conto, e la stima in che vuole hauersi l'anima propria; che è

Digitized by Google

a Lib.2. Dial. c.35. b De Ciuit. Deil.11. c.29.

guella Scientia salutis, della quale andiam ragionando, e che non v'è, nè può esserui cosa al mondo, la quale, altro che da vn forsennato, le si debba antiporre. Perciò ben degno della pietà, del zelo, della fomma prudenza, e prouidenza del Santissimo Abbate Bernardo, siì il consiglio, che inuiò à Papa, Eugenio Terzo, stato fino allora Monaco del fuo Ordine, e quinci nouellamente assunto alla dignità di Sommo Pontefice. Temè il Santo Padre, che i tanti, e così suariati, e grandi affari, fuccedentisi in calca gli vni à gli altri, ognidi e quasi ogni hora diuersi, ruberebbono il tempo, diffiperebbono la mente, e occuperebbono tanto indiscretamente il cuore à vn tal nouello Pontefice, passato immediatamente dalla Cella alla Corte,e dal reggimento d'yn Monistero alla gran cura di gouernare il Mondo, che col farsi per necessità tutto d'altrui, quasi ancora per necessità dimenticherebbe sè stesso. Perciò dato di piglio alla penna, per riparar prestaméte al pericolo, che vedea soprastargli,gl' inuiò in aiuto questo saluteuol cossglio: Eugenio (dice) Eugenio, (a) Ate consideratio inchoet:ne frustra extendaris in alia,te neglecto. Quid tibi prodest, si vniuersum mundu lucreris, te vnu perdens?

a Lib. 2. de Consid. c. 3.

PENSIERI Et si sapiens sis , deest tibi ad sapientiam, stibi sapiens non fueris. Quantum vero deest? Vi quidem ego senserim, Totum. Così egli coll'antica libertà di padre, à quel già non più suo figliuolo: il cui ministero pur di sua natura era santo. vtili le fatiche, e la follecitudine necessaria al ben publico della Chiesa. Mà nondimeno in tante, e così fruttuose, e grani cure, se la prima, e la massima non è quella dell'anima propria, che prò del guadagnare altrui, doue io perdame stesso? Se dunque la carità bene ordinata vuole, secondo l'insegnamento di Christo, e richiede, che niuno habbia maggior cura dell'anime altrui, che della sua; che dourà dirsi di chi l'hà in così lieue stima, ch'ella è la menoma parte de'suoi pensieri? à cagion. dell'essere le cose temporali, e caduche, il più, e forse il tutto, intorno à che spende, e consuma l'application della mente, l'amor del cuore, i giorni, e gli anni della veramente infelice sua vita. (a) Quò deuius, ac præceps hominum amor raperis? Scis ea, que tibi proueniunt, diligere, & ipsum te diligere nescis. Foris est quod amas: extra te est quod concupiscis. Revertere potius in te, vt sis tu tibi carior, quam tua. Così gridava dall'Isola di Lerino, ch'era la

<sup>2</sup> Paran. ad Valer.

Parmos delle fue contemplationi, il non ancora Vescouo S. Eucherio. Ne potea ragionar più secondo i principi della spirituale filosofia del gran Basilio, che commentando in vna sua grauissima Omelia quelle brieui parole del santo Legislatore Mosè, Attende tibi ipfi, Tibi ipfi (dice) boc est, non tuis non item ijs, quæcirca te funt, sed Tibi ipsi, & soli, attendito. Ipsi enim nos, & aliud sumus, & aliud nostra sunt, & aliud que circa nos visuntur:e siegue à dichiarare, Noi, esser l'anima stampata coll' imagine stessa di Dio; Nostro essere il corpo cui ella informa; Intorno à noi le ricchezze, l'abitatione, e quant'altro ci abbisogna per viuere. Quid igi-tur proposita prascribit sententia? At-tende tibi ipsi, ne üs, qua peritura sunt. quasi sempiternis bonis, fixius adhærescas; neue as perneris sempiterna, quas aliquando sint desitura. E che habbiana noi di sempiterno, altroche l'anima, e i suoi propri beni? Si stesse dalla morte la testitura del corpo ; n: imputridiscon le viscere; la carne inuermina; le ossa fi dissoluono in poluere.

Delle cose intorno à noi, qual si logora, qual si dissipa, qual si perde; altre son rouinate, altre da loro stesse rouinano: tutte in sine ò lascian noi, ò da, noi son lasciate. L'anima sola è la sempre durcuole, la sempiterna; nè discade 264 PENSIERI

rali?

con gli anni, nè inuecchia coll'età, nè disuiene col tempo. Quello che veramente è suo, perpetuamente è suo. Hor che prestigio, che sascino de nostri occhi è cotesto, che ci dà à vedere, e à stimare le cose temporali, come sossero eterne, e l'eterne come sossero tempo-

Tutto ciò dunque proviene dal non... essersi fatto mai à comprendere, quanto pretiosa sia , e quanto cara debba effere à ciascuno l'anima sua; non perciò solamente, ch'ella è sua, ma per quel ch'ella da sè medesima vale : il che quanto sia, e se Saluiano trascorresse oltre al giusto e al vero, colà doue ne scrisse, (a) Anima tua omnium rerum est comparatione pretiofior; chi può dimostarcelo con maggior euidenza, di Dio Resso, che la creò, e che perduta in\_ Adamo, esso medesimo, (b) Idoneus sui operis aftimator ( come ne parlò S. Ambrogio) magno pretionos redemit; ficut Apoliolus dicit, Empti estis pretio magno? E accioche voi stesso crediate a' vostri occhi il contante, ch'egli sborsò per ricomperarui, venite al banco, doue si fece il pagamento: così S. Agostino chiamò in più luoghi, e più maniere quel veramente Monte della pietà, il

a Lib.3 ad Eccles. b Lib.7. in Luc. 1. Cor.9.

S A C R I. 265 Caluario. Mà prima vdite da mè la ca-

gione intera di tutto il fatto.

Ottenuta che Lucifero hebbe contro à Dio quella à noi sempre lagrimeuol vittoria della caduta d'Adamo; e fatto in lui di tutta l'ymana generatione, vecisa in lui, che n'era il capo, quel che l'Imperadore, e Tiranno Caligola desideraua di tutto il suo popolo, quando esclamò, (a) Viinam populus Romanus vnam ceruicem haberet, per poterlatagliare à tutti in vn sol colpo; grandissima sù la festa, che se ne sece giù nell'inferno: e di colà Lucifero, con esso tutti i maluagi Spiriti di quel fuo regno venne in trionfo nel paradiso terrestre, e al tronco di quell'infelice albero della Scienza, del cui frutto mangiando Adamo hauea mortalmente attofficata in sè tutta la sua posterità; e sopra esso alzò, come vn trofeo, quel che l'Apostolochiamò, (b) Chirographum decreti, quod erat contrarium nobis, e conteneua due morti in vna sentenza, la temporale presta, e l'eterna perpetua. Chiusa per noi la porta, e perduta in. noi la speranza del paradiso; e con ciò diserto d'huomini il Cielo, e popolato, e pieno di condannati l'inferno. Nè v'era chi de'figliuoli d'Adamo hauesse, òmai

a Suet. in Calig. cap.30. b Coloss. 2.

ò mai potesse giugnere ad hauer meriti di valore basteuole à sodissare all'ingiuria fatta à Dio : nè bastauano à tanto i facrifici, e'l fangue de gli animali vittimati; nè pure il nostro stesso, benche ne hauessimo empiuti i fiumi , e fattone vn mare. Così erauam disperatamente perduti; e seminato, per così dire, sopra le nostre rouine il sale, non rimaneua, come poterle mai ristorare: se l'amore, e la sapienza di Dio non si accordauano à trouare, e à mettere in. esecutione quel marauiglioso partito, di fare vn huomo, che insieme fosse Iddio; vnendo queste due nature in vna stessa persona; la quale come huomo volontariamente si addossasse la sodisfattione della nostra natura colpeuole, e 🤊 come Dio desse al pagamento valore, e merito soprabondante al debito in tutto rigor di giustitia. Hor eccoui inanzi à gli occhi l'effecution del fatto. Questo innocente figliuol di Dio, e della Vergine , che qui vedete confitto in mezzo à due ladroni sopra vn tronco di croce, tutto lacero, e squarciato, per modo che Isaia, che con occhio prosetico l'antiuide, e ne ricauò sedelmente la copia, affermò, che dalla pianta de' piedi fino in sommo al capo non v'era in lui parte, che non fosse piagata, ed egli si guasto, e dissormato, che per poco non hauea forma

S A C R I. 267 d'huomo: questi, dico, spiccò dall'albero della Sapienza la sentenza della nostra condannatione, postani da Lucifero ; e affiffatala à quest'albero della sua croce , ( a ) Peccata nostraipse pertulit in corpore suo super lignum, come disse San Pietro, equanto sangue gli corre dalle vene squarciate, tutto lo sparge sopra essa, e la cancella. (b) Cautionem tuam ( diffe S. Agostino ) tenebat inimicus: sed eam Dominus cruci assixit, & suo cruore deleuit. E tutto vien dell'Apostolo, che ne scrisse appunto così : (c) Donauit vobis omnia delicta, delens quod aduersus nos erat Chirographum decreti, quod erat contrarium nohis : & ipfum tuliz de medio, affigens illud cruci. - Oh dunque spertissimo mercatante ( così vuol dirfi à Christo) e parlo qui di quel mercatante del quale voi già diceste, che (d) Inuenta vna pretiofa margari-ta, abijt, & vendidit omnia qua habuit, emit eam : V'inganaste voi forfe, facendo vna spesa si smisurata, quanto è quell'Omnia, che importa tutto il vostro valsente, anzi ancor tutto il capitale di voi medesimo, per comperar l'anima mia, s'ella non era Vna pre-

a 1. Pet.2. b Ser.5. append. ex 18. de Verb. Dom. & S. Ambrit 5. de Sact. c.4. c Coloß.2. d Matth.13.

pretiosa margarita ? se non era degna d'hauersi à così gran prezzo? Dunque à far, che le bilance battano pari, si conuiene, che posta in vna d'esse l'anima mia, io nell'altra non le metta. all'incontro cosa, che in peso di valore sia da meno, che la vita, e'l sangue del Figliuol vnigenito di Dio: peroche egli per nulla meno di tanto mi comperò dal fuo diuin Padre . Vdiane hora il filosofare, e'l conchiudere, che, sopra questo fece S. Agostino: (a) Initus est (dice) bonæsideicontractus. Nemo fallit Redemptorem tuum, nemo circumuenit, nemo premit. Egit bic commercium : iam pretium soluit : sanguinem fudit: sanguinem, inquam, su-dit unicus Dei filius pronobis. Così det-to, esclama, e dice à sè quel che noi dobbiam dire à noi stessi, riconoscendo quel che siamo, e ricordandoci quel che vagliamo: O anima! Erige te: tanti va. les.

Non diponiamo ancora queste bilance, sù le quali hò preso ad esaminare il valor dell'anima vostra: e'l vederne, qualche altro effetto vi dourà esser caro al pari dell'amor, che portate à voi stesso: conciosiecosa che queste non sieno pie meditationi, come suol dirsi, massaldissime verità, che si tengono ado-

gni

a In psal. 102.

S A C R 1. 269 gni pruoua. Oltre dunque all'infinito peso del sangue dell'Vnigenito Figliuol di Dio, hauuene da potersi aggiugnere alcun altro, che vaglia quanto l'anima vostra, ed ella quanto esso? Hauui certamente: cel dà l'Apostolo, ed è (a) Æternum gloriæ pondus. Ponete su le bilancie quinci l'anima vostra, quindi il Regno di Dio, vna vita immortale, vna beatitudine, che hà dell'infinito, vna gloria eterna, vn mai non hauere à fentir mal veruno, yn fempre hauere à goder d'ogni bene ; in somma quell'-Æternum gloria pondus, che non cape in pensiero quanto egli sia, peroch'è oltre ad ogni mifura maggiore di quel che può comprender la mente, e desiderare il cuore: e poi dite à voi Resso, O anima! erige te: tanti vales. E se per auuentura nel dirlo terrete vn pò poco lo sguardo fisso à mirar la selice vita. che menano i Beati di colasù, ed è quella, per cui godere Iddio hà creato ancor voi ; in calar giù gli occhi à vedet su la terra i beni d'essa, e riscontrarhi con que'del cielo, io m'ardisco à promettere, che non potrà effer di meno, che non vi prenda orror d'essi, e ver-gogna di voi medesimi, se in maggiore stima haueste mai questi, che quegli ; e auuiliste di tanto l'anima vostra,

M che

<sup>2 :2.</sup> Cor. 4.

che la stimaste beata, godendo dital force di beni , che fan beate ancora le bestie, quanto alla parte d'essi che satia l'appetito de'sensi. Certamente al fratellodel Gran Basilio , S. Gregorio Nisseno, hebbe à dire per maggior espressione del vero, che i Beati si attristano, e piangono per dolore, al vederci, tanto perduti nell'amor di questi miseri ben della terra, che l'hauercene à partire, morendo, ci sembra non vn passare à miglior vita, ma vn dissol-

nerci in nulla.

Fingiamo (dice egli : e non è vn finger di cosa, che non sia interuenuta,) che due giouani sposi, nobili, e innocenti, per pura gelosia di stato sospetti à vn Tiranno, sien fatti da kui chindeet, equali fotterrar viui dentro vn fene-di caucrna, intagliata à scalpello nelle piscere d'una montagna : della qual sor-ca di carceri ne hauca Diomigi il vecchio, e prima edopo lui altri Tiranni di Siracusa, grandi, prosonde, e in tutto cieche non hauendo pure uno spiraglio aperto ad entrarui vn raggio di luce vius . Quiui se auuerra, che que'due richiusiui generin figliuoli, èmanife-Ro, che i miseri mai non hauran veduca la faccia del Cielo, nè della terra: nè sapran quel che sia l'ordinato succedersi del giorno, e della notte, nè il sottenwarfi, che fan l'yna all'altra lequattro

pianure, città, e castella, e somi, e palagi.
Dopo il diletto d'vnà tal, tutta a dessi nuova, e si mara uigliosa veduta, ragion vorrà, che succeda vn gran vergognassi di sè stessi, e di quel loss hauer.

tagne, e rupi akidime, con al piè poggi. e colline, e su per elle, e nel dutolo delle

M 4 cre-

PENSIERI creduto, che tutto il bello, e'i buon del mondo, anzi che tutto il mondo fosse quella loro spelonca, que'sassi, quella pouertà, quelle tenebre, quel filentia, quella solitudine, quella ftrettezza; e ciò fol perche non haucano conoscimento sperimentale di meglio. (a) Si que (dice il Nisseno)in aperto die Spettacula conspiciuntur cognouissent, si pulchritudinem ætheris , sicæli sublimitatem , fi nitorem siderum, stellarumque choreas, & Solis ambitum , & Lune cur fum: tum si eorum, quæ terra gignit, tam multa, tam diuersa, tam pulcbra; & iucundum maris as pectum, cùm nullis ventorum flatibus turhatur, sed leniter crispatum, & quafi depictum Splendet ; denique fi prinata, si publica edificia, quibus vrbes, & oppida magnificentissime exor-nantur, as picerent: parrebbe loro effer venuti alla luce del mondo in quell' hora, e nati la feconda volta à miglior vita : e gran pietà fentirebbon di quegli, che fosser tuttauia chiusi là entro, e se ne riputasser beati. Eodem modo qui istius carcere liberati sunt, videntur mi-bi lamentationibus, & lacrymis commiferari conditionem illorum, qui istius vitæ doloribus, & miserijs detinentur: cioè di noi , sodisfatti , e contenti di

que-

<sup>2</sup> Orat. non dolendum de ijs , qui in fide dorm.

a Esther.1.

274 PENSIERT fidiè per castigo, vn Rètrassormato in vn bue, viuer passendo erba alla cam-

pagna.

Soane , e cara ad ognuno per istinto. d'amore innato è la propria vita : eil morire, la natura l'interpreta per altrettanto che mancardel tutto e giù non. essere al mondo, e tanto s'inorridisce, e firaccapriccia al pensarlo, ch'ella più tosto, che lasciard'essere, eleggerebbe: d'effere sempre misera, e dolente. (a) Ba ('dice il Dottore S. Agostino) we quadam naturali ipsum esse incundum eft, ve non obaliud, & bi, qui miseri funt , nalint interire ; & cum fe mifer os este sentiunt, non se ipsos de rebus, sed miseriam suam potius auferri velint . Illis etiam , qui & fibi miferi apparent, & plane sunt , = quia pauperes , atque mendici sunt , si quis immertalitatem daret, qua nec ipfa miferia moreretur, pro-positio sibi quad, si in eadem miferia semper effe nollent, nulti, & nufquam effent futuri, sed omnimodo perituri; profecto exultarent lætitia. O fic femper eligerent esse, quam omnino non esse.

Questo è sentimento, ò proprietà, che vogliam dirla, della natura: ma di quella natura; che hanno à commune con noi ancor gli animali: e chi di noi filosofasse della vita in tutto, come

effi

a De Cin. Deil.11. c.27.

effi, fonza più si farebbe vn d'essi Ma. non v'è egli per noi vna vita, quanto all'essere, immortale, quanto al suo benessere, inesplicabilmente beata? Ch'ella vi sia, non ne habbiamo in sede l'infallibil parola di Dio? Ch'ella sia no-Ara ( sol che noi non la rifiuriamo co'fatti) non ne habbiamo pegno, e sicurtà il sangue del suo stesso divin Figliuolo che hauendolanoi come poc'anzi wedemmo, perduta in Adamo con esso in contante ce là ricomperò ? E quindi l'esser noi solleuati à tanta dignità, grandezza, che possiamdire ardicamente per sua gloria, e nostra, ciò che gli Angioli non posson dire di se, noi essere. alla dinina clemenza paruti, cioè da lei fatti degnis per cui amore, e salute, Iddio stesso si conducesse à farsi huomo, e morir crocifisso. La qual preminenza d'onore: olire ad: ogni possibil comparatione grandissimo , veggendo il Patriarca S. Giouanni Chrisostomo, non spuò dar pace sopra questo farsi da noi quasi mascriale, e terrena nell'amor delle cole terrene, vivanima spirito si pretioso, e solleuata ad una condition d'essere si diuino: và gridando come alianato dallo simpore, (a) Et nos cam: negligimus? Pur siam dotatidi ragione, e viam per natura il discorso : hor la M

a Sermers.in 1, Timoth.

276 PENSIERI ragione, e'l discorso qual proportione c'insegnò essere frà cento anni che possiam viuere in terra, e la duration de'secoli eterni, che viueremo in cielo? qual comparatione frà questi miseri ; fuggitiui, e la sì gran parte di loro animaleschi, e sozzi beni, e piaceri di quagiù, con quella incomprensibile felicità: (a) Quam re promisit Deus diligentibus se? E noi, come se tutto il ben posfibile à goderne fosse in terra, e v'hauessimo à durare immortali perpetuamente godendone, così ogni nostra sollecitudine, e fatica hauremo à voler, che si adoperi nel radicatci sempre più à fondo, nel dilatarci sempre più largo sopra la terra? Quella medesima nostra prudenza, che adoperiamo, come ottima, à bene, e sauiamente condurre i nostri interessi, quella è , che ci rinfaccia , e ci conuince, e ci hà da rendere mutoli, e senza nè difesa nè scusa dauanti al diuinogiudicio. Qual ella sia vditelo dal Vescouo S. Eucherio : (b) Nonne vides, ve etiam in bac vità quisque prouidus locum, aut agrum in quo diutius se commoraturum putat, copiosis in vsum farciat impendis? & vbi parno quis crittempore, parua prouidet; vbi maiore, maiora procurat. Nobis quoque, quibus in prasentiarum , breuisimis an-

gu-

<sup>2</sup> Iacob. I. b Paren. ad Val.

S A C R I. 277 gustijs coarctantibus, tempus est, in su-turosecula erunt, competentibus copijs vitam exaugeamus aternam, competentibus instruamus exiguam; ne prouisio-ne peruersa, impendamus breui tempo-ri curam maximam, & maximo tempori curam breuem .

E quì mi si parà dauanti yn miserabile contraposto; nè io posto sì, che nol vegha, e nol mostri, almen per quanto fia l'eccenaruelo; sperando, che nell'animo vostro farà quella medesima impression, che nel mio . Mel rappresentan le sacrosante memorie de' fatti della. Chiesa, in que'suoi primi secoli perseguitata. Quegli che ne furono testimoni di veduta, eglino stessi ne copilaron l'-istoria, e l'inuiarono alle Chiese d'Asia, e di Frigia, e da quelle vener passando di mano in mano, e spargendosi per tutto dou era Christianità. La città di Lione in Francia fù il teatro di questo doppio spettacolo, l'vno di gloria, l'altro di confusione. Quiui gran moltitudine de Christiani ragunati, e chiusi in vna cieca, e puzzolente prigione, poiche ella ne sil piena, essi ne suro tratti à tormen-tarli con quegli strumenti del caualletto, con quelle fiaccole accese, e piastre rouenti, che loro applicauano al petto, e a fianchi, e con quegli vnghioni, e per-tini di ferro, che come fanne ne folcauano, ene tracuangiù da tutta la vita le

278. PENSIERT le carni stracciase. Molti si tener saldi al cormento se non mai altro, che placidi, e sereni continuarono in quell'arrocità di dolori à benedire Iddio, e confesfar Christo, e la sua Fede. Altri, qual più, e qual men tosto, mancarono, e inuiliti cederono alla pruoua; e proferizono l'empia voce del rinuntiar, che faceuano à Christo, e alla sua Legge; ed era il chiamarsi Caduti. Terminato il cimentarli, gli vni, e gli altri in due, Schiere divisi, furon tratti di carcere mella publica piazza; i forti, per quini darli al supplicio; i renduti, à metterli in libertà. All'ydirsi, Eccoli, il gran. popolo, che gli attendeua, v'accorfe:e su le prime si leuò vn mormorio confuso; · poi segui vn commune silentio, come di sapiti coll'occhio à vederli, e coll'anima à considerarli : e questo primo affacciarsi degli vni, edegli altri, marauigliosa si la diversità de gli aspetti, che cagionò in essi. E quanto à gli stati viotoriofi de'Giudici, de'tormentatori, e de tormenti, oh quanto bella, e gloriosa à Christo era la vista che dauan di sè, comparendo in quell'yltimo atto della lor vita à riceuere in capo la corona, e la palma de'lor trionfi in mano. Che fronti serene! che occhi ridenti! che giubilo nella faccia ! che portar di vita, frà vmile e generofo, non si sapeua qual più! Ve ne bauca de'disformati, de'laceri,

de tutto liuidi, de gli storpi, e guastati. e tutti lordi del proprio sangue : mà non che per ciò diuenuti men degni d'effer mirati, che anzi essi si riguardauano. come i più belli, (a) De morsibus, & de cicatricibus formosores, come di certi altri scrisse Tertulliano; e ancor perciò se riueriuano, come i più forti: e per fin da gl'idolatri si sentinan lodare d'anime grandi, spiriti generosi, sedeli al lor Dio. La varietà poi delle conditioni li renden più mirabili: padroni e serui, nobili e volgari, fanciuli e vecchi, huomini e donne: mà cosi tutti nell'allegrezza, come nella fortezza vn medesimo "riceueuano, e rédeuano con placidissimo volto gli sguardi, e i saluti de circostanti. Giurauano gli stati lor più dapresso, che fentiuano esalat da lot corpi yna , senza dubbio celestiale, fragraza: peroche certamente non l'hauea potuta loro infondere il fetor della puzzolente prigione, onde veniuano, nè le piaghe loro marcite in dosso. Tal era il comparire de forti.

Al contrario gli smarriti, e rendutisi vinti al dolor de tormenti, e al timor della morte, veniuano co'volti loro in feno, con gli occhi lagrimosi in terra; chi pallido per l'afflittione, chi acceso dal rossore della vergogna : altri sospirauano, altri dirottamente piangeuano:

a Ad Martyres.

unti del pari accorati dalla granezza del mistatto, e dagli acerbi rimproueri de gl'infedeli stessi, che li chiamauan. huomini femine, anime vili, traditori del lor medefimo Dio: e con le voci del popolo si accordanano quelle della coscienza, che lor gridaua in petto, tutto esser vero quanto vdiuano rinfacciarsi Niun ve n'era, che ardisse di leuar gli occhi al ciclo, e dargli vno fguardo: parea loro esfersene precipitati da loro stefsi, e si raddoppierebbono il dolore veggendolo; nè il vedrebbono altro, che minaccioso. Ed oh I quanto più volentieri si farebbon voluti veder fotterra, che quiui in veduta di quella sì gran moltirudine; de'quali non parea lor che vi fosse chi non leggesse à ciascun d'essi aperto in faccia il processo della sua sellonia, e per essa nol giudicasse più degno di morire, che quegli altri per la lor fedeltà. Vdianne hora alcun poco dell'i-Aoria, cioè de gli atti publici, e folenni di quella Chiefa . (a) Illis ( cioè a'forti ) recreatio erat gaudium martyry, delecta-810 erga Christum, & Spiritus paternus. Istos verò conscientia magnopere cruciabat, it aut in transitu cunciis reliquis oultus eorum conscientiæ obijcerent indicia. Nam illi prodibant, hilares vultus haben-

<sup>2</sup> Apud Euseb. Cæsar. hist. lib. 5. c.1. Niceph. l.4. c.17.

bentes, gloria o gratia plurimum illufires; ita ut o vincula decentem illis ornatum, perinde atque sponsa deauratis.
O varietatis simbrüs ornata, prastarent: ac simul bonam Christi fragrantiam
olerent, sic ut nonnulli eos mundano vnguento unctos esse putarent issi verò tristes, abiecti, deformes, omni dedecore
pleni, o abipsi gentilibus probris assecti, ut degeneres, o pusillanimes, o homicidu crimen babentes; o pretiosissima,
gloriosa, o viuisica christiani nominis
appellatione destituti; vindicem intra
se, o carniscem conscientiam in animit
gerentes.

Vna tal publica mostra di due partite di genti, per contrarietà di meriti l'yna si gloriosa e giubilante, l'altra ignominiosa e piangente; quella beatificata., questa tormentata dalle lor proprie coscienze; e i degni accolti con altissime lodi, e gl'indegni ributtati con vergognosissimi vituperij; à me par tutto il caso per riscotrare in essa quel che troppo in fatti au uerrà di vedersi in quell'eftrema giornata del mondo, quando in apparecchio al Giudicio vniuersale, quinci gli Eletti, e quindi i tei, chiamati dall'angelica tromba ad vscir da'sepolcri, e presentarsi in carne, ed ossa à dar conto di sè, s'inuieranno à prendere i luoghi loro douuti, gli vni alla destra, gli altri alla sinistra mano di Christo, - fedu282 PENSIERI feduto in terribile maestà, à sar, come disse Tertulliano, (a) Deadignum iudicium, vt protanta patientia. Hor percaddero dalla Fede per infedeltà, mà sol ne secer sembiance per codardia, nè discrederon nel cuore quel che negarono con la lingua; e se offersero incenso à gl' Idoli, sù solo in apparenza, e per nusl'attro che vscir di mano a'carnefici, vinti dal dolor de tormenti , e soprafatti: dall'orror della morte da questo lor misfatto io prendo à dire, che on quanti! e soffe in piacere à Dio, che non la maggior parte de Christiani, rinniegano l'a Euangelio credendolo, e ributtano da sè Christo tenendolo. Fedeli, tutto insieme, e infedeli; peroche contradicono. e smenton co'fatti quel che protestano. con le parole; per modoche, all'vdirli, Grebbe ingiurioso il giudicarli altro, che Christiani : mà (b) Quò mibi lingua aurea, & cor ferreum, come diffe S. Agostino : se al vederne le opere, potrà domandarfi, come effer può, che costui creda, e aspetti l'eterna felicità de Beaci, quale e quanta per la moltivudine, e grandezza de fuoi beni non può capire in pensiero vmano? se la ricambia con vn piacer momentaneo, con vn guada-

Digitized by Google

a De resurrect. carnis.

b Epist.39. Licentio.

SACRI. 283 gno di poco più, che niente: e non altrimenti che, se col perdere quella maggior felicità che Iddio può dare, non hauesse perduto cofa degna d'increscergliene, e attriftarsene, se ne và spensierato, come quel reprobo Esau, quando vendute à vilissimo prezzod'vn pane, e d'vna scodella di lence, le ragioni che haueua alla primogenitura, (a) Accepto pane, & lentis edulio, comedit, & bibit, & abyt, paruipendens quod primogenita vendidiffet. Al contrario, anzi pur similmente, Costui crede l'inserno, e l'eternità di quel fuoco penace, e l'atrocità di quegle estremi tormenti; e che , precipitatouz vna volta, è disperata ogni speranza de mai più vscirne: la sua medesima coscienza gli ridice, ch'egli n'è reo, e che ben può la morte coglier lui improvifo come tanti altri alla giornata; ne niun a d'essi se l'aspettaua, niun ne temeua: e intal disposition d'anima dorme le sue notti quiete, e passa i suoi giorni allogri? Che altro farebbe, se punto non ne oredesse? Dunque degli non è Christiano, e perciditutto nel goder del presente, perche non crede nulla dell'auuenire; ò se tutto hà per vero, e viue, come nulla ne fosse vero, leghesi, incarenisi, battafi, ch'egli è pazzo. Mà vediam prima con breuità il comparire de'Giusti

<sup>2</sup> Genes.25.

284 PENSIERI al Giudicio, poscia ci rifaremo à dare

il lor debito rimanente à questi .

Oh qual veduta ( parlo con San Giowanni Chrisostomo/quale stupore,qual eftafi, faranno, al riguardarli, la moltitudine, (a) Quam dinumerare nemo poseft, la varietà, l'inesplicabil bellezza di que corpi immortali, riassunti per douer esser compagni beati di quelle beate anime, con cui vissero vna volta! Qual tù la creta vile, scolorita, informe del campo Damasceno, rispetto al più bel corpo che già mai fosse al mondo, cioè quel d'Adamo, che di lei fù composto; mà toccandola, e maneggiandola Iddio nel darle forma e figura, (b) Ohliteratus, & denoratus est limus in carnem, come me parla Tertulliano: similmente auuerrà de'corpi, co'quali hora viuiamo, rifpetto à quel che diverranno, quando, restimonio l'Apostolo, (c) Saluator nofter Iesus Christus reformabit corpus bumilitatis nostra, configuratum corpori claritatis sua. Non potea dirsi più da Paolo; non potrà farsi più da Christo. Egli l'originale; tutti i suoi eletti copie di lui. Se tanto può la luce temperata coll'opaco de vapori nell'Oriente, che ne forma l'Aurora, di cui il mondo non hà cosa più bella; nè lo Sposo de'Cantici

<sup>2</sup> Apoc.7. b De resurr. car. c.5. c Philipp.3.

S A C R I. 285 ci (a) ne trouò altra più degna à cui rafsomigliare la sua Diletta: Se la medesima luce ripercossa nelle minutissime goccioline d'yna nuuola rugiadosa, vi circola dentro vn'iride, e la dipigne col più bel fior de'colori; opera di tanta. maestria, e vaghezza, che Iddio stesso il professa lauoro delle sue mani : Se finalmente la medesima luce, entrata dentro a'corpi, e passata per gli orli delle nuuole, iui fà vn lembo d'orofiamma, così splendido e viuo, che il nostro più fina oro infocato, à petto à lui sembra morto : quanto, dico io , faprà Iddio fare (b) In corpore mortis buius, quando cel renderà risuscitato, e Risormato, à viuere, e à godere glorioso, e immortale coll'anima? Non ci è possibile à diuisarne il come, e il quanto, se non che tutto è compreso, e ci si dà pienamente ad intendere in questo sol dirne, che haurem corpi modellati, e abbelliti, cauati dal naturale, e formati sì, che saran copie di quel perfettissimo originale di Chri-Ro Rè della gloria. Stelle li chiamò l'-Apostolo: (c) Stella (disse) à Fiella differt in claritate : sic & resurrectio mortuorum: e in così dicendo, senza recar pregiudicio al douer effere più luminosi del Sole, ne auuisò il douer essere gli vni differenti da gli altri ; e con ciò tutti fin-

a Cant.6. b Rom.7. c 1.Cor.15.

286 PENSIERI fingolarmente belli; e'l ciel per essi quanto più vario, tanto più vago: (a) Omnes ibi erunt ( diffe Sant' Agostino) folendor dispar , colum commune . Date vn pezzo di creta à Fidia ( fcriffe già il Morale) dategliel d'oro, dategliel d'anorio; e della creta, e dell'oro, e dell'auorio, lauorato col magistero delle sue mani, riusciran tre miracoli d'arte: e forse à voi stesso cagioneran non piccola perpleffità, douendone giudicare qual de'tre sia il più degno d'eleggersi, il più desiderabile à volersi, quantosi è alla pretiosità del lauoro. Aggiungianci hora Tertulliano: (b) Non quia elephansus, i cui denti sono l'auorio, sed quia Phidias tantus. Nè perciò che io habbia nominato la creta, che su la pasta. di che si compose, e formò il corpo ad Adamo, e tutti i nostri in esso, ha uete à sospettarne quella fragilità, ch'è propria della creta. Il romperti d'un tal vafo è il suo morire: e questo non sarà posfibile ad auvenire ne corpi de Beati in Cielo, doue (c) Mors oltra non erit. Due Immortalità (come ben disse Sant' Agostino ) hà vedute il mondo. La prima hauuta, e perduta da Adamo, fii. Posse non mori. La seconda, hauuta, e non mai perduta, e da non perderfi

a Serm. 46. de Verb. Dom. b VI supra. c De Ciuit. Dei l. 22. c. 30.

mai da'Beati, è, Non posse mori.

Mà intanto mentre parliam di tutti (nè possim fare altrimenti) non vo'che ci trascorrano, senza almeno accennarli col dito, mentre ancor essi vanno al tribunale di Christo Giudice, que fortissimi Martiri di Lione, che contraposti a'deboli, e caduti, e con essi facendo due ali in tutto contrarie, ci han mosso il pensiero, e data la materia al ragionar, che facciamo. Potean vedersi corpi più stratiati, più laceri, di quali essi veniuano dalla prigione, e dalle crude mani de'loro tormentatori? che come disse de'suoi d'Africa il Vescouo, e Martire S. Cipriano, (a) Rupta compage viscerum , torquebant in Jeruis Dei , iam non membra, sed vulnera. Hor da quelle viscere aperte, da quelle membra finembrate, da quelle piaghe già più volte impiagate, che fonti di luce, e di gloria. sehorgheranno! Oh quanto siam pouera di pensieri, e di sensi intorno à così alto fuggetto! Non habbiamo specie d'idee tanto sublimi . Al (b) Christi bonusoder, che questi furono per tutto doue la Chiefa di Lione scrisse di lora, che han che fare la fragranza delle piante della Palestina, e della Felice Arabia, et e Rillano tanto più copinfamente ilbalfimo, e le altre gomme odorifere, quante

<sup>2</sup> Epist 11. b 2. Cor.2.

più numerose riceuono le ferite? Quella beatitudine in che si mostrò a'tre Apostoli sù le cime del Tabor il corpo glorificato del Saluatore; cosa tanto bella à vedere, che trasse pocomen che di senno S. Pietro, che ne su spettatore, e'l condusse à quel parlare, che fece, Nesciens quid diceret; ella, dicea S. Giouanni Damasceno, non prouenne altronde, che dall'aprirsi quella pietra, Petra autemerat Christus, quanto è lo screpolar d'vn pelo, e incontanente richiudersi : e quello splendido, quel maestoso, quel bello che ne vsci, parue à Pietro vn paradiso intero. Hor questi, nelle eui passioni Christo siì tanto altamente glorificato, che, come de'suoi scrisse S.Cipriano, Egli coronando essi, era tutto insieme coronato in essi; a perti, laceri, e squarciati in tutto il corpo; in quanta bellezza appariranno, in quata gloria, quasi traboccata à mostrarsi, e à versare per le ferite del corpo dalla pienezza delle loro anime gloriose!

Così dunque andranno quegli, che nel Giudicio finale douranno essere Ques d dextris, chi più, e chi men ricco di meriti: che l'hauer quì ragionato de' ricchissimi, quali senza dubbio saranno i sopradetti Martiri, niun pregiudicio reca à gli altri da meno; venendo giù sino, per così dire, al più pouero, che sarà fra Beati; mà di veri, e inessimabili,

Digitized by Google

e perpetui beni da far eternamente feli-ce, più ricco oltre ad ogni comparatione, che se hauesse il mero, e mitto imperio di questo mondo visibile, e'l dominio alto, e basso sopra tutto l'ordine della Natura. Hor si come è verissimo quel che il Beato S. Agostino in parecchi suoi libri auuisò, che questa voce, Beatitudine, ha da sè vna forza di tale annata proportione coll'huomo, che folo in quanto l'oda ricordare per nome, glie ne brilla il cuore, e tutti i fuoi de-fideri le spalancan le braccia in contro per accorlass in seno; ragion vuole, che altrettanto sia lo spirito, ch'ella desti, e'l vigor ch'ella infonda per farlefi incontro. Il come, vditelo da Lattantio. . Di coloro (dice) che in certi di folenni corrono al palio, eu ui mai au uenuto di vederne alcuno, che se trà via ode farsi vna dilicatissima musica, si fermi à sentirla? à se vede un che che sia di pomposo, e curiosamente abbellito, s'arresti àriguardarlo? Cercamente, che nò. Quel che gli appa-cisce da lati, il vede, mà di passaggio: quel che gli suona à gli orecchi, l'ode, mà tueto infieme correndo. Il palio, che gli è d'Aclo inanzi, ancorche fia lontano, si che forse nol viede, non pend lascia di rapirlo àsè per lui hà gliocchi, e gli orecchi, lo spirito, e la vita, folo in prefito nella via : e coll-

PENTIERI andar che fà: à tutta cariera, fi và, come gittando dietro le spalle ciò, che gli si para dauanti, non curandolo in com-paration della meta; in somma egli è in tal modo presente dou'è, chen'è inseme lontano, in quanto è più done và, che done fi truoua. Così è de due Mondi, che ricordammo da principio. Quel beato di là, e la meta col palio del correre, cioè del vinere che facciamo in. questo di quà. Sic transeamus per bona temporalia, vi non amittamus eterna. Quel Transeamus è un deritato della. Scienza della falutes Iddio cuhà creaai per quell'eterna beatitudine, ch'è mel Mondo di là. Ciò , che in questo è di bene, e di male, intanto è da stimarfi bene, ò male, in quanto ci secosta, ò ci allontana da quel nostro Vitimo fine. Perciò da esso, come da primo , e animental principio, e regolambre della nostra vita presente, mai mon si vogliono differgli occhi : anzi dat loro fo--uente à leggere quel verissimo detto di Saluiano: ( u ) Si te amiferis, omnia in se perdis: fi autem te luctifeceris, teoum te o in teomma possidebis. Ben so io , che alla maggior parce de gh hudurinis che hannopofia nei fahgannorofotnella terra, ogni felicità, ognidor que , quelta sembra lipienza

The state of the s

in fairting

da mentecatti : conciosiecosa ch'ella sia tutta per diametro contraposta alla loro, ch'è fondata sul godersi quel che si hà trà le mani, ed è, dicon essi il certo : del futuro forse che sì , forse, che nò : non se ne diffinisca, non se ne disputi, non se ne cerchi, nonvisi pensi. Troppe miserie hà la vita presente senza raddoppiarcene con quel che sarà nell'auuentre lontano. Ma gl'Insensati, come poi chiameranno sè stessi à suo tempo, ò, per meglio dire, suor di tempo, peroche tardi e inutilmente, non intendono, che in questa Scienza della salute, l'auvenire è più presente, e più certo, che non alla loro animalesca quel presente, e quel certo, che godono. Vi ricorda del benedire, che il Patriarca Isaac fece il suo Figliuolo Giacob? Questo era l'vitimo, e'I più solenne atto di que padri antichi, dare con la benedittione a'loro primogeniti l'inuestitura de'beni, e la dignità, ebalia di sourani de gli altri loro fratelli. Hora Isaac era decrepito, (a) Et calligauerunt oculi eius, & ridere mon poterat : e da questo gli auuenne di benedire, come suo primogenito Giacob, che non l'era; credendolo Esau, che di fatto l'era, ma non di ragione. Hor mentre egli benediccuas Gia-

a Gen.z.

292 PENSIERI Giacob presente, e nol vedeua, vedeua quel ch'era per auuenire di lui, c della Aua posterità, e gliel profetaua. Così il presente gli staua lontano, e'l loncano presente : che tutto era mistero attenentesi à Christo. Ma per quel che fà al mio propolito, bene auuisò S.Ambrogio, che quel felicissimo Patriarca (a) Videbat futura, qui non existimabasur videre prasentia : ed è lo stesso di quegli che, percioche veggon le cose della vita auuenire, paion ciechi à queste della presente. E ciechi son veramente : ma di qual sorte di perspicacissima cecità, non v'è chi possa dircelo con più autorità per douerglielo credere, che il Vescouo S. Paolino, che ne parlò ab esperto. Caualier Romano, di quel più chiaro, e fino san-gue antico, d'Ordine Patritio, e Con-Solare; ein Ispagna, in Francia, in. Italia, ricco quanto inciascun di que-sti trè Regni il sosse yn gran ricco; tutto perdè di veduta; e tanto non curò di quel che lasciaua per Christo, che, non sò del ricordarsene, ben sò che mai gli parue d'hauer lasciato cosa degna di ricordarsi. La cagion vera di tutto ciò non fù altra da quella , ch'egli in. brieui parole accennò al Santo, e suo carissimo amico, Sulpitio Seuero; à cui

<sup>2</sup> De Iacob. & 21.6.1.2.6.9.

S. A C R I. 293 cui (a) Illuminatur, dice, anima talicacitate, qua despicit mundum, vt conspiciat Deum. Mette,e affissa gli occhi nel Sole; convien che glie ne fegua il perdere di veduta la terra.

Euui poi, oltre di questa, la ragion del proprio intereffe, intorno a'beni della vita aunenire : e l'operare, e'l patire per farne maggior acquisto, rende più caro à Dio, su la cui fedeltà; e beneficenza indubitabilmente creduta, siappoggia . Quindi quell' (b) Inclinaui cor meum ad faciendas iustificationes tuas in aternum, propter retributionem, che protestò à Dio il Santo David : e quella (c) Corona institiæ, che l'Apostolo era sicuro douergli esser renduta nel di dell'vni uersal ricompensa de'meriti. Non si portano all'altro mondo gli scettri pe le corone reali ; nè vi compaion le anime ammantate delle porpore, e guernite delle gemme, e de gli ori, onde qui giù fi adornauano i loro corpi. Innumerabili sono stati in questo gran decorso di secoli, che fin hora si è fatto, i Rè, gl'-Imperadori, i Monarchi, e i Grandi per dignità, per tesori, per gloria. Quenudi, ch'entraron nel mondo, quegli. stessi nudine uscirono. E questa non è propositione sche habbia mestieri di pruoua. Ciò che trouaron qui giù vene-

<sup>2</sup> Epist. 4. b. Psel. 118. c 2. Tim. 4.

doni, parrendofene vel lasciarono : e di quanto pochi son rimasi in memoria i locograndezze? (a) Esceearum ille ambitus nusquam est . Affinentissima quoque opes abietuns : transierunt ipsi tantarum opum domini. R centium inclytorumque regnorum apud nos iam quædam fabula est. Omnia illa, qua bic erant magna, modò iam nulla sunt. Perciò mirate se non è gagliando allo strignere, aregolato al conchiudere questo argomento del Dottore S. Agostino . (b) Quod amas ad tempus , quid prodest ? Aut subduceris illi , aut subducitur tibi ... Cum fueris fuberactus, perit ipfeamor ; eum fuerit illud subtractum, perit quod emaffi. Vbi ergo, aut amator perit, aut quod amatur, non est amandum. Seda quid est amandum; quod nobiscum potesti est in aternum. E che altro può estes com noi in eterno, se non la ricompensa proportionata a'meriti delle opere, che qui noraci rendon graditi, e carrà Dio; e fole effe son quelle, che ci portano feca di là, da ciascuno le proprie; sole esse fon quello Quod nabifcum putest effe in etenum: Doue allora i fettata anni del-Paspra vita menata da Ilarionnes diser-to? Doue i poco men di nouanta d'An-tonio? Doue i cento intieri di Romoal-€ob

a Eucher.paren. b. Hom.37. ex 50.

do? Que patimenti di famoe sete di nue dità e freddo, di folitudine e difilens tios e gli aspri cilicci, elle veglie norture ne se le battiture à fangue', e le spelons che perabitatione i duri fassi per letto; le crude radici dell'erbe per cibo & No fon passati col tempo i patimenti , e finiti con la vita i dolori e non cost il merito, e'l premiod'essi, Quod nobifeum potest esse in steruum . Bonsà 10 esse vos po quel derto di S. Ambrogio, che (a) Rard, quamuis excelsazouetus, fueuris presentia commutat il Difficile quippe nidetur hominibus, ot spem periculis emant; damnoque prasentium, futur e lucrum mereantur etatis. Ma chi con la fede viua fi tà come io diceua poc anzi). presente il suturo pità in un corto modo perdere al futura quella lontanza, conpro alla quale combatte, e preuale il pre-fente. I Beati in cielo veggon la verità delle cofé nel Verbo fuelaro; noi qui giù su la terra la veggiamo nel Verbo riue-lato: e siam cosi cetti, e indubitabili mente ficuri quel foturo, che il divin Maestro sa destato à gle Scrittori del fuo Euangelio, che prima periodal mondo, che Mus apordelle fue promette : a delle hoftre speranze g or "Se fingellimo, che l'oro fosse dapourle di senumento vmano, non farem-

a Lib.7. in Luc.

mo cosa , che non habbia nelle dinine Scritture massimamente nella lor parte protetica, moltifimi esempi. L'oro dunque in tal presupposto, al rimitarsi ch'eglisticesse formato in una corona reale, tutta intorno gradisa di groffe potle is d tempe stata di gemme orientali, diamanti, rubini, carbonchi, topazi, zaffiri, fmeraldid'ogni grandezza, ordinati frà sè con magistero da compartirne i colofis, e ilampi diquella pretiofa luce che gittano; e visfi aggiunga, che destinata ad ornarsi di lei la persona d'un Rènella più maestosa se solenne mostra, che di sè faccia, quando fiede pomposamente in trono, in abito, in personaggio di Rè: oh quanto ne gioirebbe! e ricordandosi di quel fuoco che lo strusse nella fornace, e di quelle punto di fiamme ri-uerberate che il ricossero, e di quel cimento che il rassinò, e de martelli che lo spianarono, e degli scalpelli che con vn lungo, e lento martirio il ven-nero tormentando, e soggiando; beati chiamarebbe que doloni, a unenturose per lui quelle pene, e que gli frazi che il disposero à riceuere tanti abbellimenti, e con essi il leperon fin done, non si può salire più alto a ch'à sedere e posarsi sopra'i capo d'vn Rè ji e di tanto onorarlo, che senza lui non e farebbe in figura di Rè . Egli No-menterre in igniveliquit, (come disse Tertulliano) (a) atque exinde de tormentis in ornamenta, de supplicus in delicias, de ignominas in bonores: mas delle ignominie, de supplici, e de tormenti non gli rimane più altro, che la memoria per benedirli : gli ornamenti hauran perpetuo il durare, e immutabile il goderne. E questo è quel folo Quod nobifcum potest effe in aternum. Cosi S. Pietro confortaua alla patienza nelle tribulationi que' primi Christiani del secol d'oro della Chiesa nascente; sicurandoli, che la lor sede era (b) Multo pressosser aura, quod per ignem probatur, ma tenendofi alla pruona della fornace, e del cimento riuscirà In laudem , & gloriam & bonorem in reuelationem Lefu Christi.

Così vanno alla destra del diuin Giudice i suoi Eletti; e vanno allegri, e franchi, e l'Opera enim, i llorum sequina sur illos: tutte se le atuouano, come in a corteggio che gli accompagna: nè solamente le grandi, s'eroiche, le sommamente lodeuoli, il martino, la perpotua verginità, l'abbandonamento del Mondo, la vita, e le satiche apostolioche, e somiglianti, ma niuna delle menomissime, quanto mai essere il possano, aiuna affatto no mancastanto sol, ene sia

a De babitu mul. c.3.

b 1. Pet. 1. b. Appc. 14s.

298 PENSIERI Thuomogiusto. D'esse à Dio nulla & dimentico nulla perduto. Non figita tò vna mezza lagrima di compuntione che che si seccasse; non vn sospiro di buon desiderio, che fuanisse: non si diede vn meschin danaio in limosina, che si trascurasse: per fino vn bicchier d'acqua, per promessa di Christo, si trouerà messo à suo debito, se si diè per suo amore. Perciò l'Apostolo à quel pur tanto che fece e patì, diede nome, di Deposito, da douergli esser renduto in quel conto vniuerfale, che si salderà nell'estremo Giudicio, (a) Sciocui rreddidi (dice egli) & certus sum quia potens est Depositum meum seruare in sum diem. Nè vi crediate, che si rispondan del pari la picciolezza dell' opera, e quella del pagamen-to. Haurete per auuentura letto nel-le Antichità giudaiche di Giuseppe, Ebreo, che cresto linperadore di Roma Gaio Caligola, mandò trar di prigione Agrippa suo strettissimo amico, lasciato colà chiuso, e in serri dal suo predeceffore Tiberio. Era Agrippa in careere auuinto, e stretto con una pedo sulluppar d'attorno; e fattofi recar vn paiodi gran bilance , (b) Pro ferrea ca-

a 2. Timoth. 1.

b Antiq. Ind lib 18.08.

tens dedit ei auream pari pondere sonameo era in peso il serro dell'una altremanto sil l'oro dell'altra. Non così sa rà con noi Christo rimuneratore sil cui sodisfar (a) Pari pundere, non è iliredere un per uno, ma il Centuplum accipier per ginnta del Vitam exernam possidebit.

Mon vo feguir più à lungo in quelta materia, della quale v'è infinitamente che dire ; ma terminarla qui con quel che vn vtil pensiero intorno ad essa dettà alla penna d'Origene, nó ancor souvertito dalla temericadel fuo ingegno . A. quel bhito ne credo, non tanto i l'confolava quel Centuplum accipiet, the pid non l'umiliasse quell' (b) Hocamem dico (e'l dice l'Apostolo) Qui purce semi mat, parce en meter. Perciaricardan do quel marausgliofo contribuire, che gli Ebrei secero alla formatione deligran Tabennacolo, in cui Dio parlaua à Mose nel desetto, it più, e'i meglio delle ricchezze, onde hatteano spogliato Egitto all'vscirne che fecero; wasath ogni maniera d'oro e d'argento, drappi di porpora e di scarlatto, e d'ogni altr'opera di seta e d'oro, gemme di gran finezza e valore, aromati e compositioni di specie odorose : e à die bimue , quant'altro era in queldinolifficio Regnodi preciolo, ecero; e di thun N 6 gĺi

<sup>.</sup> a Matth. 19. b 2. Cor.9. ....... 13

300 PENSIERI gli Ebrei, fuggendone, hebber da Dio commessone di domandarlo, e gratia per ottenerlo, e lasciarrielo pouero all'eftremo : hor qui Origene, fattofi à vedere, e confiderar tutto dentro il gramprocinto di quel tabernacolo, leuato fopra colonne d'argento, e d'argento ancora le lor basi, e i lor capitelli; e per mura d'attorno vna distesa di pretiosi panni;coperto con vn vaghissimo sopracielo az-zurrino nel mezzo l'Arca del Testameto, tutta incrostata d'oro, e d'oro i due Cherubining the l'ombreggiauan coll'a alicpoi il maestoso, e misterioso addobbo del Sommo Sacerdotein abito , porporarritinta in grana , e lino finissimo; è le dodeci gemme nella piastra d'oro del Rationale, che gli pendeua ful petto, appesa à due catenelle pur d'oro, raccomandate alle due gran gemme de gli omeni : queste cose , tutte ad vna ad vna vedute, e confiderate da Origene, il Secero dire à se stesso, (a) Quam glorio-sum tibi esse, si diceretur, tu de sti l'argento, onde si formò questa colonna, ò questo capitello, à questa base : onero, l'oro, di che quel Cherubino è vestito, zi l'offerifti: ouero la tale di quelle gemme che formano il Rationale e tuo dono. Et runfum., quam indecorum. quam

miferumeft, h Dominus veniens require-

a Hom, 13. in Exod.

S A C R I. 201 se adificiam Tabernaculi sui, nibil a to cognoscat oblatum. Sic indeuotus, sic in-fidelis suisti, ot nibil memoria tua in Tabernaculo Dei effe gestieris ? Sed quia hæc supra me sunt certe pilos caprarum bahere merear in Tabernaculo Dei . Così egli, preso in sentimento spirituale il materiale del Tabernacolo. Quel d'entro, perche tutto era pretioso, non douers aspettare dalla sua pouertà: contribuirebbe à quel di suori: e percioche quella gran machino del Tabernacolo era coperta d'yngrosso, e rozzo pando era coperta d'yngrosso. no, tessuto di pelli di capra, che tutto di fuori la vestiua, e la disendea dalle offese dell'aria; almeno in questo volle hauer la sua parte offerendo Pilos caprarum, poter dire hauer qualche cofa del suo nella casa di Dio. Ma era in . quel grand'huomo d'allora, vmiltà, quella ch'è infingardagine in mille al-tri, che no aspirano à comparire al Giu-dicio con altri meriti, che i necessarià non esser del numero de'dannati.

Rendiamo hora per vltimo à questi inselici quel che lor promettemmo: e col prendere in mano alcuni di que'tizzon sumicanti provianci à sar tanto di lume, che per lui si rauuegan coloro, che tutto alla cieca corrono à gittarsi ad ardere in eterno nel medesimo suoco. È ancor perciò degno, è che si oda in prima il Martire San Cipriano,

che Al dandam scientiam salutis eche viuendo è capeuole di saluarsi, Ricordini (dissè) che se andrete perduti, (a) Erit tunc sine frustu ponitentia dolor pona, manis ploratio, & inessicax deprecatio. In aternam panam sero credent, qui in vitam aternam credere nomeruni. Securitati gitur, & vita dum licet, prouidete.

Non sà se il tertibile braccio di Dio, Araordinariamente adirato, punisse mai peccatori con supplicio di più spauenseuole esempio, di quel che secei due capi di seditiosi e ribelli, Datan e Abiron e Core, e altri dugencinquanta. Reggenti della Sinagoga, inuidiosi della souranità che Iddio hauga data à Mosè sopra il suo popolo, e presumenti d'esserne compartecipi ancor essi à par co lui . Adunatosi in vn corpo da sè colà in disparte lo stuolo de dugencinquanta, con à ciascun d'essi in pugno vn turibi-Le da incensare; e su l'entrata delle loro tende Datan e Abiron, quasi loro rappresentanti; e tutto quel gran popolo d'Israello attorno attorno, aspettante à che riuscirebbe il fatto di quella sollenationetecco sentirsi vn profonda mugghiar forterra , e vin fremito, e vin fracafforquat si ode al dibattersi per tremuoto, e traballare e scofcendere che taluol-

a Ad Demetr .c. 6,

S A C R I. ta fan le montagne : e fiì veramente vno spaccarsi delle viscere della terra, che diuisa si aperse; e fatta sotto a'piedi di que'due capi di seditione vna profonda voragine, gli inghiotti in quell'abiflo; (a) Descenderuntque viui in infernum, essi, e i lor tabernacoli, e con quant'altro v'era, ancor le intiere loro famiglie. Indi sboccaron fiamme impetuose di fuoco da'turibili de'dugencinquanta, che tutti ne furono dinampati, e morti. At verò omnis Israel, qui stabat per gyrum, fugit ad clamorem pereuntium, dicens, Ne forte & nos terra deglutiat. Hor io dimando, fe v'è huom tanto ardito, che fi tenesse fermo in piè sù l'orlo d'yna. bocca dell'inferno che si aprisse, e d'onde si vedessero ondeggiar quelle torbide famme, e se ne vdiffero le disperate ftrida, e gli vrli spauentosi delle anime da que'dolenti malnati, che vi ardono dentro? Non ne fuggirà egli il più lontano che possa, Dicens, Ne forte & me terra deglutiat? Mà non apeise egli il Saluator nostro à vedersi da ognuno la voragine dell'inferno, quando diede, e dà tutt'hora à veder nell'Euangelio di San Luca, sommer so dentro all'ine Ringuibil suo fuoco, quello spietato, e delitioso ricco, (b) Qui induebatur purpura, & byfo, & epulabatur quotidie fplendide ? Non

<sup>2</sup> Num.16. b Luc.16.

PENSIERI Non ne fece sentir la domanda d'vris gocciol d'acqua, che in eterno mai non eli farà stillata à rinfrescargle la lingua? Non publicò la cagione del negarglisi ettandio quel pochissimo? e questa qual akra fu, che quel fempre lagrimoso pregerico, (a) Recepifti bono un vitatua ? Stultus in vita dines (scriffe di lui il Crifoltomo) fultior invenitur in pana: & qui bonorum fuorum ne feinit tempus, nec malorum suorum tempus miserandus aanoscit. Non gli tolse ogni speranza di douer mai vieir di colà, mostrandogli quel Magnum chaos, non possibile à pas-farskin eterno? Ciò non ostante, sacciam che quell'infelice anima ne viciffe à mo-Ararsi in corpo di visibile apparenza; e apertofi il petto e'l ventre , deffe à vedese quella sempre viua fornace del fuoco che v'hà dentro ; e tratta fuoti quella lingua arida e rifeccata, contasse la rabbiola sete che tormenta lei, e l'infosferis bil pena delle viscere ardenti: io dico, che men si dourebbe dar fede a propri fensi, che all'infallibili parola di Chri-Ro. Egli hà detto, che i posti alla sini-Ara mano nell'estremo Giudicio (b) Ibunt in supplicium aternum. Prima, com'io diceua poc'anzi, profonderà il cielo, e la terra, che à que to detto della prima Verità manchi Ista vnum, aut

a Ser.66. b Matth.25.

S A C R I. 305

vnus apex. Quanto poi si è all'atrocità del supplicio, vdite per hora S. Agostino: (a) Qua quisque gravia patitur in bac vita, in comparatione aterni ignis,

non parua, sed nulla suns.

: Mà inanzi à questa esecutione, saran precedute quelle terribili conuulfions e quegli spasimi, e que'dibattimenti, e conquassi, e quelle quasi vltime smanie, e agonie della Natura ful disertarfi, rappresentate dal Saluatore, e da'Profeti: e quel che Girolamo scrisse al suo Eliodoro, (b) Iudicaturo Domino, lugubre mundus immugiet: tribus ad tribum peclora ferient: potentissimi quondam Reges nudo latere palpitabunt . În somma, basta dire con Tertulliano, che sarà (c) Ille vitimus, & perpetuus Indicij dies: ille Nationibus insperatus, ille derisus: cum tanta seculi vetustas, & tot eius natiuitates uno igne baurientur. Allora Canet tuba (dice l'Apostolo)[d] Nouissima tuba, & mortui resurgent. Traggansi dunque fuor dell'inferno, mà non però fuor delle pene dell'inferno, l'anime à riuvirsi a'lor corpi, e presentarsi al Giudice. Vengano quegli suenturati, cui mirando in ispirito di visione profetica Malachia, oh quanti, e quanti! ben douette pianger da vero, hauen-

<sup>2</sup> Ser.100. de Temp. b Epist.1.

c Despect. c.vlt. d 1. Cor.15.

306 PENSIERI do à dirne, ch'egli era (a) Populus, cui iratus est Dominus vsque in aternum. Farassi dall'onnipotente mano di Dio in quel grande atto del giudicarci, frà le più altre cose à noi miracolose, ancor questa, che ciascuno sarà spettatore di tutta l'umana generatione; e tutta terra gli occhi in lui, com'egli folo fosse lo spettacolo di quel gran teatro. E qui (b) Quomodo putas confundendos, quando ante conspectu Angelorum, segregatis ustis . fuerint derelicti? Nonne, eist nibil vitarius paterentur, illa sola vereoundia sufficeret ad penam? Quellemahanità, quelle bruttezze, quelle ribalderie, con tanta gelosia sicurate dalla. folitudine, sepellite sotto le tenebre, sigillate dal filentio, confidate folo al proprio cuore; e per la lor vergognosa indegnità non volute scoprire à gli occhi, nè riuelare e commettere à gli oreach? di Dio stesso ne'suoi Giudici in terra, che sono i Confessori; tutte le manife-Rerà la luce ineuitabile di quel di ; nè vi farà occhio d'huomo, ne d'Angiolo; che non le vegga. Non si leggeran proeess, non si allegheran pruoue, non si presenteran testimonj: e quel che dal Proseta Daniello su veduto, e scritto, (c) Indisium sedit, & libri aperti funt,

ci

a Cap. 1. b Imperf. Hom 34in Matth. c Can. 7.

S. A. C R. I.

ci hà insegnato Sant'Agostino, che (a); Quadam vis est intelligenda dinina, qua fiet, vt cuique opera sua, vel bona, vel. mala, cuncia in memoriam resocentur, & mentis intuitu mira celeritate cernantur, vt accuset vel excuset scientia conscientiam; aique ita simul & omnes, &

linguli iudicentur .

Quindi procederà il non hauer che poter dire in difesa di sè. Strozzerebbe loro la parole in gola il forte laccio della. propria coscienza, se andissero d'aprir hocca · Non è stata lor predicata la legge del vero Iddio? (parliamo hora folde'Christiani, a'quali scriuo, e parlo) non ne han saputi i misterj, e i precet-فدا , il premio eterno dell'offeruarli و il pena eterna del trasgredirli? Non si è auverata d'essi quell'imprecatione di David, (b) Descendant in infernum viuentes? Si enim mortuus descenderes (ch'è la spositione di S. Agostina) quid ageres ignorares . Cum verò leis, malum esse quod facis, & tamen facis, nonne viuus descendis ad inferos? Dunque, fe, come vollero, così hanno, di cui altro, che di sè medelimi , possono lamentarsi ? Diran, che troppo eccessiuamente dura alla fragilità, e difficile all'ymana dobolezza, era l'offeruanza della legge di Dio ?

a De Cinit. Dei lib. 20. c 14. b In pfal. 54.

308 PENSIERI Dio? Nè il diranno, nè lor verrà in pensiero; e ancor in questo (a) Iniquisas oppilabis os funm. Hà forse Iddio prescritto, e decretato per legge, che chi vuol falua in eterno l'anima, vada à far fua vita nelle folitudini, e ne romitaggi dell'Eremo? ò chiuso dentro alle cauerne de'monti, ò à cielo aperto sù le punte dell'alpi, e di e notte esposto al caldo cal gielo, al fereno, alle piogge, vestito d'vno spinosociliccio, e cinto di catene; nè mai altro pasto che erbe seluatiche, nè altro letto che vna dura falda di felce? Doue ben l'hauesse ordinato, non era vn così gran bene degno di comperarfi à così piccol prezzo? piccolo, torno à dire : peroché qual comparation v'hà frà vn qualunque grandissimo pa-simento, etiandio se d'vn secolo continuato, e vn infinito godimento per vna intera eternità? Voltin la faccia e gl'-ocohi à veder que tanti, che colà fra' beati alla destra han così belli, e così gloriosi i corpi. Hauean essi altre ossa, altra carne, altra condition d'effere e di natura, che la commune de gli huomini? Eranoesenti dalla violenza delle, passioni, insentibili alk suggestioni del fenso? Sordialle lufinghe dellacarne, à gli allettamenti, e promesse del mondo? Ed'onde quell'angelica purità in. tan-

a Pfal. 107.

tante Vergini? dalla natura? Donde quell'inuincibil fortezza in tanti Martiri, per non essere insedeli à Christo? dalla natura? Dalla natura di dar le, spalle al mondo, e cambiati gli agi e le ricchezze della casa paterna colle spine e co'flagelli di Christo, venire à chiudersi, e viuere, e morir seco in croce. dentro vna pouera cella? Egli chiamo Soaue il suo giogo, e Leggiero il suo peso : e ne scoppi il mondo d'inuidia, a. chi volontario e volentieri il porta, il peso è sì leggiero, e sì soaue il giogo. che nol cambierebbe con quanto hà de soaue, e di godeuole il mondo. Mà sia vero che gravino, e che premano: non è troppo più vero quel che S. Ambrogio auuisò dell'huom peccatore, che (a) Cui mola asinaria ad collum sus penditur, portat lapidem, qui portare Domini iugum recusauit? E doue nel Decalogo della legge di Dio, non offeruato per la troppa sua difficoltà, que'precetti, 🕒 quegli statuti del mondo, offeruati senza alcuna difficoltà? Durar gli anni interi in ansietà, in sospetti, e in ragioneuol timore di trouarsi ognidi e ogni hora, come in punto di morte, per nemicitie dichiarate? Professar debito di mantener colla spada, e col sangue ogni minutia, ogni ombra, ogni puntiglio d'ono-

a Lib.8. in Lucam.

PENSIERI d'onore? Auuenturar la vita ad vna morte infame, per giugnere ad vn vergognoso adulterio? Per comperare vn. misero sumo di gloria, vna brieue vanità di quelle che il mondo vende à cosi caro prezzo, sfondare i patrimonia e spendere fino all'impouerire? (a) Quis propter somnium delectabile (domanda S. Giouanni Crisostomo) velit torqueri centum annis? At quid funt centum anni ad aternitatem? Se Dio hauesse domandato à quegli sciaurati, che facessero e patissero per saluarsi quanto han fatto e patito per dannarfi, che poteua egli domandar di più? Han portata in collo la macina; posson dir nulla in iscusa del non hauerci portato il leggier peso di Christo? S'egli non hauesse apertissimamente denuntiato (b) Timete enm qui potest animam & corpus perdere in gehennam, potean temerlo meno di quel che han fatto? Altra scusa non ne potrebbono addurre, che vna peggior accusa, di non hauergli creduto. Se non hauesse esposta, descritta, renduta poco men che visibile à gli occhi, la terribilità dell'estremo Giudicio, potean curarsene meno? cioè quel nulla, che farebbon se non fosse per esserui. Vdite dal zelantissimo Saluiano, à quãta estremità di dispregio di Christo, del

fuo

<sup>2</sup> Hom.1. de Lazaro. b Matth.10.

suo tribunale, e dell'eterna dannatione sigiugne. (a) In vna re (dice) est que pro hominum insipientia lugeamus. Vl-lum omnino hominum inuentri, aut sse posse, qui decurso infelicis vitæ istius breuis patio, in i pfa extremitate iam pen-dens, iturus illico ad tribunal Dei, quicquam aliud cogitet præter finem suum, quicquam aliud prater exitum fuum , quicquam aliud præter periculum suum: G neglecta spe sua, atque anima, cui opisubari aliquatenus, vel in Iltimis suis, omni si udio, omni nisu, omni re, ac substantia sua debeat , hoc solum cogitet , hoc solum animo suo voluat, quam laute heres suus res suas, tomedat. Vna così enorme trascuratezza, ò dimenticanza dell'anima sua, in così forte punto, com'è quell'vltimo della vita, non fembra da potersi presumere, se non di chi si crede di morir rutto, anima e corpo, come le bestie: ò che almen sia di quegli, de quali disse il Real Profeta, (b) Irritauit impius Doum: dixit enim in corde suo, Non requiret. Mà che direm di quegli, che mortalmente infermi prendono gli vltimi Sacramenti, e già non manca loro altro che l'agonia, e gli hà si fattamente accecati, oppressi, e; poco menchenon disti, amutaliatistas rergognad'yn qualche vitupereuol peccato,

a Ad Ecclef. lib.z. b Pfal.g. .

cato, commesso da molti anni addie. tro, e taciuto nelle tue facrileghe confessioni, che nè pure in quest'vitima si fan cuore, nè si ardiscono à manifestarlo? Che degli strettamente obligati à reintegrare altrui , chi della fama, e chi della roba, i quali per quanto la colpeuol coscienza loro il raccordi, ene li rimorda in quell'vltimo della vita, nè pur fi conducono à domandarne, per non. fentirsi obligati à quello, che già son. fermi di non volerlo? Così chiudon. gli occhi, e fi auuiluppano il capo, per non vedere la profondità del precipitio, que'disperati che vi si gittanod'alto. Io mille volte il dico, e mille il ridico (parla San Giouanni Crisostomo) (a) Non minus Dei prouidentiam gehenna commendat, quam promissio Regni: quippe buic illa cooperatur, dum ad illam compellit bomines metu: e siegue à prouarlo diffusamente. Mà che prò della pietà, e della providenza di Dio nell'allettar col premio, nell'atterrir con la pena, nei trarre al bene colla Speranza, nel ritrar dal male col Timore; se si volcan le spalle al premio, e si chiudon gli occhi alla pena, l'yno e l'altro per non. rederli, e non prouarne le salutifere. impressioni, che lor farebbon nel cuore? In che dunque hanno à poterfi di-

<sup>2</sup> Serm. 15. in 1. ad Timoth.

fendere, ò scusare, se caddero doue per caderui si accecarono? Questo sarà quel verme immortale, di cui il Saluatore, nominando i damati, tre volte, ripetè, che (a) Vermis evrum non moriture: e'llor verme è la lor medesima cossienza, che mai non resterà di rimprouerar loro, Essi soli essertutta la cagione del trouarsi in quell'orrendo suppliacio: equindi lo smaniare, e l'arrabbiare, e insierir contro sè stessi, come se, in yn medesimo sossiero due mortali, e

immortali nemici, e carnefici l'yn del-

Madiquest vltimo atto della giustitia punitrice, e di quel solo di, stà quanti mai ne vedesse il mondo, implacabile, peroche null'altro cherigore, e punition de maluagi, la più sensibile e dolorosa parte, che sian per prouarne, sarà, non sò veramente s'io dica il veder
Christo, ò l'esser veduti da Christo.
Odo Bassilio il Magno descriuere l'apparato del Giudicio sinale, Demoni
terribilissimi che dalla bocca, e da gli
occhi spirano siamme: baratto prosondissimo con suoco intorbidato da tenebre: vermini voracissimi, ogni cui morso è va colpo di morte: (b) Postreme
omniam durissimam pænam, probrum
Mind or vercundiam sempiternam a

<sup>2</sup> Marc.9. b In Pfal.37.

PENSIERI Leggo in San Prospero l'Aquitano: (a) Quale malum, ab illo gaudio diuinæ con-templationis excludi beatissima Sanctorum omnium societate privari, fieri patriæ cælestis extorrem , mori vitæ beatæ, morti viuere sempiterna, in aternoigne cum diabolo & angelis eius expelli, vbi sit mors secunda, damnatis exilium, vita supplicium. Non sentire in illo igne quod illuminat , sentire quod cruciat: edacissimis in æternum dilaniari vermibus, nec finiri. Euui male, euui pena possibile à patirsi maggior di questa.? Euui : e ne hò giudice competente à sententiarne il Boccadoro. Questa è il vedersi da'reprobi la faccia di Christo, el'essere ciascun d'essi da lui mirato in faccia. Questi due sguardi vniti non. credo esserui mente vmana, che bastià comprendere la profondità del dolore. l'atrocità del tormento, che produrranno nell'anime de'dannati. Vedranno essi lui al gran lume, che da sè spanderà la sua Croce: che questo è quel (b) Signum Fily hominis, ch'egli medesimo disse, che Parebit in calo, e per senti-mento del Boccadoro, (c) ella sarà il Sole che dominerà in cielo quel giorno: perciò il Sol naturale lasciando à lei le · fue

<sup>2</sup> De vita contempl. lib.3.c.12.

<sup>-</sup> b Matth 24-

c Homil. 77. in Matth.

S A C R 1. 215 fue veci, e'l fuo luogo, Obseurabitur, do Luna non dabit lumen suum. Vedranno in essa i rei l'eccesso dell'amor suo verso loro, e la loro altrettanta sconoscenza, e ingratitudine verso lui: il non hauer egli potuto far più in lor beneficio, e per loro salute; nè essi più in onta e dispregio di lui, e in perditione di se. (a) Tunt (dice il medesimo Bocca doro) Signum hor super radios Solis co-ruscans ante Christum videbis. Præceden enim tunc profesió Crux, magnam vocem aspectu emittens, & ad universus homines pro Domino respondens, atque ostendens, Nibil ex parte Domini defuisse. Hora l'amore convertito in. odio, che mai non si plachera, e i benefici in tormenti, che mai non iscememuno . Sopportolli , afektudis ; vsò com esti inuiti e promesse, prieghi e minacce: esti non ne curarono i præghi, non ne temettero le minacce. Obligò la fua fede, e ne diede in più modi pegno la fua parola, Che in qualunque hora, o per quantunque enormi, atroci, e mole te fosser le offese fattegli, vna lagrima. di contritione che gittino; il placherà; vn gemito, vn fospiro di pentimento che diano, ne fpegnerà, non che lo fdegno, mà per fin la memoria: dicangli quel Pater peccaui del prodigo ; e come

a Homil.55.in Matth.

ME PENSIERI figliuoli rinatigli, e aucor perciò più cari, li si accorrà frà le braccia, in seno, denero al cuore. Poteua egli dimandarmeno de per cosi poco potea lono dar più? s'egli era un offerir la beautudinecterna à chi merstaus l'eterna dannations. Nonne voller far nulla: mà viuere suoi nemici, morir suoi ribelli; e quali in suo dispetto negargli. quell'infinita confolatione che haurebbe, saluandoli : e con ciò giustificar tutto infieme la fua paterna bontà e patienza, e la loro oftinata perfidia; e l'haver voluto, più tosto che suoi figliuoli, effere (a) Expane diabole, imitatori della fua insuperabile ostinatione, e legittimi eredi di quel fuoco eterna, (b) Qui paratusest disbolo, & angelis eines che sono i somiglianti ad esso ther come hen auniso S. Ambrocon che il Salvatore accettò, dall'ingravissimo Giuda il bacio traditore che gli offerfe, e le parole che per suo raquedimento glediffe , sinenfate dall'infelice , gli cagionarono va tanto orrose di quel missetto, un tento odia di sè, che non eli lasciaren venirin euore, ne in pen-Horadi correre à gitterfi e piedi del lac. medicionosciuto Macheo, e domandargli merce e perdono della fua fellonia :

a Ioan.8. b Matth.25.

SACRIT nia; mà il precipitarono in tanta disperatione, che confessatosi reo, e degno d'esser carnefice di sè stesso, Abiens las queo se sufpendit . Similmente i dannati in quel funesto giorno, al così chiaro vedere e intendere che taranno: quanto era da amarsi, da servire, da seguitarsi quel loro amantissimo Redentore; e che all'opposto essitante volte ne han fatto quel che diffe l'Apostolo, Ricrocifiggerlo in sè medefimi; io le sento con San Gionanni Chrisostomo, che se il potessero, prima d'hauerne la fentenza di gnell' Ite maledicii; che ve li caccerà, essi da sè medesimi si gitterebbono nell'inferno; e meno insopportabile parribbe loro il tormento dell'ardere, che quello del vedere la faccia di Christo.

Ne farà loro di minor pena l'esser da lui veduti, e, come sogliam delle cose, che per la loro orribitità, e schisezza ce ne patiscon gli occhi, veggendole, discacciati. Considera, e descriue stesamente il Chrisostomo quel sì artisicioso, e solenne scoprirsi che sece Giuseppe a'suoi fratelli, che già il volleron
vecidere, e gran mercè parue loro di sagli, cambiandogli la morte nella seruia
'tu', e'l vendettero schiauo a'Madiania
ti, che il portarono à riuendere in Egitto. Hor al manisestars che lor sece,
con quelle tanto improusse parole,

118 PENSIERI (a) Ego fum loseph frater wher, quemi vendidistiem Egyptum, all'affiffargli-che tutti fecero gli occhi in faccia, e-tutti riconoscerlo alle fattezze; e- qui bora vederlo così fuor d'ogni loro efpettatione in quella maestà, ch'era bens grande, e in quell'altrettanta possanza: di Vicere dell'Egitto ; primieramente. Aordirono, e rimafero attoriti, e come. huomini adombrati: poi rimordendoli fubito la rea coscienza, misero il volto agliocchi in terra, doue già era los caduto il cuore ; e pallidi , e mutoli , e tremanti aspettaumo quel, di che si co-mosseuano degni. E pur Ginseppe non siaccigliò; ne prese verso loro aria di vosto, se non placidissima, ne tuon di voce , altro che da fratello tutto amoroso: e buona fede ne facean loro le dinotte ligrime che dicendo quelle parolegli fgorgaroreda gli occhi. Mà troppo forcera allor cueri il colpo di quel Frater vo Fer , quem vondidiffis: e i mi-feri alla memoria d'un così indegno facto haurebbon wolfato essen sotterra. Edio (dice il Chrisostomo) (b) Vebementeroblispesso, & potifimim admirou, quomada illi posuerins flare, vel 09. aperiver deinde, quemodo non anolane-res abei samma : quemode non obstupue-

<sup>2</sup> Gonef 45. Mamil: 64. in Genef.

wetota earum mens; quamoda non céciderint in terram, O non potuerunt (inquit') fratres eins respondere , turbati enimerant: merito; cogitantes quomodo. eum affecerant, de qualis ipfe erga fe fuerat; & cogitantes gloriam in qua con-Airutuserat, de fun falute, ut ita iam dicam, anxi erant. Mà del figliuol di Dio in maestà, e in personaggio di Giudice, saran tante punte di fulmini (dice il medesimo Boccadoro) che feriranno al cuore de reprobi, quante le fillabe di quel (a) Discedite à me maledicit in Knem aternum sche in eterno risonera lor ne gli orecchi, come fe ad ogni punto il sentissero. Che se colà nell'orto quella furiola corma d'armati che di lui cercauano per catturarlo, non ne foffersero quel semplicissimo Ego sum, che lor disse, mà in udendolo, come risospintida vn turbine, carlet souescie, a di colpo l'vm fopra l'altro 2 e tutti, in a terra: bene argomenta così à proportione Sanc Agossino: (b) Equfum, dixit. ciet qui iudicandus boe fecit? Quid regnaturus paterit, qui meriturus boc pa-mit? Quel ch'egli potrà, e fatallo, farà precipitar gut nell'inferno i dannati. conquel ch'egli medelimo diffe , termi-

<sup>2</sup> Matth.25.

b Tract. 112. in Ican

nando il ragionar del Giudicio vniuer-fate: (a) Et ibunt hi in supplicium ater-num. Quanta illud edicium sequemur lamenta! (siegue à dirne S. Cipriano) Illius vitima tuba clangor, quam borsihilis erit! Continuus erit, & super-fluus illarum lacrymarum decursus: stridorem illum dentium flammæ inexpinquibiles agitabunt . Immortales milets viuent inter incendia, & inconfumptibises flammænudum corpus allambent -Ardebit purpuratus dines; nec erit qui aftuanti lingua fillam aque infundas. In proprio adipe frixa libidines bulbient; & interfartagines flammeas miferabilia corpora cremabuntur : & omni sormento atrociùs desperatio condemnas sos affliget. Non miserebitur ultra Deus; neque tunc audiet parnitentes: sera erit illa confessio: & cum clausa fuerit ianuas frutira , carentes oleo; acclamabunt exelufi. La quale vitima particella, incui si accenna il miserabil caso delle cinque Vergini pazze , chiedenti d'efsere ammesse con le cinque sauie alle nozze dello Spolo, mà indarno, perche già la porta era chiusa (e nell'vne e nel-l'altre sigurò il diuin Maestroquel che farebbe nel Giudicio vniuerfale ) mi ricorda quel che predicandone diffe il Pon-

a Matth. 16. Author de Card. oper. ferm. de Ascenf.

S A C R L 321

Pontefice San Gregorio: (a) Ofi sapere in cordis palato possit, quid admirationis babeat quod dicitur, Venit Sponsus; quid duscedinis, Intrauerunt cum eo adnuptias; & quid amaritudinis, Et

clausa est ianua!

Questo, di che hò fin qui ragionato, tutto è magistero, e insegnamento di quella, che da principio proposi, e col Proseta San Zaccheria chiamar. SCIENTIAM SALVIIS. Ella, come ben può vedersi da questo po-, chissimo, che ne hò accennato, mantien sedelmente la promessa, di tratta. re De rebus magnis; e grandi tanto, che per noi non ve ne hà, nè può haueruene altre maggiori : se già i nostri pensieri non presumessero di poter concepire vno spatio di duratione più lungo, e per dir cost, più interminabile. dell' Eternità, vn cumulo di beni maggiori , e migliori di que' della Beatitudine de gli Eletti ; vn'aggregatione di mali in maggior numero, es più atroci di quegli della Dannatione, de Reprobi . Infallibile poi il douerqi toccare di queste due forti estreme, à l'una à l'altra : e qual ch'ella sia. immutabile in eterno: e'l merito per quella ò per quella, prenderfi dalla, wita presente, dalla quale, morendo,

a Hom. 12. in Auang.

222 PENSIERI null'altro si porta seco di là, che il bene, e'l male operato di quà: nè morirsi più che vna volta; e con ciò nono rimanere speranza di poter mai emendare il fallo, è trouar luogo à peni-tenza. E finalmente, quel che il puro natural discorso insegna, niuna. possibil proportione trouarsi frà il tem-' po, che misura il viuer nostro presente, e l'eternità in cui morendo entria-mo; niuna comparatione frà i beni, e i mali di questo mondo, e i beni, e i mah'dell'altro: perciò verissimo esfere l'insegnamento del Vescouo Sant' Eucherio, (a) intorno all'ordinar delle, cose mancheuoli con tener sempre Pocchio alle perpetue: Quis extruendi ( dice egli ) nisi cum fundamentum ieceris, tocus eft? Superadificare ceteras vilitates destinanti, Salus Fundamensum eft.

Questa, in brieni parole, è la Scienza della Salute. Hor come l'euidenza dimostra, esser vero ciò che siì osferuato dal Boccadoro, (b) che se prendeste un qualche leggerissimamente infermo, e'l ricopriste con tutti gli ammanti d'oro, e di perle degl'Imperadori, con tutti gli scarlatti, le porpore, e i diademi de'Rè, non però mai

b Homil.7. de l aud. Pauli.

S A C R I. scemereste d'vn atomo la piccola infermità di quel misero : doue al contrario la sola ombra di Pietro, e gli stracci di Paolo guariuano, solamente toccandoli, da qualunque strana, e disperata infermità i viui, e risuscitauano i morti: similmente, se, non. dico sopra, mà dentro al capo d' vno che ignori la Scienza della salute, poneste quanti volumi di sapienza vmana han publicati al mondo i Filosofi di qualunque Setta antica, e nuoua, non ne guarireste à quel misero l'anima, più di quel che i manti reali il corpod'vn'infermo. Bene il farà, e si efficacemente, che non v'è di, che nol faccia, vna carta, vn periodo, vna parola della Scientia salutis, ch'è l'-Euangelio: la cui virtù, che marauiglia è, ch'ella sia possente à risuscitare i morti alla vita eterna, se le parole d'esso, (a) Spiritus & vitasunt; come le chiamò quel medesimo diuin\_s Verbo che le diceua? e di più ancora, operar quello stupendo miracolo, di rinascer giouane da sè medesimo vecchio: ciò che Nicodemo, nouitio nella scuola di Christo non intese, e quindi il domandar che fece, (b) Quomodo potest homo nasci, cum sit senex? Ma

a Ivann.6.

b Ioann. 3.

324 PENSIERI
questa è virtù della Scienza della Salute, che sa venire ad vna nuoua luce,
delle Verità eterne, le quali scuopre,
e dà à vedere; à vn nuouo mondo, che
è quello di là, prima non curato perche non saputo; à vna nuoua vita, e
tal vita, che (a) Mortem non videba
in eternum.

## LAVS DEO.

