

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FLL 7761

66-6.



# ANTONII FORTI PHILOSOPHIA NE GATIVA.

TOMUS PRIMUS.

Dela ab. del Col. ymp?.
Compa de Fos

PHILOSOPHIA 1

NEGATIVA

SBU

## DISPUTATIONES PHILOSOPHIS

In quinque libros divise,

QUORUM I. SUMMULÆ: II. LOGICA: III. PHYSICÆ PARS PRIOR: IV. PHYSICÆ PARS POSTERIOR: V. METAPHYSICA:

QUIBU: 22624

Probaticontenditur, Philosophiam pure Humanam, fibi reliciam, in Argumenta Negativa passim resolvi.

AUTHORE

## ANTONIO FORTI

SOCIETATIS JESU, CALATAJERONENSI.

Editio novissima, post Panormitanam prima Veneta.



VENETIIS, MDCCXLIV.

Ex Typographia Jo: BAPTISTE ALBRITH HIERON. FLIH.

## DISITE AT TOXES PURE, OSDIFICE

4 . . .

\*\*\* The state of t

## REVERENDO PATRI ANDREÆ ZUANELLI SOCIETATIS JESU.



#### HIERONYMUS ALBRIZZI FELICITATEM.

Do sunt, qua potissimum nonnulli mirari solent, Reverende Pater, cum
Philosophia libros quotidie typis vulgari conspiciunt; alterum quidem humana mentis infirmitatem, qua in causa est ut in harum rerum natura assequenda vix quidquam

# 3 pro-

proficiamus; alterum vero incredibilem quamdam hominum audaciam, qua cupide, solerterque, quodeumque in penitioribus natura sini-bus latet, involutumque est, & contemplando investigare, & ratiocinando persequi, & evolvere disputando contendunt. Quapropter ad hanc mentis in tanta imbecillitate audaciam excusandam, seu potius ab invidia, & obtre-Etatorum sermonibus defendendam, illud semper necessarium existimavi, quod in more positum esse video, ut ii nempe, qui novas de Philosophia tractationes in lucem edere moliuntur, eas nomine aliquo insigni, & praclarissimorum in usdem disciplinis virorum præsidio munire studeant. Ea igitur fuit ratio, Reverende Pater, que me maxime impulit, ac pene coegit, ut nomen tuum in hisce libris ultro inscriberem , quos olim de Philosophia negativa tribus voluminibus comprehendit illustri Auctor ingenio Reverendus Pater Antonius Forti ; nunc vera plurimorum stimulis excitatus ego typis iterum excudendos curavi. Et profecto, sub cujus potissimum nominis clypeo Philosophicum opus hoc tueri se oportebat , cum in lucem publicam iterum prodiret, quam illius, qui & per septennium his disciplinis traden-

dendis exercitatus, parem adhuc in Philosophia neminem fortasse in venire potuit, & ob suavissimos mores gratus in primis, cunctisque charus semper fuit; denique sua prudentia, suisque virtutibus, & omni laudum genere, non amorem solum conciliavit, & studia, sed omnium insuper adjunxit sibi gratiam, & peperit existimationem? Quid dicam de domesticis, quibus commendatus es, laudibus? Quid de fratribus, quos præ cæteris vera cum gloria jactare potes in Ecclesiastica Hierarchia prastantissimos? quorum res gesta haud una cum corpore extincta sunt, sed illas suum veluti in gremium suscipiens posteritas in hominum memoria perpetuabit immortalitatis præmio condecoratas? Certe landes Cajetani fratris tui nulla unquam delebit oblivio, qui inter clarifsimos nostrorum temporum Oratores habitus, postquam plurimas Europæ urbes de Suggesto verba faciendo illustravit, tandem aliquando ad Bellunensem Ecclesiam regendam elevatus est: quo in munere quis digne referre queat quantum gregi sibi tradito verbis, ac vita sanctitate praiverit? Sed & alterius fratris nomen Sacri Palatii Magistri semper per hominum ora volitabit, qui cum ad summum

Oratoria artis apicem ascendisset, denique eo dignitatis pervenit, unde facilis ad Purpuratorum Senatum gradus patere solet; cui idem procul dubio adscriptus fuisset, nisi mortis invidia factum esset, ut honor, quem ipse jam dum promeruerat, ac universus pene Orbis ominabatur, eidem cum bonorum omnium dolore prariperetur. Nec silentio pratereundus frateralter Joseph Maria, qui non exiguam tulit religionis laudem, amplexus Sancti Cajetani institutum, unde ob integritatis famam conspientia, praclaros dignitatis gradus consecutus est, concionandique arte par fuit clarissimis.

Hac non modo ornamenta, sed singularia nostra Philosophia negativa prasidia sunt, coquasi propugnacula inimicorum telis opposita, atque objecta. Verum sateor tamen: rationes hujusmodi ad Auctorum, aut Librariorum utilitatem, referentur magis, quam ad laudem eorum, quos in Operis tui Patronos, atque Auspices elegeris. Alia enimvero mihi nunc ratio suit, eaque validissima, quaque ad unum te omnis refertur, cur Philosophiam hanc in muneris speciem tibi potissimum offerre vellem; quia scilicet maximo jure tibi non pauca debe-

ri a

ri a me intelligebam. Tanta enim benignitate, tantaque patientia filios meos tres mea mini vita chariores per plures annos, partim Brixia, partim Bononia tua fidei traditos sub tua custodia tam peramanter, tamque felici exitu usque ad hanc diem mihi conservasti, dum puerorum educationi in Seminariis publicis praesses, & bonis artibus, ac disciplinis instituendis adolescentibus incumberes; ut exprimere quam tibi propterea debeam nulla oratio sufficiat. Quin etiam mihi turpem ingrati animi notam posset quisque merito objicere, nisi id publico aliquo testimonio consirmatum relinquerem, quam scilicet fueris tu de me, meisque omnibus usque huc optime meritus. Quare suti meritorum tuorum tamdin recordabor, quamdiu mihi vivere contigerit; ita apud me novi, & quidem non exigui beneficii locum obtinebis, si nunc cum ampliorem Provinciam assecutus es, ad majorem administrationem vocatus, munus hoc, qualecumque sit, libenti animo acceperis, quod tibi in prateritorum beneficiorum memoriam, meaque erga te in perpetuum observantie gratam significationem defero .

Pari

Pari igitur animo donum hoc, quo ejus lar-gitorem soles, complectere s tuumque vere existima quod tot nominibus tibi debebatur.

#### AD LECTOREM.

M Iraberis, quod, in tanta Scriptorum copia, profiliat in medium nostra Philosophia Negativa. Heus, inquies, vel vetera profert, vel recentia: si vetera, crambem recoctam apponit : sin recentia ; quid, luce dignum, sub sole novum? Difficile est, aliquid boni tot Sapientium Virorum, qui antehac scripserunt, fugisse aciem. Amice Lector & erudite, valida sane obtendis: ne tamen inaudita parte feras sententiam; istac suspende benevolus: donec Philosophiæ nostræ Clavem perlegeris, quam Logicæ disp. 1. lib. 2. præfiximus. Ab opacitate siquidem nostra natam fortasse comperies novam aliquam antiquæ lucis reflexionem: & quare nomen inditum Negativæ. Vale.

### NOI RIFORMATORI

#### DELLO STUDIO DI PADOVA.

Vendo veduto per la Fede di Revisione, ed Approvazione del P. F. Paolo Tommaso Manuelli Inquisitore del S. Offizio di Venezia, nel Libro intitolato: Antonii Forti Philosophia Negativa, non vi essere cosa alcuna contro la Santa Fede Cattolica, e parimente per Attestato del Segretario Nostro, niente contro i Prencipi e buoni costumi, concedemo Licenza a Giambatista Albrizzi Stampatore di Venezia, che possa essere stampato, osservando gli Ordini in materia di Stampe, e presentando le solite copie alle Pubbliche Librerie di Venezia, e di Padova.

Dat. li 3. Marzo 1744. ( Z. Pietro Pasqualigo Rif. ( Daniel Bragadin Cav. Proc. Rif.

Registrato in Libro a Carte 28. al n. 182.

Michiel Angelo Marino Segret.

26. Marzo 1744. Registrato nel Magistrato Eccell, de gli Esecutori contro la Bestemmia.

Alvise Legrenzi Segret.

## PHILOSOPHIA

#### NEGATIVA

#### LIBER PRIMUS.

Summula, sen Introductio in Logicam.



OGICA, tota quanta est, ut videbimus, circa Secundam intellectus Operationem immediate, & per se versatur. Secunda intellectus operatio,
cum sit propositio, ex terminis constare intelligitur: & in argumentationem coalescere. Itaque, juxtacommunem Scholz peripateticz methodum, Logicz brevem hanc introductionem przemittimus: cujus tripartitam tractationem tres Logicz

Summulas vulgus Philosophorum appellat. Prima erit de Termino: Secunda de Propositione: Tertia de Argumentatione.

#### DISPUTATIO L De Termino.

Primo, quid sit Terminus. Secundo, quotuplex sit. Tertio, de proprietatibus Termini.

## ARTICULUS I. Quid fit Terminus:

I. Dico primo. Terminus dicitur id, in quod resolvitur propositio. Et quidem ex Aristotele 1. prior. cap. 1. ubi sic habet de termino: Terminum voco, in quem dissolvitur propositio, ut prædicatum, & de quo prædicatur, aut apposito, aut diviso esse, aut non esse. Propositio autem, ut notat ipse Aristoteles, proprie resolvitur in extrema, quæ sunt partes, ut quod, idest subjectum, & prædicatum: non dicitur proprie resolvi in Phil. Neg. Summ.

copulam, seu separationem, quæ est pars, ut quo, in propositione. & merus nexus, seu mera dissolutio, quæ, propositione deperdita, nullo modo intelligitur permanere. Sic res quælibet resolvi dicitur in suas partes, ut quod, non aut in unionem, aut separationem partium prædictarum.

Dico 2. Subjectum propositionis est id, de quo aliquid affirmatur, vel negatur: prædicatum vero id, quod affirmatur, vel negatur. Copula, vel separatio dicitur verbum, est, aut, non est, quod affirmando nectit prædicatum cum subjecto: quodque eadem sejungit negando. Jam Adverbia, Relativa, Adjectiva, & similia, qua talia, termini non sunt, sed terminorum assectiones v. g. quando dicitur: homo Æthiops est valde niger, To, Æthiops, se tenet ex parte subjecti: To, valde, se tenet ex parte prædicati.

## A R T I C U L U S II. Solvuntur Objectiones.

Bijcies 1. Propositio resolvitur in syllabas, & literas: ergo non resolvitur in Terminos: ergo Terminus non

oft id, in quod resolvitur propositio.

Resp. Distinguo antecedens: mediate, concedo: immediate, nego antecedens, & utramque consequentiam. Id, in quod absolute dicitur resolvi propositio, est id, in quod illa immediate, idest primo resolvitur aquod scilicet remanet primo, destrusta propositione, cujusmodi sunt subjectum, & prædicatum, qui duo termini nuncupantur: quique deinde, si velint destrui, proprie dicuntur resolvi in syllabas. & hæ, si & destrui velint, resolvi in simplices literas, seu characteres.

Obijcies 2. in hac propositione: Petrus albus est, particula, est, potest dici extremum propositionis: adeoque id, in quod resolvitur propositio: ergo tradita definitio competit alteri a

definito , nempe copulæ.

Respond. nego antecedens: extremum enim in propositione non constituitur positione locali, quæ prosecto nulla est inactibus intellectus: sed ratione muneris, quod præstare intelligitur.

Obijcies 3. etiam de copula potest aliquid affirmari, vel negari: adeoque potest & propositio aliqua resolvi in copulam:

ergo

ergo copula potest esse Terminus: ergo aliata definitio competit alteri a definito.

Resp. distinguo antecedens: de copula, qua tali, nego: de copula, non qua tali, concedo antecedens: & distinguo primum consequens: copula, ut copula est, nego: non ut talis, concedo primam: nego deinde secundam consequentiam. Licet copula, qua talis, idest, prout exercens munus conjunctionis predicati eum subjecto, non se Terminus; quando tamen inaliqua propositione exerceret munus subjecti, vel prædicati, tunc esset proprie Terminus, & extremum illius propositionis. v. g. si quis diceret, est, est copula: in quo sensu, etiam integra propositio, adverbium, præpositio, quin singulæ literæ elementariæ, & similia possunt esse Terminus, & extremum alicujus propositionis, ut si quis diceret, Petrus est homo, est propositio assirmativa. A, est vocalis.

#### ARTICULUS III.

Quotuplex sit Terminus. Prima, & secunda Termini divisio.

11 I. Dico 1. dividitur Terminus in mentalem, objectivum, vocalem, & scriptum. Mentalis Terminus dicitur, qui est quasi extremum propositionis formalis, idest cognitionis, qua intellectus aliquid de aliquo enunciat. Objectivus, qui est objectum propositionis mentalis v. g. ipse Sol, & esse lucidum, dicuntur Termini, idest objectum propositionis formalis, qua dicitur, Sol est lucidus. Vocalis Terminus est extremum propositionis voce prolate v. g. in supradicta propositione vox illa, Sol, & lucidus. Scriptus denique est extremum propositionis, literis, signisve similibus exaratæ.

Dico 2. absolute apud Philosophos, juxta communem loquendi modum, nomine propositionis, venit propositio mentalis: nomine Termini, terminus objectivus, qui absolute est id, de quo aliquid affirmatur, vel negatur. Quamvis propositionis vocalis usus, vel saltem scriptæ in scholis sit omnino necessarius, cum nec ipsa objecta afferre in medium possimus, nec nostras cognitiones, nisi per sensibilia signa depromere.

IV. Dico 3-Terminus vocalis subdividitur in significativum, &

#### PRILOSOPRIJE NEGATIFJE

pon significativum. Significativus est vox, que ex hominum. placito significat : v. g. panis, sol, lux, & de hoc deinceps semper agendum. Non significativus est vox, quæ ex hominum placito non significat: v. g. Blictri, & similes, que excogitari posfunt supponendo, quod illæ apud nullum hominum genus significent. Ad hanc autem Termini divisionem clarius intelligendam. opere pretium fit breviter explicare, quid fit vox, quid fit fignificare. Vox ex Aristotele 2. de An. cap. 12. est, sonus ab ore-Animalis prolatus cum imaginatione aliquid significandi. Dicit enim loco citato Aristoteles textu 90. Quare percussio respirati ceris ab anima, que est in his partibus, ad vocatam arteriam vox est. Non enim omnis animalis sonus vox est: est enim & lingua. sonare, sicut tussientes: sed oportet animatum esse verberans, & cum imaginatione aliqua. Significativus enim quidam sonus est vox; ex quibus verbis Silvester Maurus hic num. 5. hanc infert definitionem vocis, ni dicere velimus descriptionem: vox est sonus editus ab anima, residente in partibus circa cor, ex. percussione, & allisione aeris respirati ad asperam arteriam, dependenter ab imaginatione, & appetitu, signisicativus molesti, & jucundi. Que quidem vox duplicis generis est, articulata nimirum, vel inarticulata. Articulata est, quæ, vel syllabis, vel literis constat : v.g. paries, homo, equus, &c. Inarticulata, que nec syllabis, nec literis coalescit, cujusmodi sunt gemitus hominis, cantus avium &c. Significare autem, est esse signum. Signum. vel est formale, vel instrumentale. Formale signum est, quod non cognitum, ducit in notitiam alterius rei, ut est visio, quæ non visa, facit nos videre objectu, puta coloratum, aut lucidum. Instrumentale signum est, & de hoc loquimur in præsenti, quod præter sui cognitionem, in alicujus etiam alterius cognitionem. inducit, & hujusmodi est sonus campanæ, v. g. qui auditus ducit nos in cognitionem concionis habenda, vel gymnasii incipiendi.

Dico 4. Signum instrumentale aliud est naturale, aliud artificiale. Naturale est, quod ex natura sua significat rem a se dissinctam, ut risus, lætitiam; gemitus, & suspiria, mærorem, & hujusmodi signa ubique gentium, & semper idem significant, utpote ex natura. Artificiale est, quod ex mero placito, idest ex libera voluntate, & arbitrio agentis intellectualis habet ducere in cognitionem alterius rei. Nam, quod signum quodlibet instru-

instrumentale ducat in cognitionem sui ipsius, quz est significatio quzdam materialis, & impropria, non autem formalis, & propria, hoc, inquam, habet ex natura sua; & quoad hoc semper est signum naturale. Exemplum signi instrumentalis artisicialis sit hzc vox, panis, vinum, sol, luna, sonus tubz, qui adbelli principium, vel aliud significandum est institutus: ramus ante tabernam, qui vinum ibi vendibile esse ossendit: & hujusmodi signa non apud omnes nationes, nec semper idem necessario significant, cum non sint ex natura, sed ex arbitrio.

## A R. T 1 C U L U S 1 V... Solvuntur Objectiones.

Y. OBijcies 1. contra tertiam assertionem. Vox non fignificativa non potest esse extremum propositionis: ergo non est Terminus, adeoque male dividitur Terminus in significativum, & non significativum.

Resp. nego antecedens: nam etiam de vocibus non significativis potest serri judicium, & aliquid affirmari, vel negari si adeoque possunt esse extremum propositionis, ut cum dicitur:Blidri, est vox dissyllaba: Blictri non est vox significativa.

Obijcies 2. hzc vox, Blictri, significat Terminum, seu vocem non significativam: ergo aliquid significat, præter seipsam:

ergo non est Terminus non significativus.

Resp. nego antecedens: non enim vox prædicta instituta estaut assumpta ab hominibus, & philosophis ad significandum. signate Terminum non significativum, licet afferatur exercite in exemplum vocis non significativæ: sic ex eo, quod vox, homo, adducatur a Grammaticis in exemplum nominis substantivia, non insertur, quod hæc vox, homo, significet nomen substantivum.

Obijcies 3. hzc vox, Blictri, ab homine prolata, ingeritcognitionem hominis loquentis; ergo aliquid fignificat præter

seipsam.

Resp. distinguo antecedens: & hoc habet ex natura sua, concedo: ex placito hominum, nego antecedens: & in eodem sens su consequentiam. Qualibet vox a loquente prolata, cum sit essectus hominis loquentis, inducit in cognitionem sua causa; idest ipsius loquentis, a quo producitur. Id autem est ex natura, non ex arbitrio, sive ex arte.

Gbijcies 4. hac vox, Blistri, ex placito hominu nihil significat: ergo significat nihil: ergo est significativa ad placitum: sicuti ha voces, nihil, nullus, & similes.

Resp. distinguo primum consequens: ergo significat nihil negative, idest non significat, concedo: positive, idest habet significare carentiam cujuscunque rei, nego primam, & secundam consequentiam. Ad paritatem dico, illas voces, nihil, nullus, & similes assumptas susse ad significandas rerum carentias: vocem autem, Blictri, ne quidem assumptam susse ad significandas rerum carentias. Quando autem dicimus, Blictri nihil significare, significare nihil, sensus est, non significare: sicuti quando dicitur: ego nihil comedo, comedo nihil, sensus est: ego non comedo: non autem sensus est, ego comedo ipsum nihilum.

VI. Obijcies 5. nequit explicari, an essectus proprie, & rigoro-se dici debeat signum naturale suz causz, v. g. lux solis, su-

mus ignis, vestigium animalis: ergo.

Resp. nego antecedens: & dico, alios assirmare: quia per hos, ad signum, sufficit, quod effectus naturaliter ducat in cognitionem rei a se distinctes, cujusmodi est causa sua. Alios. vero comuniter negare quia per hos ad ratione signi, no sufficit. quod ducat in cognitionem suz cause; sed requiritur præterea, quod, ad hoc per se sit institutum a natura: quod non competit effectui, qua tali; scilicet pracise ut effectus est. Hinc, inquiunt, gemitts v. g. est signum interni doloris : quia natura per se gemitum instituit, ut inde animalia opem quærerent internis affe-Alonibus. Fumus vero non est signum ignis: quia fumum natura per se non instituit ad hunc finem, ut ignem preseserret; sed per accidens fumus, ab ignis lucta cum alio corpore, presertim humido, subortus facit, ut inde ignem in eo loco inveniri deducamus: sicut, juxta hanc acceptionem, vestigium non est sigaum animalis: cum per accidens sit, quod ab animali vestigium imprimatur in molli arena, per quam gradam faciat hic, & nunc: non per se, ex primaria institutione naturæ ad hunc sinem, ut animal per sui vestigium innotescat: nec enim fraudaturullo suo primario fine natura, si animal per arenam, aut simile corpus molle non transeat, ubi vehigium sui imprimat. Quartio est parvi momenti, se de nomine. Loquendu cum multis.

A R-

## ARTICULUS V. Tertia Termini divisito.

VII. Dico 1. Subdividitur præterea Terminus, de quo loquimur, in categorematicum, seu prædicativum, seu significativum simpliciter dicum, ut alii loquuntur; & in syncategorematicum, seu comprædicativum, seu consignificativum. Primi generis est, qui se solo aliquid determinate, & perfecte significare solet in communi modo loquendi v. g. Petrus, lapis &c. Secundi generis, qui se solo, & per se non est ponibilis in propositione, utpote qui ad aliquid determinate, & perfecte significandum, indigeat comparte, & veluti determinativo, v. g. omnis, nullus, quilibet, aliquis; subintelligitur enim homo, lapis, &c.

Dico 2. Volunt aliqui, adjectiva esse Terminos categorematicos: tum quia esse solent in propositionibus subjectum, vel prodicatum: ut cum dicitur: album est disgregativum visus, vel: Petrus est albus; tum quia, si non subjectum, materiam saltem, determinate significant. Alii vero contendunt, adjectiva ad summum terminos esse syncategorematicos: quia, ajunt, cumbicitur v. g. albus, justus &c. tam suspensus remanet sensus in ordine ad ejus significationem, quam cum dicitur omnis, nullus, aliquis &c. nisi compleatur significatio determinata addendo, paries, homo. Alii cum Arriaga, ob prædictas rationes, mediam ineunt viam, & adjectiva terminos mistos appellant: quia videntur participare tam de categorematico, quam de syncategorematico. Quæstio est de pura voce.

#### ARTICULUS VI.

Quarta, quinta, & sexta Termini divisio, ubi De Univocis, Aquivocis, Analogis, & Denominativis.

VIII. D Ico 1. Subdividitur præterea Terminus, de quo loquimur, in communem, & singularem. Communis est, qui plura significat v. g. homo, equus. Singularis, qui unammem tantum, & determinatam significat, ut Petrus, Bucephalus, Melampus. Hinc vox hæc, Deus, non est Terminus communis.

munis, quia non significat plura. Tres enim Personæ Trinitatis, licet sint plures, puta Personæ tres, non tamen sunt plura, sed unum: quippe sunt unus Deus. At una Persona non est aliud ab altera Persona, sed alius.

Dico 2. Terminus communis subdividitur in Universalem, & Particularem, seu, ut magis castigate loquamur, Terminus communis, quoties afficitur signo Universalitatis, vocatur Terminus universalis v. g. omnis homo, quoties limitatur signo Particularitatis, evadit Terminus Particularis, v. g. aliquis homo, non-

nullus equus.

IX. Dico 3. Terminus communis subdividitur iteru in Univocum, Æquivocum, & Analogum. Univocus est, qui significat plura, quorum nomen, & ratio fignificata per nomen, est omnino eadem, puta quoad similitudinem, & convenientiam v. g. homo, qui Terminus significat Petrum, Paulum, Marcellum, qui eandem naturam humanam participant. Ubi alii communiter dicunt: quorum nomen, & ratio substantiæ significata per nomen; per To, substantiæ, significatur essentia, sive de cetero substantialis illa sit, sive accidentalis. Quod etiam intelligendum, ubi de Æquivocis, & Analogis. Æquivocus est, qui plura significat, omnino convenientia quoad nomen, omnino diversa quoad rem, significatam per ipsum nomen: cujusmodi est Gallus, qui significat Gallum gallinaceum, & præterea hominem natum in Gallia, & hominem nomine, vel cognomento. Gallum; quæ galleitas in re est omnino diversa: præter emm. convenientiam in nomine, non habent accidentia, vel connotata, aut operationes, unde possint confundi inter se, & ex vi illorum vocari nomine communi, Gallus. Analogus est, qui plura significat, quæ nomine funt omnino eadem, in re vero per nomen significata, partim sunt convenientia, & partim disconvenientia, seu, ut alii explicant, impersecte, & aliqualiter convenientia v. g. Sanus, dici potest de homine, de pulsu, de cibo: jam conveniunt, quia eadem quidem est omnium sanitas, ad quam dicunt ordinem: disconveniunt, quia illam non codem. modo participant: homo enim habet fanitatem in se formaliter: pulsus indicative, quatenus est signum, & index sanitatis: cibus causaliter, quatenus sanitatem fovet, atque restaurat. Hæc autem omniaita significantur per vocem, sanus, simpliciter prolatam, ut præcile per ipsam confundantur quidem simul, at di-Ant. Forti. fcer-

#### SUMMULÆ DISPUTATIO I.

scernatur eorum diversitas przexplicata. Non ita se habet hzc vox, Animal, qua przcise sumpta, ita confunduntur omniaanimalia, ut nulla eorum disserentia per sonum hujus mere vocis significetur.

#### Quoad Univoca.

X. Dico 4. Univoca alia sunt univocantia, alia univocata... Univoca univocantia dicuntur ipse voces. Univoca univocata, res significate per voces. Dividi etiam solent univoca, in univoca participata, & univoca participantia. Univoca participata dicuntur rationes communes superiores v. g. animal, quod participatur ab homine, equo, leone. Univoca participantia. dicuntur rationes inferiores, quæ dictam rationem communem superiorem participant: v. g. homo, equus, leo, quæ animalitatem participant. Itaque hec vox, Deus, ex eodem capite, quo non reputatur universalis, nec reputatur univoca: quia scilicet non significat unum in pluribus per sui multiplicationem, ut dictum est assertione prima.

#### Quoad Æquivoca.

XI. Dico 5.In equivocis vocabulu commune debet esse omnino idem, invariato nimirum vocis sono materiali, syllabis, literis, accentibus, quantitate, & reliquis accidentibus, alioquin non erit æquivocum, de quo loquimur. Itaque hoc nomen, plaga, non reputatur philosophice æquivocum, licet æquivocum nuncupetur grammaticaliter: quamvis enim significet tum vulnus, tum rete; cum tamen vulnus significat, habet primam syllabam longam; cum rete, brevem. Porro æquivoca, alia dicuntur æquivocantia, alia æquivocata. Æquivoca æquivocantia sunt voces ipsæ significantes, modo præexplicato. Æquivoca æquivocata funt res significatæ per voces. Insuper æquivoca alia dicuntur a casu, alia a consilio. Æquivoca a casu, seu, ut alii loquuntur, absque ullo fundamento in re, sunt, quæ conveniunt in nomine casualiter, & fortuito v. g. hoc nomen, Melampus, impositum cani omnino ad libitum. Æquivoca a consilio sunt, quæ, licet diversa, conveniunt tamen in nomine ex aliquo consilio, non fine aliquo fundamento in re, ut evenit in metaphoris, quæ tamen potiori jure analoga nuncupantur: v. g. ridere, quod . Phil. Neg. Summ.

in hominibus significat risum edere, & in pratis germinare, & slorere.

Dico 6. quando autem dicuntur, Æquivoca unica definitione definiri minime posse; sensus est de Æquivocis specificative, & fingillatim, non vero reduplicative, & in universum. Enimvero res, quæ dicuntur æquivocæ, si sumantur specificative, seu materialiter, & exercite, non possunt definiri unica definitione: diversimode enim definitur Gallus homo, & Gallus gallinaceus: si vero sumantur reduplicative, seu formaliter, & signate, quatenus talia, possunt unica definitione definiri; quia sunt similia, & conveniunt in hoc, quod participent idem nomen, quod sint æquivoca, ac sint diverla significata per unum nomen: ut diximus, individua differre inter se, non differre tamen in hoc, quod de quolibet illorum æque verificetur, esse individuum. Et ubi Arittoteles docet, nomen, quod non fignificat unum, nihil significare; sensus est, vocem, que non significat rem certam, & determinatam, sed incertam, penitusque indeterminatam ex suo modo significandi, perinde se habere in ordine ad societatem, & usum humanum, ac si nihil significaret; adeoque, quo ad hoc, dici posse, nihil significare in ordine ad nos.

#### Quoad Analoga.

XII. Dico 7. Licet Analoga, utpote media inter univoca, aquivoca, non definiri ab Aristotele notet Divus Thomas, Boetius, & alii interpretes, quia forte in aquivocis comprehenduntur; illa tamen recte definiuntur communiter a logicis modo predicto: & quidem ex Aristotele. Jam Analoga alia sunt analogantia, alia analogata. Analoga analogantia sunt voces, significantes plura, partim eadem, partim diversa. Analoga analogata sunt res ipsa significata.

Dico 8. Analoga analogata, ex Aristotele, dividi etiam solent in analoga attributionis, & proportionis, seu proportionalitatis. Analoga attributionis, quæ ab Aristotele hoc loco appellantur analoga ab uno, vel analoga ad unum; sunt, quæ, signisicata per unum nomen, dicunt ordinem ad unum terminum; ita tamen, ut in tali ordine partim conveniant, partim disconveniant v.g. sanum, ut supra innueba, dicitur de animali, de pulsu, de cibo; quæ omnia conveniunt in hoc, quod eadem sit omnium sani-

Digitized by Google

tas, ad quam dicunt ordinem: disconveniunt tamen, quia illam

non eodem modo participant.

Dico 9. Analogorum attributionis illud, in quo principaliter, idest formaliter reperitur forma, seu terminus, ad quem catera dicunt ordinem; vocatur analogum principale, seu primum analogatum: & hoc venit nomine analogi absolute prolati: reliqua vero, qua non ita dictam forman participant, analogata minus principalia nuncupantur; non tamen comparata inter se, sed cum principali analogato. Analogum primi generis est, animal sanum: secundi generis, pulsus, medicina, cibus.

XIII. Dico 10. Analoga proportionis, quæ Aristoteles appellat, analoga secundum proportionem, sunt, quorum nomen commune est, ratio substantiæ absolute diversa, sed eadem per quandam proportionem, similitudinem, & metaphoram, v.g. ut supra innuebam, Risus, qui proprie dicitur de homine, transfertur etiam ad pratorum viriditatem, cælique serenitatem: quia hoc, quod est risus in homine, videtur viriditas in pratis, serenitas in aere. Itaque in analogis attributionis est idem terminus, diversa tamen ad illum relatio: in analogis vero proportionis sunt diversi termini, sed eadem est relatio.

Dico 11. Dividunt alii analoga trifariam: primo . in analoga propter inæqualitatem : secundo, propter dependentiam : tertio, propter transcendentiam. Primi generis dicunt ea, quorum nomen commune est, ratio vero per nomen significata, omnino eadem; quæ tamen inæqualiter participatur ab illis, videlicet magis, vel minus perfecte. Secundi generis, quorum nomen commune est, ratio vero per nomen significata, omnino eadem, sed in uno dependenter ab alio . Tertii generis , quæ habent aliquam rationem communem, sine qua concipi non possint; licet hac ratio concipi possit sine illis. Et multi volunt solum tres hasce analogorum classes vere ad analoga pertinere : cum participent quidem eandem rationem, sed non omnino eandem. His Doctoribus in analogis attributionis, & proportionis, ratio fignificata... per nomen non videtur ese in omnibus partim eadem, partimdiversa, sed in analogis attributionis omnino eadem v. g. sanitas: in analogis proportionis omnino diversa, & duntaxat eadem per fimilitudinem quandam, valde imperfectam. Multi contra putant, analoga per inæqualitatem, per dependentiam, per transcendentiam, esse in rigore univoca, eorumque inæqualitate. dependependentia transcendentia univocationem non impediri: cum non impediatur eorundem confundibilitas inter se; adeoque analoga proprie ese analoga attributionis, & proportionis. Questio, ut videtur, est parvi momenti, & de mero modo loquendi.

#### Quoad Denominativa.

XIV. Dico 12. Denominativa non sunt cum Univocis, Æquivocis, Analogis consundenda. Siquidem denominativa sunt, ex
Aristotele, ea, qua ab aliquo nomine appellationem recipiunt, solo casu, idest desinentia, ab illo diversa v. g. justus a justitia...,
sanctus a sanctitate, clemens a clementia. Tria requiruntur ad
denominativa: primum, ut nomen habeant aliquo modo commune cum forma, unde derivantur: sic v. g. studiosus, cum signisicat amantem virtutis, non est nomen denominativum respectu
virtutis: secundum requisitum est, ut denominativum habeat diversam desinentiam, ac forma, unde denominatur: hinc v.g. musica, cum est adjectivum, signisicans mulierem cantatricem, non
reputatur nomen denominativum a musica substantivo, quia desinunt eodem modo: tertium requisitum est, ut quid commune
signisicet, unde non reputatur nomen denominativum, illud, quo
individuum determinatum signisicatur.

Dico 13. Quidam denominativa dividunt in tres classes: primo in denominativa in re simul, & in voce: ut clemens a clementia, innocens ab innocentia: secundo in denominativa solum invoce v. g. officiosus, cum significat obsequentem, respectu hujus vocis, officium: nam, inquiunt, diversum habent significatum; sed salso: nam, si consulant Calepinum, ut notat Arriaga, officium etiam significare potest obsequium: tertio in denominativa solum in re, v. g. studiosus respectu virtutis, a qua habet significationem, non vero nomen.

#### A R T I C U L U S VII. Septima, & Octava Termini divisio.

XV. Dividitur Terminus in Absolutum, Connotativum, & Relativum. Absolutus est, qui ex suo modo tendendi significat rem ad modum per se stantis, v.g. Angelus, homo. Dixi, ad modum per se stantis, non, per se stantem, quia

quie ut bene notat Toletus, formæ accidentales, v. g. albedo, nigredo, licet non per se stent, ut substantiæ, sed inhæreant substantiis; tamen, quia substantive significantur, ideo termini sunt absoluti.

Dico 2. Connotativus est, qui ex suo modo tendendi signisicat rem alteri alligatam, cum qua unum terminum constituit,
v. g. album, nigrum, quod signisicat habens albedinem, habens
nigredinem, idest subjectum, v. g. parietem, & simul formam,
idest albedinem, nigredinem, eidem parieti inhærentem signisicat. Relativus est, qui signisicat rem importantem aliam, seu
dicentem ordinem ad aliam, cum qua tamen non faciat unum,
v. g. immicus, qui dicit ordinem ad illum, cui inimicatur, nec
tamen facit unum cum eodem, ut facit unum paries cum albedine.

XVI. Dico 3. dividitur præterea terminus in Concretum. & Abstractum. Concretus est, qui significat rem compositam, seu quasi compositam, idest constatem ex partibus, vel quasi partibus, inter se aliquo modo distinctis : v. g. Album , Deus, Verum, Album, quia lignificat fubjectum, idest parietem, & formam. idest albedinem, quæ realiter distinguuntur. Deus, quia significat Deitatem, & Personalitatem, qua Inessabiliter, seu virtualiter. seu formaliter ex natura rei, seu eminentialiter, seu realiter inadaquate, seu alio modo distinguuntur, juxta varias Theologorum opiniones. Verum, quia hic terminus significat ens, quasi sub, jectum, & veritatem transcendentalem,quasi formam illi adjacene tem, quæ distinguitur ab ipso ente per intellectum. Terminus abstractus est, qui significat partem, seu quasi partem alicujus ex prædictis compositis, ut ab altera separatam, v. g. Albedo, Veritas, Deitas. Ubi contendunt aliqui, & quidem communiter, solam formam, ut a subjecto separatam, dici posse terminum abstractum, non vero subjectum, ut separatum ab illa: quia proprie forma intelligitur ese id, quod abstrahitur: subjectum verò esse id, ex quo abstrahitur ipsa forma: ut vice versa, subjectum intelligitur esse id, quod contrahitur: forma vero, in fuo genere, esse id, quod cōtrahit subjectum, cui suo modo conjungitur.

#### PHILOSOPHIE NEGATIVE

## A. R T I C U L U S VIII. Nona, & decima termini divisio.

XVII. Dico 1. dividitur insuper terminus in collectivum, & in non collectivum. Collectivus, seu copulativus est, qui in recto plura significat, ad modum unius; adeoque non potest de illis prædicari singiliatim, idest de singulis: v.g. Populus, Exercitus:, Turba, Collegium. Non collectivus, seu non copulativus est, qui, vel non significat plura in recto ut Petrus; vel, si plura, ita tamen significat, ut possit de singulis in recto prædicari: cujusmodi est, homo, miles.

Dico 2. dividitur itidem terminus in complexum, & incomplexum. Complexus est, cujus partes non sunt unerasynonyma, sed diversum significant, & singulæ separatæ significant eodem modo, ac dum erant unitæ: v. g. Homo albus, Homo justus. Incomplexus est, cujus partes, vel sunt synonymæ, & omnino idem significantes, vel separatæ non significant eodem modo, ac dum erant unitæ: v.g. ensis, gladius, quæ sunt synonymæ:mægister, cujus partes, ma-goster, separatæ non significant: ita etiam se habet proconful, circumstrum; cujus partes separatæ, proprie non significant, cum sint dictiones syntatogorematicæ, sidest non significant, eum sint dictiones syntatogorematicæ, sidest non significativæ. Hujus generis etiam est hic terminus, respublica, quando significat communitaté, & dominus, namque ejus partes: res-publica, dominus, separatæ non retinent eandem significationem... Notandum tamen, quod respublica, si significat rem, quæ sit publici, seu communitatis, est terminus complexus.

Dico 3. ex dictis conflat facile responsio ad difficultatem illam, quam hoc loco proponit Oviedus: cum dicitur: Blictri prolatum auditur, Inc est terminus complexus, & tamen vox, Blictri, solitarie sumpta, non significat: ergo falsa videtur definitio termini complexi, supra tradita: responsio enim est, vocem, Blictri, semper retinere significationem suam materialem, & impropriam, quam habet, significando sui ipsus sonum materialem; sive ponatur extra propositionem supra allatam, sive in Illa; licet non habeat significationem ullam formalem, & propriam ex placito hominu.

ut supra explicatum est.

A R-

## ARTICULUS IX. Undecima, & duodecima Termini divisio.

XVIII. Dico r. Terminus dividitur etiam celebertima divifione in Prædicamentalem. Transoendentalem. &
Supertranscendentalem. Prædicamentalis est, qui pertinet ad
determinatum rerum genus, seu prædicamentum ex decem a...
Philosopho assignatis. Illa suntssubstantia, quantitas, qualitas,
relatio, ubi, quando, actio, passio, situs, & habitus. Itaque,
quia hic terminus, equus, pertinet ad prædicamentum substantiæ;
palmus, ad prædicamentum quantitatis; albedo, ad prædicamentum qualitatis; & termini prædicamentales nuneupantur.

Di co 2. Transcendentalis est, qui non pertinet ad determinanum rerum genus, & prædicamentum; sed per omnia transcendit, & divagatur; cujusmodi sunt res, ens, unum, bonum, aliquid, verum; qui omnes in illa trita voce, reubau, quæ omnium primas literas continet, ligari a Logicis solent, ae tyronibus memoria excidant. Supertranscendentalis est, qui, non solum per decem rerum prædicamenta, sed etiam ultra divagatur, atq; transcendit, v. g. cognoscibile, nominabile, quæ etiam carentiis, immo & chimeris conveniunt.

Dico 3. Dividi etiam folet terminus in Finitum, & Infinitum, fen Infinitatum. Finitus est, qui significat quid res sit, v. g. Homo, Angelus. Infinitus, seu Infinitatus est, qui significat quid res non sit, v. g. non Homo, non Angelus: & dicitur infinitus, seu infinitatus, quia præbet occasionem intellectui progrediendi in infinitum, investigando quid non sit res, quam significat. Quelibet enim res ita est una, ut non sit infinita entia, a se distincta.

possibilia. Hinc

Dico 4. Colligitur, particulam, Non, dupliciter sumi posse, negative scilicet, & infinitanter. Primo modo sumitur, cum aliquid negat: & tunc cadit supra verbum, seu copulam, in propositione, quam negativam constituit, v.g. Petrus non est equus. Secundo modo, cum significat afficiendo, non verbum, sed predicatum propositionis, qui sit terminus infinitus, modo superius explicato: & tunc propose propositio non est negativa, sed insiaita, seu infinitata, seu, ut alii loquuntur, indefinita, v.g. Pe-

trus est non equus-

A R-

14

PHILOSOPHIE NEGITIES ARTICULUS X.

A R T 1 quinta, & sexta Termini divisio.

Decimatertia, quarta, quinta in Prima Decimaterus y viditur terminus in Primæ, & Secundæ in
NIX. Dividitur terminus primæ intentionis est-ani
tentionis . Terminus primæ intentionis est-ani
tentionis osse , quod habet inden tentionis quod habet independenter ab intellefecundum offe, quod hab Angellis, fecundum este, seu denominationem, quam qui rem significat, v. g. cognitum, subjectum prædicat ab intellectu, v. g. cognitum, subjectum prædicationem. qui rem significat, v. g. cognitum, subjectum, prædicatum, prædicatum, babet 2b intellectur terminus in Affirmativum pet ab intellectus, ser minus in Affirmativum, & non Affir-Dico 2. Affirmativus est, qui rem positivam. Dico 2 Affirmativus est, qui rem positivam significat, v. g. mativum. Non affirmativus est, qui rem non positivam signi-Deus, Homo. Non affirmativus est, qui rem non positivam signi-Deus, Home feu defectum rei, v. g. tenebræ. Terminus ficat, acmativus subdividitur in privativus ficat, 180 ... 1 erminus ficat, 180 in privativum, & negativum. Pri-non Affirmativus subdividitur in privativum, & negativum. Prinon Amin qui significat defectum, seu carentiam formæ in subjecto capaci, quæ carentia dicitur privatio, v. g. cœcitas refpeau hominis: quia ita caret visu, ut ejus sit capax, adeoque dicitur privatus visu; & Tenebræ respectu aeris : quia aer ita caret luce, ut ejus habeat capacitatem : adeoque noctu dicitur privatus luce. Negativus est, qui significat non esse, seu carentiam in subjecto incapaci, quæ dicitur negatio, v. g. carentia visionis formalis in lapide. Dixi, visionis formalis, quia lapis est incapax essentialiter recipiendi denominatione Videntis: unde etiamsi Deus miraculose uniret cum lapide aliquam visionem (ut quidem potest) non tamen ab ea denominaretur lapis videns, sed habens visionem.

Dico 3. Dividitur tandem terminus in Pertinentem, & XX. Impertinentem. Pertinens terminus est, qui, vel infert alium. vel illum excludit, & e converso. Unde equus, & animal sunt termini pertinentes inter se, quia equus infert animal: si enim est equus, animal sit oportet; rationale, & inrationale sunt etiam. inter se termini pertinentes, quia sibi mutuo repugnant, & ad invicem excluduntur, ut patet. Impertinens terminus est, qui,nec infert alium, neque illum excludit. Unde Logicus, v. g. & Musicus dicuntur inter se termini impertinentes: quia ex eo, quod sit logicus, non infertur, ergo est musicus: neque, ergo non est musicus; sicuti viceversa, ex eo, quod aliquis sit musicus, non... infertur, ergo est logicus: vel, ergo non est logicus; quippe indifferenter, seu præcisive se habet logicus, ut sit musicus, aut non musicus: & indisserenter, seu præcisive se habet musicus, ut sit

logicus, aut non logicus,

Ant. Forti.

DE

#### DE PROPRIETATIBUS TERMINI.

Primo, de Suppositione. Secundo, de Ascensu. Tertio, de Descensu, Quarto, de Statu. Quinto, de Ampliatione. Sexto, de Restrictione. Septimo, de Alienatione. Octavo, de Diminutione. Nono, de Appellatione.

## A R T I C U L U S X I. De suppositione Termini.

XXI. Dico 1. Suppositio est prima Termini proprietas. Quandoquidem Suppositio est Acceptio Termini significantis pro re, quam per se, & directe significat, pro qua Terminus dicitur supponere, aut, ut alii loquuntur, supponi, substitui, subrogari, ad modum signi, & imaginis, qua subrogatur pro Deipara, vel pro Cæsare: exemplum sit hæc vox, Petrus, qua substituitur, & supponit loco talis hominis, qui appellatur hoc nomine.

Dico 2. Quando propositio est fassa, non ratione disconvenientiz prædicati cum subjecto, sed ex desectu subjecti, quod virtualiter assirmatur in illa; tunc dicitur propositio, de subjecto non supponente, seu de subjecto non supposito, ut dicendum contendunt, qui terminum supponi potius, quam supponere, pro re, quam significat, dici volunt apud Sotum. Itaque si quis dixerit, v. g. Antichristus est albus: neganda erit hæc propositio, tanquam de subjecto non supponente, vel non supposito: nam hujusmodi propositio facit hunc sensum: Antichristus existit, & est albus: nisi enim quis sit existens, non potest esse albus, aut niger. Antichristus autem existens desacto nullus est.

XXII. Dico 3. Multifariam dividitur Termini suppositio. Enimvero alia est Formalis, alia Materialis. Formalis suppositio est usus, seu acceptio Termini, pro re a se distincta, quampositio est usus, seu acceptio Termini, pro re a se distincta, quampositionali. Materialis suppositio est acceptio Termini pro seipso, idest pro ipsomet vocabulo materialiter sumpto: v.g. quando dicitur, homo est vox dissyllaba. Suppositio formalis subdividitur in communem, & singularem. Suppositio communis est usus termini communis, nullo assecti signo particularitatis, v. g. equus

Phil. Neg. Summ.

Digitized by Google

Dico 5. Suppositio communis dividi iterum solet in copulativam, & distributivam. Copulativa est, quando terminus communis supposit pro omnibus instrioribus copulative acteptis, & in recto; ita ut non possit de singulis prædicari cum veritate., v. g. cum dicitur: Apostoli sunt duodecim. Distributivasuppositio est usus termini communis, ita, ut possit de singulis prædicari, v. g. omnis somo est animal. Porest enim dici cu veritate: Petrus est animal: Paulus est animal, & sic de singulis.

Dico 6. Suppositio communis dividi etiam potest in Determinatam, & Confusam. Determinata est, in qua terminus com-'munis, sumptus pro aliquo singulari, significat rem in se, & ex parte objecti absolute determinatam; sed indeterminatam ex parte modi signisicandi, v. g. quidam discipulus loquitur. Confusa, New, at alli loquuntur, vaga suppositio est, in qua terminus commiunis significat aliquod singulare absolute indeterminatum, tam ex parte objecti, tum ex parte modi significandi, v. g. aliquis oculus est necessarius ad videndum : aliqua navis est necessaria ad navigandum. Ut videtis, in prima suppositione significatur aliquod actuale exercitium, scilicet loquutio, qua nequit a parte rei stare sine subjecto determinato. In secunda vero suppositiothe, folium fignificatur pura necessitus vaga, idest conditionata cujuslibet oculi ad videndum, & cujuslibet navis ad navigandum; 'ex suppositione, quod alter oculus. & alix naves deficiant, sou haberi nequeant, ut loco fuo melius explicabitur, rum in logica, tum etiam alibi, prefertim in theologia, ubi de necellitates vaga affentiendi alieni auxilio divina gratia, fermo erit.

KXIV. Dico'y. Divilitin'preteres suppositio in simplicem, Sepersonalem: cujus divisionis-explicatio varia est, valde con-"trovesta apud Doctores, att videre est apud Arriag. in summulis
disput.

Digitized by Google

disput. 1. de terminis sett. 6. subsett. 3. a num. 36. & subsett. 4. Jam, juxta communiorem explicandi modum, Simplex suppositio est, in qua subjectum significatur, veluti reduplicative, & resleve: seu secundo intentionaliter sumptum, idest, ut terminus secunda intentionis: & secundum aliquam denominationem, quam recipit ab intellectu, v. g. animal est genus: Petrus est subjectum: homo est prædicatum. Personalis suppositio est, in qua subjectum sumitur signate, directe, seu, ut terminus prima intentionis, idest, prout se habet independenter ab intellectu, v. g. Petrus est homo.

Dico 8. Suppositio dividitur iterum in propriam, & impropriam. Propria est, cum terminus usurpatur pro eo, ad qued significandum per se, & directe est institutus, v, g. sulmen, pro atheris sagitta: leo, pro animali rugibili. Impropria est, cum terminus usurpatur pro re, quam non proprie, & per se, sed improprie, metaphorice, aut per accidens significat, v. g. eloquentia sulmen, pro Pericle: Leo de tribu Juda, pro Christo.

Dico 9. Addi solet suppositio accommoda, seu in sensu accommodo, cum scilicet significantur omnia, eo tamen sensu, ut necessario aliquod excludatur, v. g. Cælum omnia tegit: Petrus est omnium discipulorum studiosissimus: Deus est ens omnium optimum: subintelligitur enim, præter seipsum; cum nec Cælum seipsum contegat, nec Petrus seipsum superet studio, nec Deus seipsum persectione.

#### ARTICULUS XII.

De Ascensu, Descensu, Statu, Ampliatione, Restrictione Termini.

NXV. Dico 1. Ascensus est, cum sit progressus, veluti ascendendo ab inferioribus termini communis, sufficienter enumeratis, ad eundem terminum communem, v. g. hic discipulus est studiosus: ille est etiam studiosus, & sic de singulis: ergo omnes discipuli sunt studiosi. Descensus est, cum sit progressus, veluti descendendo a termino communi ad inferiora, v. g. omnis discipulus est studiosus: ergo hic discipulus est studiosus, & sic de cæteris. Jam

Dico 2. Tam ascensus, quam descensus quadruplex est: pri-

mo distributivus, sen copulativus: secundo copulatus: tertio disjun-Aivus:quarto disjuctus. Primo descensus distributivus, seu copulativus correspondet suppositioni distributivæ, & est, cum fit progressus a termino communi, supponente distributive, ad singulainferiora, v. g. homo est rationalis: ergo Petrus est rationalis: Paulus est rationalis, & sic de singulis. Vocatur etiam copulativus, quia per ipsum, veluti copulantur plures propositiones. Secundo delcensus copulatus correspondet propositioni copulativæ, & est, cum fit progressus a termino communi, supponente copulative, ad inferiora copulative, idest simul sumpta, v. g. elementa sunt quatuor: ergo aqua, aer, ignis, & terra sunt quatuor. Tertio descensus disjunctivus correspondet suppositioni determinatæ, & est, cum sit progressus a termino communi, supponente determinate, ad singularia singillatim, sed disjunctive, idest adhibita particula disjunctiva, v. g. aliquis discipulus loquitur : ergo vel Petrus, vel Paulus, vel Marcellus loquitur. Quarto descensus disjunctus correspondet suppositioni confusa, & est, cum sit progressus a termino communi, supponente confuse, ad singularia, sufficienter enumerata, disjunctive accepta, v. g. aliqua navis est necessaria ad navigandum: ergo vel hæc, vel illa, & sic de singulis.

Quæ diximus de descensu, proportione servata, intelliguntur de ascensu: puta inverso ordine; adeo, ut, quæ erat conclu-

sio in descensu, fiat præmissa in ascensu.

XXVI. Dico 3. Status est suppositio termini pro suis inferioribus, existentibus tempore importato per copula, v. g. omnis homo currit, idest, omnis homo est currens: quæ propositio lo-

quitur de hominibus defacto existentibus.

Ampliatio est, veluti extensio quædam minoris significationis ad majorem: sit, quando subjectum extenditur in ordine ad inferiora significanda; & supponit, non solum pro existentibus, sed etiam pro præteritis, suturis, & possibilibus, v. g. homo est rationalis. Potest etiam sieri Ampliatio, cum subjectum non extenditur ad significanda plura inferiora, sed ad consignificanda plura tempora, v.g. cæci vident, idest illi, qui alio tempore cæcitate laborabant, nunc vident. Hæc tamen ab aliis termini disstractio nuncupatur.

Restrictio est limitatio amplioris, & majoris significationis in minorem: v.g. primo, si addatur subjecto aliquod adjectivum

Digitized by Google

restringens, ut, discipulus studiosus commendabitur: vel secundo, relativum, ut, qui studuerit, commendabitur: vel tertio, aliquod obliquum, ut, servus Dei commendabitur: vel quarto, substantivum particulare, limitans subjectum alioqui commune, ut, Urbs Panormi est felix.

#### ARTICULUS XIII.

De Alienatione, Diminutione, Appellatione Termini.

XXVII. Dico 1. Alienatio, est translatio nominis a propria significatione in impropriam, & alienam, v. g. equus, qui significat animal ninnibile, cum transfertur ad significandum equum pictumi. Ubi 70, pictus, dicitur additum distrahens; equus vero, terminus distractus. Alienatio autem, si fiat per additum determinans ipsum terminum non ad rem existentem, aut possibilem, sed ad chimeram; dicitur remotio: & tunc additum appellatur additum removens; & subjectum, cui additur, dicitur terminus remotus, v. g. homo equus hinniret.

Diminutio est, quando terminus, ratione alicujus additi, significat secundum quid, id, quod alioqui integre, simpliciterque

significaret, v. g. Æthiops est albus, secundum dentes.

Appellatio est applicatio significationis formalis alicujus termini supra alterum, quem afficit, v. g. Aristoteles doctus, vel Julius Cæsar, vel, Logicus musicus: doctus, dicitur appellare. Aristotelem, idest cadere supra Aristotelem. Terminus autem adhærens esse solet adjectivum, vel quasi adjectivum, ut, doctus; & dicitur terminus appellans: terminus vero, supra quem cadit, esse solet substantivum, seu quasi substantivum, ut Aristoteles; & dicitur appellatus. Dixi, adjectivum, seu quasi adjectivum: substantivum, seu quasi substantivum: quia in primo exemplo allato, Tò, Cæsar, sumitur quasi adjectivum; in secundo, Tò, logicus, quasi substantivum.

Dico 2. Potest quandoque vox aliqua appellare subjectum in aliqua propositione, v. g. Petrus bonus est philosophus; & tunc dicitur appellatio materialis: & sensus non est, quod Petrus sit philosophus bonus, sed quod Petrus alioqui bonus, sit etiamphilosophus: quæ bonitas dicitur materialiter, & impertinenter

Digitized by Google

se habere in ordine ad philosophiam: adeoque ad hoc, ut Petrus reputetur bonus, aut malus philosophus: hinc tritum illud, muficus ædisicat. Aliquando potest appellare prædicatum, v.g. Petrus est bonus philosophus: & tunc dicitur appellatio formalis: & sensus est, Petrum esse philosophum bonum, idest intiguem philosophia. Hæc quoad Summulam primam, quæ fuit de Termino: deinceps quoad Summulam secundam, quæ erit

#### D I S P U T A T I O II. De Propositione.

- Brimo sin Universum . Secundo , de Inesse. Tertio , Modalis ... Quarto , Definitiva .. Quinto , Divisiva.

#### ARTICULUSI

De Propositione in Universum.

Quid sit, & quotuplex Propositio.

Dico r. Propositio in universum est oratio enuncians aliquid de aliquo, v. g. Petrus est homo. Jam, ut notat Hurtadus, Arriaga, & alii communiter, oratio est yox signisicativa verbo, & nomine inter de congruentibus, si enim illa non congruant inter le proprie non est oratio : ut si quis diceret, ego amabunt te, proprie & per se nihil significaret: perinde ac si diceret, ego Blidri; aut, Blidri, Blidri; licet facile esset viro docto, inde deducere, quid ille vellet fortasse significare, scilicet, ego amabo. Nomen autem, ex Arishotele, dicitur vox significativa ad płacitum fine tempore; cujus nulla pars separata... significat, finita, & recta: sed quia plura nomina constant partibus actu significantibus, ut Respublica; tunc, quia casus omnes obliqui, etiam funt proprie nomina, ideo magis expedite, ex Antonio Nebrissensi nomen est, vox declinata per casus. Videtur bona definitio, quia competit omni, solique definito, nec ullo contra leges bonz definition is vitio peocat. Verbura definitur, ex Aristotele, vox significativa cum tempore, ad placitum: cujus bulla pars per se significat: finita, & recta: & est eorum, quæ dicuntur nota. Sed quia hæc definitio Aristotelica similes patitur difficultates, ac definitio nominis: esseque videtur subobscura, clarius a Nebrissensi verbum dicitur: vox conjugata per tempora. Propositio dividitur multifariam.

# varitude **Prima divisia Proposicionis.**

II. Dico 2. Dividitur propositio ratione diverse considerationis, in mentalem, objectivam, vocalem, & scriptam. Meatalis propositio est enunciatio formalis, idest ipsa intellectio, seu judicium enuncians unum de aliquo. Objectiva, objectum dictae propositionis. Vocalis, voces ipsa dictae propositionis. Vocalis, voces ipsa dictae propositioni, tanquam signa vocalia, correspondentes. Scripta, eadem propositio literis, signifive similibus, aut aquivalentibus exarata, Breviter, ipsamet propositio considerari potest primo quoad ensitatem: secundo quoad objectum: tertio quoad voces: quarto quoad scripturam, aut aquivalentia signa, quibus exprimitur. Primo modo considerata, dicitur propositio mentalis: secundo modo, objectiva: tertio modo, vocalis: quarto, scripta, seu quasi scripta. Secunda divisio propositionis.

Dico 3. Dividitur propositio ratione materia in necessariam, contingentem, possibilem, & impossibilem. Necessaria dicitur, cujus termini nocessariam habent connexionem, v.g. homo est animal rationale. Contingens, cujus termini contingentem, ides non necessariam habent connexionem, v.g. Petrus est albus. Possibilis, cujus termini, licet actu non connectantur, possunt tamen habese connexionem, v.g. (loquendo de Petro non actu currente) Petrus est currens. Impossibilis, cujus inter terminos impossibilis est connexio, v.g. Petrus est lapis. Dicitur hac Divisio ratione materia, schicet ratione terminorum, seu objecti, quibus propositio mentalis, vocalis, scripta intelligitur

advenige, att forma quedam extrinfeca.

Dice 4 Dividitur prepolitio ratione forme in affirmativame a servivam. Affirmativa est, qua affirmatur aliquid de aliquo, est g. Retrus est homo: & hace appellatur etian compositio, quia per upfam intellectus veluti composit. & conjungit subjectum predicato. Appellatur etiam affensus, quia per ipfam intellectus veluti affentitur, & annuit affirmando: prosecutio quiu intellectus affirmando veluti adhanes objecto, illudque prosequitur, ut voluntas per amorem. Megativa est, qua aliquid de aliquo negatur, v. g. Retrus nom estelapis: & hac appellari etiam societus dividit; assisciungit unum ab alio, forma minimum alapido appellari etiam dolet disensus minimum alapido appellari etiam dolet disensus, & fur

dependentia transcendentia univocationem non impediri: cumo non impediatur eorundem confundibilitas inter se; adeoque analoga proprie esse analoga attributionis, & proportionis. Questio, ut videtur, est parvi momenti, & de mero modo loquendi.

#### Quoad Denominativa.

XIV. Dico 12. Denominativa non sunt cum Univocis, Æquivocis, Analogis consundenda. Siquidem denominativa sunt, ex
Aristotele, ea, quæ ab aliquo nomine appellationem recipiunt, solo casu, idest desinentia, ab illo diversa v. g. justus a justitia.,
sanctus a sanctitate, clemens a clementia. Tria requiruntur ad
denominativa: primum, ut nomen habeant aliquo modo commune cum forma, unde derivantur: sic v. g. studiosus, cum signisicat amantem virtutis, non est nomen denominativum respectu
virtutis: secundum requisitum est, ut denominativum habeat diversam desinentiam, ac forma, unde denominatur: hinc v.g. musica, cum est adjectivum, signisicans mulierem cantatricem, non
reputatur nomen denominativum a musica substantivo, quia desinunt eodem modo: tertium requisitum est, ut quid commune
signisicet, unde non reputatur nomen denominativum, illud, quo
individuum determinatum signisicatur.

Dico 13. Quidam denominativa dividunt in tres classes: primo in denominativa in re simul, & in voce: ut clemens a clementia, innocens ab innocentia: secundo in denominativa solum invoce v. g. officiosus, cum significat obsequentem, respectu hujus vocis, officium: nam, inquiunt, diversum habent significatum; sed salso: nam, si consulant Calepinum, ut notat Arriaga, officium etiam significare potest obsequium: tertio in denominativa solum in re, v. g. studiosus respectu virtutis, a qua habet significationem, non vero nomen.

#### A R T I C U L U S VII. Septima, & Octava Termini divisio.

XV. Dico 1. Dividitur Terminus in Absolutum, Connotativum, & Relativum. Absolutus est, qui ex suo modo tendendi significat rem ad modum per se stantis, v.g. Angelus, homo. Dixi, ad modum per se stantis, non, per se stantem, quia

quire ut bene notat Toletus, formæ accidentales, v. g. albedo, nigredo, licet non per se stent, ut substantiæ, sed inhæreant substantiis; tamen, quia substantive significantur, ideo termini sunt absoluti.

Dico 2. Connotativus est, qui ex suo modo tendendi signisicat rem alteri alligatam, cum qua unum terminum constituit, v. g. album, nigrum, quod signisicat habens albedinem, habens nigredinem, idest subjectum, v. g. parietem, & simul formam, idest albedinem, nigredinem, eidem parieti inharentem signisicat. Relativus est, qui signisicat rem importantem aliam, seu dicentem ordinem ad aliam, cum qua tamen non faciat unum, v. g. immicus, qui dicit ordinem ad illum, cui inimicatur, nec tamen facit unum cum eodem, ut facit unum paries cum albedine.

XVI. Dico 3. dividitur præterez terminus in Concretum, & Abstractum. Concretus est, qui significat rem compositam, seu quasi compositam, idest constatem ex partibus, vel quasi partibus. inter se aliquo modo distinctis: v. g. Album , Deus, Verum. Album, quia significat subjectum, idest parietem, & formam. idest albedinem, quæ realiter distinguuntur. Deus, quia significat Deitatem, & Personalitatem, que Inessabiliter, seu virtualiter. seu formaliter ex natura rei, seu eminentialiter, seu realiter inadæquate, seu alio modo distinguuntur, juxta varias Theologorum opiniones. Verum, quia hic terminus fignificat ens, quasi fub, jectum, & veritatem transcendentalem,quasi formam illi adjacentem, quæ distinguitur ab ipso ente per intellectum. Terminus abstractus est, qui significat partem, seu quast partem alicujus ex prædictis compositis, ut ab altera separatam, v. g. Albedo, Veritas, Deitas. Ubi contendunt aliqui, & quidem communiter, solam formam, ut a subjecto separatam, dici posse terminum abstractum, non vero subjectum, ut separatum ab illa: quia proprie forma intelligitur esse id, quod abstrahitur: subjectum verò esse id, ex quo abstrahitur ipsa forma: ut, vice versa, subjectum intelligitur esse id, quod contrahitur: forma vero, in fuo genere, effe id, quod cotrahit subjectum, cui suo modo conjungitur.

#### PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

# A. R T I C U L U S VIII. Nona, & decima termini divisio.

XVII. Dico 1. dividitur insuper terminus in collectivum, & in non collectivum. Collectivus, seu copulativus est, qui in recto plura significat, ad modum unius; adeoque non potest de illis prædicari singillatim, idest de singulis: v.g. Populus, Exercitus:, Turba, Collegium. Non collectivus, seu non copulativus est, qui vel non significat plura in recto ut Petrus; vel, si plura, ita tamen significat, ut possit de singulis in recto prædicari: cujusmodi est, homo, miles.

Dico 2. dividitur itidem terminus in complexum, incomplexum. Complexus est rujus partes non sunt anerassynonyma, sed diversum significant, & singulæ separatæ significant eodem modo, ac dum erant unitæ: v. g. Homo albus, Homo jæsus. Incomplexus est cujus partes, vel sunt synonymæs omnino idem significantes, vel separatæ non significant eodem modo, ac dum erant unitæ: v.g. ensis, gladius, quæ sunt synonymæsæsiser, cum erant ensitæ: v.g. ensis, gladius, quæ sunt synonymæsæsiser, cum erant eta, cum sint dictiones syncategorematicæ, sudst non significant, cum sint dictiones syncategorematicæ, som non significant, sum sint dictiones syncategorematicæ, som non significativæ. Hujus generis etiam est hic terminus, respublica, quando significat communitate, & dominus, namque ejus partes: respublica, & minus, separatæ non retinent eandem significationem... Notandum tamen, quod respublica, si significet rem, quæ sit publici, sen communitatis, est terminus complexus.

Dico 3. ex dictis conflat facile responsio ad difficultatem illam, quam hoc loco proponit Oviedus: cum dicitur: Blictri prolatum auditur, fac est terminus complexus, & tamen vox, Blictri, solitarie sumpta, non significat cergo falsa videtur definitio termini complexi, supra tradita: responsio enim est, vocem, Blictri, semper retinere significationem suam materialem, & impropriam, quam habet, significando sui ipsus somum materialem; sive ponatur extra propositionem supra allatam, sive in Illa; licet non habeat significationem ullam sormalem, & propriam ex placito hominu.

ut fupra explicatum est.

# ARTICULUS IX. Undecima, & duodecima Termini divisio.

XVIII. Dico 1. Terminus dividitur etiam celeberrima divifione in Prædicamentalem. Transcendentalem. «
& Supertranscendentalem. Prædicamentalis est, qui pertinet ad
determinatum rerum genus, seu prædicamentum ex decem a...
Philosopho assignatis. Illa sunt: substantia, quantitas, qualitas,
relatio, ubi, quando, actio, passio, situs, & habitus. Itaque,
quia hic terminus, equus, pertinet ad prædicamentum substantiæ;
palmus, ad prædicamentum quantitatis; albedo, ad prædicamentum qualitatis; & termini prædicamentales nuneupantur.

Di co 2. Transcendentalis est, qui non pertinet ad determinatum rerum genus, & prædicamentum; sed per omnia transcendit, & divagatur; cujusmodi sunt res, ens, unum, bonum, aliquid, verum: qui omnes in illa trita voce, reubau, quæ omnium primas literas continet, ligari a Logicis solent, ne tyronibus memoria excidant. Supertranscendentalis est, qui, non solum per decem rerum prædicamenta, sed etiam ultra divagatur, atq; transcendit, v. g. cognoscibile, nominabile, quæ etiam carentiis.

immo & chimeris conveniunt.

Dico 3. Dividi etiam folet terminus in Finitum, & Infinitum, feu Infinitatum. Finitus est, qui significat quid res sit, v. g. Homo, Angelus. Infinitus, seu Infinitatus est, qui significat quid res non sit, v. g. non Homo, non Angelus: & dicitur infinitus, seu infinitatus, quia præbet occasionem intellectui progrediendi in infinitum, investigando quid non sit res, quam significat. Quelibet enim res ita est una, ut non sit infinita entia, a se distincta,

possibilia. Hinc

Dico 4. Colligitur, particulam, Non, dupliciter sumi posse, negative scilicet, & infinitanter. Primo modo sumitur, cum, aliquid negat: & tunc cadit supra verbum, seu copulam, in propositione, quam negativam constituit, v.g. Petrus non est equus. Secundo modo, cum significat afficiendo, non verbum, sed predicatum propositionis, qui sit terminus, insinitus, modo superius explicato: & tunc propose propositio non est negativa, sed insinita, seu insinitata, seu, ut alii loquuntur, indefinita, v. g. Petrus est non equus.

Digitized by Google

#### to phylosophie neguting

ARTICULUS, X. Decimatertia, quarta, quinta, & sexta Termini divisio.

XIX. Dico 1. Dividitur terminus in Primæ, & Secundæ intentionis. Terminus primæ intentionis est, qui rem signisticat, secundum esse, quod habet independenter ab intellectu, v. g. Angelus, Homo. Terminus secundæ intentionis est, qui rem signisticat, secundum esse, seu denominationem, quambabet ab intellectu, v. g. cognitum, subjectum, prædicatum.

Dico 2. Dividitur terminus in Affirmativum, & non Affirmativum. Affirmativus est, qui rem positivam significat, v. g. Deus, Homo. Non affirmativus est, qui rem non positivam significat, sed carentiam, seu desectum rei, v. g. tenebræ. Terminus non Affirmativus subdividitur in privativum, & negativum. Privatiuus est, qui significat defectum, seu carentiam formæ in... subjecto capaci, quæ carentia dicitur privatio, v. g. cœcitas respectu hominis: quia ita caret visu, ut ejus sit capax, adeoque dicitur privatus visu; & Tenebræ respectu aeris; quia aer ita caret luce, ut ejus habeat capacitatem : adeoque noctu dicitur privatus luce. Negativus est, qui significat non esse, seu carentiam in subjecto incapaci, quæ dicitur negatio, v. g. carentia vissonis formalis in lapide. Dixi, visionis formalis, quia lapis est incapax essentialiter recipiendi denominatione Videntis: unde etiamsi Deus miraculose uniret cum lapide aliquam visionem (ut quidem potest) non tamen ab ea denominaretur lapis videns, sed habens vilionem.

XX. Dico 3. Dividitur tandem terminus in Pertinentem, & Impertinentem. Pertinens terminus est, qui, vel insert alium, vel illum excludit, & e converso. Unde equus, & animal sunt termini pertinentes inter se, quia equus insert animal: si enim est equus, animal sit oportet; rationale, & inrationale sunt etiam, inter se termini pertinentes, quia sibi mutuo repugnant, & ad invicem excluduntur, ut patet. Impertinens terminus est, qui, nec insert alium, neque illum excludit. Unde Logicus, v. g. & Musicus dicuntur inter se termini impertinentes: quia ex eo, quod sit logicus, non insertur, ergo est musicus: neque, ergo non est musicus; sicuti viceversa, ex eo, quod aliquis sit musicus, non insertur, ergo est logicus: vel, ergo non est logicus; quippe indisferenter, seu præcisive se habet logicus, ut sit musicus, aut non musicus: & indisferenter, seu præcisive se habet musicus, ut sit logicus, aut non l

Ant. Forti.

DE

#### DE PROPRIETATIBUS TERMINI.

Primo, de Suppositione. Secundo, de Ascensu. Tertio, de Descensu, Quarto, de Statu. Quinto, de Ampliatione. Sexto, de Restrictione. Septimo, de Alienatione. Octavo, de Diminutione. Nono, de Appellatione.

# A R T I C U L U S X I. De suppositione Termini.

Dico 1. Suppositio est prima Termini proprietas.

Quandoquidem Suppositio est Acceptio Termini
significantis pro re, quam per se, & directe significat, pro qua
Terminus dicitur supponere, aut, ut alii loquuntur, supponi, substitui, subrogari, ad modum signi, & imaginis, quæ subrogatur pro Deipara, vel pro Cæsare: exemplum sit hæc vox, Petrus,
quæ substituitur, & supponit loco talis hominis, qui appellatur
hoc nomine.

Dico 2. Quando propositio est fassa, non ratione disconvenientia pradicati cum subjecto, sed ex desectu subjecti, quod virtualiter assirmatur in illa; tunc dicitur propositio, de subjecto non supponente, seu de subjecto non supposito, ut dicendum contendunt, qui terminum supponi potius, quam supponere, pro re, quam significat, dici volunt apud Sotum. Itaque si quis dixerit, v. g. Antichristus est albus: neganda erit hac propositio, tanquam de subjecto non supponente, vel non supposito: nam hujusmodi propositio facit hunc sensum: Antichristus existit, & est albus: nisi enim quis sit existens, non potest esse albus, aut niger. Antichristus autem existens desacto nullus est.

XXII. Dico 3. Multifariam dividitur Termini suppositio. Enimvero alia est Formalis, alia Materialis. Formalis suppositio est usus, seu acceptio Termini, pro re a se distincta, quampormaliter significat, v. g. homo, quando accipitur pro animali rationali. Materialis suppositio est acceptio Termini pro seipso, idest pro ipsomet vocabulo materialiter sumpto: v.g. quando dicitur, homo est vox dissyllaba. Suppositio formalis subdividitur in communem, & singularem. Suppositio communis est usus termini communis, nullo assecti signo particularitatis, v. g. equus Phil. Neg. Summ.

Digitized by Google

est ammal. Singularis suppositio est usus termini singularis, vel particularis, v.g. Bucephalus est equus, vel hic equus est animal. XXIII. Dico 4. Suppositio communis dividitur iterum in.... Completam, & Incompletam. Completa est, cum terminus communis supponit pro singulis individuis suorum generum, v.g. omne animal est sensitivum. Incompleta est, cum terminus communis, supponit quidem pro singulis generibus, seu speciebus; non autem pro singulis individuis, v. g. omne animal suit in arca Noe: sensus enim est, quod in arca Noe aliquod individuum, suerit ex singulis speciebus animalium principalioribus.

Dico 5. Suppositio communis dividi iterum solet in copulativam, & distributivam. Copulativa est, quando terminus communis supposit pro omnibus instrioribus copulative acteptis, & in recto; ita ut non possit de singuis prædicari cum veritate. V. g. cum dicitur: Apostoli sunt duodecim. Distributivasuppositio est usus termini communis, ita, ut possit de singuis prædicari, v. g. omnis somo est animal. Porest enim dici cu veritate: Petrus est animal: Paulus est animal, & sic de singulis.

Dico 6. Suppositio communis dividi etiam potest in Determinatam, & Confusam. Determinata est, in qua terminus com-'munis, sumptus pro aliquo singulari, significat rem in se, & ex parte objecti abschite determinatam; sed indeterminatam ex parte modi signisicandi, v. g. quidam discipulus loquitur. Confusa, Teu, ut alii loquintur, vaga suppositio est, in qua terminus communis fignificat aliquod fingulare absolute indeterminatum, tum ex parte objecti, tum ex parte modi significandi, v. g. aliquis oculus est necessarius ad videndum : aliqua navis est necessaria ad navigandum. Ut videtis, in prima suppositione significatur aliquod actuale exercitium, scilicet loquutio, que nequit aparte rei stare sine subjecto determinato. In secunda vero suppositio-'he, folum lignificatur pura necessitas vaga, idest conditionata cujuslibet oculi ad videndum,& cujuslibet navis ad navigandum; ex suppositione, quod after ocusus, & alix maves desiciant, seu haberi nequeant, ut loco fuo melius explicabitur, rum in logica , trim etiam alibi , presertim in theologia , ubi de necessitates -vaga affentiendi alicui auxilio divina gratice, formo erit.

KXIV. Died 7. Dividitur preteres suppositio in simplicem, % personalem: cujus divisionis explicatio varia est., valde controvella apud Doctores, ut videre est apud Arriag. la sammulis disput. disput. 1. de terminis sett. 6. subsett. 3. a num. 36. & subsett. 4. Jam, juxta communiorem explicandi modum, Simplex suppositio est, in qua subjectum signisicatur, veluti reduplicative, & reslexe: seu secundo intentionaliter sumptum, idest, ut terminus secundo intentionis: & secundum aliquam denominationem, quam recipit ab intellectu, v. g. animal est genus: Petrus est subjectum: homo est prodicatum. Personalis suppositio est, in qua subjectum sumitur signate, directe, seu, ut terminus primo intentionis, idest, prout se habet independenter ab intellectu, v. g. Petrus est homo.

Diço 8. Suppositio dividitur iterum in propriam, & impropriam. Propria est, cum terminus usurpatur pro eo, ad qued significandum per se, & directe est institutus, v, g. sulmen, pro atheris sagitta: leo, pro animali rugibili. Impropria est, cum terminus usurpatur pro re, quam non proprie, & per se, sed improprie, metaphorice, aut per accidens significat, v. g. eloquentia sulmen, pro Pericle: Leo de tribu Juda, pro Christo.

Dico 9. Addi solet suppositio accommoda, seu in sensu accommodo, cum scilicet significantur omnia, eo tamen sensu, ut necessario aliquod excludatur, v. g. Cælum omnia tegit: Petrus est omnium discipulorum studiosissimus: Deus est ens omnium optimum: subintelligitur enim, præter seipsum; cum nec Cælum seipsum contegat, nec Petrus seipsum superet studio, nec Deus seipsum persectione.

#### ARTICULUS XII.

De Ascensu, Descensu, Statu, Ampliatione, Restrictione Termini.

Dico 1. Ascensus est, cum sit progressus, veluti ascendendo ab inferioribus termini communis, sufficienter enumeratis, ad eundem terminum communem, v. g. hic discipulus est studiosus: ille est etiam studiosus, & sic de singulis: ergo omnes discipuli sunt studiosi. Descensus est, cum sit progressus, veluti descendendo a termino communi ad inferiora, v. g. omnis discipulus est studiosus: ergo hic discipulus est studiosus, & sic de cæteris. Jam

Dico 2. Tam ascensus, quam descensus quadruplex est: pri-

mo distributivus, seu copulativus: secundo copulatus: tertio disjun-Aiyus:quarto disjuctus. Primo descensus distributivus, seu copulativus correspondet suppositioni distributivæ, & est, cum sit progressus a termino communi, supponente distributive, ad fingula. inferiora, v. g. homo est rationalis: ergo Petrus est rationalis: Paulus est rationalis, & sic de singulis. Vocatur etiam copulativus, quia per ipsum, veluti copulantur plures propositiones. Secundo descensus copulatus correspondet propositioni copulativæ, & est, cum sit progressus a termino communi, supponente copulative, ad inferiora copulative; idest simul sumpta, v. g. elementa sunt quatuor: ergo aqua, aer, ignis, & terra sunt quatuor. Tertio descensus disjunctivus correspondet suppositioni determinatæ, & est, cum sit progressus a termino communi, supponente determinate, ad singularia singillatim, sed disjunctive, idest adhibita particula disjunctiva, v. g. aliquis discipulus loquitur : ergo vel Petrus, vel Paulus, vel Marcellus loquitur. Quarto descensus disjunctus correspondet suppositioni confulz, & est, cum fit progressus a termino communi, supponente confuse, ad singularia, sufficienter enumerata, disjunctive accepta, v. g. aliqua navis est necessaria ad navigandum: ergo vel hæc, vel illa, & sic de singulis.

Quæ diximus de descensu, proportione servata, intelliguntur de ascensu: puta inverso ordine; adeo, ut, quæ erat conclu-

sio in descensu, fiat præmissa in ascensu.

XXVI. Dico 3. Status est suppositio termini pro suis inferioribus, existentibus tempore importato per copula, v. g. omnis homo currit, idest, omnis homo est currens: quæ propositio lo-

quitur de hominibus defacto existentibus.

Ampliatio est, veluti extensio quædam minoris significationis ad majorem: sit, quando subjectum extenditur in ordine ad inferiora significanda; & supponit, non solum pro existentibus, sed etiam pro præteritis, suturis, & possibilibus, v. g. homo est rationalis. Potest etiam sieri Ampliatio, cum subjectum non extenditur ad significanda plura inferiora, sed ad consignificanda plura tempora, v.g. cæci vident, idest illi, qui alio tempore cæcitate laborabant, nunc vident. Hæc tamen ab aliis termini disstractio nuncupatur.

Restrictio est limitatio amplioris, & majoris significationis in minorem: v.g. primo, si addatur subjecto aliquod adjectivum

Digitized by Google

re-

restringens, ut, discipulus studiosus commendabitur: vel secundo, relativum, ut, qui studuerit, commendabitur: vel tertio, aliquod obliquum, ut, servus Dei commendabitur: vel quarto, substantivum particulare, limitans subjectum alioqui commune, ut, Urbs Panormi est felix.

#### ARTICULUS XIII.

De Alienatione, Diminutione, Appellatione Termini.

XXVII. Dico 1. Alienatio, est translatio nominis a propria significatione in impropriam, & alienam, v. g. equus, qui significat animal ninnibile, cum transsertur ad significandum equum pictum. Ubi 70, pictus, dicitur additum distrahens; equus vero, terminus distractus. Alienatio autem, si fiat
per additum determinans ipsium terminum non ad rem existentem, aut possibilem, sed ad chimeram; dicitur remotio: & tunc
additum appellatur additum removens; & subjectum, cui additur, dicitur terminus remotus, v. g. homo equus hinniret.

Diminutio est, quando terminus, ratione alicujus additi, significat secundum quid, id, quod alioqui integre, simpliciterque

significaret, v. g. Æthiops est albus, secundum dentes.

Appellatio est applicatio significationis formalis alicujus termini supra alterum, quem afficit, v. g. Aristoteles doctus, vel Julius Cæsar, vel, Logicus musicus: doctus, dicitur appellare. Aristotelem, idest cadere supra Aristotelem. Terminus autem adhærens esse solet adjectivum, vel quasi adjectivum, ut, doctus; & dicitur terminus appellans: terminus vero, supra quem cadit, esse solet substantivum, seu quasi substantivum, ut Aristoteles; & dicitur appellatus. Dixi, adjectivum, seu quasi adjectivum: substantivum, seu quasi substantivum; quia in primo exemplo allato, Tò, Cæsar, sumitur quasi adjectivum; in secundo, Tò, logicus, quasi substantivum.

Dico 2. Potest quandoque vox aliqua appellare subjectum in aliqua propositione, v. g. Petrus bonus est philosophus; & tunc dicitur appellatio materialis: & sensus non est, quod Petrus sit philosophus bonus, sed quod Petrus alioqui bonus, sit etiamphilosophus: quæ bonitas dicitur materialiter, & impertinenter

Digitized by Google

se habere in ordine ad philosophiam: adeoque ad hoc, ut Petrus reputetur bonus, aut malus philosophus: hinc tritum illud, musicus ædificat. Aliquando potest appellaro prædicatum, v.g. Petrus est bonus philosophus: & tunc dicitur appellatio formalis: & sensus est, Petrum esse philosophum bonum, idest insignom, philosophia. Hæc quoad Summulam primam, quæ fuit de Termino: deinceps quoad Summulam secundam, quæ erit

# D I S P U T A T I O II. De Propositione.

#### ARTICULUS I.

De Propositione in Universum.

: Quid sit, & quotuplex Propositio.

Ico r. Propositio in universum est oratio enuncians aliquid de aliquo, v. g. Petrus est homo. Jam, ut notat Hurtadus, Arriaga, & alii communiter, oratio est vox signisicativa verbo, & nomine inter se congruentibus, si enim illa non congruant inter le proprie non est oratio : ut si quis diceret, ego amabunt be, proprie & per se nihil significaret: perinde ac si diceret, ego Blickri; aut, Blickri, Blickri; licet facile ellet viro docto, inde deducere, quid ille vellet fortalle significare, scilicet, ego amabo. Nomen autem, ex Aristorele, dicitur vox significativa ad placitum fine tempore; cuius nulla pars separata... significat, finita, & recta.: sed quia plura nomina constant partibus actu significant ibus, ut Respublica; tunc, quia casus omnes obliqui, etiam funt proprie nomina, ideo magis expedite, ex Antonio Nebrissensi nomen est, vox declinata per casus. Videtur bona definitio, quia competit omni, solique 'definito, nec ullo contra leges bonz definition is vitio peocat. Verbura definitur . ex Aristotele, vox fignisicativa cum tempore, ad placitum : cujus bulla pars per le significat : finita, & recta : & est eorum, quæ dicuntur nota. Sed quia hæc definitio Aristotelica similes patitur difficultates, ac definitio nominis: esseque videtur subobscura, clarius a Nebrissensi verbum dicitur: vox conjugata per tempora. Propositio dividitur multifariam. Pri-

## 💎 – grimė. Prima divisio Prapositionis-

II. Dico 2. Dividitur propositio ratione diversa considerationis, ia mentalem, objectivam, vocalem, & scriptam. Meatalis propositio est enunciatio formalis, idest ipsa intellectio, seu judicium enuncians unum de aliquo. Objectiva, objectiva diche propositionis. Vocalis, voces ipsa diche propositioni, tanquam signa vocalia, correspondentes. Scripta, eadem propositio literis, signifive similibus, aut equivalentibus exarata, Breviter, ipsamet propositio considerari potest primo quoad entitatem: secundo quoad objectum: tertio quoad voces a quarto quoad scripturam cant equivalentia signa, quibus exprimitur. Primo modo considerata, dicitur propositio mentalis: secundo modo, objectiva; tertio modo, vocalis: quarto, scripta, seu quasi scripta.

Dico 3. Dividitur propolitio ratione materia in necessariam, contingentem, possibilem, & impossibilem. Necessaria dicitur, cujus termini necessariam habent connexionem, v.g. homo est animal rationale. Contingens, cujus termini contingentem, ides non necessariam habent connexionem, v.g. Petrus est albus. Possibilis, cujus termini, licet actu non connectantur, possunt tamen habene connexionem, v.g. (loquendo de Petro non actu currente) Petrus est currens. Impossibilis, cujus inter terminos impossibilis est connexio, v.g. Petrus est lapis. Dicitur hac Divisio ratione materia, scilicet ratione terminorum, seu objecti, quibus propositio mentalis, vocalis, scripta intelligitur advenire, att forma quadam extrinsea.

Ternia divisso Propositionis.

Dice 4. Dividitur propositio ratione formæ in assirmativame & negativam. Assirmativa est, qua assirmatur aliquid de aliquo, -u. g. Petrus est homo: & hæc appellatur etiam compositio, quia per insalicato. Appellatur etiam assonius, & conjungit subjectum o cum pranticato. Appellatur etiam assonius, quia per insalicatur assentium assonius assirmando: prosecutio quiu intellectus assirmando velati adhænes objecto, illudque prosequitur, ut voluntas per amonem. Megativa est aqua aliquid de aliquo negatur, v. g. Retrus assonius atalapis: & hæc appellari etiam solution, quia intellectus dividit assissimgitusum ab asso. Petrum ministum alapido appellari etiam solet dissenses assissimando et dissenses solutiones sono estalapis.

ga, quia intellectus per negationem quasi dissentitur, & refugit ab objecto, ut voluntas per odium. Dicitur hæc divisio ratione formæ, quia affirmatio, aut negatio intelligitur advenire objecto affirmato, aut negato, ut subjecto, tanquam forma quedam extrinseca: ad eum modum, quo amor, & odium objecto amato, vel odio habito.

Quarta divisio Propositionis. III. Dico 5. Dividitur propositio ratione quantitatis, in. euniversalem, particularem, indefinitam, & singularem. Universalis est, que continet subjectum commune, affectum signo univerfalitatis, v. g. omnis homo est animal: nullus homo est lapis. Particularis est, que subjectum continet commune affectum figno particularitatis, v. g. aliquis homo est albus: aliquis homo non est albus. Indefinita est, que subjectum continet commune nullo affectum signo: quæ quidem propositio, si sit in materia. necessaria, aquivalet propositioni universali, v. g. homo est ani--mal rationale; fubintelligitur enim omnis homo: fi fit in materia contingente, equivalet particulari, v. g. homo est albus: sensus enim est: aliquis homo est albus. Singularis propositio est, quæ subjectum continet singulare, v. g. Petrus est albus : vel sub-·jectum commune, affectum signo demonstrativo hic, ille, v.g. hic homo est albus : ille homo est niger. Dicitur hac divisio ratione quantitatis, quia per universalitatem, particularitatem, singularitatem, propositio quasi extenditur, aut restringitur, scilicet ad plura, vel pauciora: ad multa, vel ad unum.

Quinta divisio Propositionis.

Dico 6. Dividitur propositio ratione qualitatis in veram, & falsam. Vera est, quæ conformatur objecto, v. g. Petrus est homo: hæc enim propositio Petrum repræsentat, ut est in se. Falsa propositio est, quæ disformatur objecto, illud repræsentans aliter, ac est in se, v. g. Petrus est lapis. Dicitur hæc divisio ratione qualitatis: quia, ut homestas, aut inhonestas sunt actuum humanorum volantatis persectio, aut impersectio, unde reputantur moraliter esse boni, vel mali; ita veritas, aut salsitas sunt actuum intellectualium, idest judiciorum, persectio, aut impersectio, unde illi dicuntur esse logice boni, vel mali.

Sexta divisio Propositionis.

IV. Dico 7. Dividitur propositio ratione tendentiz suz insimplicem, & compositum. Simplex est, que unica enunciatioAnt. Forti.

ne absolvitur, & hæc dicitur etiam propositio categorica, v. g. homo est animal. Composita propositio est, quæ multiplici enunciatione coalescit v. g. Deus daret promissum præmium, si homo recte operaretur. Dicitur hæc divisio ratione tendentiæ, idest modi tendendi, quia desumitur ex modo, quo una eadenque intellectio, idest judicium, tendit in suum objectum; scilicet, vel simpliciter, vel æquivalendo pluribus judiciis, quibus illa. objecta possent enunciari hoc, vel illo diverso modo tendendi. Septima di visio Propositionis.

Dico 8. Propositio simplex subdividitur in propositionem. de secundo adjacente, & de tertio adjacente. Dicitur propositio de secundo adjacente, que constat subjecto, & verbo, involvente prædicatum, v. g. Petrus scribit, idest Petrus est scribens. Dicitur de tertio adjacente, quæ constat subjecto, copula, & pradicato expressis, v. g. Petrus est homo.

Octava divisio Propositionis.

Dico 9. Propositio simplex subdividitur etiam in propositionem de inesse, & in propositionem modalem. Propositio de inesse est, que simpliciter enunciat prædicatum esse ; vel non esse in subjecto, v. g. Petrus est homo: equus non est homo. Modalis propositio est, que ulterius enunciat modum, quo predicatum inest, vel non inest subjecto. Hic autem modus quadruplex communiter a logicis recensetur, videlicet : primo necesse : secundo impossibile: tertio contingens: quarto possibile, quanvis hi duo ultimi modi ab aliquibus confundantur. Modi prædicti adhiberi solent dupliciter, vel scilicet.adverbialiter, vel verbaliter. Adverbialiter adhibentur cum dicitur, v. g. Petrus necessario est animal: impossibiliter est arbor: contingenter est albus: possibiliter niger. Verbaliter usurpantur cum dicitur, v. g. Petrum esse animal necesse est: Petrum esse arborem impossibile est: Petrum esse album contingens: Petrum esse nigrum possibile est-In quibus, atque id genus propositionibus, valde observari oportet alaud esse dictum, aliud esse modum. Dictum enim est, quod se tenet ex parte subjecti, v. g. Petrum esse animal, esse arborem, ese album, esse nigrum: modus vero est particula illa modificans, v. g. necesse, impossibile, contingens, possibile.

Nona divisio Propositionis-Dico 10. Ad propositionem modalem reducitur propositio exponibilis, quæ ratione multiplicis sensus, quem facit ob Phil. Neg. Summ.

aliquam dictionem, seu adverbialem, sive nominalem; talis est, ut, nisi resolvatur in plures propositiones, per quas exponatur; intelligi commode nequeat. Jam propositio exponibilis duplex est, exclusiva una, exceptiva altera. Exclusiva dicitur, quæ particulam habet excludentem a termino, supra quem cadit, omne id, quod ab illo distinguitur: cujusmodi sunt particulæ illæ, tantum, folum, duntaxat, folus. Exceptiva est, quæ dictionem, seu signum aliquod continet exceptivum, excipiens rem, quæ alioqui necessario, contineri deberet sub termino communi: cujusmodi sunt particulæ illæ, præter, nisi: quarum propositionum sensus, & vis, ut recte percipiatur, notandum semper, supra quem terminum cadat particula exclusiva, vel exceptiva: longe enim diversum est dicere: tantum Deus est omnipotens, quod quidem verissimum est; ac dicere: Deus est omnipotens tantum, idest non habet aliud attributum, præter omnipotentiam, quod quidem falsissimum est.

Decima divisio Propositionis.

Dico 11. Propositio composita dividitur in copulativam, disjunctivam, causalem, rationalem, & conditionalem. Copulativa propositio est, quæ plures enunciationes habet ligatas conjunctione, v. g. homo dormit, & canis latrat: & hæc dicitur etiam ab aliquibus propositio conjunctiva. Disjunctiva est, quæ plures enunciationes habet, intercodente particula disjunctiva, sejunctas, v. g. vel Author naturæ patitur, vel mundi machina... dissolvieur. Causalis est, quæ plures enunciationes habet, particula causali conjunctas, v. g. dies est, quia sol est in horizonte. Rationalis, quæ plures enunciationes habet connexas particula rationalis, seu illativa, v. g. sidera scintillant, ideo noctem adesse novimus. Conditionalis est hypothetica, quæ plures enunciationes habet, intercedente conditione, seu particula, si, v. g. homo salvabitur, si recte operetur.

Undecima divisto Propositionis.

Dico. 12. Dividitur propositio in universum ratione muneris, quod ipsa præstat, in definitivam, & divisivam. Definitivaest, quæ rei definitionem continet; divisiva, quæ divisionem;
sciliært definitiva dicitur definitio, divisiva divisio nuncupatur
objecti sui. Dicitur hæe divisio, ratione muneris, quia munus
præcipumm propositionis est rem definire, illamq; si partes halæt, dividere.

A R-

#### 27

# A R T I C U L U S II. Solvuntur Objectiones.

VI. OBijcies 1. contra primam assertionem: melior est illadefinitio, quam alii tradunt dicendo: oratio est vox significativa ad placitum, cujus partes etiam per se sunt signisicativa: ergo nostra definitio videtur reijcienda.

Resp. Nego antecedens: quia illa definitio confundit oratio-

nem cum termino complexo, ut patet ex dictis.

Obijcies 2. Ex Oviedo contra eandem assertionem: In hac propositione, qua dicitur: homo currit est propositio 4 ly, homo currit, est terminus complexus; & tamen est vox significativa constans nomine, & verbo, inter se congruentibus: ergo nostra

definitio potest etiam competere termino complexo.

Resp. Distinguo antecedens: est vox significativa supponens materialiter, concedo: formaliter, nego antecedens, & consequentia, In allata propositione ly, homo currit, sumitur materialiter, idest pro ipsis vocibus, non autom formaliter, pro re dissincta, quam significant; adeog; proprie dicta voces non sunt hic, & nunc absolute, & simpliciter significative; quando enim dicitur aliqua vox absolute, & simpliciter significative, sensus est de significatione formali, qua est propria, & rigorosa significatio, & simpliciter, homo, sensus est de homine proprie, accepto, non autem de homine picto, qui non est, nec dicitur proprie, & rigorose homo, sed minus proprie, & cum addito, pictus.

Obijcies 3. Contra eandem assertionem : cum quis dicit, v.g. si equus curreret : hæc, vel esset oratio, vel non : neutrum dici

-powelt : ergou

Person Nego minorem: & dico, quod esset oratio, licet impersecta. Oratio enim duplex esse potest, persecta nimirum, &
impersecta. Persecta, qua constat verbo persecte, & complote
significante. Impersecta, qua non complete significat, ut in
exemplo allato, si equus curreret: his enim sensus remanet suspensus, cum aliquid aliud expectet, ut compleatur, & absolvatur.

VII. Obijcies 4. Contra eandem assertionem: aliqua nomina, v. g. gelu, veru, & similia non declinantur per casus: ergo

falsum est, nomen esse vocem declinatam per casus.

D 2 Resp.



Resp. Distinguo antecedens: non declinantur per casus habentes diversam terminationem, concedo: habentes eandem terminationem, nego antecedens, & consequentiam. Nomina prædicta, & similia, quæ vulgus Grammaticorum vocat indeclinabilia, proprie indeclinabilia non sunt: habent enim suos casus, licet eodem modo desinentes, & sine terminationis diversitate.

Obijcies 5. contra eandem assertionem: etiam Blictri, quinde voces omnes possunt declinari per casus: ergo juxta nostramo definitionem, omnis vox est nomen: ergo nostra definitio noncompetit soli definito; adeoque est fassa. Antecedens probatur: quia Blictri potest ita declinari: Blictri est terminus non significativus; en casum rectum, idest nominativum. Præterea: nulla significatio Blictri; en genitivum. Insuper, nulla Blictri data est significatio; en dativum, & sic de aliis casibus, & vocibus: ergo.

Resp. Nego antecedens: ad ejus probationem, nego iterum antecedens, quia in exemplis allatis, proprie non declinatur Blictri; sed quod illi necessario conjunctum subintelligitur, nempe, vox; adeo ut sensus sit: hæc vox Blictri est terminus non significativus: hujus vocis Blictri nulla est significatio: huic voci Blictri nulla data est significatio. Gelu tamen, veru, & similia nomina, etiam nulla voce subintellessapossus commode insecti per casus, ut dictum est ad superiorem objectionem.

Obicies 6. Contra eandem assertionem: etiam hæc.nomina, hora, hebdomada, mensis, annus, prandium, idest comestio meridiana, cæna, idest comestio vespertina, significant tempus; & tamen non sunt verba: ergo falsum est verbum definiri, vocem conjugatam per tempora.

Resp. Distinguo antecedens: significant tempus connotatiwe, transeat: conjugative; nego antecedens, & consequentiam. Prædicta nomina significant aliquo modo; idest connotant, non wero proprie consignificant tempus: siquidem non conjugantur cum tempore; quia per eadem non affirmatur, nec negatur tempus existentiæ illarum rerum: utrum scilicet illæ defacto existant, extiterint, vel sint sutrum. Verbum autem proprie, & per sesignificat, utrum res existat, extiterit, aut existet.

A R-

#### 79

#### A R T I C U L U S III. De Propositione de Inesse.

Primo, quoad Formam. Secundo, quoad Quantitatem.
Tertio, quoad Oppositionem. Quarto, quoad Qualitatem.
Quinto, quoad «Equipollentiam. Sexto,
quoad Conversionem.

### Quoad formam propositionis de Inesse.

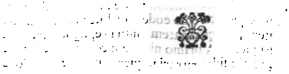
VIII. Leo 1. Propositionem de Inesse, si fuerit simplex, sieri -00 affirmativam 3 vel negativam ratione copulæ: fi nimirum copula afficitar particula, non, aut simili, propositionem resse negativam : non vero ratione prædicati , aut subjecti : quia si particula non afficiat fubjectum, aut prædicatum, tunc, ut supra innuimus, propositio erit affirmativa. Itaque affirmativa. fest propositio illa : Petrus est animal: Petrus est non lapiscinonia -homo elt non Petrus. Negativa est propositio illa: Petrus homest lapis i fivero proppsitio de ineste sue it composita, sieri assimuativam , aut negativam non racione propositionum, quas includit, -fed exaffirmatione, vel negatione particulæ illius, quæ dictas propositiones suo modo connectit. Itaque affirmativa erit hæc propositio, & Petrus non dormit, & canis non latrat. Ne--gativa erit illa Inon & Petrilis dormit; & canis latratu (1 . . · 10/1 10 Quout quantitatem propositionis de Inesse: : ". Dico z. Quantitas propolitionis delinelle delimitur a hibje! do, & quidem secundum id, quod importatur in recto, non in obliquo junde particularis est reputanda propositio illa: Bucephalus of onnis equus ; ficus hac alia: omnis hominis equus est albus : univerfalls veroilla: omnes milites funt unus exercitus Signum negativum afficiens fubjectum particulare habet quandoque vim reddendi propolitionem universalem negativam, ut aullius hominis equus currit.

Quoad oppositionem propositionis de Inesse.

IX. Dico 3. Oppositio propositionum de inesse est duarum propositionum de utroque extrema eodem ordine participantiu, secundum quantitatem, vel qualitatem mutua repugnantia. Itaque oppositio quadruplex est, primo nimirum contraria, secundo contradictoria, tertio subcontraria, quarto subalterna. Contraria

traria oppositio est, que intercedit inter duas propositiones. quarum quælibet per affirmationem, aut negationem, pugnans cum altera, plus affert, quam requireretur ad falsificationem. illius. Hinc contrarie opponuntur propolitio universalis assirmativa, y, g, omnis homo est animal, & hac propositio universalis negativa: nullus homo est animal: quia ad falsificandam illam propositionem universalem assirmativam, sat esset, si aliqui homines non currerent, immo sat esset, si unus non curreret. Contradictoria oppositio est, que intercedit inter duas propositiones, quarum utralibet per affirmationem, aut negationem. pugnans cum altera, tantum affert, quantum præcise requiritur ad fullificationem illius: hinc contradictorie opponuntur propositio universalis affirmativa, v. g. omnis homo est animal, & hac propositio particularls negativa: aliquis, nempe unus homo non est animal. Subcontraria oppositio est, que intercedit inter duas propolitiones particulares, quarum una lit affirmativa, altera negativa. v.g. aliquis homo est animal; aliquis homo non est animal. Subalterna oppositio est a que intercedit inter duas propolitiones ambas affirmativas e vel politivas, quarum una sit universalisi, altera particularis, v. g. omnis homo; est animal; aliquis homo ell animal. Quarum duarum propositionum universalis vocatur a Summulistis subalternans: particularis vero vocatur subalternata.

X. Dica 4. Notandum, ex Arikotele, quod ha dus poltreme oppolitiones proprie, & rigorole verse oppolitiones, leu contra nietates non lunt, leit verbales paut ad luminum relative: subcontraria en impropolitiones non pugnant inter se proprie, & rigorose, quia non sunt in rigore de eodem subjecto; neque subalterna, quia propositio particularia proprie, & rigorose non contradicit propositioni universali, sub qua continetur, & a qua virtualiter affirmaturiunt nihilominus inter se correlativa, Qua ut suelius memoria retineri possint, subici pro tynonibus solet



# Figura Quantitatis, & Oppositionis Propositionum de Inesse.

Omnis homo
est Contraria.

Subalternantes.

I.

Aliquis homo
est Subcontraria.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.
Subalternata.

## Quoad qualitatem propositionis de Inesse.

XI. Dico 5. Qualitas propositionis veritas, & falsitas reputatur. Hanc aliqui cum Fonfeca qualitatem propositionis accidentalem vocant, ad distinctionem affirmationis, & negationis, quam ijdem propositionis qualitatem essentialem appellant. Jam quoad veritatem, & falsitatem propositionis, illæ funt observationes principaliores . Primo propositiones contrariæ in nulla materia possunt esse simul vere, v.g. omnis discipulus scribit, nullus discipulus scribit. In materia contingente possunt esse ambæ falsæ, v. g. omnis discipulus scribit, nullus discipulus scribit; potest enim accidere casus, ut aliqui scribant, alii vero non scribant; adeoque potest falsificari, tum omnis, tum nullus. Secundo ex duabus propositionibus contradictorlis necessario una debet esse vera, altera falsa, v.g. si est vera, omnis discipulus scribit, implicat esse veram, aliquis discipulus non scribit, aut e converfo. Tertio propositiones subcontraria non possunt esse amba falia, v.g. si est falsa hac, aliquis discipulus scribit; implicat non esse veram, adeoque implicat esse falsam etiam hanc, aliquis discipulus non scribit; quia idem non potest simul esse, & non esse. Solum in materia contingente possunt else ambæ veræ, v. g. aliquis discipulus scribit : & , aliquis discipulus non scribit ; puta alius

diversus ab eo, qui scribit. Quarto si propositio subalternans sit vera, vera erit subalternata: quia, v. g. si est vera inæc: omnis discipulus scribit: omnis homo est animal; implicat, non esse veram etiam hanc: aliquis discipulus scribit: aliquis homo est animal: siquidem particularia continentur in universali. Si vero subalternata sit salsa, salsa etiam erit subalternans, quia v. g. si est salsa hæc, aliquis discipulus scribit, implicat non esse salsam illam universalem, omnis discipulus scribit, siquidem ad salssiscandum Tò, omnis, sussici, aliquis non. In materia necessaria, & remota, si subalternata sit vera, vera etiam erit subalternans: si subalternans sit salsa, salsa etiam erit subalternata, quia in materia necessaria, utpote essentiali, quidquid competit toti speciei, aut non competit; competit etiam, aut non competit cuilibet individuo, ut cuilibet homini esse animal, non esse lapidem.

Quinto quoad veritatem, & falsitatem propositionis disjuncliva, varia sunt Doctorum placita. Veteres ad veritatem propositionis disjunctivæ requirebant, ut una tantum pars esset vera; ita ut particula, vel, sensum faceret, tantum, quod si neutra, vel utraque pars disjuncti esset vera, falsam propositionem disjunctivam reputabant. Unde si quis diceret, vel Petrus, vel Paulus scribit: si neuter, sive uterque scriberet, salsam propositionem illam esse contendebant. Recentiores cum Arriaga volunt, propositionem disjunctivam esse quidem falsam, si utraque vars disjuncti, falsa sit: esse tamen veram, etiam si mraque pars disjuncti verificetur, ita, ut particulal, vel, sensum faciat, ad minus. Unde, per hos Authores, propositio disjunctiva supra relata vera est, etiam utroque scribente, tum scilicet Petro, tum Paulo: ut patet ex Evangelio Matth. 18. 20. cum dicitur, ubi funt duo, vel tres congregati in nomine meo, ibi sum in medio eorum. Equidem cum Toleto, Fonseca, Casilio, aliisque dicerem, Veteres considerasse sensum disjunctionis, qua talis, proprium, & rigorolum, ut patet ex-ipso nomine; nam disjunctio videtur disjungere, idest habere vim excludendi ex partibus disjuncti unam, & affirmandi alteram, v. g. vel Petrus scribit, vel non. Petrus, sed Paulus scribit: aut viceversa. Recentiores vero non item. Ad id, quod additur ex Evangelio; disjunctionem proprio codere supra To, duo, vel tras, adeo ut sensus sit, ubi fuewint due foli, vel non que foli, sed tres, quod fane disjunctum implicat adæquate simul falsificari, aut adæquate verificari: cum Ant. Forti. imimplicet eos, in quorum medio sit Christus, non esse duos tantum, nec plusquam duos, adeoque tres. Quidquid sit, an preterea sint tres cum exclusione aliorum, vel non; quod non facit ad disjunctum præsens, de quo loquimur: cumque implicet etiam, eos, in quorum medio sit Christus, esse duos tantum, & simul esse plusquam duos, adeoque tres. Unde inter disputandum, cum arguens affert propositione disjunctivam falsam quoad utranque partem, v. g. equus vel rugit, vel ululat; aut veram quoad utranque partem, v. g. equus vel est substantia, vel hinnibilis; negandam arbitror propositionem illam, dicendo: nego majorem, nego minorem, nego antecedens quoad disjunctum.

XII. Sexto quoad veritatem, vel falsitatem propositionis copulativæ, seu conjunctivæ; ut hujusmodi propositio vera sit, omnes enunciationes, quibus componitur, debent verificari, v.g. & Petrus scribit, & Paulus dormit: si enim illarum una falsificetur, salsa erit propositio copulativa: quia conjunctio vim habet affirmandi omnes illas propositiones, quibus suo modo,

coalescit propositio conjunctiva.

Quoad equipollentiam propositionis de Inesse.

XIII. Dico 6. Æquipollentia est æquivalentia, seu eaden vis in fignificando duarum propositionum: & inventa est a philosophis, ut si forte propositio obscura sit, resolvatur in aliam. clariorem, ut notat Oviedus. Jam circa equipollentiam, illæ funt logicorum observationes præcipue. Primo propositiones contrariæ fiunt æquipollentes, si particula, non, alterutrius subjecto postponatur, v. g. omnis homo non est animal; idem est, ac dicere, nullus homo est animal: & e converso: nullus homo non est animal: idem est, ac dicere: omnis homo est animal. Secundo pro subcontrariis eandem tradunt regulam nonnulli, ac pro contrariis. Sed licet vera sit regula hæc, inutilis tamen omnino videtur esse, cum subcontrarias propositiones vel redderet omnino easdem, vel nimium obscuras, v. g. idem prorsus idem. erit dicere: aliquis homo non est animal, ac aliquis homo non est animal, sed omnino identice: idem erit dicere: aliquis homo non non est animal, ac est animal, sed obscure : quippe per duas negationes, quæ vim habent affirmandi. Tertio propositiones contradictoriæ fiunt æquipollentes, si particula, non, alterutrius subjecto præponatur, v. g. idem erit dicere : non omnis homo est animal, ac aliquis homo non est animal: & idem erit dicere: non aliquis

Phil. Neg. Summ. E bom

bomo non est animal, ac, omnis homo est animal. Quarto subalternæ propositiones siunt æquipollentes, si particula, non, alterutrius subjecto, & præponatur, & postponatur, v. g. idemerit dicere: omnis homo est animal, ac, non aliquis homo non est animal: & idem erit dicere: aliquis homo est animal, ac, nonomnis homo non est animal. Quæ regulæ ne memoria excidant, sequens versiculus tradi solet:

Præ, contradic: post contra: præ, postque subalteridest, ut propositiones contradictoriæ evadant æquipollentes inter se, particula, non, subjecto alterutrius præponenda est: ut propositiones contrariæ evadant æquipollentes inter se, particula, non, subjecto alterutrius postponenda est: ut propositiones subalternæ, evadant equipollentes inter se, particula, non, & præponenda, & postponenda est subjecto alterutrius. Hasce ulterius regulas explicant illi versiculi apud Petrum Hurtado ins Summ. disp. 4. §. 13.

Non omnis, quidam. Non omnis non, quasi nullus. Nonnullus, quidam. Sed, nullus non, valet, omnis. Non aliquis, nullus. Non quidam non, valet, omnis. Non alter, neuter. Neuter non, præstat utrumque.

## Quoad conversionem propositionis de Inesse.

XIV. Dico 7. Conversio est duarum propositionum unius ad alteram, per extremorum transportationem, necessaria consequentia, v. g. aliquis homo est animal: ergo aliquod animal est homo. Jam propositio, que convertitur in aliam, dicitur convertens:

illa, in quam convertitur, dicitur conversa.

Triplex est conversio, simplex nimirum, per accidens, & per contrapositionem. Simplex conversio est, in qua solum transportantur termini, nulla alia sacta mutatione: & convenit propositioni universali negativa, & particulari assimmativa, v.g. nullus homo est lapis: ergo, e converso, nullus lapis est homo: vel, aliquis homo est animal: ergo, e converso, aliquod animal est homo. Conversio per accidens est, in qua, præter terminorum transportationem, mutatur quantitas propositionis, servata forma; idest si erat universalis, sit particularis; si erat particularis, sit universalis. Cæterum remanet assimmativa, vel negativa, ut erat antea. Et hæc conversio convenit propositioni universali assirmativa, & universali negativa, v.g. omnis homo est animal: ergo,

ergo, aliquod animal est homo: & rursus: nullus homo est lapis: ergo, aliquis lapis non est homo. Conversio per contrapositionem est, in qua, servata eadem quantitate, & forma propositionis, extrema transportatur, & infinitantur; idest ante extrema, jam transportata, ponitur particula, non. Hæc autem conversio convenit propositioni universali assirmativæ, & particulari negativæ, v. g. omnis homo est animal: ergo, omne non animal est non homo: & rursus: aliquis homo non est albus: ergo, aliquod non, album non est non homo. Ad hujusmodi autem regularum intelligentiam, & memoriam retinendam illis versiculis utuntur Summulistæ:

fEcI simpliciter: convertitur EvA per accid: AftO per contra; sic fit conversio tota.

In quibus versiculis notande sunt, ad conversionem rece peragendam, voces illæ, fEcI, EvA, AstO: & in voce illa: fEcI, notandæ literæ E, & I: in EvA, notandæ literæ B, & A: in AstO, notandæ literæ A, & O. Jam sitera, A, denotat propositionem universalem assirmativam: E, denotat universalem negativam: I, particularem assirmativam: O, particularem negativam: ut innuunt sequentes versiculi:

Afferit A, negat E: verum generaliter ambo. Afferit I, negat O: fed particulariter ambo.

Itaque cum dicitur, fEcI, simpliciter, sensus est: E, & I, idest propositio universalis negativa, & particularis affirmativa convertuntur conversione simplici. Cum dicitur, Eva per accid. sensus est: E, & A, idest propositio universalis negativa, & propositio universalis affirmativa, convertuntur conversione per accidens. Cum dicitur, AstO, per contra; sensus est: A, & O, idest propositio universalis affirmativa, & particularis negativa convertuntur per contrapositionem.



A R-

#### ULUS De Propositione Modali.

Primo, quoad Formam. Secundo, quoad Qualitatem. Tertio, quoad Quantitatem. Quarto, quoad Oppositionem. Quinto, quoad Æquipollentiam. Sexto, quoad Conversionem.

Quoad formam, qualitatem, quantitatem, & oppositionem Propositionis Modalis.

Ico 1. Quoad formam, idest affirmationem, aut negationem propositionum modalium; illa desumenda est a modo, non a dicto earundem : jam ex modis duo, scilicet, necesse, & possibile sunt affirmativi: duo, scilicet impossibile, &

possibile non, reputantur negativi.

Dico 2. Quoad qualitatem, idest veritatem, aut fassitatem. hujusmodi propositionum; illa desumenda pariter est proprie a modo earundem: itaque falsa erit hac propositio: necesse est hominem esse album: quia, quanvis dictum sit verum, scilicet: hominem esse album; falsus tamen est modus, idest, necessario esse album.

Dico 3. Quoad quantitatem, & oppositionem hujusmodi propositionum; necesse correspondet propositioni universali assirmativæ: impossibile correspondet propositioni universali negativæ: possibile correspondet propositioni particulari affirmativa: possibile non, correspondet propositioni particulari negativæ; quianecesse includit possibile: & impossibile includit possibile non: adeoque, sicuti opponuntur inter se omnis, nullus, aliquis, aliquis non; ita, & opponuntur inter se, necesse, impossibile, possibile,possibile non: quod denotant regulæ illæ,instar versiculorum:

Omnis necesse valet: impossibile nullus: Possibile quidam : quidam non possibile non.

Idest necesse, est universalis affirmativa, ut omnis : impossibile, universalis negativa, ut nullus: possibile, particularis affirmativa, ut quidam, seu aliquis : possibile non, particularis negativa, ut quidam non, seu aliquis non.

Quoad aquipollentiam propositionis modalis.

Dico 4. Quoad æquipollentiam hujusmodi propositionum;

num; illæ fiunt æquipollentes, præponendo, vel postponendo particulam, non, ipsi modo, juxta regulas æquipollentiæ simplicium, quas supra tradidimus. Particula, non, dicitur præferri modo, cum applicatur eidem modo: dicitur postponi, cum applicatur dicto. Itaque hujusmodi propositiones, v. g. necesse est omnem hominem esse animal : impossibile est omnem hominem esse animal, cum sint contrariæ, ut siant æquipollentes, juxta versiculum supra allatum, qui fuit:

Præ, contradic: post, contra: præ, postque subalter; observandum Tò, post contra, adeoque postponenda est modo particula, non, idest applicanda, dicto, & dicendum: necesses est hominem non esse animal; & idem erit, ac dicere: impossibile est hominem esse animal; vel e contrario: impossibile est hominem non esse animal : & idem erit , ac dicere : necesse est hominem esse animal.

Dico 5. Ad meliorem prædictorum intelligentiam, habenda præ oculis

## Figura Oppositionis, & Æquipollentiæ modalium.

1. Iliace. 2. Purpurea. I- Petrum currere, non est | Pur- Petrum non currere, non pollibile. est possibile. li- Petrum currere, non est pu- Petrum non currere, non contingens. est contingens. 2- Petrum currere, est im-tre-Petrum non currere, est possibile. impossibile. ce. Petrum non currere, est a. Petrum currere est nenecesse. 3. Edentuli. 4. Amabimus. E- Petrum non currere, est A- Petrum currere, est possipollibile. bile. den-Petrum non currere, est ma-Petrum currere, est concontingens. tingens. tu- Petrum non currere, non bi- Petrum currere, non est est impossibile. . impossibile. li. Petrum currere, non est mus. Petrum non currere, non necesse.

In

eit necesse.

In qua observandæ quatuor illæ voces in quadratis: nimirum, prima lliace: secunda Purpurea: tertia Edentuli: quarta Amabimus: & in his vocibus notandæ vocales illæ A, E, I, U, per A, significatur propositio modalis nihil negans: per E, significatur propositio modalis negans tantummodo dictum: per I, significatur propositio modalis negans solum modum: per U, significatur propositio modalis negans utrumque, tum scilicet modum, tum dictum: quæ omnia breviter innuit tritus ille versiculus:

E, dictum negat : Ique modum : nihil A: sed U, totum.

Dico 6. Propositiones omnes, que continentur sub uno, eodenque quadrato, quæ nimirum correspondent uni, eidemque ex prædictis vocibus, sunt inter se æquipollentes, & ita quidem, ut prima propositio sit de modo possibili: secunda de contingente: terria de impossibili: quarta de necesse, v. g. sub illa voce Iliace, quæ signat primum quadratum, in prima syllaba... continetur, I, nimirum propolitio negans modum: cujusmodi est: Petrum currere non est possibile: in secunda syllaba continetur itidem propositio modalis negans modum, expressa per l, cujusmodi eft: Petrum currere non est contingens: in tertia syllaba continetur A, idest propositio nihil negans, sed affirmans, tum dictum, tum modum, v. g. Petrum currere est impossibile: in quarta syllaba continetur E, idest propositio negans solummodo dictum, cujusmodi est illa: Petrum non currere est necesse. Que propositiones omnes reputantur æquipollentes: & simili modo de aliis discurrendum. Notandum tamen cum Oviedo in sum. contr. 3. punct. 10. n. z. in propositionibus de dicto communi, inspossibile, contingens, impossibile, si dictum fuerit affectum signo universali; in propositione, de necesse, afficiendum esse signo particulari: & viceversa, si in tribus primis modis, dictum fuerit affectum signo particulari; in quarto, scilicet in, necesse, afficiendum esse signo universali: aliter propositiones non erunt equipollentes, v. g. in Purpurea, fi dicutur: nullum animal esse hominem, non est possibile; ut fiat æquipollens in necesse; dicendum erit e aliquod animal effe hominem , est necesse : nam si diceretur : omne animal esse hominem, est necesse; hæc propositio non erit zquipollens primz verz, sed faisz, ut patet : neque enim. omne animal est homo.

Quoad conversionem propositionis modalis.

Dico 7. Quoad conversionem hujusmodi propositionum; in pri-

primis adhibenda est conversio ipsi dicto, juxta regulas propositionum simplicium, seu de Inesse: deinde addendus modus, quem habebat propositio antiqua, v. g. propositio erat: necesse est nullum hominem esse lapidem. Prius igitur convertenda simpliciter illa propositio: nullum hominem esse lapidem: est eninterpropositio universalis negativa (fEcl simpliciter) & dicendum nullum lapidem esse hominem. Deinde addatur idem modus, quem prius habebat propositio, & inferendum: ergo necesse est, nullum lapidem esse hominem, & sic de reliquis. Verum

Dico 8. Propositiones modales, juxta traditas regulas, non semper converti possunt: sed tunc solum, quando modus necessitatis, impossibilitatis, aut contingentiæ, est æque conveniens unioni, vel divisioni subjecti cum prædicato, ac prædicati cum subjecto. Itaque converti potest per accidens prædicta propositio: necesse est, omnem hominem esse animal: in illam: necesse est, aliquod animal esse hominem. Quandoquidem tam necessario competit alicui animali identitas cum homine, idest esse animal. Non vero potest converti hæc alia propositio, omnem musicum esse hominem necesse est, in illam: aliquem hominem esse musicum necesse. est; quia non necessario competit alicui homini esse musicum, ut necessario competit musico esse hominem.

### A R T I C U L U S V. De Propositione definitiva.

XVIII. D'Ico 1. Quoad essentiam; propositio definitiva dicitur rei cujusvis definitio, quod unum, & quidem primum est ex tribus præcipuis instrumentis sciendi: cumbit oratio manisestativa ignoti; quod est esse instrumentum sciendi, per Aristotelem. Jam definitio ex eodem Aristotelem est oratio significans quod quid erat esse rei; idest explicans, quid sit id, quod definiendum assumitur. Quam definitionem ita clarius explicant Recentiores: definitio est oratio explicans naturam rei: idem enim significat quid rei, ac ejusde essentia, quidditas, & natura, v. g. homo est animal rationale. Definitio, dicitur oratio, quia conceptus esse debet virtualiter compositus, ut saltem duabus dictionibus correspondeat; quarum prima sit genus, nempeid, per quod res definita ultimo con-

veniat cum aliis, ut est animal in prædicta hominis definitiones: secunda sit disserentia; nempe id, per quod res definita primo disserat ab aliis, ut est, rationale, in supra allata definitiones. Dicitur: explicans naturam rei, ut diversificetur ab aliis orationibus, que non sunt definitiones. Unde constat, definitionembanc definitionis esse bonam, ipsamque constare ex suo genere, & disserentia: Tò, enim, oratio, stat loco generis: To, explicans naturam rei, loco differentiæ.

Dico 2. Quoad divisionem; dividitur communiter definitio, majoris claritatis gratia, in definitionem rei, & definitionem nominis. Definitio rei dicitur, per quam definitur ipsa res seaundum se, v. g. homo est animal rationale. Definitio nominis est, cum definitur nomen rei, non vero ipsa res, v. g. homo est vox imposita ad significandum animal rationale: & huc reducuntur omnes etymologiæ nominum, ipsorumque significationis investigationes. Verum aliqui contendunt, hanc revera non esfe rigorosam divisionem definitionis: cum quodlibet nomen sit res; licet Fonseca in favorem hujus communis divisionis, notet, nomen a re contradistingui per philosophos, ut signum a re significata.

XIX. Dico 3. Definitio rei, dividitur in essentialem, accidentalem, & causalem. Essentialis definitio est, quæ explicat naturam rei per ea, quæ ipsi rei essentialia sunt; nimirum, vel per partes metaphysicas, ut, homo est animal rationale: & hæc dicitur definitio essentialis metaphysica: per antonomasiam absolute, & simpliciter definitio essentialis: vel per partes physicas, ut, homo est constans corpore, & anima rationali: & hæc dicitur definitio essentialis physica. Accidentalis definitio est-quam alii descriptionem appellant, quæ explicat naturam rei per ea..... quæ sunt extra essentiam rei, nempe per accidentia. Jam accidentia, vel sunt propria, scilicet nulli alteri convenientia, ut est risibilitas in homine: & hinc sit definitio: homo est animal risibile; vel sunt accidentia communia, quæ scilicet aliis etiam rebus convenire possunt: & tunc, ut rem definitam ab omni alia re contradistinguat definitio accidentalis, continere debet tale aggregatum accidentium, quod collective sumptum nulli alteri rei conveniat, v. g. homo est animal implume, bipes, rectum. Causalis definitio est, que explicat naturam rei assignando ejus causas, vel scilicet causam efficientem, vel materialem, vel formalem, vel Ant. Forti.

Digitized by Google

vel finalem, & huc reducitur definitio per cansam exemplarem, five idealem.

. XX. Dico 4. quoad proprietates; bone definitionis proprietates varie sunt. Prima, ut illa sit clarior definito, idest ut conceptus correspondens definitioni, v.g. animal rationale, philosopho consideranti, sit clarior conceptu correspondente nomini rei definite, quæ est homo. Quandoquidem explicatio debet esse clarior re explicata, ut res illuminans clarior est re illuminata. Itaque in exemplo allato, per Tà, homo, concipitur homo conceptu quidem proprio, sed valde impersecto, scilicet in ordine ad accidentia externa, formam corvoris, faciei, manuum, coloris, ut notat Arriaga: per To vero, animal rationale, concipitur homo in ordine ad connotata ipsius propriislima, scilicet in ordine ad sensationem, & discursum: & inde ex vi illorum concipitur virtus sentiendi, & discurrendi. Secunda proprietas est, ut definitio non competat alteri a definito, sed competat soli rei definitæ: aliter hanc ab omni alia re contradislinguere non poterit. Tertia proprietas est, ut definitio dicatur ad convertentiam cum definito, talis nimirum sit, ut possit prædicari de re definita; & pariter res definita possit de ipsa definitione prædicari cum veritate, v. g. homo est animal rationale: animal rationale est homo. Quarta proprietas est, ut quidquid competit definitioni, competat etiam definito: nam idem omnino realiter sunt ex parte objecti definitio, & definitum. Quinta proprietas est, ut definitio non sit diminuta, idest manca: aliter non explicabit adæquate totam naturam rei. Sexta proprietas est, ut definitio non sit redundans, idest continens aliquod superfluum; ut si quis diceret: homo est animal rationale mortale : aliter , præter naturam , seu essentiam rei , & aliquid aliud supervacaneum explicabit. Septima proprietas est, ut desinitio non sit plus æquo prolixa: aliter non poterit commode memoriæ mandari, retinerique, atque inter disputandum adhiberi. Octava proprietas est, ut definitio fiat per ultimum genus, & per primam differentiam, idest per prædicatum illud, per quod res ultimo convenit cum aliis, quæ non funt ipsa, quod est genus: & per illud prædicatum, per quod primo dissert ab aliis, quæ non sunt ipsa, quod est differentia. Unde, si diceretur: homo est vivens rationale; non esset bona definitio, quia vivens, non est ultimum genus, cui additur rationale: angelus enim est vivens, Phil. Neg. Summ.

nec tamen est rationalis, sed intellectivus: quippe non intelligens dependenter a sensibus, & phantasmatibus, quod propriesonat rationale. Ubi autem D. Gregorius in cap. 2. D. Matth. bomil. 10. in Evangelia, angelum, animal appellat rationale; loquitur minus proprie, & non in toto rigore philosophico, volens duntaxat significare, angelum esse vivens intellectivum.

### A R T I C U L U S VI. De Propositione divisiva.

XXI. Dico r. quoad essentiam; propositio divisiva est divisio, secundum instrumentum sciendi. Divisio est
oratio distribuens totum in suas partes, v. g. animal aliud est rationale, aliud irrationale. Itaque non idem formaliter est divisio, ac definitio: quia, licet utraque assignet partes alicujus totius; non tamen eodem modo: nam divisio assignat partes totius, illas ad invicem inter se distinguendo, v. g. homo constat
animalitate, & rationalitate: definitio vero assignat partes totius, totum distinguendo ab omni eo, quod non est ipsum, v. g.
homo est animal rationale; adeoque non est equus, non est leo,
non est lapis.

Dico 2. quoad divisionem ejusdem; dividitur communiter divisio in divisionem rei, & divisionem nominis. Divisio rei est, quæ distribuit in suas partes rem significatam per vocem, ut in exemplo allato. Divisio nominis est, quæ varias alicujus vocis significationes assignat, & dividit. Divisio rei subdividitur in estentialem, & accidentalem. Essentialis divisio, quam alii vocant divisionem per se, est, quæ dividit totum in partes, quæ ipsi formaliter, & qua tali, convenient, v. g. homo vel est mas, vel est stemina. Accidentalis divisio est, quam alii vocant divisionem per accidens, quæ distribuit totum in partes, quæ ipsi materialiter, & per accidens convenient, v. g. homo alius est philosophus, alius musicus, alius ædiscator.

Dico 3. Divisio essentialis trifariam dividitur; in integralem nimirum, essentialem per antonomasiam, & potentialem. Integralis est, qua totum quantitativum, seu continuum, sive discretum, in suas partes integrales distribuit, v. g. hora constat quadrantibus, & deinde minutis, & instantibus: corpus humanum constat capite, pectore, manibus, pedibus. Essentia-

lis antonoma slice auncupatur, que totum dividit in partes estentiales, vel metaphysicas, v. g. hominem in animalitatem, & rationalitatem: vel in partes physicas, v. g. ipsum hominem in corpus, & animam. Potentialis est, que totum distribuit in partes suas potentiales, quas scilicet actu non habet, sed in potentia, idest quas habere potest suo modo, v. g. genus in species, animal nimirum in rationale, latrabile, rugibile. Species in individua, v. g. hominem in Petrum, Paulum, Joannem

XXII. Dico 4. Divisio accidentalis trifariam quoque dividitur; primo videlicet in divisionem subjecti in accidentia, v.g. homo alius est albus, alius est niger, alius rusus: secundo in divisionem accidentis in subjecta, v.g. album aliud est lac, aliud nix, aliud paries: tertio in divisionem accidentis in accidentia, v.g. album aliudest dusce, aliud amarum.

Dico 5. quoad proprietates; bonæ divisionis proprietates variæ sunt, quarum prima, & præcipua est, ut totum divisum. excedat suas partes singulas; quia totum est majus sua parte. Secunda proprietas est, ut partes omnes simul sumptæ adæquent torum, ident neg; excedant, neg; excedantur ab illo: quia alicer, vel assignareture toti pars non sua, vel non omnes partes assignarentur. Tertia proprietas est ut unum membrum dividens non contineatur in altero. Hinc mala esset divisio, si quis diceret; homo alius est sanus, alius infirmus, alius sebre laborans: jam enim sebricitans includitur in illa parte, infirmus. Quarta proprietas est, ut divisio siat per membra pauciora, quoad sieri poterit, scilicet ut evitetur confusio. Hinc non dicitur dividendo, v. g. animal aliud est rationale, aliud canis, aliud leo, aliud equus; sed, animal aliud est rationale, aliud irrationale. Deinde subdividendo irrationale in suas partes, descedendo ab universalioribus ad minus universalia. Quinta proprietas est ex Aristotele, ut membra dividentia... aliquam habeant inter se oppositionem infra idem genus. Unde mala esset divisio, si quis diceret: animal aliud est terrestre, aliud nigrum : quia terrestre, & nigrum nullo modo inter se opponuntur:sed bona esset, si diceretur: animal aliud est terrestre, aliud aerium, aliud aquaticum, & fortasse aliud igneum; si vere detur aliud, quod in igne vivat, ut contendunt nonnulli, de quibus videri poterit Mendoça in Virid. Sexta proprietas est, ex Aristotele, ut quando res divisa est positiva, partes in quas dividitur non sint negativæ: quia negatio per Aristotele non potest esse rei positivæ.

# PHILOSOPHI & NEGATIVE

Hinc male quis divideret animal in hominem, & non hominem. Cum autem dicitur passim, animal aliud est rationale, aliud irrationale, & similia; vox illa negativa, irrationale, imposita est rationale ad significandam rem positivam, ob vocabulorum penuriam. Haad significandam secundam de Propositione: deinceps quoad Summulam tertiam

# D I S P U T A T I O III. De Argumentatione.

Primo, Syllogistica in Genere. Secundo, Syllogistica in Specie.
Tertio, Fallaci, & Sophistica.

### ARTICULUS. I.

De Argumentatione Syllogistica in Genere.

Primo, quid sit în se. Secundo, quoad vim. Tertio, quoad med dium terminum. Quarto, quoad formam remotam. Quinto, quoad formam proximam. Sexto, quanam Argumentationis proprie-

#### Quid sit in se

Argumentatio Syllogistica in genere . scilicet Syllogismus.

I. Dico 1. Argumentatio Syllogistica, quæ secundum sciendi instrumentum ab Aristotelicis nuncupatur, cum sit oratio, in qua aliquid ex aliquo insertur, est Syllogismus. Hic metaphysice sumptus, ex Aristotele prim. prior. cap. 1. & prim. topic. cap. item 1. dicitur: Oratio, in qua, quibusdam positis, aliud quid a positis necesse est contingere, eo quod hac sint: idest syllogismus est oratio, in qua, concessis præmiss, negari non poterit consequentia, v. g. si concedatur: homo est animal, sed Petrus est homo, negari non poterit, puta ab intellectu sano, & penetrante vim illarum, hæc consequentia: ergo Petrus est animal.

Dico

\_\_\_\_\_

Dico 2. Syllogismus physice consideratus importat necessario tres propositiones, saltem virtualiter, & aquivalenter, nec plures, nec pauciores: dua prima dicuntur pramissa, & ex his prima pramissa dicitur major: secunda minor: & tertia propositio dicitur consequentia: syllogizare enim nihil aliud est, nisi ostendere extrema, v. g. Petrum & animal esse idem inter se, vel non esse idem; ex vi identitatis, aut non identitatis cum uno tertio.

Dico 3. Syllogismus habet materiam proximam, & remotam. Proxima sunt dictæ propositiones, ex quibus constat. Remota sunt termini, quibus ipsæ propositiones essormantur. Hujusmodi termini tres esse debent, nec plures, nec pauciores: duo nimirum extrema, & tertius medius terminus, qui semel ingredi debet majorem præmissam, semel minorem, nunquam vero consequentiam, seu conclusionem: si secus siat, fallax erit syllogismus: & ineptus ad concludendum. Unde est, ut syllogismum appellarit non nemo Tridentem philosophiæ; quo in mentis area, tritici, palearumque ritu, verum a falso secenatur. Quæ, ut melius percipiantur, distincte explicando,

Quid sit syllogifmus quoad vim; Dico 4. Tota vis syllogistica illi principio innititur lumine natura noto: qua sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se; vel contra: que ita se habent, ut unum sit idem cum uno tertion aliud vero non, no possunt esse eadem inter se. Utrum autem, & quomodo, quove sensu, hoc principium habeat locum in mysterio Trinitatis, vel non habeat, dictum est in Theologia lib. 1. de Deo. Volunt aliqui totam vim syllogisticam inniti principio illi: dici de omni, dici de nullo: quod scriicet, si aliquod prædicatur cum. veritate de aliquo termino communi , v. g. de homine, necessario prædicari debeat de omni eo, quod continetur sub termino communi, v. g. de Petro; contra vero, si Tò, lapis, v. g. nonprædicatur cum veritate de homine, de nullo, quod continetur tub homine, prædicari poterit cum veritate: adeoque valebit ita argumentari : homo est animal, sed Petrus est homo, ergo Petrus est animal: vel contra: bomo est animal, sed lapis non est animal, ergo lapis non est homo. Verum hoc principium, præter quam-- quod non videtur habere locum in syllogismo expositorio, in quo medius terminus non est communis , ut in hoc syllo--gismo: hic discipulus est modestus, sed Marcellus est hic discipulus, ergo Marcellus est modestus; resolvitur tandem in illud principium supra dictum: qua sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se, vel contra: ideo enim, quod prædicatur de termino communi, aut quasi communi (ut ajunt) prædicari debet de inseriori, aut quasi inseriori; quia, quæ sunt eadem uni tertio, idest termino communi, aut quasi communi, sunt eadem inter se. Quod magis explicant, quæ sequuntur.

Quid sit Syllogismus quoad medium terminum.

Dico 5. Medius terminus est tertium quid, quod identificatur, tam cum subjecto, quam cum prædicato conclusionis. Nam, si quis velit probare duo extrema, v. g. Petrum, & animal, esse idem, vel non idem inter se; invenire debet medium. terminum, seu tertium aliquod, cum quo unum ex dictis extremis, v. g. Petrus identificetur, cujusmodi esse potest, v. g. homo: tum, si agnoscat aliud etiam ex duobus extremis, quod erat, animal, identificari cum illo tertio, recte inferet: ergo Petrus, ·& animal identificantur etiam inter se, ita discurrendo per syllogismum: homo est animal, sed Petrus est home, ergo Petrus est animal. Quod, si medius terminus, seu tertium illud tale sit, ut unum ex extremis identificetur cum illo, alterum vero, nequa--quam; legitime infertur, illa extrema, non identificari inter se, v. g. quia homo est idem cum animali, lapis vero non est idem cum animali; infertur, quod homo, & lapis, neque sint idento inter se, ita syllogizando: bomo est animal, sed lapis non est animal, ergo lapis non est homo.

Dico 6. Quoniam conclusio quadruplex esse potest, scilicet primo universalis affirmativa: secundo particularis assirmativa: tertio universalis negativa: quarto particularis negativa: ideo Aristoteles prim. prior. cap. 2. quatuor tradit regulas ad inveniendum medium terminum aptum ad concludendum. Prima regula est: quando concludendum est universaliter affirmative, medius terminus esse solet terminus, qui sit consequens respectu subjecti conclusionis, & antecedens respectu prædicati. Jam antecedens est, ex quo aliud sequitur, ut animal respectu viventis: valet enim: est animal, ergo est vivens: consequens est, quod sequitur ex alio, ut idem animal respectu hominis: valet enim: est homo, ergo est animal: quanvis non valeat viceversa: est animal, ergo est homo. Itaque To, animal est medius terminus aptus ad concludendum in Barbara, per universalem assirmati-

vam,

vam , vivens , & homo , tali pacto : omne animal est vivens : sed

omnis homo est animal: ergo omnis homo est vivens.

Secunda regula est: quando concludendum particulariter affirmative, medius terminus esse solet terminus antecedens tum respectu prædicati, tum respectu subjecti conclusionis inferendæ. Itaque Tò, homo, est medium aptum ad concludendum in Darapti per particularem assirmativam aliquod animal, & risibile, tali pacto: omnis homo est risibilis: sed omnis homo est animal: ergo aliquod animal est risibile. Per eundem medium terminum concludi poterit in Darij, dummodo minor præmissa convertatur conversione per accidens, in particularem assirmativam, v. g. omnis homo est risibilis: sed aliquod animal est homo: ergo aliquod animal est risibile.

Tertia regula: quando concludendum est universaliter negative, medius terminus esse solet aliquod extraneum, seu repugnans ad unum terminorum conclusionis, consequens vero ad alterum. Jam extraneum, seu repugnans respectu alicuius est, quod illi convenire minime potest, ut risibile respectu lapidis. Itaque Tò, risibile, est medium aptum ad concludendum vel in cesare, vel in Celarent, vel in Camestres, per universalem nega-

tivam: nullus homo, & lapis: quia videlicet risibile est extraneum, seu re pugnans lapidi: est vero consequens ad hominem. Unde legitima erit in Cesare hac consequentia: nullus lapis est risibilis: sed omnis homo est risibilis: ergo nullus homo est lapis.

Quarta regula: quando concludendum est particulariter negative, medius terminus esse solet, aliquod extraneum, seu repugnans prædicato conclusionis inferendæ, antecedens vero subjecto ejusdem. Itaque Tò, equus, est medium aptum ad concludendum in Felapton, aliquod animal, & non intellectuale: quia videlicet hic terminus, equus, est antecedens respectu animalis, essque repugnans, seu extraneum respectu intellectualis. Unde legitime infertur in Felapton, hæc consequentia: nullus equus est intellectualis: sed omnis equus est animal: ergo aliquod animal non est intellectuale. Quod si minor hujus syllogismi convertatur per accidens, idem in Ferio concludi poterit æque bene, dicendo: Nullus equus est intellectualis: sed aliquod animal est equus: ergo aliquod animal non est intellectuale.

Tradit præferea Aristoteles cap. eodem tres regulas de tribus combinationibus inutilibus. Prima regula est: non esse medium aptum

aptum ad ullum syllogismum; terminum illum, qui pure consequens est ad subjectum, & prædicatum. Ratio est, quia per hujusmodi medium deberet construi syllogismus in secunda sigura

ex puris affirmativis: ex quo nihil sequitur.

Secunda regula est: nec esse medium aptum, saltem ad concludendum directe; terminum illum, qui est antecedens prædicati, & repugnans subjecti. Ratio est, quia deberet construi syllogismus in prima, vel tertia figura ex minori negativa: ex qua nihil saltem directe, sequi posset.

Tertia regula: non esse medium aptum terminum illum, qui repugnans, seu extraneus est tum prædicato, tum subjecto conclusionis inferendæ. Ratio est, quia per hujusmodi medium, utpote quod deberet de utroque extremo negari, construendus esset syllogismus constans utraque præmissa negativa: ex puris

autem negativis nihil fequitur.

Cæterum quæ ulterius quoad artem medii termini reperiendi coacervant nonnulli, vel nullius, vel admodum fane. exigui videntur emolumenti; vel tyronibus ad terendum tempus, ac frangendum caput potius apta, quam ad discendum. Ingenii acies, memoriæ felicitas, studii diuturnitas, nec non arguendi, respondendique usus quotidianus, ut notat Arriaga, sussiciens erit, divesque mediorum terminorum ad quodlibet inferendum aurifodina.

Quid fit Syllogifmus quoad formam remotam, idest figuram.

IV. Dico 7. Ut in quolibet opere artefacto dispositio materiæ dicitur forma, ita & in syllogitmo: & quia duplex est syllogismi materia, ut supra dictum est, proxima scilicet, & remota; duplex etiam est ejus forma, proxima videlicet, ac remota. Forma proxima syllogismi est dispositio, & varia combinatio materiæ remotæ, idest terminorum : & hæc figura nuncupari consuevit, de qua in præsenti sermo est, cum de modo agendum sit in sequenti. Jam triplex est syllogismi figura, pro triplici diversa extremorum, mediique termini combinatione. Prima figura est, in qua medius terminus in una præmissa subjectur, seu est subjectum: in altera prædicatur, seu est prædicatum, v. g. omnis homo est animal, sed Petrus est homo: ergo Petrus est animal. Hæc cum non sit combinatio medii, & extremorum essentialiter diversa, sed solum materialiter talis, non constituit diversam figu-Ant. Forti. ram,

ram (quam appellant figuram Galeni, utpote ab eo excogitatam) fi ezdem przemissz mere quozd ordinem varientur: adeoque hujusmodi syllogismi ad primam figuram semper spectabunt.

Sectinda figura est, qua medius terminus in utraque præmisfa prædicatur, seu est prædicatum, v. g. nullus lapis est animal, sed Petrus est animal, ergo Petrus non est lapis. In quo syllogis-

mo medius terminus est, animal, ut patet.

Tertia figura est, qua medius terminus in utraque præmissa subijcitur, seu est subjectum, v. g. omnis homo est rationalis, sed omnis homo est sensibilis: ergo aliquod rationale est sensibile. Inquo syllogismo medius terminus est, omnis homo. Quarum regularum veluti clavis esto versiculus ille:

Sub, præ prima: fed altera bis, præ: tertia bis, fub: Quid sit Syllogismus quoad formam proximam.

V. Dico 8. Forma proxima syllogismi est, ex dictis, varia combinatio ad quantitatem, & qualitatem propositionum spectans, quibus componitur syllogismus: quæ consurgit ex varia terminorum explicatione. Sexaginta quatuor enumerat syllogismorum modos nonnemo: verum utiles, & communes novemdecim recensentur, sequentibus versiculis contenti, in quorum singulis vocibus prima vocalis significat qualitatem, & formamprimæ præmissæ; secunda vocalis, secundæ præmissæ; tertia vero, conclusionis, juxta regulam supra traditam; quod nimirum, A, denotet propositionem universalem assirmativam: E, universalem negativam: I, particularem assirmativam: O, particularem negativam. Quod si in aliqua voce inveniantur quatuor vocales, nulla quartæ vocalis habenda est ratio, cum inserviat soli metro. Quoad hujusmodi modos, illa sunt carmina summulistarum solemnia:

Barbara, Celarent, Darii, Ferio, Baralipton, Celantes, Dabitis, Fapesmo, Frisesomorum.

2. Cesare, Camestres, Festino, Baroco. 3. Darapti, Felapton, Disamis, Datisi, Brocardo, Ferison.

In quibus novem primi modi pertinent ad primam figuram: quatuor sequentes ad secundam: ultimi sex ad tertiam. Ex modis autem assignatis aliqui concludunt directe, alii indirecte. Directe concludunt illi, in quibus subjectum majoris est prædicatum in minore: & subjectum minoris est subjectum in conclusione. Alii, qui non ita se habent, dicuntur indirecte concludere. Hæc Phil. Neg. Summ.

est explicatio diversitatis inter conclusionem directam, & indirectam; quæ videtur omnium, quæ circumseruntur, clarissima. Ex allata doctrina colligitur, quod soli quatuor primi modi primæ siguræ concludant directe: reliqui vero omnes indirecte. Jam modi directe concludentes, perfecti nuncupantur, reliqui vero impersecti; quia videlicet illi soli adeo bene dispositi sunt, ut bonitatem consequentiæ statim, & magis perspicue ostendant consideranti. Claritatis gratia, pro tyronibus, exempla modorum subisciuntur.

#### Prima figura modi directi.

#### VI. 1. Barbara.

Omne bonum est laudabile:
Sed omnis virtus est bona:
Ergo omnis virtus est laudabilis.

2. Celarent.

Nullum bonum est odibile:
Sed omnis virtus est bona:
Ergo nulla virtus est odibilis.

3. Darii.

Omnis virtus est laude digna : Sed aliqua modestia est virtus : Ergo aliqua modestia est laude digna.

4. Ferio.

Nullum vitium est amabile :
Sed aliquis ludus est vitium :
Ergo aliquis ludus non est amabilis.

#### Prima figura modi indirecti.

5. Baralipton.

Omnis morbus est destructivus natura:
Sed omnis febris est morbus:
Ergo aliquod destructivum natura est febris.

6. Celantes.

Nullus homo est quadrupes:
Sed omnis discipulus est homo:
Ergo nullus quadrupes est discipulus.

7. D4-

7. Dabitis.

Omne canorum est gratum auribus:
Sed aliqua avis est canora:
Ergo aliquod gratum auribus est avis.

8. Fapesmo.

Omnis fanitas est appetibilis:
Sed nullus morbus est fanitas:
Ergo aliquod appetibile non est morbus.

9. Frisesomorum.

Aliquod studium est utile:

Sed nullum otium est studium:
Ergo aliquod utile non est otium.

#### Modi secunda figura.

VII. 10. Cefare.

Nullus flos est equus:

Sed omne animal hinnibile est equus : Ergo nullum animal hinnibile est slot-

11. Camestres.

Omnis prudens est laudabilis:

Sed nullus scelestus est laudabilis : Ergo nullus scelestus est prudens.

12. Festino.

Nulla improbitas est amabilis:

Sed aliqua virtus est amabilis:

Ergo aliqua virtus non est improbitas.

13. Baroco.

Omne vitium est fugiendum:
Sed aliqua venatio non est fugienda:
Ergo aliqua venatio non est vitium.

#### Modi tertiæ figuræ.

14. Darapti.

Omne vitium est punibile:
Sed omne vitium est indecorum:
Ergo aliquod indecorum est punibile.

15. Fe-

#### PHILOSOPHIA NEGATIVAS

15. Felapton.

Nullum vitium est utile:

Sed omne vitium est fugiendum: Ergo aliquod fugiendum non est utile.

16. Disamis.

Aliquis homo est brevi moriturus: Sed omnis homo est rationalis:

Ergo. aliquo d rationale est brevi moriturum.

17. Datisi.

Omne honestum est amabile:

Sed aliquod solatium honestum est breve:
Ergo aliquod breve est amabile.

18. Brocardo.

Aliqua scientia non est Astrologia:
Sed omnis scientia est laudabilis:
Ergo aliquod laudabile non est Astrologia:

19. Ferison.

Nullus peccator est felix:
Sed aliquis peccator est dives:
Ergo aliquis dives non est felix.

#### Alii modi reijciuntur.

VIII. Dico 9. Enumerant alii præterea, cum Lynceo, alios

modos, quos vocant, juxta versiculum illum:

Tersandros, Falaris, Perago, Centauro, & Arestor. Verum non est, eur a communi numero modorum discedendum sit. Hi siquidem alii modi, & non sunt essentialiter diversi ab enumeratis, sed materialiter tantum, & facile ad aliquem ex modis communiter assignatis reducuntur: puta, Tersandros, ad Celarent: Falaris, ad Barbara: Perago, ad Celantes: Centauro, ad Cesare: Arestor, ad Camestres: a quibus non disserunt, nisi quia loco conclusionis universalis inferunt particularem subalternatam; quæ non est notabilis diversitas, nec tanti momenti, ut a communi sensu per novitates recedamus.

Dico 10. Idem esto judicium de modis quibusdam, quos assignat Peñasiel: quosque Petrus Hurtadus in fumm. disp. 5. 8. 27.

iuxta versiculos illos:

Barmaba, Galerent, dimari, firemo, Bamaliptom, Calemes, Dimatis, fesapo, fresisonorum: cum

cum enim illi fundentur in quarta figura Galeni, quam diximus reduci ad primam, non funt nisi materialiter diversi a modis solemnibus communiter allatis. Neque hinc sequitur, quod Baralipton non disserat a Barbara, nisi materialiter; multo minus Celantes a Celarent, & Dabitis a Darii: modi enim Barbara, Celarent, & Darii sunt perfecti, directeque concludentes: Baralipton vero, Celantes, Dabitis sunt modi impersecti, indirecte concludentes: qua videtur notabilis disserentia, sicut etiam notabilis reputatur disserentia, qua intercedit inter Baralipton, & Darapti; inter Dabitis, & Datis: quia pertinent ad siguras diversas.

# A R T I C U L U S II. Quæ fint Syllogifmi proprietates.

Primo, quoad præmissas. Secundo, quoad consequentiam. Tertio, quoad reductionem ostensivam. Quarto, quoad reductionem ad impossibile.

## Proprietates quoad pramissas syllogismi.

IX. Dico 1. Boni syllogismi proprietates variz sunt. Jamo in ordine ad ejus præmissas, prima ex præcipuis proprietas est, ut non utraque præmissa sit negativa: nam ex puris negativis nihil infallibiliter sequitur per se: cum per ipsas neque ostendantur duo extrema esse idem cum uno tertio; neque unum esse idem cum uno tertio, & alterum non.

Secunda proprietas est, ut non utraque præmissa sit particularis; adeoque nec indefinita in materia contingente: quia ex puris particularibus nihil sequitur per se, & infallibiliter: terminus enim particularis nunc supponit pro uno, nunc pro alio; adeoque non ostendit identitatem, vel distinctionem duorum in eodem tertio. Quod si terminus, alioqui particularis, semper supponeret pro eodem, tunc utilis consurgere posset syllogismus etiam e duabus alioqui particularibus: verum tunc bona conclusio esset per accidens, & ratione materia, non ratione formæ: quandoquidem, si bona esset ratione formæ, deberet, ex qualicunque binario præmissarum particularium in omni materia, deduci bona consequentia; quod tamen est fassum.

Tertia proprietas est, ut distribuatur in præmissis extremum, quod

quod perfecte distribuendum est in conclusione. Distribui perfecte terminum aliquem communem, est supponere pro omnibus suis inferioribus, pro quibus potest. Itaque si quis dicat, v. g. omnis homo est animal: sed omnis homo est substantia: ergo omnis substantia est animal; non erit rectus syllogismus: quia terminus ille communis, substantia, in minore non perfecte distribuitur, idest non significat omnem substantiam: in conclusione perfecte distribuitur, cum omnem substantiam significet.

Quarta proprietas est, ut syllogismus, in modis directis prima figura, majorem habeat non particularem, & minorento

non negativam.

Quinta proprietas est, ut syllogismus, in modis secundæ siguræ, non habeat utramque præmisiam assirmativam, vel majorem particularem.

Sexta proprietas est, ut syllogismus, in modis tertiæ figurç, non habeat minorem negativam, aut conclusionem universalem.

Proprietates quoad consequentiam syllogismi.

X. Dico 2. Variæ sunt boni syllogismi proprietates, quoad consequentiam. Ex præcipuis prima proprietas est, ut non inseratur, nisi verum ex præmissis veris, recte dispositis. Si vero duo extrema debito modo se habeant cum medio termino, quoad convenientiam, & disconvenientiam, rectamque dispositionem in

præmissis, ita & se habebunt inter se in conclusione.

Secunda proprietas enumerari passim solet, ut ex antecedente salso, non solum salsum, sed etiam materialiter verum, inserri quandoque possit. Est doctrina Aristotelis: & ratio est, quia non per hoc præcise, quod duo vere non connectantur cum aliquo tertio determinato in talibus præmiss, non possunt connecti cum alio medio, adeoque esse idem inter se ex alio capite. Dixi, materialiter verum: nam formaliter vera consequentia, seu conclusio, si altera ex præmissis sit salsa, sequi non potest, ut insra videbitur loco suo. Nec ideo inserat quis temere cum Helmontio, inutilem esse logicam, artemque syllogizandi Aristotelicam: sufficit enimvero ad logicæ utilizatem, primo, quod insalbibiliter deduci doceat verum ex præmissis veris recte dispositis: secundo, quod ostendat, quid insalbibiliter sequatur conditionate: si nimirum admittantur ut veræ præmiss, quæ re ipsa sunt falsæ, quin etiam impossibiles, ut suo loco explicabimus.

Tertia proprietas est, ob raciones prædictas, ut nonnisi ne-

cessarium ex antecedente necessario consequatur. Ex impossibili autem inferri poterit tum impossibile, tum necessarium, tum contingens.

Quarta proprietas est, ut ex contradictorio consequentis inferatur contradictorium antecedentis: v. g. si quis dicat, Petrus currit, ergo movetur; poterit deinde arguere: Petrus non movetur, ergo non currit.

Quinta proprietas est, ut ex contradictorio antecedentis non inferatur contradictorium consequentis: v. g. si quis dicat: Petrus currit, ergo movetur; non valebit deinde argumentari: Petrus non currit, ergo non movetur: poterit enim Petrus non currere, & tamen ambulare, vel alio modo moveri.

Sexta proprietas est, ut, quidquid sequitur ex consequenti, sequatur etiam ex antecedente. Unde si valet dicere: Petrus est rationalis, ergo est risibilis; valebit etiam inferre: Petrus est rationalis, ergo potest esse absolute ridens: quia hoc sequitur ex risibili.

Septima proprietas est, ut ex affirmativa de tertio adjacente, in materia contingente, recte inferatur affirmativa de fecundo adjacente, v. g. Petrus est modestus rergo Petrus est, nimirum existit. Non valet inferre simili modo, in materia non contingente: dicendo, v. g. Antichristus est possibilis: ergo est, seu existit: alter Deus est impossibilis: ergo est, seu existit; & ratio est, quia esse modestum, præsupponit existentiam, ut esse album, esse nigrum, esse pallidum. At vero esse possibile, non præsupponit existentiam: cum possit aliquid esse possibile, & tamen actu non existere, ut alter mundus: & a sortiore, esse impossibile non præsupponit, immo excludit necessario existentiam.

Octava proprietas est, ut ex integra disjunctiva, si una destruatur pars, altera sequatur infallibiliter, v. g. vel Deus est mendax, vel Deus est: sed non est mendax: ergo Deus est. Ubi notandum, non debere inferri partem illam disjuncti, quæ destruitur jam per particulam, non. Hinc ridiculus esset hic modus argumentandi: tu, vel es equus, vel non es equus: sed non es equus: ergo es equus. Ratio est, quia in minore destruitur jam illud consequens, quod deinde male infertur in consequentia.

Nona proprietas est , ut conclusio sequatur debiliorem partem: nimirum si præmissarum altera sit particularis, aut negativa; particularis, aut negativa inferenda conclusio; & ratio primi est, quia, si in præmissi ostenditur identitas duorum cumuno tertio, duntaxat particularis, non poterit in conclusione legitime deduci identitas duorum universalis, quæ non apparuit in præmiss. Ratio secundi est, quia si una ex præmissi negat; ergo non affirmatur in præmissi identitas duorum cum uno tertio, sed assirmatur identitas unius, & negatur identitas alterius termini cum eodem medio: ergo non poterit in conclusione assirmari identitas duorum terminorum inter se, sed negari: ergo conclusio non potest esse, nisi negativa.

Proprietates quoad reductionem syllogismi ostensivam.

XI. Dico 3. Reductio est, cum syllogismus impersectus ad aliquem ex persectis reducitur. Dupliciter id sieri potest: ostensive nimirum, & ad impossibile. Circa reductionem ostensivam, cum quatuor sint modi syllogismorum persecti, ex superius traditis, scilicet Barbara, Celarent, Danii, Ferio; ut magis clare ostendatur veritas conclusionis, si forte negata suerit, quilibet modus impersectus ad unum ex persectis hisce quatuor reducatur; & quidem ad illum, cum quo communem habet primam literam, v. g. Baralipton, qui incipit litera B, reducatur ad Barbara, qui etiam incipit litera B; Celantes ad Celarent; & inferatur vel conclusio negata, vel saltem ejus convertens, ex qua illa legitime sequitur.

Dico 4. In modis imperfectis considerandæ sunt illæ quaturor consonantes, nimirum S, P, M, C. Litera S, indicat, propositionem notatam per vocalem sibi antecedentem, convertendam esse simpliciter, ut siat reductio ostensiva. P vero, convertendam esse per accidens. M, mutandum esse ordinem, idest transportandam majorem in minorem, minorem vero in majorem: & quia cum M, sere conjungitur S, ideo denotatur, propositionem, quæ signatur per literam, quæ est immediate antecedens, convertendam etiam simpliciter: & ubi habetur etiam. P, convertendam præterea esse per accidens, ut in Fapessmo. C, in medio dictionis positum, significat, non posse modum illum reduci reductione ostensiva, sed reducendum reductione per impossibile, de qua infra. Quæ regulæ illis quasi versiculis indi-

cantur:

Simpliciter verti vult, S: P, vero per accid:
M, vult transponi: C, per impossibile duci.

Exemplum sit syllogismus in Cesare reductus ad Celarent. Cesare:

Ant. Forti.

Nul-

nullum vitium est amandum: sed omnis modestia est amanda: ergo nulla modestia est vitium. Reducendus est ad Celarent, quia incipit litera C: & quoniam vox illa Cesare in medio habet S, post literam E; ideo propositio major universalis negativa, quambenotat litera E, quæ est ante S, convertenda est simpliciter, idest per conversionem simplicem: & sic siet syllogismus in Celarent: nullum amandum est vitium: sed omnis modestia est amanda: ergo nulla modestia est vitium.

#### Proprietates syllogismi quoad reductionem ad impossibile.

- XII. Dico 5. Reductio hac dicitur ad impossibile, seu per impossibile, quia cogit adversarium, qui forte, concessis præmissis alicujus syllogismi imperfecti, conclusionem negaverit, ad concedendas duas propositiones contradictorias, vel contrarias. ex quibus facile deduci poterunt propositiones contradictoria. Quilibet modus imperfectus ad unum ex quatuor perfectis est reducendus, vel scilicet ad Barbara, vel ad Celarent, vel ad Darii, vel ad Ferio. Pro qua regula notandæ tres illæ voces: nesciebatis, oriebar, letareromanis, seu: nEsclEbAtIs: OrIEbAr: 1EtArErOmAnIs. Quarum prima vox per quinque vocales, quas continet, quinque modos indirectos primæ figuræ significat, scilicet E, Baralipton : I, Celantes : E, Dabitis : A, Fapelmo: I, Frisesomorum. Secunda vox per suas quatuor vocales, ordine item suo, quatuor modos secundæ siguræ indicat. Tertia eodem ordine sex modos secundæ siguræ per suas vocales defignat. Ex his omnibus modis illi, qui correspondent in his vocibus vocali A, reducendi funt ad Barbara: qui correspondent E, reducendi sunt ad Celarent: qui correspondent I, reducendi sunt ad Darii: qui correspondent O, reducendi sunt ad Ferio. His prænotatis,

Dico 6. Illud est artificium reductionis ad impossibile: si in prima sigura sit syllogismus reducendus, formetur contradictorium conclusionis negatæ, & ponatur pro majore syllogismi perfecti de novo construendi: tum, quæ erat major syllogismi impersecti, siat minor in persecto, & deducatur debita conclusio, quæ quidem vel contradictoria, vel contraria erit minori concesse in syllogismo impersecto. Verum ab hac regula excipiatur Celuntes: si enim Celantes reducendus sit, pro minore syllogismi Phil. Neg. Summ.

perfecti adhiberi debet contradictorium conclusionis negatæ:pro majore vero minor ejusdem syllogismi impersecti: pro conclusione contrarium minoris concessa. Exemplum sit syllogismus in Fapelmo reductus ad impossibile. Fapelmo: omnis homo est rationalis: sed nullus lapis est homo: ergo aliquod rationale non est lapis . Si quis, concessis præmissis, negaverit consequentiam, sumendum est contradictorium conclusionis negatæ, quod ab adversario negari non poterit, ex suppositione, quod negaverit secundam propositionem contradictoriam; tum hoc contradictorium ponendum est pro majore syllogismi persecti construendi, hoc modo: omne rationale est lapis: deinde ponenda pro minore major syllogismi impersecti jam concessa, quæ erat : omnis homo est rationalis: & inferendum: ergo omnis homo est lapis. Que nova conclusio est contraria minori concessa in syllogismo imperfecto, quæ erat: nullus lavis est homo. Quæ propositio per conversionem simplicem evadit: nullus homo est lapis. Quæ propositio est immediate contraria conclusioni illatæ in novo syllogismo persecto, qui fuit in Barbara: omne rationale est lapis: sed omnis homo est rationalis: ergo omnis homo est lapis. En in quas angustias reductio hæc conijcit adversarium!

XIII. Dico 7. Si in secunda figura sit modus reducendus ad impossibile, relinquatur major, quæ erat syllogismi impersecti; & ponatur pro minore contradictorium conclusionis negatæ; tum inferatur contradictorium majoris jam concessæ. Exemplum sit syllogismus in Cesare reductus ad impossibile per Ferio. Cesare: nullus homo est animal: sed omnis equus est hinnibilis: ergo nullus equus est homo. Ferio: nullus homo est hinnibilis: sed ali-

quis equus est homo: ergo aliquis equus non est hinnibilis.

Dico 8. Si intertia figura sit syllogismus reducendus ad impossibile, ponatur pro majore contradictorium conclusionis negatæ: relinquatur eadem minor invariata, & inferatur contradictorium majoris concessæ. Exemplum sit syllogismus in Brocardo reductus per impossibile ad Barbara. Brocardo: Aliquis homo non est niger: sed omnis homo est animal: ergo aliquod animal non est nigrum. Barbara: omne animal est nigrum: sed omnis homo est animal: ergo omnis homo est niger. Excipiatur ab hac regultas Felapton, in quo, ut ipse reducatur ab Barbara, siat major contradictorium conclusionis negatæ, relinquatur eadem minor, & inferatur contrarium majoris concessæ. Quæ regulæ illis carminibus suggeruntur:

Major fit minor, & contradictoria major
In prima: verum in Celantes vertitur ordo.
Servat majorem, variatque secunda minorem.
Tertia majorem variat, servatque minorem.
Hactenus de argumentatione syllogistica in universum. Deinceps erit

De Argumentatione syllogistica in specie, seu de syllogismo in particulari, tum legitimo, tum fallaci.

> A R T I C U L U S III. De syllogisimo legitimo in particulari.

Primo, de syllogismo expositorio. Secundo, de obliquo. Tertio, de modali. Quarto, de disjunctivo. Quinto, de conditionali. Sexto, de causali. Septimo, de truncato. Octavo, de ab inductione.

Nono, de ab exemplo. Decimo, de dilemmate.

KIV. D'Ico i. Prætermissa turba syllogismorum, varia ratione materiæ, formæ, qualitatis, & quantitatis; præcipuas syllogismorum species explicamus.

Prima species, syllogismus expositorius,
Est syllogismus indicativus, qui, cum rem veluti ob oculos
exponat, nuncupari etiam solet syllogismus sensibilis: & est, qui
constat medio termino singulari: atque in omni sigura formari
potest. Ille, si stat in prima, vel secunda sigura, non solum medium, sed & extrema contineat pure singularia; alioqui non bene concludet. Hoc vitio peccat sequens syllogismus: aliquis homo non est Petrus: fed hic homo est Petrus: ergo hic homo non est
aliquis homo. Si vero siat in tertia sigura, satis est, si solum medium habeat pure singulare, v. g. Petrus currit: sed Petrus est
albus: ergo aliquod album currit.

Secunda species, syllogismus obliquus, Est syllogismus, qui medium, vel extremum aliquod habet in casu obliquo, licet semper subintelligatur aliquod rectum, v. g. omnis creatura est ab also: sed homo est creatura: ergo est ab also. Subintelligitur, dependens.

H 2

Digitized by Google

Ter-

#### Tertia species, syllogismus modalis,

Est syllogismus, qui unam, vel utranque præmissam modalem habet: conclusionem vel modalem, vel absolutam inde deducit, v. g. hominem salvari possibile est: sed Petrus est homo: ergo Petrum salvari possibile est.

Quarta species, syllogismus disjunctivus,

XV. Est syllogismus, qui, in majore propositionem disjunctivam proponens, in minore, altera parte disjuncti assirmata, vel negata, alteram in conclusione vel negat, vel assirmat, v. g. vel est dies, vel est nox: sed non est dies: ergo est nox.

Quinta species, syllogismus hypotheticus, seu conditionalis,

Est syllogismus, qui dupliciter sieri potest: primo ita, ut majorem conditionalem, minorem habeat absolutam: & tunc conclusio absoluta esse debet: sive illa ex affirmatione conditionis, affirmationem essectus conditionati inferat; sive ex negatione essectus conditionati inegationem conditionis deducat: secundo, ita, ut utranque præmissam conditionalem contineat; & tunc conclusio esse debet conditionalis. Primi generis exemplum sit: si curris, moveris: sed curris: ergo moveris. Vel viceversa: se curris, moveris: sed non moveris: ergo non curris. Exemplum secundi generis sit: si doctus eris, laudaberis: sed, si studueris, doctus eris: ergo, si studueris, laudaberis.

Sexta species, syllogismus causalis,

Est syllogismus conditionali affinis, ad quem reducitur. Jam ille est, qui rei causam continet, seu propositionem, quam logici causalem appellant, v. g. equus, quia non est rationalis, non habet principium discurrendi: sed lapis non est rationalis: ergo lapis non habet principium discurrendi.

Septima species entymema,

XVI. Est syllogismus truncus, cui nimirum desit una præmissa, quæ tamen inter disputandum subintelligitur: v. g. sol est ergo dies est. Subintelligitur una præmissa, nimirum: cum sol est in horizonte, est dies: sed nunc sol est in horizonte: ergo nunc est dies.

Octava species, syllogismus ab inductione, Est syllogismus, quo, a singularibus sufficienter enumeratis, ad universale progredimur, v. g. Melampus est quadrupes: sed LyLycisca est quadrupes, & sic de singulis canibus: erga omnis canis est quadrupes.

Nona species, syllogismus ab exemplo,

Est syllogismus, quo ab uno, vel altero singulari ad aliud argumentando proceditur. Quod quidem sieri potest: primo aminore ad majus: secundo a majore ad minus: tertio a pari. Primi generis exemplum sit, v.g. puer debilis jejunat: ergo, con vir robustus poterit jejunare. Secundi generis exemplum sit: Angeli non panitentes damnantur: ergo, con homo, nisi panitenti amagerit, damnabitur. Tertii generis exemplum sit: Petrus studendo evasit dostus: ergo, con Paulus, si studuerit, dostus evadet.

Dico 2. Hæc sane argumenta, ut patet, sundantur in identitate rationis: quæ ubi non aderit, ridiculum erit ab uno ad alterum argumentari: ut a baculo in angulo ad quodvis aliud: ubi tamen aderit identitas rationis, adeoque concesso Tò, ideo; deinde concedere unum, & negare alterum, quippe pro quo æque militat eadem ratio, erit non recte discurrere, sed potius insanire.

Decima species, Dilemma,

Seu syllogismus bicuspis, aut argumentum cornutum, ut illud vocat Aulus Gellius apud Levayer in schola principum, & nobilium, est syllogismus, qui duas habet partes, quarum unam si fugiat adversarius, altera impetatur necesse est, v. g. vel percipis, qua traduntur, vel non percipis: si percipis, quare non bene refers? si non percipis, quare non interrogas, ut ediscas?

Dico 3. Omnes species argumentorum prædictæ principio illi innituntur: qua sunt eadem unitertio, sunt eadem inter se: quia omnes reducuntur tandem ad syllogismum: atqui syllogismus tali principio innititur, ut dictum est articulo 1. assert. 4. num. 2. ergo & omnes species argumentorum prædictæ eidem princi-

pio innituntur.

# A R T I C U L U S IV. De syllogismo fallaci.

XVII. Dloo 1. Syllogismus fallax dicitur, qui continet sophisma, quo sophisticus fallax, captiosus, vitiosus, inutilis nuncupatur. Hujusmodi syllogismorum fallaciæ ad duas classes reducuntur. Prima classis illorum est, qui, licet prima fronte appareant boni, in dictionibus tamen, idest in vocibus dolum continent. Secunda classis illorum est, qui extra dictiones fraudem occultant. Loquendo igitur

De fallaciis intra dictionem:

Prima fallacia intra dictionem est æquivocatio, v. g. omnis canis est latrabilis: sed aliquod sidus est canis: ergo aliquod sidus est latrabile. Æquivocationem habet terminus ille canis, qui in majori canem verum animal, in minore canem cælestem metaphoricum significat.

Secunda fallacia intra dictionem est amphibologia, v.g. quidquid est Aristotelis, possidetur ab Aristotele: sed hic tuus liber est logica Aristotelis: ergo tuus hic liber possidetur ab Aristotele. Amphibologiam continet illa vox est: in majore enim significat esse possessive, idest sub dominio Aristotelis, in minore vero signisicat esse causaliter, idest quid compositum ab Aristotele.

XVIII. Tertia fallacia intra dictionem est accentus, v. g. omnis populus est arbor: sed hac multitudo hominum est populus: ergo hac multitudo hominum est arbor. In majore terminus ille populus primam syllabam longam habet; in minore brevem, &

diversa significat.

Quarta fallacia intra dictionem est compositio, v. g. quidquid est possibile, potest contingere: sed quod aliquis, qui non habet linguam, naturaliter loquatur, est possibile: ergo aliquem sine lingua naturaliter loqui, potest contingere. Arguitur a sensu diviso ad sensum compositum: possibile enim est, ut loquatur ille, qui linguam non habet; in sensu tamen diviso, non autem in sensu composito cum desectu lingua: scilicet loqui posset, sed tunc, cum linguam haberet.

Quinta fallacia intra dictionem est divisio, v. g. impossibile est, oculos claudentem videre: sed tu nunc oculos claudis: ergo nunc impossibile est te videre. Male arguitur a sensu composito ad sensum divisum. Impossibile est videre in sensu composito cumocclusione oculorum: non autem impossibile est, ut, qui nunc clausos habet oculos, eos aperiendo, videat, videlicet ubi faciat sensum divisum ab occlusione oculorum, & sensum compositum cum aperitione eorundem. Ad prædictam fallaciam spectat modus ille a sensu distributivo ad collectivum, v. g. omnis homo vel est doctus, vel indoctus: sed non omnis est doctus: ergo omnis est indoctus. In majore omnis homo sumitur in sensu distributivo, in mino-

minore vero in sensu collectivo, sicut etiam cum dicitur: Apostolisunt duodecim: sed Petrus, & Andreas sunt Apostoli: ergo

Petrus, & Andreas sunt duodecim.

XIX. Sexta fallacia intra dictionem est figuræ dictionis, cum scilicet, ob similitudinem duarum vocum, inserimus similitudinem rerum per ipsas significatarum: & sic sit transitus de uno ad aliud prædicamentum, v. g. Ea, quæ in duabus tantum literis discrepant, in omni alia re sunt similia: sed frons, & pons in duabus tantum literis discrepant: ergo frons, & pons in omni alia re sunt similia. Ad hanc sallaciam reducitur illa: quod emisti, bibisti: sed merum sine aqua emisti: ergo merum sine aqua bibisti. In majore significatur substantia rei emptæ, in minore modus, idest qualitas; quæ sunt res valde diversæ.

De fallaciis extra dictionem.

XX. Dico 2. Prima fallacia extra dictionem, & quidem omnium subtilissma, dicitur fallacia accidentis, qua, ex Aristotele, sit, ut quod competit uni rei secundum aliquim rationem, illi assigatur secundum aliam rationem, secundum quam ei minime competit, v. g. hoc frigidum est tua manus: sed nunc fastum est hoc frigidum: ergo nunc fasta est tua manus. Non recte concluditur, quia hoc, quod est, nunc sieri, competit huic concreto, non ratione subjecti, quod est tua manus, sed ratione unionis cum frigore, quod est forma. Ad prædictam fallaciam reducitur etiam ille modus arguendi vitiosus: omnis, qui credit Deum esse unum, verum credit: sed aliquis, qui credit Deum esse unum, credit Verbum non esse incarnatum; ergo aliquis, qui credit Verbum non esse incarnatum, verum credit: Tò, verum credit, competit illi, quatenus credit, Deum esse unum, non quatenus falso credit, Verbum non esse incarnatum, vel alium articulum falsum.

Secunda fallacia extra dictionem est a secundum quid ad simpliciter: vel viceversa a simpliciter ad secundum quid: primi generis exemplum sit: omnis bonus latro est bonus: sed Fulanus est bonus latro: ergo Fulanus est bonus: Tò, bonus, quod convenit illi cum addito diminuente, scilicet bonus latro, eidem applicatur absolute, dicendo, illum esse absolute bonum, quod sonat bonum homine; est falsum, cum sit malus, si est latro. Secundi generis exemplum sit: Ethiops est niger: ergo est niger secundum dentes: competit quidem Æthiopi esse nigrum, sed simpliciter; non autem, secundum quid, scilicet etiam secundum dentes.

Ter-

XXI. Tertia fallacia extra dictionem est petitio principii, cum scilicet vel assumitur id, quod est in quæstione: vel præterea probatur per se ipsum, aut per synonyma, solum mutatis vocibus. Nam, si probetur definitum per definitionem, vel per conceptum saltem hic, & nunc clariorem, optime infertur. Exemplum hujus fallaciæ sit, si quis in aliquem, qui negaret cælum. esse rotundum, ita argueret: Calum est spharicum: ergo est rotundum.

Quarta fallacia extra dictionem est ignorantia Elenchi, quæ fit, cum inferuntur duo, quæ apparenter, non vere sunt contradictoria: bonus enim Elenchus est, ex Aristotele, syllogismus inferens contra adversarium duo vere contradictoria. Hujus fallaciæ exemplum sit : manducare, & non manducare, sunt contradictoria: sed tu manducas, dum vigilas; & non manducas, dum dormis: ergo manducas, & non manducas; adeoque de te verificantur duo contradictoria. Manducare, & non manducare, ut fint contradictoria; sicut, & alia omnia similia; debent esse ejusdem, de codem, secundum idem: si nimirum subjectum, cibus, tempus, & reliquæ circumstantiæ sint omnino eadem, non autem si varientur, ut hic variatur tempus.

XXII. Quinta fallacia extra dictionem est consequentis, cum -scilicet aliquid insertur, non servatis regulis bonz consequentie: v. g. si quis ex termino superiore velit inferre inferiorem, dicen-

do: equus est animal: ergo est homo.

Sexta fallacia extra dictionem est secundum non causam, ut causam : cum scilicet assignatur non causa, pro causa, v. g. Petrus est musicus, & adificat : ergo musica docet adificare. Quanvis Petrus sit musicus, & ædificet, musica tamen non est causa

ædificationis, fed impertinenter ad illam fe habet.

Ad prædictam fallaciam spectat ille modus argumentandi vitiosus, & alii similes : si nullus homo dormiret, omnes homines vigilarent: sed, si nullus homo existeret, nullus homo dormiret: ergo, si nullus homo existeret, omnes homines vigilarent. Sophisma latet in majore, quæ assignat causam vigiliæ non adæquatam, fed inadæquatam: causalis enim adæquata vigilantiæ esset, & haberi defacto homines, & præterea eos non dormire.

XXIII. Septima fallacia extra dictionem est plurium interrogationum, cum scilicet plura per unicam interrogationem adversarius proponit, ut fallat: cui nonnisi per plures respon-Ant. Forti. fio-

fiones fatisfaciendum: v. g. tu, & thus cants estis rationales ner ne? si affirmes; ergo tuns canis est rationales: si neges i ergo su non es rationalis. Respondendum erit duplici responsione, per distinctionem: me esse rutionalem-concedo: meum canem esse rationalem, nego. Præterquam quod responderi possit, negando simpliciter, pura i si interrogatio suera conjuncta; quia, ex dictis disp. 2. præcedente artic. 3. dicto 5. n. 12. ut simpliciter falsa sit hæc propositio conjunctiva: tu, & tuus canis estis rationales; sufficit, si canis non sit rationalis.

Dico 3. Omnibus syllogismis fallacibus vel poterit, concessis præmissis, negari consequentia: & deinde detegi fallacia: & ask signari quatuor termini, ubi opus erit : vel poterunt distingui pramissa, juxta varium sensum, quem continent: & deinde nes gari consequentia. Qui secundus modus videtur magis usitatus: ne fortasse pusilli, aut ignorantes scandalizentur, ubi audierint.

concedi pramiss, & negari deinde consequentiam.

- " Quod se distinguendum sit in conclusione, dicatur e distinpuo confequens: concedo deinde, vel nego confequentiam. Et racio est, quia in argumenti conclusione duo conside. rari postunt: primo nimirum, propositio illata secundum se, quæ dicitur consequens: secundo, illatio, feu connexio dicta propositionis cum pramiss, unde deducitur; quæ dicitur consequentia. Hincyquia propositioullata est requivoca, & varios habet sensus; dicitur distingui Consequens: quia vero ejus connexio cum præmissis vel est simpliciter vera, vel simpliciter non vera, sed falsa; dicitur simpliciter





concedi, vel negari Consequentia.



Phil. Neg. Summ.

I

PHI-

# PHILOSOPHIÆ

マメ だいっかんき さいまじょうし

#### N E G A T I V Æ

### LIBERSECUNDUS

#### LOGICA.

Ummulis, quas, libro primo, prælibandas tyronibus propinavimus, ceu Logicæ cuidam minori. Logicam nunc paulo majorem adjungimus. Et quoniam, ex Aristotele, ut absoluta persectaq; cujusvis rei tractatio sit, investiam, divisionem, proprietates, causas, essectus; hæc de Logica nobis erunt examinanda, juxta scholarum, nostrarum consuetudmem. Quem utique invariatum semper nos sentimus ordinem, dum aliquido pro modulo nostro, seu rhetorice, seu philosophice, sive theologice scripsimus; quippe & peripateticam, & addiscentium facilitati methodum præ ceteris, consentaneam.

Jam quadrifariam dividimus totam Logicam: prima pars erit elavis philosophiæ negativæ: secunda pars erit de Logica secundum se: tertia pars de objecto Logicæ in genere: quarta pars

de objecto Logica in specie.

In prima parte, probare, pro tenuitate nostra, conabimur, & quidem tum exercite, tum signate; philosophiam pure humanam, sibi relictam, in argumenta Negativa passim resolvi. Ad quod principale assumptum, per totum deinde philosophiæ nostræ progressum, quippe post præcipuas fere disputationes, persæpe digrediemur, subjecta brevi quadam analysi, quæ tum supra rationes nostras reslectat, tum supra rationes, quas ipsimet asserunt adversarii.

In fecunda parte, de Logica fecundum se, videbimus, quid sit Logica, an possibilis, an existens: unde sit: & quotuplex: & in quo illa reperiatur. Quenam ejus proprietates; scilicet, an sit ars, an virtus, an scientia, an simpliciter practica (ubi quid importet, cognitionem aliquam esse practicam; quid, esse speculativam) an Logica sit necessaria ad alias scientias acquirendas.

In tertia parte, de objecto Logica In genere (quod putamus, esse propositionem passive rectam) videbimus, quodnam sit objectum Logica proximum, & per se: puta, quodnam ma-

teriale, formale, attributionis; & attributi.

In quarta parte, de obiecto Logicz in specie, agendu de primariis speciebus propositionm: nimiru de propositione in materia possibili, impossibili: ubi de ente rationis logico, & metaphysico. De propositione universali, particulari, seu singulari: ubi de unitate, puralitate; idétitate, dissinctione, qua indepedenter, qua dependenter ab intellectu: deque universali tum in genere, tum in specie: & hic de creatura immultiplicabili. De propositione comparativa, seu relativa: ubi de relatione. Despropositione vera, & salsa: ubi de veritate, ac salsitate sommulai, tum demonstrativo, num probabili: adeoque de scientia, de opinione, de side humana. Tandem de propositione vocali, & vocum significatione.

#### LOGIC B PARS PRIMA.

#### CLAVIS PHILOSOPHIA NEGATIVAL:

**Seu** 

### Disputatio prima , necessario prælegenda.

### ARTICULUS PRIMUS

Quo tandem aliquando resolvi oporteat philosophiam pure humanam, sibi relictam.

L Dico i. Quidquid habet philosophia pure humana, sibi relicta, idest præscindendo a revelatis, vel Supponitur, vel tandem asiquando Negative probatur. Hoc est assumptum totius nostræ philosophiæ, unde ei nomen secimus NEGATIVÆ: illud prima fronte videtur asperum: at, si funditus introspiciatur, præsertim a viris doctis, animique passione minime præoccupatis; haud sacile sortasse negabitur: vel saltem non admodum dissicile persuadebitur: quanvis enim adhuc nemo (quod sciam) illud

Allod expresservadiderit on tauten fallon, forte non extitit interno their intermediation of the state of the ditissimis, quos, ne proprio judicio siderem, hac de mea opinione consultos volui. Jam antequam probetur assertio, præmitro, me non riegare, syllogismos non rato positivos essormari, videlicer ex premiss a & consequencia affirmativis: noque enimadeo memoria laboro, ut exciderim aqua didici ubi vix logicam primo e limine salutavi nqueque docui in summud diso. a. artic. 8. affert. 8. 2018: syllogifmos videlicet positivos esse septem ex beripatorelebres, in Barbara, Danii, Baralipton, Dahitis, Darapth, Distunis, Datis. Quod contendo, illud est : ut efficaciter adverterius convincatur, dum inter diffutandum verbo, scriptove. mondicus repitendo, mennegat propositions, & argumenta. quibus impetitus otandeili aliquando rem todam in Argumentum aliquodidiseativum reduci, refolvique oportere: necultra procedi posse: scita defacto agere tum nos, tum reliquos omnes o eos etiam, qui se argumenti negativi juratos hostes orerenus profitentur. Negativo autem argumento probari dicitur, ne quæstio sit de nocabillo, quidquidi, r. gi prabaturieste possibile, præcise quia non apparet repugnans: vel quidquid probatur non dari desacto pracife quia nulla apparer decelless, aut folidum fundamentum asserendi, quod illud defacto existat, quanvis alioquin possibile reputetur: vel quodcunque aliud simili modo probetur: puta quidquid probatur per aliquem syllogismum, cujus, medius terminus sit penativas, peritus videlicer ex non apparentia, nimirum non apparens, & quidem, vel non apparens, quoad absolute, & simplicater Essendum; vellquoad essendumirespective, & fecundum quid: adeoque cujus syllogismi alterutra præmissarum sita sit in alicujus objecti non apparentla: quæ ideo communiter dicitur præmissa negativa: indeque argumentum construi negativum; sive de cætero negativis, sive positivis terminis, ac phrasibus proponatur. Effet enimetra puetills error, existimapercon-! clusionem politive probari per hac præcise, quod ejus ratiosproponatur sine particula, non, & absque omni alia voce synonyma, aut prorsus aquivalente, quanvis vim significandi contineat negativem.

... II. Affertio probatur a quidquid habet philosophia: pure huat mana, sibi relicha, tandem aliquando vel est primum principitus vel concluso; que possit quandoque. Es ipia deinde assumi in prin-

principium, non tamen absolute, & simpliciter primum, sed respective a & secundum quid, scilicet in præmissam ad aliam constationem inferendam: atqui, si est primum principium; supponitur: si est conclusio; tandem negative probatur: ergo quidquid; habes philosophia pure humana, sibi relicta, tandem aliquando, vel supponitur, vel negative probatur. Major non videtunindigere probatione. Minor phobatur sequentibus assertionibus.

III. Died 2. omne primum principium supponitur. Omnis conclusio philosophiæ pure humanæ, sibi reliciæ, cindem negative probatur. Prima para affertionis probaturi omne primum principium vekelt mere probabile, vel eli suidens, Sediussimique, generis primum principium supponitur, utidox videbitur : argo omne primum principium suppontur . Secunda pars, affertionis probatur: onmis concluse per syllogismum deducitur. Sed quidquid per svllogismum deducitur, tanden pegative probatur. Ergo omnis conclusio tandem negative probatur . Figo & omne primum principium supponitur: & single conclude philosophia pure humana sibi celicia tandam negative probatus. Prioris syllogismi minor, & constat ex Arifotele prim. top. cap. 1. ubi ait : non enim apartet in disciplinaribus principiis inquirere propter quid . Jed fegundum unumquedque principiorum ipfam per ft effe fidem : & claritatidigratia, probatur distincte sequentibus affertionibus. Linque. -IV. Dico y Omne primem principium mere probabilei supponitur, Assertio probatur, quia, si illud aliunde probari posset, non esset absolute, & simpliciter primum, Atqui est absolute, & simpliciter primum, ex hypothess. Ergo supponitur: & quidem seum non lit evidens (est enim mere probabile) supponttue quia immediate, idest ex ipsis terminis, verum exissimaturquanvia aliunde probazi minime possta Namprimi principium spoculative probabile, ox Arifforele lib, prim, tonic, capit, prim. citato dicitur: quod videtur omnibus, ael plerifque, qel sapientibus; asque bis, vel omnibus, vel plenisque, vel maxime notis, seu, ut alii vertunt : vel maxime familiaribus, & prohatis. Unde D. Thomsleft, 44.98 Arifords proposti, si enge fit aliqua propositio contingens mediata, sportes, quod reducatur ad obiquas immediatas - Non quidam nedusiaun: 44 immediatas nacessarias, quia necessaria non sunt principia contingentium, neque ex

necessariis potest concludi contingens. Onde relinquitur, quod sit aliqua propositio immediata contingens, & aliqua mediata.

His congruit doctrina, quæ colligitur ex Sev. Boet. lib. prim. differentiar. topic. ubi docet, quod veteribus, probabiles ee sententiæ, ex consensu-comuni, dicebantur, quibus sponte, atque ultro cossensus adjungebatur, sive facile animus auditoris consentiret, & acquiesceret, ut nulla probatione egerent. Et harum multa genera erant: sive quod dictum manisesto aliter esse non posset: sive quia experientia constabat, quod semper, vel sere semper sieri solerent: sive quia de condicto supponerentur; vel communi hominum sensu, vel communi sapientum traditione, vel horum sapientum plurium approbatione, vel maxime notorum, arque publice commendatorum authoritate: vel prorsus eruditorum in unaquaque disciplina, & arte respective, attestatione: vel quia sic viderentur sermonem inter se mutuo conserentibus, qui in illa consentirent.

V. Jam potest hujusmodi primum principium, primo este tale, ut, ex ipsa apprehensione terminoru, apparear omnibus sane mentis verum: adeoque prudenter supponendum ut certum: licet no see evidenter, meraphysice, essentialiter infallibile: adeo, ut illud profecto negare, quin etiam de eo dubitare, aut deliberate formidare, sit imprudens, & irrideda temeritas. Cujus generis principia sunt v.g. primo, nunc in Sicilia non omnes dormire, aliquos vigilares secundo, nunc Ætnam esse, ubi erat anno præterito, non alio translatum: tertio, non dari distinctionem inessabilem, aut virtualem, aut aliud æquivalens, cujus benesicio semota contradictione, res simul esse, & non esse queat: & similia.

omnibus, licet same mentis, sed aliquibus tantum appareat, exipsa apprehensione terminorum, prudenter certo supponendum ut verum: atque adeo possit idem aliis, etia sanç mentis, exipsa apprehensione terminorum, non apparere tale, immo apparere certo supponendum, ut falsum, prudenter philosophando: jam cujuscunque classis sit tale principium, illud sanc evidens non erit, cum, ex hypothesi, sistat intra cancellos meræ probabilitatis;

Vel potest 2. primum principium probabile esse tale, ut non

adeoq; solum probabiliter supponatur; cum nec probetur esse falsum, nec probetur esse verum: si enim probetur esse falsum; probatur male assumi, at primum principium: si aliunde probetur esse

verum; probatur non esse principium absolute, & simpliciter primum. Coherenter ad hæc docuit Aristoteles, contra negantes prima principia, disputandum non esse: cum enim contingat non raro, ut una schola supponat aliquod, ut primum principiu probabile, cujus e diametro oppositum, item ut primum principium, supponat altera schola contraria; statim ac eo pervenerint disputado, nisi alterutra probet aliunde, assumptum esse falfum, neutra poterit alteram argumentando convincere, per hoc precise, quod illud gratis assumatur: assumitur enim, quia illis considerantibus, immediate verum, quantunvis probabiliter, non evidenter apparet ex ipsis terminis: nec aliunde convincitur falsitatis a quodidem dicere poterit pro opposito assumpto adversarius, nisi aliunde convincatur fahsi. Itaque conveniendum prius in principiis, ut possit cum aliquo non incassum disputari: sicut enim, quibusdam præsuppositis, quasi ligato hoste, atque una manu preso, facile poterit altera vulnerari: ita nisi aliqua presupponantur, quibus utraq; pars acquiescat, neutra poterit alteram non irritis conatibus perurgere. Hino argumenta ex paritate, seu identitate rationis, & quæ, ad hominem, vocant, ex coherentia, magno cum plausu excipiuntur, & non leve facessum negotium adversariis.

VI. Quandoquidem, si propositio aliqua afferatur ut conclusio deducta pracise ex vi alicujus rationis: & ex una parte talis ratio militare etiam videatur in alio casu: ex alia vero parte non. appareat disparitas, cur ratio, que alioqui videtur eadem, contracta in alio determinato subjecto, non idem inserat; si supponatur illud principium probabile: omne, non apparens dispar, par est quo ad illationes; tenetur defendens eodem modo concedere consequentiam in utroque casu v. g. ideo homo est videns, przcise quia habet visionem. Sedifi visio ponatur in lapide, lapis est habens visionem: ergossi visio ponatur in lapide, lapis est videns. Cui syllogismo si concedatur absolute, & adaquate causalis, cum It identitas rationis, in hypothesi, qua loquimur, sequatur oportet conclusio: quia si concedantur duo esso idem inter se precise quia in præmissis affirmantur esse omnino idem cum uno tertio; si pariter in aliis, vel in ijs dem præmissis affirmentur alia. duo esse omnino idem cum eodem, vel cum aliquo alio tertio; dicenda pariter erunt esse idem inter se. Jam paritas, idest identi-

tas rationis affirmat C, D, esse idem omnino cum uno tertio, ut A. B. idem omnino cum uno tertio: concludendum igitur (in hypothesi, qua loquimur) C, D, esse idem inter se, ut A,B, idem inter se sunt, ex eadem ratione. Et si negari velit conclusio, ut negada est in syllog smo proposito; neganda erit causatis absolute,& adæquate loquendo: homo enim habens visionem, non est videns, præcife quia habet visionem, sed quia & habet visionem, & præterea supponitur capax recipiendi ab illa denominationem videntis, idest constituendi cum illa hoc concretum: homo hic, & nunc habens talem visionem; quæ capacitas non supponitur in lapide: ideoque non militat pro lapide adæguata caufalis, fed habetur disparitas, & dispar ratio, cur scilicet hoc, quod est habere visionem, in homine præstet effectum formalem videntis, non ver o eundem effectum formalem presset in lapide: quæ quidem disparitas nifi eluceret, discurrendum esset eodem modo, in hypothesi, qua loquimur, ex vi paritatis, que omnino presumi deberet, licet latere fortaffe posset aliqua disparitas Dixi, in hypothesi, qua loquimur, supposita nimirum, ut primo principio speculative probabili, illa propositione, qua communiter assumitur : omne non apparens dispar, par est quo adillationes : nam nisi propositio prædicta, ut primum principium supponatur: seduel supponatur, ut primum principium, propofitio contradictoria, scilicet, omne non positive apparens dispar, nec positive apparens par ; dispar est a quoad illationes: vel propositio media, omne non positive apparens dispar, neo positive apparens par; neutrum est, quoad illationes; in ordine ad nos; utique argumentum ex non apparentia. disparitatis, & ex non apparentia paritatis, vel inferet potius disparitatem, vel neutralitatem, quo ad intellectum, idest suspensionem judicii, quam paritatemi. 2 . ilisə oungstu ei enamanpilino

Si vero propositio aliqua asseratur, non ut conclusio, sed ut primum principium speculative probabile; dico non valere argumentari contra illam ex paritate; disparitas enim erit experientia, qua assumens experitur, sibi propositionem aliquam, non evidentem, apparere veram ex ipsa apprehensione terminorum; alteram vero propositionem ipsimet non ita apparere veram.

VII. Itaque veluti latrunculariam exercet, aut fimilem proludit ludum ingeniorum, qui in arte se exercet humanæ philosophiæ: nam sicut in latrunculorum tabula, & alio quovis hujusce generis certamine, ut ultro citroque pugnari possit, prius Ant. Forti.

ordinandus est utrinque campus, præsuppositis quibusdam, & asfignato cuique latrunculorum proprio nomine, munere, loco, & ritu, modoq; depræliandi, faltandique, in ordine ad quæ nulla sit controversia; adeo ut, postquam in his omnibus duo colludentes ultro convenerint, possint non incassum pugnare ancipiti Marte cu metu jactura, speque victoria: nisi in ijsdem convenerint sed nolint servare ludi vocabula, ritus, statuta; nunquam posfint ad invicem debellari:quia ubi unus alterum urgeat, hic faltabit intempessive extra chorum, certabitque extra ordinem, & contra leges : unde capesset sugam latrunculus, nec unquam sinet se loco trudi, teneri, atque alterius prædam sieri: ita, ex dictis, ars humanæ philosophiæ: quæ & ludus ingeniorum est: non tamen frustra institutus, sed ut inde recte discurrere disceret, & assuesceret humanus intellectus, argumentari, sese desendere contra adversariorum insultus, in aliis materiis, etiam seriis, & moralibus, & theologicis, & civilibus, & canonicis, qua publicis, qua privatis: ut nec frustra latrunculorum ludus, similesque, seu potins præexercitamenta ad bellandum sunt instituta; verum ut hac etiam via edifcant homines, & affuefcant, non inconsultos, & palabundos, ritu caprarum, sed modo humano, scilicet non sine bellicæ artis præsidio, industria, stratagemmatis præliari, ubi in rei publicæ, vel privatæ utilitatem veris armis oporteat in campum procedere. Est enimvero in omnibus ars bellandi, eadem: variatis duntaxat materia, phrasibus, ac vocabulis, quippe in omnibus homini pugnandum, ut homo est: secus, non hominem agit, sed beluam: quomodo autem militet homo, ut homo est, nisi syllogizando, videlicet discurrendo, adhibito in omnibus ratiocinio? Audi Salomonem loquenteni de vera philosophia, proverb. cap. 24. v. 5. & 6. quod nos ponderavimus in theopelitica physiognomonica paradigmate 1. viri boni, prasagitione bienviribus, & meessu vir sapiens fortis est :: & vir doctus robustus; & validus : quia cum dispositione initur bellum : & crit salus, ubi multa consilia.]

VIII. Videant igitur, quam longe aberrent a vero, qui logicam, immo & philosophiam speculativam scholasticam universam humano convictui, reiquepublica emolumento parum,
aut nihil idoneam esse deblaterant. Quid, inquiunt, reipublica cum terminis, propositionibus, syllogismis, enthymematis,
ac fallaciis? Quid politica, occonomica, aut monassica utilitati

Phil. Neg. Log.

K cum

Digitized by Google

eum entibus rationis, cum præcisionibus intellectus, cum universalibus, categoriis, principiis, causis, ubi, quando, infinito, continuo, creaturis possibilibus controversis nescio quibus? Quid reipublicæ cum entibus, & non entibus, cumque formalitatibus, ac subtilitatibus metaphysicis (illis præsertim, quas veterum disputationibus addiderunt de novo recentiores) omnino vanis, phantasticis, inutilibus, solumque terendo tempori aptis, atque opportunis? Quid scholasticis philosophis cum republica? Medici profunt. Juris-periti consulunt rebus publicis, & privatis, juxta decantatum illud:

Dat Galenus opes, dat sanctio Justiniana:

Ex aliis paleas, ex istis collige grana. Hos inter adnumera casaistas: quippe, dum alienzo prælucent utilitati, solerti dextera justitiæ bilaces proximum ita librare docent, ut salvo æquitatis æquilibrio, unius juri nihil derogent, eum tamen alterius, proprio præsertim, ærario, qui hæc alios edocent, multum arrogent. Ceterum scholastici philosophi (hifee theologos adoptatos volunt speculativos) quid, altercando, vociferando, disputando, nisi aquas fodiunt, lapides inarant, ventos demetunt? Hæc utinam equidem hisce auribus non audissem, cum risu, ni dicam stomacho! Nempe putant, qui talia in philosophiam congerunt maledicta, posse hominem sine discursu procedere humano modo in negotiis peragendis. Quid enimvero logica, quid tota vetus, ac recens philosophia, quantunvis speculativa, & scholastica, nisi ars, præexercitamentum, palæstra quædam facile, persecteque discurrendi in omni materia? Nonne profecto insaniret, qui hominem aspiciens deditunt molinariæ machinæ fabricandæ, ita irridendo reprehenderet? Quid hac ad humanam vitam? Homo victu, potuque pascitur: son calce, lignis, mola, rotis, non iffis, quibus præparandis infirumentis opes impendis, dies, noctesque consumis. De vobisnarratur, fabula quotquot de præexercitamentis discurrendi male meremini, dum isthac profertis scommata adversus scholasticam speculativam, saltem temporis nostri, philosophiam; quam sane, qui sibi, aut aliis comparat , talem construxit machinam, cui quidquid moliendum commiseris, puta materiam seu politicam, seu bellicam, seu moralept,, seliciter assequatur openæ pretium. Et. quidem novimus, nostra etium tempestate, eos passim, qui post emensum philosophiæ spatium aliis sese facultatibus tradiderunt

ab

ab humero, & sursum extolli supra ceteros ejusdem scientiz professores (modo in cavillos, atque sophismata non degenerent) cum contra, qui vix bene logici aliis sese applicant disciplinis, non raro foleant, concessis præmissis, negare mordicus consequentiam. Quam ob causam non multis ab hinc annis togatus quidam in hoc regno celeberrimus, mihi enixe commendavit, suo primogenito filio persuaderem, ut feci, integrum philosophiæ cursum absolveret, si vellet deinde in utriusque juris prudentia sunditus erudiri, seque insignem reddere supra ceteros. Hac de philosophia. Quod theologiam concernit, alibi dictum est. Unum tamen filentio præterire nullus possum. Scilicet, experientia. teste, impossibile esse, ut qui non profunde calleat speculativam kholasticam theologiam, sit, vel mediocriter quidem, theologus moralis, dogmaticus, canonista. Feret ad summum harum scientiarum tincturam, superficie tenus, plane levissimam. Universalia quædam, & in abstracto, quæ legerit in summistis, vix penetrabit: nec eadem poterit hic, & nunc casibus applicare. particularibus, qui persape ex varietate legislatorum, personaru, temporum, locorum, rationum, motivorum, finium, circumstantiarum, diversas induunt formas, & substantialiter immutantur. Tandem, si aliquid eorum decisionibus obijciatur, hxrent, hoc uno protecti clypeo, quod ita legerint apud talem authorem, ita repererint apud alium: & persape authores inveniendo oppositos inter se, quo se vertant, penitus ignorant: quippe assertum vident: rationem non investigant, nec introspiciunt Ex hactenus tradita affertione.

IX. Dico 4. Immerito Ant. Goudinus phys. par. 1. disp. 1. quest. 1. art. 3. \$. 2. in sine, inquit: Argumenta ex paritate sunt levissima, & ad explicandum, quam ad persuadendum accommodatiora. Hic author, crediderim, philosophicum argumentum ex paritate confundit vel cum argumentis penitus disparatis: vel cum similirudinibus, & exemplis quibusdam popularibus, perutilibus quidem ne dum in vulgus, verum etiam apud doctos; sed quæ neque faciunt ad rem præsentem. Enimvero dum arguitur paritate, vel habetur identitas, seu connexio rationis, vel non habetur. Si primum; asserere unum, non alterum, cum pro utroque militet eadem ratio, non est conærenter ratiocinari. Si secundum; illa non est paritas, sed ineptia. Et sane paritas philosophica, primo non est præcise dicere: Petrus scribit, ergo

Paulus dormit. Hoc esset ineptire, non argumentari, & discurrere : quæ enim connexio rei , aut rationis , præcise inter: scriptionem Petri, & cursum Pauli? Sane nonnisi, quæ inter baculum in angulo, & cursum Pauli. Secundo paritas philosophica non est, dicere: homo est arbor inversa: quatenus assimilatur arbori inversæ: puta capillos habens sursum, quasi radices; alias corporis partes, & plantas deorsum, quasi ramos: hac enim precife res explicari contenditur, non deduci. Tertio paritas philosophica non est merum exemplum, v. g. si quis dicat : ut, si sal evanescat, non est, in quo saliatur; ita, si do tor erret, non est, unde corrigatur : hac enim, & fimilia funt quadam explicationes ad rerum abstrusiorum faciliorem intelligentiam: & sane laudabiles quidem, & tum a rhetoricis, tum a philosophis, & theologis, etiam Sanctis Patribus, quin & in facris paginis ab ipso etiam Christo Domino, non inutiliter usitatæ. Sed non faciunt ad rem nostram. Quarto igitur paritas philosophica est. que fundatur in identitate rationis: queque ea propter vim habet vel inferendi consequentiam intentam : vel inferendi, auod adversarius non bene discurrat : si videlicet ex ratione A, inferat C. connexum cum illa: & ex ratione eadem inferat non B. sed ejus oppositum, non obstante, quod B, connecti videatur eum eadem ratione, eo prorsus modo, quo cum ea connectitur C. Hoc figuidem est non percipere vim syllogismi, quo reducitur paritas philosophica, utpote fundata in rationis identitate:ut si quis ita arguat : Petrus est homo, ergo Paulus est homo. Probo consequentiam: ideo Petrus est homo, quia est animal rationale: atoui Paulus etiam est animal rationale: ergo, si Petrus est homo, & Paulus est homo. Ecquis sanz mentis reputet, hunc, aut similem syllogismum esse levissimum, aut plane inepa tum ad inferendum? Quisquis est, penetratis terminis, & affirmatis præmiss, neget, si sapiat, consequentiam. Ideo quinto non videntur percipere vim talis argumenti, qui nonnunquam assignant diversitatem aliquam, quæ non facit ad rem, ut semel accidit mihi juniori, cum exterus quidam publice argueret contra creaturam successivam possibilem ab æterno, quam equidem propugnabam. Cum enim asseruissem, potnisse Deum, ejusque intrinsecam æternitatem indivisibilem, ipsimet Deo identificatam, omn no immobilem, & invariatam, correspondere tempori, idest durationibus successivis creatis semper diversis, fluenfluentibus ab æterno, ut etiam in æternum; ad eum modum, quo arbor, fixa ad fluminis ripam, correspondet partibus aquæ fluentibus successive semper diversis; respondit ille, disparitatem esse evidentem: siquidem, inquit, arbor habet frondes, Deus autem frondes non habet. Equidem hæc audiens obstupui. Theatrum, pro debito plausu, dedit cachinnos. Quod sane, nisi mihi accidisset, vix crederem.

Mirari non desino, Goudinum virum sane doctum, & eruditum, adeo hic de paritate malemereri, cum ipse passim argumentis utatur ex paritate: immo cum idem in hoc ipio paragrapho doctrinam Cartesii, quoad prima rerum principia, sie imbugnet: Demum esto ex dostrina bujus authoris explicari, aut potius imaginationi comprebensibilia fieri possent natura phenomena non tainen propterea sequeretur , eam esse veram. Nam etiam alies modis res a Deo fieri, & hominibus explicari possunt. Ptelomaus, Copernicus, & Ticho Brahe contrarias, & inter se pugnantes hypotheses, que proinde simul vera esse nequeunt, in astrologia constituunt, & tamen ex its quilibet astrorum phenomena explicare potest: quidni ergo a pari natura phenomena poterunt a viro ingenioso ex falsis suppositionibus declarari; pracipue cum nonnisi entium naturalium corticem, sensibus percipiamus? Hoc argumentum fibi in fine 4. par. proponit quidem Cartesius, sed solvit folum ex quadam defectuosa paritate, quam ideo referendam, O impugnandam omittimus, quia argumenta ex paritate sunt les vissima, & ad explicandum, quam ad persuadendum accommodatiora. At, bone Deus! Si argumenta ex paritate funt levissima, ac proinde Cartesii responsio ex paritate, indigna etiam est, quæ referatur a Goudino; cur igitur in hoc eodem paragrapho non dedignatur Goudinus Cartesium impugnare argumento deducto ex paritate systematum, & hypothesium phanomenorum apud astrologos, ad systemata, & hypotheses phænomenorum naturæ apud physicos, de primis rerum principiis disceptantes? Quod, si fortasse dicat, paritatem Cartessi esse ineptam, quippe desechuosam; at non præcise per hoc debuit contra omnem paritatem philosophicam incalescere. An quia fit unus homo defectuosus, idea malus & inutilis omnis homo? Si ita res habet; per hoc præcise, quod aliqui fiant syllogismi desectuosi monnist levissimum erit omne syllogisticum argumentum. At quid Goudino de hac ipsa paritate videri poterit? VeVerum huc digressos hactenus esse sit satis: non tamen tyro-

nibus philosophiæ studiosis supervacaneum, & inutile.

X. Dico 5. Omne primum principium probabile, si recesaccipiatur, sulciri intelligitur altera præmissa negativa, sita nimirum in alicujus objecti non apparentia. Assertio probatur, quia, cum tale principium, quippe mere probabile, non sit evidenter, metaphysice, essentialiter infallibile; militat ex suppositione, quod aliunde non probetur, aut non constet, idest non appareat oppositum, quod quidem non evidenter metaphysice impossibile est, ut in resit, nosque latens, non appareat intellectui: adeoque eo res ultimo devolvitur, v. g. nisi constet oppositum, vere non omnes in Sicilia nunc dormiunt: vere Ætna mons non est alio translatus: sed nunc non constat oppositum, cum non appareat ratio asserendi cassum rarissimum, aut assirmandi miraculum: ergo vere non omnes nunc in Sicilia dormiunt: vere Ætna mons non alio translatus existit.

Dico 6. Omne primum principium evidens, supponitur:quia, si aliunde probari posset, puta per pramissa, absolute, & simpliciter notiores, seu clariores, clarioritate majoris certitudinis; non esset primum absolute, & simpliciter, ut patet. Hinc Sev. Boet. de differ. topicis lib. 1. inquit : Propositionum quoque alia sunt per se note, & quarum probatio nequeat inveniri: alia, quas sametsi animus audientis probet, eisque consentiat, tamen possunt aliis fuperieribus approbari. Et illa quidem, quarum nulla probatio est, maxima, at principales vocantur, quod his illas nereffe est approbare, que, ut demonstrari valeant, non recufant. Est autem maxima propositio, ut hac · si de aqualibus aqualia demas, qua derelinquuntur, aqualia sunt: ita enim hoc per se notum est, ut alind notius, que approbari valeat, esse non possit. Qua propositiones, cum sidem sui natura propriam gerant, non solum alieno ad fidem non egent argumento, verum cateris quoque probationis solent esse Principium.

XI. Dico 7. Omne primum principium evidens, si recte accipiatur, fulciri intelligitur altera præmissa negativa, sita in aliquius objecti non apparentia. Probatur: quia illud vel primo est evidens evidentia morali; vel secundo physica: vel tertio metaphysica. Si primo evidentia morali, cum hæc falli possit, licet valde raro, & dissicile, reducitur ad illud primum principium:

vera est evidentia moralis, ubi non constet oppositum: quod quidem principium non est evidenter, & essentialiter infallibile. cum non sit evidenter tale, ut hic, & nunc in casu valde raro, & per accidens, non possit subesse falso: ergo supponitur, ut primum principium probabile, licet valde probabile, & probabilissimum, & prudenter assumendum, non tamen excedens limites merx probabilitatis. Quod assumptum, ut inferat hic & nunc legitime consequentiam, ut major pramissa, conjungi debet alteri minori præmissæ negativæ, fundatæ nimirum in non apparentia. motivi sufficientis pro opposita parte, videlicet : sed hic, & nunc non constat oppositum: ergo hic, & nunc vera est evidentia moralis: ergo hic, & nunc in Sicilia vere non omnes dormiunt ali-

qui vigilant.

XII. Si secundo, evidentia physica, cum & hac fulli possit, faltem miraculose, reducitur ad illud primum principium: vera est evidentia physica, sensuum testimonio sussulta, ubi non con-Ret oppositum: quod quidem principium non est metaphysice & essentialiter infallibile, nec evidenter tale, ut hic; & nunc non possit falsitati ese obnoxium: quis enim merito neget,posse quandoque falli fensus notiros, saltem divinitus etiam ad longum tempus? vel saltem quis id merito neget, ut evidenter falsum.? ' ergo supponitur ut primum principium probabile, licet valde probabile, & probabilissimum, & prudens; non tamen excedens limites merz probabilitatis. Quod assumptum ; ad inferendam hic, & nunc bonam consequentiam, ut major præmissa, conjungi debet alteri minori præmissæ negativæ, fundatæ in non apparentia motivi sufficientis pro opposita parte, videlicet : sed hic & nunc non constat oppositum: ergo hic, & nunc vera est evidentia physica : ergo Ætna mons est, ubi oculis nostris videtur esse: non alio translatus, & solum apparens in solo antiquo.

XIII. Si tertio, evidentia metaphysica, hec staret cum veritate partis oppositz, si daretur distinctio inessabilis, aut virtualis major, vel aliud æquivalens, quodeunque, & qualecunque illud sit, & quomodocunque vocetur, in ordine ad esse, & non ese: hujusmodi enim distinctio., si adsit in ordine ad ese, & non esse, conciliare poterit utranque partem alioqui contradictoriam : adeoque principia illa, una dicuntur prima principia metaphysica, nempe: quodlibet velest, vel non est: non potest iden simul esse, & nonesse: dici de anni, dici de mille: que sunt ex-

dem uni tertio, sunt eadem inter se: totum est majus sua parte n possent non habere locum, si daretur talis distinctio, vel aliquid aliud æquivalens. Nam, si hæc detur inter duas conceptibilitates, seu virtualitates, seu formalitates, que identificantur, adeque funt unum, & idem; poterit una conceptibilitas, seu virtualitas, seu formalitas esse, altera non esse; adeoque idem simul esse, & non esse citra contradictionem, quomodocunque res explicetur; in eodem sensu, quo in divinis Natura communicatur, Paternitas non communicatur, quanvis fint unum, & idem; poterunt duz conceptibilitates, seu virtualitates, seu formalitates, esse seu formalitates, esse seu formalitates de la conceptibilitates de la conceptibilitate de idem cum uno tertio, & tamen non esse idem inter se, absque ulla contradictione, quatenus poterit A, esse B, & B, esse C; & tamen A, non esse B; ita ut non valeret syllogizare: A, est B, sed B, est C, ergo A, est C; sicut, non valet in divinis: Pater est Deus. sed Deus est Filius, ergo Pater est Filius: nam, si potest idem. esse, & non esse; poterit absque ulla contradictione, idem simulesse, & non esse idem : idem simul identificari, & non identificari cum eodem: adeoque idem extremum identificari cum uno tertio. & tamen non identificari cum altero extremo, quod extremum, quippe identificatum cum eodem tertio, sit idem cum dicto tertio: in quo casu idem erit tertium, & non erit extremum; quanvis tertium, & extremum fint idem; A, erit B, & non erit C; quanvis B, & C, fint idem; ficuti, juxta catholicum loquendi modum, Pater est Deus, Pater non est Filius; quanvis Deus, & Filius idem sint. Prima igitur principia, que dicuntur metaphysica, intelliguntur sensum habere conditionatum, ut sint essentialiter evidenter infallibilia, scilicet ex suppositione, quod hic & nunc non detur passim distinctio inessabilis, aut virtualis, aut formalis, aut æquivalens capacitas, in ordine ad esse, & non esse: seu ex suppositione, quod id, de quo loquimur, sit idem omnino idem, absque ulla distinctione compossibili cumidentitate: seu, ut alii loquuntur, ex suppositione, quod sit idem identitate pura, majore, intransitiva, aut alia zquivalente, quomodocunque vocetur: seu, ex suppositione, quod sit una eadenque omnino indistincta conceptibilitas, virtualitas, aut formalitas: ut enim manifeste, & evidencer contradictoria sunt esse, & non esse absolute, & simpliciter; aut ese, & non esse secundum quid, si sint ejusdem de eodem secundum idem; ita talia non ta a san institu sunt, nisi-sint ejusdem de codem secundum idem. Alt. Forti. XIV. Jam

\*\*XIV. Jam dictæ conditionis purificatio non est evidenter metaphysice essentialiter infallibilis, sed tantum probabilis, licet valde probabilis, & probabilissima, & prudens, non tamen excedens limites meræ probabilitatis: nam, quod hic & nunc, id, de quo loquimur sit idem omnino idem, sitque una conceptibilitas, virtualitas, seu formalitas omnino indistincta, ita ut nondetur distinctio inessabilis, seu virtualis, seu formalis, seu capacitas in ordine ad esse, & non esse, non est metaphysice evidens, cum non sit metaphysice evidens, metaphysice infallibile, quod hujusmodi distinctio repugnet, quodque desacto passim non detur.

Probo purificationem hujus conditionis, non esse evidenter essentialiter veram, & infallibilem metaphysice: non est evidenter, absolute & simpliciter falsum, quod, si detur in divinis hæc distinctio in ordine ad aliqua prædicata alioqui contradictoria. possit etiam dari in ordine ad esse, & non esse, ut fortasse, (ni falfor ex modo, quo ipsos scribere, loqui, suamque sententiam defendere non semel observavi) ab aliquibus re vera admittitur inter Deum, & ejus actum liberum, ac scientiam contingentem, quanvis id non intrepide, justis de causis, clare & explicite faterivelint. Quia in sententia valde communi, & probabili, & nostra, multi ex hoc eodem absurdo, prædictam distinctionem etiam in divinis, impugnant : quod, si illa dari posset in ordine ad aliqua prædicata alioqui contradictoria, posset etiam dari in... ordine ad esse, & non esse: cum non minus sint contradictoria, communicari, & non communicari; producere, & non producere; produci, & non produci; quam existere, & non existere. Qui same arguendi modus, ex connexione per hanc sequelam, pofita illa conditione, non est evidenter falsus, & improbabilis, sed suam habet probabilitatem. Atqui non est evidenter fassum. quod hæc distinctio, vel quid simile in ordine ad aliqua prædicata alioqui contradictoria, ut communicari, & non communicari, detur in divinis, immo probabiliter admittitur a multis theologis: ergo non est evidenter falsum, quod detur in divinis in ordine ad esse, & non esse. Sed non est evidenter falium, quod, si prædicta distinctio detur in divinis, possit etiam dari in creatis: quia & admittitur probabiliter a plerisq; possibilis in creatis passim talis distinctio, vel distinctio ex natura rei formalis, vel aliud aquivalens, in ordine ad aliqua prædicata alioqui contradictoria, Phil. Neg. Log.

PHIROSOPHIOS NEGATINOS gracognosci, & non cognosci; producere, & non producere;
ura cognosci, & non este simile; ex eo, quia datur in dimi pura cognosci, or non cole simile; ex eo, quia datur in divinis:

alle simile à diis, etiam probabiliter, in divinis, ex hoc gue simile, a mon cue minabiliter, in divinis, ex hoc eodent, alle simile a aliis, etiam probabiliter, in divinis, ex hoc eodent, a negatur ab aliis, etiam profile dari in divinis, sequeretion elle mar ab ams, criam proposet dari in divinis, sex hoc eoden en mer quod nimirum, si posset dari in divinis, sequeretur, quod surse, quod possibilis in creatis; qui philosophandi modus proposition proposition de la creatis; qui philosophandi modus proposition estam possibilità di aridonni di aridonni modus proposition de la creatis qui philosophandi modus proposition de la creatis qui philosophandi modus proposition de la creatis qui philosophandi modus proposition de la creatis qui proposition de la creatis gues, quod minis in creatis; qui philosophandi modus pro utraciet etiani pointe non est evidenter falius, & improbabilis, sed que opposita parte non est evidenter falius, e improbabilis, sed que opposita probabilitatem: ergo non est evidenter venni habet probabilitatem: que opposita probabilitatem : ergo non est evidenter verum, quod, man habet probabilitatem in divinis, non possitatione de la distinctio detur in divinis, non possitatione de la distinctio de la distinctio de la divinis de la distinctio de la divinis de la distinctio de la divinis de la divinis de la distinctio de la divinis divinis de la divinis de la divinis de la divinis divinis divinis de la divinis divinis divinis de la divinis div mam habet princtio detur in divinis, non possit etiam dari in iprædicta distinctio detur in divinis, non possit etiam dari in in princergo nec est evidenter falsum, quod si noste si prædicta une est evidenter falsum, quod, si possit duri in creatis ergo nec est evidenter falsum, quod, si possit duri in creatis hare distinctio in ordine ad este se constitutione de la constitutione de creatis: ergo distinctio in ordine ad esse, & non esse, possit divinis hac distinctio in ordine ad esse, & non esse, possit divinis hac in creatis in ordine ad esse, & non esse, possit divinis un creatis in ordine ad esse, & non esse: immo plerietiam dai sus infra, probabiliter, etiam præscindendo a divinis, que, nt & conite, prædicam dicinalization di conite. que, ut so capite, prædictam distinctionem impugnant in crea-ex hoc ipso capite, prædictam distinctionem impugnant in creaex not ipas ad alia prædicata alioqui contradictoria, quæcunque tis in ; quod nimirum si dari possint dux conceptibilitates, virtualitates, aut formalitates identificatæ, sed ita distinctæ ineffabiliter, virtualiter, aut formaliter ex natura rei, aut modo aquivalente se habentes, ut conciliare possint duo prædicata alioqui contradictoria, inquantum, admissa tali distinctione, no essent ejusdem de eodem secundum idem, adeoque vere contradi-Aoria non essent; ob eandem rationem, cum ita repugnatiam. non involvant, sed tollant; dari etiam poterunt due conceptibilitates, virtualitates, seu formalitates identificatæ quidem, at ita inessabiliter, virtualiter, aut formaliter ex natura rei distincta, similive modo se habentes, ut conciliare possint hæç duo prædicata alioqui contradictoria, scilicet esse, & non esse: cum tri-, tum illud sit, non minus esse inter se contradictoria, ut supra, diximus, cognosci, & non cognosci; produci, & non produci; producere, & non producere; assimilari, & non assimilari; quam existere, & non existere.

XV. Breviter: non est evidenter falsus hic svllogismus, immo suam habet probabilitatem; si possibilis esset distinctio inessabilis, seu virtualis, seu formalis ex natura rei, aut quid simile in ordine ad alia prædicata, esset etiam possibilis in ordine ad esse, & non esse: sed non est possibilis in ordine ad esse, & non esse: ergo nec in ordine ad alia prædicata. Im no ita arguunt communiter contra præcisionem objectivam, & distinctionem virtualen, & formalem ex natura rei, qui illam esse possibilem negant-Nec est evidenter falsus hic alius syllogismus ex eodem principio infeinterent appositum: A possibilis est distinctio inessabilis, seu virtualis, aut quid simile in ordine ad alia prædicata, est etiam possibilis in ordine ad esse, & non esse: sed est possibilis in ordine ad alia prædicata: ergo & in ordine ad esse, & non esse. Cujus major præmissa eadem est, ac superioris syllogismi. Minor vero non est evidenter falsa, sed suam habet probabilitatem, & communis est apud eos, qui præcisionem objectivam, aut distinctionem virtualem, seu ex natura rei formalem, vel quid simile æquivalens admittunt, non solum possibile, verum & defacto, etiam in creatis passim. Consequentia est legitima. Igitur non est metaphysice evidens, quod distinctio virtualis, aut quid simile in ordine ad esse & non esse, sit impossibilis.

XVI. Quod autem, si non sit impossibilis talis distinctio, non detur passim defacto, ita ut vel qualibet conceptibilitas, virtualitas, seu formalitas sit in infinitum divisibilis in duas semiconceptibilitates, virtualitates, seu formalitates sine fine; quarum una existat, altera non existat; una correspondeat affirmationi, altera negationi; & distinguantur inessabiliter, virtualiter, seu formaliter præcife, quia dicunt ordinem ad diversam affirmationem, & negationem existentiæ; quod, inquam, prædicta distinctio, aut similis non detur passim defacto, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibile: & si probari velit, illam non dari, assumi debet illud principium, scilicet : vere datur omnimoda identitas, unaque conceptibilitas, virtualitas, seu formalitas, ubi non constat ullam dari distinctionem etiam inesfabilem, virtualem, seu formalem, & multiplicitatem conceptibilitatum, virtualitatum, seu formalitatum: quod quidem principium nec est metaphysice evidens : cum non evidenter implicet, quod dislinctio, & multiplicitas conceptibilitatum, virtualitatum, seu formalitatum, etiam fine fine, alioqui non evidenter impollibilis, detur defacto hic, & nunc, lateat tamen nostrum intellectum, ut plura defacto latent, quanvis existant: ergo tale principium. assumitur, prudentissime quidem, sed probabiliter: quod assumptum, cum conditio nihil ponat in esse, ad inferendam hic, & nunc consequentiam intentam, ut major præmissa, conjungi debet alteri præmissæ minori negativæ, fundatæ in non apparentia necessitatis, & motivi sufficientis pro distinctione inessabili, vel virtuali, aut formali, & pro multiplicitate conceptibilitatum. virtualitatum, aut formalitatum, nimirum: in objecto, de quo loqui-HALLE

loquimur, non constat, ullam dari prædictam distinctionem, aut aliud æquivalens, & multiplicitatem conceptibilitatum, virtualitatum, seu formalitatum: ergo vere datur omnimoda identitas. unaque omnino indistincta conceptibilitas, seu virtualitas, seu formalitas in objecto, de quo loquimur. Omne igitur primum principium evidens, si recte res explicetur, & ipium fulciri intelligitur altera præmissa negativa, sita in alicujus objecti non. apparentia: quandoquidem ita, quoad hujusmodi principia philosophando, tandem aliquando proceditur: idem omnino idem., scilicet nec inessabiliter, nec virtualiter, nec formaliter ex natura rei distinctum, similive modo se habens, idest idem non habens capacitatem essendi simul, & non essendi, non potest simul esse, & non esse. Idem impotens simul esse, & non esse, vel est vel non est. Quæ sunt omnino eadem unitertio, idest absque ulla distinctione, seu capacitate conciliandi prædicata alioqui contradictoria, sunt eadem inter se. In quo sensu hac dicuntur prima principia metaphysica, essentialiter infallibilia, & evidentia ex ipsis terminis: & qua talia, non aliunde probantur, sed maxime supponuntur, & sunt major præmissa in syllogismo construendo. Enimvero, ut hic & nunc aliquid legitime inferant, sequi debet altera minor præmissa, scilicet : sed objectum, de quo loquimur, est idem omnino idem : ergo obiectum, de quo loquimur , non potest simul este, & non este. Pro cujus minoris probatione, iterum hoc pacto syllogizandum est: vere datur omnimoda identitas, unaque omnino indistincta conceptibilitas, seu virtualitas, seu formalitas, ubi non constat, idest non apparet, ullam dari prædictam distinctionem, aut quid simile, & multiplicitatem conceptibilitatum, seu virtualitatum, seu sormalitatum: sed in obiecto, de quo loquimur, non constat sidest non apparet, ullam dari distinctionem, aut inessabilem, aut virtualem, aut formalem, aut quid simile, & multiplicitatem conceptibilitarum. seu virtualitatum, seu formalitatum : ergo in obiecto, de quo loquimur, vere datur omnimoda identitas, unaque omnino indistincta conceptibilitas, virtualitas, seu formalitas. Cujus posterioris syllogismi major præmissa, quæ supponitur, non est metaphysice evidens, ut supra observatum est m 16. Minor est ne gativa, fita in distinctionis prædictæ non apparentia.

XVII. Dico 8. Omnis conclusio, philosophiæ pure, humanæ, sibi relictæ, tandem negative probatur: primo, quia ex dictis, ne-

gati-

gative tandem probari dicitur conclusio, quæ resolvitur ultimo in aliquem syllogismum, cujus una præmissa sita sit in alicujus objecti non apparentia: sed omnis conclusio philosophiæ pure humanæ, sibi relictæ, est hujusmodi: ergo omnis conclusio philosophiæ pure humanæ, sibi relictæ, tandem negative probatur. Minor probatur: omnis conclusio philosophiæ pure humanæ, sibi relictæ, resolvitur in suas præmissas, quæ vel sunt principia absolute, & simpliciter prima, vel in hæc resolvuntur: sed ipsapræmissa, sita malicujus objecti non apparentia: ergo omnis conclusio philosophiæ pure humanæ, sibi relictæ, resolvitur ultimo in aliquem syllogismum, cujus una præmissa sita sit in alicujus objecti non apparentia.

XVIII. Secundo, quia omnis conclusio sequitur, quatenus stat vis syllogistica, quæ tota quanta est innititur illi principio: quæ sunt eadem unitertio, sunt eadem inter se: vel dici de omni, dici de nullo: aut alteri æquivalenti, pro opinionum varietate. Unde est, ut ex eo, quia in præmissis duo videntur identificata cum uno tertio, asserantur in conclusione etiam identificata inter se: atqui hoc principium, & similia sulciri intelliguntur altera præmissa, ut probavimus a num. 10. sita in alicujus obiecti non apparentia: ergo & omnis conclusio philosophiæ pure huma-

næ, fibi relictæ.

Tertio quia eatenus conclusio est vera, quatenus legitime infertur per syllogismum non fallacem: atqui, quod syllogismus non sit fallax, probatur tandem: quia continet tres tantum terminos: quia est conformis regulis dialectica: & non continet sophisma. Jam hæc duo quomodo tandem probantur? Sane nonnis, quia nequeunt in eo assignari, idest non apparent plus, quam tres termini: & quia nequit assignari regula dialectica, cui opponatur: aut quod ille sophisma contineat: ergo re vera habet tres terminos: re vera nulli regula dialectica opponitur: re vera nullam continet sallaciam. Qua eo resolvuntur: hæc vitia, ubi non apparent, re vera non sunt: sed in hoc syllogismo non apparent: ergo non sunt.

XIX. Dico 9. Quod si conclusiones singillatim examinentur per vulgares argumentandi modos deductæ, illæ vel immediatius, vel clarius resolvuntur in duas præmissa, quarum una supponatur i robabiliter, altera sita sit in alicujus objecti non apparentia.

Probatur assertio, quia vel sermo est primo de argiamento ex paritate, vel secundo de argumento ex inductione, vel tertio de argumento ex præsumptione, vel quarto de argumento ex non. apparentia repugnătia, vel quinto de argumeto ex non apparentia necessitatis, vel sexto de argumento ex apparente contradictione. vel septimo de argumento ex apparente necessitate, vel octavo de argumento ex requisitis ad aliquod, vel nono de argumento ex sufficientia requisitorum, vel decimo de argumento, ex absurdo, vel undecimo de argumento ex contradictorio, quod sequitur, vel duodecimo de argumento ex auctoritate. Sed hujusmodi argumenta resolvuntur immediatius, seu clarius in duas præmissas. quarum una supponatur probabiliter, altera sita sit in alicujus objecti non apparentia:ergo & conclusiones per hujusmodi argumentandi modos deducta. Minor probatur . Nam, si primo de argumento ex paritate, hoc argumentum eo resolvitur: ubi militat eadem ratio, res eodem modo se habent : sed in materia, qua loquimur, eadem militat ratio: ergo in materia, qua loquimur, res eodem modo se habent . Minor probatur, quia, ubi non apparet disparitas, idest dispare ratio; eadem militat ratios sed hic, & nunc non apparet disparitas, idest dispar ratio : ergo eadem militat ratio. Cujus posterioris syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: non enim implicat, vel faltem non evidenter implicat, quod res diversimode se habeant, diversaque pro eis ratio militet, quanvis nobis, etiam diligenter earum prædicata perforutantibus, hæc diversitas neutiquam innotescat. Minor vero præmissa sita est in disparis rationis, seu disparitatis non apparentia. Apud eos autem, qui argumento ex paritate vim prædicto modo inferendi fortasse pernegant, eo tandem resolvitur, vel simili modo: ubi non apparet disparitas (cum neque immediate, aut mediate aliunde paritas elucescat) præscindendum: sed hic, & nunc non apparet disparitas : ergo præscindendum : cum nec paritas immediate, aut aliunde elucescat, quo ad id, de quo controvertitur. Cujus syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum & oppositum apparere etiam possit verum ex ipsis terminis, & probabiliter assumi, ut assumitur communiter; suamque habeat probabilitatem, quod nimirum in similibus casibus sit præsumenda paritas, seu identitas rationis. Minor vero præmisa sita est, ut patet, in disparitatis, & paritatis non apparentia.

MX. Si fecundo, de argumento ex inductione, illud eo resolvitur: ubi non apparet diversitas in materia, qua loquimur, omnia, & singula alia ita se habent, ut ea, quæ per inductionem enumerantur : sed hic, & nunc non apparet diversitas : ergo hic. & nunc in materia, qua loquimur, omnia, & singula ita se habent, ut.02, qua per inductionem enumerantur. Cujus syllogif. mi major præmissa, que assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: nam illa individua, quibus componitur inductio, vel supponuntur similia quo ad omnia prædicata. cum individuo, de quo hic, & nunc controvertitur, vel supponuntur fimilia, quo ad alia prædicata, præfeindendo abillo prædicato, de quo sit quæstio. Si primum, petitur manifeste principium , & nihil probatur, fed supponitur id, quod est in quastione. Si fecundum, non videtur implicare, vel faltem non videtur evidenter implicare, quod talia individua, licet appareant ejusdem speciei cum individuo, de quo disputatur tamen talia non fint : vel quod fint quidem ejusdem speciei . disserant tamen in aliquo pradicato (quod ideo non reputetur essentiale) quanvis quo ad reliqua convenire videantur: non enim eff metaphyfice. evidens, & effentialiter infallibile, convenientiam in specie cum discrepantia in aliquo prædicato inveniri non posse, ut suo loco dicemus alibi : ergo prædicta major præmissa, quæ affumitur, non excedit limites meræ probabilitatis. Minor vero, ut patet, sita est in diversitatis non apparentia.

Quod si quis velit argumento ex inductione negare fortasse siminferendi, hoc, vel simili modo tandem syllogizabit: ubi inductione facta, non apparet diversitas, neque æqualitas, præscindeadum, vel standum pro inæqualitate, seu diversitate: sed hic, & nunc, inductione facta, non apparet æqualitas, aut inæqualitas: ergo præscindendum, vel standum pro inæqualitate. Cuius syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non habet metaphysicam evidentiam, & infallibilitatem: essentialem, cum & oppositum principium sit probabile:minor sitaest in æqualitatis.

& inæqualitatis, and divertitatis non apparentia...

XXI. Si tertio, de argumento en præsumptione, illud eo resolvitur: ubi non constat oppositum, vera est præsumptio, ve ge
pro numero majore; pro eo, quod sæpius sit; pro bonitate; pro
possidente; pro libertate: sed hic, & nunc non constat oppositum:
ergo hic, & nunc vera est præsumptio, v. g. pro numero majore;

opposita parte: 🙃

pro eo, quod sapius sit; pro bonitate, pro possidente, pro liber. tate. Cujus syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum non implicet, vel faltem non evidenter implicet, quod hic, & nunc, licet id nobis non innotescat, res aliter contingat, ac regulariter, & Repius contingere soleat : quod quis, etilum natura, alter operetur, ac passim regulariter operari soleat : quod quis vere sit malus, licet non appareat talis: quod quis non vere, aut legitime possideat, quanvis vere & legitime possidere videatur: quod quis actu non possideat, quanvis antecedenter possederit: quodque hic, & nunc accidat aliquod alioqui rarissimum, quod nunquam antea contigerit. Quot enim in dies eveniunt, faltem per accidens, quæ nunquam antea evenerunt? Potest enimvero v.g. hic. & nunc extrahi ab urna schedula nigra, ex numero minore, licet regulariter sæpius extrahi solitæ sint schedulæ albæ, ex numero valde majore: nam, ut tritum illud:

Accidit in puncto, quod non speratur in anno.
Major igitur præmissa dicti syllogismi assamitur, ut primumprincipium probabile, & prudens, non tamen excedens limites meræ probabilitatis:quatenus dicimus, eŭ prudenter philosophari, qui ex tali præsumptione philosophatur; non quia infallibiliter philosophatur (cum id potius sit divinare hic, & nunc) sed quia hoc ipsum supponimus esse exponere se minori periculo asserendi falsum hic, & nunc; adeoque prudenter philosophari: vocamus enim practice magis probabile id, quod sæpius contigerit. Quod autem hic, & nunc suturum sit, ut contingat, vere nescimus, nec illud ut metaphysice evidens, & essentialiter infallibile assirmamus, ut melius alibi explicabitur. Minor vero prædicti syllogismi præmissa sita est in non apparentia motivi sufficientis pro

Apud eos, qui fortasse prasumptioni prædictæ vim inferendi negare velint, eo tadem resolvitur modus syllogizandi in hujusmodi
casibus: ubi hic, & nunc non apparet immediate, aut aliunde motivum pro numero majore, aut pro minore: pro casu raro, aut no raro: pro possessione, vel non possessione: pro libertate, vel pro non
libertate; præscindendum: sed hic, & nunc non apparet immmediate, aut aliunde motivum pro numero majore, aut pro minore: pro casu raro, aut non raro: pro possessione, aut non possessione: pro libertate, aut non libertate: ergo hic, & nunc præsant. Forti.

scindendum. Cujus syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum & principium oppositum, quod quidem communiter assumitur, suam habeat probabilitatem. Minor præmissa, ut patet, sita est in.

motivi sufficientis pro alterutra parte non apparentia.

XXII. Si quarto de argumento ex non apparentia repugnantiæ, de quo fuse disputatione sequenti; illud eo resolvitur: omne id, in quo, consideratis diligenter eius prædicatis, immediate, aut aliunde nulla apparet repugnantia, dicendum esse possibile, & intra sphæram divinæ Omnipotentiæ: sed in hoc objecto, de quo hic, & nunc controvertitur, consideratis diligenter ejus prædicatis, nulla apparet repugnantia immediate, aut aliunde: ergo dicendum, illud esse possibile. Cujus syllogismi major præmissanon est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum, non implicet, saltem evidenter, haberi in tali objecto repugnantiam, latere tamen intellectum philosophi, etiam diligenter eius prædicata perscrutantis. Assumitur igitur ut principium mereprobabile, ut dicemus disp. 2. Minor præmissa sita est in non apparentia repugnantiæ.

Per eos vero, qui negant, ex non apparentia repugnantiæ deduci rationabiliter objecti alicujus possibilitatem, eo resolvitur oppositus modus philosophandi: ubi, diligenter examinatis alicujus objecti prædicatis, non apparet immediate, aut aliunde pollibilitas, idest non repugnantia, nec impossibilitas, idest repugnantia; præscindendum est, suspendendo judicium pro possibilitate, aut pro impossibilitate; vel afferendum judicium pro impossibilitate. Sed hic, & nunc, diligenter examinatis talis objecti prædicatis, non apparet immediate, aut aliunde possibilitas, aut impossibilitas; non repugnantia, aut repugnantia: ergo, vel quo ad hujus objecti possibilitatem, aut impossibilitatem, præscindendum, suspendendo judicium; vel affirmanda potius est ejusdem impossibilitas. Cujus syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis (quod ne quidem, qui illam assumunt, contendunt) sed mere probabilis, cum & oppositum principium sua probabilitate non careat. Minor præmissa est negativa in sensu prædicto, fundata nimirum in repugnantiæ, & non repugnantiæ non apparentia.

XXIII. Si quinto de argumento ex non apparentia necessitatis illud eo resolvitur: non sunt multiplicanda entia, aut prædicata?

Phil. Neg. Log.

M

ant persectiones, aut connexiones essentiales aut miracula, sine apparente necessitate, aut motivo sufficiente: sed hic, & nunc nulla est necessitas, aut motivum sufficiens hujus entis, hujus prædicati, hujus perfectionis, hujus connexionis, hujus miraculi adstruendi: ergo hic, & nunc non datur tale ens, tale prædicatum, talis perfectio, talis connexio essentialis, tale miraculum. Minor probatur, quia non apparet, nec ailignabilis est talis necessitas, aut motivum sufficiens. Cujus syllogismi major præmissa, quæ assumitur, licet valde prudenter, & valde probabiliter assumatur; non tamen excedit limites meræ probabilitatis, cum non fit metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: non enim implicat, vel faltem non evidenter implicat, quod neceisitas talis entis, prædicati, perfectionis, connexionis edentialis, miraculi, hic, & nunc vere habeatur, sed lateat intellectum, etiam diligenter speculantem. Minor vero est negativa, sita videlicet in necessitatis, & motiv i fufficientis non apparentia.

XXIV. Quod si quis negare fortasse velit prædictum argumentandi modum, ita syllogizaret: ubi non apparet immediate, aut aliunde necessitas, aut superfluitas, aut otiositas alicujus entis, prædicati, persectionis, connexionis essentialis, miraculi; præscindendum, suspendendo judicium quo ad ejus existentiam, aut non existentiam: sed hic, & nunc non apparet immediate, aut aliunde necessitas, aut superfluitas, aut otiositas talis entis, prædicati, persectionis, connexionis essentialis, miraculi; ergo, quo ad ejus existentiam, aut non existentiam, præscindendum. Cujus syllogismi major premissa, non est metaphysice evidens, & infallibilis, sed assumitur ut primum principium probabile, cujus oppositum suam etiam habet probabilitatem. Minor præmissa est negati-

va , in fensu prædicto .

XXV. Si fexto de argumento ex apparente repugnantia, illud eo resolvitur: esse, & non esse absolute, & simpliciter; esse,
& non esse secundum quid; seu prædicata quævis alioqui contradictoria, nisi adsit distinctio inessabilis, seu virtualis, seu sormalis ex natura rei, seu aliud æquivalens, vere sunt contradictoria,
& repugnant: sed hic, & nunc non adest distinctio inessabilis, virtualis, seu sormalis, aut aliud æquivalens: ergo hic, & nunc vere
sunt contradictoria, & repugnant. Minor probatur: ubi, consideratis omnibus, non apparet necessitas distinctionis inessabilis,
virtualis, seu formalis, aut capacitatis æquivalentis, vere hæc

non adest: sed hic, & nunc non apparet necessitas talis distinctions: ergo hic & nunc vere non adest talis distinctio. Cujus posterioris syllogismi major præmissa non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: neque enim implicat, saltem evidenter, quod distinctio inessabilis, virtualis, seu formalis, aut æquivalens aliqua capacitas adsit, sed lateat nostrum intellectum, ut supra diximus: ergo assumitur ut principium mere probabile. Minor est negativa, sita nimirum in necessitatis non apparentia.

XXVI. Si septimo de argumento ex necessitate apparente, illud eo resolvitur: id, sine quo hic, & nunc non possunt omniabene salvari, necessarium est hic, & nunc: sed sine A, hic, & nunc non possunt omnia bene salvari: ergo A, hic, & nunc necessarium est. Minor probatur: non possunt hic, & nunc omnia bene salvari sine eo, sine quo non apparet, nec assignabile est, quomodo salvari possunt: sed hic, & nunc non apparet, nec assignabile est, quomodo omnia bene salvari possint sine A: ergo non possunt. Cujus posterioris syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum non implicet, vel saltem non evidenter implicet, haberi modum, quo omnia possint bene salvari sine A, quavis nos lateat, nec sit a nobis assignabilis hic, & nunc talis modus. Minor est negativa, in sensu, quo loquimur, sita nimirum in non apparentia talis modi.

XXVII. Si octavo de argumento ex requisitis, aut prærequisitis ad aliquod, & quiden sive sint requisita, ut puræ conditiones pravia, five ut causa, five ut constitutiva, five ut puri termini alicuius connexionis, cujuscunque generis sit hæc connexio; illud eo refolvitur: ea, fine quibus aliquid falvari nequit, sunt ad illud requisita: sed A, salvari nequit sine B, & C: ergo B, & C, sunt requisita ad A. Minor probatur A, salvari nequit sine illis, sine quibus non apparet, nec assignabile est, quomodo salvari possit: sed non apparet, nec assignabile est, quomodo A, salvari possit sine B, C: ergo sine B, C, nequit salvari A. Cujus posterioris syllogismi major pramista, quæ assumitur, ut dictum est supra, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum non implicet, vel faltem non evidenter implicet. dari modum, quo A, sine B; C, salvari possit, quavis philosophum, etiam diligenter considerantem, lateat ille modus. Minor ell negativa, in sensu, quo hic sumitur, Tò negativa; quatenus scilicet sita est in talis modi non apparentia. XXVIII. Si

. XXVIII. Si nono de argumento ex sufficientia requisitorum, aut prærequisitorum; illud eo resolvitur: ea, præter quæ vere aliud non requiritur ad A, sunt requisita sufficientia ad ipsum. : sed præter B, C; aliud vere non requiritur ad A: ergo B, C, sunt requisita sufficientia ad A. Minor probatur: quidquid gratis, & sine necessitate dicitur requiri ad A, vere non requiritur ad ipsum: sed præter B, C, gratis & sine necessitate dicitur requiri aliud ad A, cum non sit assignabile motivum sufficiens, & necessitas alterius: ergo præter B, C; vere aliud non requiritur ad A. Cujus posterioris syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum non evidenter implicet, dari re vera tale motivum, & necessitatem, licet hic, & nunc non appareat: ergo no excedit limites meræ probabilitatis. Minor est negativa, ut supra, sita in non apparentia motivi, seu necessitatis.

XXIX. Si decimo de argumento ex inconveniente, quod sequeretur; illud eo resolvitur: omne id, quod vere non convenit, immo disconvenit natura, & essentia rei alicujus, v. g. rei, A, est eidem inconveniens: sed B, vere non convenit natura, & essentiæ A, immo ei disconvenit : ergo B, est inconveniens inesse A. Minor probatur: omne id, quod non apparet, nec assignabile est, quomodo possit convenire, aut non disconvenire natura, & essentiæ A, vere ei non convenit, immo disconvenit: sed non apparet, nec assignabile est, quomodo B, convenire possit naturæ, & essentiæ A; immo quomodo possit ei non disconvenire : ergo B, vere non convenit, immo disconvenit natura, & essentia rei A. Cujus posterioris syllogismi major præmissa, quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum non evidenter implicet, quod possit quidem B, convenire A, & a fortiore eidem non disconvenire, quanvis modus hujus convenientiæ, aut non disconvenientiæ non innotescat philosopho, quantunvis diligenter speculanti: ergo supponitur, ut primum principium probabile, & prudens, non tamen excedens limites meræ probabilitatis. Minor est negativa, ut supra, utpote sita in modi convenientiæ, aut disconvenientiæ non apparentia.

XXX. Si undecimo de argumento ex absurdo, aut contradictorio, quod sequitur, vel præsupponi oportet, nisi affirmetur assertio, quæ desenditur: aut nisi negetur assertio, quæ impugnatur: sive de omni alia sequela pro, aut contra conclusionem; illud

illud eo resolvitur : omne id , sine quo salvari nequit essentia. aut existentia alicujus rei, legitime ex ea infertur syllogizando: five de cætero inferatur, ut quid ad eam præfuppositum; argumentando a posteriore: sive inferatur, ut quid ab ea tractum, ut subsequens; argumentando a priori: sive inferatur, ut mere comitans, & connexum, & quidem vel connexione entitatis, vel connexione rationis, ut alibi sæpe explicabitur; argumentando a concomitante: sed sine absurdo, aut contradictorio B. nequit intelligi, & salvari essentia, aut existentia entis A : ergo ex essentia, aut existentia entis A, recte syllogizando, infertur absurdum, aut contradictorium B. Minor probatur: omne id, sine quo, seu præsupposito, seu tracto, seu mere concomitante, non apparet, quomodo intelligi, falvarique possit essentia, aut existentia alicujus, tale re vera est, ut sine eo nequeat intelligi, & salvari essentia, aut existentia illius: atqui non apparet, quomodo fine absurdo, aut contradictorio B; possit intelligi constituta essentia, & salvari existentia entis A: ergo sine absurdo, aut contradictorio B; nequit intelligi, & salvari essentia, aut existentia entis A. Cujus posterioris syllogismi major præmissa. quæ assumitur, non est metaphysice evidens, & essentialiter infallibilis: cum non implicet, aut faltem non evidenter implicet, quod detur re vera modus salvandi essentiam, & existentiam alicujus rei perfecte constitutam, etiam sine alio, quanvis hujusmodi modus lateat philosophum, diligenter speculantem: ergo hæc major præmissa supponitur, ut primum principium probabile, & prudens, non tamen excedens limites meræ probabilitatis. Minor ejusdem syllogifmi est negativa, ut supra, quippe sita in non apparentia modi, quo intelligi, aut salvari possit recte constituta essentia, aut existentia entis A, sine absurdo, aut contradictorio B; præsupposito, subsequente, aut mere concomitante..

XXXI. Si duodecimo de argumento ex auctoritate; illud eo resolvitur: textus, seu loca, & verba Doctorum, accipiendint in sensu proprio, & rigoroso, ubi nihil obstet, nec aliunde constet, sumenda esse in alio sensu metaphorico, aut minus proprio: sed hic & nunc in subjecta materia nihil obstat, quin accipiantur in sensu proprio, & rigoroso: ergo ita accipienda sunt. Major supponitur, ut primum principium probabile: nam posset quis assumere oppositum, ut mox videbitur. Minor probatur, quia non potest assignari, idest non apparet, quid

obstet, quin textus allegatus accipiatur in sensu proprio, & rigoroso. Vel viceversa philosophando, scilicet: textus, seu loca, & verba Doctorum, accipienda sunt in eo sensu, quo non multiplicentur in natura entia sine necessitate: quod enim sieri potest per pauciora, non debet sieri per plura: sed, si hic & nunc accipiantur in sensu proprio, & rigoroso, debent multiplicari entia sine necessitate, puta, v. g. persectio, res, causa, causalitas physica: ergo accipienda sunt in sensu aut metaphorico, aut minus stricto, & rigoroso: cum aliunde nihil obstet præponderans, quin ita accipiantur: neque enim hujusmodi obstaculum assignari potest, idest non apparet: vel assignetur. Cujus syllogismi major supponitur, ut primum principium probabile. Minor probatur, quia nequit assignari, idest non apparet, quomodo salvari possit sensus proprius, & rigorosus, quin multiplicetur, sine necessitate, aliqua persectio, res, causa, causalitas.

Tandem si plura sint loca seu textus, qui opponantur inter se, arguitur in alterutrius savorem: quia nequit allignari, idest non apparet, cur, aut quomodo textus contrarius sit præponderans, adeoque majorem habens auctoritatem. Quæ omnia sita sunt in alicujus objecti non apparentia. Hactenus de modis argumentandi. Jam nunc ulterius ponderando quæstio-

nes, quæ de rebus controversis solent institui;

XXXII. Dico 10. De qualibet re, seu objecto disputabili, illa a philosopho præcipue quæri possunt: primo quid sit metaphysice, secundo quid physice, tertio an sit possibile, quarto an actu existat, quinto quotuplex sit, sexto quæ ejus proprietates, septimo quæ ejus causæ, octavo qui ejusdem essectus, nono quæ concomitantia, decimo quæ opposita. Atqui, hæc investigando, & arguendo, philosophus tandem aliquando relabitur insyllogismum, cujus major præmissa supponatur, ut supra dictum est, tanquam primum principium speculativum meres probabile: minor præmissa sita sit in alicujus objecti non apparentia: ergo tandem aliquando relabitur semper in argumentum negativum. Minor probatur breviter recensendo singula, juxta superius tradita. Enimyero,

XXXIII. Si primum, nempe si queratur, quid sit res metaphysice; quæritur definitio, seu essentia metaphysica nominis, v.g. animal rationale, constans ex genere, & differentia de qua definitione dicitur esse bona: primo, quia competit omni, & soli desi-

nito:

nito: fecundo, quia clarior definito: tertio, quia conformis regulis bonæ definitionis : quarto, quia nequit homo aliter, commodius, aut æque commode definiri. Quorum primum tandem. probatur ita: non apparet, cuinam ex definitis, nimirum cuinam ex hominibus, hæc definitio non competat : ergo competit omni definito. Nequit affignari, idest non apparet, cui nam ex non definitis, idest cuinam non homini, hæc eadem definitio competat : ergo competit soli homini : ergo competit omni , & soli : dum enim aliter non apparet , ita re vera probabiliter est in fe. Adeoque en quomodo discursus dupliei tandem aliquando fulcitur columna, quarum una supponitur, ut primum principium speculativum mere probabile : altera est negativa, utpote fita in alicujus objecti non apparentia. Quod, ne fæpius repetatur, observandum etiam est in sequentibus. Nam secundum probatur ita: nequit assignari, quomodo, & quare animal rationale, utpote fium objectum explicans magis distincte, scilicet per partes metaphylicas, quam homo, non lit conceptus clarior: ergo re vera est clarior.

Tertium probatur ita: nequit assignari, cuinam ex regulis bonæ definitionis hæc non sit conformis: ergo vere omnibus regulis bonæ definitionis conformatur. Quartum probatur ita: nequit assignari, quomodo homo possit diversimode, commodius, aut saltem æque commode definiri: ergo re vera nequit aliter

commodius, aut æque commode definiri. XXXIV. Si fecundum, nempe fi quæratur, quid fit res phyfice; quæritur, quænam fint physica hominis constitutiva: & illa dicuntur esse corpus, & anima rationalis unita. Id autem hoc, aut fimili modo probatur, quia huic toti, & foli ternario, quod est corpus, anima, & unio, competit regula partium, seu constitutivorum physicorum: cum talia sint, ut ipsis præcise habitis, intelligatur haberi homo, scilicet verificari definitio metaphysica, seu essentia metaphysica hominis, quæ fundari debet in essentia ejusdem physica: at vero contra, quolibet ex illis præcise deficiente, intelligatur deficere homo metaphysice, adeoque & physice constitutus. Jam totum hoc probatur tandem : quia nequit affignari, quodnam ex prædictis tribus superfluat, aut quid præter tria prædicta ulterius requiratur ad hominis conceptum metaphysicum salvandum, adeoque ad eum per hæc physice constituendum : scilicet non potest assignari , idest non apparet , AND THE OLD SEEMILD STEED SAND

quomodo possit homo satis intelligi sine aliquo ex prædictis: aut cur ulterius, ad hominem constituendum physice, aliquid aliud

requiratur.

XXXV. Si tertium, nempe si quæratur, an res sit possibilis; quæritur possibilitas hominis: & dicitur homo esse possibilis, vel non esse possibilis. Si primum, probatur, quia homo, ex suo conceptu, non includit, non præsupponit, non trahit, non connexam habet repugnantiam: cum hæc nulla appareat, quæ inconceptu hominis includatur, aut quam ille præsupponat, aut post se trahat, aut secum pure ut concomitantem, juxta ea, quæ ex professo disp. sequenti prasiminari quo ad rerum possibilitatem dicenda sunt. Si secundum, probatur, quia homo aliquam, dicit repugnantiam: cum non appareat, quomodo salvari possit ejus essentia, quin includat, præsupponat, trahat, aut connexa secum afferat contradictoria.

XXXVI. Si quartum, nempe si quæratur, an res sit defacto existens; quæritur existentia hominis: & dicitur dari, aut non dari. Si affirmetur; probatur tandem, vel quia apparet oculis,& sensibus, aut ex sensibus discurrendo deducitur, existere hominem, idest animal rationale, constans physice ex ternario præexplicato: cum non assignetur motivum, & necessitas dicendi, quod nos ipsi quo ad hoc fallamus : vel quia nequit assignari, quid aliud sit Petrus, & ad quam aliam speciem ille pertineat, si non est homo: cum nequeat assignari, quid Petro deficiat, ut sit homo: quid Petro insit, unde ab esse hominis expellatur: ergo re vera Petrus est homo: re vera non est aliud, quod non sit homo . Si negetur; probatur, quia non potest assignari, idest non apparet ratio, motivum, necessitas existentia hominis: ergo re vera non datur talis necessitas: ergo re vera non datur talis entitas: cum non sint defacto ponendæ, aut multiplicandæ entitates fine necessitate.

XXXVII. Si quintum, nempe si quæratur, quotuplex sit res, de qua agitur; quæritur numerus, puta seu purus numerus, seu specificus: quo assignato, assertio probatur tandem, quia nequit assignari, quare talis numerus sit deficiens, ant redundaus: cum non appareat, quis numerus, rite apponendus, prætermissus sit: aut quis, non apponendus, fuerit immerito intrusus, ac superadditus: ergo re vera nullus deficit, aut redundat: undeconcluditur: individua hominis esse tot, & non plura, nec pauciora: ejus speciem esse unam, utpote insimam, atomamque.

Ant. Forti.

XXXVIII. Si fextum, nempe si quærantur rei alicujus proprietates; quæritur numerus proprietatum hominis, procedendo, ut dictum est in ordine ad quintum. Additur plerunque ulterius hoc, aut simile ratiocinium: nequit assignari, quænam sint proprietates hominis, si hæ non sunt: ergo re vera non aliæ, sed hæ sunt hominis proprietates; præterea, nequit assignari, cujus alterius, quod non sit homo, proprietates sint hæ, de quibus controvertitur: ergo re vera illæ non sunt proprietates alterius, sed solius hominis.

XXXIX. Si feptimum, nempe si quarantur causa alicujus rei; quaritur numerus causarum hominis, sive extrinseca, sive intrinseca illa sint. Quoad has secundas, idem est, ac quarere hominis partes constitutivas, de quibus dictum est supra, ubi de secundo. Quoad utrunque, quaritur numerus causarum hominis:

& discurritur, ut dictum est de 5. & 6.

XL. Si octavum, nempe si quærantur essectus rei, de qua disputatur; quæritur quot, & quinam sint essectus hominis. Quoad numerum proceditur probando, ut dictum est de quinto. Quoad, quinam sint hujusmodi essectus, proceditur, ut dictum est de secundo.

XLI. Si nonum, nempe si quærantur ejusdem rei comitantia; quæritur, quot, & quænam sint naturaliter, aut supernaturaliter connexa cum homine : quanvis non fint ad ipfum priora, aut posteriora: & proceditur tum ut supra de 6. & 7. tum. ut de secundo, scilicet : si affirmetur aliquod esse connexum cum homine, aut naturaliter, aut supernaturaliter; probatur, quia nequit assignari, quomodo possit existere, aut naturaliter, aut fupernaturaliter, homo fine hoc : ergo re vera nequit homo existere aut naturaliter, aut supernaturaliter sine hoc: ergo homo est connexus aut naturaliter, aut etiam supernaturaliter, cum hoc. Atqui non connexione tanquam a priori; non tanquam a posteriori : cum neque hoc sit causa hominis, neq; se teneat ex parte causa; neg; sit ejus essectus, aut quasi essectus : non enim affignari potest , quomodo hoc sit causa hominis, aut se teneat ex parte alicujus, de quo probetur ese causam hominis; aut quomodo homo sit causa hujus, aut se teneat ex parte alicujus, quod fit ejus caufa: ergo connexione mere tanquam a concomitante.

Phil Neg. Log. of Share Nanguard and XLII. Si

XLII. Si decimum, nempe si quærantur opposita rei, de qua agimus; quæritur quot, & quænam sint ea, quibus homo aliquo modo opponitur aliquali oppositione. Et quoad numerum, proceditur, ut supra de s. Quoad suppositionem, comparantur prædicata, quæ apparent opposita, aut non opposita: sique videantur opposita, & disconvenientia; dicuntur este talia: cum nequeat assignari, quomodo, adhuc positis talibus prædicatis oppositis, homo cum re illa non opponatur: si vero non videantur opposita, ita proceditur: ex una parte homo, & A, conveniunt in his prædicatis: ex altera parte non possunt assignari alia prædicata, in quibus disconveniant: ergo re vera non adsunt talia prædicata opposita: ergo homo, & A, re vera non opponuntur oppositione, de qua controvertitur.

# Ergo a primo ad ultimum,

Hæc investigando, & arguendo, philosophus tandem aliquando relabitur in syllogismum, cujus major præmissa supponatur, ut supra dictum est, tanquam primum principium speculativum, mere probabile: minor præmissa sita sit in alicujus objecti non apparentia. Quæ etiam ex dicendis disp. sequenti meliorem lucem recipient.

XLIII. Dico 1.1. Concludendum igitur: quidquid hatbet pure humana Philosophia, vel supponi, vel negative probati: supponi, si sit primum principium evidens, aut si assumatur ut primum principium speculative probabile: negative probari, si sit conclusio; quatenus hac ultimo resolvitur in aliquem syllogismum, cujus una praemissa supponatur, altera negative pro-

cedat, scilicet per alicujus objecti non apparentiam.

XLIV. Que premissus, primo, ut quisque signate adverteret, nihil esse, unde fortasse superbiat humana, philosophia, dum tota quanta est, aliquando tandem argumento negativo suscitur, sibi relicta, supernaturali nimirum sidere, sideique, nautica, ut ita dicam, pyxide, proprias inter tenebras destituta: secundo, ut, qui argumento negativo viminesse negant, in eas conijci angustias probaremus, quod ab ijs negati oporteat philosophiam pure humanam: cum hec vel nulla sit, vel penitus negativa, in sensu hactenus explicato: ut insuper totius philosophici cursus progressa, facile cuique erit, questiones,

Digitized by Google

nes, & rationes fingulas, que ultro citroque asseruntur, ponderando, advertere, maxime per adjectas analyses reslectendo, quod tandem in aliquod negativum argumentum abeunt rationes, quibus utuntur illi, qui a se omnia Positive probari jactitant: scriptaque sua protestantur ab omni Negativo Argumento penitus aliena.

### ARTICULUS II.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XLV. D'Ico 1. In hac disputatione illæ sunt nostræ præcipuse affertiones: prima, omne principium, quod est absolute, & simpliciter primum, supponitur.

Secunda, omne hujusmodi principium sensum habet re vera conditionatum, scilicet posita alicujus objecti non apparentia.

Tertia, omnis conclusio philosophiæ pure humana, sibi re-

licta, tandem aliquando negative probatur.

Prima assertio tandem probatur, quia nequit intelligi, & explicari, quomodo aliquod sit principium absolute, & simpliciter primum, & nihilominus detur aliud prius, unde ipsum in probari dependent

probari dependeat.

Secunda assertio probatur, quia non est assignabilis modus, aut sensus, in quo ullum principium, quantunvis absolute, & simpliciter primum, verificari inconcusta stabilitate possit, quin statuatur aliqua hypothesis negativa, scilicet non apparentia alicujus objecti, quod, si alicubi apparenet, ibi tali principio locus non esset.

Tertia assertio probatur, tum quia, enumeratis omnibus, & singulis usitatis modis argumentandi, nullus apparet, quementandi aliquando tandem vim habeat essicaciter concludendi, non refolvi oportean im asscujus objecti non apparentiam: tum quianon est assignabilis alius argumentandi modus, qui non etiam sit hujusmodi: tum quia, enumeratis punctis, de quibus solet de requapiam, in omni materia, a philosophis controverti; nullum est assignabile punctum, quod non tandem aliquando negative. sabiliatur in quavis schola.

XLVI. Dico 2. Adversarii, qui sustinere velint oppositum contra nos; ita, ni fallor, vel simili aliquo medio N 2 possent arguere: ex una parte certum est, nobis minime refragantibus, dari syllogismos aliquos positivos: neque enim apparet quare, quove modo positivi non sint syllogismi in Barbara,
Darii, Baralipton, Dabitis, Darapti, Disamis, Datisi, ut diRum est art. 1.1.1. cum neutram præmissam contineant negativam: ex altera parte, quod hosce omnes syllogismos philosophia pure humana, sibi relicta, ut illi vim habeant, cogatur resolvere in argumenta negativa; gratis omnino assumitur, nec
probatur: cum non appareat hujusmodi resolutionis modus, ratio, necessitas, sundamentum: ergo salsa, & adulterina est Clavis nostræ Philosophiæ Negativæ.

#### Corollarium

Sed hæc, & similia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, sunt negativa, ut constat ex dictis hac eadem disputatione prima, per totam: ergo, a primo ad ultimum, tam nos, quam adversarii argumentis utimur NEGATIVIS.

## DISPUTATIOIL

### Præliminaris.

Otrum ex non apparentia repugnantia Possibilitas objecti sufficienter inferri possit.

## A R T I C U L U S I. Nostra Sententia.

Lo 1. Status quæstionis non est primo, ut vulgo proponi solet, utrum affirmari possit possibilitas objecti, quæ simpliciter non appareat: maniseste enim implicat, affirmari ab intellectu possibilitatem, seu non repugnantiam, quæ ipsi simpliciter non appareat. Probatur: implicat affirmari possibilitatem ab intellectu, quæ ab eodem non cognoscatur ut veras sed implicat possibilitatem cognosci ut veram ab intellectu, quin eidem appareat: ergo implicat possibilitatem affirmari ab intellectu, quæ ipsi intellectui non appareat. Major non videtur indigere probatione: quia ex una parte affirmatio est cognitio.

tio, est enim species cognitionis; species autem participat rationem generis, ut homo rationem animalis: ex altera parte motivum affirmandi quoad intellectum est veritas objecti, ut bonitas quoad voluntatem, saltem putata, & apparens: sicut igitur nequit voluntas amare, quin suo modo attingat bonitatem objecti amati; ita nequit intellectus affirmare, quin suo modo attingat veritatem objecti affirmati, saltem putatam, & apparentem...

Minor probatur, quia aliquod cognosci ut verum ab intellectu, est eidem apparere ut verum: cum cognitio sit repræsentatio, notitia, apparentia, & visso quædam intellectualis: sive de cetero clara sit, & intuitiva, & perfecta; sive obscura, & abstra-

diva, & imperfecta, ut in casu nostro.

II. Nec secundo status quæstionis est, utrum affirmari possibilitas possit, absque eo, quod appareat ullum motivum, seu ratio illam affirmandi; fed præcife, quia non appareat motivum. seu ratio illam negandi : nam manifeste implicat, assirmari ab intellectu possibilitatem, seu non repugnantiam alicujus objecti, cujus affirmandæ motivum, seu ratio non eluceat intellectui. Probatur: quidquid amplectitur intellectus vel amplectitur immediate, & per fe, ut primum principium: vel amplectitur mediate. & propter aliud, ut conclusionem: quomodocunque amplectatur, id facit sub ratione veri, adeoque habet pro motivo. seu ratione assirmandi, ipsam veritatem objecti. Nam si primum, scilicet si aliquid amplectitur immediate, & per se, ut primum. principium; habet motivum, seu rationem formalem affirmandi, scilicet veritatem ipsam objecti, quam immediate, & per se cognoscit, assirmatque: cum objectum assirmet, ut verum, adeoque sub ratione veri: nec possit, præscindendo a veritate, aliquid affirmare: ficut non potest voluntas amare aliquid, præscindendo a ratione boni, & a bonitate: nec oculus videre, præscindendo a ratione colorati, vel lucidi. Si secundum, scilicet si aliquod amplectitur mediate, & propter aliud, ut conclusionem; habet intellectus motivum, seu rationem formalem assirmandi, puta veritatem ipsam objecti affirmati, quam tamen mediate, & in præmissis præcognovit, velut in causa: unde dicitur etiam habere motivum, seu rationem causalem, scilicet præmissas , propter quas , seu ex vi quarum amplectitur conclusionem , quam ideo præmissæ suo modo causant, scilicet illuminative, seu directive, quoad intellectum: nec præseindendo ab hujusmodi

motivo, seu ratione causali potest unquam intellectus inferres conclusionem, illamque ut veram amplecti: quæ sunt perspicua.

& melius explicabuntur ex dicendis.

III. Status igitur quæstionis est:utrū assirmari possit possibilitas objecti, qua non appareat immediate, & per se, nec mediate. aliunde, quam, veluti reflexe, ex non apparentia repugnantia. scilicet dependenter ab hoc medio termino: non apparens repugnare: sen, utrum præstet hic primus modus syllogizandi: quidquid, consideratis diligenter ejus pradicatis, est philosopho, tuma immediate, tum mediate aliunde, non apparens repugnare, sem non apparens impossibile; quanvis nee sit immediate, aut mediate aliunde apparens non repugnare, seu apparens possibile; est possibil. le : sed objection A, est dicto modo non apparens repugnare : ergo objectum A, est possibile. Quando autem dicitur, immediate; sensus est, in se, directe, per se, ex ipsa apprehensione terminorum: quando dicitur, mediate; sensus est, quasi in alio, restexe, propter aliud, propter præmiss: quando dicitur, aliunde; sensus est, ex vi alterius medii termini, quam sit hic, nempenon apparens repugnare, idest non apparens impossibile: non. apparens non repugnare, idest non apparens possibile: seu aliunde, quam ex prædicta non apparentia repugnantiæ, aut non. repugnantia.

Jam in primum hunc syllogismum prædictum resolvi videtur sententia communis, quam tenent, saltem exercite, auctores passim: & pro qua signate Comptonus disp. 27. physica. Joseph Polizzius disp. 48. Logica. Franciscus Bonaspes in physica disp. 8.

de creatione dub. 3. num. 31. & 43. & dub. 4. num. 100.

An vero præstet hic secundus modus syllogizandi: quidquid est, ut supra, non apparens non repugnare, seu non apparens possibile, quanvis nec sit immediate, aut mediate aliunde apparens repugnare, seu apparens impossibile; est impossibile: sed objectum, A, est dicto modo, non apparens non repugnare, seu non apparens possibile, quanvis nec sit immediate, aut mediate aliunde apparens repugnare, seu apparens impossibile: ergo objectum, A, est impossibile.

In quem syllogismum resolvi videtur assert. 60. & ult. Conradus Confalonerius in Epit. philos. Cacheranus in theol. assert. tract. de Angelis lib. 3. cap. 5. num. 5. & in tract. de Incarn. lib. 1. cap. 1. n. 10. & n. 22. & in tract. de Deo lib. 2. cap. 3. n. 76. ubi citat Confalonerium. & 77. & 78. & alibi sape.

An

An tandem præstet hic tertius modus syllogizandi: quidquid est, ut supra, non apparens repugnare, idest non apparens impossibile; bile: & non apparens non repugnare, idest non apparens possibile; neutrum determinate est quoad intellectum: sed objectum A, est, dicto modo, non apparens repugnare, & non apparens nons repugnare: ergo objectum, A, neutrum determinate est quoad intellectum: adeoque quo ad ejus possibilitatem, aut impossibilitatem determinandam, prascindendum est intellectui, suspendendo judicium. In quem syllogismum resolvi videtur sectio 6. Fulgentii Castiglionii disput. 13. physice.

IV. Quoniam vero minor in prædictis tribus syllogismis vel eadem formaliter est, vel eadem æquivalenter; non controvertitur: controversia solum est de præmissa majore, an scilicet vera sit major præmissa primi syllogismi pro possibilitate, an secundi pro impossibilitate, an tertii pro neutralitate, seu suspensione, judicii: qua de re obscuritatibus, & æquivocationibus plena;

V. Dico 2. Propositiones prædictæ funt tres. migrating mist

Prima propositio pro Possibilitate. ob maio oslog

Omne, ut supra, non apparens repugnare, est possibile.

Secunda propositio pro Impossibilitate.

Omne, ut supra, non apparens non repugnare, est Impossibile.

Tertia propositio pro Neutralitate.

repugnare, neutrum determinate est intellectui.

Jam de prædictis tribus propositionibus nostra assertio est: quælibet illarum potest mere supponi, inexpugnabiliter, ut pri-

mum principium speculativum, duntaxat probabile.

Affertio probatur, & explicatur: ex tribus enumeratis propositionibus primo nulla aliunde probari potest: ergo quavis mere ad summum supponi poterit: secundo, qualibet illarum potest, doctis saltem quibusdam, immediate videri vera: nec ulla aliunde impugnari efficaciter potest, convincique salsitatis: ergo qualibet supponi potest, & quidem supponi inexpugnabiliter: tertio, nulla est ita certa, evidens, infallibilis, ut ejus oppositum nequeat videri verum, adeoque affirmari, & supponi: ergo qualibet, si supponatur, mere supponitur, inexpugnabiliter supponitur: atque ut primum principium speculativum, duntaxat probabile, supponitur.

VI. Quan-

Quando autem dicimus ex tribus hisce propositionibus nullam probari aliunde posse, ut veram; sensus est, per præmisfas eadem absolute, & simpliciter notiores, notioritate majoris certitudinis, quæ scilicet non sint æque incertæ, & æque controvertibiles: etiamsi forte sint aliqualiter clariores: in hoc etenim sensu dicuntur non posse probari prima principia. Ceterum non negamus, excogitari posse aliquem medium terminum. etiam aliqualiter clariorem, unde efformentur præmissæ, ex quibus quoquo modo, ut conclusio, quævis dictarum trium propositionum in bona forma deduci possit : verum hæ præmissæ erunt æque incertæ, & controversæ: ipsæque non poterunt aliunde. probari in eodem sensu, sed ad summum supponi: sique supponi velint; indeque inferri tres propositiones, de quibus est præsens disputatio; in tali hypothesi, tres hæ propositiones non assumentur, ut primum principium speculative probabile, sed ut conclusio aliunde deducta: dum enim dicimus, illas assumi posse in principium absolute, & simpliciter primum, non negamus, posse etiam deduci ut conclusionem, ex hypothesi, & respective; scilicet præsuppositis quibusdani præmissis, æque tamen absolute, & simpliciter incertis, & controversis, unde legitime deducantur, relate ad illos, qui tales præmissas præsupponunt; v. g. si quis supponeret has duas præmissas, primam: major est, etiam in subjecta materia, numerus chimerarum, quam entium realium. Secundam:præsumptio semper est pro numero majore; hic profecto legitime inferret, ut conclusionem : ergo omne non apparens immediate, aut aliunde impossibile, nec possibile, est chimera. Verum talium præmissarum binarium est absolute, & simpliciter non minus incertum, & controvertibile, quam ipsa conclusio inde illata: ideoque diximus tres propositiones enumeratas probari non polle per præmissas se absolute, & simpliciter notiores: quia, licet ex suppositione, & respective ad aliquem intellectum possit binarium præmissarum prædictum. esse hic & nunc, per accidens, in confesso, & consequenter notius, vel quasi notius; non est tamen absolute, & simpliciter magis notum: cum faltem quo ad aliquam fui partem, fit æque in se incertum, & controversum.

VII. Itaque cum dicuntur hæc prima principia non posse aliunde probari medio termino ipsis clariore; sensus est non de clarioritate quomodocunque, puta v. g. ex definitione, aut ex alio

alio termino magis dilucido: fed fenfus est de clarioritate certitudinis; idest non posse probari medio termino re vera magis in se certo, quam sint ipsa, que ideo prima principia nuncupantur. Enim vero nomine talis principii, ex Aristotele, ut dictum est difp. 1. in clavi n. 4. venit communiter, propositio non infallibilis, quæ aliquibus saltem doctis immediate videtur vera:quæque non possit aliunde per aliquod certius probari vera, ut conclusio: aliter non effet principium absolute primum, si supponeret pramissas priores se, unde inferri posset; puta præmissas clariores clarioritate majoris certitudinis: & que nec possit aliunde convinci ut falfa, aliter illam no amplecteretur intellectus, qui falfum, cognitum ut falfum amplecti nequit: ficut nequit voluntas amare malum, præcife ut malum. Quod fi quis (contra Aristotelem, & philosophos, ac theologos communissime) aliud intelligat nomine primi principii speculative probabilis : neque ea , quæ nos diximus, fatis ese velit ad primum principium speculative probabile ; utrum recte intelligat, ipse viderit : nos de vocabulo parum foliciti fumus, dummodo concedat, nihil obstare, quin qualibet ex tribus prædictis propositionibus mere supponi possit, & inexpugnabiliter, & folummodo probabiliter: & ita quidem, ut non nisi qui in aliqua illarum ultro conveniant, disputare inter se non incassum de objectorum non existentium possibilitate valeant: cu, ubi eo pervenerint, ad invicem impugnari minime queant, quippe principia, ultro citroque præsupposita, sibi mutuo pernegantes; juxta ea, quæ ex Aristotele, innuebam disp. 1. in clavi n. 5. Verum hæc tum hujus disputationis progressu, tum ex alibi dietis, ac dicendis, clarius innotescent. Interim integrum antecedens, quo intulimus, quamlibet trium enumeratarum propositionum mere supponi posse, inexpugnabiliter, solummodo probabiliter (quoniam quæ aliquam determinatam ex tribus aliunde probarent, alias expugnarent) probatur, claritatis gratia, distincte procedendo, sequentibus affertionibus.

VIII. Dico 3. Quoad primam propositionem pro possibilitate, quæ erat: omne non apparens repugnare, est possibile; contra ipsam pro secunda, aut tertia nihil obstat aliunde. Assertio pro-

batur:

Nam primo vel obstat præcise periculum errandi: quod nimirum fortasse in objecto, de cujus possibilitate controvertitur, esse possit aliqua repugnantia, & tamen non apparere philoso-Phil. Neg. Log.

O

Pho plio, quantunvis diligenter consideranti; quem sane plura non-

Vel secundo, quia cum immediate, aut aliunde, nec appareat possibilitas, nec impossibilitas in objecto controverso, non est,

cur potius possibilitas, quam imposibilitas asseratur.

Vel tertio, quia ab astronomo, etiam diligenter perscrutante stellarum numerum, ubi immediate, aut aliunde non appareat earum paritas, aut imparitas; non ideo rationabiliter, & pru-

denter paritas affirmatur.

Vel quarto, quia postquam, diligenti facta consideration esimmediate, aut aliunde, non apparet, Petrum existere; aut non apparet, existere in arca nummos; dicendum est. Petrum vere non existere; vere non existere in arca nummos; ergo postquam, diligenti facta consideratione, immediate, aut aliunde non apparet in objecto non repugnantia, seu capacitas ad existendum; dicendum est, vere in illo objecto non haberi non repugnantiam, seu capacitatem ad existendum, idest possibilitatem,

Vel quinto, quia non sunt ponendæ persectiones sine necessitate, idest nisi vel immediate appareant, vel probentur aliunde: sed non repugnantia, seu possibilitats, & capacitas ad existendum est persectio: ergo non est ponenda in objecto, de quo controvertitur, nisi aut in illo immediate appareat, aut aliunde probetur, quam ex non apparentia impossibilitatis opposita.

Vel sexto, quia dum controvertitur, utrum objectum aliquod sit reale, an chimericum, præsumptio stat pro chimeris,

utpote pro numero majore.

Vel septimo, quia inde negativum construitur argumentum.

Vel octavo, obstat aliquid aliud.

Atqui nullum ex prædictis obstat: ergo contra primam propositionem, assumptam pro possibilitate, nihil obstat aliunde. Mi-

nor probatur fingula perpendendo.

IX. Non obstat primum, scilicet periculum errandi: nam. a contra est ad hominem primo quia periculum errandi non obstat, per adversarios, argumento probabili ex apparentia: ergo neque argumento ex non apparentia. Quandoquidem quevis alia propositio mere probabilis, equodibet argumentum mere probabile, etiam formaliter, seu verbaliter positivum, ut vocant, proxime situm in apparentia alicujus objecti, utpote non metaphysice evidens, nec essentialiter infallibile, expositum quod ad nos est, modo

Digitized by Google

modo sito, periculo erroris: cum non sit metaphysice evidens, nec essentialiter infallibile, non posse re vera objectum aliter se habere, ac appareat intellectui, etiam diligenter philosophanti: multa enim sassa probabiliora veris: ergo hoc præcise, quod est, posse subsesse sassa ut latere sortasse repugnantia possi, quæ non appareat; non obstat propositioni, de qua loquimur: sicut neque obstat propositioni oppositæ, pro impossibilitate, hoc præcise, quod est, posse ita subesse sassa, ut latere sortasse possiti possibilitati objecto, quæ non appareat.

Secundo, quia si pracise periculum errandi obstat argumento ex non apparentia; stando huie rationi, non coherenter adversarii sidentulli argumento, deducto ex non apparentia; cum tamen hujusmodi argumentis plena sit tota philosophia; immo quodvis aliud argumentum, quod formaliter positivum dicitur, et proxime sundari videtur in alicujus objecti apparentia; sit reductive negativum in sensu, quo loquimur; utpote, quod tandem aliquando in alicujus objecti non apparentiam resolvatur, ut

probatum eA diffe 16

X. Non obitat secundum, scilicet non major ratio: quia vel sermo est de ratione affirmandi-potius possibilitate, quam impossibilitatem: vel de ratione assumendi potius unam propositionem, quam aliam oppositam, v. g. hanc potius: omne non apparens repugnare, est possibile; quam illam: omne non apparens non. repugnare, est impossibile; vel illam:omne non apparens repugnare, nec non repugnave; neutrum est intellectui. Si sermo est de ratione affirmandi potius possibilitatem, quam impossibilitatem; habetur quoad hoc major ratio, estque suppositio præmissarum, in quibus elucet identitas inter non apparens repugnare, & pof-Tibile: & præterea identitas inter objectum A, & non apparens repugnare: ex qua identitate infertur identitas inter objectum A, & possibile : que tint realiter eadem unitertio, sunt eadem inter fe ligitur fappositio unius præmisse potius, quam almerius, est potier rutio, & motivum causale, probandi, quod af-Girmetur potius possibiliese, quam impossibilitas objecti A, inconclusione. Si vero sermo set de ratione assumendi potius unam propositionem ex tibus enumeratis, quam alias; iterum peto: vel loquimur de ratione, & motivo formali, vel de ratione, & motivo causali: si de ratione, & motivo formali, illud est veritas ipsius propositionis, que immediate, & per se apparet intellectui .

lectui, qui propositionem illam amplectitur immediate, & ut primum principium speculative probabile, ut supra diximus: si de ratione, & motivo causali; petitio est de subjecto non supponente: supponit enim assignandam causam, idest præmissa, cur intellectus assentiatur propositioni, quam amplectitur, immediate, & per se, quippe ut principium speculative probabile, absolute, & simpliciter primum; juxta doctrinam Aristotelis, quam innue-

bam disp. 1. præsertim num. 3. & 4.

Non obstat tertium, scilicet numerus anceps siderum. quia ex ipsa apprehensione terminorum aliquibus doctis videtur vera, adeoque assumptibilis, ut primum principium speculative probabile, hac propositio: quoties, diligenter consideratis pradicatis alicujus objecti, in hoc, immediate, aut mediate aliunde non apparet repugnantia: quanvis nec immediate, aut mediate aliunde appareat possibilitas; est possibile: at vero nulli adhuc viro docto visa est talis, hac alia propositio: quoties, considerato diligenter stellarum numero ab astronomo etiam docto. eidem non apparet immediate, aut mediate aliunde imparitas; standum pro paritate; quanvis neque hæc appareat immediate, aut mediate quidem, sed aliunde. Quod, si talis videretur, utiq; assumi posset, ut primum principium speculative probabile, nisi aliunde probari posset, aut aliunde impugnari. Ita responderi etiam poterit pro secunda propositione, que impossibilitatis partes tuetur.

XII. Non obstat quartum scilicet præsumptio pro non actualitate, pro non existentia, pro non præsentia. Ratio vel est, quia hic & nunc illa propositio pro possibilitate, scilicet: omne non apparens repugnare, est possibile, idest habens capacitatem ad existendum; supponitur ut primum principium speculative. probabile: at vero non supponitur ut primum principium speculative probabile hac alia propositio pro actualitate, pro existentia, pro præsentia, scilicet: omne non apparens actu existere, aut esse præsens, est actu existens, est actu præsens, idest habens actualem existentiam, habens actualem præsentiam. Vel ratio est, quia illa propositio prædicta pro possibilitate hic, & nunc asseritur, ut conclusio probabiliter deducta per syllogismum, cujus major probabiliter supponatur, v. g. præsumptio stat pro numero majore, dum nibil obstat : sed major est numerus, rerumnon actualiter existentium nunc: & non præsentium hic: quam rerum

rerum actualiter existentium, nunc, & præsentium hic: siquidem infinita, quæ hic, & nunc actu non existunt, possibilia, funt, nec aliquid aliunde obstat : ergo præsumptio stat pro rerum non actuali existentia, & præsentia, dum nihil obstat aliunde. Aut ita:melior est conditio possidentis, etiam in philosophicis. dum nihil obstat : sed carentias rerum, & præsentiarum creatarum (de his enim loquimur) certum est extitisse ab æterno, & veluti possedisse existentiam, non autem res, & præsentias ipsas, nulla enim creatura fuit ab æterno : ergo, dum nihil obstat, præsumptio stat pro carentiis rerum, & præsentiarum prædictis: adeoque valet hoc argumentum: non apparet, rem existere, aut esse præsentem: ergo re vera non existit: ergo re vera non est præsens: at non valet illud argumentum: non apparet, rem posse existere, aut posse esse præsentem: ergo re vera non potest exixere: ergo re vera non potest esse præsens: immo valet oppositum, scilicet: non apparet, rem non posse existere, non posse esse præsentem, idest non habere capacitatem ad existendum hic. & nunc: ergo potest: ergo habet capacitatem.

XIIL Non obstat quintum, scilicet persectio Possibilitatis: quia hoc ipsum assumitur, ut primum principium speculative probabile, scilicet: quoties consideratis disigenter prædicatis alicujus objecti, non apparet implicantia contradictionis; illud est possibile, non obstante, quod possibilitas sit persectio. Ut autem privilegia privilegiis, ita principia principiis conquassantur: utque unum privilegium non habet locum, si alterum privilegium oppositum prævaleat; ita unum principium, ubi alterum præstet pro opposita parte. Jam in casu nostro, quando dicitur: non funt ponendæ perfectiones; sensus est, si nihil obstet: obstat autem, ut diximus, aliud principium prævalens, quod scilicet potius præsumenda sit possibilitas, quam impossibilitas, non obstante, quod possibilitas sit persectio, & impossibilitas impersectio. Sic ipsi adversarii dicunt, quod non obstante illo principio: non funt ponendæ perfectiones; præsumptio stat pro majore numero: quia hæc secunda præsumptio assumitur, ut prævalens primæ præsumptioni pro imperfectione; & quidem ita prævalens, ut possit quandoque non prævalere, si nimirum aliquid obstet aliunde, sique prævaleat aliud principium. Unde si hic & nunc controvertatur, utrum Petrus sit moraliter bonus, vel malus, & neutrum probetur aliunde; potius dicendus est Petrus habere bonitatem, quam malitiam moralem; non obstante, quod bonitas sit persectio, malitia impersectio; & non obstante, quod major sit numerus malorum hominum, quam bonorum: prævalet enim aliud principium, seu lex in moralibus, nimirum: nemo præsumendus est malus, nisi probetur: quod quidem aliqui, non ut primum principium agnoscunt, sed ut conclusionem, deductame ex illo alio principio: melior est conditio possidentis. Cumenim, inquiunt, constet, Petrum semel habuisse innocentiam; præsumendum est, quod illam retineat, nisi illam amissse probetur aliunde.

Sic etiam pugnant quandoque inter se hæc tria principia: primum, non funt multiplicand virtutes, potentiz, capacitates, perfectiones naturales in creaturis: secundum, non sunt multiplicanda miracula: tertium, non est recurrendum ad Deum... Enimyero ad salvandum effectum in creatis, vel est ponenda virtus naturalis in causa secunda: vel ponendum miraculum: vel recurrendum ad authorem naturæ, seu causam primam. Quodnam autem hic & nunc prævaleat ex tribus hisce principiis, utique hic & nunc ex eo, quod immediate, licet solummodo probabiliter, appareat, decidendum. Sic etiam pugnant inter se hæc duo principia adeo philosophis familiaria: primum, non sunt multiplicanda entia: secundum non sunt ponendæ virtutes, seu persectiones. Nequit enim unum verificari, quin alterum eo ipso falsificetur: nam, dum quæritur v. g. utrum aliquod ens sit compositum, an simplex; si dicatur esse compositum, multiplicantur entia, nempe partes ipsius diversæ: si dicatur esse simplex, ponitur perfectio, cujusmodi est simplicitas; quæ præstat compositioni, ex genere suo: & dum quæritur, quot partes habeat aliquod compolitum; si dicatur habere plures partes, multiplicantur entia: si pauciores; ponuntur persectiones, & virtutes: siquidem, & minus impersectum est compositum, quod minus a persectione simplicitatis recedit: & majorem virtutem habent tres partes, si solæ sufficiant ad constituendum adæquate aliquod compositum; quam si consortium partium aliarum ulterius requirant, quibus indigeant. Et dum quæritur,quot entia causent aliquem essectum in suo genere; si dicantur illum causare plura, multiplicantur entia, seu causa: si pauciora; multiplicantur virtutes, atque perfectiones: quandoquidem major virtus, atque perfectio est in illis entibus, seu causis, que sufficiunt ad essectum, quam que **a**lieno

alieno consortio indigent, ut quoad hoc compleantur in ordine ad operandum.

Breviter: pugnant plerunque inter se collata prima principia probabilia: nec, niss ex eo, quod immediate verum apparet, passim decidimus, prævalere hic & nunc unum alteri: v. g. præsumptionem pro numero majore, prævalere præsumptioni pro minore numero entium, præsumptioni pro minore persectione: vel viceversa, præsumptionem pro possibilitate, his, & similibus præsumptionibus, etiam si militent, prævalere.

XIV. Non obstat sextum, scilicet præsumptio pro chimeris, utpote pro numero majore. Primo, quia, etiam data majoritate,
numeri, obstat præsumptio pro possibilitate, quæ supponitur prævalere præsumptioni pro numero majore, ut diximus supra.

Secundo-quia quando dicitur major esse numerus chimerarum. quam entium realium, vel sermo est absolute, & simpliciter, & in universum: vel secundum quid, hic & nunc, in subjecta materia, scilicet consideratis duntaxat illis objectis, quorum diligenter examinatis prædicatis, in iis nullam philosophus invenit repugnantiam. Si primum, non est ad rem: sic, licet absolute, & simpliciter major putetur numerus malorum hominum, quam bonorum; secus tamen in cætu piorum religiosorum, seu in multitudine catholicorum, qui propria peccata facramentaliter nuper confessi sint. Immo, ut notat ipse Confalonerius, qui acriter pugnat pro chimeris, quanvis absolute, & simpliciter plures sint homines mali, quam boni, quia tamen non probatur, quod in\_ quavis collectione particulari, & determinata, plures sint mali, quam boni; non licet in dubio de l'etro, qui est unus ex colle-Aione A, præsumere, quod sit malus: quando debet præsumi oppositum. Si secundum, in determinata collectione illorum obje-Aorum, quorum consideratis diligenter prædicatis, in iis nullam invenit philosophus repugnantiam, non probatur major esse numerus chimerarum, quam entium possibilium, licet nec probetur oppositum.

Tertio, quia inter objecta illa controversa, quorum diligenter consideratis prædicatis, in iis apparet opinanti philosopho possibilitas, vel major est numerus chimerarum, quam numerus entimm vere realium, vel non. Si est major: ergo ad hominem, vel neque ex apparentia possibilitatis licebit opinando assirmare possibilitatem objecti; vel si licebit, urgente apparentia possibilitate.

tis, & non obstante majore numero chimerarum, assirmare possibilitatem; quare non etiam liceat, urgente apparentia repugnantix, & impossibilitatis, non obstante majore numero chimerarum, affirmare possibilitatem, dum nihil aliunde obstat ex side, aut simili capite? Si non est major : sicut, per adversarios, quanvis major absolute, & simpliciter sit numerus chimerarum, quam entium realium; secus vero in multitudine illorum objectorum, etiam controversorum, in quibus philosopho diligenter speculanti apparet possibilitas, seu non repugnantia; ita cur non poterit ita dici in multitudine illorum objectorum, in quibus philosopho diligenter speculanti non apparet impossibilitas, seu repugnantia. Sique apparentia possibilitatis, alioqui fallibilis, vincit per ipsos numeri majoris præsumptionem, aut numeri minoris hic, & nunc præsumptionem inducit; quare non idem præstare poterit non apparentia impossibilitatis, seu non apparentia repugnantia? supposita illa propositione, ut primo principio probabili: omne

non apparens repugnare est possibile.

XV. Non obstat septimum, scilicet præcise, quia hinc argumentum fit negativum: nam nomine argumenti negativi, vel venit primo argumentum, idest syllogismus constans utraque præmissa negativa: vel venit secundo argumentum, idest syllogismus constans una præmissa positiva, & altera negativa quomodocunque: vel venit tertio argumentum, idest syllogismus constans una ex præmissis sita in non apparentia; nimirum syllogismus, cujus medius terminus fundetur in non apparentia, sitque hic: non apparens repugnare; vel: non apparens existere; vel: non apparens necessarium; vel: non apparens dispar. Si primum, nec facit ad rem: nec ullus est hujusinodi syllogismus: quandoquidem, juxta regulas summularum, ex puris negativis nihil sequitur:cum enim in conclusione vel affirmanda sit identitas duoru inter se, ex vi identitatis eorundem cum uno tertio, affirmatæ in... præmissis; vel neganda identitas duorum inter se, ex vi identitatis unius cum uno tertio, affirmatæ in una præmissarum, & identitatis alterius cum eodem tertio, negatæ in altera præmissarum; hinc vel utranque præmissam affirmativam esse oportet, vel saltem alterutram. Si secundum, & nec facit ad rem, & ita vim negare opus erit cuilibet syllogismo, qui unam habeat præmissam negativam, cujusmodi sunt syllogismi in Celarent, in Ferio, &c. omnibus passim, ipsisque adversariis familiares. Si tertium, con-Ant. Forti.

contra est primo, quia nec valebit ita syllogizare, ut faciunt quidam ex adversariis, pro impossibilitate: omne non apparens possibile, est impossibile: sed A, est non apparens possibile: ergo A, est impossibile. Nec, ut faciunt alii pro neutralitate: omne non apparens possibile, aut impossibile, neutrum est quoad nos: sed A, est non apparens possibile, aut impossibile: ergo neutrum est quoad nos. Siquidem etiam uterque prædictus syllogismus est negativus in eo sensu, quo primus syllogismus, quem examinamus, pro possibilitate, qui ita procedit: omne non apparens repugnans est possibile: sed A, est non apparens repugnans: ergo A, est possibile. Minor enim omnium trium sita est in non apparentia, seu omnes tres syllogismi prædicti habent medium terminum negativum, quatenus negativum dicitur hoc, quod est, non apparens. Secundo contra est, quia, si hic modus syllogizandi improbatur præcise, quia negativus in sensu præexplicato; ergo & improbari oportebit omnem alium similem syllogismum, puta ex non apparentia necessitatis, ex non apparentia obstaculi, ex non apparentia disparitatis; quidquid inde deduci velit : cum tamen omnibus his modis, vel saltem aliquibus, utantur passim ipsi adversarii. Tertio contra est, quia hoc pacto humanam. philosophiam negare oportebit, quam vel nullam esse, vel nonnisi tali negativo argumento totam fundari probavimus in Clavi disp. 1. per totam.

XVI. Non obstat octavum, scilicet præcise, quia hinc sit argumentum negativum tale: deberet enim probari ex aliquo speciali capite, cur, licet alia argumenta negativa in sensu prædicto vim habeant, in genere quæque suo; hoc tamen ad inferendam possibilitatem non habeat vim, ita ut assumi non possit ad ita syllogizandum hæc propositio: omne non apparens repugnare, est possibile: sed A, est non apparens repugnare: ergo est possibile; & tamen assumi possit ad ita syllogizandum hæc alia: omne non apparens non repugnare, est impossibile: sed A, est non apparens non repugnare: ergo est impossibile; vel illa: omne non apparens repugnare, vel non repugnare, neutrum est quoad nos: sed A, est non apparens repugnare, & non apparens nonrepugnare: ergo A, neutrum est quoad nos: & assumi item posfint aliæ propositiones ad simili modo syllogizandum, cum æque ex omnibus argumentum fiat in suo genere negativum in sensu. quo loquimur, quidquid de cætero velit inde deduci-Non

Phil. Neg. Log.

### 114 PHILOSOPHIE NEGATIVE

Non obstat nonum, scilicet aliquid aliud: quia hoc non est assignabile. Igitur nihil aliunde obstat primæ propositioni pro possibilitate, quæ erat: omne non apparens repugnare, est possibile. Adeoque nihil aliunde probat secundam propositionem pro impossibilitate, aut tertiam propositionem pro neutralitate.

XVII. Dico 4. Quoad secundam propositionem pro impossibilitate, quæ erat: omne non apparens non repugnare, est impossibile; contra ipsam pro prima, aut tertia nikil obstat aliun-

de. Assertio probatur: Nam

Primo vel obstat præcise, quia exposita est periculo erroris: quod forte latere possit in objecto non repugnantia, idest possibilitas, licet philosopho etiam diligenter speculanti (quem plura non raro latent) non innotescat.

Secundo vel obstat, quia, cum nec aliunde appareat possibilitas, seu non repugnantia, nec impossibilitas, seu repugnantia, son est major ratio, cur potius impossibilitas, quam possibilitas

affirmetur.

Tertio vel obstat, quia astronomo, quantunvis exacte perferutanti stellarum numerum, ubi non appareat aliunde earum, paritas, aut imparitas; non ideo imparitas affirmatur: ergo philosopho, quantunvis exacte perserutati hujusmodi predicata alicujus objecti, ubi non appareat aliunde possibilitas, aut impossibilitas; non ideo impossibilitas affirmari rationabiliter potest.

Quarto vel obstat, quia nemo præsumendus est malus, nisi aliunde probetur: cum igitur esse chimeram, sit malum, sicut esse ens reale est bonum; nihil præsumendum est esse chimeram,

nisi id aliunde probetur.

Quinto vel obstat, quia in dubiis, præsumptio stat pro divina omnipotentia, de qua melius sentire videtur, qui na philosophatur: quoties controvertitur, utrum aliquod objectum, quod non sit Deus, sit possibile, an impossibile, quod idem est, ac, ntrum illud sieri possit, nec ne per divinam omnipotentiam; dicendum est, illud esse possibile, idest sieri posse per divinam, omnipotentiam, si diligenter pensatis omnibus, neutrum aliunde probetur.

Sexto vel obstat, quia, dum non apparet, Petrum existere, aut non existere: dum non apparet existere in arca nummos, aut non existere; dicendum est, vere Petrum non existere; vere non existere in arca nummos; ergo, dum non apparet in objecto exi-

stere.

stere repugnantiam; dicendum est, vere in illo repugnantiam.

nullam esse; adeoque objectum illud esse possibile.

XVIII. Septimo vel obstat, quia, si ubi non apparet aliunde possibilitas, aut impossibilitas absolute, & simpliciter, idest quo ad essendum absolute, & simpliciter; objectum absolute, & simpliciter non existens, reputatur absolute, & simpliciter impossibile, idest implicans existere absolute, & simpliciter: ergo, ubi non apparet aliunde possibilitas, aut impossibilitas secundum, quid, idest quoad essendum secundum quid; objectum secundum quid non existens, reputandum erit impossibile secundum, quid, v. g. objectum obedientialiter non elevatum; implicans obedientialiter elevari: objectum non destructum; implicans destrui: objectum non multiplicatum; implicans multiplicari: objectum non motum; implicans moveri: objectum non translatum; implicans transferri: objectum non visum; implicans videri: & similia,

Octavo vel obstat, quia ita omnia, que non existunt, dicenda erunt impossibilia: cum per philosophiam pure humanam, sibi relictam, de nullo, quod non existit, probari possit esse possibile,

nisi præcise per non apparentiam repugnantiæ.

Nono vel obstat, quia D. Augustinus in illud Apostoli ad Corinth. cap. 1. vers. 20. Stultam fecit Deus sapientiam hujus mundi, hæc habet: Sapientiam hujus mundi fecit Deus stultam, saciendo, & declarando esse possibile, quod ipsa judicat impossibile: quod etiam expresse docet D. Anselmus lib. cur Deus homo, & alii SS. Patres.

Decimo vel obstat, quia hinc negativum efficitur argumentum.

Undecimo vel obstat, quia hinc efficitur argumentum nega-

Duodecimo vel obstat aliquid aliud.

Atqui nullum ex prædictis obstat : ergo contra secundam pro-

positionem pro impossibilitate, nihil obstat aliunde.

Minor probatur, quandoquidem non obstat primum, scilicet præcise periculum errandi, sicut hoc periculum non obstat possibilitati præsiumptæ per adversarios, aut probabilitati positive, ut ipsi ajunt, probatæ, ut fusius dictum est supra num. 9.

XIX. Non obstat secundum, scilicet, non major ratio: quia ratio assumendi primum principium probabile, est apparen-

tia veritatis ex ipsis terminis: ratio asserendi deinde in conclusione impossibilitatem inde illatam, sunt præmissæ, in quibus videns intellectus identitatem objiecti, A, cum hoc termino, non apparens possibile, & identitatem hujus termini cum, impossibile; determinatur ad assirmandam identitatem impossibilis cum objecto A, quatenus quæ sunt realitor eadem uni tertio, sunt eadem inter se; ita syllogizando: omne non apparens possibile, est impossibile: sed objectum A, est non apparens possibile: ergo est impossibile, ut fusius dictum est supra num. 10.

Non obstat tertium, scilicet numerus anceps siderum: sicut non obstat præsumptioni pro possibilitate: & ratio est, quia assumitur, ut primum principium speculative probabile hoc: omne non apparens possibile, est impossibile: non vero assumitur illud: omne non apparens par, est impar; ut item diximus su-

pra num. 11.

Non obstat quartum, scilicet malitia impossibilitatis: quia, sicut per adversarios non obstat persectio possibilitatis, ita nec probatur obstare imperfectio impossibilitatis: supponitur enim prævalere hoc principium: omne non apparens possibile, est impossibile, non obstante malitia impossibilitatis, nisi oppositum probetur aliunde, aut supponatur ex alio capite fortiore, ut si esset de fide, objectum aliquod esse possibile. In moralibus no præsumitur malitia, sed bonitas, quia urget lex positiva, vetans quoad hoc tale judicium, illudque damnans, ut temerarium; adeoque vel supponitur ut primum principium morale: nemo præsumendus est malus: vel probatur, ut conclusio aliunde deducta, scilicet ex præsumptione innocentiæ aliunde certo possessæ, ut dictum est supra num. 13. In philosophicis vero nulla est lex, aut principium, cui obsequi teneatur philosophus, quod obliget intellectum, ut nullum objectum præsumat impossibile, nisi ejus impossibilitas aliunde probetur, aut innotescat.

XX. Non obstat quintum, scilicet præsumptio pro omnipotentia: quia, sicut non minus præjudicaret divinæ omnipotentiæ, qui ei tribueret, posse absolute facere objectum chimericum, quam qui eidem negaret, posse absolute facere objectum reale, quod non sit ipse Deus, qui est ens essentialiter infactibile; itanon magis divinæ omnipotentiæ non præjudicat, qui assumit primam propositionem pro possibilitate objectorum, de quibus controvertitur, ac qui assumit secundam pro eorundem impossibili-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

tate;

tate; licet primus se exponat periculo tribuendi divinæ omnipotentiæ chimeram; secundus denegandi divinæ omnipotentiæ ens reale, quod non est Deus. Igitur quando dicitur: præsumptio flat pro divina omnipotentia; vel sensus est primo conditionate, vel fecundo abfolute: primo conditionate, nimirum: fi aliquod objectum constet esse reale, præsumendum est fieri posse a Deo. nisi sit infactibile, ut infactibilis est ipse Deus. Secundo absolute. nimirum : eo ipío, quod dubium est, utrum objectum aliquod sit possibile, nec ne; adeoque utrum fieri possit, nec ne per divinam omnipotentiam; præfumendum est, illud esse possibile, adeoque fieri, vel produci posse per divinam omnipotentiam. Si primum, ultro conceditur: si secundum, est petitio principii. Quanvis enim hujufmodi propofitio, ex fupra dictis, aliquibus apparere possit immediate vera, adeoque supponi possit, assumique, ut primum principium speculative probabile; non tamen est, cur non etiam possit viceversa aliis, vel etiam iisdem, sed in alio tempore, & circumstantiis, non illa, sed opposita propositio apparere vera, adeoque opposita propositio supponi, & assumi ab ijs, ut primum principium speculative probabile; cum materialiter fe habere videatur, respectu divinæ omnipotentiæ, objectum aliquod, de quo controvertitur, esse re vera in se possibile, aut impossibile; dummodo in confesso sit apud omnes, illud fieri, seu produci posse a Deo, ex suppositione, quod non repugnet; fieri, seu produci absolute non posse a Deo, ex suppositione, quod contradictionem involvat in fuis prædicatis.

XXI. Non obstat sextum, scilicet præsumptio pro non existentia in contingentibus. Quia, in contingentibus præsumendam esse non existentiam, si nihil obstet, vel supponitur ut primum principium speculative probabile, vel asseritur ut conclusio aliunde probata, licet tandem ex vi alicujus syllogismi, cujus unapræmissa probabiliter supponatur, ut dictum est supra n. 12.

Quod autem in non existentibus præsumenda sit non repugnantia, vel assument ut primum principium probabile, vel asseritur ut conclusio aliunde deducta. Si primum, non est contra nos, dummodo concedatur & posse aliis videri verum oppositum, adeoq; & assumi, supponique oppositum, ut primum principium speculative probabile. Si secundum, negatur, quia non potest aliunde probari, nisi fortasse supponatur aliquid aliud, quod licer non sit formaliter idem cum conclusione, de qua controvertimus,

timus, sit tamen vel æquipollenter idem, vel cum ea connexum. & æque incertum: ut si quis v. g. supponeret, omnino præsumi debere in dubiis potentiam in Deo producendi objecta non existentia: & deinde formaret argumentum hoc pacto:in dubiis præsumenda est in Deo potentia absoluta producendi objecta non. existentia: sed si præsumitur in Deo potentia absoluta producendi objecta non existentia, præsumitur in illis non repugnantia. ut patet : igitur in dubiis præsumenda est in objectis non exi stentibus non repugnantia ad existendum. Et ideo dictum est. non posse probari aliunde, idest independenter a medio termino non apparentiæ, & clariore claritate majoris certitudinis. In casu autem nostro res eo reducitur: omnis potentia non apparens non existens in Deo existit in Deo: sed potentia absoluta producendi, v. g. infinitum, est non apparens non existens in Deo: ergo existit in Deo; adeoque medius terminus est Tò, non apparens.

XXII. Non obstat septimum, scilicet sequi hinc, & præsumendam esse in objectis existentibus impossibilitatem secundum quid. Quia, nist in ordine ad aliquod vel ex side, vel aliunde constet oppositum; hoc ipsum in ordine ad impossibilitatem secundum quid videri poterit aliquibus immediate verum, adeoq; assumi ut primum principium. Sicut videri aliis potest immediate verum, oppositum: & pariter assirmari ut primum principium solummodo probabile. Quod si Sancti Patres asserant, posse Deum de suis creaturis sagere plura, præter ea, quæ earum rationes seminales habeant, idest supra earundem naturam; id assirmari etiam in universum ob auctoritatem ipsorum Patrum, & Scripturarum: in casibus tamen particularibus hic & nunc, absolute, ac determinate, non asserbadum, niss quod posse appareat esse verum, saltem probabiliter, vel mediate, vel immediate, juxta hactenus tradita.

Non obstat octavim, scilicet sequi hinc, quod omnia nonexistentia, de quibus controvertitur, dicenda essent impossibilia. Quia, ubi non constet aliunde, objectum aliquod non existens esse possibile, ut de multis constare creditur ex side, non est cur ita præsumi in universum in objectis determinatis pro impossibilitate nequeat. Hinc negato principio præsumptionis pro possibilitate, negatoque negativo medio termino, non apparentia, tolleretur de medio, nec suppeteret philosophiæ pure humanæ sibi relica, argumentum intrinsecum: assirmandi possibilitatem

rerum non existentium dubiarum.

XXIII. Non obstat nonum, scilicet authoritas D. Augustini in illud Apostoli ad Corinth. cap. 1. vers. 20. Stultam secit Deus sapientiam hujus mundi: ubi D. Augustinus hæc habet: Sapientiam hujus mundi secit Deus stultam, faciendo, & declarando esse possibile, quod ipsa judicat impossibile: quod idem expresse docet D. Anselmus lib. cur Deus Homo, aliique Sancti Patres. Qui enim assumit, præsumptionem esse pro impossibilitate (sive de cætero intellectus humanus natura sua potius inclinet ad excogitandas impossibilitates, & dissicultates, quam facilitates, & possibilitates, sive non, quod quidem non est adeo liquidum, ut multi putant) haud quidem negat, nonnunquam errare homines, putando impossibile id, quod re vera est possibile: sicut D. Augustinus, & cum eo omnes, qui recte sentiunt, ultro concedunt, nonnunquam errare homines, putando possibile id, quod re vera impossibile est.

Non obstat decimum, scilicet quia hinc negativum construitur argumentum. Siquidem & negativum est argumentum adversariorum pro possibilitate, aut neutralitate: & negativa est omnis pure humana philosophia, sibi relicta, in sensu, quo lo-

quimur, ut dictum est disp. 1.

Non obstat undecimum, scilicet quia hinc sit tale argumen-

tum negativum. Quia non est specialis ratio in contrarium.

Non obstat duodecimum; scilicet aliquid aliud; quia non est assignabile. Igitur nihil obstat aliunde secundæ propositioni pro impossibilitate, quæ erat: omne non apparens non repugnare, est impossibile: adeoque nihil aliunde probat aut primam pro possibilitate, aut tertiam pro neutralitate.

XXIV. Dico 5. Quoad tertiam propositionem, pro neutralitate, quæ erat: omne nec apparens repugnare, nec apparens non repugnare, neutrum determinate est intellectui; contra ipsam pro prima, aut secunda nihil obstat aliunde. Assertio proba-

tur: nam:

Primo vel obstat, quia ita tollitur de medio omne argumentum decidendi in dubiis possibilitatem, aut impossibilitatem, tum in ordine ad essendum simpliciter, tum in ordine ad essendum secundum quid: adeoque quo ad hæc, ubi controvertitur, semper præscindendum erit, suspendendo judicium: cum ratio nulla intenseca possit assignari pro possibilitate rei controversæ, nist negativa, videlicet ex non apparentia repugnantiæ.

### PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

Secundo vel obstat, quia non solum quoad possibilitatem, & impossibilitatem, verum etiam quoad existentiam, & non existentiam, & similia, in controversiis, præscindendum erit, suspendendo judicium: cum nihil probet, sibi relicta, philosophia, pure humana, juxta nostra principia, quod saltem ultimo non reducatur in argumentum aliquod negativum, ut dictum est disputatione 1.

Tertio vel obstat, quia ita de omnibus absolute & simpliciter dubitandum: etiam de illis, quæ nobis per apparentiam innotescunt, adeoque in omnibus erimus plus, quam Sceptici: ut enim periculum errandi est per non apparentiam, ita & per apparentiam: cum possit fortasse aliquid, quod re vera non est, apparere intellectui: ut aliquid, quod re vera est, potest non apparere philosopho, quantunvis docto, & quamdiligenter objectorum essentias speculanti.

Quarto vel obstat, quia præjudicat divinæ omnipotentiæ: dqua melius sentire videntur, qui, ubi diligenter perpensis omnie bus, in objecto, de quo controvertitur, non apparet possibilitas, neque apparet impossibilitas; standum asserunt pro possibilitate.

Quinto vel obstat, quia inde negativum sit argumentum. Sexto vel obstat, quia tale negativum argumentum. Septimo vel obstat aliquid aliud. Atqui nihil obstat ex prædictis: ergo

nihil obstat. Minor probatur: si quidem

Ant. Forti.

XXV. Non obstat primum, scilicet, nullius objecti non existentis possibilitatem posthac probari posse : quia hoc ipsum afsumitar, ut primum principium speculative probabile, videlicet,
nihil dicendum esse possibile simpliciter, aut secundum quid,
præcise ex eo, quia in eo non appareat repugnantia ad simpliciter, aut secundum quid: sicut nec dicendum impossibile, præcise ex eo, quia in eo non appareat non repugnantia.

Non obstat secundum, scilicet, sinc sequi, quoad omnia in controversiis præscindendum esse, suspendendo judicium, cum negativis argumentis plena sit omnis pure humana philosophia quia vel supponitur in aliis materiis principium aliquod simile, savens neutralitati, vel non. Si primum, utique eodem modo in illis etiam materiis sequitur præscindendum esse, v. g. si supponatur: omne non apparens necessarium, nec apparens supersuum, neutrum est determinate quoad nos; sequitur suspendendum esse judicium quoad necessitatem, vel supersuutatem.

Digitized by Google

rerum controversarum. Si supponatur: omne, etiam supersluum non apparens existens, nec apparens non existens, neutrum est determinate quoad nos; sequitur, suspendendum esse judicium quoad existentiam, vel non existentiam rerum controversarum. licet aliunde videantur superflux: ideo enim passim valet: A, est fuperfluum in natura: ergo non datur; quatenus supponitur hoc principium: non sunt multiplicanda entia sine necessitate, puta actuali, & absoluta. Hoc assumptu posset aliis videri falsum, adeoque negari: aliis videri solummodo dubium, adeoque de ejus veritate præscindi. Sicut illud aliud principium: non sunt ponendæ possibilitates, nisi probentur: vel illud, scilicet: non sunt ponenda impossibilitates, nisi probentur. Et illud quoq; principium, scilicet: etiam sine actuali, & absoluta necessitate, sunt multiplicanda entia, pro liberalitate, & superabundantia, & conditionata providentia naturz, ubi non constet oppositum. aut nihil obstet aliunde : vel principium oppositum, quod scilicet non fint multiplicanda. Si supponatur: omne non apparens æquale, nec apparens inæquale, neutrum est determinate quoad nos; sequitur, suspendendum esse judicium quoad paritatem, vel disparitatem, in controversiis; & sic de reliquis principiis similibus.

Si vero dicatur secundum, videlicet, si in aliis materiis non appareat immediate verum, adeoque non supponatur principium aliquod simile, savens neutralitati; non sequitur, etiam in hujusmodi materiis suspendendum esse judicium, ut patet.

XXVI. Non obstat tertium, scilicet, quia ita dubitandum, essesse de issetiam, quæ per apparentiam innotescunt. Nam, ex ipsa apprehensione terminorum, acquiescendum videtur argumento ex apparentia in ordine ad aliquod probabiliter asserendum, non autem argumento ex non apparentia: de hac videri oppositum, adeoque oppositum assumi, ut primum principium speculativum mere probabile: indeque solum deduci neutralitatem, præcisione, & suspensione judicii. Et sane, quoad apparentiam, vel sermo est primo de apparentia, idest notitia, & cognitione evidenti, vel secundo de side, vel tertio de probabili. Si primo de evidenti, de hac non controvertitur, de qua deliberate dubitare, formidare, aut saltem velle præscindere, esset temeraria stultitia, juxta ea, quæ diximus disp. 1. Si secundo de side, de hac deliberate dubitare, formidare, aut velle præscindere, esset hæ-

Phil. Neg. Log. Q refis,

rests, & infidelitas. Si tertio de probabili, dico, quoad hanc supponi posse oppositum ab aliis, ut primum principium itemprobabile, si ijs immediate verum esse apparebit: licet neutrum sit infallibile.

XXVII. Non obstat quartum, scilicet præjudicium divinæ omnipotentiæ. Quia, sicut non probatur præjudicare divinæ o nnipotentiæ, aut non bene de ea sentire philosophus, qui, diligenter libratis omnibus, æstimet, sibi proserendum judicium pro possibilitate, aut pro impossibilitate, licet sese exponat periculo tribuendi divinæ omnipotentiæ aliquod re vera impossibile, quod ipse tamen putat possibile; aut eidem negandi aliquod re vera possibile, quod ipse reputat impossibile; ita nec probatur eidem omnipotentia prajudicare, aut de eadem male mereri philosophus, qui veluti positus in æquilibrio, non apparente aliunde possibilitate, aut impossibilitate objecti controversi, æstimet sibi suspen lendum absolute judicium, omnino præscindendo:cum alioqui conditionate asserere intelligatur, objectum illud, cu jus ipsi nec possibilitas, nec impossibilitas elucescit, sieri re vera posse per divinam omnipotentiam, si in se sit possibile; secus vero, si impossibile: sicut etiam, qui æstimat sibi affirmandam possibilitatem alicui objecto, vel negandam; ut de divina omnipotentia recte philosophetur, semper asserere conditionate intelligitur, sua non obstante probabilitate, adhuc objectum illud vere sieri non posse absolute per divinam omnipotentiam, si vere sit impossibile in se, quanvis habeat probabilitatem possibilitatis; sieri autem posse, si vere sit possibile, quanvis habeat probabilitatem impossibilitatis. Quod quidem non est, cur ad divinæ omnipotentiæ partes tuendas non sit sufficiens.

Non obstat quintum, sextum, aut septimum, scilicet quia, hinc negativum, aut tale negativum sit argumentum: aut aliquid aliud, ut remanet satis probatum ex supra dictis. Igitur nihil obstat aliunde tertiæ propositioni pro neutralitate, quæ erat: omne non apparens repugnare, nec apparens non repugnare, neutrum determinate est intellectui: adeoque nihil aliunde probat aut primam propositionem pro possibilitate, aut secundam pro-

politionem pro impollibilitate.

Concludendum itaque:

XXVIII. Trium propositionum hactenus examinatarum quarum prima pro possibilitate est: omne non apparens repugna-

re, est possibile: secunda pro impossibilitate est: omne non apparens non repugnare, est impossibile: tertia pro neutralitate est: omne non apparens repugnare, nec non repugnare, neutrum determinate est intellectui; quamlibet assumi posse, & mere supponi ut primum principium speculative probabile, cum quælibet possit immediate, licet probabiliter duntaxat, apparere vera intellectui: adeoque assumi inexpugnabiliter: propositionem enim, quæ sit hujusmodi, intelligimus, dum dicimus primum principium speculative mere probabile, ne quæstio sit de vocabulo.

Hactenus tradita melius innotescent argumentorum solutione, quæ sub aliis etiam terminis præcipue proponuntur, aut innuuntur, præsertim apud Comptonum, Consalonerium, Ca-

cheranum, Castiglione supra citatos.

#### ARTICULUS II.

Solvuntur objectiones contra primam propolitionem, quæ affirmat in favorem Pollibilitatis:

Omne, non apparens repugnare, est Possibile.

Methodus D. Thomæ, Scoti, & veterum, nec non Antonii Perez, Sfortiæ Pallavicini, & plurium recentiorums est contra argumentum negativum. Ergo prima ex tribus enumeratis propositionibus redarguitur fassitatis.

Respondeo, nego antecedens. Primo quia, ex dictis, sive standum sit pro possibilitate, sive pro impossibilitate, sive pro neutralitate; argumentum semper est formaliter negativum.

Secundo quia, etiam si formaliter negativum non esset, saltem esset reductive tale: cum in philosophia pure humana, sibi relicta, omne argumentum sit reductive negativum, ut dictumbes disp. 1.

Tertio quia expresse D. Thom. & Scotus cum suis, & veteres passim utuntur argumento ex non apparentia repugnantia, ex non apparentia necessitatis, ex non apparentia rationis in contrarium, ex non apparentia rationis, & simili. De Antonio Perez, & Sfortia Pallavic. & aliis recentioribus non adeo soliciti sumus, ut, si contra nos sentiant, ideo nos Penelopes telam reterente.

Q\_ 2

Digitized by Google

xere oporteat. Cæterum Antonius Perez in manustriptis, qua distavit Roma, de Deo disp. 3. cap. 1. §. 1. assertio, negativo arguendi modo expresse utebatur inquiens: conclusionis probatio erit illius desensio: quod terminis clarioribus diceretur: conclusionis probatio erit solutio argumentorum, seu, conclusio probatur solutione argumentorum. Sforția Pallavicinus in manuscriptis de gratia, qua dictavit Roma Anno 1646. disp. 3. art. 2. §. & ratio a priori est, hac habet: prasumptio stat pro possibilitate. Sed quidquid sit de his. Amicus Plato, amicus Socrates, sed magis amica veritas. Non adhuc probatum est, non posse propositionem, de qua loquimur, assumi in primum principium speculative probabile, licet possint etiam assumi aliæ duæ, illa prætermissa.

XXX. Obijcies 2. Pro impossibilitate. Major est numerus chimerarum, quam objectorum reasium. Atqui præsumptio stat pro numero majore: ergo præsumptio stat pro chimeris: ergo probari potest fassitas hujus primæ propositionis, adeoque, & veritas alterutrius ex duabus aliis: itaque nec prima, nec aliæ duæ assumi poterunt, ut primum principium speculative probabile: non prima, quia fassa: non ambæ aliæ, quia alterutra illarum probatur aliunde vera; adeoque non utraque esse potest principium absolute, & simpliciter primum. Major probatur, nā plures sunt opiniones salsæ, quam veræ: essentiæ enim rerum consistunt in indivisibili: unde est, ut ex pluribus opinionibus circa eandem rem, unam oporteat esse veram, alias omnes essentialiter salsas; unam habere objectum rease, reliquas vero omnes objectum chimericum.

Respondeo primo, distinguo majore, major est numerus chime-rarum, absolute, & simpliciter, transeat: in subjecta materia, & in circumstantiis, de quibus loquimur, nego majorem: & distinguo minore: præsumptio stat pro numero majore in subjecta materia, & in circumstantiis, de quibus loquimur, transeat: pro numero majore in universum absolute, & simpliciter, nego minorem, & consequentiam. Ad probatione majoris, distinguo eode modo antecedens: plures sunt opiniones false, quam veræ in universum absolute, & simpliciter, transeat: in subjecta materia, & in circumstantiis, de quibus loquimur, nego antecedens, & consequentiam. Sensus distinctionis constat ex dictis articulo superiore, Secundo, omissa majore, distinguo minorem: præsumptio stat pro numero majore, si nihil obstet concedo: secus, nego minorem,

& con-

& cosequentiam. Ubi prævalere supponitur alia præsumptio, ut in casu nostro; præsumptio pro numero majore, locum non habet,

ex dictis articulo præcedente.

Tertio, contra sic argumentor: si plures sint opiniones falsæ. quam veræ, in omnibus circumstantiis, sique præsumptio semper ese debeat pro numero majore; ergo qualibet opinio prasumenda erit falfa, etiamfi appareat vera, adeoque nec ulli argumento probabili, quod adversarii positivum vocant, sidendum erit, quantum est ex vi prædictæ rationis. Cæterum hoc argumentum adversariorum videtur supponere, quanlibet propositionem effentialiter falfam habere pro objecto chimeram, itaut nequeat idem omnino esse objectum propositionis essentialiter vera affirmativæ v. g. Deus est; ac eius contradictoriæ essentialiter falsæ negativæ, Deus non eft. Quod tamen non caret difficultate. Sed quidquid sit de hoc, cujus non est hic examinandi locus; nec facit ad rem præsentem. Dixi, transeat, majorem esse numerum chimerarum, & propositionum falsarum, consideratum absolute, & simpliciter: hoc enim ipsum est valde incertum, & controverfum, & valde probabiliter falfum: figuidem cum quælibet propositio habeat suam contradictoriam, cuque contradictoriaru unam oporteat esse veram, alteram vero falsam; totidem erunt propolitiones veræ, ac fallæ. Nec obstat, essentiam omnino indivifibilem esse: si enim circa eandem omnino essentiam una v. g. sit opinio affirmativa vera, & mille affirmativæ falfæ; confequenter circa eandem effentiam una erit propositio negativa contradictoria falfa, & mille propositiones negativæ veræ: adeoque in qualibet hypothesi verarum, & falsarum propositionum excessus ita hinc, atque hinc compensabitur, ut earum numerus absolute, & simpliciter sit æqualis.

In multis objectis, etiam philosopho diligenter consideranti, non invenitur repugnantia; & tamen non ideo reputantur possibilia: ergo probatur, propositionem, de qua loquimur, esse salfam.

Respondeo, distinguo antecedens: si supponatur, ut primum principium, aliqua ex duabus aliis propositionibus huic oppositis, concedo: secus, nego antecedens, & consequentiam. Philosophus, qui assumit, ut primum principium speculative probabile, hanc propositionem somne, non apparens repugnare, est possibile; si rece apprehensis, ac diligenter perpensis terminis,

nis, & rationibus, non invenit in objecto, de quo controvertitur, repugnantiam vel aliunde, vel immediate; eo ipso habet determinativum sufficiens, ut affirmare possit, illud esse possibile: sicut habet determinativum sufficiens, ut affirmare possit, illud esse impossibile, qui non invenit in objecto non repugnantiam, & supponit ut primum principium probabile illam propositionem: owne, non apparens non repugnare, est impossibile: & sufficiens motivum suspendendi judicium, qui supponit ut primum principium illam propositionem: omne, non apparens repugnare, nec apparens non repugnare, neutrum determinate, est intellectui.

XXXII. Obijcies 4. Pro impossibilitate. Non apparet implicans, quod vere implicent aliqua, in quibus, dum controvertitur, non apparet implicantia: ergo probatur propositio, des

qua loquimur, esse falsa.

Respondeo, transmisso antecedente, nego consequentiam. Argumentum probat, non esse essentialiter infallibile, eo ipso, quod in aliquo objecto controverso non appareat humano intellectui repugnantia, hanc vere in eo non esse, cum sortasse latere possit: non autem probat, non posse hanc propositionem assumi, ut primum principium speculative probabile: scilicet: omne non apparens repugnare, est possibile; quanvis non videatur repugnare, hanc ipsam propositionem esse falsam. Sic, quanvis non sit essentialiter infallibile, eo ipso, quod in aliquo objecto appareat repugnantia, hanc revera in eo esse: cum possit in eodem revera esse, & latere possibilitas; valet nihilominus per adversarios probabiliter inde asserere, objectum illud esse impossibile, si in eo appareat repugnantia.

Dixi, transmisso antecedente: si nimirum illud accipiatur, ut debet, in præsenti controversia, quod scilicet non appareat aliunde, aut immediate implicans, quod vere implicent aliqua, in quibus, dum controvertitur, non apparet implicantia. Nam, quantum est ex vi principii assumpti; cum appareat non implicans objectum, quod affirmatur non implicans; consequenter apparet implicans, quod idem implicet, ex suppositione, quod non implicet: implicat enim maniseste, quod idem sit simul im-

plicans, & non implicans.

XXXIII. Obijcies 5. Promentralitate. Probatur, quod nonapparentia repugnantia requiratur quidem, sed non sufficiat adpossipossibilitatem asserendam: est enim id, sine quo non: non vero id, per quod; sicut se habet durum ad serram, ex philosopho:

ergo præscindendum.

Respondeo, nego antecedens: quod, licet probari nequeat, assumi tamen potest ut primum principium item speculative probabile, pro neutralitate, & suspensione judicii, ut diximus.

Obiscies 6. Pro impossibilitate. Omnis veritas est positiva, & maxime connexa cum aliis veritatibus: ergo eo ipso, quod, examinata possibilitate alicujus rei, non apparet ratio positiva, sed solum nulla apparet implicantia; præsumptio est, quod non sit veritas, & consequenter, quod repugnet res illa, de qua constrovertitur.

Respondeo, transmisso antecedente, circa quod multa essent examinanda, & declaranda, cum in eo multæ latere possint æquivocationes; nego consequentiam. Quia adhuc non probatur, non posse possibilitatem præsiumi (sive de cætero illa sit quid negativum, sive positivum) supponendo, ut primum principium propositionem, de qua loquimur, nimirum: omne, non apparens repugnare, est possibile, sive de cætero possibilitas sit quid negativum, sive positivum.

XXXIV. Obijcies 7. Pro impossibilitate, aut neutralitate. Ex eo, quod non videatur implicare homo hinnibilis, non bene dicitur, dari probabiliter posse: ergo, probatur jam, non licere ex non

apparentia repugnantiæ inferre possibilitatem.

Respondeo, nego antecedens tanquam de subjecto non supponente. Apparet enim implicare homo himibilis, homo equus: quia nomine hominis, in communi acceptione, venire intelligitur purus homo, qui sit animal rationale purum, exigens essentialis ter carentiam himibilitatis, & cuiuscunque alterius differentiae adaquata animalis. Quod si nomine hominis velir quis, intelligi etiam posse tertiam quandam speciem diversam, & mistam, quae ex rationalitate, atque himibilitate coalescere intelligatur, tanquam ex duabus differentiis inadaquatis: sique vere, in hac tertia specie animalis, nulla appareat repugnantia, ut recentiores, sustinent; stante hoc modo philosophandi, utique erit reputanda possibilis: ut plerunque possibiles adstruunt quasdam alias tertias rerum species, puta Lyciscam, Nuciprunum, Actum sidei scientiae opinionis, & similia.

Obijcies,

Obijcies 8. Pro impossibilitate, aut neutralitaté. Non possifum gratulari dignitatem alicui, per hoc præcise, quod non appareat implicare in ipso hujusmodi dignitas: ergo nec possium tribuere possibilitatem alicui enti, per hoc præcise, quod illud non appareat repugnare.

Respondeo, nego consequentiam. Immo dignitatem alicul gratulari nec poteris, & si certo, & evidenter scias, id non implicare: quis enim doctus putavit unquam, ex præcisa non implicantia valere argumentum ad existentiam actualem rei contingentis? Quod hic assumitur, est in ordine ad meram possibilitatem. Breviter disparitas est: quia hæc propositio: omne non apparens repugnare, est possibile, videtur vera, saltem quibusdam philosophis doctis, & eruditis; & quidem vera videtur immediate, necaliunde convincitur fassitatis: ergo habet omnia requisita, ut assumi ab ijsdem possit in primum principium speculative probabile. Hæc vero alia propositio: omnis, non apparens non praditus dignitate A, eam possidet; non eodem modo se habet.

XXXV.: Obijcies of Pro impossibilitate. Qui, bene orto sole, semper videt, per viam plures transire viros, quam seminas, recte præsumit in nocte, quando non bene videt, plures transire viros: ergo, si absolute, & simpliciter major est numea: rus chimerarum; ita etiam præsumi poterit hic & nunc in circumstantiis, in quibus nocturna, ut ita dicam, dubii, & non apparentiæ caligo mentem obnubilat.

Respondeo, distinguo antecedens: si nihil obstet, transeat: secus, nogo antecedens, & consequentiam. Quia id non præsumitur, si hic & nunc habeatur aliunde aliqua lex, vel principium, vel præsumptio contraria prævalens, aut saltem æquivalens, v. g. si sciat homo, in aliquo determinato vico, plures, vel inzquali numero habitare, aut egredi solere forminas, quam viros: & sciat præterea, personas illas, de quibus noctu dubitatur, egressas fuisse ex dicto vico determinato; in ordine ad hunc casum particularem, quare non poterit saltem materialiter se habere numerus major transeuntium in universum; adeoque vel præscindi, vel solum attendi numerus e vico prædicto determinato? Jam in casu nostro, ut supra diximus, obstat principium illud assumptum: omne, non apparens repugnare, est possibile. non obstante majoritate in universum numeri chimerarum, vel: quanvis major sit in universum numerus chimerarum, quam en-Ant. Forti.

tium realium; non tamen in multitudine objectorum controversorum, in quibus, post diligentem considerationem, non apparet implicantia contradictionis.

## ARTICULUS III.

Solvuntur objectiones contra primam prædictam, & fecundam propositionem, quæ asserit in favorem Impossibilitatis:

Omne, non apparens non repugnare, est Impossibile.

XXXVI. Bijcies 1. Pro neutralitate. Stante hoc modo philosophandi, possibilitas in objecto, de quo controvertitur, apparet, & non apparet, supposita prima propositione pro possibilitate: supposita vero secunda, apparet, & non apparet impossibilitas. Atqui hac sunt contradictoria: ergo hic modus philosophandi involvit implicantiam contradictionis.

Respondeo, distinguo majorem: simpliciter nego, secundum quid, subdistinguo: apparet, & non apparet sub diversaconsideratione concedo, sub eadem, nego majorem. Et distinguo minorem: hæc funt contradictoria in sensu negato concedo, in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. In objecto, V. g. in trabe infinite extensa, de qua controvertitur, utrum sit possibilis, an impossibilis; immediate, scilicet ex ipsa apprehensione terminorum, non apparet possibilitas, aut impossibilitas: nec mediate aliunde, idest ex vi alterius medii termini, diversi ab eo, qui est: non apparens repugnare: non apparens non repugnare. Mediate vero, & veluti reflexe, ex vi hujus medii termini, supposita, ut primo principio probabili, prima propositione: omne, non apparens repugnare, est possibile; apparet possibilitas: supposita, ut primo principio probabili, secunda propositione, nempe: omne, non apparens non repugnare, est impossibile; apparet impossibilitas, ut præmisimus art. 1. Jam in hoc sensu, apparere, & non apparere, non sunt contradictoria, ut patet, cum non sint ejusdem de eodem secundum idem.

XXXVII. Obijcies 2. Pro neutralitate. Non apparentia impossibilitatis, & non apparentia possibilitatis in casu nostro conjunguntur in eodem intellectu: ergo non possunt esse motiva Phil. Neg. Log.

R

Digitized by Google

fufficientia, ut intellectus hinc affirmet utranque partem contradictionis. Consequentia probatur, quia sicut pugnat veritas unius contradictorii cum veritate alterius contradictorii, itaprobabilitas, seu motivum unius contradictorii cum probabilita-

te, seu motivo alterius.

Respondeo, concedo totum enthymema. Quid contra nos? Non dicimus, eundem intellectum posse affirmare utrunque contradictorium specificative acceptum, si illud cognoscat ut tale; fed utrumlibet: cum evidens sit, non posse duo contradictoria simul existere : asserimus enim, posse intellectum in circumstantiis, de quibus loquimur, vel assumere, ut primum principium. speculative probabile, hanc propositionem: omne, non apparens. repugnare, est possibile; si illa appareat ipsi vera: vel hanc aliam propositionem oppositam, si hæc appareat ipsi vera, scilicet: omne, non apparens non repugnare, est impossibile. Non autem simul, & in iisdem circumstantiis: quia hoc esset asserere simul duo contradictoria, scilicet possibilitatem, & impossibilitatem objecti controversi; veritatem, & non veritatem; falsitatem, & non falsitatem utriusque propositionis contradictoria: juxta ea, quæ dicta sunt in theologia, ubi ex professo de probabili.

XXXVIII. Obijcies 3. Pro neutralitate. Quidquid tribuitur divinæ omnipotentiæ, debet esse aut evidenter, aut probabiliter possibile: & a fortiore, quidquid denegatur divinæ omnipotentiæ, debet esse aut evidenter, aut probabiliter impossibile. Sed, etiam in circumstantiis, de quibus loquimur, quidquid non apparet immediate, aut aliunde repugnans; non per hoc præcise est evidenter, aut probabiliter possibile: & a fortiore, quidquid non apparet immediate, aut aliunde non repugnans; non per hoc præcise est evidenter, aut probabiliter impossibile: ergo nec bene tribuitur divinæ omnipotentiæ, quod non apparet immediate, aut aliunde impossibile: nec bene eidem denegatur, quod non apparet immediate, aut aliunde impossibile: ergo quo ad hoc præscindendum, suspendendo judicium.

Respondeo, nego minorem. Quandoquidem circumstantia, de quibus loquimur, sunt, ubi supponatur, ut primum principium speculative probabile, hac propositio, qua est: omne, non apparens immediate, aut aliunde impossibile, est possibile: vel illa: omne non apparens immediate, aut aliunde possibile, est impossi-

possibile. Jam ex his duabus propositionibus, supposita prima: quidquid non apparet immediate, aut aliunde impossibile, aut possibile; est probabiliter possibile: supposita secunda; idem est probabiliter impossibile : supposita enim prima, fit syllogismus pro possibilitate, hoc pacto: omne non apparens immediate, aut aliunde impossibile, aut possibile; est possibile : sed objectum A, est hujusmodi: ergo est possibile: supposita secunda, fit syllogismus pro impossibilitate, hoc pacto: omne, non apparens immediate. aut aliunde possibile, aut impossibile; est impossibile: sed objectum A, est hujusmodi: ergo est impossibile. De probabilitate vero idest approbabilitate, & affirmabilitate ipsorum principiorum ab intellectu, satis dictum est supra: ubi, ad tollendas æquivocationes, advertendum semper est To, probabiliter, rationabiliter, in ordine ad prima principia non sumi, propter aliud, mediate, & illative; sed propter se, immediate, præsuppositive: in. ordine ad conclusiones inde deductas, sumi propter aliud, mediate, illative, scilicet propter præmissas, in præmissis, ex vi præmissarum, ut alibi sæpissime dictum est.

XXXIX. Obijcies 4. Pro neutralitate. Non potest assumi, ut primum principium speculative probabile, illa propositio: non sunt multiplicanda entia sine necessitate aut immediate, aut aliunde apparente, seu: omne non apparens aut immediate, aut aliunde necessarium, non existit; & si assumitur in aliquo sano sensu; inde consicitur argumentum positivum, non negativum. Idem, & quidem a fortiore, dicendum de propositione opposita, videlicet: non sunt neganda entia sine superfluitate aut immediate, aut aliunde apparente, seu: omne non apparens aut immediate, aut aliunde superfluum, existit: ergo nec potest assumi, ut primum principium speculative probabile, hæc propositio: omne non apparens impossibile, est possibile: aut illa: omne non apparens possibile est impossibile.

Respondeo, nego antecedens: immo communiter assumitur prima pro non existentia rerum contingentium non aliunde existentium. Secundam nondum quisquam, quod sciam, assumpsit. Si cui tamen fortasse illa appareret immediate vera, præsumendo, non jam, ut ita dicam, pro parsimonia naturæ, sed pro ejus liberalitate, & superabundanti munificentia, in ordine ad illa, objecta controversa, quorum non existentia non aliunde satis innotescat immediate, nec aliunde deducatur; hic facile impugnari

gnari minime poterit, nisi ad summum ob judicandi modum novum, & singularem; ideoque de falsitate valde suspectum.

XL. Ad id, quod additur, videlicet, assumpta propositione prædicta pro rerum non existentia, inde argumentum non construi negativum, sed positivum, quæstio est de vocabulo: & negandum assumptum, cum idem omnino sit argumentandi modus in hoc syllogismo pro non existentia: omne non apparens necessarium, non existit : sed objectum A, est non apparens necesfarium: ergo non existit; ac in illo pro non repugnantia: omne non apparens repugnans, potest existere: sed objectum A, est non apparens repugnans: ergo objectum A, potest existere.

XLI. Obijcies 5. Pro neutralitate. Argumentum desumptum ex non apparentia repugnantiæ, aut ex non apparentia... non repugnantiæ, est argumentum desumptum ex ignorantia; sed ex ignorantia nihil bene deducitur: ergo argumentum. prædictum non bene deducit rei possibilitatem, aut non possibilitatem. Major probatur: siquidem non apparentia est ignoran-

tia, scilicet carentia scientiz, aut cognitionis,

Respondeo, nego minorem, prout hic accipitur ignorantia, scilicet negative, quatenus sonat non apparentiam immediate, aut aliunde, possibilitatis, aut impossibilitatis omnino dubiæ, & controversæ, quæ tamen sit non apparentia in talibus circumstantiis, in quibus asseratur, possibilitatem, aut impossibilitatem objecti controversi, immediate, aut aliunde mediate ignorari, idest immediate, aut aliunde, non apparere, licet fortasse latere possit. In quo sensu etiam non apparentia elephantis hic, dicitur ignorantia, etiam dum ita syllogizamus: nullus elephas immediate, aut aliunde non apparens hic, vere est hic: sed omnis elephas est immediate, aut aliunde non apparens hic: ergo nullus est hic. Diximus hanc esse ignorantiam negative, non autem positive: positiva enim ignorantia, in communi modo loquendi. dici solet propositio salsa, quæ erit error, seu ignorantia culpabilis, & imprudens. Ceterum aliqualis etiam ignorantia cum falsitate, dummodo invincibilis, si potest in moralibus esse fundamentum recte operandi, cur non & in speculativis fundamentum recte judicandi?

XLII. Obijcies 6. Pro neutralitate. Ex non apparentia unius contradictorii non recte deducitur alterum contradictorium: ergo ex non apparentia repugnantia non recte deducitur nonrepu-

Digitized by Google

repugnantia: nec ex non apparentia non repugnantia recte de-

ducitur repugnantia, in casu nostro.

Respondeo, distinguo antecedens: semper, & in omni casu concedo, in aliquo determinato casu, nego antecedens, & confequentiam. Recte deducitur, ubi supponitur, ut primum principium speculative probabile, ut in subjecta materia: quoties in subjecta materia non apparet unum contradictorium, est alterum, v.g. quoties non apparet repugnantia in objecto, est non repugnantia: vel viceversa: quoties non apparet non repugnantia in objecto, est in eo repugnantia.

Obijcies 7. Pro neutralitate. In circumstantiis, de quibus loquimur, non est major ratio, cur deducatur possibilitas potius, quam impossibilitas objecti controversi, yel viceversa: ergo &c.

Respondeo, nego antecedens. Major ratio est suppositio unius potius propositionis, ex tribus, de quibus loquimur, scilicet pro possibilitate, v. g. quam pro impossibilitate, vel viceversa, ut supra dictum est fatis. Quod si petitio siat de majore ratione, unde intellectus deducat unam ex illis tribus propositiobus potius, quam alteram; petitio est de subjecto non supponente: cum intellectus non deducat, sed immediate amplectatur propositionem, cui adhæret, ut primo principio speculative, probabili, ut dictum est disp. 1.

XLIII. Obijcies 8. Pro neutralitate. Si voluntati proponatur objectum, in quo nulla appareat ratio boni, nulla ratio mali; non potest illud prosequi, vel sugere: quia desicit ratio prosequendi, vel sugiendi: ergo, si intellectui proponatur objectu, in quo nulla appareat ratio possibilitatis, nulla impossibilitatis; non potest illud, vel prosequi, ut possibile, vel sugere, ut im-

possibile, sed debet suspendere judicium.

Respondeo, concedo totum. Verum non sumus in casu. Ut voluntas respicit bonum, ita intellectus verum, saltem putatum; ut voluntas resugit a malo, ita intellectus a salso. Jam, in casu nostro, non sequitur, intellectum aliquid assirmare, quod nonputet verum: vel enim sermo est de ipsa possibilitate, aut impossibilitate objecti, v. g. infiniti, quam affirmat: vel de ipsa propositione, quam amplectitur, ut primum principium probabile, pro possibilitate, aut pro impossibilitate; cujusmodi sunt: omne non apparens immediate, aut aliunde repugnans, est possibile: seu, omne non apparens immediate, aut aliunde non repugnans,

est impossibile. Si primum, intellectus pro hac assirmanda habet motivum sufficiens, nempe veritatem ipsius possibilitatis, quam immediate cognoscit in præmiss, unde illam infert per medium terminum, non apparens; sive de cætero hoc appelletur lumen positivum, sive negativum (est enim questio de nomine) quia... addita primæ propositioni hac minore: Sed infinitum est hujusmodi; determinatur ad inferendum: Ergo infinitum est possibile. Addita secundæ propositioni illa minore: Sed infinitum est hujusmodi; determinatur ad inferendum: Ergo infinitum est impossibile. Si secundum, nempe si sermo sit de ipsa propositione, quam intellectus amplectitur, ut primum principium speculative probabile; pro motivo formali amplectendi talem propositionem, habet veritatem, quam apprehensis terminis in ea cognoscit immediate, affirmatque per judicium fallibile quidem, & probabile, non autem infallibile, & scientificum: ubi non opus est, ut præter rationem formalem, seu præter motivum formale præexplicatum affirmandi, habeat rationem causalem, seu motivum causale, cujusmodi sunt præmisfærespectu conclusionis: hoc enim requireretur, si intellectus amplecteretur propositionem illam, ut conclusionem, adeoque ut illatam ex suis pramissis: quas necessario omnis conclusio, qua talis, præsupponit, ut causam sui : juxta ea, quæ in hac ipsa disputatione præmisimus artic. 1. in explicatione status questionis.

XLIV. Obijcies 9. Pro neutralitate. Non est verum, quod si possibilitas, aut impossibilitas adesset in objecto, de quo controvertitur, v. g. in infinito, deberet, saltem probabiliter, apparere immediate, aut aliunde intellectui philosophi, etiam diligenter speculantis: ergo non recte infertur, v. g. in infinito non apparet immediate, aut aliunde impossibilitas: ergo non est. Igitur, quoad possibilitatem, aut impossibilitatem nullum est feren-

dum judicium, sed omnino præscindendum.

Respondeo, distinguo antecedens, non est verum certo, evidenter, infallibiliter concedo: non est verum incerte, probabiliter, fallibiliter, nego antecedens, & consequentiam. Quia si vera est hæc propositio: omne non apparens impossibile, est possibile; vera est etiam illa: omnis impossibilitas non apparens, nonsest: vera itidem erit hæc propositio: omnis impossibilitas, qua est in objetto, in eodem apparet aut immediate, aut aliunde. Sique vera est illa propositio opposita: omne non apparens possibile, est im-

impossibile; quæ in ilsam recidit: omnis possibilitas non apparens, non est; vera consequenter erit hæc alia propositio: ergo omnis possibilitas, quæ vere est in objecto, in eodem apparet: si non apparet, non est. Atqui ambæ propositiones ilæ sunt probabiliter veræ, ex dictis, cum assumi possint in primum principium speculative probabile: ergo & probabiliter veræ sunt propositiones inde deductæ per legitimam consequentiam.

XLV. Obijcies 10. Pro neutralitate. Quod etiam immediate, & per se apparet verum plerisque, vel paucioribus doctis, licet non evidenter, & infallibiliter, non est præcise per hoc ullo modo probabile, nisi ad summum extrinsece. Ergo nequit assumi prima propositio pro possibilitate, ut primum principium speculative intrinsece probabile, nec secunda pro impossibilitate: adeoque præscindendum erit, suspendendo judicium, quantum est exvi non apparentiæ, de qua loquimur.

Respondeo, distinguo antecedens, respectu aliorum tranfeat, respectu eorundem nego, antecedens, & in eodem sensu consequentiam . Duplex agnoscitur communiter, probabilitas, immediata una, altera mediata. Prima competit primo principio probabili: fecunda conclusioni inde deductæ. Primum principium dicitur immediate probabile, & quidem intrinsece, quatenus ex intrinsecis suis aptum est immediate, & per se apparere verum intellectui. & fundare judicium, licet non certum, evidens, & infallibile: saltem incertum, probabile, & fallibile: dicitur enim probabile, ut supra diximus, idest approbabile ab intellectu, a quo immediate approbatur, idest commendatur,& affirmatur, ut verum, licet non fine formidine partis oppositæ. In quo sensu, longe diverso ab Academicorum errore, Tò, probabile, & approbabile, sumitur etiam apud Auctores latinos, tam recentes, quam veteres, etiam SS. Patres, ut notat Ezparza in appendice circa probabilitatem lib. 1. art. 102. & nos fuse de hoc in theol. lib. 8. ubi de moralitate actuum humanorum, disp. de probabili in universum. Conclusio dicitur probabilis mediate, quia affirmatur non immediate, & per se, sed ex vi præmissarum probabilium, unde tota quanta est dependet. Jam probabilitas mediata, quæ residet in conclusione, præsupponente præmissas, ut causam sui; vel que residet in alio actu, saltem præsupponente aliquam sui conditionem, aut prærequisitum; si præsupponat auctoritatem loquentis, que ratio, motivum, aut conditio, & prærequisitum extrinsecum dici solet; vocatur probabilitas extrinseca, nempe ex auctoritate, & fundat actum sidei humanæ. Itaque in casu nostro veritas propositionum, de quibus in præsenti disputamus, est immediate, intrinsece probabilis respectu illorum, qui illam amplectuntur immediate: mediate, & extrinsece respectu illorum, qui illam amplecti velint, præcise ut articulum sidei humanæ, ob meram auctoritatem aliorum. Verum non sit in hoc sensu quæstio præsens, nec nos id sieri posse negamus. Cæterum nunquam affirmare aliquid potest intellectus propter auctoritatem extrinsecam reduplicative talem, sed propter auctoritatem, prout redditam intrinsecam ipsi: cum implicet, intellectum affirmare aliquid, quod non appareat verum ipsi, sed aliis, præcise coram ipso, juxta ea, quæ dicta sunt in theol. lib. 3. de side, & lib. 8. de moralitate actuum humanorum, ubi de probabili.

XLVL Obijcies 11. Pro neutralitate. Probabile, ex Ariflotele, est quod vel semper, vel sæpius, & plerunque contingit. Ergo non est, quod est immediate, aut mediate affirmabi-

le modo a nobis explicato.

Respondeo, distinguo antecedens, probabile practicum. transeat; speculativum, subdistinguo: semper, & in universum. nego, ubi nihil obstet, iterum subdistinguo: est probabile, immediate, concedo, mediate, nego antecedens, & consequentiam. Explico distinctionem, juxta superius tradita. Quod semper, aut sapius, aut plerunque, & regulariter contingit, & si posset non contingere, dicitur probabile practice, dicitur practice facilius, dicitur prudenter affirmabile, dicitur regulariter magis tutum in praxi, idest magis securum, ut eveniat, juxta leges positivas, & modum loquendi in moralibus. Dicitur etiam probabile speculative, ubi aliunde non habeatur aliqua ratio, aut præsumptio, aut principium philosophicum prævalens, quod faciat, ut hic & nunc præsumatur oppositum, licet alioqui valde rarum; vel ut saltem suspendatur judicium, præscindendo. Dicitur autem probabile speculative, non quia probari possit, quod ubi no constat immediate, aut aliunde, in controversiis, præsumi debeat contingere, ut sæpius contingit (quis enim vetat contingere nunc id, quod nunquam alias, vel nonnisi valde perraro contigerit, ex ijs, quæ possunt contingere?) sed quiz hoc ipfum fupponitur, ut primum principium speculative probabile, scilicet: ubi immediate, aut aliunde non apparet casus rarus; Ant. Forti.

rarus; non est. Quod sane supponitur, ut primu principium speculative probabile, juxta doctrinam sæpius traditam. Adeoq; posset eodem modo quis supponere oppositum pro novitate, nimirum: omnis casus, os se rarus, non apparens immediate, aut aliunde non existens; existit. Cur enim natura non possit alicui videri potius socunda varietatum, & amica rerum novarum, quam sterilis, & veterum amans consuetudinum, ubisimmediate, aut aliunde oppositum non appareat? Vel pro neutralitate, & sus aliunde oppositum non appareat? vel pro neutralitate, se suspensione judicii, videlicet: omnis casus rarus, os si possibilis, non apparens immediate, aut aliunde existens, nec apparens immediate, aut aliunde non existens; neutrum est intellectui.

XLVII. Itaque quod v. g. ex fortium urha extrahatur fchedula potius alba ex número majore ; quam nigra ex número longe minore, dicitur quidem probabile practice videft dicitur quid folitum alias fapius contingere: caterum, quod hic & nunc futurum fit , ut ita contingat , divinare quis valeat ? Dicitur nihilominus hoc ipfum probabile practice, quod nihil alfud fonat, nifi quod hactenus ita observatum sit contigisse, licer potuisset contingere oppositum: dicitarietiam speculative probabile, non quod immediate, aut aliunde intrinfece appareat hie & nunc aliqua connexio inter extractionem , & schedulam ex numero majore : fed quia supponitur, ut primum principium speculative probabile, hoc: ubi immediate, aut aliunde non apparet oppositum; contingit, ut sepius alias contigisse observatum est. Indeque ita syllogizatur: sed hic & nunc non apparet immediate, aut aliunde oppositum: ergo bic & nunc futurum est sut contingat, quod sepius alias observatum est. Sed sepius observatum est, ex sortibus extrahi potius schedulam albam ex numero majore, quam nigram ex numero minore : ergo ita nunc futurum est , ut contingat . Jam potuifiet alicur videri verum, adeoque supponi oppositum, ita philosophando: ubi immediate, aut aliunde non apparet futurus casus rarus, nec apparet non futurus; futurus est. Sed hic & nunc casus rarus extractionis schedulæ nigræ nec apparet futurus, nec apparet non futurus: ergo futurus est hic & nunc . Vel ita: ubi non apparet casus rarus futurus, nec apparet non futurus; neutrum est intellectui. Sed bujusmodi est bic & nunc casus rarus extractionis schedulæ nigræ: ergo neutrum est intellectui; adeoque quoad hujus futuritionem, vel non futuritionem hie or nune prafein-Phil. Neg. Log. Log Sangaden and and a dendendunt , sufficulando judicium ; li unquelle proferre fudicium fle speculative divinane pours , quam philosophari.

XLVIII. Obijcies 12. Pro neutralitate. Implicat, intelleAum elicene potius assensum, quam dissensum, aut vice versa,
ex suppositione, quod tam assensus, quam dissensus aque habeat
speciem veri, aut fassi; vel sakean, si hoc non implicat; tam ass
sensus quam dissensus eritimprudens, aut semerarius; ergo in
hujusmodicasibus prescindendam, omnino suspendendo judicium. Sed ita res se habea in casu nostro, ubi tam hac propositio;
omne non apparens repugnans, est possibile; quam illa: omne non
apparens non repugnant un simpossibile videturintellectui aque
immediate probabiliver vera, ac sals; adeoque aque immediate assensabilis ac negabilis: ergo immostro casu standum pro
suspensione indicitate and indicata modifica montante assensable.

lufgenfione judicity. In obligation of the modification of the control of the final participation of the control of the contro Responded, nego:missorem subsumptam, 6c quidem ranquam de subjecto non supponente. Supponitur enim, quod eidem intellectui in isdem circumfiantiis poilir appararet, penfatis penfandis , absolute , & simplicitor verum soutrunque conbradictor gium : leu dilab terminis magisialitatis in: lubjecta materia di lupponiture, posse respective susdem distallactus . Dissi disdem. cire cum flantiis utrumque condradictorium effe probabilexemod non posse diffium est in theol. lib. 8. de moralitate. XLIX: Obiscies 131 Rno neutralitates Probature quad intel leftuscirca objecta non extlentia controversas quoad possibilis Salema vel impossibilitatem, fit cacus, adeoque de illis pidotare non debest , fed prefeindere unipendendo judicium, juneaus tritum illud : cacus non judicat de coloribus a Brga male assumitur propolitio prædicte, us primum principiantelpeculative the same of minore try in a read letter one of probabile..... . Relponden i nego antecedens : liceren im idvipfum: comutert tia propolitique, appareir polit aliquibus verte: alecque ablilis suppost utique possit out primum principium speculture produc bile, ex dictis: non tames probari potest aliunde, mon possestutellectum dici sufficienter habere præ oculia objecta non existentia polibilia, autimpolibilia controversa, de quibus disputat diligenter penfatis penfandishumano modo; adeo ut ferro quest prudens judicium, il non evidena, & infallibile, faltem probabil le ; & fallibile faut supposite prima propositiona pro possibilica te somne non apparens repugnant, est possibile saut supposita secunda

ounda pro impossibilitate: ombe usu appareus non repugnans, est impossibile:

L. Obijcies 14. Promeutralitate. Dum non apparet impossibilitas, apparet possibilitas: & vice versa, dum non apparet possibilitas: apparet impossibilitas: ungo non fumus in casu de von apparentia: & prescindendoni, suspendendo omnino judicimo pro una potius parte, quam pro alterativo de compro una potius parte.

Respondeo, distinguo antecedens: apparet ex hoc ipso capite, idest ex hoc ipso medio termino petito ex non apparentia transeat: apparet immediate, vel aliunde, nego antecedens, & consequentiam. Sensus distinctionis satis constat ex supra distis, maxime in statu quassionis sinxua cujus explicationem non negamus, prasuppositis suis principiis sum possibilitatem, tum impossibilitatem probabilem esc, quo ad objecta non existentia controversa. At medius terminus semper est negativus, ut patet, videlicet petitus ex non apparentia possibilitatis, & ex non apparentia impossibilitatis, quas simul cum una ex propositionibus prasuppositis, constet syllogismum, unde rei controversa possibilitas potius, quam impossibilitas deducatur, aut vice versa, ut hactenus dictum est.

#### ARTICULUS IV.

prædictam, & contra fecundam propositionem prædictam, & contra tertiam, quæ assumit

Omne nec apparens repugnare, nec apparens non repugnares neutrum determinate est

LI. Bijcies i Pro possibilitate. Hæc consequentia in scholis semper est habita legitima, etiam apud adversarios: nulla apparet inter res aliquas disparitas: ergo nulla est. Nulla apparet necessitas admittendi tale ens: ergo non datur: juxta principium iliud; quod dicebatur Equus Okami, quippe Okamo valde familiare: non sunt multiplicanda entia sine necessitate. Ergo jam probatur valere, & legitimam esse hanc aliam consequentiam: non apparet impossibilitas in hoc objector ergo illa non est.

S 2

13 Respondeo, transmisso antecedente s nego consequentiam. Disparitas est, quam innuit ipse arguens : quia videlicet supponuntur, ut prima principia speculative probabilia, hæc duo : primum, omnis disparitas non apparens, non est: secundum, omne ens non apparens hic & nunc necessarium, non est; non autem supponitur in hypothesi, qua loquimur, Ta, omne non apparens repugnans, est possibile: sed vel supponitur oppositum, nimirum: omne non apparens repugnans, nec apparens non repugnans, est impossibile: vel supponitur illud aliud medium, scilicet: omne non apparens repugnans, nec apparens non repugnas. neutrum ek intellectui: licet potuiset apparere verum, adeoque supponi oppositum, videlicet: omne non apparens repugnas, estimpossibile: quo principio supposito, valeret etiam, atque. esset legitima hac consequentia, ut desacto communiter est recepta, nimirum: A, non appanet repugnans: ergo est possibile. Dixi, transmisso antecedente, quia de non apparentia disparitatis. & de non apparentia necessitatis, discurrendum eodem modo, ac de non apparentia repugnantia pjuxta superius tradita...

Objicies 2. Pro possibilitate. Non apparentia rationis pravalentis pro parte contraria, influit ad asserendam aliquam conclusionem. Hinc viri etiam docti, doctiores quandoque facti, per novæ rationis apparentiam, a priore sententia recedunt, atque oppositam amplectuntur: ergo probatur jam, quod ex non apparentia repugnantiæ debeat inferri possibilitas anna autem impossibilitas.

LII. Obijcies 3. Pro possibilitate. In humano intellectu, etiam diligenter speculante, & objectorum possibilitatem, auto impossibilitatem indagante, plura sunt objecta vere realia, salo putata impossibilia; quam vere impossibilia, salso putata realia: ergo probatur, quod præsumptio sit pro ente possibili, utpote nume-

numero majore, quam pro impossibili, utpote numero minore. Antecedens probatur. Aliqua reputarentur impossibilia, nisi side constaret esse possibilia, ut Trinitas, Incarnatio, Eucharistia, creatio ex nihilo subjecti, bilocatio, & compenetratio corporum, accidens sine subjecto, & alia id genus.

Respondeo, in primis nego antecedens: ad ejus probationem, omisso antecedente, nego consequentiam. Non probatur non plura esse, vel saltem non aqualia in numero, illa, qua humana mens salso putaret possibilia, nisi side constaret, esse re vera impossibilia; quam e converso. Ad probationem dixi, omisso antecedente: siquidem non probatur, quod si pradicta objecta non essent de side, sique intellectus philosophi, etiam sibi resictus, posset de ijs dubitare, a instituere quassionem; essingeret in illis repugnantiam: immo plerique recentiores theologi sustinent, intellectum humanum, etiam sibi relictum, si non in omnibus, potuisse, saltem in aliquibus ex enumeratis objectis, affirmare non repugnantiam.

Secundo, etiam dato primo antecedente, nego consequentiamo Quia etiam dato, intellectum humanum esse magis pronum ad repugnantias salso essingendas, quam ad non repugnantias, assertendas: necnon dato, in subjecta materia, majorem esse numerum-vere possibilium; adhuc non est, cur assumi non possit vel secunda propositio prædicta, pro impossibilitate, vel tertia, pro mentralitate, adeo ut hæ, utpote prima principia probabilia assentativate, prævalere possint præsumptioni pro numero majore, duæ valet, dum nihil obstat, quod illi prævaleat, ut supra explicatum est.

Tertio argumentum allatum militare videtur etiam contraargumentum probabile, deducum ex apparentia repugnantiæ ad
impossibilitatem inferendam: sequitur enim negandam veramimpossibilitatem inferendam: sequitur enim sequitatem sequimentare eum præsumptio set fit probabilitatem inferendam; sequitarios etiam sequimentare etali præsumptioni, cur non & probabilis non apparentia, per alios? maxime cum omne argumentum, & si formaliter ex apparentia, ut
ajunt, in non apparentiam resolvatur.

LIII. Obijces 4.Pro possibilitate. Argumentu ex non apparen-

tia repugnantia, est lumen positivum pro possibilitate: ergo pro-

batur jam, recte inde inferri possibilitatem.

Respondeo, distinguo antecedens, in eo sensu, quo argumentum ex non apparentia non repugnantia est lumen positivum pro impossibilitate: & argumentum tum ex non apparentia repugnantia, tum ex non apparentia non repugnantia, est lumen positivum pro neutralitate, immediate assumptibile in primumprincipium speculative probabile, concedo: secus, nego antecedens, & eadem distinctione adhibita, nego consequentia. Utrum dici debeat lumen positivum, aut negativum, est quastio de nomine. Sensus distinctionis satis constat ex supra dictis.

LIV. Oblicies 3. Pro possibilitate. Non apparentia reput, gnantiæ in circumstantiis, de quibus loquimur, est apparentia non repugnantiæ, idest possibilitatis. Ergo probatur, hinc recte

deduci possibilitatem.

Respondeo, distinguo antecedens: in eo sensu, quo non apparentia non repugnantiæ est apparentia repugnantiæ, idest apparentia impossibilitatis: & non apparentia utriusque, est apparentia neutrius, quoad intellectum concedo decus, nego antecedens, & in eodem sensu consequentiam. Sieut assumi potest; omne non apparens repugnare, est possibile, ita non est, cur etiam assumi non possit: omne non apparens non repugnare, est impossibile; seu: omne non apparens repugnare, nec apparens non repugnare; neutrum est intellectui. Adeque, ficut potest non apparentia immediata, aut aliunde habita, repugnantiæ, dick apparentia veluti reflexa, & indirecta non repugnantia, idest. possibilitatis; ita non est, cur non apparentia immediata, aut aliunde non repugnantiæ, dici pariter nequeat apparentia veluti reflexa, & indirecta repugnantiæ, idest impossibilitatis: aut quare non apparentia utriusque dici nequeat reflexa quadam. & indirecta apparentia tum non repugnantia, tum repugnantia, dubia, & perplexa; adeoque apparentia neutralitatis quond intellectum: itaut ad neutram partem affirmandam sufficienter propendeat absolute, & simpliciter intellectus.

#### ARTICULUS V.

Solvuntur objectiones contra tertiam propositionem prædictam, quæ assumit in savorem Neutralitatis:

Omne nec apparens repugnare, nec apparens non repugnare; neutrum determinate est intellectui.

Blicies 1. Pro possibilitate. Si ex non apparentia repugnantia non liceret inferre possibilitatem probabiliter; natura non suisset provida: nec enim beneconsuluisset brutis, & hominibus, qui, rem hic & nunc nonexistere concludunt modo suo, ideoque alibi fortasse quarendam esse, si illa, post diligentem indagationem, sensibus non appareat. Ergo probatur connexio inter non apparentiam repugnantia, & inter possibilitatem objecti, in quo repugnatia non apparet.

Responder, nego sequelam . Quia inditum est brutis, & hominibus, illud maturæ lumen universale; rem nimirum omnem ipsis perceptibilem, si non percipiatur, non adesse: si vero percipiatur adesse quiden ; adeoque inferunt modo suo : si igitur hic & nunc objectum, A perceptibile, non percipitur; non adelt; A percipitur ; adest .. Et., quamvis divinitus possit objectum illud ddesse quidem, sed non percipi sensibus, & vice versa, nonadesse, & tamen sensibus percipi; bruta tamen ad miracula non perveniunt: homines miracula non præsumunt, ubi non constant aliunde .. In casu autem nostro non probatur aliunde, deberi philosopho apparentiam repugnantiæ, stadsie: steut nec aliunde. ptobstur, deberi eidem apparentiam non repugnantia, si adsit: adacque non probatur ; eximon apparentia repugnantia inferri mon repugnamiam ficut nec probatur, ex non appareixia non repugnantias inferri repugnantiam in objecto, ut ipsi adversarii fatentur J. Bay . N. M. C.

Obijcies a: Propossibilitate, aut impossibilitate. Ergo in a dubiist specad comma prascindendim, suspendendo sudeium: ni-hit enim est quand non tandem aliquando negative probetur, seu lices per alicuma objecti non apparentiam; juxta nostrum modum philosophandi.

Digitized by Google

Respondeo, distinguo consequens, suspendendum judicium in dubiis, in fensu conjuncto cum dubio, concedo:in fensu diviso, fubdistinguo; si non possit rationabiliter deponi hujusmodi dubium. concedo: si deponi rationabiliter possit aliunde, nego consequentiam. In sensu conjuncto cum dubio de veritate, aut falsitate objecti, nequit intellectus absolute & simpliciter, pensatis pensandis, affirmare veritatem, aut falsitatem : ficutin sensu conjuncto cum dubio de honestate, aut inhonestate actionis, nequit licite operari. Quod si supponatur aliunde advenire motivum aliquod sufficiens unde dubium deponatur; tunc deponitur dubium, nec amplius sumus in casu. Sed haces professo in Theol. lib. 8. ubi de probabili in universum.

#### titem med famer is das a A.R. T. I.C. U. L. U.S. Schenling and the

Analysis prædictorum in argumenta negutiva. ความอด (5) (ปริวัติเดอสามาต**ิก**ต ศฎ**เป**ระสา

LVI. Dico 1. Præter generales modos, quibus, condition nem omnem philosophiæ pure humanæ, sibi æsictæ, in syllogismum, cujus una præmissa probabiliter supponatur, altera negative probetur, resolvi diximus disputatione r. in Clavi, quæ semper est habenda præ manibus; ipsamet secunda disputatio præsens eodem resolvitur, suo modo peculiari an 19/10 an

Siquidem illa vel primo consideratur in ordine ad veritatem ipsarum trium propositionum, quas hactenus examinavimus: vel secundo in ordine ad possibilitatem, impossibilitatem, aut neutralitatem objecti controversi, cujus dependenter ab aliqua ipsarum infertur possibilitas, aut impossibilitas, aut neutralitas quoad intellectum. Si primo in ordine ad veritatem ipsarum. trium propositionum consideretur disputatio præsens ita resolvitur: conclusio: harum trium propositionum, quarum prima est: omne non apparens repugnare, est possibile; secunda: omne non apparens non repugnare, est impossibile; tertia: omne non apparens repugnare, nec apparens non repugnare; neutrum est intellectui: quælibet assumi potest in primum principium speculative probabile. Probatio: quidquid intellectus amplecti potest immediate, assumi inexpugnabiliter potest, ut primum principium speculative probabile: sed quelibet ex tribus hisce propositio nibus est hujusmodi; ergo qualibet ex tribus hisce propositioni-Ant. Forti. bus

bus affumi potelt, ut primum principium speculative probabile. Cujus syllogifmi major præmissa,ipsa supponitur, & quidem immediate, & invincibiliter; at folummodo probabiliter: nam, si quis putet oppositum, adeoque renuat ita loqui, & philosophari cum communi apud peripateticos, vel etiam cum Aristotele : putetque verum oppositum, adeoque, utendum esse alio modo loquendi, & philosophandi; iste talis impugnari philosophica ratione minime poterit. Minor vero Negative probatur, scilicet per alicujus objecti non apparentiam; & quidem quo ad omnem fui partem: quo ad primam partem, scilicet quo ad To simmediate, probatur, quia nulla ex tribus relatis propositionibus potest aliunde probari per præmissas certiores absolute, & simpliciter: cum non appareat ratio, unde ullius veritas deducatur: ergo quacunque ex illis affirmetur, immediate affirmatur ab intellectu: quo ad fecundam partem, scilicet quo ad To, invincibiliter, probatur, quia non habetur aliunde ratio, unde aliqua ex tribus dictis propositionibus, vel omnes tres, convincantur falsitatis; cum talis ratio nequeat affignari, ideft, cum non appareat: quo ad tertiam partem, scilicet quo ad To, solummodo probabiliter, probatur, quia non evidenter, cum talis evidentia nulla sit assignabilis: ergo quælibet illarum, fi affirmetur, immediate, & invincibiliter affirmatur, at folummodo probabiliter. Atqui hoc est tandem Negative probari, scilicet per alicujus objecti non repugnantiam : ergo minor syllogifmi prædicti speciali modo probatur tandem Negative, scilicet per alicujus objecti non apparentiam.

LVII. Si autem disputatio præsens secundo consideretur in\_s ordine ad possibilitatem, impossibilitatem, aut neutralitatem objecti controversi, cujus, dependenter ab aliqua ipsarum, infertur possibilitas, impossibilitas, aut neutralitas quo ad intellectum; illa ita resolvitur: conclusio pro possibilitate: objectum A, est possibile. Probatio: omne non apparens immediate, aut aliunde repugnans, est possibile: sed objectum A, est non apparens immediate, aut aliunde repugnans: ergo objectum A, est possibile. Conclusio pro impossibilitate. Objectum A, est impossibile. Probatio: quia, omne non apparens immediate, aut aliunde non repugnans, est impossibile: sed objectum A, est non apparens immediate, aut aliunde no repugnans: ergo objectum A, est impossibile. Conclusio pro neutralitate: utrum objectum A, sit possibile, aut Phil. Neg. Log.

impossibile, præscindendum est, suspendendo judicium. Probatio: omne non apparens immediate, aut aliunde repugnans, nec apparens immediate, aut aliunde non repugnans; neutrum est intellectui: sed objectum A, est non apparens immediate, aut aliunde repugnans, nec apparens immediate, aut aliunde non repugnans: ergo objectum A, neutrum est intellectui: ergo utrum objectum A, sit possibile, aut impossibile, præscindendum est,

suspendendo judicium.

Quorum trium syllogismorum major præmissa, probabiliter supponitur, ut probatum est. Minor negative probatur, ut satis constat, scilicet per non apparentiam repugnantiæ, aut non apparentiam non repugnantiæ, aut non apparentiam utriusque: ergo tam possibilitas, quam impossibilitas, & neutralitas, dictis tribus ratiociniis, probatur per syllogilmum, cujus major præmissa probabiliter supponitur: minor vero negative probatur: ergo disputatio præsens, tota quanta est, tum scilicet in ordine ad tres ipsas propositiones hactenus examinatas, tum in ordine ad possibilitatem, impossibilitatem, aut neutralitatem inde illatam, refolvitur speciali modo in syllogismum, cujus major præmilla supponitur probabiliter: minor negative probatur, sci-

licet per alicujus objecti non apparentiam.

LVIII. Dico 2. Alii modi philosophandi, pro rerum controversarum possibilitate philosophice per conclusionem inferenda, vel nulli funt, vel tandem in non apparentiam repugnantiæ reducuntur. Itaque, negato hoc modo argumentandi, nimirum, ex non apparentia repugnantiæ, in ordine ad possibilitatem rerum non... existentium controversarum inferendam; viam onnem præcludi fatendum erit ad possibilitatem objectorum non existentium, de quibus controvertitur, philosophice deducendam... Enim vero, quod attinet ad duos modos probandi possibilitatem objecti non existentis, controversam, quos affert Sfortia Pallavicinus, quosque ipfe positivos vocat: quorum primus est, inquit, velut a priore ex ratione boni, sine quo Dei opisicia non essent bona, & pulchra, nec redderent artificem gloriosum: secundus a posteriore, ab experientia, vel fide aliarum rerum; dicendum, illos tandem negativos esse; &, nisi reducantur ad non apparentiam repugnantiæ, omnino nullos. Quia, quod attinet ad primum, quomodo probatur, v. g. objectum A, esse possibile? Dicis: quia sine ejus possibilitate, Dei opisicia non essent bona, & pul-

pulchra, nec redderent artificem gloriosum. At hoc ipsum quomodo probatur? Etsi enim objectum A, immediate ex ipsis terminis non appareat chimera; si tamen aliunde, scilicet ex aliquo alio medio termino appareret chimera; utique cum ipio, Dei opificia essent mala, & deformia, & redderent artificem ingloris: &, sine ipso, Dei opisicia essent bona, & pulchra, & reddentia artificem gloriosum. Igitur, ut vim habeat argumentum, ipsis fatentibus adversariis cum Pallavicino, supponere semper debet, saltem, ut ajunt, tanquam sui partem, hoc, quod est, non apparere aliunde chimeram objectum A, controversum. Jam peto ab illis: hac pars, si negetur, quomodo probatur? Certe nonnisi, quia in objecto A, aliunde repugnantia nulla apparet : ergo objectum A, non apparet esse chimera. En igitur, quoniodo tandem aliquando vel res tota reducitur unice in non apparentia repugnantiæ: vel petitur manifeste principium, puta assignando fortasse pro ratione id, quod est in quæstione, aut saltem, quod est zque incertum, & controversum. Adversarius enim, qui negat objectum A, esse possibile, negabit objectum A, esse tale, ut inde opera Dei reddantur bona, & pulchra, ipseque Deus evadat artifex gloriofus; omnesq; similes phrases excogitabiles: nec tandem convinci poterit, nisi cogatur assignare repugnantiam, seu rationem ulteriorem, cur objectum A, redderet potius Dei opificia mala, & deformia, ipsumque Deum artificem inglorium, & contemnendum.

LIX. Quod vero attinet ad secundum modum, scilicet vel a similitudine, vel ab exemplo, vel a connexione aliarum rerum, quæ supponuntur aliunde possibilia vel ex experientia, vel ex side; ille arguendi modus & est negativus, in sensu, quo loquimur: & reducitur tandem in non apparentiam repugnantiæ: siquidem resolvitur in argumentum ex paritate, exemplo, inductione, similitudine, identitate rationis: quæ omnia disp. 1. probavimus esse negativa, nisi quæstio siat de vocabulo, in eodem sensu, quo negativum dicitur argumentum pro possibilitate ex non apparentia repugnantiæ.

Nam quomodo infertur hæc conclusio? v. g. objectum B, est possibile: ergo & objectum A. Sane, aliquando tandem, vel primo hoc modo; videlicet: nulla est ratio (non enim assignari potest) quæ probet objectum B, esse possibile, & non probet etiam objectum A, esse possibile: ergo si est possibile objectum B, est etiam nossim

possibile objectum A. Sed objectum B, est possibile: ergo & objectum A. Qui modus arguendi reducitur tandem in non apparentiam specialis rationis contra possibilitatem, idest in non apparentiam repugnantiæ, quæ militet contra objectum A, & non contra objectum B.

Vel secundo hoc modo, nimirum: prædicata objecti A, & obje-Ai B, sunt similia: ergo, si hæc sunt possibilia, & illa pariter censenda sunt possibilia: ergo, si est possibile objectum B, erit ctiam possibile objectum A: sed illud est possibile : ergo, & hoc possibile est. Qui modus arguendi reducitur tandem in non apparentiam prædicati non similis, adeoque in non apparentiam repugnantiæ. Enimyero, quando dicitur: objectum A, est simile objecto B; peto: vel dicitur simile quo ad omnia prorsus prædicata, vel tantum quo ad aliqua. Si secundum, nihil inde probatur, quia etiam homo, & homo-equus, in aliquibus prædicatis conveniunt, latissimo saltem sensu, & quo ad prædicata supertranscendentalia. Si primum, petitur maniseste principium: qui enim negat objectum A, esse possibile; negat illud esse omnino simile objecto B, possibili: cum discrepent saltem in impossibilitate, & possibilitate, inque horum radice. Igitur, qui negat hanc convenientiam in omnibus prædicatis, non poterit aliter impugnari, nisi obligetur assignare prædicatum, in quo objectum. A, & objectum B, ita discrepent, ut oriri in uno possit possibilitas, in altero impossibilitas: cumque, si objectum A, appareret aliunde repugnans, utique haberetur ipsa repugnantia, & ipsius radix, per que objectum A, maxime discreparet ab objecto B, possibili; ut probetur omnimoda prædicatorum similitudo, quam assumit arguens, supponi debet, non apparere immediate, aut aliunde in objecto A, repugnantiam, adeoque non esse repugnantiam, nec ejus radicem in eodem.

Vel tertio hoc modo:possibilitas objecti B, connectitur cu possibilitate objecti A: sed est possibile objectum B: ergo, & objectum A. Major probatur, quia non potest salvari, objectum B, esse possibile, quin salvatur etiam, objectum A, possibile esse um non appareat modus salvadi prædicata, & possibilitatem unius, negata possibilitate alterius. Qui modus arguendi reducitur, ut patet, in non apparentiam modi salvandi possibilitatem unius, & non possibilitatem alterius: & cum, si in uno appareret repugnantia aliqua, que in altero non apparet, sufficienter assignaretur modus negandi

gandi possibilitatem unius, & non possibilitatem alterius; supponere debet argumentum, ut vim habeat, quod sicut in objecto B, nulla apparet repugnantia, ita nulla appareat in objecto A. Quod si hoc negetur ab adversariis, impugnari minime poterunt, nisi obligentur assignare repugnantiam aliquam specialem in objecto A, controverso. En quomodo, rem totam tandem resolvi oporteat in non apparentiam repugnantia.

Vel quarto hoc modo: objectum A, & objectum B, differunt solo numero: ergo, si objectum B, est possibile, etiam erit possibile objectum A. Sed illud possibile est : ergo & hoc. Antecedens probatur, quia nequit affignari prædicatum, unde differant plusquam numero, adeoque specifice. Qui modus arguendi tandem reducitur in non apparentiam differentiæ specificæ: immo, cum si in uno appareret repugnantia, quæ in altero non apparet, sufficienter hinc inferretur, hæc duo objecta differre inter se plusquam numero:quandoquidem ens reale ab impossibili differt plusquam pure numerice; ut antecedens affumptum ab arguente vim habeat, supponere debet non apparere, repugnantiam aliquam. specialem in objecto A, quæ quidem in objecto B, non apparet. En igitur quomodo, tandem aliquado res tota unice reducitur in argumentum negativum, & in non apparentiam repugnantiæ: a quo philosophandi modo pro possibilitate, qui præscindere velit, omnem præcludi viam ad objectorů controversorum possibilitatem philosophice inferendam fateatur, necesse est,

LX. Dico 3. Juxta ea, quæ hac disputatione suse tradidimus, intelligenda sunt, quæ philosophiæ hujus decursu, vel alibi traduntur: sique alicubi fortasse e calamo exciderit nostro, rem
aliquam esse possibilem, vel saltem non reputandam impossibilem,
quia in ea non apparet repugnantia; sensus est, juxta communem
modum philosophandi, scilicet ex hypothesi, quod supponatur
assumpta, in primum principium speculative probabile, primapropositio ex tribus examinatis, quæ erat: omne non apparens
immediate, aut aliunde repugnans, est possibile; vel saltem tertia,
quæ erat: omne non apparens immediate, aut aliunde repugnans,
nec apparens immediate, aut aliunde non repugnans; neutrum est
intellectui. Sicut etiam, ubi inter disputandum asserimus, repugnantiam non esse, quia non apparet; rationem, aut motivun,
in contrarium non esse, quia non apparet, & similia; sensus
inter quas
intellectus.

versamur, passim receptum: scilicet, ex hypothesi, quod supponatur assumpta, in primum principium speculative probabile, prædicta prima propositio pro possibilitate: ex qua consequenter segitime inferatur hæc alia propositio: omnis repugnantia immediate, aut aliunde non apparens, non est. Nec non ex hypothesi, quod, vel supponatur ipia, in primum principium speculative probabile: vel quod supponatur, ut tale principium, aliqua aliapropositio, unde hæc alia legitime deducatur, nimirum: omnis ratio, seu motivum in contrarium non apparens, non est: & similia. Ceterum tam de trium propositionum, de quibus hactenus, circa objectorum controversorum possibilitatem, quam de similium, philosophiæ pure humanæ, sibi relictæ merito, pondere, veritate sentiendum esset, Deus scit.

#### Corollarium.

Ergo aliquando tandem & hujus secundæ disputationis præliminaris tam nostra, quam adversariorum argumenta desinunt, ac resolvuntur in Negativa: cujus generis argumentis totam sulciri tum nostram, tum adversariorum logicam, quin & philosophiam universam, probare, philosophici nostri laboris erit operæ pretiŭ: quo tenuitatem agnoscat suam Philosophia pure humana, sibi relita: juxta illud Ecclesiastæ 3. 11. Cunsta secit bona in tempore suo: & mundum tradidit DISPUTATIONI eorum, ut non inveniat HOMO opus, quod operatus est Deus ab initio usque ad sinem.

8 6.11. Verba sunt plurima, multamque in DISPU-TANDO habentia VANITATEM. Et Pauli ad Coloss. 2.8. Videte, ne quis vos decipiat per philosophiam, & inanem fallaciam, secundum traditionem HOMINUM, secundum elementa MUNDI, on non secundum CHRISTUM.

ÖXCXO

Digitized by Google

# LOGICÆ PARS SECUNDA. 151 De Logica fecundum fe.

#### DISPUTATIO TERTIA.

Primo, quid sit Logica. Secundo, an sit possibilis. Tertio, an detur defacto. Quarto, de ejus causis. Quinto, quotuplex sit Logica. Sexto, in quo reperiatur.

#### ARTICULUS PRIMUS.

Quid sit Logica. An sit Possibilis. An detur desacto. Quanam sint ejus causa.

I. Dico 1. Quoniam in Logica, sicut & in qualibet alia re, considerari potest, & debet, juxta methodum. Aristotelis, primo quid nominis: secundo quid rei metaphysicum: tertio quid rei physicum; idest primo nomen, secundo essentia metaphysica, tertio essentia physica; quoad nomen, Logica dicitur a voce graca ho'ros, qua sermonem significat. Est enim Logica, nemine dissentiente, Facultas quadam sermocinalis circa operationes intellectus, qua sunt interna locutiones, & verba, vocesque mentis. Dicitur etiam Dialectica, a verbo graco biahistam, quod est disputare: quatenus Logica docet argumentari. Confunduntur enimvero Logica, & Dialectica, passim hac tempestate: quanvis veteres, ut notat Arriaga, nomine Logica totam hanc intellexerint facultatem: nomine vero Dialectica, eam tantummodo Logica partem, qua agit de probabili syllogismo.

II. Dico 2. Quoad essentiam Logicæ metaphysicam: & in ordine ad prædicata non controversa: Logica metaphysice, est Facultas intellectualis, recte definiendi, dividendi, & argumentandi.

Assertio probatur, quia tradita Logicæ definitio metaphysica, per suum genus ultimum, quod est, Facultas intellettualis; perque disserentiam proximam, quæ est, recte definiendi, dividendi, & argumentandi; ita competit omni, solique definitio ut nullo contra leges bonæ definitionis vitio laboret. Et sane nemo est, qui neget, Logicam docere modum recte definiendi.

dividendi, & argumentandi: & nemo, qui neget, Facultatem, ouæ doceat recte definire, dividere, argumentari; ab omnibus Logicam nuncupari: nisi fortasse quæstionem instituere velit de sola voce. Quandoquidem logica eatenus ab omnibus instrumentum sciendi, & organum scientiarum dicitur metonymice. quatenus in ea, tanquam in officina, cuduntur tria instrumenta sciendi celeberrima, quæ sunt definitio, divisio, argumentatio: quibus, ceu tractoriis machinis, intellectus facili negotio omnigenas rerum omnium scientias adipiscitur. Breviter: non apparet, quid metaphysice sit logica, si non sit Facultas intellectualis recte definiendi, dividendi, & argumentandi: & quid sit facultas talis, si non sit logica. Hinc consequenter logica, relate ad munera, quæ præstat, passim dici a philosophis consuevit, janua scientiarum, & veritatis: manus animæ: oculus rationis: criterium, seu judicatorium, & libra veri, falsique; véri, ac fassi disceptatrix, & judex.

Dixi, quoad pradicata non controversa, nam posset logica, secundum alia pradicata, qua, pro opinionum varietate, habet, akter desiniri, per genus ultimum, & disserentiam proximam, v. g. juxta nostra principia, ut infra videbitur, posset dici: logica est ars, virtus, scientia simpliciter practica, de secunda operatione intellectus recta. Verum hac esset desinitio nostris particularibus principiis controversis, ut suo loco videbitur, alligata: non autem definitio universaks, qua Logica in omnium principiis aptari posset, extra omnimodam controversiam: relinquendo duntaxat locum ulterioribus controversis, quo ad alia practicata, de quibus apud philosophos disceptatur, utrum

competant logica, vel non competant.

III. Dico 3. Quo ad essentiam logicæ physicam, logica physice considerari potest in actu, & in habitu: prima dicitur logica actualis: secunda logica habitualis. Logica actualis, physice est collectio omnium regularum, seu præceptorum, & cognitionum, quæ facultatem logicam, supra metaphysice definitam, adæquate constituunt. Logica habitualis, est habitus per se inclinans ad huiusmodi actus.

Assertio quo ad primam pattem de logica actuali, probatur, quia in eo consistit essentia physica alicujus rei, per quod præcise salvatur conceptus ejusdem rei metaphysicus. Atqui facultatis logicæ actualis, conceptus metaphysicus, de quo assertione præ
Ant. Forti. ceden-

cedente, falvatur præcise per collectionem omnium illarum regularum, feu præceptorum, atque cognitionum, quæ facultatem logicam, supra metaphysice definitam, adæquate constituunt. Ergo in hac collectione sita est logicæ essentia physica. Major est explicatio terminorum : nec videtur ab ullo negabilis, qui percipiat terminos. Sic, ex eadem ratione, essentia physica hominis. dicuntur materia, & forma unitæ: quia, his præcise habitis, & five per possibile, sive per impossibile, quovis alio deficiente, intelligitur falvari fufficienter conceptus hominis metaphyficus qui est : animal rationale ; juxta ea, quæ sæpe dicenda erunt tum in philosophia, tum in theologia, quoad regulam partium celeberrimam, quam hic innuisse sit satis. Minor ejusdem syllogismi probatur etiam : quia, habita collectione omnium præceptorum, seu regularum, & cognitionum, quæ constituunt adæquatam facultatem actualem recte definiendi, dividendi, & argumentandi, non videtur, quid ultra desiderari oporteat ad verificandum conceptum logicæ actualis metaphysicum, de quo supra: nec videtur, quomodo, aliquo ex prædictis præcise deficiente, intelligi possit, quod aliquis sit bonus logicus, seu habens totam logicam actualem; si nimirum ignoret regulam, aut præceptum aliquod in ordine ad recte definiendum, dividendum, argumentandum: immo fi careat aliqua cognitione, aut notitia. requisita ad prædictorum omnium, operisque logici notitiam necessariam. Enimyero perfectus artifex est, qui non solum scit construere opus artis, verum etiam illud opus, & illam artem cognoscit sufficienter quoad suas causas, effectus, virtutes, defectus, proprietates, adeo ut reddere possit rationem, quare in\_o arte sua unum opus sit rectum, & bonum, & æstimabile, alterum vero non . Nam , si quis v. g. depingat quidem figuras bonas, nesciat tamen assignare rationem, quare hic & nunc pictura sit bona, aut mala; quis hunc reputet in arte pictoria perfectum, & adæquatum? Et quis prudens musicum perfectum, ac numeris omnibus absolutum existimet Corydonem, si recte canat, ignoret tamen, quare recte canat; scilicet quare, quem edit cantum, sit conformis regulis artis musica, quam ipse profitetur, indeque sit recte, & artificiose harmonicus, ac sonorus?

Et horum ratio veluti a priori est, quia eo persectior est scientia, quo magis accedit ad divinam, cum persectiones divinæs sint veluti mensura, & prototypum caterarum. Atqui sci-

Phil. Neg. Log.

e

entia divina de quavis re singulari, cum sit scientia absolutissima, ac persectissima, non solum practice rem ipsam factibilem comprehendit: sed etiam quavis ad ipsam pertinentia speculatur. Ergo scientia creata absoluta, & persecta, non solum non excludit, sed exigit, quantum potest, cognitiones quasdam, speculativas, dummodo ad sui objecti meliorem notitiam pertinentes.

Eadem assertio, quo ad secundam partem de logica habituali, probatur eodem medio termino: quia nemo intelligi potest habitualiter logicus, nisi habeat habitualiter logicam: nemo intelligi potest habere habitualiter logicam, qui logicæ habitum non possideat, ut patet ex ipsis terminis: cum implicet in quovis genere concretum sine forma, seu quasi forma, ut implicat lucidum sine luce, cognoscens sine cognitione, amans sine amore: quæ sunt perspicua quoad essentiam logicæ, de cujus possibilitate

IV. Dico 4. Logicam esse possibilem, non videtur posse rationabiliter controverti. Siquidem possibilis est facultas recte loquendi; facultas recte canendi, & saltandi; facultas recte honefleque vivendi. Ergo quare non etiam possibilis erit existimanda facultas intellectualis recte definiendi, dividendi, & argumentandi? Si suz capax est disciplinz homo penes potentiam, locutivam, cantativam, saltativam; sique suæ capax est disciplinæ idem homo quoad voluntatem; quare non etiam quoad intellectum, penes potentiam videlicet definitivam, divisivant, argumentativam, disciplinæ capax erit, unde facultate logica. erudiatur? Et sane videmus potentias eo magis, vel minus capaces esse passivæ eruditionis in genere suo, quo magis, vel minus accedunt ad esse intellectivum, vel quo magis, aut minus intellectivæ potentiæ subijciuntur, ut directrici. Testis est humana voluntas, cui natura intellectum præfecit, ut facem præambulam, seu ut magistrum, & directorem ad iter, & metam felicitatis. Testes sunt ipsæ irrationales beluæ, quæ, ut magis. vel minus perfecte cognoscant modo suo, quanvis non intelligat, magis, vel minus erudiuntur, adeo at in artibus quibusdam mirabiliter proficiant modo suo. Videantur, quæ tradit Ulysses Aldrovandi de Elephantibus lib. 1. de quadrupedibus solipedibus. Hæc quoad possibilitatem logicæ: quo ad ejus existentiam

V. Dico 5. Existere logicam, ipsa patet experientia. Siquidem tot, tantusque prositentium, docentium, & logicam addi-

scen-

Tcentium numerus, logica facultatis existentiam in dubium revocare non finit. Quin ipsimet, qui logicam, præsertim aristotelicam, negare visi tunt (nam illam ab homine nedum docto. fed folummodo discursivo, negari re vera posse, nequeo mihi in animum inducere) dum, fortaffe ad oftentationem ingenii, vel ob affectatum peripatetici nominis odium, illam pernegant, & pernegare eam suos docent auditores, logicæ existentiam exercite comprobant, quam fignate curant labefectare. Peto enim: ipfi logicæ hostes, dum eam impugnant, vel discurrunt, vel non. Secundum longe procul a viris doctis, aliter nec arguunt simpliciter, nec bene redarguunt nostram logicam. Si primum, iterum peto: dum docent suos auditores discurrere, ut ipsi magifiri faciunt, contra logicam, vel docent eosdem recte discurrere, vel non . Si secundum , & nihil agunt contra logicam , & hoc viris doctis est indecorum: immo si, dum docent ea facere, que ipsi faciunt, non docent recte discurrere : ergo ipsimet , qui funt prototypum, non bene discurrent; quod de viris admodum eruditis suspicari, piaculum sit. Si primum, ergo ipsimet nolentes, logicam docent, & profitentur aristotelicam : quid enim, quaso, est logica aristotelica, nisi facultas docens recte argumentari, adeoque & recte definire, recte dividere ad convincendos intellectus adversariorum, ubi opus erit?

Hinc logicæ possibilitas, de qua assertione præcedente dictum est, probari etiam potest a posteriori, hoc pacto: logica datur de sacto, ut hactenus probavimus: ergo est possibilis. Evidens enim, nedum essicax, est argumentum ab actu ad potentiam, licet, non viceversa, a potentia ad actum: quandoquidem si Petrus ridet; evidens est, quod ridere possit, adeoque quod potentiam ridendi habeat: quanvis posset habere potentiam ridendi, nec tamen actu ridere. Igitur eodem modo, si logica actu existi: ergo evidens est, quod habeat capacitatem, seu potentiam existendi, quæ est logicæ possibilitas: quanvis posset quidem esse possibilis, nec tamen actu existere: ut plures sunt possibiles essecus, immo & artes, atque scientiæ, quæ tamen dessacto non amplius, vel nondum existent, quin & nunquam extiterunt, aut existent. Hæc quoad existentiam logicæ. Quoad ejus causas

VI. Dico 6. Logica primo efficienter est ab intellectu: secundo

do materialiter ab codem: tertio finaliter est ab opere, quod

ipsa respicit, ut finem: quarto formaliter non causatur.

Assertio probatur quoad primam partem: quia logica vel est actualis, vel habitualis, ex supra dictis: si actualis, est collectio intellectionum: si habitualis, est habitus intellectualis: atqui utroque modo accepta procedit efficienter ab intellectu: quiahic est causa efficiens vitalis suarum intellectionum, & specierum intentionalium, quæ constituunt habitus acquisitos, ut videbitur loco suo: ergo logica efficienter est ab intellectu. Quoad secundam partem, probatur, quia, tum collectio intellectionum, tum species intentionales, adeoque habitus, inhærent intellectui: ergo hunc respiciunt ut subjectum, & causam materialem. Quo ad tertiam partem probatur, quia res dicitur esse finaliter ab eo, quod ipsa respicit, ut sui sinem, adeoque ut causam sinalem. Atqui logica respicit, ut sui finem , adeoque ut causam finalem, opus suum, quod ipsa suo modo intendere dicitur, ut videbimus, ubi de objecto logicæ: ergo logica est finaliter ab opere, quod ipsa respicit, ut sui sinem. Quoad quartam partent, probatur, quia logica hic consideratur, ut forma perficiens intellectum. quem informat, eum denominando intrinsece logicum, idest pollentem facultate intrinseca definiendi, dividendi, & argumentandi: ergo ipsa non consideratur, ut subjectum: ergo, ut forma : ergo ipsa, præcise ut talis, formaliter non causatur-Cæterum, logicæ inventorem, aut inventores, antiquitatem, præstantiam, aliaque id genus eruditiones congerere, parvi momenti res esset, non sine jactura temporis: quod nobis sane impendendum est potius usui, praxique logicæ facultatis, quamchronicis, & historiis. Nos hic potissimum philosophiam scribere intendimus, non veterem, aut recentem historiam evolvere: & multo minus fabulam texere; ut ( quod vitium est nostri temporis) affectare videntur quidam neoterici, chronolog i seu mythologi potius, quam philosophi.

## A R T I C U L U S I I. Quotuplex sit logica.

VII. D'Ico 1. Logica dividitur primo in naturalem, & artificialem. Naturalis, est facultas innata, idest ipsum lumen inditum a natura, in ordine ad recte definiendum, divi-

dividendum, argumentandum. Artificialis, est facultas acquista, in ordine ad recte definiendum, dividendum, argumentandum. Et quidem subdividitur in actualem, & habitualem, cujus subdivisionis explicatio constat ex dictis artic. 1. assert. 3. & 6. Nomine logica simpliciter prolata, de qua sermo erit deinceps,

venit logica artificialis, non folummodo naturalis.

Dico 2. Logica dividitur secundo celebri divisione, in docentem, & utentem. Cujus divisionis explicationes varia apud doctores circumferuntur. Magis clara, & expedita videtur illa, fcilicet: logica docens, funt ipfæmet regulæ logicales: & habitus per se inclinans ad hujusmodi actus. Logica utens, est ipsamet logica, dum in actu exercito, quoad materiam propriam, utitur recta definitione, divisione, argumentatione, etiam ex vi fuarum regularum fupra alias, aut etiam fupra feipfas inadæquate reflectentium: ut cum definitionem ipsam definit logica: divisione dividit in suas species : deque ipsius argumentationis natura, juxta regulas ipfius logica argumentatur. Placet fupra cæteras hæc explicatio logicæ docentis, & utentis: quia ex una parte falvat, quæ falvanda videntur in hac materia : ex altera. parte non affignatur explicatio diverfa, quæ falvet prædicta. commodius, aut æque commode. Cum igitur in ipfamet logica, logicam, & docentem, & utentem inveniamus, non est, cur eam ulterius extra feipfam alibi, commistam, seu identificatam aliis facultatibus, inquiramus. A resiliento le non zina audiap at a an

VIII. Dico 3. Alii logicam docentem . & utentem explicant

ALL IN CAPTICULARY & St in

diversimode.

Prima quorundam explicatio

Est, logicam utentem esse cæteras omnes scientias in particulari, dum servant logicæ regulas: scilicet dum logicæ utuntur regulis; in materiis propriis, recte dividendo, definiendo, & argumentando. Ita Vasquez, Hurtadus, Oviedus, & alii. Unde, juxta hæc principia, definitio quantitatis, v. g. & si elicitive pendeat a physica, vel ab alia scientia; directive tamen, inquiunt, pendet a logica: in qua acceptione, veteres logicam utentem rebus immersam, concretamque dixere: logicam vero docentem, a rebus abstractam, & avulsam nuncuparunt, ut notat hoc loco author philosophiæ Burgundiensis veteris, & novæ, & Semeri, & alii passim.

Contra hanc primam explicationem est, quia aliæ scientiæ

si proprie, & rigorose loqui velimus, non sunt ipsa logica utens, sed ipsæ utuntur logica, eademque diriguntur. Nec bene quis divideret serram, v. g. in utentem, & docentem, dicendo: serra duplex est, una est ipsa serra, altera vero qui utitur serra : membra enim dividentia debent in recto participare rationem divisi. vocarique in recto, idest casu nominativo, talia. In casu autem nostro, aliz scientiz, vel earum opera, licet logicz przceptis conformia, præcise tamen, qua talia, non dicuntur, in communi modo loquendi, absolute, & simpliciter logica. Igitur hæc esdet divisio, per quam logica divideretur in logicam, & non logicam; adeoque reijcienda: sicut, siquis divideret animal in hominem. & non animal; fed causam, vel effectum, vel opus artefactum ab animali: vel in aliud, quod in recto non sit animal: quandoquidem, ut quod non est animal, non potest dici tale animal: ita, quod non est logica, non potest dici talis logica, idest logica utens.

Dico 4. Quod fi qui utitur logica, etiam in materiis aliarum scientiarum, vocari foleat logicus, fensus est arguitive, non formaliter: quaterus nimirum, qui utitur regulis logica in aliis materiis, arguitur scire logicam, qua posset etiam uti in materia logicali: enimvero logica in aliis scientiis est logica dirigens, non utens: ipsa enim facit, ut aliæ scientiæ, in materiis propriis, utantur præceptis logicæ: non vero est ipsa logica in illis materiis, in quibus usus non est formaliter logicus, sed solum directive logicus acum logica formaliter non sit sinisi circa objectum suum in particulari; & in generali circa formam, quoad objecta aliarum scientiarum: absque eo, quod ipsamet logica descendat ad particularia, ve ge quodnam sit genus, quænam dissernia in definitione talis, vel talis rei: hoc enim spectat ad scientias in particulari, quarum sunt propria objecta, quæ tractantur, hic st nunc desinienda, dividenda, deducenda per syllogismum.

Secunda alierum explicatio

IX. Est logicam utentem esse habitum quendam universalem, qui in omni materia probabiliter recte discurrat. Ita Fonseca apud Hurtadum, & Oviedum. Vel esse habitum, qui in omni materia doceat recte probabiliter discurrere. Ita quidam apud Giattinum, & Oviedum.

Contra hanc secundam explicationem est, primo, quiahabitus prædictus non est necessarius, nec regulariter defacto

datur:

datur: cum omnino gratis excogitetur. Secundo, quia, etiam si daretur; nec esset pura logica, nec aliæ scientiæ, aut sacultates, sed habitus mistus, & logica duntaxat secundum eam sormalitatem, secundum quam in materia logica versaretur. Logica enim, qua talis, nec constituit syllogismos in omni materia, nec dat præcepta particularia discurrendi, etiam probabiliter, de materiis in particulari aliarum artium, atque scientiarum, ut de materiis physicæ, metaphysicæ, medicinæ. Tertio, quia nonminus logica utens dicenda esset habitus in materia demonstrativa, seu scientifica, quam in materia probabili, & opinativa, seu topica: cum non appareat in contrarium ratio specialis.

Tertia aliorum explicatio

X. Est, logicam docentem esse, cujus finis, & intentum est intellectus alterius, sciens recte operari, & cognoscere, seu intellectus logicus, quatenus magister reddit discipulos logicos, illos docendo præcepta logicæ: logicam vero utentem esse, cujus finis est intellectus recte cognoscens; adeoque, juxta hanc sententiam, idem habitus præceptivus logicæ, quatenus intendit in subjecto, in quo est, operationes rectas, dicitur logica utens: quatenus intendit in alieno subjecto similia præcepta, seu ipsam logicam, dicitur logica docens. Idque deduci putant ex Aristotele, & Zabarella, ubi docent, quod cujusque artis duæ sunt partes, una docens, quæ cognitionem ipsius artis tradit, & præcepta, artis communicat: altera, quæ ex cognitione operatur. Ita quidam Recentior in manuscriptis.

Contra hanc tertiam explicationem est, quia non apparet ratio, cur logica practica, in ordine ad unum, idemque subjectum non possit considerari, ut docens, utque utens: quatenus in ipso eodemque Petro, v. g. logica, prout dans præcepta eidem Petro, ad recte syllogizandum, reputanda sit logica docens: prout vero in ipso, eodemque Petro syllogizans, adeoque utens suis præceptis in materia propria; reputanda sit logica utens: ergo, sicut in eadem logica inveniri commode potest logica docens, & logica utens; ita in eodem subjecto, diversimode considerato, inveniri poterit utraque logica, sub duplici prædicta consideratione.

-- Uniterbotto , soli ogiza: ; atviz et a que de anguls diffici

erg - a chimodi mpo So map a ricaregol matana in a cino. A R-

#### 160 PHILOSOPHIE NEGATIVE

#### ARTICULUS III.

In quo subjecto, aut quasi subjecto desacto logica inveniatur.

XI. Dari defacto in homine logicam, probatum est art. 1. assert. 5. neque hoc loco id controvertitur: sed solum, an illa inveniatur primo in anima separata: secundo in angelo: tertio in intellectu humano Christi: quarto

in intellectu divino. Quoad primum

Assertio est affirmativa. Probatur: anima logici unita corpori habet logicam: atqui non est, cur illam amittat præcises per separationem a corpore: ergo illam retinet separata. Et sane, anima separata multas retinet intellectiones, & species intentionales, adeoque & habitus, quæ acquisivit, dum erat incorpore: ergo & sogicam: qua dirigi quidem possit ad rectedes iniendum, dividendum, argumentandum, indagandi causa meliorem notitiam plurium objectorum, quæ naturaliter potest in illo statu non persecte cognoscere, aut etiam ignorare, ut dum reperiebatur unita corpori. Vel assignetur ratio specialis, quæ

præcise militet contra logicam. Quoad secundum,

XII. Dico 2. Logica est in angelo. Assertio probatur:logica est in anima separata: ergo & in angelo. Antecedens constat ex præcedente assertione. Consequentia probatur: siquidem in anima separata, ut dari possunt aliæ intellectiones, & species intentionales, & habitus acquisiti; ita & logica: contra quam. non militat specialis oppositio cum statu separationis; aut cum. pura spiritualitate animæ separatæ, aut aliqua alia ratio assignabilis : ergo & in angelo, ut dari possunt intellectiones, & species, & habitus alii acquisiti, ita & inveniri poterit logica : qua videlicet angelus dirigatur ad recte definiendum, dividendum, argumentandum, etiam per formalem discursum; si non in ordine ad ea, quæ naturaliter comprehendit, & intuetur; in ordine ad ea, que naturaliter ignorat, aut non perfecte cognoscit, v. g. in ordine ad arcana alieni cordis: circa quæ angelus profecto falli potest natura sua; ne dum formaliter, ut anima separata, utque homo, syllogizare; juxta ea, quæ de angelis dicta funt lib.2. theol. Igitur in hoc præcise angelus videtur esse æqualis conditionis cum anima separata, quin & cum homine. Ergo Ant. Forti.

fi anima feparata, quare non angelus, quoad aliqua, dirigi po-

test per logicam, etiam acquisitam? Quoad tertium

XIII. Dico 3. Logica fuit, atque adhuc perseyerat in intellectu humano Christi. Assertio probatur, & explicatur quoad utranque partem : scilicet primo, quod fuerit ; secundo, quod ad-

huc in intellectu humano Christi logica perseveret.

Prima pars, quia Christus, ut homo, præditus fuit donis naturalibus, quin & supernaturalibus, supra cæteros homines, iuxta illud Ps. 44. 3. Speciosus forma pre filiis hominum: ergo non folum habuit scientias, & artes illas infusas, quas accepisse miraculose a Deo dicuntur plures Sancti homines, & Ecclesia Doctores; sed & ulterius habuit scientias, & artes illas acquisitas, quas fibi, ut homo, per experientiam comparavit : juxta ea, que dicta funt in theol. lib.5. de Incarn. Ergo & logicam habuit, nedum infusam, verum etiam acquisitam: siquidem nulla apparet specialis repugnantia, aut absurditas, aut indecentia, ne in intellectu humano Christi, & quidem persectiori modo, quam in reliquis viris doctis, logica etiam per experientiam, atate. crescente, acquisita, sibique comparata reperiretur.

Hanc traditæ affertionis partem aliqui probant præcise authoritate D. Augustini lib. 1. contra Cresconium, qui temere autumabat, logicam malam artem, atque sophisticam reputandam. Cresconium enim impugnat D. Augustinus ex eo, quod iple Christus dialectica usus fuerit inter homines. Quod sane quis neget? præsertim ubi Puer Jesus cum doctoribus in templo, ad usque omnium stuporem, atque confusionem, legitur dispu-

taffe Luc. cap. 2. v. 46. 6 47.

Verum præcise per hoc, non evincunt persecte intentum: posset enim ab adversariis responderi, Christum usum quidem fuisse logica, sed infusa duntaxat, non etiam acquisita. Specialis difficultas est de hac secunda, non de prima, scilicet difficultas est, an extiterit in Christo logica acquisita, non autem est difficultas de infusa, quam ultro concesserint adversarii.

Secunda pars affertionis, nimirum, quod adhuc perseveret logica in intellectu humano Christi, probatur, quia logica fuit in Christo: sed non est, quare dicatur non amplius in eodem. perseverare: ergo adhuc in eo logica perseverat. Major constat ex dictis pro prima parte affertionis. Minor probatur, quia, licet non ad necessitatem, ad integritatem tamen, ornatumque

Phil. Neg. Log.

in Christo adhuc in cxlo, & in termino perseverant (si nihil obstet repugnans, absurdum, aut indecorum) omnes illi habitus, tum qui spectant ad voluntatem, tum qui ad intellectum, quos habuit in via, dum in terris viveret inter homines. Ergo & logica: vel assignetur contra logicam specialis repugnantia, absurditas, indecentia. Videantur, si placet, quæ dicta sunt in theologia lib. 3. de Fide, & lib. 5. de Incarn., & lib. 7. de Pænitentia. Quoad quartum

XIV. Dico 4. Logica acquisita nulla est in intellectu divino: est tamen logica quædam naturalis, supereminens, & perse-chissima: imparticipata nimirum, increata, independens, identificata, essentialis, persectissima, quippe identice Deus, qui est cumulus omnium persectionum absolutissimus. Ita recentiores communiter in manuscriptis: quidam præsertim apud Augu-

Ainum Spinò in logica cap. 5. n. 34.

Affertio quoad partem negativam non indiget probationes: eum enim Deus sit essentialiter sapientissimus, & omniscius; implicat decursu temporis notitiam objectorum acquirere, unde sapientior evadere intelligatur, sapientia, quam non habuerit abæterno. Quoad partem affirmativam, probitur, & explicarur: omnis scientia, seu facultas intellectiva, idest omnis intellectivitas omnium objectorum, quæ de illis haberi potest since imperfectione, datur in Deo: sed facultas definitiva, divisiva, & intellectiva unius objecti ex alio, & ex aliis, absque ullo formali, aut virtuali discursu, qui ex suo conceptu-impersectionem involveret; est scientia, seu facultas intellectiva, seu intellectivitas possibilis; nec involvens imperfectionem ex suo conceptu: ergo hujusinodi facultas intellectiva datur in Deo: sed hoc intelligimus nomine logicæ innatæ Deo, supereminentis, & perseetissimæ, in sensu affertionis, ne quæstio sit de vocabulo : ergo datur in intellectu divino logica quedam naturalis, supereminens, & persectissima, in sensu prædicto. Utraque præmissa constat ex dictis in theol. lib.1. de Deo. Consequentia sequitur in Darii.

Minor subsumpta probatur, quia ob similes facultates intellectivas summe perspicuas, immo & objectorum omnium comprehensivas, quæ, depuratæ quacunque impersectione, existunt in intellectu divino, quibus sane dirigitur Deus quoad fabricam, & regimen universi; dicitur Deus supereminenter, & persectisseme supremus rerum omnium Artisex scientissimus, prudentissemus,

mus providissimus. Quare igitur, ob facultatem intellectivam modi recte definiendi , dividendi , unumque obiective ex alio, demptis imperfectionibus, cognoscendi, dici non poterita in fano fenfu, superminenter, logicus perfectissimus; sicut ob facultatem intellectivam, & comprehensivam sui, theologus; ob facultatem intellectivam, & comprehensivam astrorum superminenter aftronomus perfectifimus? Quod autem Deus habeat, & essentialiter exerceat scientiam definitivam, divisivam, cognoscitivam unius ex alio; nihil aliud importat, nisi, quod Deus essentialiter semper affirmet hanc veritatem, & similes, v. g. homo est animal rationale: homo constat ex corpore, & anima unitis: homo est risibilis, quia est rationalis; quin Deus ipse ullo modo præscindat ex parte actus: cum hic modus cognoscendi pracifivus, utpote obscurus, imperfectionem importet ex suo conceptu: quanvis comprehensive, & perfectissime cognoscat Deus, quod intellectus humanus inter animalitatem, rationalitatem, risibilitatem præscindat ex parte actus.

Et quod præterez Deus, per hujusmodi suam scientiam, dicatur dirigi ab intrinseco, sive identice, non est absurdum, aut impersectio: cujusmodi esset, si Deus dirigeretur ab extrinseco, scilicet ab extranea scientia, quæque ab ipsius divino intellectu dissingueretur. Hoc etenim modo Deus alienam lucem, & ab exstrinseco emendicaret. Quod autem ipse sit sibi lux ad persectissime intelligendum, indeque etiam ad persectissime operandum, utpote non cœco, sed oculatissimo modo; summa est persectio digna Deo, teste ejus providentia oculatissima: juxta ea, quæ dicta sunt in theol. ubi de divina scientia, & præscientia directrice, & præscientia directrice, & præscientia directrice, & præscientia oculatissimo.

Ubi notandum, quod intellectus divinus non dicitur proprie fubjectum scientiæ divinæ, & consequenter neque hæc dicitur forma respectu illius: cum ratio subjecti, ut videbitur in physicis soco suo, communi modo loquendi, importet impersectione ex suo conceptu. Ideo in titulo articuli proposui, in quonam subjecto, aut quasi subjecto desacto logica inveniatur: cujus hactenus breviter innuisse sit satis essentiam, possibilitatem, existentiam, causas, divisionem, subjectum.

ARTI-

#### IV. ARTICULUS

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XV. Dico 1. Rationes, quibus hactenus in hac disput. 3. assertiones nostræ probatæ sunt, resolvuntur tandem in argumenta negativa, ut facile patet consideranti. Videlicet primo quoad essentiam logicæ: quia non potest assignari, idest non apparet, quid aliud metaphysice, aut physice sit logica; si hoc non est: si nimirum illa non est facultas prædicta, in ordine ad recte definiendum, dividendum, argumentandum: & quid, viceversa, hæc facultas sit, niss sit logica.

Secundo quoad possibilitatem: quia in hujusmodi facultate non est assignabilis repugnantia: juxta ea, quæ præmissa sunt in

Clavi disp. 1. n. 35. & disp. 2. præliminari.

Tertio quoad existentiam: quia non est assignabilis major ratio, quare defacto admittenda fit ulla alia facultas, aut virtus, quæ non probet etiam dari logicam: ergo vel est desacto ponenda logica, vel neganda omnis alia similis facultas, aut virtus, quæcunque sit, quæ ab adversariis admittatur.

Quarto quoad causas: quia non est assignabile, quomodo salvari possit logica per pauciores, aut diversas causas: aut quare

alia diversi generis causa superaddenda.

Quinto quoad divisionem : quia non est assignabile, cur aliqua ex prædictis speciebus, non sit digna nomine logicæ: aut cur superaddenda sit alia species, quæ faciat ad rem, quæque in...

prædictis non includatur.

Sexto quoad subjecta, secundum partem affirmativam: quia non est assignabile, cur, sicut in homine, ita & in aliis, de quibus dictum est, non possit inveniri logica, in: sensu accomodo. Secundum partem negativam : quia non est affignabile, neque intelligi potest, quomodo cum summa persectione Dei conciliari possit in intellectu divino logica acquisita, aut discursus, aut similis modus intelligendi, qui dicit ex suo conceptu imperse-Aionem: aut quomodo ex suo conceptu logica acquisita, sine impersectione, & desectu salvari possit. Verum hæc omnia generatim in Clavi præjacta sunt disp.1.

XVI. Dico 2. Et adversarii contra nos argumentis tandem. aliquando militant negativis. Puta, primo contra essentiam. logi-

logica: quia facultas a nobis definita, gratis dicitur esse logica: cum non appareat fundamentum id asserendi . Secundo contra possibilitatem: quia facultas a nobis definita. directiva scilicet intellectus quoad recte definiendum, dividendum, argumentandum, esset essentialiter otiosa, inutilis, & superflua: cum non appareat ejus munus, utilitas, & necessitas. Tertio contra existentiam: quia non sunt ponenda facultates a reliquis distinctæ fine necessitate: sed nulla est necessitas ponendi facultatem a nobis definitam, a reliquis distinctam: ergo non est de facto ponenda. Minor probatur: quia non apparet talis necessitas: vel assignetur, quare totum id, quod a nobis tribuitur facultati prædictæ, non possit tribui naturæ, & ingenio, aut faltem collectioni reliquarum virtutum, seu intellectualium facultatum. Quarto contra causas, divisionem, subjecta logica: quia gratis tot ejus causa, species, subjecta multiplicantur: cum eorum necessitas non appareat, præsertim in Deo, cujus in-

tellectus divinus non est obnoxius falsitati, aut errori, adeoque sicut non indigus ullius directionis, ita incapax scientiæ directricis.

the thoulingers inpract an Corollarium . Though a strong and the

Sed prædicta omnia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, sunt negativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1.

Ergo tandem aliquando in hac disputatione tertia de logica secundum se, tam nos qua adversarii, Negative syllogiza-vimus.



D I-

#### DISPUTATIO QVARTA.

Quænam fint Logicæ proprietates
præcipuæ.

Primo, an logica sit ars. Secundo, an virtus. Tentio, an scientia.

Quarto, an simpliciter practica: ubi, Quinto, quid sit,
cognitionem esse practicam; quid, esse speculativam. Sexto, an logica sit necessaria ad alias scientias
acquirendas.

## A R T I C U L U S I. An Logica fit Ars.

I. Dico 1. Logica est ars. Ita Fonseca, Vasquez, Val-llius, Smigletius, & alii communiter, præsertim recentiores, contra Toletum quest. 4. de dialect. in communi conclus. 1. Probatur sars est facultas præscribens certas, & infallibiles regulas, quibus fiat aliquod opus : atqui hujusmodi est logica: ergo logica est ars. Major est definitio artis: & constat ex Aristotele sex. Ethic. cap. 4. ubi ait , ars est habitus , cum veraratione factivus: & ex communi conceptu artis late acceptæ, nisi fortasse fieri velit questio de nomine. Hinc Divus Thomas prima secunda quaft. 57. art. 3. ad tertium, logicam, artem. appellare videtur, præfertim in ordine ad syllogismum: & Tullius, artem veri, & falsi disceptatricem, ac judicem. Et vocari solet ab omnibus logica ars artium, quin & illarum omnium princeps, atque directrix. Dixi, logicam/esse artem, puta saltem late acceptam, scilicet non in eo sensu, quo plures peripatetici, apud Polizium, teste Buridano; & apud Oviedum, stricte, nomine artis, volunt venire, juxta Aristotelem, illam tantummodo,quæ versatur circa opus externum: hujusmodi enim non est logica: cu versetur circa operationes intellectus quæ sunt opus internu: per hos autem doctores, factio dicitur de opere externo: actio de interno. Jam?

Dico 2. Etiam apud Aristotelem, 70 habitus factivus, multas habet acceptiones:primo nimirū in ordine ad opus externum. Secundo in ordine ad opus externum duntaxat permanens:

libro enim primo magnorum moralium, ad artes inter se discriminandas, alias appellat sactivas, quæ scilicet relinquunt opus post se, ut ædisicatoria, cujus opus permanens est: alias activas, ut ars citharizandi, quæ nullum post se opus relinquunt. Tertio, ut apparet legenti Aristotelem, etiam in ordine ad opera pure interna: nam secundo Ethic. cap. 6. loquens de virtutibus, hæc habet: dicendum est igitur, omnem virtutem, & ipsum id, cujus est virtus, bene assectum reddere: & opus ejus bene essicere. En quomodo, essicere, dicatur etiam de virtutibus, in universum: atqui virtutis, in universum; opus potest etiam esse pure internum. Non videtur igitur, cur logica, quantum est ex hoc capite, non possit dici ars, saltem late accepta, liberalis, persecta, intellectualis: quanvis non mechanica, non servilis, non impersecta, ut vulgus artium reliquarum inferiorum.

#### A R T I C U L U S I I. An Logica fit virtus.

Dico 1. Logica est virtus, probatur: virtus est, qua facit bonum habentem: quaque opus ejus reddit bonum: sed logica bonum facit habentem, idest intellectum: & opus ejus, idest intellectus, reddit bonum: ergo logica est virtus. Major est desinitio virtutis ab omnibus recepta, ex Aristotele 2. Ethicor. cap. 6. Minor probatur: logica prastat suis praceptis, ut opus intellectuale sit bonum: adeoque persicit intellectum... Sicut enim bonus est equus, si aptus ad equitationem; bonus oculus, si aptus ad videndum; bona serra, si apta ad secandum: & quo magis, in ordine ad hoc persiciuntur, eo magis evadunt bona, & persecta in genere suo; ita bonus est intellectus, si aptus ad recte intelligendum, & ad veritatem, ac scientiam indagandam: & quo magis in hoc persicitur, eo magis disponitur in ordine ad suum sinem assequendum: adeoque melioratur. Ad meliorem terminorum intelligentiam pro logica candidatis;

Dico 2. Quando dicitur logica esse virtus, primo sermo est de virtute intellectuali, non de morali. Quippe logica pertinet ad intellectum, & respicit, ut suos actus, intellectiones, quæ sormaliter non sunt capaces moralitatis, & imputabilitatis ad laudem, aut vituperium; ad præmium, aut pænam; scilicet homes statis, aut inhonestatis; immo nec meræ licentiæ moralis, idest

indifforentize in genere moris, juxta ea, que dicta sunt in theological lib. 8. ubi de moralitate actuum humanorum. Secundo sermo est de logica habituali: siquidem logica pure actualis non est virtus, sed actus virtutis. Virtus enim est habitus per se inclinans ad actus virtuosos: &, si ad actus virtuosos intellectus, dicitur virtus intellectualis: si ad actus virtuosos voluntatis, dicitur virtus moralis, seu voluntaria, puta pertinens ad mores. Viceversa, vitium est habitus per se inclinans ad actus vitiosos oppositos virtuosis. Sed logica habitualis est habitus: logica vero actualis non est habitus, sed sunt actus. Ergo logica habitualis est virtus: non vero logica actualis: que, ut pendens ab habituali, virtuosa solummodo dici poterit,

licet non ipsa virtus. Quibus præexplicatis,

III. Dico 3. Logica est virtus specialis. Assertio probatur: omnis virtus diversa a reliquis omnibus virtutibus, est virtus specialis: atqui logica est virtus diversa a reliquis omnibus virtutibus: ergo logica est virtus specialis. Major hujus primi syllogismi est explicatio terminorum. Minor probatur: logica est virtus habens objectum formale diverfum ab objecto formali omnium aliarum virtutum. Atqui diversitas objecti formalis est caput sufficiens, quin & præcipuum, unde virtutes diversificentur : ergo logica est virtus diversa a reliquis omnibus virtutibus. Major hujus secundi syllogismi probatur, quia logica, ut infra videbitur, respicit, ut suum objectum formale, rectitudinem secundæ operationis intellectus, puta definitivam, divifivam, argumentativam, præcise ut talem. Atqui hanc rectitudinem (infra explicandam, ubi de objecto logicæ) præcise, ut talem, nulla alia virtus assignabilis respicit, tanquam suum objectum formale: ergo logica est virtus, habens objectum formale diversum ab objecto formali omnium aliarum virtutum. Minor ejusdem fecundi syllogismi, quod scilicet hoc sit caput sufficiens ad virtutes specificandas, probatur, quia quævis alia virtus, seu pertinens ad voluntatem, five ad intellectum; ficut in universum. quævis potentia, & facultas, ex diversitate objecti sormalis satis superque specificatur ab aliis, in linea sua : licet etiam diversisicari possit ex aliis capitibus : ergo & logica. Ergo in universum diversitas objecti formalis est caput sufficiens, immo & præcipuum, unde virtutes diversificentur.



virtutum intellectualium sistere. Namque alia, v. g. physica.... mathematica, quanvis utantur logica, non tamen ipse sunt formaliter ipsa logica: & ratio est, quia v. g. quando physica definit compositum substantiale, aut illud dividit in suas partes, aut idem deducit syllogizando; non respicit formaliter, ut sui obje-Etum, rectitudinem definitionis, divisionis, argumentationis, præcise ut talem, sed naturalitatem ipsius compositi : adeoque non respicit rectam definitionem, divisionem, argumentationem, præcise ut talem; seu rectitudinem secundæ operationis, præcise ut definitivam, divisivam, argumentativam: sed prout naturalem, faltem terminative, prout physicam, juxta ea, quæ in physicis dicta funt, ubi de objecto physica. Idem, proportione servata, dicendum de aliis intellectualibus facultatibus, quarum nulla, etiam dum in propria materia definit, dividit, fyllogizat, ope logicæ; sistit in rectitudine secundæ operationis, præcise ut tali: sed in illa formalitate, quam respicit ut suum objectum specificum, & formale. At logica, sive dum docet, five dum ipfa utitur fuis præceptis, five dum adjuvat alias facultates, definiendo, dividendo, fyllogizando, præscindit utique ab aliis prædicatis, & folum respicit operatione secundam intellectus recte definitivam, divisivam, argumentativam, præcise ut talem, scilicet ut rectam definitionem, divisionem, argumentationem, præscindendo, an sit in materia naturali, adeoque physica; in materia quanta, adeoque mathematica; in materia divina, adeoque theologica.

## A R T I C U L U S III. Solvuntur objectiones.

V. OBiscies 1. Logica, secundum partem analyticam, in qua videlicet agit de sola demonstratione, non est virtus: ergo salsa conclusio. Antecedens probatur: non enim explicari potest, quomodo competat logicæ secundum partem analyticam id, quod sept. physicor. cap. 3. test. 17. tradidit Aristoteles, virtus est dispositio persecti ad optimum.

Respondeo, nego antecedens: ad cujus probationem dico, intellectum, qui est persectus, subjectum scilicet, quod persicitur per artem syllogismidemonstrativi construendi, quod est, quid bonum, immo, in aliquo sensu, optimum eidem intelle
Phil. Neg. Log.

Qui, cum, saltem naturaliter, non detur actus persectior scientisico; hoc modo sieri meliorem, itaque magis disponi ad

optimum.

Obijcies 2. Non potest explicari, quomodo logica, secundum partem topicam, in qua scilicet agit de syllogismo probabili, sit dispositio perfecti ad optimum: ergo, quo ad hanc par-

tem - logica non est virtus.

Respondeo, nego antecedens: quandoquidem habere cognitionem probabilem alicujus veritatis, est quid bonum nostro intellectui, & aliqua ejusdem perfectio: immo colligitur ex do-Aristotelis, & D. Thomæ, notitiam opinitativam, licet exiguam, de objecto perfectiore, v. g. de Deo, esse magis expetibilem, & perfectam, quam notitiam scientificam de objecto impersectiore, v.g. de musca, aut formica. Ulterius logica per topicam, non solum dat notitiam probabilem objecti, sed etiam præbet cognitionem connexionis præmissarum oum conclusione; quæ quidem est notitia certa, & evidens, fundata in illo principio : quæ sunt eadem unitertio, sunt eadem inter se. Intellectus igitur, ita perfectus per logicam topicam, fit magis bonus, adeoque magis accedit ad optimum:quia disponitur ad meliores. & meliores cognitiones semper eliciendas circa suum sinem. Hic notandum quod habitus, ut dicatur virtus, non necessario esse debet simpliciter persectissimus, nec necessario subjectum per illum perfici debet actu simpliciter perfectissimo: primo, quia sic nulla virtus minus perfecta, quam alia, cujusmodi est, v. g. virtus temperantiz, esset virtus, quia exceditur ab alia virtute, scilicet a charitate erga Deum: ergo temperantia non est perfe-Aissima, & sic de reliquis: secundo, quia nullus actus, etiam. charitatis, aut cujuscunque alterius virtutis est defacto talis, ut nequeat eo dari perfectior, saltem in sua linea: adeoque nulla in nobis defacto daretur virtus.

Obijcies 3. Non potest explicari, quomodo logica secundum partem sophisticam, in qua scilicet agit de syllogismo sophistico, sit dispositio persecti ad optimum: ergo, saltem se-

cundum hanc partem, logica non est virtus.

Respondeo, nego antecedens: nam logica, secundum hanc partem, dat intellectui regulas certas, & infallibiles, ut sciat reprobare malum, & eligere bonum, scilicet, ut, syllogismos fallaces dignoscendo, bonos eliciat, illorum fraudibus declinatis. Atqui

Digitized by Google

Atqui hoc scire, bonum est intellectui: ergo per hanc partem logicæ perficitur intellectus, sit melior, magis accedit ad optimum.

#### A R T I C U L U S IV. An logica sit scientia.

VI. Dico 1. Logica est scientia: puta logica habitualis, est scientia habitualis: logica actualis, scientia pariter actualis. Ita sententia communis ex Aristotele, D. Thoma, Scoto, & aliis, quos referunt, & sequuntur Toledus, Conimbricenses, Hurtadus, & passim recentiores, contra veteres

nonnullos, quibus subscribit Pereira lib. 1. phil. cap. 2.

Assertio probatur, & explicatur, quoad primam partem: logica habitualis, ex dictis, est habitus per se inclinans ad actus logicos: atqui habitus, per se inclinans ad actus logicos, est scientia habitualis: ergo logica habitualis est scientia habitualis. Minor probatur: habitus per se inclinans ad actus scientificos. est scientia habitualis: atqui habitus per se inclinans ad actus logicos, est habitus per se inclinans ad actus scientificos: ergo habitus per se inclinans ad actus logicos, est scientia habitualis. Minor probatur: actus, qui deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus, sunt scientifici: atqui actus logici, saltem quidam, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus: ergo actus logici, saltem quidam, sunt scientifici : ergo habitus, per se inclinans ad actus logicos, est per se inclinans ad actus scientificos. Major est explicatio terminorum ex Aristotele, ut constabit ex dicendis loco suo, scilicet disp. 13. ubi de scientia. Minor probatur: conclusiones logica, idest pracepta, & regula logica, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus: atqui hi sunt actus logici, utpote ipsamet logica actualis, ex supra dictis: ergo actus logici, saltem quidam, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus. Major probatur: fiquidem regulæ logicæ sunt illæ, & similes: primo, definitio, ut sit bona, esto clarior definito: secundo, divisio, ut sit bona, adæquet divisum: tertio, præmissæ fyllogismi, ut sint bonæ, ita disponantur, ut illis concessis, negari nequeat consequentia: quarto præmisæ syllogismi demonstrativi, ut sint bonæ, aptæ sint parere scientiam. Atqui hæ, & similes regulæ deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus: ergo conclusiones logicæ, idest præcepta, & regulæ logicæ, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus. Minor probatur: siquidem quoad primam regulam, ita syllogizatur, ex principiis quidem, aut lumine naturæ notis, aut aliunde: omnis explicatio, seu declaratio, quippe manisestatio ignoti, debet esse clarior re explicata, declarata, manisestata, sicut lumen re illuminata clarius est; aliter non explicat, non declarat, nonmanisestat ignotum, non illuminat, atqui definitio est oratio explicans, declarans, manisestans desinitum: ergo definitio est clarior desinito.

VII. Quoad secundam regulam, ita syllogizatur: divisio continet omnia divisi constitutiva: divisum est ipsum constitutum: atqui omnia constitutiva, & constitutum indentificantur: adeoque omnia constitutiva adæquant, immo sunt ipsum constitutum: sicut singillatim exceduntur ab ipso, cum totum sit maius sua parte: ergo divisio adæquat divisum.

Quoad tertiam regulam, ita syllogizatur: non potest ab intellectu sano negari, quippe patens lumine naturz, quod, qua sunt eadem unitertio, sunt eadem inter se: sed in pramiss rete dispositis conceditur, quod extrema sint idem cum uno tertio, nimirum cum medio termino: ergo non poterit negari confequentia, quod scilicet illa, etiam inter se identificentur.

Quoad quartam regulam ita syllogizatur: præmisæ certæ, & evidentes generant scientiam, utpote sui conclusionem: atqui præmisæ syllogismi demonstrativi este debent certæ, & evidentes: ergo præmisæ syllogismi demonstrativi generant scientiam.

Et simili modo syllogizari potest quoad alias regulas logicales, ut patet consideranti : sed hi, & similes modi syllogizandi sunt demonstrativi, ut patet, cum præmissa contineant, intellectis terminis, certas, & evidentes: ergo prædictæ regulæ logicæ, & similes, deducuntur ex præmissa certis, & evidentibus; quod erat probandum.

VIII. Dico 2. Logica actualis est scientia actualis. Assertio satis constat ex dictis assertione præcedente: probatur, & explicatur. Logica actualis sunt actus logici, ut supra dictum est loco suo: sed actus logici, saltem quidam, sunt scientissici, adeoque scientia actualis, ut constat ex superiore assertione: ergo logica-actualis est scientia actualis. Dixi, saltem quidam: enimyero Dico

Dico 3. Non officit, quod logica aliquas præterea habeat cognitiones mere probabiles. Nam, ut dicatur abfolute, & simpliciter scientia, sufficit, quod aliquas habeat cognitiones, seu conclusiones scientissicas: aliter nec physica, nec metaphysica, nec ulla fortasse scientia pure humana absolute, & simpliciter scientia dici posset: cum multas, & sortasse plures habeat cognitiones, seu conclusiones mere probabiles, seu opinativas, quam evidentes, & scientissicas.

### A R T I C U L U S V. Solvuntur objectiones.

IX. OBijcies 1. Logica est ars: ergo non est scientia...
Consequentia probatur, quia Aristoteles discriminat scientiam abarte.

Respondeo, nego consequentiam: ad cujus probationem dieo, Aristotelem loqui de pura arte, & pura scientia, quando illas inter se discriminat: non autem negare, eandem facultatem sub diversa consideratione scientiam, & artem merito dici posse.

Obijcies 2. Ars respicit operabile; scientia respicit scibile: sed operabile non est scibile: ergo si logica est ars, nequit esse scientia.

Respondeo, nego minorem: operabile enim, quomodo sieri debeat, demonstrari potest, & sciri per præmissas certas, & evidentes, adeoque esse scibile simul, ac operabile. Quod, si reliquæ artes regulariter scientiæ non dicantur, id provenit, non præcise, quia respiciunt operabile, sed quia circa ipsum procedere non solent modo demonstrativo.

Obijcies 3. Sic omnes artes, etiam mechanicæ, dici possent scientiæ: nam aliquid demonstrant circa sua objecta, v. g. sutoria demonstrat, corium pro solea debere esse solidius, quam pro parte superiore calcei, ita syllogizando: ad sustinendum pondus requiritur corium sortius, & solidius, quam ad non sustinendum: sed solea sustinet pondus pedis, pars vero calcei superior non sustinet idem pondus: ergo pro solea requiritur corium sortius, & solidius, quam pro parte superiore calcei.

Respondeo, distinguo sequelam: si dicto modo procedant concedo: secus, nego sequelam. Cæterum artes mechanicæ regulariter non solent scientiæ appellari: quia non ita procedunt syllogizangizando; sed duntaxat sundatæ in side parentum, doctrinaque a magistris recepta: ut patet, quando pueri docentur artem aliquam mechanicam: ipsis enim dantur quide præcepta, ratio autem non assignatur regulariter loquendo, ut assignatur in logica, & in aliis scientiis practicis. Quod, si ita omnes procederent, utique artes illæ, scientiæ practicæ, dici possent.

X. Obijcies 4. Aristoteles docet, absurdum esse quærere simul scientiam, & modum, seu instrumentum sciendi: sed logica est modus, seu instrumentum sciendi: ergo non est scientia.

Respondeo, in primis, omissa majore, negari posse minorem: logica enim proprie loquendo non est instrumentum, sed ars instrumentaria, quæ scilicet suo modo dat instrumenta sciendi, scilicet, illa præscribendo: ut ars malleatoria non est malleus, sed malleorum essectrix: & ad summum instrumentum metonymice, utpote causaliter, dici potest, idest causa instrumenti,

non ipsum formaliter instrumentum.

Respondeo secundo, distinguo majorem: absurdum est quærere simul scientiam, & modum, seu instrumentum sciendi, si sint realiter distincta, concedo: si sint realiter identificata; nego majorem: & distinguo minorem: sed logica est modus, seu instrumentum sciendi, quod simul est scientia, concedo: quod simul non est scientia, nego minorem, & consequentiam. Logica, quæ realiter est scientia, ex eodem Aristotele, alibi clare id asserente, est etiam modus, seu instrumentum sciendi, modo prædicto, respectu aliarum scientiarum, immo logica docens, respectu sui, ut utentis, juxta superius tradita. Ergo, qui quærit logicam, quærit modum, seu instrumentum sciendi.

Nec gratis ita a nobis explicatur Aristoteles; quippe, ne sibi contradicere reputetur. Cæterum hoc loco fortasse philosophus illos re vera reprehendere voluit, qui logicam adolescentes simul cum aliis scientiis edocebant, præpropero magisterio.

Obijcis 5. Idem Aristoteles dividit scientiam in physicam, & metaphysicam: nec meminit de logica: ergo logica per Ari-

stotelem non est scientia.

Respondeo, distinguo antecedens: scientiam speculativam., concedo; practicam nego antecedens: & distinguo consequens: ergo logica non est scientia mere speculativa, concedo; practica, nego consequentiam. Cujus distinctionis sensus constabit ex dicendis sequentiarticulo. Interim

XI. Ob-

Digitized by Google

XI. Obijies 6. Logica agit de syllogismo probabili, & de fal-

laci: ergo non est scientia.

Respondeo, nego consequentiam. Aliud est scientia, aliud objectum scientia, sive illud prosecutionis sit, & per se; sive fugæ, & per accidens. De opinione, & errore haberi potest cognitio scientifica, hoc est deducta ex præmissis certis, & evidentibus. Et sane Deus vere, certo, evidenter, infallibiliter. cognoscit notros actus, etiam falsos, incertos, obscuros, fallibiles, quin & erroneos. Sic de arbore, & lapide haberi potest scientia, licet ipsa non sint scientia: & de objecto malo, ut est peccatum, potest haberi actus bonus, scilicet odium ejusdem. de objecto bono actus malus, ut est odium erga Deum: de objesto materiali cognitio spiritualis, cujusnodi est cognitio, qua angelus cognoscit lapidem; juxta quam explicationem Aristoteles ubi in topicis docet, dialecticam agere de his, quæ ad opinionem pertinent, non negat esse scientiam, licet agat de opinione: enimyero logica agit quidem de opinione, at circa opinionem ipsam scientifice procedendo.

#### A R T I C U L U S VI. An logica sit scientia practica.

Dico 1. Logica est scientia absolute, & simpliciter practica. Ita Okamus, Gabriel, Paulus Venetus, Albertus citati a Rubio: nec non Fonseca, Murcia, Conimbricenses, Oviedus, Giattinus, Polizzius, Semeri, aliique recentiores complurimi cum Arriaga, qui affert pro se D. Thomam, & quotquot logicam, artem appellant: quos inter D. Augusti-

Assertio probatur: omnis scientia, quæ non quiescit in sola; contemplatione, seu speculatione sui objecti, sed ultra progrediendo, tendit ad opus, est practica: atqui hujusmodi est logica: est enim ars, ut supra diximus, & habet pro sine opus, idest secundam operationem intellectus recte faciendam: ergo logica est scientia practica. Major probatur: hoc enim est discrimen inter scientiam speculativam, & practicam, quod nimirum speculativa sistat in mera contemplatione sai objecti: practica, yero insuper tendat ad praxim. Et est expressa doctrina Aristotelis lib. 2. metaphys. cap. 1. ubi ait; speculativa scientia sinic que estas:

#### DISPUTATIO QVARTA.

Quænam fint Logicæ proprietates præcipuæ.

Primo, an logica sit ars. Secundo, an virtus. Tentio, an scientia.

Quarto, an simpliciter practica vubi, Quinto, quid sit,

cognitionem esse practicam; quid, esse speculativam. Sexto, an logica sit ne
cessaria ad alias scientias

acquirendos.

# A R T I C U L U S I. An Logica fit Ars.

I. Dico 1. Logica est ars. Ita Fonseca, Vasquez, Vallius, Smigletius, & alii communiter, præsertim. recentiores, contra Toletum quest. 4. de dialect. in communi conclus. 1. Probatur sars est facultas præscribens certas, & infallibiles regulas, quibus fiat aliquod opus: atqui hujusmodi est logica: ergo logica est ars. Major est definitio artis: & constat ex Aristotele sex. Ethic. cap. 4. ubi ait, ars est habitus, cum veraratione factivus: & ex communi conceptu artis late accepta, nisi fortasse fieri velit questio de nomine. Hinc Divus Thomas prima secunda quat. 57. art. 3. ad tertium, logicam, artem. appellare videtur, præsertim in ordine ad syllogismum: & Tullius, artem veri, & falsi disceptatricem, ac judicem. Et vocari folet ab omnibus logica ars artium quin & illarum omnium princeps, atque directrix. Dixi, logicamiesse artem, puta saltem late acceptam, scilicet non in eo sensu, quo plures peripatetici, apud Polizium, teste Buridano; & apud Oviedum, stricte, nomine artis, volunt venire, juxta Aristotelem, illam tantummodo,quæ versatur circa opus externum: hujusmodi enim non est logica: cu versetur circa operationes intellectus quæ sunt opus internu: per hos autem doctores, factio dicitur de opere externo: actio de interno. Jam

Dico 2. Etiam apud Aristotelem, 72 , habitus factivus, multas habet acceptiones:primo nimirū in ordine ad opus externum. Secundo in ordine ad opus externum duntaxat permanens: libro

libro enim primo magnorum moralium, ad artes inter se discriminandas, alias appellat sactivas, quæ scilicet relinquunt opus poss se ut ars citharizandi, quæ nullum poss se opus relinquunt. Tertio, ut apparet legenti Aristotelem, etiam in ordine ad opera pure interna: nam secundo Ethic. cap. 6. loquens de virtutibus, hæc habet: dicendum est igitur, ommem virtutem, & ipsum id, cujus est virtus, bene affectum reddere: & opus ejus bene efficere. En quomodo, efficere, dicatur etiam de virtutibus, in universum: atqui virtutis, in universum, opus potest etiam esse pure internum. Non videtur igitur, cur logica, quantum esse pure internon possit dici ars, saltem late accepta, liberalis, persecta, intellectualis: quanvis non mechanica, non servilis, non impersecta, ut vulgus artium reliquarum inferiorum.

#### A R T I C U L U S I I. An Logica fit virtus.

II. Dico 1. Logica est virtus, probatur: virtus est, quar facit bonum habentem: quaque opus ejus reddit bonum: sed logica bonum facit habentem, idest intellectum: & opus ejus, idest intellectus, reddit bonum: ergo logica est virtus. Major est definitio virtutis ab omnibus recepta, ex Aristotele 2. Ethicor. cap. 6. Minor probatur: logica prastat suis praceptis, ut opus intellectuale sit bonum: adeoque perficit intellectum... Sicut enim bonus est equus, si aptus ad equitationem; bonus oculus, si aptus ad videndum; bona serra, si apta ad secandum: & quo magis, in ordine ad hoc perficiuntur, eo magis evadunt bona, & perfecta in genere suo; ita bonus est intellectus, si aptus ad recte intelligendum, & ad veritatem, ac scientiam indagandam: & quo magis in hoc perficitur, eo magis disponitur in ordine ad suum sinem assequendum: adeoque melioratur. Ad meliorem terminorum intelligentiam pro logica candidatis;

Dico 2. Quando dicitur logica esse virtus, primo sermo est de virtute intellectuali, non de morali. Quippe logica pertinet ad intellectum, & respicit, ut suos actus, intellectiones, quæ sormaliter non sunt capaces moralitatis, & imputabilitatis ad laudem, aut vituperium; ad præmium, aut pænam; scilicet homes statis, aut inhonestatis; immo nec meræ licentiæ moralis, idest

indifferentiz in genere moris, juxta ea, que dicta sunt in theological. lib. 8. ubi de moralitate actuum humanorum. Secundo sermo est de logica habituali: siquidem logica pure actualis non est virtus, sed actus virtutis. Virtus enim est habitus per se inclinans ad actus virtuoses: &, si ad actus virtuoses intellectus, dicitur virtus intellectualis: si ad actus virtuosos voluntatis, dicitur virtus moralis, seu voluntaria, puta pertinens ad mores. Viceversa, vitium est habitus per se inclinans ad actus vitiosos oppositos virtuosis. Sed logica habitualis est habitus: logica vero actualis non est habitus, sed sunt actus. Ergo logica habitualis est virtus: non vero logica actualis: que, ut pendens ab habituali, virtuosa solummodo dici poterit,

licet non ipsa virtus. Quibus præexplicatis,

III. Dico 3. Logica est virtus specialis. Assertio probatur: omnis virtus diversa a reliquis omnibus virtutibus, est virtus specialis: atqui logica est virtus diversa a reliquis omnibus virtutibus: ergo logica est virtus specialis. Major hujus primi syllogismi est explicatio terminorum. Minor probatur: logica est virtus habens objectum formale diversum ab objecto formali omnium aliarum virtutum. Atqui diversitas objecti formalis est caput sufficiens, quin & præcipuum, unde virtutes diversificentur: ergo logica est virtus diversa a reliquis omnibus virtutibus. Major hujus secundi syllogismi probatur, quia logica, ut infra videbitur, respicit, ut suum objectum formale, rectitudinem secundæ operationis intellectus, puta definitivam, divisivam, argumentativam, præcise ut talem. Atqui hanc rectitudinem (infra explicandam, ubi de objecto logicæ) præcise, ut talem, nulla alia virtus assignabilis respicit, tanquam suum objectum formale: ergo logica est virtus, habens objectum formale diversum ab objecto formali omnium aliarum virtutum. Minor ejusdem fecundi syllogismi, quod scilicet hoc sit caput sufficiens ad virtutes specificandas, probatur, quia quævis alia virtus, seu pertinens ad voluntatem, sive ad intellectum; sicut in universum. quævis potentia, & facultas, ex diversitate objecti sormalis satis superque specificatur ab aliis, in linea sua : licet etiam diversifieari possit ex aliis capitibus: ergo & logica. Ergo in universum diversitas objecti formalis est caput sufficiens, immo & præcipuum, unde virtutes diversificentur.

IV. Dico 4. Nequit logica in collectione omnium aliarum vir-

virtutum intellectualium sistere. Namque alia, v. g. physica.... mathematica, quanvis utantur logica, non tamen ipfæ funt formaliter ipfa logica: & ratio est, quia v. g. quando physica definit compositum substantiale, aut illud dividit in suas partes, aut idem deducit syllogizando; non respicit formaliter, ut sui objeetum, rectitudinem definitionis, divisionis, argumentationis, præcise ut talem, sed naturalitatem ipsius compositi : adeoque non respicit rectam definitionem, divisionem, argumentationem, præcise ut talem; seu rectitudinem secundæ operationis, præcise ut definitivam, divisivam, argumentativam : sed prout naturalem, faltem terminative, prout physicam, juxta ea, quæ in physicis dicta sunt, ubi de objecto physica. Idem, proportione servata, dicendum de aliis intellectualibus facultatibus, quarum nulla, etiam dum in propria materia definit, dividit, fyllogizat, ope logicæ; fistit in rectitudine secundæ operationis, præcise ut tali : sed in illa formalitate , quam respicit ut suum. objectum specificum, & formale. At logica, sive dum docet, five dum ipfa utitur fuis præceptis, five dum adjuvat alias facultates, definiendo, dividendo, fyllogizando, præscindit utique ab aliis prædicatis, & folum respicit operatione secundam intellectus recte definitivam, divisivam, argumentativam, præcise ut talem, scilicet ut rectam definitionem, divisionem, argumentationem, præscindendo, an sit in materia naturali, adeoque physica; in materia quanta, adeoque mathematica; in materia divina, adeoque theologica.

#### A R T I C U L U S III. Solvuntur objectiones.

V. OBijcies 1. Logica, secundum partem analyticam, in qua videlicet agit de sola demonstratione, non est virtus: ergo falsa conclusio. Antecedens probatur: non enim explicari potest, quomodo competat logicæ secundum partem analyticam id, quod sept. physicor. cap. 3. test. 17. tradidit Aristoteles, virtus est dispositio persecti ad optimum.

Respondeo, nego antecedens: ad cujus probationem dico, intellectum, qui est persectus, subjectum scilicet, quod persicitur per artem syllogismi demonstrativi construendi, quod est, quid bonum, immo, in aliquo sensu, optimum eidem intelle-

Phil. Neg. Log. Y

Qui, cum, saltem naturaliter, non detur actus persectior scientifico; hoc modo sieri meliorem, itaque magis disponi ad

optimum.

Obijcies 2. Non potest explicari, quomodo logica, secundum partem topicam, in qua scilicet agit de syllogismo probabili, sit dispositio perfecti ad optimum: ergo, quo ad hanc par-

tem , logica non est virtus.

Respondeo, nego antecedens: quandoquidem habere cognitionem probabilem alicujus veritatis, est quid bonum nostro intellectui, & aliqua ejusdem perfectio: immo colligitur ex do-Aristotelis, & D. Thomæ, notitiam opinitativam, licet exiguam, de objecto perfectiore, v. g. de Deo, esse magis expetibilem, & perfectam, quam notitiam scientificam de objecto imperfectiore, v.g. de musca, aut formica. Ulterius logica per topicam, non solum dat notitiam probabilem objecti, sed etiam præbet cognitionem connexionis præmissarum oum conclusione; quæ quidem est notitia certa, & evidens, fundata in illo principio : quæ sunt eadem unitentio, sunt eadem inter se. Intellectus igitur, ita perfectus per logicam topicam, fit magis bonus, adeoque magis accedit ad optimum:quia disponitur ad meliores. & meliores cognitiones semper eliciendas circa suum finem. Hic notandum quod habitus, ut dicatur virtus, non necessario esse debet simpliciter perfectissimus, nec necessario subjectum per illum perfici debet actu simpliciter persectissimo: primo, quia sic nulla virtus minus perfecta, quam alia, cujusmodi est, v. g. virtus temperantiz, esset virtus, quia exceditur ab alia virtute, scilicet a charitate erga Deum: ergo temperantia non est perfe-Aissima, & sic de reliquis: secundo, quia nullus actus, etiamcharitatis, aut cujuscunque alterius virtutis est defacto talis, ut nequeat eo dari perfectior, saltem in sua linea: adeoque nulla in nobis defacto daretur virtus.

Obijcies 3. Non potest explicari, quomodo logica secundum partem sophisticam, in qua scilicet agit de syllogismo sophistico, sit dispositio persecti ad optimum: ergo, saltem se-

cundum hanc partem, logica non est virtus.

Respondeo, nego antecedens: nam logica, secundum hanc partem, dat intellectui regulas certas, & infallibiles, ut sciat reprobare malum, & eligere bonum, scilicet, ut, syllogismos fallaces dignoscendo, bonos eliciat, illorum fraudibus declinatis. Atqui Atqui hoc scire, bonum est intellectui: ergo per hanc partem logicæ perficitur intellectus, sit melior, magis accedit ad optimum.

## A R T I C U L U S IV. An logica sit scientia.

VI. Dico 1. Logica est scientia: puta logica habitualis, est scientia habitualis: logica actualis, scientia pariter actualis. Ita sententia communis ex Aristotele, D. Thoma, Scoto, & aliis, quos referunt, & sequuntur Toledus, Conimbricenses, Hurtadus, & passim recentiores, contra veteres

nonnullos, quibus subscribit Pereira lib. 1. phil. cap. 2.

Assertio probatur, & explicatur, quoad primam partem: logica habitualis, ex dictis, est habitus per se inclinans ad actus logicos-: atqui habitus, per se inclinans ad actus logicos, est scientia habitualis: ergo logica habitualis est scientia habitualis. Minor probatur:habitus per se inclinans ad actus scientisicos. est scientia habitualis: atqui habitus per se inclinans ad actus logicos, est habitus per se inclinans ad actus scientisicos: ergo habitus per se inclinans ad actus logicos, est scientia habitualis. Minor probatur : actus, qui deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus, sunt scientifici: atqui actus logici, saltem quidam, deducuntur ex præmiss certis, & evidentibus: ergo actus logici, saltem quidam, sunt scientissici : ergo habitus, per se inclinans ad actus logicos, est per se inclinans ad actus scientificos. Major est explicatio terminorum ex Aristotele, ut constabit ex dicendis loco suo, scilicet disp. 13. ubi de scientia. Minor probatur: conclusiones logica, idest pracepta, & regula logica, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus: atqui hi sunt actus logici, utpote ipsamet logica actualis, ex supra dictis: ergo actus logici, saltem quidam, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus. Major probatur: siquidem regulæ logicæ sunt illæ, & similes: primo, definitio, ut sit bona, esto clarior definito: secundo, divisio, ut sit bona, adæquet divisum. tertio, præmissæ fyllogismi, ut sint bonæ, ita disponantur, ut illis concessis, negari nequeat consequentia : quarto præmisæ syllogismi demonstrativi, ut sint bonæ, aptæ sint parere scientiam. Atqui hæ, & similes regulæ deducuntur ex præmiss certis. &

evidentibus: ergo conclusiones logicæ, idest præcepta, & regulæ logicæ, deducuntur ex præmissis certis, & evidentibus. Minor probatur: siquidem quoad primam regulam, ita syllogizatur, ex principiis quidem, aut lumine naturæ notis, aut aliunde: omnis explicatio, seu declaratio, quippe manisestatio ignoti, debet esse clarior re explicata, declarata, manisestata, sicut lumen re illuminata clarius est; aliter non explicat, non declarat, nonmanisestat ignotum, non illuminat, atqui definitio est oratio explicans, declarans, manisestans desinitum: ergo definitio est clarior desinito.

VII. Quoad secundam regulam, ita syllogizatur: divisio continet omnia divisi constitutiva: divisum est ipsum constitutum: atqui omnia constitutiva, & constitutum indentificantur: adeoque omnia constitutiva adæquant, immo sunt ipsum constitutum: sicut singillatim exceduntur ab ipso, cum totum sit majus sua parte: ergo divisio adæquat divisum.

Quoad tertiam regulam, ita syllogizatur: non potest ab intellectu sano negari, quippe patens lumine naturæ, quod, quæ sunt eadem unitertio, sunt eadem inter se: sed in præmiss reste dispositis conceditur, quod extrema sint idem cum uno tertio, nimirum cum medio termino: ergo non poterit negari con-

sequentia, quod scilicet illa, etiam inter se identisscentur.

Quoad quartam regulam ita syllogizatur: præmissæ certæ, & evidentes generant scientiam, utpote sui conclusionem: atqui præmissæ syllogismi demonstrativi esse debent certæ, & evidentes: ergo præmissæ syllogismi demonstrativi generant scientiam.

Et simili modo syllogizari potest quoad alias regulas logicales, ut patet consideranti : sed hi, & similes modi syllogizandi sunt demonstrativi, ut patet, cum præmissas contineant, intellectis terminis, certas, & evidentes: ergo prædictæ regulæ logicæ, & similes, deducuntur ex præmissas certis, & evidentibus; quod erat probandum.

VIII. Dico 2. Logica actualis est scientia actualis. Assertio satis constat ex dictis assertione præcedente: probatur, & explicatur. Logica actualis sunt actus logici, ut supra dictum est loco suo: sed actus logici, saltem quidam, sunt scientissici, adeoque scientia actualis, ut constat ex superiore assertione: ergo logica actualis est scientia actualis. Dixi, saltem quidam: enimero Dico

Dico 3. Non officit, quod logica aliquas præterea habeat cognitiones mere probabiles. Nam, ut dicatur absolute, & simpliciter scientia, sufficit, quod aliquas habeat cognitiones, seu conclusiones scientificas: aliter nec physica, nec metaphysica, nec ulla fortasse scientia pure humana absolute, & simpliciter scientia dici posset: cum multas, & fortasse plures habeat cognitiones, seu conclusiones mere probabiles, seu opinativas, quam evidentes, & scientificas.

### A R T I C U L U S V. Solvuntur objectiones.

IX. OBijcies 1. Logica est ars: ergo non est scientia...
Consequentia probatur, quia Aristoteles discriminat scientiam ab arte.

Respondeo, nego consequentiam: ad cujus probationem dico, Aristotelem loqui de pura arte, & pura scientia, quando illas inter se discriminat: non autem negare, eandem facultatem sub diversa consideratione scientiam, & artem merito dici posse.

Obijcies 2. Ars respicit operabile; scientia respicit scibile: sed operabile non est scibile: ergo si logica est ars, nequit esse scientia.

Respondeo, nego minorem: operabile enim, quomodo sieri debeat, demonstrari potest, & sciri per præmissas certas, & evidentes, adeoque esse scibile simul, ac operabile. Quod, si reliquæ artes regulariter scientiæ non dicantur, id provenit, non præcise, quia respiciunt operabile, sed quia circa ipsum procedere non solent modo demonstrativo.

Obijcies 3. Sic omnes artes, etiam mechanicæ, dici possent scientiæ: nam aliquid demonstrant circa sua objecta, v. g. sutoria demonstrat, corium pro solea debere esse solidius, quam pro parte superiore calcei, ita syllogizando: ad sustinendum pondus requiritur corium sortius, & solidius, quam ad non sustinendum: sed solea sustinet pondus pedis, pars vero calcei superior non sustinet idem pondus: ergo pro solea requiritur corium sortius, & solidius, quam pro parte superiore calcei.

Respondeo, distinguo sequelam: si disto modo procedant concedo: secus, nego sequelam. Cæterum artes mechanicæ regulariter non solent scientiæ appellari: quia non ita procedum signi

gizando; sed duntaxat fundatæ in side parentum, doctrinaque a magistris recepta: ut patet, quando pueri docentur artem aliquam mechanicam: ipsis enim dantur quide præcepta, ratio autem non assignatur regulariter loquendo, ut assignatur in logica, & in aliis scientiis practicis. Quod, si ita omnes procederent, utique artes illæ, scientiæ practicæ, dici possent.

X. Obijcies 4. Aristoteles docet, absurdum esse quærere simul scientiam, & modum, seu instrumentum sciendi: sed logica est modus, seu instrumentum sciendi: ergo non est scientia.

Respondeo, in primis, omissa majore, negari pose minorem: logica enim proprie loquendo non est instrumentum, sed ars instrumentaria, quæ scilicet suo modo dat instrumenta sciendi, scilicet, illa præscribendo: ut ars malleatoria non est malleus, sed malleorum essectiva: & ad summum instrumentum metonymice, utpote causaliter, dici potest, idest causa instrumenti,

non ipsum formaliter instrumentum.

Respondeo secundo, distinguo majorem: absurdum est quærere simul scientiam, & modum, seu instrumentum sciendi, si sint realiter distincta, concedo: si sint realiter identificata; nego majorem: & distinguo minorem: sed logica est modus, seu instrumentum sciendi, quod simul est scientia, concedo: quod simul non est scientia, nego minorem, & consequentiam. Logica, quæ realiter est scientia, ex eodem Aristotele, alibi clare id afferente, est etiam modus, seu instrumentum sciendi, modo prædicto, respectu aliarum scientiarum, immo logica docens, respectu sui, ut utentis, juxta superius tradita. Ergo, qui quærit logicam, quærit modum, seu instrumentum sciendi.

Nec gratis ita a nobis explicatur Aristoteles; quippe, ne sibi contradicere reputetur. Cæterum hoc loco fortasse philosophus illos re vera reprehendere voluit, qui logicam adolescentes simul cum aliis scientiis edocebant, præpropero magisterio.

Obijcis 5. Idem Aristoteles dividit scientiam in physicam. & metaphysicam: nec meminit de logica: ergo logica per Ari-

stotelem non est scientia.

Respondeo, distinguo antecedens: scientiam speculativam., concedo; practicamenego antecedens: & distinguo consequens: ergo logica non est scientia mere speculativa, concedo; practica, nego consequentiam. Cujus distinctionis sensus constabit ex dicendis sequentia articulo. Interim

XI. Ob-

Digitized by Google

XI. Obijies 6. Logica agit de syllogismo probabili, & de fal-

laci : ergo non est scientia.

Respondeo, nego consequentiam. Aliud est scientia, aliud obiectum scientiæ, sive illud prosecutionis sit, & per se; sive fugæ, & per accidens. De opinione, & errore haberi potest cognitio scientifica, hoc est deducta ex præmissis certis, & evidentibus. Et sane Deus vere, certo, evidenter, infallibiliter cognoscit nostros actus, etiam falsos, incertos, obscuros, fallibiles, quin & erroneos. Sic de arbore, & lapide haberi potest scientia, licet ipsa non sint scientia: & de objecto malo, ut est peccatum, potest haberi actus bonus, scilicet odium ejusdem.: de objecto bono actus malus, ut est odium erga Deum : de objecto materiali cognitio spiritualis, cujusinodi est cognitio, qua angelus cognoscit lapidem ; juxta quam explicationem Aristoteles ubi in topicis docet, dialecticam agere de his, quæ ad opinionem pertinent, non negat esse scientiam, licet agat de opinione: enimyero logica agit quidem de opinione, at circa opinionem ipsam scientifice procedendo.

### A R T I C U L U S VI. An logica sit scientia practica.

Albertus citati a Rubio: nec non Fonseca, Murcia, Conimbricenses, Oviedus, Giattinus, Polizzius, Semeri, aliique recentiores complurimi cum Arriaga, qui affert pro se D. Thomam, & quotquot logicam, artem appellant: quos inter D. Augusti-

nus, & M. Tullius recensentur.

Assertio probatur: omnis scientia, quæ non quiescit in sola; contemplatione, seu speculatione sui objecti, sed ultra progrediendo, tendit ad opus, est practica: atqui hujusmodi est logica: est enim ars, ut supra diximus, & habet pro sine opus, idest secundam operationem intellectus recte faciendam: ergo logica est scienția practica. Major probatur: hoc enim est discrimen inter sciențiam speculativam, & practicam, quod nimirum speculativa sistat in mera contemplatione sui objecti: practica, yero insuper tendat ad praxim. Et est expressa doctrina Aristotelis lib. 2. metaphys. cap. 1. ubi ait: speculativa scientia sinie venitati.

ritas: practica autem opus: & D. Thomæ ex Aristotele: intellectus speculativus habet pro sine veritatem, quam considerat: practicus autem veritatem consideratam ordinat in operationem sanquam in sinem: & Averrois in supra citatum Philosophi locum: in scientiis speculativis sinis est tantum scire; quare activæ scientiæ, & veritatem, & causas considerant, non ut sciant, sed ut recte agant.

Dico 2. Posita hac explicatione, communiter in scholis recepta, videtur implicare in terminis facultas tota practica, & tota speculativa respectu ejusem: implicat enim, ex ipsis terminis, tendere ad opus, & non tendere ad idem opus. Sic etiam manifeste repugnat, quod idem sit totum materiale, & totum spirituale. Hinc, ut notat Arriaga disp. 1. logica sett. 4. subsett. 2. num. 70. merito Hurtadus asserit, repugnare in terminis opinionem illorum, qui ajebant, scientiam speculativam docere operari, modo speculativo: quia, eo ipso quod doceat operari, non sistit in sola contemplatione objecti, & consequenter non habet modum speculativum, qui est cognoscere sistendo in sola contemplatione sui objecti.

#### A R T I C U L U S VII. Solvuntur Objectiones.

XIII. OBijcies 1. Cum Scoto, & suis, alissque apud Arriagam, & Oviedum: logica non tendit ad praxim: ergo non est scientia practica. Antecedens probatut: logica tendit in operationes intellectus: sed operationes intellectus non sunt praxis: ergo. Minor probatur, quia soli actus externi, vel ad summum actus voluntatis, & aliarum potentiarum inferiorum, sunt praxis: Ergo.

Respondeo, nego antecedens, ad ejus probationem, nego minorem: & deinde antecedens, quod ad illam probandam assumitur.

Operationes intellectus possunt, & debent dici praxis, cumssiant dependenter a regulis scientiæ, & artis, quæ per suas regulas dici potest, se extendere ad opus, tanquam ad praxim, licet opus sit intellectuale. Et ita explicandus Aristoteles, ubi ait intellectum extensione sieri practicum: cum ipse Aristoteles intellectum extensione sieri practicum: cum ipse Aristoteles intelaph. cap. 1. & 2. doceat, speculationem esse, quæ sisti in sola

fola contemplatione sui objecti. Illud noto, nobis cum Scoto disfidium esse de sola voce: concedit enim, logicam versari circa, operationes factibiles ex vi suoru preceptorum, negat tamen, ideo dicendam esse practicam: cum non tendat ad opus externum, quod solum vult, appellandum esse praxim: sed immerito: cum id assumatur omnino gratis.

Obijcies 2. Logica est scientia : sed scientia non potest esse

practica: ergo logica non est practica.

Respondeo, nego minorem, tum quia est contra rationem a nobis supra traditam: tum quia est contra divisionem Aristotelis, ab omnibus communiter receptam, qua dividitur scientia in speculativam, & practicam.

Obijcies 3. Scientia, ex Aristotele, est gratia sui: ergo non est gratia operis, seu ordinata ad praxim: ergo, si logica est scientia,

non est practica.

Respondeo, distinguo antecedens, scientia simpliciter speculativa concedo: simpliciter practica, nego antecedens, & distinguo consequens: ergo scientia simpliciter speculativa non est gratia operis, concedo; simpliciter practica, nego consequentiam; atque hoc juxta mentem Aristotelis, qui pluribus in locis docet, logicam non esse pure speculativam, & tamen 1. prior. cap. 1. illam scientiam appellat.

XIV. Obijcies 4. Scientia, ex Aristotele, est pura speculatio veritatis: ergo nulla scientia potest esse practica: ergo, si logica

est scientia, non est practica. Onoiet practica de la companya de

Respondeo, distinguo antecedens, aliqua scientia est puraspeculatio veritatis, concedo: omnis scientia, nego antecedens, &
consequentiam. Quanvis scientia illa, quæ est pure speculativa, sit
pura speculatio veritatis; secus tamen scientia illa, quæ est simpliciter practica.

Obijcies 5. Logica est scientia intellectualis : ergo speculati-

va, & non practica.

Respondeo, nego consequentiam: nisi sorte loqui velimus cum vulgo, sumendo Tò, speculativa, in eo sensu, quo vulgo dicuntur speculativi illi, qui persape videntur alio distracti, & cogitabundi. In quo sensu Divus Augustinus dicendus est, logicam appellasse scientiam contemplativam, partemque philosophiæ: cum aliquid demonstret circa operationes intellectus, seu Phil. Neg. Log.

cogitationes humanæ mentis, quæ vulgo dici solent contempla-

tivæ, nimirum considerativæ objectorum.

Obijcies 6. Objectum scientiæ est necessarium: sed objectum fcientiæ practicæ, utpote dependenter ab ejus præceptis factibile, debet esse contingens: ergo implicat, scientiam aliquam esse. practicam: ergo implicat logicam esse practicam, ex suppositio-

ne a guod sit scientia.

Respondeo, distinguo majorem: objectum scientiz est necessarium, quoad connexionem prædicatorum, seu, ut alii loquuntur, quoad essentiam, & conditionate, concedo: necessarium, quoad existentiam, & absolute, nego majorem; & distinguo minorem; objectum scientiæ practicæ debet esse contingens, quoad existentiam, & absolute, concedo: quoad connexionem prædicatorum, seu quoad essentiam, & conditionate, nego mino-

rem, & consequentiam.

Certitudo icientiæ fundari debet in rerum essentia, seu connexione prædicatorum, coditionate necessaria, & omnino invariabili ; quod scilicet res habeant prædicata immutabilia : quandoquidem objectum scientiæ, si existit, debet esse tale, quale per illam demonstratur. Non autem requirit certitudo scientiæ objectum tale, quod debeat esse absolute sempiternum, & necessarium: aliter nulla esset scientia, nisi de Deo, qui solus est ens sempiternum, & necessarium: nec cogitationes insa divina de objecto creato, utpote de objecto non necessario, sed contingente, essent supereminenter scientisica: quod est absurdum. Jam essentia operationum rectarum est omnino invariabilis, & necessaria conditionate, in sensu præexplicato: necesse enim est, v. g. ut bona definitio, si existit; sit clarior definito: ut divisio bona, si existit; adæquet divisum: ut præmissæ rectæ, si existant, & concedantur; consequentia non negetur: ut præmissæ certæ, & evidentes, recte dispositæ, si existant; aptæ sint scientiam generare.

XV. Obijcies 7. Objectum scientiæ est universale : sed objechum scientiæ practicæ non potest esse universale : ergo implicat scientia practica: ergo, si logica est scientia, non est practica. Minor probatur : non est universale quidquid operabile est : sed objectum scientiæ practicæ est operabile : ergo objectum scientiæ

practica non potest esse universale.

Respondeo primo, distinguo majorem: objectum illius scientia, quæ

quæ vocatur universalissima, præstantissima, seu prima philosophia, est universale, concedo: objectum cujuscunque scientiæ,

nego majorem : & omissa minore, nego consequentiam.

Scientia, omnium universalissima, & præstantissima dicitur ea pars metaphysicæ, quæ speculatur ens, ut ens in communi, & similia; adeoque dicitur habere objectum universales aliæ autem scientiæ haberi possunt de singularibus. Et sane de Deo, qui est unicus, habetur scientia. Et physica, non solum de corpore naturali in universum, sed etiam de corporibus singulis, aliquid demonstrare potest, & speculari.

Secundo, transmissa majore, nego minorem: & ad ejus probationem nego majorem: quia præcepta scientiæ practicæ, non est, cur non possint respicere plura similia, quæ sunt universale, faltem fundamentaliter sumptum, in sententia communi; licet in nostris principiis sint universale formaliter, ut suo loco videbimus. Sic logica in hoc præcepto, v.g. definitio sit clarior desinito, loquitur de definitione qualibet sactibili, adeoque de uni-

verfalls

XVI. Obijcies 8. Cum Suarez, Vasquez, Hurtado, Quiros, Rubio, aliisque recentioribus: logica, quanvis multas habeat cognitiones practicas, nonnullas tamen continet mere speculativas: ergo dicenda est partim practica, pattim speculativa. Antecedens, quoad secundam partem, probatur, quia saltem cognitiones illa, quibus logica speculatur suum objectum jam sactum, sunt speculativa: ergo logica nonnullas habet cognitiones mere speculativas.

Respondeo, ex Polizzio, transmisso antecedente, nego consequentiam. Ratio est, quia, ex dictis in ratione sundamentali, licet logica quasdam habeat cognitiones mere speculativas, nequit tamen negari, nec negatur ab adversariis, quod ipsa simpliciter tendat ad praxim: nec enim logica sistit pracise in mera contemplatione sui objecti, sed progreditur ulterius ad esse...onem, & opus, ad quod dirigendo procedit: atqui hoc susmicit, ut scientia simpliciter practica reputetur: ergo logica reputanda est scientia simpliciter practica. Caterum

Primo, ad objectionem præsentem quidam ex Arriaga disposationem antecedens, tanquam de subjecto non supponente: quia, inquiunt, siqua cognitio in logica videtur speculativa, proprie non spectat

ad ipsam logicam. Speculatio enimvero de opere logico jamisacto, proprie non est cognitio logicalis, sed experimentalis: siquidem, quanvis logica doceat, quomodo construenda sit rectades initio, divisio, argumentatio; experiri autem deinde, & recognoscere, utrum hic & nunc aliqua definitio, divisio, argumentatio sit conformis his, aut illis logica regulis, est cognitio experimentalis, quam viribus, opeque solius ingenii, & luminis naturalis deducit intellectus sanus. Sic, quod sundamentadomus solida debeant supra sirmu lapidem collocari, est cognitio & regula architectonica practica; videre autem deinde, an hic & nunc sundamenta hujus domus sint supra sirmum lapidem collocata, ad visum pertinet, & ad sensus externos: atque id discernit quilibet, etiam imperitus artis architectonica. Hae illi.

Secundo, alii ex Oviedo, procedunt cum distinctione: vel enim, inquiunt, cognitio operis logici jam facti conducit ad praxim, seu ad opus aliquod conficiendum, vel non. Si primum, est cognitio practica, & ad logicam pertinens: quatenus logica opere suo jam facto utitur, tanquam idea, vel ut errorem declinet deinde in aliis operibus construendis; vel ut ipsummet opus conservet, ne ve ipsum deserat, aliud oppositum, adeoque non recte artesactum, eligendo. Conservatio autem est quasi factio

quædam continuata. Hæc illi.

Sed tertio, contra primos, & secundos est, quia, ex dictis disp. 3. num. 3. ut adæquata, & perfecta alicujus rei scientia. sit, debet complecti cognitiones, non solum practicas de suo objecto, verum etiam pure speculativas de ejusdem causis, esfectibus, proprietatibus: ergo adæquata, & perfecta scientia logica, sicut & quavis alia scientia adaquata, & persecta, in linea sua, non necessario præscindit, immo necessario non præscindit, idest nequit præscindere ab omni cognitione speculativa. XVII. Obiscies 9. Ex quodam recentiore cum Cattaneo diff. 2.quast.3.n. 14. si logica habet aliquas cognitiones mere speculativas, dicenda est simpliciter speculativa, etlam si habeat aliquas cognitiones practicas : sed habet aliquas cognitiones mere speculativas: ergo dicenda est fimpliciter speculativa. Major probatur: logica, etiam si non habeat omnes cognitiones scientificas, quia tamen habet aliquas tales, dicitar simpliciter scientia: ergo 'si aliquas'habeat speculativas, dicitur absolute speculativa; etiam fi non habeat omnes cognitiones speculativas. Ref-

Respondeo , nego majorem : ad cujus probationem , concesso antecedente, nego confequentiam. Disparitas est, quia esse scientiam est denominatio positiva: esse speculativam est denominatio negativa . Prima est denominatio positiva , quia idem sonat, ac aliquid demonstrare. Secunda est negatival, quia idem Sonat, ac fiftere in contemplatione, idest non progredi ad opus. Jam denominatio politiva, verificatur lufficienter ex quovis capite, etiam si non ab omni : at negativa debet verificari ex omni capite, aliter est simpliciter falfa. Sic, ut domus dicatur cum veritate simpliciter illuminata, sufficit si illuminetur per senestram, licet non per portam; immo, quod per unam fenestram, licet non per alteram: ut autem domus cum veritate dicatur non illuminata , requiritur , quod neque ex hac fenestra , neque aliunde lucem recipiat : sic etiam jut Petrus dicatur occidere Paulum sufficit, quod illum occidat enfe, aut veneno; una, aut alteramanu, aut utraque: ut autem dicatur illum non occidere, requiritur, quod neque ense, neque veneno, neque una, aut altera. manu, nec utraque, neque ullo alio excognabili modo occidat : cum negatio, ut ajunt, fit malignantis natura.

Obijcies 10. Nequit explicari, quid importet, cognitionem ali-

quan effe practicam : ergo . Responsio erit nos osal inos A

### A R T I C U L U S VIII.

Quid sit, cognitionem esse practicam; quid, esse speculativam.

immediate, natura fua, tendere ad praxim, ut patet ex ipso nomine. Tendere autem ad praxim, modo prædicto, est, cognitionem aliquam esse talem per se, immediate, natura sua, ut, ex vi illius, objectum ejusdem, per se, immediate, natura sua sua, ex possiti ab ipsomet cognoscente, qua tali, alioqui capaci, & non impedito. Hinc, e converso, cognitio mere speculativa dicitur illa, quæ non ita se habet, sed sistit in mera contemplatione sui objecti. Unde vulgo lepide dici solet, cognitio practica Martham imitari: pure speculativa cognitio, Magdalenam.

Assertio probatur, & explicatur, quia ex una parte tradita

cognitionis practica definitio, per quam a pure speculativa discriminetur, ita competit omni, solique definito, ut nullo contra leges bonæ definitionis vitio laboret : ex altera parte salvat omnia, quæ salvanda sunt in subjecta materia, quæque per desinitiones ab hac diversas non salvantur commodius, aut eque commode: ergo videtur amplectenda. Vel affignetur, quonam vitio laboret , aut quid non falvet : aut quonam alio modo diverso debeat cognitio practica definiri. Et sane

Dico 2. Salvandum est primo, non posse eandem numero cognitionem, respectu ejusdem objecti, ejusdemque cognoscentis, & in iisdem circumstantiis, esse simul practicam, simul speculativam. Sicut nequit idem., secundum idem, respe--Clu ejusdem y & in iisdem penitus circumstantiis esse operativum 'simul, & simul non operativum, ut patet ex ipsis terminis, in-

volventibus contradictionem. Contra vero

Secundo, salvandum est, posse respectu diversorum, seu in-

diversis circumstantiis. Et a fortiori

Tertio, posse idem omnino objectum esse terminum duarum, vel plurium cognitionum, quarum una, vel alique sint pra-"cticæ; alia, vel aliæ sint mere speculativæ.

Atqui hæc commode salvantur per definitionem prædistam cognitionis practicæ, & consequenter per definitionem cogni-

tionis pure speculativæ. Enimyero

Primum salvatur, quia quævis possibilis determinata cognitio excogitabilis ; vel sistit hic & nunc, pensatis pensandis, in\_ mera contemplatione sui objecti, vel non: siquidem non datur reale medium inter esse, & non esse; inter sistere, & non--sistere: utrunque enim, vel neutrum dari, est manisesta chimera: si primum, cognitio illa est mere speculativa: si secundum, est practica.

Secundum falvatur, quia non est, quare non possit una seademque cognitio repræsentare plura objecta, quorum unum ipia pure speculetur; circa alterum vero ipsamet tendat ad praxim: scilicet repræsentet unum objectum factibile, alterum non factibile: vel unum factibile repræsentet obscure, alterum vero factibile, clare, quantum sufficit, ut quis præterea, reflectens in eadem cognitione, discernat modum efficiendi. Vel quare non possit una eadenque cognitio esse tale lumen, ut respectu unius intellectus fit pura contemplatio objecti , quatenus nimirum, hic reflectens

flectens supra ipsam, folum discernat objectum, modo quodam, ut ita dicam, sterili, & infocundo: respectu alterius intellectus fit directiva in ordine ad praxim, scilicet quatenus alius intelle-Eus, reflectens fupra eandem cognitionem, non folum discernat objectum illud, sed præterea modum efficiendi objectum prædi-Etum: que quidem modu cognitio ex suis intrinsecis repræsentet femper, quantum est ex se; licet non repræsentet relate ad omnem intellectum, sed relate ad magis acutum. Quæ etenim repugnantia, quod idem omnino lumen respectu unius oculi magis agat, quam respectu alterius? primum videlicet oculum illuminet ut duo, secundum vero ut quatuor : vel quare non possit eadem cognitio, de eodem objecto, eundem intellectum, in diversis circumstantiis, magis, vel minus illuminare : adeo nimirum, ut ipfe Petrus, v. g. reflectens fupra prædictam cognitionem,in ea nunc discernat solum objectum, v. g. horologium: nunc vero in eadem plus discernat, scilicet modum præterea, quo horologii machina construatur: adeoque, quod eadem cognitio, de eodem objecto, respectu ejusdem cognoscentis, modo sit practica, modo pure speculativa. Dummodo tamen nec cognitio variet objectum suum, quod ex suis intrinsecis ipsa, quantum est ex se, semper, & invariabiliter repræsentat: nec ipsamet, aut alia cognitio, reflectens supra ipsam, ullo modo præscindat ex parte objecti, sed solum ex parte actus: cum implicet præcisio objectiva, & (stantibus principiis communibus) implicet, cognitionem transire de repræsentativa unius objecti in repræsentativam alterius; ut videbitur loco suo. Tertium salvatur, ex dictis. XX. Dico 3. Ad nostræ definitionis meliorem intelligentiam: dicitur cognitio practica primo, ex vi cujus; & ratio a priori est, quia, cognitionem esse practicam, est esse operativam : esse operativam in ordine ad aliquem effectum, est posse influere in illum, seu physice eum producendo, sive moraliter, scilicet illuminando, & dirigendo agens intellectuale ad illum effectum physice producendum : atqui cognitio practica , præcise ut cognitio, non influit physice in illum effectum, seu opus, seu actum, ad quem ponendum dirigit agens intellectivum : quia , ut sape dictum est, hujusmodi influxus physicus omnino gratis admitteretur, juxta ea, quæ alibi dicuntur : ergo influit folum moraliter, feilicet folummodo directive : fed nequit explicari , quid fit hoc influere directive, hoc dirigere, nifi, quod cognitio illa.

-Sique Egeti.

oræluceat agenti intellectivo, & præterea quod agens intelle-Aivum operetur ex vi luminis, quod ei præbet talis cognitio. Enimvero potest aliqua cognitio, etiam alioqui practica, prælucere intellectui, sicut & aliquod motivum prælucere intelle-Etni, aut etiam voluntati; & nihilominus non movere intelle-Aum, aut voluntatem: puta potest intellectus, prælucentibus pluribus cognitionibus, alioquin operativis, operari ex vi unius. & non ex vi alterius: sicut potest voluntas, prælucentibus pluribus motivis, alloqui sufficientibus, operari ex vi unius, & non ex vi alterius : ergo cognitionem esse hic & nunc practicam, est esse talem, ut, ex vi ipsius, modo præexplicato, possit agens intellectivum operari , quantum est præcise ex vi luminis ad agendum prærequisiti. Huc reducuntur, quæ dicta sunt in theologia, ubi probavimus, scientiam mediam non posse esse practicam, nisi Deus operetur ex vi illius: non posse intelligi, Deum operari ex vi scientiæ mediæ, nisi intelligatur ponere hoc medium quia prævisum congruum ad Dei sinem aut quasi sinem. Nam, præseindendo ab hoc, quin, præseinditur a causali, & caufalitate. Hinc in subjecta materia (in qua To, ex vi, ut notat Augustinus Spino in log. cap. 1. a n. 7. difficile est explicatu) dico, operationem intellectus, puta definitionem, divisionem. argumentationem, fieri ex vi regularum logica, nequit commodius, aut æque commode aliter salvari, nisi per modum quendam tendendi causalem, quem, diversum a non causali, hic & nunc experitur agens intellectivum, dum dependenter ab regulis logicæ ponit operationem intellectus. Int ita quidem, ut quando non libere, sed necessario operatio illa, etiam ex suppositione, quod libere eliciatur, dependet a regulis logicæ; tunc modus ille tendendi causalis se teneat ex parte cognitionis:quando vero non solum entitas operationis, quoad esse simpliciter. fed etiam quoad esse secundum quid scilicet quoad dependentiam a regulis logica, est libera eidem agenti; tunc modus ille tendendi causalis se teneat ex parte volitionis, quæ agens determinat ad libere ponendam operationem intellectus, dependenter a... regulis logice. Rasio est, quia in primo casu, cum non adsit quo ad hoc libertas necesse est ponere tendentiam illa in ipso actu intellectuali. In fectindo cafu , cum adfit exercitium formale. libertutis, quo voluntas libere se determinatiad operationem intellectualem pohendam dependenter a regulis logica, præstat pone-- Ant. Forti.

ponere tendentiam illam in ipsomet exercitio voluntatis, & relinquere entitatem exercitii intellectus in sua indisferentia, ad hoc, ut ponatur dependenter a regulis logicalibus, vel indepedenter ab illis: dicendo, quod non sit implicans poni indisferenter; vel dependenter a regulis logica, vel independenter ab illis: cum non sint ponenda connexiones essentiales sine necessitate, juxta nostra principia, alibi sape ac sapius agitanda, & explicanda.

XXI. Nec fufficit mera connexio ad falvandam caufalitatem actus a motivo, vel lumine: quatenus nimirum actus sit talis, ut. nisi motivum, aut lumen illud affulserit, non suisset. Quandoquidem, quod spectat ad actum voluntatis, potest quidem ille connecti cum aliquo objecto potente alioqui movere, nec tamen actu movente agens intellectivum ad illum actum voluntatis. quem elicit hic & nunc: unde fustinet communiter morales theologi, quod, si quis posuerit suasionem, aut aliam similem caufam moralem fufficientem ad homicidium Pauli, a Petro perpetrandum, cognoscat tamen Petrum non inde motum fuisse ad homicidium illud, sed aliunde; non incurrit pænas, illi homicidio comexas : cum re vera in illud minime influxerit : eo quia. homicidium non fuerit perpetratum ex vi fux fuafionis, alioqui ab homicida cognitæ, & alioqui ad movendum fufficientis. Quod spectat ad actum intellectus; nec videtur implicare, quod ille connectatur quidem cum apparentia alicujus regulæ, potentis alioqui dirigere intellectum ad illum actum; nec tamen agens intellectivum actu dirigatur ab illa regula, sed vel ab alia, vel a folo lumine naturali. Nec enim valet illatio in universum: hic actus non existeret, nisi præluceret tale objectum, alioqui potens movere; aut nisi præluceret talis regula, alioqui potens dirigere agens intellectivum : ergo hic actus connectitur cum tali objecto, vel tali regula: ergo agens movetur a tali objecto, dirigitur a tali regula in ordine ad hunc actum efficiendum. Nam respondetur, distinguo primum consequens: ergo hic actus connectitur cum tali objecto, cum tali regula, mere concomitanter concedo; causaliter, nego primam, & secundam consequentiam. Neque enim implicat connexio cum aliquo, mere tanquam cum. concomitante, adeoque connexio, quæ non sit tanquam cum sui causa physica, aut morali, juxta ea, quæ dicuntur in physicis: ergo hoc, quod est pracise, unum connecti cum alio, quoad existendum, non est unum causari ab alio : ergo & in casu nostro.

Phil. Neg. Log. A a

Ex dictis patet, ad cognitionem, prædicto modo practicam, non sufficere, præcise quod objectum sit operabile cognoscenti, ut putare visus est Algazel; sed requiri insuper, ut sit operabile ex vi talis cognitionis. Nam v. g. cognitio de propria nutritione non reputatur prædicto modo practica; quia nutritio non est proxime operabilis, ex vi cognitionis, scilicet nutritio non est capax proxime directionis a cognitione ipsius, qui nutritur: ergo poterit cognitio speculativa versari circa objectum, sactibile quidem a cognoscente, sed factibile aliunde, vel independenter ab omni cognitione, vel saltem ex vi alterius cognitionis, quæ sit practica.

XXII. Secundo, dicitur, ejus objectum: quia, si cognoscens possit ex vi unius cognitionis essicere objectum alterius cognitionis; non ideo cognitio quoad suum objectum practica reputabitur. Hinc primo, non reputatur practica, quoad Deum, in Beatis visso intuitiva Dei, etiam si ex vi illius producatur a Beatis amor Dei, quia non producitur ipse Deuss. Secundo, nec reputatur practica cognitio pœnæ, puta quoad ipsam pænam.; quia, licet ex vi illius ponatur a cognoscente suga delicti, aut dolor culpæ præteritæ; non tamen producitur ipsa pæna. Tertio, nec cognitio est formaliter practica respectu alicujus operis non præcogniti, sed quod accidit præter intentionem: ut cumpictor ille, intendens proijcere colores, dicitur spumam canis, aut equi fortuito, & per accidens expressisse.

Tertio, dicitur, per se, tum propter prædicta, tum quia... cognitio, quam habet Petrus, v. g. de motu cæli, non est ex natura sua practica, & directiva: quanvis possit per accidens Petrus, ex vi illius, ponere motum cæli, nimirum, si Deus eidem Petro tantam virtutem, ut potest, miraculose communicaret.

Quarto, dicitur, immediate, quia non sufficitad cognitionem practicam, ut exilla sequi possit opus quomodocunque, ut putare videtur Scotus: aliter omnis sere cognitio de objecto sactibili a cognoscente, esset practica; cum sere nulla sit, qua indirecte, & remote non dirigat ad essectionem sui objecti, si sactibile est cognoscenti; quatenus parit ejusdem objecti amorem, si est bonum; velodium, si est malum; & consequenter ad ejustem sui objecti essectionem, aut sugam allicit cognoscentem.

Quinto, dicitur, ab ipso cognoscente, quia cognitio dicitur practica quoad illum, qui, cam respiciendo, ex vi ipsius, dirigitur

Digitized by Google

tur ad operandum modo prædicto:nec cognitio de objecto factibili a sua causa, saltem increata, summoque artifice, est nobis propterea practica, idest practica relate ad nos, sed relate ad ipsum.
Quandoquidem, in universum, denominationes tum physicæ,
tum morales, sunt respectivæ: utque potest aliquod esse physice
bonum uni, non bonum alteri; ita & moraliter: ergo & in subjecta materia poterit aliqua cognitio esse practica uni, non alteri: sicut potest unum, idemque lumen esse sufficiens uni visivæ
potentiæ, at non alteri: & cum his consonant, quæ dicta sunt de
probabili in theologia, ubi de moralitate actuum humanorum.

Sexto, dicitur, qua tali, quod nimirum sufficit ad cognitionem practicam, ut, quantum est ex parte intellectus, seu cognitionis de objecto, nihil desit, quin artisex illud ponat juxta persectam mentis ideam, licet possit aliunde impediri ex difficultatibus alio procedentibus, quin illud omnino idem objectum, saltem quoad modum, & ideam persectissimam, quam habebat in mente, extrinsecus operando construat. Ut passim occurrere solet in artissicibus, respicientibus exemplar, qui ponunt quidem objectum mente præsixum, quoad substantiam; licet regulariter ideam, & prototypum, quod habent præ oculis, aut in mente, ad unguem non exequantur. Quidquid in contrarium docere videatur Arriaga, & Comptonus. Ideoque addidi tandem, alioqui tapaci, & non impedito.

## ARTICULUS IX. Solvuntar objectiones.

XXIII. OBijcies 1. Contra primam affertionem ex Giattino, & aliis quast. 2. log. art. 2. Ad cognitionem practicam requiritur preterea modus quidă tendendi, signate præceptivus, exprimendus per participiale, aut gerundivum, aut simili modo: ergo tradita definitio cognitionis practicæ est manca. Antecedens probatur: quia, nisi habeatur hic modus tendendi, signate præceptivus, operans non cognoscit convenientiam, & debitum naturæ rationalis; ut, si velit recte operari hic & nunc, conveniens sibi sit ponere talem, vel talem modum operandi; adeoque, nisi cognitio id ostendat signate, naturarationalis non est ultimo completa ad artissicose operandum, si velit: ergo requiritur modus tendendi, signate præceptivus.

Digitized by Google

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem nego iterum antecedens. Siquidem, ut natura rationalis sit ultimo. completa, per cognitionem practicam, ad operandum artificiose. si velit, neque aliunde impediatur; sufficit, quod cognitio exercite repræsentet modum, seu convenientiam, seu medium, quo sibi operandum sit, si velit recte operari: non autem præterea. requiritur, quod signate, & veluti reflexe id exprimat per participiale, aut gerundivum, aut simili modo: quia, per hoc præcife, quod quis sciat, objectum aliquod ita recte fieri, evidens illi est, ita sibi conveniens esse, ut illud operetur, si velit recte operari: ut patet in Deo, in quo est prædicto modo scientia. practica, quoad creaturas producibiles, etiam fine tali modo tendendi, quem adversarii contendunt, signate præceptivo. Hinc si fortasse quis nesciat, qua via ad maris ripam eundum sit; æque illum interrogantem, qua via eatur, diriget, qui dicat, dextera itur; ac qui dicat, eundum tibi est via dextra, vel, debes ire: vel, via dextera tibi petenda est.

XXIV. Obijcies 2. Contra eandem affertionem:cognitio artis, seu scientiæ practicæ, debet repræsentare modum, quo resfiat: & præterea debet signate repræsentare rationabiliter sieri. si adhibeatur talis modus, posito, quod quis velit operari: er-

go requiritur modus tendendi, signate præceptivus.

Respondeo, nego secundam partem antecedentis: quia munus cognitionis practicæ adæquatum artificialiter dirigendi, satis perficitur, si repræsentet exercite, quomodo res recte siat;adeoque convenientiam dicto modo operandi, se quis recte operari velit. Sic, cognita bonitate morali actus humani, exercite cognoscitur convenientia, & necessitas conditionata illum actum amplectedi, ex suppositione quod velit quis honeste agere: nec opus est, ut per discursum signate, & resleve quis impellatur ad ita: operandű, hoc, vel simili modo, formaliter, & expresse syllogizando: amplectendum mihi est bonum honestum mihi, si velim recte, moraliter operari: sed hie actus est mihi bonum honestum hic & nunc : ergo hic actus amplectendus est mihi, si velim re-Lete operari hic & nunc.

Obijcies 3. Contra eandem assertionem: st quis haberet notitiam, quod ad eliciendum ignem, requiratur silex, & calybs. & adhuc nesciret, quod, si velit ignem elicere, talis modus operandi esset ipsi conveniens, aut necessarius; ista cognitio non dicereergo, ut sit tale, requiritur modus tendendi, signate præceptivus: ergo, ut sit cognitio practica, modus tendendi signate præceptivus:

ceptivus requiritur.

Respondeo, nego antecedens, ut implicans in adjecto: quandoquidem cuique evidens est, quod, si velit sinem, necesse sibi sit adhibere medium aptum, & requisitum ad talem sinem hic & nunc: ergo, si cognoscat, quod silex, & calybs sint medium aptum, hic & nunc requisitum ad ignem eliciendum; evidens eidem erit, quod conveniens sibi sit, hæc adhibere ad ignem eliciendum.

Cæterum dico ad id, quod additur de regula, seu præcepto, ne quæstio fortasse siat de vocabulo, hujusmodi cognitionem, alioqui practicam, sore præceptum exercite, quanvis non signate; quatenus nimirum exercite, regeret, dirigeret, edoceret intellectum, indicans ei modum efficiendi: adeoque esset regula, & documentum, agenti intellectuali traditum, in ordine ad recte aliquid agendum hic & nunc: quod vocamus, intellectuale præceptum materialiter, & exercite: licet non esset tale formaliter, & signate, quatenus non haberet formaliter modum præceptivum, seu imperativum.

XXV. Obijcies 4. Contra eandem assertionem cum Capreolo, Soto, & aliis apud Suarez disp. 44. metaph. praxis dicitur alterius potentiæ ab intellectu: ergo nostra explicatio in universum non subsistit: quia competit etiam cognitioni dirigenti naturam rationalem, quo ad aliam cognitionem, per intellectum.

eliciendam.

Respondeo, nego antecedens: vel distinguo: cumulative, concedo; privative, nego antecedens, & consequentiam. Et ad hujus probationem, concesso antecedente, nego consequentiam. Nam, licet sit cognitio practica, quæ prædicto modo, dirigit alias potentias, & voluntatem ad recte agendum in linea su ; cur non etiam, quæ dirigit intellectum in ordine ad recte definiendum, dividendum, argumentandum?

XXVI. Obijcies s. Contra eandem assertionem: ad cognitionem practicam, vel requiritur in cognoscente libertas contradictionis ad operandum recte, aut ad non operandum recte; vel requiritur libertas contrarietatis, scilicet ad operandum recte, aut ad operandum inrecte; vel non requi-

ritur hujusmodi libertas. Neutrum dici potest: ergo non bene

a nobis definitur cognitio practica.

Respondeo, nego minorem: & dico contra Fonsecam, non requiri ullam libertatem, sed sufficere, ut notat Molina, quod voluntas ex directione intellectus moveatur ad operandum, sive de cætero ex vi talis cognitionis practicæ objectum ponatur libere. sive ponatur necessario: adeoque, etiamsi operans, ex vi suæ cognitionis, sit metaphysice, nedum physice, aut moraliter, necessitatus ad non errandum, sed ad recte operandum conditionate, puta si velit operari: vel etiamsi sit absolute necessitatus ad ponendum objectum, ex vi cognitionis de eodem. Unde Deus, in communi sententia theologorum, dicitur artifex persectissimus,quanvis a sua sibi identificata scientia, & præscientia directrice, ita in ordine ad operandum illuminetur ad intra, ut metaphysice necessitetur ad recte operandum, si libere velit agere, ad extra, fuam omnipotentiam exercendo.

Obijcies 6. Contra secundam assertionem: saltem, si ad cognitionem practicam requiratur modus tendendi signate præceptivus, posset eadem cognitio respectu ejusdem objecti. N cognoscentis, & in iistem circumstantiis, esse practica simul, & speculativa: ergo, &c. Antecedens probatur: cognitio, quæ indivisibiliter exprimeret: talis filex, & calybs boc modo producit ignem, & præterea ita tibi ignis est excitandus; eslet simul pra-

ctica, & speculativa respectu ejusdem :ergo &c.

Respondeo, nego antecedens, ejusque prabationem: quia hujusmodi cognitio, cum non sisteret in mera contemplatione sui objecti, ut patet, esset absolute practica, & non pure speculativa; licet esset practica ex uno capite, non ex altero, scilicet quatenus præceptiva, non præcise quatenus considerativa, aut repræsentativa. Sic non potest dici, quod homo sit rationalis, & non rationalis; quanvis sit rationalis ex uno capite, & non ex alio, scilicet, quia est principium discurrendi, non vero quiaest principium sentiendi.

#### ARTICULUS X.

An logica ad alias scientias acquirendas sit necessaria.

AXVII. Dico s. Logica naturalis est simpliciter necessaria ad scientias acquirendas. Probatur: lumen paturale, seu capacitas ad acquirendas scientias, est ad illas simpliciter necessarium: sed logica naturalis est ipsim lumen naturale, seu capacitas ad acquirendas scientias: ergo logica naturalis est simpliciter necessaria ad scientias acquirendas. Major patet, quia capacitas subjecti est simpliciter necessaria ad aliquam formam, seu quasi formam recipiendam. Minor est explicatio terminorum, nisi quæstio sit de pura voce.

Dico 2. Logica artificialis non est simpliciter necessaria ad alias scientias acquirendas. Est sententia communis, ex Aristotele, D. Thoma, Scoto, Conimbricensibus, Fonseca, Arriaga...

Oviedo, Polizio, & recentioribus passim, contra nonnullos.

Probatur, quia acquiri alias scientias independenter a logica artificiali, non est chimera: ergo logica artificialis non est simpliciter necessaria ad scientias acquirendas. Antecedens probatur: acquiri scientias est, inferri quassam conclusiones ex præmissis certis, & evidentibus: atqui inferri quassam conclusiones ex præmissis certis, & evidentibus, independenter a logica artificiali, non est chimera: ergo acquiri alias scientias independenter a logica artificiali, non est chimera: quia nulla in hoc est assignabilis repugnantia specialis: immo videmus quandoque rusticos, solo lumine naturæ adjutos, deducere conclusiones ex præmissis certis, & evidentibus. Et sane lumine naturæ patet principium illud: quæ sunt realiter eadem unitertio, sunt eadem inter se: & rusticus scire aliquid potest, suique sciti rationem agnoscere, sine ulla prorsus formidine oppositi: adeoque potest independenter ab arte logica recte syllogizare.

XXVIII. Dico 3. Logica artificialis est necessaria secundum quid ad scientias acquirendas. Dixi, secundum quid idest, ad illas facilius, brevius, securius, idest longe procul ab errorum periculo comparandas. Probatur, quia sine logica artificiali, nonnisi difficile, nec sine magno errandi periculo, attenta præsertim brevitate vitæ humanæ, acquiri possunt scientiæ, ut pa

tet in rusticis: contra vero logicæ artisicialis præcepta non exiguam præbent facilitatem ad iyllogismos, etiam demonstrativos, recte, & infallibiliter construendos; necnon ad fallacias detegendas: ergo logica artisicialis, ne dum valde utilis est ad scientias acquirendas: verum etiam, secundum quid, idest ad eas facilius, brevius, securius acquirendas, est necessaria.

## A R T I C U L U S X I. Solvuntur objectiones.

XXIX. OBijcies 1. Aristoteles 4. metaph. test. 8. ait: oportet, ut instructi a dialectica ad philosophiam. accedant: ergo logica artisicialis est simpliciter necessaria ad scientias acquirendas.

Respondeo, distinguo antecedens: oportet ex congruentia, concedo: ex necessitate, subdistinguo: ex necessitate secundum quid, concedo: ex necessitate absoluta, nego antecedens, & confequentiam.

Obijcies 2. Ex Boetio ad topicam Ciceronis lib. 1. nisi logica præcesserit, sæpe in multos necesse est labamur errores: ergo logica artificialis est simpliciter necessaria ad alias scientias acqui-

rendas.

Respondeo, nego consequentiam: hoc enim sæpe, non semper, adeoque non necessario, contingit. Unde insertur quidem, logicam esse valde utilem, non autem simpliciter necessariam ad alias scientias comparandas: & quanvis logica vulgo dissicilima reputetur, non tamen est contra ordinem rationis, illam primo loco adolescentes edocere: quando enim dicitur, a facilioribus inchoandum, intelligitur, ubi cætera sint paria, neque habeatur motivum speciale, ut habetur in casu nostro, exordiendi videlicet philosophiæ disciplinam a logica, quæ docet modum reste definiendi, dividendi, & argumentandi: unde scientiarum janua, & organum merito nuncupatur.

Obicies 3. Est moraliter impossibile, quod sine artificiali logica, scientiam ullam, præsertim perfecte, & in tota sua latitudine, quis acquirat: ecquis enim unquam sine logica artificiali scientiam ullam perfecte adeptus afferri potest? ergo logica artificialis est simpliciter necessaria ad alias scientias acquirendas.

Respondeo, nego consequentiam. Antecedens ad summum probat, logicam artisicialem esse moraliter necessariam ad scientias. Forti.

tias persede acquirendas. Cæterum cum morali impotentia. stare potest in intellectu, regulis logicæ destituto, potentia phyfica ad scientias sibi comparandas : ut stare potest in voluntate libertas phyfica ad refistendum alicui tentationi, cum morali impossibilitate eidem resistendi, juxta ea, quæ pluribus in locis alibi dicta funt, præsertim in theologia. Enimvero magna difficultas in ordine ad aliquod, dicitur moralis impossibilitas: atqui potest cum morali impossibilitate componi potentia physica ad aliquod : quis enim neget posse hominem physice operari aliquod etiam valde arduum, & difficile? ergo stat hoc, quod intellectus fine logica artificiali possit simpliciter, licet valde difficile, fibi scientias comparare. Sed totum hoc importat, logicam, quanvis non sit simpliciter necessaria, esse tamen necessariam secundum quid ad scientias comparandas, quippe ad scientias facile, vel fine magna difficultate comparandas: ergo logica artificialis, licet non fit necessaria simpliciter, est tamen necessaria secundum quid, ad alias scientias acquirendas.

#### ARTICULUS XII.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

Dico 1. Rationes nostræ, quibus in hac disp. 4. pro-bare conati sumus, logicam esse artem, virtutem, scientiam, absolute, & simpliciter practicam nuncupandam; eo funditus reducuntur. Sunt aliæ artes, virtutes, scientiæ, absolute, & simpliciter practicæ nuncupatæ, & ab ipsismet adversariis ultro concessa: ergo & hujumodi est facultas logica: quia. non est assignabilis potior ratio, quare illæomnes sint hujusmodi, logica vero non item: cum non appareat, quid reliquæ meriti habeant, ut tales reputentur, quod desit logica, ne in artium, virtutum, scientiarum, absolute, & simpliciter practicarum albo recenseatur. Et præsertim, ad hominem, contra eos, qui affirmant, logicam esse simpliciter scientiam, & negant, esse simpliciter practicam, ita arguimus: non est assignabilis dispar ratio, quare logica sit simpliciter scientia, quanvis aliquas habeat cognitiones mere opinativas; & no sit simpliciter practica, quanvis aliquas habeat cognitiones mere speculativas. Dico

Phil. Neg. Log.

Digitized by Google

Dico 2. Rationes adversariorum contra prædictas nostras affertiones, eo tandem reducuntur: non sunt ponendæ persectiones, sen prædicata sine necessitate, & motivo sussiciente: sed nulla est assignabilis necessitas, nullum motivum sussicients, ponendi in logica persectionem, sen prædicatum artis, virtutis, scientiæ, absolute, & simpliciter prædicatum artis, virtutis, scientiæ, absolute, & simpliciter prædicatum artis, non est ars, non virtus, non scientia, absolute, & simpliciter prædica nuncupanda. Et præsertim contra ultimam partem: quia non est assignabilis, ides non apparet, major ratio, quare logica sit dicenda simpliciciter scientia, per hoc, quod aliquas habeat cognitiones scientiscas: quanvis alias etiam habeat pure opinativas; & no sit dicenda simpliciter speculativa per hoc, quod habeat aliquas cognitiones pure speculativas, quanvis alias etiam habeat practicas.

XXXI. Dico 3. Rationes nostræ, quibus in hac eadem, disputatione probavimus, primo, logicam naturalem este simpliciter necessariam ad alias scientias acquirendas: secundo, logicam artificialem non esse simpliciter necessariam; nihilominus tertio, hanc necessariam esse secundum quid; eo resolvuntur. Quoad primum, quia nequit assignari, quo modo reliquæ scientiæ, sine logica naturali, idest sine naturali capacitate, & lumine acquiri possint. Quoad secundum, quia non est assignabilis repugnantia, cur independenter ab artificiali logicæ disciplina, reliquæ scientiæ acquiri nequeant. Quoad tertium, quia non est assignabilis experientia, aut modus, quo possit homo, sibi relictus, facile passim secure, independenter ab arte logica, reliquas sibi scientias, citra multiplicis erroris periculum, comparare.

XXXII. Dico 4. Adversarii contra nostras hasce conclusiones arguunt hoc, aut simili modo. Quoad primam partemos non implicat, idest non apparet repugnans, quod homo, etiam sine logica naturali, reliquas sibi scientias adipiscatur: esego logica, etiam naturalis, non est ad id absolute; & simpliciter necessaria. Quoad secundam partem: non est assignabilis disparatio, quare homo no habeat virtutem adipiscendi cateras scientias simpliciter, absque logica naturali, habeat tamen virtutem eassem sibi simpliciter comparandi absque logica artificiali: ergo, si prima est ad id simpliciter necessaria; & secunda: vel, si non secunda; nec prima. Quoad tertiam partem, quia non est assignabilis dispar ratio, quare humano intellectui concedatur virtus acquirendi simpliciter cateras scientias absque directione logi-

logica artificialis, & eidem denegetur virtus eas acquirendi facile passim infallibiliter, ope laboris, ac studii, mereque adhibito ingenio, alioqui eximio, ac lumine naturali: ergo vel utrunque sue logica artificiali potest homo, vel neutrum potest.

#### Corollarium.

Sed prædicta omnia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, sunt negativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. Ergo in hac disputatione quarta de præcipuis proprietatibus logica, tandem aliquando tam nos, quam adversarii, argumentati sumus Negative.

#### LOGICÆ PARS TERTIA.

De Logica penes objectum suum in Genere.

### D I S P U T A T I O V. De objecto logica in genere.

Primo, de objetto materiali, & formali. Secundo, de objetto attributionis, & attributi.

Tertio, aliorum sententia referuntur, & impagnantur.

#### ARTICULUS L

Quodnam sit objectum materiale, & formale logicæ.

logicæ adeo difficultatibus, quæ Tyronum captums longe superant, offuscarunt, ut hac tempestate, non sine trito prisci anagrammatis omine, logica vere caligo evalerit; ne fortasse controversæ progressu disceptemus de nomine, ut multi faciunt, neve in æquivocis laboremus; præmittendam censeo explicationem status quæstionis.

Jam primo, dum quarimus, quodnam fit objectum logica, non est status quastionis de logica, ut speculativa, adeoque non de Bb 2

logica secundum omnem sui partem, & in tota sua latitudine; siquidem, ut dictum est disputatione tertia, logica adæquata, & persecta, secundum aliquam sui partem, dicit cognitiones quas-dam pure speculativas de rebus pertinentibus ad secundam operationem intellectus, qua talibus: & certum est, objectum talium cognitionum este res ipsas quas logica speculatur, utpote quæ dictis cognitionibus obijciuntur, & exprimuntur, quæcunque sint illæ res. Hujusmodi autem cognitiones sunt logica actualis inadæquata, scilicet sunt pars logicæ, sumptæ in tota sua latitudine. Secundo, non est status quæstionis de objecto mediato, remoto, per accidens, secundario, utque ajunt, sine extrinseco. Sed

Tertio status quæstionis est de objecto immediato, proximo, per le, primario, & fine intrinseco logicæ qui termini omnes disputationis cursu explicandi erunt. Quarto status quæstionis est de logica, ut practica, scilicet secunduni illam partem, unde absolute, & simpliciter practica nuncupatur. Et quidem. Quinto status questionis est de logica actuali, non de logica habituali: nam certum est, objectum immediatum logicæ habitualis practicæ, ut practicæ, esse ejus actus, quippe ad quos eliciendos ipla per se inclinat : quod de quovis also habitu intelligendum. His consonant, quæ de objectis virtutum dicta sunt in. theol. præsertim lib. 3. de Fide lib. 4. de Justitia lib. 6. de obje-Eto intentionis ministri conficientis Sacramentum, & lib. 7. de Panitentia. Sexto status quæstionis est, quod nam sit objectum. immediatum, proximum, primarium, & per se, illarum cognitionum practicarum, scilicet illarum regularum, seu præcercomm, que logicam actualem absolute, & simpliciter practicam, idest operativam constituunt : quinam videlicet sit effectus, seu opus logicum immediatum, & proximum, quod absolute, compliciter, fine addito, anotomolice vocetur objadum logica Onibus pramifis

gicæ est sola secunda operatio intellectus, recta rectitudine pasfiva, idest consormis regulis ipsius logicæ, quæ a ipsæ dicuntur rectæ rectitudine activa.

Priusquam probetur assertio, pro terminorum explicatione, notandium est, tres esse operationes nostri intellectus: prima operatio dicitur apprehensio: secunda judicium: tertia discurssius.

fus. Apprehensio est veluti quædam visio ocularis, seu obtutus quidam, qua mere concipitur objectum, quin aliquid de illo enuncietur affirmando, vel negando : v. g. concipio folem, abfque eo, quod enunciem, illum esse, vel non esse supra horizontem . Jam, si objectum, quod apprehenditur, unum, ac simplex est : dicitur apprehensio incomplexa: ut cum apprehenditur angelus, aut homo ad modum unius : si vero objectum, quod apprehenditur, multiplex est, & compositum; apprehensio complexa : v. g. cum apprehenduntur plura fimul, non ad modum. unius , v. g. & Deus , & homo , & lapis , & arbor . Judicium. est, quo aliquid de aliquo enunciatur, sive affirmando, sive negando: v. g. paries est albus, paries non est albus: & hoc regulariter in nobis præsupponit apprehensionem . Discursus, qui & illatio appellatur, conclusio, & consequentia, est judicium illatum ex alio , v. g. ex eo , quia fol est in horizonte, infertur : ergo dies est. Et quidem hac tertia operatio, qua talis, secundam necessario essentialiter præsupponit. Quibus præexplicatis, III. Affertio nostra probatur: ex una parte secunda operatio intellectus, recta rectitudine passiva, habet omnia requisita ad objectum immediatum logicæ : ex altera parte, non potest affignari aliud objectu, quod tale sit:ergo sola operatio intellectus, recta rectitudine passiva, est objectum logicæ immediatum. Prima pars antecedentis probatur, quia nequit assignari requisitum, quod secunda operationi desit, ne ipsa fungatur munere hujusmodi objecti. Secunda pars probatur etiam, quia nequit assignari aliud, in quo commodius, aut æque commode talia requifita reperiantur. Prima pars, solutione objectionum; secunda pars, impugnatione aliarum fententiarum, fatis conftabit . Nihil-

Dico 3. Probando ulterius primam partem antecedentis predicti: secunda operatio intellectus, recta rectitudine passiva, habet omnia requisita ad objectum logicæ immediatum; quia logicæ, per sna præcepta, secundam intellectus operationem rectam, immediate faciendam prescribit: agit enim de definitione, divisione, & præmissis syllogismi recti, quæ sunt secundæ operationes intellectus. Immo omnes fere adversarii, qui contra nos sustinent, vel voces, vel res, vel intellectum, vel aliquid aliud esse objectum materiale proximum logicæ, ultro condedum secundam operationem intellectus, rectam, esse logicæ objectum formale.

ominus.

proximum: adeoque logicam de hujusuodi operatione intellectus agere per se, immediate, & primario in suis præceptis.

Dico 4. Probando ulterius fecundam partem antecedentis pradicti principalis: sola secunda operatio intelloctus, rocta reclitudine pussiva, habet omnia requisita ad objectum logicæ; quia logica invenit in illa sufficienter rationem object i materialis, & formalis: ergo invenit jam objectum totale: nec est, cur ejus objectum ultra extendatur. Antecedens probatur: in operatione. recta habentur duo predicata, operatio scilicet, & rectitudo:atqui operatio habere commode potest ratione objecti materialis, rectitudo objecti formalis: ergo, in operatione recta, logica invenit sufficienter rationem objecti materialis, & formalis. Hxc minor probatur: logica agit de operatione intellectus, quatenus est instrumentum aptum veritatis asseguenda, quod ipsa præscribit per suas regulas faciendum: unde logica dicitur, facultas instrumentalis, atque organum scientiarum, & veritatis: atqui operatio intellectus est aptum instrumentum veritatis, quatenus recta: ergo logica agit de operatione, quatenus recta: adeoque attingit immediate rectitudinem ratione sui; operationem immediate, sed ratione ipsius rectitudinis, qua operationem, instrumentum veritatis a logica intentum constituit. Jan subsumo: Sed in facultatibus, quod immediate attingitur, at ratione alterius, est objectum immediatum, materiale; quod immediate attingitur, & ratione sui, est objectum immediatum formale : ergo operatio recta habere commode potest rationem objecti materialis, rectitudo rationem objecti formalis. Minor subsumpta, videtur esse innegabilis, cum sit explicatio terminorum, qua communiter objectum materiale, & formale discriminantur. Hinc, cum quis amat pharmacum propter fanitatem; pharmacum, dicitur elle objectum voluntatis immediatum, sed materiale, quia amatur quidem immediate, at ratione alterlus, nempe sanitatis: sanitas vero, dicitur objectum immediatum formale, quia amatur, & amatur propter se, non vero ratione alterius. Sic etiam, cum quis assentitur conclusioni propter premissas, conclusio objectiva, dicitur objectum intellectus complexum,immediatum, sed materiale; quia affirmatur quidem immediate, at ratione præmissarum: præmissæ vero objectivæ, qua tales, dicumur objectum complexum immediatum, & formale) quia affirmantur, aut negantur, propter le. Dixi complexum, quia

quia objectum incomplexum appellari solet a philosophis subje-

clum earundem propositionum.

IV. Dico 5. Hactenus de objecto proximo, immediato, profecutionis, & per se intento. Dixi, proximo, & immediato, quia extera, qux secundam operationem rectam comitantur, aut subsequuntur, puta carentia operationis irrectx, concretum illud, res recte definita, recte divisa, recte deducta; intellectus recte intelligens, idest recte definiens, recte dividens, recte, syllogizans; veritas præterea, conclusio, & scientia, quæ reperitur in conclusione, & similia, quæ ulterius hec comitantur, aut subsequuntur; sunt quidem objectum, & sinis logica, sed objectum mediatum, & remotum, ac sinis secundarius, & extrinsecus; ut se habet, respectu frænisactoriæ, recta equitatio, aliique, sines reipublica, & prudentiæ equestris: necnon, respectu medicinæ, & medici, lucrum, æstimatio, gaudium, & similia ob ægrotum jam sanum.

Probatur, quia opus, seu objectum facultatis, & potentiæ, inter quod, & ipsam nihil mediat in suo genere, dicitur opus, seu objectum ejusdem immediatum: ergo opus, seu objectum facultatis, & potentiæ, inter quod, & ipsam aliquod mediat in suo genere, dicitur opus, seu objectum ejusdem mediatum: quandoquidem causa causæ est in suo genere causa causati, videlicet mediata: ita, qui producit ignem immediate, dicitur etiam causa mediata essectium, qui abigne proficiscuntur: & qui libere ponitexercitium aliquod morale, dicitur mediate, & in causa, ponere moraliter omnem alium essectum, puta sufficienter prævisum, qui ad exercitium illud per se consequitur, sine nova li-

bertate; adeoque sine nova imputabilitate ipsi operanti.

Dico 6. Dixi, profecutionis, & per se intento: non enim negaverim, quod etiam secunda operatio intellectus irrecta, dici possit logica immediatum objectum siga, & per accidens: quia, cum oppositorum eadem sit disciplina, logica, describendo operem rectam, quam per se intendir, describit etiam oppositam, operationem irrectam, ut sugiendam,

Dico 7. Dixi, operationem irrectam, non autem chimericam. Est contra recentiores nonnullos apud Arriagam disp. 2. fett. 2. num. 27.21 e in a sponibul ono indoor muchiv non

Probatur: quia non eodem modo philosophandum, quoad hoc, de operatione impossibili, ac de operatione irrecta. Enim-

vero operationem impossibilem logica no præscribit eliciendam. utpote impossibilem; adeoque neque evitandam, ex vi suorum præceptorum, cum supponatur jam aliunde omnino repugnans: sic scientia moralis practica agit quidem immediate de vitiis, & peccatis, ut evitandis, cum sint contraria virtutibus prosequendis: non autem practice agit de vitiis chimericis, quin nec de virtutibus impossibilibus: sicut nec medicina de morbis chimericis, aut de medicamentis impossibilibus. Et sane hujusmodi præcepta absoluta de vitanda re impossibili, ut de assequenda re impossibili, aut etiam de re aliunde necessario, & essentialiter obtenta; essent præcepta chimerica, utpote medium essentialiter otiosum, aut superfluum in ordine ad suum finem primarium, & per se, juxta ea, que alibi ex prosesso dicuntur tum in philosophia, tum etiam in theologia, præsertim lib. 4. philosoph. ubi de creatura indestruibili, & lib. 3. theol. de fide, ubi de veritate irrevelabili, & incredibili. Quod si metaphysica agat non solum de ente reali, sed etiam de irreali, id provenit, quia metaphyca est scientia pure speculativa, adeoque non in ordine ad praxim, idest non in ordine ad aliquod opus recte faciendum, & consequenter non in ordine ad irrectum opus evitandum: unde est, ut metaphysica, quo speculetur funditus ens, ut sic, speculetur & ens fictum e diametro oppositum, quod sane est considerabile, licet non sic factibile, nec artificio vitandum.

Dico 8. Non negaverim tamen, operationem chimericam, aliquo modo indirecte, spectare ad logicam, quatenus hæc, præscribendo secundam operationem rectam, ducere per accidens potest in cognitionem & operationum impossibilium: simili quodam modo, ac qui describit verum hominem, & verum aurum, ducere per accidens potest aliquo modo in cognitionem hominis picti, & aurichalci. Hæc de secunda operatione chimerica: siquidem, quid sentiendum de operatione chimerizante, videbitur infra.

V. Dico 9. Quod cujusvis cognitionis practicæ, qua talis, objectum, effectus, opus ejusdem confundantur, adeoque, in-subjecta materia, quod objectum logicæ immediatum sit illud opus, quod regulis logicæ immediate faciendum præscribitur, non videtur probatione indigere, explicatis terminis. Siquidem, ut patet ex ipsis terminis, objectum potentiæ illuminativæ, præcise ut illuminativæ, est id, quod illuminatur ab illa: objectum.

Ant. Forti.

potentiæ amativæ, præcise ut amativæ, est id, quod amatur: objectum potentiæ oditivæ, præcife ut oditivæ, est id, quod odio habetur : objectum potentiæ visivæ, præcise ut visivæ, est id. quod videtur : objectum potentia, seu potestatis praceptiva, præcise, ut præceptivæ, id, quod præcipit; obligatoriæ, præcise, ut obligatoriæ, id, ad quod obligat, juxta ea, quæ etiam. alibi dicuntur , præfertim in theol. lib. 6. ubi de objecto intentionis ministri conficientis sacramentum, & similibus. Ergo objedum potentiæ factivæ, præcise ut factivæ, est id, quod fit ab ipía, modo suo: ergo objectum potentia, seu actus, seu cognitionis practica, precise, ut practica, est id, quod suo modo sit ab ipfa potentia, seu actu, sive cognitione . Igitur, in subjecta. materia, objectum logicæ actualis practicæ, ut practicæ, scilicet ut regulativæ, ut præceptivæ, ut directivæ, immediatum, est id, supra quod immediate cadunt regulæ, præcepta, directiones logicæ: fed regulæ, præcepta, directiones logicæ cadunt immediate supra id, quod ab illis, & ex vi illarum, immediate, modo suo, recte faciendum præscribitur: ergo objectum logicæ actualis practice, ut practice, est id, quod regulis, praceptis, directionibus logica immediate prascribitur faciendum. Quod autem regulis logica immediate faciendum prascribitur, est sola fecunda operatio intellectus recta. Hinc

VI. Dico 10. Quidquid fecundam intellectus operationem rectam, puta rectam definitionem, rectam divisionem, præmissas recte dispositas, absque ullo novo artificio logicali, consequitur vi naturæ; non est opus immediate logicum, scilicet non est opus immediate artefactum regulis logicæ; sed solum opus ejus mediatum, quatenus consequitur connaturaliter ex ejustem logicæ opere immediato; adeoque logicæ objectum remotum, & mediatum, non tamen proximum, & immediatum dici poterit, ut ex dicendis, præsertim in impugnatione aliarum sententiarum,

clarius innotescet.

# A R T I C U L U S II. Solvuntur objectiones.

VII. OBijcies 1. Rectitudo, vel distinguitur realiter ab operatione, vel non: neutrum dici potest: ergo secunda operatio recta non est objectum logicæ immediatum.

Phil. Neg. Log.

Respon-

Respondeo, nego minorem, & dico, restitudinem adæquate sumptam non identificari cum operatione, sed esse eidem semiextrinsecam. Restitudo enim adæquate accepta est conformitas operationis cum regula: sed nulla conformitas identificatur adæquate cum uno tantum extremo conformitatis: sicut nullum binarium identificatur adæquate cum una tantum unitate: ergo restitudo adæquate accepta non identificatur adæquate cum operatione, licet inadæquate importet entitatem ipsius operationis; adeoque inadæquate identificetur cum ipsa restitudine passiva, secundum id, quod dicit de aptitudine sibi intrinseca ad veritatem, & scientias assequendas. Cæterum, etiamsi restitudo adæquate identificaretur, aut adæquate distingueretur ab operatione, adhuc esse posset objectum logicæ i nmediatum sur pradictum: cum ad hoc materialiter se habeat præcisa identitas, aut distinstio prædicta.

- VIII. Obijcies 2. Plures facultates habent objectum materiale realiter adaquate distinctum a formali: ergo & ita dicendum

de logica.

. Respondeo, distinguo antecedens: si probetur necessitas talis distinctionis, concedo: secus, nego antecedens, & consequentiam. Necesse non est, in universum, ut objectum materiale, & formale scientiarum, artium, aut potentiarum realiter distinguantur inter se; sed sufficit, quod distinguantur per intellectum. Sic objectum metaphyficæ communiter reputatur intelligibile, ut ens, ita ut intelligibile sit objectum materiale, & ratio entis objectum formale: objectum physicæ, intelligibile naturale, ita... ut intelligibile sit objectum materiale, naturalitas objectum formale: objectum musicæ, sonus rectus, ita ut objectum materiale sit ipie sonus, formale ejusdem speciositas; objectum saltatoriz, faltus rectus, ita ut ipie faltus sit objectum materiale, restitudo objectum formale: objectum amoris, quo quis amat Deum propter ejus bonitatem, sit Deus bonus, ita ut objectum materiale sit Deitas, objectum formale bonitas: objectum amoris, quo, quis amat Petrum propter rationalitatem; sit Petrus rationalis, ita ut ipse l'etrus sit objectum materiale, rationalitas objectum formale: objectum materiale in quovis syllogismo, objectum conclusionis: objectum formale, objectum præmissarum: objectum volitionis efficacis, qua quis vult aliquid propter aliquam formalitatem identificatam, ita se habeat, ur ejus entitas

sit objectum materiale prædicti actus, illa vero formalizas, ratione cujus illam entitatem vult, sit objectum formale.

lgitur, etiamsi rectitudo nullo modo, nemino cogitante, distingueretur ab operatione, adhuc, quantum est practic ex hoc capite, operatio recta esse posset logica objectum, modo praexplicato.

IX. Obijcies 3. Qualibet ars potest efficere, ut suis regulis ejus opus, idest objectum, transeat de non recto in rectum-se atqui logica non potest efficere, ut secunda operatio intellectus, scilicet definitio, divisso, argumentatio, transeat de non recta in rectam: ergo secunda operatio intellectus non est objectum, &

opus logicum.

Respondeo, nego majorem: & primo dico: fat est, si ars, five scientia practica illud suis regulis præstare possit, ut artifex dignoscat opus rectum ab irrecto: atque ita, hoc relicto, possit illud elicere. Neque enim omnis ars est meliorativa, seu persectiva sui objecti: cum alique sint artes solummodo directiva seu prescriptivæ: quæ nimirum non faciunt, ut aliquod opus meliorari possit, aut persici, per transitum de bono in melius, aut de minus perfecto in perfectius; & a fortiori de malo in bonum: sed duntaxat præscribunt opus rectum: itaque potentiam intellectivam dirigere dicuntur ad tale opus . Hujusmodi sunt, in... sententia communi, saltatoria, & musica, quæ docent quidem. faltum, sonumque rectum, objective existentem, ab irrecto discernere, ut inde rectus ponatur a parte rei, non irrectus: præstare tamen non possunt, ut saltus, sonusve irrectus natura sua, evadat rectus: hoc enim esset actuum entitatem, adeoque essentiam transmutare.

X. Secundo dico: duplex considerari potest in operatione intellectus rectitudo passiva, etiam specificative accepta, videa licet rectitudo entitatis, & rectitudo combinationis. Prima identificatur cum ipsamet operatione, ut patet. Secunda potest distingui: nam eadem numero operatio, seu propositio potest nunc uno, nunc altero modo combinari, collocarique in varias esformandis syllogismis. Loquendo de prima rectitudine; implicat, operationem intellectus transire de non recta in rectam; sincut & viceversa: quia variaret essentiam, ut si homo transiret in equum, aut econverso. At, loquendo de secunda rectitudine; potest operatio intellectus transire de non recta in rectam;

Cc

Digitized by Google

adeoque, in hoc sensu accepta rectitudine, potest logica suis præceptis efficere, ut operatio intellectus, ex non recta, evadat recta: cum possit efficere, ut aliqua præmissa, alioqui recta quo ad entitatem, non tamen hic & nunc recte collocata ad syllogismum aliquem intentum construendum; variata præmissarum combinatione, rectificetur: siquidem in hujusmodi transitu non est assignabilis repugnantia: puta in aliquo saltem excogitabili cafu, qui, ob specialem aliquam implicantiam, non evincatur essentimera.

XI. Obijcies 4. Quælibet ars debet esse sufficiens, se sola, ad ponendum suum objectum: sed logica, se sola, non est sufficiens ad ponendam secundam operationem rectam: ergo non respicit illam pro objecto. Minor probatur, logica enim ad definiendum Deum, v. g. indiget theologia: ad definiendum circulum, indiget mathematica: ad dividendum compositum humanum, indiget physica: & sic aliis scientiis, ad quas pertinent materiæ,

circa quas debet dividere, definire, syllogizare.

Respondeo, nego majorem: ars instrumentalis satisest, si describat in genere formam, & qualitatem sui operis, non autem necesse est, ut ipsa talem materiam subministret. Logica præcipit: si vis dividere, divide totum per omnes sui partes, aut quasi partes: si vis definire, id sac per genus, & disserentiam: eo modo, quo grammatica dicit in genere: verba, ad primam activorum sedem pertinentia, requirunt, ut agens ponatur in casu recto, patiens vero in quarto casu ex obliquis, dicendo, v. g. sol producit sucem. Et quemadmodum grammatica, ut discernat agens, & patiens, indiget physica; ita & logica, aliis scientiis: sicut igitur hoc non obstat, quin grammatica habeat pro objecto voces; ita neque obstabit, quin logica secundam intellectus operationem respiciat.

Obijcies 5. Secunda operatio recta est instrumentum, seu medium ad veritatem, & scientiam acquirendam: sed instrumentu, & medium non est attingibile propter so, sed propter sinem, adquem est medium, & instrumentum: ergo secunda operatio recta non est per se attingibilis a logica; adeoque non potest esse.

ejus objectum immediatum.

Respondeo, distinguo minorem: instrumentum, & medium non est attingibile propter se a facultate, præcise utente, transeat: a facultate docente, nego minorem, & consequentiam. Licet facul-

facultas, quæ mere utitur instrumento ad aliquod, medio ipso infirumento, consequendum, non attingat per se instrumentum; facultas tamen, quæ docet modum construendi ipsum instrumentu, illud attingit propter fe,tanquam propter finem fui immediatum, scilicet opus ab ipsa immediate elaboratum, & artefactum. Sic malleus, ascia, forceps, serra, sunt instrumenta, nec expetuntur a fabro lignario, præcise ut tali, nisi ut media ad suum opificium: frænum non expetitur ab arte equestri, nisi ut instrumentum in ordine ad rectam equitationem; & tamen hacinstrumenta per se respiciuntur ab artibus, quæ docent, quomodo ipfamet instrumenta recte conficiantur.

XII. Obijcies 6. Objectum materiale debet prærequiri, seu præexistere ad objectum formale: sed operatio non prærequiritur, nec præexistit ad rectitudinem, saltem illam, qua cum identificatur : ergo nec operatio potest esse logica objectum mate-

riale, nec rectitudo formale.

Respondeo, nego, vel distinguo majorem: debet prærequiri, seu præexistere logice, transeat major : physice, nego majorem : & distinguo minorem; in sensu negato, concedo: in sensu concesfo, nego minorem, & confequentiam. Cum inter objectum materiale, & formale non requiratur realis distinctio, sufficit, ut per intellectum objectum materiale intelligatur prius, idest habeat prioritatem logicam respectu formalis; videlicet sit prædicatum, quod praconcipiatur ad objectum formale: fic prius concipitur operatio, ut sic, deinde rectitudo, quæ veluti operationi advenire intelligiture, & in ipfam logice introduci. Atqui hæ est susticiens analogia ad materiam, & formam, quam in objecto materiali, & formali quidam requirunt.

Obijcies 7. Id, quod fit ab arte, est fola figura, & forma, quæ est objectum formale: non autem materia, que est objectum materiale: fed, ex vi præceptorum logicæ, fit tam operatio, quam. reditudo: ergo non potest in operatione recta simul inveniri ob-

jectum materiale, & formale. Contra Contra & maintain materiale Respondeo, nego majorem in universum, vel distinguo: ab aliqua, concedo; ab omni arte, nego majorem: & concessa minore, in sensu superius explicato, nego consequentiam. Ars, ex Aristotele, duplex est: factiva, & activa: factiva, cujusinodi est ars ædificandi, physice præsupponit materiam, circa quam versatur,& quam perficit suis præceptis, specialem superando difficultatem. ActiActiva, enjusmodi est ars citharizandi, & logica, non præsupponit physice talem materiam. Primi generis ars non sacit, niss
formam in tali materia: secundi generis ars tum materiam, tum
formam præsta realiter, modo suo: per intellectum vero, & logice solam formam præstare dicitur: quatenus, ars mere activa, v. g, logica, non dat præcepta, ut siat ab intellectu operatio
quomodocunque, & ut sic, sed ut sist operatio recta. Id igitur,
quod per logicam formaliter obtinetum, non est operatio, ut operatio, sed operatio, ut recta, idest ejus rectitudo, quæ est ejusdem operationis forma, seu pulohritudo.

#### ALIORUM SENTENTAE.

De objecto materiali, & formali logica referențur,

Primo, pro prima operatione intellectus. Secundo, pro tertia oparatione intellectus. Tertio, pro intellectu, seu națura intellectiva. Quarto, pro rebus omnibua. Quinto, pro vocibus.

Sexto, pro operatione recta
rectitudine activa.

### ARTICULUS III.

Prima sententia, pro, prima operatione intellectus.

XIII. Dico 1. Prima sententia est, non solum secundam, sed & primam intellectus operationem esse objectum. logica immediatum, & per se intentum. Ita recentiores communiter contra Hurtadum disp. 1. de objecto logica sett. 2. \$. 16. 17. & sequentibus. Item contra Conimbricenses in quast. 2. proame art. 3. Giattinum quast. 1. log. art. 2.

Dico 2. Contra hanc sententiam est, quia nulla sunt, in logica, præcepta immediate cadentia supra primam intellectus operationem: ergo hæc non est objectum logicæ immediatum. Antecedens probatur: præcepta logicæssunt de terminis, de proposition ne, desinitione, divisione, argumentatione: sed prima operatio intellectus non est terminus, nec habet terminos, non est propositio, non definitio, non divisio, non argumentatio, neque horum pars : ergo nulla funt logicæ præcepta, cadentia fupra primam intellectus operationem, immediate, & per fe. Major non videtur posse negari . Minor probatur : prima operatio intellectus non est subjectum; vel prædicatum: neque enim aliquod de aliquo affirmat, vel negat; adeoque neque est terminus. neque habet terminos: neq;est propositio: si autem propositio no est; non est definitio, neque divisio, neque argumentatio, neque horum pars. Quod autem prima operatio aliquando præcedat fecundam, & possit esse occasio erroris; non facit ad rem, ut patet in phantafinatibus, imaginatione, & fenfibus externis; neque videtur assignabilis ratio pro prima operatione, quæ non probet etiam pro imaginatione, & phantasmate, quin & pro actibus, saltem quibusdam, sensuum externorum, ut articulo sequenti melius constabit pednos a somo a mones inde el regos et, am icromia innagin or a company of the conditional marin estimit & AouRus T. ol v Ca U La U Sana I V. man : b 

Bijcies r. Prima operatio, seu apprehensio est instrumentum seiendi: ergo est objectum logica immediatum.

Respondeo, nego antecedens: instrumenta sciendi sunt desinitio, divisio, argumentatio: sed apprehensio, cum non sit propositio, non oratio explicans naturam rei, vel dividens totum in
sua partes, vel oratio inferens unum ex alio; non est definitio,
non divisio, non argumentatio: ergo non est instrumentumsciendi: aliter dieam, instrumenta sciendi esse imaginatione, phantasma, actus, saltem quosdam, sensuum externorum.

Obijcies 2. Licet apprehensio non sit instrumentum seiendi rigorose, est tamen minus rigorose, in quantum potest esse occasio scientize; secut esse potest occasio erroris: ergo, saltem ex hoc capite, potest esse objectum logica immediatum.

Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam: aliter idensilicendum esset de imaginatione, seu plantasmate de acti-bus sensuum externorum: que passar sunt in nobis occasio scientia, vel erroris, tesseexperientia hominibus innegabili.

Obijcies 3. Imaginatio, de phantalma, de la fortiori actus

fensuum externorum, non sunt operationes intellectus: apprehensio vero est operatio intellectus: sed logica, utpote scientia rationalis, versari debet circa operationes intellectus: ergo paritas, seu retorsio nulla est, allata ex imaginatione, phantasmate, & actibus sensuum externorum.

Respondeo, concessa majore, distinguo minorem: logica versari debet circa omnes operationes intellectus, nego: circa solas, subdistinguo: in nostris principiis concedo; in principiis adversariorum, contra quos ad hominem est paritas, & retorso, nego minorem, & consequentiam. Vis nostræ paritatis, atque retorsionis inde deducitur, quod eadem ratio adversariorum, quaz assertur, contendens, apprehensionem esse objectum slogicæ, per hoc precise, quod possit esse occasio scientiæ, vel erroris; si hoc probaret, probaret etiam, quod imaginatio, phantasma, & actus sensum externorum sint objectum logicæ: quod que immediate, & per se dirigantur a logica: & consequenter, quod logica sit etiam scientia imaginandi, seu phantasma; visso, paudstio & similes actus sensum externorum, esse possint occasio scientiæ, vel erroris.

XV. Obijcies 4. Aliqua apprehensió est definitio: ergo saltem aliqua apprehensio est instrumentum sciendi. Antecedens probatur: quia v.g. apprehensio, repræsentans animal rationale, est desinitio hominis.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem nego iterum antecedens. Non sufficit repræsentare animal, & rationale quomodocunque, ut dicatur definiri homo; sed requiritur, quod id siat per propositionem, adeoque addita copula, est, nec sine subjecto. & prædicato: definitio enim est oratio explicans naturam rei. Apprehensio autem talis non est: aliter dicam imaginationem, autyphantasma, & visionem, quin & picturam, repræsentantia modo suo animal rationale, esse definitionem hominis; adeoque esse objectum logicæ immediatum, & per se. Et simili modo circa divisionem philosophari quis posset, in ordines ad hæc omnia contra adversarios retorquenda.

Obijcies 5. Apprehensio potest esse rectitudine logica passiva: ergo potest esse objectum logicæ immediatum. Antecedens probatur: apprehensio potest esse conformis regulis logicæ immediate cadentibus supra ipsam: ergo recta rectitudine passiva.

Ant. Forti.

Re-

Respondeo, nego antecedens; & ejus probationem, tamquam de subjecto non supponente: quæ enim sunt regulæ logicæ. cadentes immediate, & per se supra apprehensionem? Hoc quaritur: hic est status controversia, quam agitamus in præsenti.

Obijcies 6. Logica dat præcepta, quomodo faciendum sit universale, genus, species, ens rationis sogicum, metaphysicum, de quibus infra: sed hæc omnia sieri etiam possunt per apprehensio. nem: ergo logica dat præcepta immediate, & per se circa ap-

prehensionem.

Respondeo, tractationem universalium, atque entium rationis, præcise ut talium, proprie ad metaphysicam pertinere: sed quidquid sit de hoc; distinguo majorem: logica dat præcepta, quomodo faciendum sit universale, genus, species, ens rationis per secundam operationem intellectus, transeat; per primam, nego majorem, & transmissa minore, nego consequentiam. Logica agit de universalibus, & entibus rationis, prout per secunda intellectus operationem constitutis: hinc per accidens deducitur, quomodo & fieri suo modo possint, & debeant per primam operationem intellectus; sicut etiam per imaginationem, seu phantasiam, & sensus externos, ut infra dicendum est loco suo. Neque id a nobis gratis asseritur : logica enim agit de universalibus, deque ente rationis, quatenus agit de varietate propositionum. diversarum, tum quoad formam, tum quoad materiam, tum quoad qualitatem, & quantitatem: adeoque agit de propositionibus universalibus, vel particularibus in materia possibili, vel impossibili: sed universalia, & entia rationis, facta per meram apprehensionem, non sunt propositiones, neque materia propositionum, neque sunt termini, subjectum nimirum, aut prædicatum: ergo logica immediate, & per se non practice agit de illis, nist valde indirecte, & per accidens. Aliter idem dicendum. esset ab adversariis de actibus sensuum internorum, quin etiam. externorum, per quos etiam fieri suo modo potest universale, & ens rationis, ut videbitur loco suo.

XVI. Obijcies 7. Cum Quiros: prima operatio est pars secundæ: ergo, si logica dat præcepta de secunda, dat etiam de prima immediate, & perse. Antecedens probatur genus, v.g. animal, est pars propositionis dicentis: homo est animal: sed prima operatio potest esse, puta repræsentative, genus: ergo prima operatio potest esse pars secundæ.

Phil. Neg. Log.

Re→

#### 210 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, distinzuo majorem: genus, quando est subjectum, aut prædicatum, est pars propositionis modo suo, transeat, quando non est subjectum, aut prædicatum, nego majorem: & distinguo minorem: per primam operationem constitui potest genus, quod no sit subjectum, nec prædicatum, concedo: quod fit subjectum, aut prædicatum, nego minorem, & consequentiam . Hinc constat, in quo sensu dicatur logica agere immediate, & per se de termino, qua tali, scilicet de propositione, pro ut suo modo constituta per subjectum, & prædicatum . Ad quorum explicationem dico: genus dicit duo. objectum scilicet, & talem cognitionem, ut infra videbitur. Jam objectum non est pars cognitionis, cognitio non est pars sui ipfius: adeoque physice, & realiter, genus non est pars propositionis mentalis. Quando igitur dicitur, quod genus sit pars propositionis dicentis v. g. homo est animal, sensus est, hanc cognitionem, qua dicitur, homo est animal, habere suo modo subjectum, & prædicatum, unde æquivaleat duabus cognitionibus, nimirum. cognitioni representanti solum hominem, & præterea cogniticni repræsentanti solum animal, que duo sunt objectum, & prædicatum in propositione, qua dicitur: homo est animal. Nonautem fensus est, quod cognitio repræsentans solum animal, sit pars propositionis, que tum hominem, tum animal reprasentat. The arministry quoid forms . u.a.m.

XVII. Obijcies 8. Prima operatio potest esse vera, aut falsa : ergo potest esse instrumentum veritatis, & scientia: ergo im-

mediate, & per se ad logicam pertinet.

Respondeo, nego antecedens. Nam vel sermo est de apprehensione simplici, seu incomplexa, qua apprehendo v. g. Petrum:
vel de composita, seu complexa, qua apprehendo v. g. Petrum;
& animal rationale; aut etiam, qua mere apprehendo integramhanc propositionem, qua dicitur: Petrus est animal rationale;
sed nulla ex his apprehensionibus est vera, vel falsa, quia nulla
assirmat, aut negat: veritas autent, & falsitas consistit in assirmatione, aut negatione directa animalis rationalis de Petro: vel
in assirmatione, aut negatione reslexa, quod videlicet propositio, enuncians tale objectum, sit vera vel salsa: singitur post illas
apprehensiones dicat quis directe assirmando: Petrus est animali
rationale; vel reslexe dicendo: vera est propositio a me apprehensa, asservante este animal rationale; veritate asservante.

. ., .

fin vero negando dicat:Petrus non est animal rationale, vel: propositio affirmans, Petrum este animal rationale, falsa est; iste.

talis in falfum judicium erumpet.

Hinc Aristoteles non semel expresse docet: eorums autem, que per nullam conjunctionem (hoc est connexionem subjecti cum prædicato) dicuntur, nulla est veritas, vel falsitas. Idem metaphysicorum textu 22. hæc habet: non est decipi circa quodquid est, nisi secundum accidens. Ubi Divus Thomas explicat, quod, decipi per accidens, sit decipi affirmando, vel negando per judicium. Idem docet D. Thom. pr. parte quast. 17. art. 3. in C.

Et ratio a priori esse videtur, quia prima apprehensio, quacunque objecta repræsentet, nunquam formaliter, & logice vera, vel falfa est: figuidem locutio sive externa, sive interna, cujulmodi est operatio intellectus, que ad logicam pertinet. utpote facultatem fermocinalem, nunquam vera, vel falfa locutio est, nisi aliquid affirmet, vel neget. Nam, si quis mere unum verbum proferat, vel duo, fed nulla adhibita affirmatione, aut negatione; nec verum, nec falfum dicit: ut, si quis mere proferat : homo; vel, homo, lapis, arbor; nisi adhibeat præterea particulam, eft; vel, non eft; quis eum putet verum, aut falsum. enunciare? Cæterum aliqui primo absolute affirmant, primam operationem intellectus, idest apprehensionem, esse posse veram, aut falfam: alii absolute negant: alii, media via incedentes, affirmant, illam posse esse veram, non autem falsam: alii affirmant, posse esse veram, posse esse falsam, si sit composita, feu complexa; fecus vero, fi fimplex : ut fustinet author philo-Sophiæ Burgundicæ veteris, & novæ.

XVIII. Obijcies 9. Pictura, etiamfi non affirmet, vel neget; potest esse vera, vel fassa: ergo a fortiori apprehensio. Antecedens probatur: pictura potest esse conformis, vel dissormis objecto: hinc, si repræsentet Socratem Midæ aures habentem, fassa

erit; si eidem humanas aures appingat, vera.

Respondeo, nego antecedens. Ad cujus probationem nego iterum antecedens. Pictura ex se, neque est vera, neque fassa; neque conformis, neque dissormis formaliter: cum mere osserat oculo, quæ videntur in tabula. Fassum, vel verum inde proseret pictor, vel quicunque ex pictura occasionem desumpserit putandi, aut dicendi, Socratem tali monstrosæ siguræ similem esse, aut suisse, quoad apparentiam. Ita apprehensio, etiam compleato de la positionem desumpserit putandi, quoad apparentiam. Ita apprehensio, etiam compleato de la positionem desumpseritam.

Digitized by Google

xa, licet repræsentet, v. g. animal rationale, ex se tamen, neque est vera, neque salsa: verum, vel salsum proseret quisquis deinde assirmando, aut negando, pronunciaverit, repræsentari per talem apprehensionem genus, & disserentiam hominis, aut alterius, vel non repræsentari. Dixi, picturam formaliter non esse conformem, aut dissormem objecto: quia nimirum, nihil ex se repræsentat, ut signum ad placitum; sed completur quoad hoc a libero hominum arbitrio, ut scilicet supponat pro hac, vel pro illa re, cujus signum, & essigies esse dicitur. Non negaverim, tamen, posse picturam ex se habere conformitatem, aut dissormitatem entitativam, & quoad apparentiam cum aliqua re, v.g, eum homine: hanc tamen similitudinem, utpote mere quoad apparentiam, apprehensio habere-non potest, licet habeat ex natura sna repræsentare-objectum, & ducere in cognitionem ipsius, cujus signum est solummodo naturale.

XIX. Obijcies 10. Apprehensio potest repræsentare rem, ut est in se, yel aliter ac est in se: ergo potest esse formaliter vera, yel salsa. Antecedens probatur, quia repræsentare rem, ut est in se, se repræsentare rem, ut non est in se, seu aliter ac est in se, sunt contradictoria: ergo apprehensio, yel repræsentat rem ut est in se, yel aliter ac est in se: ergo apprehensio potest repræsentation.

sentare rem, ut est in se, vel aliter, ac est in se-

Respondeo, nego antecedens: apprehensio enim pracisive se habet: quippe qua non componit, nec dividit: adeoque non reprasentat rem, ut est in se, neque aliter, ac est in se: licet reprasentet hanc, non illam rem: simili quodam modo, ac dum quis per unicum verbum dicit, Petrus: vel, cum tacens, indice Petrum ostendit. Ad probationem antecedentis, nego antecedens. Contradictoria sunt reprasentare rem, ut est in se; non reprasentare rem, ut est in se, neque aliter ac est in se; sed prascindit. Prascindentium autem non est mendacium, nec veritas: cum non affirment, nec negent. Ita hic calamus, neque cognoscit Deum, ut est in se, neque cognoscit Deum, aliter ac est in se; cum Deum simpliciter non cognoscat: ita etiam, qui dicit, Petrus, nihil de illo affirmando, vei negando; non prosent locutionem veram, aut falsam: quia non enunciat Petrum, ut est in se, neque aliter ac est in se.

Obijcies 11. Si aliqua apprehensio repræsentaret animal hominis sine rationalitate, esset sala: apprehensio vero, quæ repræsentaret animal hominis sine rationalitate, esset sala: apprehensio vero, quæ repræsentaret animal hominis sine rationalitate.

præsentat animal hominis cum rationalitate, est vera : ergo pri-

ma operatio potest esse vera, vel falsa.

Respondeo, distinguo antecedens: si id repræsentaret judicando, scilicet dividendo, vel componendo, concedo: si id repræfentaret præcisive,nego antecedens, & consequentiam. Per apprehenfionem repræsentari hominem sine rationalitate (suppono adversarium loqui in sensu præscindentium ex parte actus: siquidem repugnat præcisio ex parte objecti, ut infra videbitur) est repræsentari animal hominis, præscindendo a rationalitate ejusdem, non vero dividendo, ut fieret per judicium, dicens: homo non est rationale; adeoque hæc non est repræsentatio falsa: sicut etiam repræsentare hominem cum rationalitate, est repræsentare simul hominem, & repræsentare rationalitatem ex parte actus: hac autem non est repræsentatio formaliter vera, niss fiat componendo hominem cum rationalitate, puta per judicium. enuncians homo est rationale. Aliud enim est, duo componi, aliud est, duo esse simul objective in intellectu. Sic, si quis etiam per unam eandemque cognitionem, cognoscat Deum, hominem, leonem, arborem, per hoc præcise talis cognitio non dicitur vera, vel falsa, nisi ulterius illa objecta dividat, vel componat, enunciando verum, cujulmodi est: Deus non est homo, Deus non est leo : aut falsum, cujusmodi est : Deus est lapis, Deus est arbor. Et hæc est ratio a priori, quare actus sensuum internorum. & externorum falsi, vel veri formaliter esse nequeant, licet dicantur-posse occasionaliter esse tales.

XX. Obijcies 12. Logica dat immediate, & per se modum, regulas, & præcepta, ut quis hic, & nunc apprehendat id, quod vult apprehendere, & non aliud, v. g. hominem, & non leonem: est enimvero regulariter saltem liberum homini hoc, vel illud objectum imaginari. Unde non frustra Sanctus Pater Ignatius præscribit compositionem loci, pro arbitrio voluntatis aptam in meditationem saciendam: ergo apprehensio dirigitur immediate

a logica suis præceptis.

Respondeo, nego antecedens. Logica id non docet, nisi indirecte, & per accidens, quatenus nimirum ex præceptis, quæ tradit, v. g. de judicio, quo formatur universale, sufficienter colligitur etiam apprehensionis natura de universali, sicut & natura imaginationis, phantasmatis, quin & visionis, picturæque de eodem universali. Eodem modo, ubi innotuerit recte definiri finiri hominem per judicium enuncians, homo est animal rationale; satis inde consecutive colligitur, apprehendi hominem, appréhenso animali rationali: sicut, & hominem per imaginationem
repræsentari, repræsentato animali rationali: videri, eodem viso: quin & depingi hominem, depicto animali rationali. Nec
tamen hinc sequitur per adversarios, logicam dare præcepta per
se, & immediate de imaginatione, visione, & pictura: & hæc
omnia immediate, ac per se dirigi a logica suis præceptis.

Obijcies 13. Scire apprehendere hic & nunc, quod volo, & non aliud, est perfectio: ergo logica id docet immediate, & per

ſe.

Respondeo, esto antecedens: nego consequentiam: quia hoc antecedens probat etiam, esse persectionem scire hic & nunc imaginari: seque applicare ad videndum, vel pingendum, quod quisque vult; nec tamen hinc præcise satis deducitur, hæc omnia immediate, & per se ad logicam practice pertinere. Hæc quoad apprehensionem: de eadem articulo sexto redibit sermo.

### ARTICULUS V.

Secunda sententia pro tertia operatione intellectus.

XXI. D'Ico 1. Secunda sententia est, non solum primam, & secundam, sed, & tertiam operationem intellectus esse objectum logica immediatum. Ita communiter

contra nonnullos præsertim recentiores in manuscriptis.

Dico 2. Contra hanc sententiam est argumentum, quo utitur Comptonus disp. 7. logica sett. 2. n. 12. ut illam excludat ab objecto attributionis: quia nimirum pracepta logica non cadunt immediate supra tertiam operationem: siquidem tertia operatio & prasupponit essentialiter pramissa; & ad illas, rece dispositas, & penetratas, sequitur absque ullo novo artissico, aut nova dissicultate superanda operatione artis logica: ergo tertia operatio non dirigitur, non prascribitur immediate a logica: cum inter hujusmodi operationem, & pracepta logicalia mediet necessario secunda operatio, idest pramissa rece disposita, qua sunt opus logicum artesactum immediate. Et sane, rece dispositis, ac penetratis pramissa, implicat errare intellectum in elicienda.

conclusione: immo ipsi facillimum est, saltem si velit, conclusionem elicere: adeo quidem, ut ad eam recte eliciendam, non indigeat ullo novo artificio logicali, præter artificium præmissarum: fed viribus folius natura, & applicatione proprii ingenii, non alio distracti: ergo conclusio immediate est opus natura, non opus artis logica, nisi in radice, & in causa, scilicet in præmissis: oux funt caula, non physica, sed moralis, vt videbitur infra, loco suo scilicet illuminativa intellectus in ordine ad conclusione infallibilem ex ipsis eliciendam. Enimvero, ut alibi sæpe explicabitur, tum in philosophia, tum in theologia, evidens est intellectui sano primum illud principium metaphysicum, lumine naturæ notum : quæ funt eadem unitertio, funt eadem inter fe: & pariter, viceversa, evidens eidem est: quæ ita se habent, ut unum illorum sit idem cum unotertio, alterum vero non; non sunt eadem inter se : sed in præmissis recte dispositis, penetratis, atque concessis, sibi persuadet intellectus, quod duo, scilicet subjectum, & prædicatum, funt idem cum unotertio : aut, quod unum illorum est idem cum uno tertio, alterum vero non : ergo evidens ipsi est, adeoque sibi persuadere evidenter debet, quod illa duo, nempe subjectum, & prædicatum identificentur, vel non identificentur inter se : ergo implicat, quod neget conclusionem, aut quod saltem, si physice possit, ac velit concludere, inferat aliam conclusionem , quam pure rectam.

XXII. Dixi, faltem si velit: nam defenditur hoc loco affertio præsens, præscindendo ab eo, quod, assirmatis præmissis
necessitetur intellectus ad actum conclusionis, & quidem tum,
quoad speciem, tum quoad exercitium, ut dicemus infraloco suo cum sententia communi: qua posita, probatur a fortiori assertio nostra, quod scilicet, conclusio, utpote quæ necessario consequitur positis præmissis recte dispositis per artissicium,
logicale, non sit opus logicum proxime, & immediate artesaseum ab arte logica, sed solum remote, & mediate.

# A ROTH CU LUS VI.

AXIII. Bijcies r. Ut aliquod sit objectum immediatum alicujus facultatis, sufficit, sit essectus, vel quid connexum cum illa re, supra quam pracepta illius artis cadunt

dunt immediate : ergo tertia operatio, cum sequatur præmissa,

est objectum logicæ immediatum.

Respondeo, nego assumptum antecedentis. Si enim hæc sequuntur ad illam rem, quæ immediate præscribitur; ergo sunt objectum mediatum, & remotum, ac finis extrinsecus regulæ, seu præcepti: ergo & ipsius artis, seu facultatis, præcise ut practicæ. quatenus hæc importat collectionem talium præceptorum. Nec debent gratis dilatari objecta immediata artium in ordine ad illaquæ subsequuntur opus immediate præscriptum: aliter dicendum esset, non solum frænum, juxta adversarios, sed & rectam equitationem esse immediatum objectum frænifactoriæ: non solum. navem, sed & rectam navigationem esse objectum immediatum navifactoriæ: & non solum tertiam operationem, sed & concreta illa, intellectus recte intelligens, recte operans, res recte cognita, definita, divisa, esse objectum logicæ immediatum. quod est falsum, immo repugnans ex ipsis terminis: cum pugnent, esse opus artis immediatum, & tumen ab arte non pendere, nisi medio priore alio opere ejusdem artis.

Obijcies 2. Sanitas est objectum medicinæ, & tamen segnitur rectam ægroti gubernationem: ergo tertia operatio est obie-

ctum logica, licet necessario seguatur pramissa.

منبي

Respondeo, nego antecedens: & dico, coharenter ad nostra principia, cum militet eadem ratio, objectum immediatum medicinæ, præcise ut practicæ, esse rectam ægroti gubernationem. debitis medicamentis applicatis: fanitatem vero esse objectum mediatum, & finem extrinsecum: sicuti objectum immediatum artis navigatoriæ, idest nauticæ, est recta gubernatio navis, non autem incolumitas ipsius navis in tempestatibus: immediatum. opus agricolæ est recta telluris, plantarum, atque arborum gubernatio, juxta georgicæ regulas : qui autem deinde nascuntur flores, & fructus sunt immediatum opus natura. Defacto, dummodo medicus practicus recte gubernarit ægrotum; & nautarecte moderatus sit navem; & agricola terram recte coluerit; etiam si nec agrotus, nec navis salvetur, nec terra stuctificet; primus, bomus medicus; secundus, bonus nauclerus; tertius, bonus agricola jure quidem optimo nuncupabitur. Itaque, si quis, recte dispositis præmiss, illico moriatur, aut discursum amittat, aut aliunde physice impediatur, ne possit elicere consequentiam; dicitur, quantum est ex se, artificiale opus logicum imme-Ant. Forti. diatum

diatum absolvisse: quod enim inde sequi debuisset, idest consequentia, futurum erat immediate opus naturæ, non artificium, logicæ, nisi remotum, & mediatum: ad eum modum, quo, si quis imperet sibi esticaciter, quantum est ex se, occisionem inimici, quem dum ense petit, ipse ariditate brachii corripiatur; iste talis commissi opus, sibi immediate liberum: actus enim imperatus internus, aut externus, ut non est immediate, & formaliter liber, ita nec immediate, & formaliter imputabilis; nec augens laudabilitatem, aut vituperabilitatem; meritum, aut demeritum, ut ex professo dicitur in theola lib. 8. ubi de moralitate actuum humanorum.

XXIV. Obijcies 3. In logica traduntur multa præcepta, immediate cadentia fupra confequentia: ergo confequentia est objectum logicæ præcticæ immediatű. Antecedens probatur: nam talia
funt primo: medius terminus non debet ingredi conclusionem:
fecundo, conclusio fequatur partem debiliorem: tertio, in modis impersectis primæ siguræ conclusio esto indirecta: & similia,
de quibus in summulis.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, nego iterum antecedens. Præcepta, quæ asseruntur, cadunt immediate supra præmissa. Nam sensus primi præcepti est, quod illæ erunt rectæ præmissæ, ex quibus necessario sequitur conclusio, in quam medius terminus no ingreditur: sensus secundi præcepti est, quod illæ erunt rectæ præmissæ, ex quibus insertur, conclusio, sequens præmissam debiliorem: sensus tertii præcepti est, quod illæ erunt rectæ præmissæ in prima sigura, pertinentes ad modos impersectos, ex quibus indirecta conclusio proficiscitur. Neque hoc gratis a nobis asseritur: quia, ex supra dictis, regulæ immediate cadentes supra conclusionem, essent essentialiter supersuæ, ut probatum est ratione nostra sundamentali.

Obijcies 4. Licet necessario, & sine novo artiscio, atque ope logicæ ex præmiss sequatur conclusio, quoad substantiam; non tamen sequitur, quoad modum: poterit enim ad libitum sieri directa, vel indirecta: ergo, saltem quoad hoc, conclusio esse poterit logicæ objectum immediatum.

Respondeo, nego antecedens, ejusque probationem. Vel enim intellectus penetrat sufficienter in præmissis identitatem extremorum cum uno tertio, aptam ad concludendum directe, & indirecte simul, vel illam non satis penetrat: si primum; satis est

Phil. Neg. Log. Ee in-

instructus ad infallibiliter concludendum utroque modo, scilicet ad affirmandam identitatem extremorum inter se, tum directam, tum indirectam: si secundum; non poterit concludere, affirmando identitatem extremorum: & quidem nec directe, neque indirecte, si neutro modo illam penetraverit in præmiss: vel si uno tantum modo illam agnoverit; hoc tantum poterit affirmare. quod, si nihilominus identitatem aliquam quis affirmabit, non ex vi præmissarum; hujusmodi actus non erit conclusio: quia conclusio, ut talis, essentialiter habet poni ex vi præmissarum.

Obijcies 5. Ita se habet tertia operatio respectu secundæ, ac se habet secunda respectu primæ: ergo, si secunda est objectum lo-

gicæ, etiam erit tertia: vel, si non tertia, nec secunda...

Respondeo, nego antecedens. Nam, ex una parte tertia operatio habet ex essentia sua fieri dependenter a secunda, idest dependenter a præmissis deduci; adeo ut, si non ita siat, non sit conclusio: ex altera parte, ita sit dependenter a præmiss, ut vel necessario seguatur ad illas, tum quoad substantiam, tum quoad modum; vel saltem sine ullo novo artificio, libere sieri possit, ope solius naturæ, cum omnimoda prorsus facilitate, quantum. est præcise ex vi agentis intellectivi, qua talis. Secunda vero operatio non habet ex essentia sua fieri dependenter a prima: potest enim haberi judicium, puta v.g. alicujus objecti evidenter repræsentati, absque eo quod præcedat apprehensio de illo objecto: & judicium, licet regulariter sequatur ad apprehensionem, unde illud secunda operatio appellari consuevit, & apprehensio primaoperatio; non tamen ad hanc ita sequitur, ut, regulariter saltem, non relinquat omnimodam indisserentiam intellectui in ordine ad judicium affirmativum, aut negativuum; verum, aut falsum.; rectum, aut irrectum: vel saltem in ordine ad rectum usum, & dispositionem judicii in præmissam: itaque intellectus, ut recte judicet, rectequæ syllogizet, etiam post apprehensionem, indiget regulis logicæ, novoque artificio logicali

XXV. Obijcies 6. Apprehensio, saltem si sit evidens, necessario determinat intellectum ad tale, vel tale determinatum judicium: ergo saltem secunda operatio, quæ sequitur necessario ad aliquam apprehensionem, non erit objectum logicæ immediatum: vel tertia operatio erit immediatum objectum ejustem, non obstante, quod ad præmissar rectas recta infallibiter consequatur.

Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam. Nam

licet intellectus in casu proposito non indigeret regulis logicæ ad eliciendum dictum judicium; indigeret tamen, ut illo recte uteretur in definitionem, divisionem, aut præmissam, suo loco adhibitam, & collocatam, in ordine ad eliciendam conclusionem, quam inferre desideraret. Quod, si hoc non sufficeret, adeoque dicendum esset in tali casu, hoc judicium in se consideratum non esse objectum logicæ immediatum; adhuc staret nostra conclusio, quod scilicet Sola, quanvis no Omnis secunda operatio sit objectu logicæ, de quo loquimur; objectum enim logicæ, per nos, est sola secunda operatio recta; adeoque, supra quam immediate cadunt regulæ, & directio logicæ. Hinc, si aliqua secunda operatio excogitetur incapax rectitudinis passivæ, seu directionis logicæ; non est contra nos, dicere, quod illa non sit objectum logicæ practicæ immediatum.

XXVI. Obijcies 7. Positis speciebus intentionalibus in intellectu, eisque recte excitatis, sequitur infallibiliter recta apprehensio: & posita recta apprehensione, sequitur infallibiliter judicium item rectum: ergo vel dicendum, quod, sicut conclusio, que infallibiliter sequitur ad premissas rectas, non est objectum logice immediatum, utpote incapax immediate directionis logice; ita nec secunda operatio, que infallibiliter sequitur ad apprehensionem: sicut etiam nec apprehensio, que infallibiliter sequitur ad species excitatas, sit objectum logice per se & immediatum: vel dicendum, quod sicut secunda operatio, his non obstantibus, est objectum logice immediatum; ita etiam hec omnia, pro quibus militat eadem ratio.

Respondeo, nego antecedens, tanquam de subjecto non supponente: quia, ex dictis, apprehensio, & multo magis species intentionales, earumque mera excitatio, sunt incapacia rectitudinis logicæ, cum sint incapacia veritatis formalis, ut dictum est artic. 4.

Contra deinde sic argumentor: etiams apprehensio, & species, earunque mera excitatio, possent esse recta, quanvis non formaliter vera; peto: ista, vel hic & nunc recte sierent, ex vi præceptorum immediate cadentium supra ipsa: vel recte sierent, ex vi præceptorum immediate cadentium supra secundam operationem intellectus. Si primum: ergo hæc omnia non essent objectum logicæ immediatum, sed essent objectum illorum præceptorum, quæ prosecto non essent logica: logica enim ess seula Ee 2

cultas recte definiendi, dividendi, & argumentandi: ergo nondum incepit formaliter logica, ubl non incipit recta definitio, divisio, argumentatio: cum non inceperit formale instrumentum scientiæ, & veritatis. Aliter dicam, quod etiam præcepta recte pingendi, recteque sculpendi, ne dum recte excitandi species, recte imaginandi, apprehendendi, sint formaliter ipsa logica... Si secundum : ergo hæc non dirigerentur a logica immediate. primario, & per se, sed mediate, occasionaliter, & per accidens: quatenus, habito pracepto logica de recte judicando, facile esset inde discere modum recte excitandi species, recte imaginandi, rocte apprehendendi. Aliter dicam, dirigi immediate, primario, & per se a logica, vel ab aliis scientiis pictorem, quatenus, scito pracepto de recte dividendo toto, v. g. homine. in suas partes; facile inde deducit modum exprimendi effigiem. hominis per fuas partes.

XXVII. Jam neutro modo se res habet, quo ad secundam opefationem intellectus, rectam ex vi præceptorum logicæ:hæc enim operatio immediate dirigitur illis præceptis, quæ sunt formaliter ipfa logica actualis: ergo hac operatio est immediate opus logisum: ergo quidquid sequitur ad ipsam, non est opus logicum immediatum: quatenus non inde primo incipit artificium formaliter. logicale. Cæterum quævis etiam secunda operatio excogitabilis, que non sit capax rectitudinis logice immediate, non est opus immediate logicum; adeoque non est objectum logica praclica immediatum. Neque hoc est contra nostram assertionem: quia nostra assertio non loquitur de omni secunda operatione intellectus, sed de sola secunda operatione intellectus, passive recta rectitudine logica; adeoque de operatione capaci ejusmodi rectitudinis.

Obijcies 8. Consequentia unius argumenti potest esses præmissa alterius argumenti, ut apparet præcipue in redu-Ctionibus, de quibas logica tradit præcepta: ergo & tertia ope-

ratio potest esse objectum logicæ immediatum.

Respondeo, distinguo antecedens: tertia operatio, quatenus gerit vicem; seu munus secundæ operationis, concedo: tertia operatio, qua talis, nego antecedens: & in eodem fensu, confequentiam. Logica non dat: præcepta, quomodo fiat confequentia; sed quomodo recte disponatur in præmissam akterius, svilogismi, illa propositio, quæ fuerat consequentia in altero XXVIII. Obsyllogitino.

XXVIII. Obijcies 9. Cum Polizio: positis pramissis rectis, elicitur quide infallibiliter conclusio recta, sed ab logica artis perito, non autem ab imperito, qui aliunde logicæ sit ignarus: ergo adhuc consequentia immediate subjacet artificio logicali: ergo esse potest objectum logicæ immediatum.

Respondeo, nego antecedens, quo ad secundam partem. si enim alicui in præmissis appareat identitas duorum extremorum cum uno tertio; infallibiliter ab eodem, quicunque ille sit, si advertat, cognoscitur identitas illorum inter se; etsi ne primoribus quidem labris logicam degustarit, dummodo sui compos. remaneat: sicut enim necessario videtur ab oculo objectum præsens; ita ab intellectu objectum evidens, & lumine natura notum, necessario cognoscitur, si advertat, & alio non se diftrahat.

Obijcies 10. Ex Giattino quast. 1. art. 5. ad objectionem quartam: tertia operatio dirigitur a logica in præmiss, ad quas sequitur necessario: ergo tertia operatio est objectum logicæ immediatum. Antecedens probatur: motus pilæ dirigitur a proijciente, quia projeciens dirigit impulsum, ad quem deinde motus pilæ sequitur necessario: ergo pariter tertia operatio dirigitur a logica in præmiss, etiam si ad has necessario consequatur.

Respondeo, dato antecedente, nego consequentiam. Adprobationem antecedentis, distinguo antecedens: motus pilæ dirigitur mediate a projeciente concedo; immediate, nego antecedens, & consequentiam. Utraque est directio tanquam in radice, & in causa; adeoque mediata. Unde exemplum pilæ projectæ favet nobis potius, quam adversariis: motus enim pilæ dirigitur quidem a proijciente, sed medio impulsu, quem in eam. imprimit; ita sane, ut liberum sit homini, si nihil obstat, imprimere talem, & tantum impulsum: liber tamen deinde ipsi immediate non sit motus reliquus, qui necessario, & irreparabiliter subsequitur in projecto. Et sicut, quæ committuntur in ebrietate, quantunvis hæc fuerit libere volita; si satis prævisa suerint, vel saltem prævidenda, sunt homini mediate libera, non vero immediate: quatenus nimirum funt eidem libera in fui radice, & in causa, non autem formaliter, & in se: cum profluant ab ebrietate, quæ fuit immediate libere volita: ideoque, ut non addunt novam libertatem supra volitionem ebrictatis, itaneque novam imputabilitatem, aut meritum, ut dictum est loco

suo in theol. lib.8. ita conclusio, bene dispositis præmissis, sequens infallibiliter, non addit novum artificium logicum, nec novam

difficultatem, per præcepta logica superandam.

XXIX. Obijcies 11. Licet tertia operatio sequatur necessario, aut saltem infallibiliter, bene directis præmiss, per præceptalogica; non tamen ideo non potest dirigi a logica per aliam directionem: nec secunda hæc directio est supersua: ergo adhuc esse potest logicæ objectum immediatum. Antecedens probatur: nam essectus, qui habetur per unam causam, & actionem adæquatam

in actu secundo, potest etiam haberi per aliam.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, concesso antecedente, nego confequentiam, & dico: hæc directio non folum esset superflua, sed essentialiter superflua, adeoque repugnans, juxta ea, quæ alibi dicuntur tum in philosophia, tum in theologia. Enimvero hac fecunda directio conclusionis, qua conclusio est, essentialiter præsupponit præmissas: ergo essentialiter præsupponit primam directionem: ergo essentialiter est secunda:ergo essentialiter est superflua. Atqui implicat medium essentialiter supersluum in ordine ad suum sinem primarium, & perse: licet no implicet superfluu per accidens; cujusmodi esset secunda actio in ordine ad eundem effectum, quæ non effet essentialiter secunda, cum posset esse prima, vel sola: ut dictum est in physicis, ubi de multiplici actione adæquata miraculose versante circa eundem terminum: de multiplici forma adæquata in eadem materia: de multiplici ubicatione, & duratione adæquata in eadem re. Unde, licet secunda causa, & secunda actio adaquata esset hic & nunc superflua in ordine ad finem primarium, qui est absoluta... existentia essectus; potest nihilominus Deus de potentia absoluta, ut inducere vacuum, ita & ponere hic & nunc supersluum in natura, licet non superfluum essentialiter tale, nec superfluum. quoad suos fines altissimos extrinsecos: jam in casu nostro loquimur naturaliter, & quoad logicam nostram, quæ nec potest ullum miraculum perpetrare.

Obijcies 12. Logica agit immediate de tertia operatione, pro ut directa in pramiss: ergo tertia operatio est objectum logica

practice immediatum.

Respondeo, nego antecedens, & quidem tanquam implicans in terminis: quia agere de tertia operatione, prout directa inpræpræmiss, est agere mediate de illa, idest agere immediate de præmiss, seu de directione immediata præmissarum, ad quas conclusio sequitur necessario, aut saltem insallibiliter. Sic, qui agit de homicidio, præcise prout libero in causa, idest in ebrietate culpabili, agit quidem de immediata libertate ebrietatis, ut libere volitæ, idest de immediata libertate volitionis liberæ, non autem de immediata libertate ipsius homicidii, quod solum est liberum mediate, & in causa.

### ARTICULUS VII.

Tertia, & quarta sententia pro intellectu, & rebus omnibus.

Dico 1. Tertia sententia est, objectum logica immediatum esse intellectum, seu naturam intellectivam recte intelligentem, seu recte operantem; ita ut intellectus, seu natura intellectiva sit objectum materiale, ipsa vero intellectio, seu operatio recta sit objectum formale. Ita Joannes de Lugo in manuscriptis, & recentiores non infrequentes cum Vincentio Moncada in compendio logica, & Candavelle 1. parte disp. 1. art. 1. Giattino quest. 1. art. 3. Caprino lib. 1. sett. 2. Er aliis.

Dico 2. Quarta sententia est, objectum logica immediatum esse res omnes recte cognitas, puta recte definitas, recte divisas, recte illatas; ita ut objectum materiale sint ipsa res, objectum vero formale, recta cognitio, nempe definitio, divisio, illatio recta. Ita quotquot sustinent, ens rationis, seu instrumentum sciendi objectivum, esse objectum logica, ut docusse videntur Platonici, Zabarella, Sotus, Toletus, & nonnulli apnd Fonse-cam trast. 2. metaphys cap. 3. quest. 1. sest. 5. & Thomista communiter apud Hurtadium disp. 1. 5. 45. citati ab Arriaga disp. 2. log. sest. 2. num. 18. aliisque recentiores.

Dico 3. Contra utranque sententiam est idem argumentum: quando enim dicitur intellectus, aut res omnes esse objectum logica immediatum, vel sensus est, logicam tradere regulas de construenda substantia intellectus, & rerum omnium; vel sensus est, tradere regulas, quibus immediate resultent'illa concreta, intellectus recte intelligens, seu patura intellectiva recte operans;

aut res recte cognita, recte definita, recte divisa; adeo ut intellectus, & res omnes, quæ sunt subjectum, aut quasi subjectum talium concretorum, sint objectum materiale; recta operatio, quæ est forma, seu quasi forma, sit objectum formale: neutrum dici potest: ergo neque intellectus, neque res sunt objectum logicæ immediatum. Minor probatur: siquidem, prima pars disjuncti est omnino salsa, ut patet; logica enim non dat præcepta, quomodo producatur intellectus, vel equus, aut lignum.

Secundam partem etiam esse falsam, probatur: quia in concretis prædictis certum est haberi secundam operationem rectam. quæ immediate terminat regulas logicæ:cum, etiam per adversarios, illa sit objectum formale logica, saltem inadaquatum: atqui, in secunda operatione recta, logicæ præcepta susticientur inveniunt rationem objecti materialis, & formalis, ut supra probatum est: ergo non est, cur dilatetur gratis objectum logica immediatum : cum præfertim logica non tradat regulas immediate præscribentes, quomodo intellectus producat, vel sibi uniat operationem rectam, vel quomodo res denominentur recte cognita-· Ex suppositione enim, quod intellectus sciat, quanam sit rectan operatio eligenda, eliciendaque, non indiget regulis logicæ: nec reltat illi nova difficultas, per artem logicæ fuperanda, in ordine ad hoc, ut talem operationem producat, sibique uniat : adeoque, ut resultent illa concreta, intellectus recte intelligens, res recte cognitz, & similia, que naturaliter deinde coalescunt; nullo novo logicali artificio opus est intellectui sano, & physice aliunde non impedito. Itaque la restant amfibildo in asse a satalli al la t

XXXI. Dico 4. Ut innuebam art. 1. assert. 10. ultro me concedere adversariis, si velint, illa concreta appellari posse objectum logicæ mediatum, remotum, secundarium, extrinsecum, consecutivum: quod etiam dici poterit de tertia operatione intellectus, respectu ejusdem logicæ, ut supra explicatum est; de recta equi gubernatione, respectu frænisactoriæ; de prospera navigatione, & incolumitate mercium, ac personarum, respectu navisactoriæ; de commoda hominis habitatione, ac desensione a temporum intemperie, respectu ædisicatoriæ; de domo ipsa, respectu artis cædendorum, perpoliendorumque lapidum, quæ, cum non præscribat modum uniendi ipsos lapides inter se; nondicitur habere pro objecto immediato parietem, & domum constructam: Ad uberiorem doctrinam.

Ant. Forti.

Dico

Dico 5. Qui sustinent, intellectum, seu naturam intellectivam, utpote principium executivum rectarum operationum, esse objectum logicæ immediatum; sustinere cohærenter debent, objesum artis nauticæ esse navem recte mota, aut nautam recte operantem: objectum artis citharisticæ esse digitos: objectum sastatoriæ pedes. Eadem enim videtur ratio, ac de intellectu, quoad logicam, ut notat Augustinus Spinò, cap. 1. num. 32. proportione servata,

Dico 6. Minus cohærentur videntur philosophari, qui putant, objecta positiva realia, recte cognita, esse objectum logicæ, non vero objecta negativa realia, nec objecta chimerica, quantunvis recte cognita. Ratio est, quia de utroque genere objectorum, duinmodo sint recte definita, divisa, syllogizata, eadem militare videtur ratio, quare ab objecto logicæ immediato excludantur, aut non excludantur; ergo vel utrumque, vel neutrum genus talium objectoru, est objectum logicæ immediatum, ut notat Arriaga supra citatus, & Semeri in logica disp. 1. quast. 2. art. 4. prope sinem.

### - A R T I C U L U S VIII.

Solvuntur objectiones pro intellectu, seu natura intellectiva.

XXXII. OBijcies 1. Ars perficere debet naturam: ergo logica perficere debet intellectum, seu naturam intellectivam: ergo intellectus, seu natura intellectiva respicitur a logica, tanquam objectum immediatum.

Respondeo, distinguo antecedens: ars debet, persicere naturam, eo modo, quo natura dirigibilis est, concedo: alio modo, nego antecedens: &, distincto eodem modo primo consequente, nego

primam, & secundam consequentiam.

Natura in intellectu, scilicet intellectus, dirigibilis est mediate: logica enim persicit intellectum per hoc, quod ipsa, habens pro objecto operationem rectam, ostendit intellectui, quænam sit cognitio recta, & eligenda, quænam irrecta, & fugienda. Quo lumine intellectus indiget ne fallatur, & erret: cæterum deinde, neque, ut absolute, neque, ut facilius intellectus producat, sibique uniat operationem suam, indiget regulis artis.

Phil. Neg. Log. Ff Obij-

Obijcies 2. Illud est objectum artis immediatum, quo habito, ars quiescit: sed, habita sola operatione intellectus, logicanon quiescit, nisi etiam habeat hoc concretum, quod est intellectus recte intelligens: ergo hoc concretum, non sola operatio, est

objectum logicæ immediatum.

Respondeo, nego minorem. Ars rationabiliter quiescere intelligitur immediate, tanquam in fine intrinseco, habito eo, quod ipsa immediate ponere artissciose, ex vi suarum regularum, potest, & debet: ergo, habita sola secunda operatione recta, rationabiliter quiescere logica intelligitur, tanquam in fine suo intrinseco, & immediato, etiamsi deinde operatio miraculose ponatur in lapide, vel in ligno.

Obijcies 3. Operatio recta, primo, est pars hujus concreti, quod est intellectus recte intelligens: secundo, est forma accidentalis, quæ recipitur in intellectu, tanquam in subjecto: tertio, est sinis, qui, ordinatus ad finem, cui, cujusmodi est intellectus: atqui pars attingitur, & intenditur propter totum; accidens propter substantiam; sinis, qui, propter sinem, cui: ergo operatio intellectus, quantunvis recta, non attingitur, non intenditur a lo-

gica immediate, & per se.

Respondeo, distinguo majorem, quoad tertiam partem: operatio recta est sinis, qui, ordinatus ad sinem, cui, ab agente intellectivo, transeat: ab ipsamet logica, subdistinguo, ordinatus ad sinem, cui, tanquam ad sinem artis extrinsecum, transeat; intrinsecum, nego majorem: & distinguo minorem, ab agente intellectivo transeat: ab arte, & scientia practica, ut practica, subdistinguo, tanquam propter sinem exrinsecum, transeat; tanquam propter sinem intrinsecum, nego minorem, & consequentiam.

In explicationem distinctionis,

XXXIII. Primo dico: logica non est persona, non est agens intellectivum: voluntatem, & intentionem ipsa proprie non habet. Illud immediate, & per se velle, intendere, desiderare, modo suo, idest, metaphorice, logica actualis practica, ut practica (de qua loquimur) intelligitur, quod ipsa præscribit, immediate faciendum, ex vi suarum regularum, seu præceptorum. Atqui logica præscribit, modo prædicto, solam secundam operationem intellectus rectam: ergo hanc immediate vult, intendit, desiderat, modo suo. Quod si secunda operatio intellectus recta, natura sua, ab agente intellectivo tum divino, tum humano,

no, utpote pars, ordinetur ad suum totum; utpote sorma, ad suum subjectum; utpote sinis, qui, ad sinem, cui ipsa inservit; hoc impertinenter se habet in ordine ad logicam artem, præcise ut practicam: cum impertinenter se habeat, præcise in ordine ad opus logicam immediate artesactum regulis logicæ. Ratio est, quialogica non præscribit modum, quo intellectus producat, aut sibi uniat operationem rectam, & quo per ipsam sibi unitam denominetur recte cognoscens. Hæc enim deinde sunt opus solius naturæ, nec sunt novum opus logicum, immediate logicæ regulis artesactum.

Secundo dico: ne confundantur, quæso, ut plerique faciunt, objectum logicæ, & objectum logici, non qua talis; objectum actuum intellectus, in quibus physice consistit logica actualis, & objectum actuum voluntatis, quam logica sane non habet: qua

in re facile tyrones decipiuntur.

Tertio dico: logicus, seu persona logica, seu voluntas illius, qui logicam docet, potest habere pro objecto immediato, & pet se intellectum discipuli rocte instructum; & consequenter respicere operationem intellectus propter aliud, illam assumendo, ut medium ad hunc sinem, vel etiam ad alium a se intentum.

Quarto dico: Logicus, qui logicam didicit, vel qui eam exercet, potest & ipse habere alios suos sines primarios, & assumere operationem, ut medium ad hujusmodi sines: & sic discurri poferit de artissicibus quoque aliarum artium, atque scientiarum.

Quinto dico: finis logicæ, & artium immediatus, & per se, ille reputandus est, quem eædem suis regulis immediate præscribunt artisiciose faciendum: hinc Seneca de beneficiis lib. 2. cap. 33. Fecit Phidias statuam: alius est fructus artis, alius artisicis: artis est, secisse, quod voluit; artisicis, secisse cum fructu. Persecti opus suum Phidias, etiam si non vendidisset. Triplex est illi fructus operis sui: unus conscientia; hunc, absoluto opere, percepit: alter sama: tertius utilitatis, quem allatura est aut gratia, aut venditio, aut aliqua commoditas.

Intellectus recte intelligens, desiceret logica: ergo logica habet

hoc concretum pro objecto immediato.

Respondeo, distinguo antecedens: desiceret logica mediate, concedo: immediate, nego antecedens, & consequentiam. Et dico, ars aliqua potest desicere vel immediate, vel mediate.

Digitized by Google

primo modo deficit, si deficiat ejus objectum immediatum, seu finis intrinsecus; idest ejus opus artificiosum immediatum: secundo modo deficit, si deficiat aliquid, cum quo est connexum. ejus objectum, vel in quo subjectatur, vel quod ipsa ars respicit, ut finem extrinsecum. Deficiente intellectu, deficeret quidem logica, sed mediate; quatenus desiceret operatio, quæ producitur, & subjectatur in intellectu: at non ideo infertur, logicam habere pro objecto immediato intellectum: ita si deficeret equitatio, utique deficeret & frænifactoria, quæ in republica. prudenti hominum institutione, ad equitationem commodam. ordinatur: deficiente nutritione, deficeret potior saltem pars agriculturæ; quin & omnes illæ artes, quæ in præparandis condiendisque cibis versantur: desiciente pede, desiceret ars sutoria: quin, deficiente homine, omnes artes nostrates sane deficerent : nec tamen quis ideo rationabiliter dixerit, equitationem. esse objectum immediatum frænisactoriæ; nutritionem agriculturæ, & culinariæ; pedem artis sutoriæ: & in universum, intellectum esse objectum immediatum, etiam in aliis omnibus artibus, atque scientiis nostratibus, quæ utique perirent, si intellectus, & respublica rationalis non haberetur.

. XXXV. Obijcies 5. Logica intendit operationes in concreto, non in abstracto: ergo objectum logicæ immediatum est concretum illud, intellectus recte intelligens. Antecedens probatur paritate marmorariæ, & similium artium sactivarum, quæ habent pro objecto concretum, statuam, v.g. vel quid simile.

Respondeo, distinguo antecedens: mediate, concedo: immediate, nego antecedens, & consequentiam. Logica astualis, ut supra dictum est, illud immediate intendere dicitur, considerata præcise, ut practica, quod ex vi suarum regularum artisticose, proxime, & immediate consurgit. Hoc autem est secunda operatio intellectus recta, non vero unio operationis cum intellectu: hæc enim unio, juxta superius tradita; sequitur naturaliter, & necessario: ergo logica non intendit immediate operationes, prout in concreto. Ad id, quod in antecedentis probationem assumitur, dissinguo antecedens, si militet specialis ratio in aliis artibus, transeat: secus nego antecedens, & consequentiam. Et sane eodem modo discurrendum videtur, proportione servata, in omnibus, nisi sortasse aliqua esser ratio specialis, prophans in aliqua particularem necessitatem disatandi ejusdem objectum

jectum immediatum, dicendo, quod illud sit concretum aliquod, ex vi præceptorum artis immediate resultans: ex eo nimirum, quod ars illa modum præscriberet, quo aliqua forma uniatur cum subjecto: ita ut artisex, ex vi præceptorum artis, novam dissecultatem exuperaret, præcise in introducenda forma in materiam suam; adeoque ars illa formam, quæcunque sit, prout unitam materiæ respiceret. Quæ sane dissicultas, in subjecta materia, nulla est: cum specialis dissicultas restet nulla, superanda homini per artissicum logicæ, præcise in unienda sibi sua operatione recta: ergo logica non respicit immediate operatione marectam, prout in concreto.

Obijcies 6. Qui producit formam, producit immediate compositum: ergo logica, præscribendo operationem rectam, quæ est forma, seu concretum, præscribit immediate concretum, quod

est intellectus recte intelligens.

Respondeo, nego antecedens: dicitur enim producere compositum, qui producit formam, prout in composito, idest unionem formæ cum materia. Ubi notandum, hoc ipsum dici, & verisicari, denominative, non physice: cum enim compositum, constitutive importet tum subjectum, tum formam, tum unionem; non producit physice totum compositum, qui physice, omnes ejus partes non producit. Denominative autem, idest quoad absolute, & simpliciter loquendum, vere dicitur sine addito, producere compositum, qui illud completive producit, idest, qui illud complet, producendo formam, prout in subjecto, idest unionem formæ cum subjecto.

- XXXVI. Obijcies 7. Qui producit physicam prædeterminationem ad amorem, aut ad odium, dicitur ponere hoc concretum, quodest, amans, aut odio habens: ergo logica, quæ præscribit, intenditque operationem rectam, dicitur præscribere, & intendere immediate hoc concretum, quodest: intellectus recte in-

telligens.

Respondeo, nego antecedens, ut in superiore responsione. Si Deus producat physicam prædeterminatione, & deinde Petrus hanc sibi uniat; actio, quæ ad physicam prædeterminationem consequitur, est imputanda formaliter Petro, non Deo: ergo, dum logica docet, quænam sit secunda operatio recta, si deinde hanc operationem Petrus naturaliter, absque novo præcepto logicæ, sibi uniat; quod deinde sequitur, non est formaliter, & imme-

immediate adscribendum logicæ, sed naturæ: sic, etiam per adversarios, quorum est argumentum, licet libera sit voluntas ad impediendam conclusionem mediate, quatenus potest impedire præmissa, vel attentionem ad illas; non tamen est libera immediate, quoad hoc: quia, præmissis recte dispositis, & penetratis, conclusio etiam per ipsos sequitur necessario. Unde cotra eosdem primo sic argumentor: quidquid naturaliter, infallibiliter, & necessario seguitur ad physicam prædeterminationem, quantunvis a Petro libere volitam, non est immediate, & formaliter liberum ipsi Petro, sed necessarium, licet necessitate libere volita ab info Petro: ergo, quidquid naturaliter, & infallibiliter, abfque ullo novo præcepto, lequitur necessario ad secundam operationem rectam, immediate præscriptam a logica, non est immediate, & formaliter præscriptum ab ipsa logica, non est eidem immediate, & formaliter artefactum. Secundo, contra sic argumentor: si quis producat physicam prædeterminationem ad amorem, nisi præterea producat unionem physicæ prædeterminationis cum Petro; non dicitur suo modo producere concretum. hoc, Petrus physice prædeterminatus ad amandum: ergo, si logica præscribat immediate; atque artisiciose, suo modo, præcise ponat operationem rectam; non dicitur præscribere, & ponere immediate artificialiter concretum hoc, intellectus recte intelligens, nisi præterea præscribat unionem operationis cum intellectu: atqui logica unionem hanc non præscribit, cum hæc sit opus natura: ergo logica non dicitur ponere concretum, sed operationem rectam præcise in abstracto.

Obicies 8. Logica habet pro objecto immediato instrumentum sciendi: sed secunda operatio, quanvis recta, non est instrumentum sciendi, nisi, prout unita cum intellectu, ita ut conslet cum eodem hoc concretum, quod est, intellectus recte intelligens: ergo logica respicit etiam pro objecto immediato intelle-

ctum.

Respondeo, nego minorem: quia operatio recta, etiamsi ponatur extra intellectum, semper est instrumentum aptum, quantum est ex se, ad scientias acquirendas, licet actu munus instrumenti minime exerceat: simili modo, quo serra, malleus, clavis, & similia, sunt quidem semper instrumenta, etiam dum nemo illis utitur, dummodo aliunde, quantum est ex parte sua, apta sint ad munus proprium exequendum.

XXXVII. Ob-

Digitized by Google

XXXVII. Obijcies 9. Objectum logicz materiale immediatum est id, in quod physice introducitur forma, seu perfectio logicalis, que est operatio recta: sed hoc est intellectus: ergo intel-

lectus est objectum materiale logicæ immediatum.

Respondeo, nego majorem, quæ, ex dictis, gratis assumitur. Et sane, si inter objectum materiale, & formale deberet intercedere realis, & adæquata distinctio; potiori jure deberet esse objectum logicæ id, in quod logice introducitur forma logica, cujusmodi sunt, in hac hypothesi, res recte cognitæ: hoc enim. magis proprie opus logicum diceretur. Jam de rebus recte cognitis fit

#### ARTICULUS IX.

Solvuntur Objectiones pro rebus omnibus.

XXXVIII. Bijcies 1. Logica præscribit immediate definitionem rectam : ergo rem recte definitam. Consequentia probatur: idem enim est cognoscere, & velle de-

finitionem hominis, ac hominem definitum.

Respondeo, distinguo consequens: ergo logica præscribit rem recte definitam secundum id, quod res definita importat de formali, transeat: secundum id, quod importat de materiali, nego consequentiam. Et primo dico: logica præscribit formam faciendam, non autem materiam, seu subjectum, quod est res ipsa, quæ denominatur recte definita: sicuti, qui physice producit definitionem hominis, non dicitur physice producere ipsum hominem, qui per illam definitus denominatur: nec qui producit amorem erga Deum, dicitur producere ipsum Deum, qui denominatur amatus per illum actum amoris.

Secundo dico: ob rationis identitatem, eodem modo discurrendum, in sensu accommodo, de aliis etiam artibus, ac scientiis practicis, qua talibus, quæ modo suo tendunt per suas regulas, ac

dictamina.

Tertio dico: quoad actus intellectus mere speculativos; illi quoties repræsentat definitionem, qua talem, representat quidem, saltem indirecte, rem definitam, utpote terminum ipsius definitionis.

Quar-

Quarto dico, quoad actus voluntatis: falsum est, quod præcise per hoc, quod quis amet definitionem, amet rem definitam. Et sane amant theologi rectam definitionem peccati, non tamen ipsum peccatum: quanvis dari possit aliquis actus, ex suo speciali modo tendendi, attingens immediate tum definitionem aliquam, tum rem definitam; ut etiam actus attingens tum ipsam vissomem, tum rem visam.

Obijcies 2. Logica tradit multa præcepta, quæ cadunt immediate supra res ipsas: hujusimodi sunt, primo, definitio, & definitum dici debere ad convertentiam: secundo, partes dividentes æque late patere, ac rem divisam: tertio, objectum premissarum esse idem, ac objectum conclusionis: quarto, genus prædicari de speciebus: insuper logica igit immediate de prædicamentis, quæ sunt res: ergo habet pro objecto immediato

res ipfas.

Respondeo, nego antecedens: quia hujusmodi præcepta, & directiones logicæ, practice immediate cadunt supra solam secundam operationem, quam logica recte faciendam præscribit, ut dictum est art.6.ad object.3. de præceptis illis, quæ adversarii supra tertiam operationem intellectus, aut supra intellectum ipsum immediate cadere contendebant. Jam talium præceptorum sensus, logice practicus genuinus, ille est, vel æquivalens primo: ut definitio sit recta, debet esse talis conceptus mentis, ut ipse, & conceptus rei definitæ idem realiter exprimant: utque una cognitio mutuo ex alia inferri cum veritate possit.

Secundo: ut divisio mentalis sit bona, debet repræsentare tales partes totius, quæ realiter, collective acceptæ, sint adæquate idem

cum ipso toto.

Tertio: ut præmissæ sint rectæ, idem omnino objectum habeant, ac conclusio.

Quarto: propositio generica amplecti debet plura objecta specie diversa: specifica vero debet plura objecta solo numero disferentia cotinere; puta, specifica prædicabilis, no mere subjecibilis.

Tandem: logica considerat prædicamenta, ut materia sunt propositionum, quas ipsa logica immediate præscribit: quatenus docet, quod, si bonas subjectorum propositiones esformare quis velit, debeat ita propositionum series coordinare, ut cognoscat, rem esse substantiam; deinde gradatim, ordinateque procedat per alia prædicamenta.

Ant. Forti.

Cate-

Ceteram, quimadversarii obiiciunt, logicam agere de necessitate præmissarum , deque earundem probabilitate , ac de similibus propolicionum affectionibus, provenientibus ex materia, circa quam propositiones versantur; dicendum logicam practice immediate agere solummado de pramissi, ob nostras rationes supra allatas

XXXIX. Obijejes 3. Utile est reipublica, haberi res recte divisas, definitas, deductas,: ergo logica immediate prascribit talia

Respondeo, nego consequentiam : cum enim, ex dictis, hoc concretum sequatur naturaliter. & citra omnem difficultatem . ex suppositione, qued intellectus sciat a quenam sit recta operatio elicienda; essentialiter superflus esset ars, que tale concretum practice, ut sium objectum immediatum, puta ut suum opus artefactum, immediate præscrib eret.

Retorqueo deinde argumentum: utile est reigublica, haberi intelledum rede definientem, dividentem, argumentantem:ergo logica habet pro objecto immediato hoc concretum, quod est

intellectus recte definiens, dividens, argumentans.

Obijcies 4. Ut operatio intellectus sit recta, debet esse vera, quia, niss sit vera, non potest esse instrumentum sciendi: cum ex falso non possit sequi formaliter verum, ut videbitur loco suo. Conclusio enim vel reslectit supra præmissas, vel ab illiscompletur in ratione conclusionis hadeoque, il paramille funt falles, conclusione talis, ab illis ebibit falsitatem : ergo logica. habet etiam pro objecto veritatem : fed veritas confistit tam in... cognitione, quam in objecto, cui ipsa cognitio conformetur: ergo logica habet pro objecto immediato tam secundam operationem rectam, quam res recte cognitas per eandem operationem, que sunt objectum ejusdem. 1 4 3

Respondeo, distinguo consequens: ergo logica habet etiam. pro objecto veritatem adaquate, & relative acceptam, nego; entitative, & inadæquate acceptam, subdistinguo: secunuum id, quod veritas dicit in recto, concedo, in obliquo, nego consequentiam. Adminorem subsumptam, dislinguo; veritas adæquate, & relative accepta conflitit tam in cognitione, quam in objecto, concedo; veritas inadæquate accepta, nego minorem . & consequentiam. Objectum logica, de quo loquimur, scilicet immediatum logicæ actualis practicæ, ut practicæ, est id, quod

Phil. Neg. Log. imme-Gg

## 234 PHILATOPHICE NEGATIVAE

immediate præferibitur faciendum ex vi fuarum regularim ! atqui quod immediate præscribitur faciendum , ex vi regularum logica, est ipsamet entitas secunda operationis recta, adeque & veræ, puta, entitas definitionis, divisionis, puzmisfarum, quæ recta, adeoque & veræ denominantur : non lautem objectum. ipfarum, puta non ipfa res definita, divifa, illata, vel inferenda sex quarum conformitate cognitio vera denominatur, conflituens cum ipfis adæquatam veritatem f relative prædicamentaliter acceptam: in quo sensu constitutive importat unum & alterum, & id, quod determinat unum, ut fit ad alterum: adeoque importat inadæquate in oblique ipfulti objectum cognitionis. juxta ea , que dicenda funt de le latione " e le gupobjectum togice ell ipfamet fecunda operatio recta ; adeoque & vera ; non autem oinnia veritatis conflitutiva l'Sicut fiec officia reclitudinis conflitutiva; fi rectitudo adaquate relative fumatur, quatenus importat conformitatem fecunda operationis cum regulis logica: in hoc etenim fenia, rectitudo operacionis importat in obliquo iplas regulas logicales quadeoque iplain logicam actualem ; ex quarum conformitate denominaturi pathye in etta den ambelletin AL. Objects 4. It operatio intellectus fit recta, debet effe vera, quie,ux et geru non puelo eld intrugen um sciendi; cum ex fallo non sudicov orquitation quinty fententiapro vocibus non ollar va muo. co ino. Conclutio eni n vel reflect t fuora premista, vel abit-XLI. Picoli. Quinta sententia est: voces; denuinsumensignificant friendi vocale, effe objectum logica immediatum. Ita Alexander apud Conimbricenses questo 1, proamo art. 2. quidam recentiores apud Oviedum contr. 2. panet. 1. 9. 22 & citari etiam folent pro haz fententia ab aliquibus Simplicius ; Ammonius Philoponus, Aphrodifæus, Aureolus, Gonzalez, Lynceus, Spinola, & communiter fub Okamo Nominates, quos tamentanquam ab impostura vindicat Hyrradus diff. v. fold. 3. -119 Dico at Contra hanc fententiam eft , quià logica non prascribit immediate voces externas: nec ejus præcepta cadunt immediate supra ipsas. Vel enim illæ considerantur; ut sonus : vel aut fignificative ? & bene concordantes ; vel utomate tropis && figuris? vel'un harmonica Atqui nullo exchis modis immediate pertinent, & preferibuntur ab arteologica; nam, qua tales porius pertinere deberent puel ad animalticame, ut objectum porentice auditivæ; vel ad grammaticam, vel ad rhetoricam, vel ad musicam : quin etiam Dico. Neg. Log.

Dicor. Si confiderentut voces, ut instrumentum sciendi vocale, ideft, ut recte dispositæ in formam syllogif ni; heque in hoc fensu pertinent immediate ad logicam: quia logica immediate. præscribit operationem secundam intellectus rectam. Quod autem deinde adhibeantur voces aptæ, & correspondentes, id pertinet immediate, & per fernon ad logicam, fed ad aliam facultatem grammaticalem, cujus estitales voces eligere, & ita. colligere, ut apta fint ad objects, qua velimus, hic & nunc fignificanda, & ad gerendum vices conceptuum mentis; esto illi conceptus non pollint interius recte haberi fine logica, immo & fine aliis scientiis, ad quas pertinent materia in particulari, circa quas intellectus per hujulmodi conceptus venfariodebet. Et qui. dem secus, voces dicenda etiam essent objectum physica, metaphylica, & aliarum facultatum. Claritatis gratia lit exemplum: logica est quasi inventrix, & imperat grammatica, ut quasi vocum coloribus hos, vel illos mentis conceptus depingat. Grammatica, vel fimilis alia facultas, est quasi pictor, cujus est exprimere ad unguem mentis conceptum, quicunque, & qualiscunque ille fit. Hincs etiam fi mentis conceptus fit irrectus, vel falfus, dummodo grammatica illum bene vocibus exprimat, opera pretium fecit, utpote suo munere jam perfuncta : sicuti, si Petrus sit aspectu deformissimus exprimatur tamen graphice, ac fideliter coloribus a pictore eius effigies deformissima ; pictor rectam sane Petri imaginem fecisse dwendus est: unde colligitur, & mutum perfectum logicum effe possenso open, ophnogla M

Reforqued argumentum : grammaticus : 4 folo fine phyticus non poted akking e Ulod att of In To Rite A on vices strolloeds on a set Solvuntur Objectionesi. sigolo if a on a son

in materia theologicit; & fie de frigulis; ficat pictor sine aftro-XLII. OBijcies i In logica agitur de termino vocalis de vocibus, de fullogismo vocalis construendos ergo voces funt objectum logicæ immediatumis mirus bibarq mutaib Responder, diffinguo, antecedensi in logica agitunde termino vocali indirecte, & per accidens, concedo; directe, & per les nego antecedens, & consequentiam . . . . . . news of the second - Logici, fungendo monere granimaticorum, agunt de termino vocalitatieoque deviceibus carquam infiremento, quo refte explicentarimentia conceptos a non tamendopica, quarricles dagunt immedianevidaperde deixocibus. Sed logica: regulari pezferibit immediate de operatione recta, que est vox interna: hanc recte VOCI-

Gg

vocibus externis exprimere, immediate pertinet ad grammaticam, vel ad aliam facultatem: quod fi etiam logicus hæc doceat, id

prestat, non præcise ut logicus, sed ut grammaticus.

Obijcies 2. Infrumentum manifestativum ignoti pertinet ad logicum, qua talem: sed voces sunt instrumentum manifestativum ignoti: ergo voces pertinent ad logicum, qua logicus est: ergo sunt objectum logica immediatum.

Respondeo, distinguo majorem: instrumentum logicum manisestativum ignoti, concedo; instrumentum grammaticum, nego majorem: & distinguo minorem: voces sunt instrumentum grammaticum manisestativum ignoti, concedo; instrumentum logi-

eum, nego minorem, & consequentiam.

Instrumentum logicum manifestativum ignoti, est instrumentum formale, idest cognitio. Instrumentum grammaticum dieuntur voces, quæ sunt vicariæ conceptuum mentis, pro quibus substituuntur. Iam grammatica, aut similis alia facultas, tradit regulas, quomodo voces, & similes siguræ, aut signa, quæ sunt voces per æquivalentiam, exprimant conceptus mentis: sive de cætero recti illi sint; sive irrecti. Alirer non solum voces, sed & scripturæ, picturæque, & omnia symbola, & hieroglyphica immediate, & per se ad togicam pertinerent.

Obijcies 3. Grammaticus, se solo sine logica, non potest construere recum syllogismum vocalem: ergo logica habet pro objecto immediato voces syllogismi.

Respondeo, nego consequentiam; & deinde

Retorqueo argumentum: grammaticus, se solo sine physica, non potest construere syllogismum rectum in materia physica; nec sine astrologia, in materia astrologica; nec sine theologia, in materia theologica; & sic de singulis: sicut pictor sine astronomial, non potest depingere sphæram, stellis recte diffinctam: orgo pictura est objectum astrologiæ; & voces objectum immediatum prædictarum scientiatum.

ab altera adjuvari, ut suo modo recte operetur, subministrara materia ad recte agendum.

XLIII. Obijcies a Gum Lynceo: vocassunt objectum immediatum, licet partiale, non folum logicæ, sed etiam omnium aliarum scientiarum, & artium: quatonus comnibus inserviunt, ut signa, & instrumenta ad secte explicandam proprium objectum: ergo.

Digitized by Google

Respondeo, nego antecedens, quod gratis omnino assumitur, destruendo grammaticam, utpote artem specialem, a nemi-

ne fere negatam.

Obijcies 5. cum eodem: voces duplicem habent significationem, unam communem, specialem alteram: ratione primæ, pertinent ad grammaticam; ratione secundæ, ad particulares sacultates: ergo etiam salvantur aliæ sacultates: & salvatur, logicam habere pro objecto voces externas.

Respondeo, nego antecedens: & dico, voces semper pro mentis conceptibus subrogari: &, quodcunque objectum signisi-cent; pertinere ad grammaticam, vocabula cujuslibet idiomatis propria recte usurpare, connectere, rite pro-rebus, atque con-

ceptibus internis eadem fubrogare.

Obijcies 6. Verba facramentorum, cum duplicem habeant fignificationem, humanam scilicet, ex hominum institutione; & divinam, ex institutione Christi; ratione prima, pertinent ad theologiam; ratione secunda, ad grammaticam: ergo & voces ratione unius significationis pertinere possunt ad logicam, ratione alterius, ad grammaticam.

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiam intentam ab adversariis. Disparitas est, quia voces, ut sacramentaliter significantes, sunt partes sacramentorum; adeoque pertinent ad theologiam: in nulla autem significatione voces externæ sunt pars secundæ operationis intellectus: ergo in nulla significatione pertinent ad objectum logicæ practicæ immediatum.

Obijcies 7. Aristoteles, D. Augustinus, D. Thomas videntur docere, logicam habere pro objecto voces: ergo voces sunt obje-

ctum logica, quod inquirimus.

Respondeo, distinguo antecedens: voces internas, concedo; externas, nego antecedens, & consequentiam. Nec adversarios juvat, quod voces internæ exprimantur externis: siquidem & cælum, terraque, de quibus agit astrologus, ac geographus, ere, aut auro consiciuntur, atque exprimuntur; nec tamen hinc inferes, æs, aut aurum esse objectum immediatum, & per se astrologiæ, ac geographiæ.

า (การ การ สาเดอมาเป็น การ และ การครับ (ค.ศ.) ใหญ่ เลิ้มตั้งการสารสารการ การ (การ สาเดอสารสารการ เปิดโดยและ มาการสารสารสารสารสารศาสตร์

States the contraction of the Community of States

AR-

### 238 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

### ARTICULUS XII.

Sexta sententia pro operatione recta rectitudine activa.

ALIV. Dico 1. Sexta fententia est: operationem intelleflus, ut restam restitudine activa, esse objectum logicæ immediatum. Ita quidam recentiores. Contra hanc sententiam est, quia operationes reste restitudine activa, sunt ipsamet distamina, & præcepta, in quibus physice consistit ipsa logica actualis, ut distum est disp. 3. Ergo non sunt objectum logicæ; nisi fortasse respectus scilicet aliquod præceptum logicæ; est secuda operatio, facta juxta aliud præceptum ipsus logicæ; in quo sensu, & ipsum restum est restitudine passiva: & sub diversaconsideratione, ac respectu diversorum, regula, & regulatum.

Dico 2. Idem dicendum de ipsa operatione, prout assumitur in ideam, & exemplar ad aliam recte faciendam; quia, ut talis, non est passive recta, sed potius regulans. Accedit, quod hujusmodi syllogismi ideales v. g. A est B; C est A; ergo G est B; vel sumuntur, ut verba sonant; vel prout substituuntur pro subjectis, & prædicatis indentificatis inter se. Si primum, sunt fassi; quia A non est B, nec C. Si secundum, hujusmodi idealitas est prædicatum secundarium, & proprietas prossuens a rectitudine passiva; nisi enim hajusmodi syllogismi constructi sint juxta regulas logiqæ, non possunt assumi in ideam ad alios syllogismos recte consiciendos.

### ARTICULUS XIII.

Quodnam, sit logicæ objectum attributionis,

LV. Dico i. Objectum attributionis logicæ (puta, ex dictis in explicatione status quæstionis, logicæ actualis, qua practicæ) sunt præmissæ syllogismi recti. Assertio probatur: objectum attributionis artis, seu scientiæ actualis practicæ, ut practicæ, est illud ejusdem artis, seu scientiæ objectum immediatum, constatum ex materiali, & formali, cujus fabricæ inserviunt cetera objecta immediata, in eadem arte, seu scientia.



tia: ipfum vero non ordinatur ad aliud opus immediatum talis artis, seu scientiæ construendum : in hujusmodi enim objecto, idest opere suo, videtur quævis ars, seu scientia practica, ut practica, modo fuo immediate quidem, ultimo tamen immediate, quiescere . Atqui hoc modo se habent in logica præmissæ syllogifmi recti : ergo pramiffa syllogifmi recti funt objectum attributionis logicæ. Major est explicatio terminorum: nec videtur posse negari, nisi sieri velit quæstio de puro nomine. Hoc enim intelligimus cum communi, dum dicimus, objectum attributionis talium facultatum. Minor probatur : quia conceptus prædi-Etus solis præmissis syllogismi recti videtur competere. Quandoquidem ex una parte, non est assignabile, quid illis desit, ne in feipsis conceptum præexplicatum verificent; ut solutione argumentorum constabit; ex altera parte, neque assignari potest aliud. ab ejulmodi præmissis diversum, cui commodius, aut æque commode conceptus prædictus objecti attributionis possit competere; ut constabit impugnatione aliarum sententiarum. Et sane, quoad primæ partis hujus antecedentis ulteriore probationem, XLVI. Dico 2. Pracipua requisita ad hujusmodi objectum logica, ex dictis, funt tria : primo, ut illud contineat objectum materiale, & formale logicæ: fecundo, ut omne aliud logicæ objectum materiale, & formale, inservire possit fabrica ejusdem objecti attributionis : at vero, tertio, ut ipsum non ordinetur ad aliud opus logicum construendum. Atqui hæc omnia requisita commode inveniuntur in præmissis syllogismi recti : ergo præmissæ syllogismi recti habent omnia requisita ad verificandum in seipsis conceptum metaphysicum objecti attributionis in arte logica. Minor probatur quoad primum: quia præmissæ syllogifing recti, funt secunda operatio intellectus sergo habent in se objectum materiale logica : funt recta rectitudine passivai er go habent in se objectum formale ejusdem logica ergo utrunque in le continent. Quoad secundum probatur : quia catera objecta logicæ immediata sunt aut definitio, aut divisio: sed hæc ommia inservire possunt fabrica pramissarum in syllogismo recto, ut patet, scilicet si adhibeantur in majorem, aut minorem in hujulmodi syllogilino: ergo politint cefera omnia pramillis fabris cardisinfervire. Quoad tertium quia non est assignabile opus inniediate logicum sad cujus fabricam præmissæ ordinari possint imarte logica, feilicet non transgrediendo limites operis immes altroy . Wdiate

diste artefacti ope logica. Hac quoad ulteriorem probationem prima partis antecedentis. Quoad ulteriorem probationem se-

cundæ partis,

XLVII. Dico 3. Quidquid aliud assignari fortasse poterit, ad quod præmisse syllogismi recti ordinari videantur, cujusmodi est scientia, conclusio, aut veritas, quæ in conclusione reperitur, aut quid simile; non est opus immediate, & proxime artesactum regulis logicæ, ut supra probatum est : ergo non est objectum materiale, & formale proximum logicæ: ergo, si hoc assignetur, sit transitus extra artem, seu scientiam logicam actualem, præcise ut immediate, & proxime practicam: ergo semper verificatur, quod præmisse syllogismi recti non ordinentur in logica ad aliud opus logicum, puta immediate artesactum regulis ipsius logicæ. Hinc

Dico 4. Cetera omnia objecta logicæ immediata, sunt objectum attributi. Assertio ex hactenus traditis satis constat. Nam objectum attributi in arte, seu scientia actuali practica, ut practica, est quidquid ad objectum attributionis præexplicatum construendum inservit. Atqui hujusmodi sunt cætera in logica: cum quævis recta definitio, divisio, propositio aptari, posit in præmissam syllogismi recti: ergo cætera sunt objectum attribu-

ti . Ex dictis

XLVIII. Dico 5. Auctores illi, qui cum Scoto; Oviedo, Suarez Lustano, alisque recentioribus, sequentibus Albertum Magnum, Sotum, & alios Thomistas cum Bonaspe, sustinent; objectum attributionis in logica esse syllogismum rectum; veli nobiscum sentiunt, puta, si intelligant de syllogismo inadequate accepto, idest quoad premissas; vel, si id asserant de syllogismo adequate sumpto, impugnantur; quia coclusio nequit esse objectum attributionis in logica cum non sit ejus objectu immediatum erga nec syllogismus adequate acceptus; idest secundum omnes sui partes: quia inter alias sui partes syllogismus importat conclusionem.

Dico 6. Illi vero auctores qui cum Lynceo contendunt, objectum attributionis in logica esse venitatem, impugnantur: quia vel loquuntur de veritate, que reperitur in præmissis rectis asse consideratur, ut in earum rectitudine inclusa, adeoque ut pars rectitudinis: cum nequeat præmissa essentia, nisi sit vera, ut dictu est supra: vel loquuntur de veritate, que reperitur in conclusiones. Ant. Forti.

Digitized by Google

Si primum; nobiscum sentiunt: si secundum; contra est, quiaconclusio, adeoque & veritas, quæ per conclusionem acquiritur, nequit esse objectum attributionis, cum non sit objectum immediate artesactum regulis logicæ, ut supra probatum est.

# A R T I C U L U S XIV. Solvuntur objectiones pro syllogismo demonstrativo.

Bijcies 1. Cum Molina, Hurtado, Olzina, Arriaga, Polizzio, & aliis: omnia, quæ tractantur in
logica, ordinantur ad demonstrationem, seu ad syllogismum demonstrativum: sive de cætero hic adæquate sumatur, sive saltem inadæquate, scilicet quoad præmissas: ergo hic solus est objectum attributionis in logica.

Respondeo, nego antecedens: syllogismus enim probabilis, idest constans ex præmiss non certis, & evidentibus, sed solummodo probabilibus, & generans opinionem, non ordinatur in praxi ad syllogismum demonstrativum: cum non sit ejus pars, nec proprietas, nec aliquod necessario ad ipsum præquisitum.

Obijcies 2. syllogismus probabilis est impersectior demonstrativo: ergo ordinatur ad ejus fabricam: ergo solus syllogismus

demonstrativus est objectum attributionis in logica.

Respondeo, nego primam consequentiam: quæ non video, quo jure ex antecedente deduci possit. Et sane assignetur, quomodo syllogismus demonstrativus ex syllogismo mere probabili, præcife ut tali, possit regulis logicæ immediate consurgere.

Obijcies 3. Cognitio speciei minus persecta consert ad mehorem cognitionem speciei magis persecta: ergo cognitio syllogismi probabilis, utpote speciei impersectioris, consert ad cognitionem demonstrativi, utpote persectioris: ergo syllogismus

demonstrativus tantum erit objectum attributionis.

Respondeo, distinguo antecedens: confert mutuo, concedo: non mutuo, nego antecedens: & distinguo primum consequens codem modo: & mutuo, concedo; non mutuo, nego primam, & secundam consequentiam. Gognitio syllogismi probabilis, utpote speciei minus persectæ, confert quidem ad cognitionem syllogismi demonstrativi, quippe speciei magis persectæ: sunt enim correlativa, ad modum lucis intellectualis majoris, & minoris: & negari non potest, quod sicuti, cognita essentia lucis minoris, Phil. Neg. Log. Hh

facile cognoscitur essentia lucis majoris; ita, & viceversa, cognita hac, & quoque illa facile cognoscatur: sic etiam cognitio creatoris ad cognitionem creaturæ confert, & viceversa : unde. quantum est pracise ex hoc capite, non videtur, quare potius fyllogismus probabilis ad demonstrativum, quam demonstrativus ad probabilem ordinari reputetur. Quod si dicas hoc ex logicorum placito; id gratis assumes, & petendo principium : cum, præfertim in hoc statu, magis obvius, & consequenter utilior videatur fyllogismus probabilis, quam fyllogismus demostrativus: quatenus in via regulariter demonstrationes, & evidentiæ rarissimæ funt intellectui nostrati: opiniones vero, idest probabiles conclusiones, frequentiores: utinam & errores non frequentissimi! Accedit, quod, si ratio objecti attributionis præcise ex nobililitate desumi velit, non omnis demonstratio, sed demonstratio duntaxat a priori, & omnium perfectissima, logicæ objectum nuncupari deberet.

L. Hinc, si nomine objecti attributionis in logica intelligatur illud opus logicum, ad cujus notitiam ordinantur cetera, non e converso (ut quidam explicare videntur objectum attributionis, & attributi) nullum est in logica objectum attributionis, & attributi. Nam vel sensus est de ordinatione mere per deputationem extrinsecam, vel de ordinatione ex intrinsecis suis. Si primum; unde constat in logica, etiam in cognoscendo, ordinari ab extrinseco, & ex mero placito logicorum, cognitionem. omnium aliorum præcise ad cognitionem solius syllogismi demonstrativi? ergo, cum ex una parte id non constet in logica: ex altera parte quævis scientia, natura sua, etiamsi consideretur præcife ut speculativa, non minus deficiat per carentiam cognitionis objecti perfectioris, quam objecti imperfectioris: ut non minus deficit homo per defectum corporis, aut unionis, ac deficiat per defectum animæ, quæ utrunque longe superat in perfectione; adeoque cum hominum, qui naturaliter scire desiderant, scientia quævis , præcise ut speculativa, omnium suorum objectorum. contemplationem æque primario inquirere possit, quo sit completa, integraque; dicendum non est, quod per deputationem, etiam ad placitum,& pure extrinsecam, homines in logica intenderint, omnium aliorum cognitionem ordinare ad cognitionem tolius syllogismi demonstrativi, etiamsi potuissent:sicut dicendum non est, omnia ordinasse ad cognitionem solius syllogismi probabilis, aut solius definitionis, aut solius divisionis, ut quidempotuissent: cum talis ordinatio, omnino libera, & arbitraria non repugnet.

L1. Obijcies 4. Finis extrinsecus logicæ est sola cognitio scientifica, idest veritas per scientiam possessa: ergo sinis intrinsecus, & objectum attributionis, est solus syllogismus, quo veritas scientifice acquiritur, idest syllogismus demonstrativus.

Respondeo, nego antecedens: finis enim extrinsecus logicæ est veritas, seu evidens, seu probabilis; nimirum vel per scientiam, vel per opinionem acquisita: adeoque ejus objectum est instrumentum veritatis, modo præexplicato, non ipsa hæc veritas, quæ in scientia, aut in opinione, scilicet in conclusione evidenti, aut probabili reperitur. Quando autem dicitur, objectum logicæ esse instrumentum sciendi; vel Tò, instrumentum sciendi, sumitur late: in quo sensu qualibet cognitio vera dicitur scientia, & scire dicimus, quæ opinamur, & credimus: yel, si sumatur stricte, dicitur cumulative, non exclusive: sicut etiam, cum dicitur logica janua, organumque scientiarum, idest cognitionum evidentium rei per causas; si sensus est rigorosus, non dicitur cum exclusione opinionum verarum: cum logica in universum sit janua, & organum veritatis, prout in hoc statu acquiri potest; ideoque a Marco Tullio ars nuncupetur, veri, & falsi disceptatrix, ac judex:adeoque, licet sit janua, organumq; scientiarum, est etiam logica janua, organumque opinionum.

Obijcies 5. Cognitio probabilis non est per se bona intellectui: ergo logica non habet pro objecto attributionis præmissas syllogismi recti probabilis, sed tantum syllogismi demonstrativi.

Respondeo, nego antecedens: ex suppositione enim, quod commode haberi nequeat cognitio demonstrativa, quæ est majus bonum, ut passim contingit in hac vita; bona est intellectui veritas, saltem per cognitionem probabilem acquissta. Sic lumen, ut quatuor, est bonum oculo, ex suppositione, quod non possit sibi facile coparare lumen, ut sex: & usus conspiciliorum est bonus oculo, ex suppositione, quod potentia visiva sit hebetata.

is all notificials of the first of the solid syllegillade.

A R.

### ARTICULUS XV.

Solvuntur Objectiones pro sola definitione.

LII. O Bijcies 1. Cum Comptono; definitio est instrumentum sciendi, omnium persectissimum; ergo sola-

definitio est objectum attributionis in logica.

Respondeo, transmisso antecedente, nego consequentiam: aliunde enim, non præcise ex nobilitate, ratio objecti attributionis petenda est. Definitio practice ordinatur ad syllogismum construendum, cujus potest esse pars: non ita syllogismus ad definitionem: neque enim est pars definitionis. Dixi, transmisso antecedente: nam, in ordine ad nos, syllogismus, per quem acquirimus scientiam, quæ negari non potest, ex suppositione præmissarum; videtur esse instrumentum sciendi utilius, atque præstantius.

Obijcies 2. Definitio, formaliter sumpta, non dicit, esepartem syllogismi, quia, ut talis præcise, est oratio explicans natu-

rei: ergo non ordinatur ad syllogismum.

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiam: lapis expolitus, licet in suo conceptu, & formaliter non dicat, esse
partem parietis; quia tamen aptus est ad parietem construendum,
dicitur ad hujus fabricam ordinari: ita & definitio ad fabricam
syllogismi, præsertim demonstrativi, licet etiam positi esse pars
syllogismi probabilis, ut in hoc syllogismo, aut in alio simili: Omnis homo est animal rationale: sed ille, qui a longe movetur, est homo: ergo ille, qui a longe movetur, est animal rationale.

Obijcies 3. Definitio, non secundum se totam, sed secundum partem, idest secundum solam disserentiam, est pars syllo-

gismi demonstrativi : ergo non ordinatur ad illum.

Respondeo, nego antecedens: primo, quia definitio est cognitio essentialiter indivisibilis: secundo, quia aliquod inferri potest indivisibiliter tum ex genere, tum ex disserentia: quanvis, ut notant aliqui, satis esset, si definitio, secundum sui prædicatum formale, & nobilius, ordinaretur ad machinam syllogismi.

:

A R-

### A R T I C U L U S XVI. Analysis prædictorum in argumenta negativa.

LIII. Nico 1. Quæ hactenus a nobis allata sunt in hac disputatione 5. quoad objectum logicæ materiale. & formale: & quoad objectum attributionis, & attributi, in favorem Secundæ operationis intellectus rectæ: ac Præmissarum syllogismi recti; eo tandem resolvuntur: quia ex una parte hec habent omnes conditiones requisitas ad hujusmodi objectum: cum non sit assignabile requisitum, quod illis desit: nec ulla sit essicax ratio, aut necessitas, cum non sit assignabilis, idest non appareat, quare objectum materiale, & formale debeant realiter inter se distingui: & quare non sufficiat mera distinctio formalis ex parte actus: ex altera parte nihil ab his diversum est assignabile, in quo prædicta omnia requisita commodius, aut saltem. æque commode reperiantur : ergo hæc fola funt hujusmodi objectum, de quo præsens est controversia. Quæ autem ab adversariis assignantur pro tali objecto, non potest explicari, idest non apparet, quomodo fungi possint prædicto munere: cumvel non sint formale instrumentum veritatis, atque scientiæ: non enim apparet, quomodo talia dici possint apprehensio, voces externæ, & similia; quin etiam talia reputari queant pleraquæ ab ipsis adversariis pernegata, cujusmodi sunt imaginatio, phantasma, pictura, & alia id genus: vel sint opus subsequens infallibiliter ad secundam operationem rectam: adeoque non videtur, quomodo dici possint opus immediatum logicæ; si videlicet inter ipsa, & logicam intercedat aliud opus prius, ad quod illa subsequantur infallibiliter, absque novo artificio logicali, quod sane in ordine ad ipsa nullum est assignabile. Hujusmodi autem sunt tertia operatio, seu conclusio: concreta illa, intellectus, seu natura intellectiva recte intelligens, aut recte operans: res recte definita, divifa, illata: & fimilia.

LIV. Dico 2. Adversariorum rationes contra nos, pro objectis, quæ ipsi assignant, eo tandem resolvuntur: primo, quianon est major ratio (cum non sit assignabilis) quare secunda operatio intellectus sit objectum logicæ immediatum, non autem prima, & tertia operatio intellectus: cum aliunde logica dica: ur facultas operationum intellectus directiva: cum que in logica de tribus operationibus intellectus sermo sit:

 $\mathbb{C}[MR]$ 

1

### 246 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

sit: multaque de tribus operationibus intellectus præcepta recenseantur, quorum quædam, si non suprasprimam, & tertiam operationem cadant, non est assignabile, quid agant, vel quo immediate, & per se colliment.

Secundo, quia non est assignabile, quomodo in logica de termino, etiam vocali externo, sermo sit, quin dicatur logica immediate respicere, ut opus suum, voces etiam externas rectes coordinatas ad definiendum, dividendum, argumentandum.

Tertio, quia non est assignabile, quare, in quibusdam saltem aliis facultatibus practicis, objectum, seu opus immediatum dicatur esse concretum aliquod, conslatum ex objecto materiali, & formali, realiter inter se distinctis, cujusmodi comode esse possunt respectu logica intellectus, seu natura intellectiva rece intelligens, aut recte operans, aut res recte cognita: qua concreta habent in sua linea subjectum, seu materiam, & formam, seu siguram rectam, qua in subjectum intrinsece, aut extrinsece introducatur modo suo, ad ejus melioritatem, atque persectionem, non autem in logica sit discurrendum eodem modo: ergo aliquod ex prædictis est objectum logica practica, ut practica, quod inquirimus.

#### Corollarium.

Sed prædicta omnia argumentata, tam nostra, quam adversariorum contra nos, argumenta sunt negativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. Ergo in hac disp. 5. de objecto logicæ in genere, tam nos, quam adversarii philosophando procedimus Negative.



QUAR-

# QUARTA PARS LOGICÆ

De logica penes objectum suum in specie.

Primo, de propositione in materia possibili, & impossibili.

Secundo, de propositione universali, & particulari.

Tertio, de propositione univoca, aquivoca,
analogica. Quarto, de propositione comparativa, seu relativa. Quinto, de
propositione vera, & falsa.

Sexto, de propositione
syllogistica.

### DISPUTATIO VI.

De propositione in materia possibili, & impossibili, ubi

De ente rationis logico, & metaphysico.

### ARTICULUS I.

De propositione in materia possibili, ubi de ente rationis logico.

Ico 1. Propositio in materia possibili, est, propositio habens objectum reale: seu, est propositio constituens cum objecto ens rationis logicum: seu, ut alii loquuntur, constituens cum objecto concretum logicum. Jam, ut id cum a terminis clarius explicetur, statuendum prius est, quid sie ens rationis in communi (si per analogiam, & proportionem ad ens reale, philosophari velimus) est autem, quod habet capacitatem ad existendum in ratione, idest in intellectu, seu pro statu objectivo rationis, seu intellectus, qui proprie, juxta Aristotelem, & Divum Thomam, ut notat Hurtadus, ratio nuncupatur: seu, ut alii explicant, ens rationis in communi est, quod si existat in ratione, non sequentur duo contradictoria. Videtur hac explicatio non respuenda: quia ens reale in communi est, quod habet capacitatem ad existendum realiter, idest, pro-statu reali: ergo ens rationis in communi, proportione servata, erit, quod habet capacitatem ad existendum intentionaliter, idest pro fiatu objectivo rationis. Adeoque sicut ens reale, si actu existat pro statu reali, dicitur ens actuale, seu ens in actu: si vero actu non existat, dicitur ens reale possibile, seu potentiale, seu inpotentia; ita quidquid cognoscibile est, si actu existat in ratione, seu pro statu objectivo rationis, idest si actu cognoscatur; dicitur ens rationis actuale: si vero non actu cognoscatur, dicitur, ut cognoscibile, ens rationis possibile, seu potentiale, seu in potentia: similis enim est ratio, adeoque & similis loquendi modus usurpari philosophice poterit. Quibus explicatis,

II. Dico 2. Ens rationis logicum est, ens reale, habens capacitatem ad existendum objective in ratione: quod quidem. actuale erit, si actu sit pro statu objectivo rationis: potentiale vero, si non actu existat pro tali statu. Assertio satis deducitur ex prædictis. Jam dicitur primo, ens reale, puta, seu positivum,& proprium; five abusivum, & improprium privativum, seu negativum: & guidem five actuale, five potentiale illud fit. Itaque ens rationis logicum actuale erit hoc concretum, Petrus cognitus: quia Petrus est ens reale positivum actuale, actu cognitum. Ens rationis logicum actuale erit hoc concretum, Antichristus cognitus: quia Antichristus est ens reale positivum possibile, quanvis non actuale, actu tamen cognitum. Ens rationis logicum. actuale erit hoc concretum, tenebræ cognitæ: quia tenebræ funt ens reale abusivum privativum (quippe carentia contingens lucis) actuale, actu cognitum. Ens rationis logicum actuale erit hoc concretum, carentia alterius Dei cognita: quia carentia. alterius Dei est ens reale abusivum negativum (quippe carentia necessaria) actuale, actu cognitum. Hæc autem omnia erunt ens rationis logicum potentiale, si considerentur prout concretum resultans ex ipsismet entibus, & ex eorundem cognitione potentiali, seu possibili, non autem actu existente. Dicitur secundo, objective in ratione, quia nec, quod est effective in ratione, quatenus scilicet efficitur productive ab intellectu, cujusmodi est cognitio: nec, quod est subjective in ratione, quatenus videlicet subjectatur inhasive in intellectu, cujusmodi est ipsa cognitio; venit hoc loco nomine entis rationis, de quo agimus: licet hec etiam ens rationis dici aliquo modo possent.

III. Dico 3. Ens rationis, modo a nobis explicato, dici etiam folet secunda intentio objectiva, juxta sensum traditum in summis, ubi de termino primæ, & secundæ intentionis: quanvis, Ant. Forti.

proprie loquendo, ut notat D. Thomas 1. 2. quast. 12. art. 1. intentio non sit actus intellectus, sed tendentia quadam actus voluntatis, per quam hæc fertur in suum objectum. Ubi notandum etiam, ex eodem D. Thoma quaft. 21. de veritate, quod quandoque etiam objectum ipfum potentiæ appetitivæ vocari foleat intentio: fic messis, intentio, idest finis agricola; & lucrum. intentio, idest finis mercatoris, ne dum vulgo, sed & apud philo-

fophos nuncupatur. Quibus præexplicatis.

Dico 4. Cognitio, per se ipsam, absque alia nova entitate. denominat suum objectum cognitum : adeoque simul cum objecto reali conflituit concretum prædictum, quod est ens reale coguitum, & ens rationis logicum appellatur, importans in recto. & de materiali ipsum ens reale; in obliquo, & de formali cognitionem. Est sententia communior: & probatur, quia per hoc præcise, quod habeatur in intellectu cognitio directa, aut reflexa, versans circa aliquod objectum, idest illud repræsentans modo fuo , illico objectum illud denominatur , directe , aut reflexe cognitum, & quidem formaliter tale, non fundamentaliter tantum, ut contendunt adversarii. Enimvero, quod ulterius requiratur aliquid aliud intrinsecum ipsi objecto, ut hoc denominetur formaliter cognitum: quodque cognitio debeat in objecto, quod repræsentat, aliquid intrinsece producere, vel effingere, omnino gratis assumitur, quippe absque ulla necessitate, aut solida ratione. Et sane hoc intrinsecum vel requiritur præcise ex conceptu denominationis: vel præcise ex conceptu denominationis, cogniti: vel aliunde. Non primum, quia potest Deus per creationem sibi extrinsecam denominari creans angelum, ut a nobis amatus denominatur, præcise per amorem nostrum sibi extrinsecum, quippe intrinsecum nobis amantibus, non ipsi Deo amato. Non secundum, quia objecta non existentia, ut Antichristus; objecta abusiva, ut carentiæ, denominantur cognita, nec tamen. possunt actu aliquod intrinsecum ipsis inhærens recipere: nihil enim existens, dum existit, potest uniri cum aliquo non. existente, dum non existit; aut cum non ente, scilicet cum carentia. Non tertium, quia non est assignabile. Equidem non negaverim, plures formas, aut quasi formas, etiam accidentales, ut in suo genere denominent suum subjectu, aut quasi subjectum, esse debere intrinsecas ipsi. Verum aliunde probanda, aut supponenda est hujusmodi necessitas in hujus generis formis, aut Phil. Neg. Log.

quasi formis. Ubi autem talis necessitas non apparet ex ipsisterminis, nec ulla solida ratione deducitur, non est temere præsumenda, multiplicando unionem, entitatem, & difficultates, præsertim de causa productiva talis entitatis intrinsecæ in objecto cognito, quando agens cognoscitivum, ut plerunque contingit, longe distat ab objecto, quod cognoscit; & multo magis, dum.

simpliciter non existit. Ex dictis.

IV. Dico 5. Corruit sententia Thomistarum, & aliorum cum Soncinate, docentium, ens rationis logicum sieri per aliquod irreale, & chimericum, seu per relationem quandam, quam essingit, & concipit intellectus, dum, resectens supra objectum, ipsamque cognitionem, illa comparat inter se: v. g. per cognitionem A, cognoscit sidera: deinde per cognitionem B, reslexam cognoscit, sidera cognosci a se per cognitionem A, directam: adeoque cognoscit concretum logicum, conslatum ex sideribus, & ex cognitione A, referendo sidera, per essictam relationem, ad intellectum, ut cognitum ad cognoscentem. Quod idem multi, difficultate pressi, ut cohærenter procederent, asserere coacti sunt quod similes denominationes, puta voliti, visi, auditi.

Dico 6. Corruit sententia Scotistarum, putantium, rem non solum existentem, sed etiam non existentem, immo, & nunquam extituram, denominari cognitam per quandam entitatem, (ipsi vocant ens diminutum, semireale, impersectum) intrinsece resultantem ab ipsa cognitione, dependentem ab intellectu in sieri, & conservari. Pro qua citant Scotum. Ad quam opinionem coharenter discurrunt aliqui, etiam quoad denominatione

nes, voliti, visi, auditi.

V. Dico 7. Aliqui sententiam communem, & nostramprobare contendunt authoritate Aristotelis cap. de his, qua ad aliquid tex. 21. ubi docet, scibile, & intelligibile significare formaliter cognitiones possibiles de objectis. Hinc enim inferunt, quod, sicut cognitio potens repræsentare objecta, diciture corum scibilitas, & cognoscibilitas, quanvis extrinseca: & satisdenominat objecta scibilia, & cognoscibilia; ita esse scitum, & esse cognitum, importat formaliter cognitiones actuales de iisdem objectis: unde inferunt, satis denominari objecta cognita, per hoc præcise, quod actu existat cognitio de illis, independenter ab omni alia entitate intrinseca objectis, aut diminuta, aut esse scitus, quomodocunque vocetur.

. Sed contra est e quia locus hic Aristotelicus vere non videtur evincere intentum : posset enim ab adversaris responderi, proportione servata, de denominatione cognoscibilis, & de denominatione cogniti : quod nimirum ficut, per ipsos, cognitio actu exiflens denominat objectum cognitum, non specificative sumptafed reduplicative, prout sufficienter applicata suo objecto; ita cognitio polibilis denominat cognoscibile, prout applicabilis eidem obiecto. Applicatur autem cognitio ad objectum denominandum cognitum, per aliquid aliud, quod fit vel intrinsecum ipfi objecto, vel ens diminutum, aut aliud ens relativum effictum. aut aliquid aliud, pro opinionum varietate . Igitur tandem aliquando non poterunt adversarii aliter impugnari, nisi, quia nulla est necessitas ponendi hoc aliquid aliud, quodcunque, & qualecunque illud fit : cum cognitio , quippe ex intrinsecis suis expressio sui objecti, adeoque relativa ad ipsum; per hoc præcise, quod existat in intellectu alioqui apto, intelligatur denominare objectum fuum cognitum, expresfum, repræsentatum, existens pro statu objectivo: adeoque ens rationis actuale logicum. si objectum sit ens reale : si irreale, cognitio erit in materia impossibili Jam deinceps fermo



and tolizana destocido eneda ceritifo que





## 552 DE PROPOSITIONE IN MATERIA IMPOSSIBILI.

ubi De ente rationis metaphysico.

Primo, quid sit propositio in materia impossibili, ubi quid sit ene rationis metapoysicum. Secundo, an detur defacto ens ratio. nis metaphysicum . Tertio, quotuplex sit propositio in materia impossibili . Quarto, quinam intellectus possit chimerizare. Quinto, an voluntas possit suo modo attingere objectum impossibile ab omni ente reali contradifin-Etum. Sextoran id possit oculus in sua linea.

## ARTICULUSIL

Quid sit propositio in materia impossibili. quid sit ons rationis metaphysicum.

VI. Proportione servata ad hactenus tradita de propositione in materia possibili, propositio in... materia impossibili est propositio-habens objectum irreale: quæ quidem propositio constituit cum hujusmodi suo objecto ens rationis metaphysicum, modo jam explicando. Definiri itaque poterit ens rationis metaphysicum; ens irreale, habens capacitatem ad existendum objective in ratione · seu brevius, irreale intelligibile. Quod quidem ens rationis metaphysicum, actuale erit, si actu existat pro statu objectivo rationis, idest si actu intelligatur: potentiale vero, si non actu existat pro tali statu. idest si non actu intelligatur, ut notant recentiores quidam apud Oviedum contr. 11. metaph. punct. 1. num. 3. sicut ens reales prout præscindens ab actuali, & potentiali, est intelligibile existibile: quod quidem ens reale, actuale est, si actu existat pro statu reali: potentiale vero, si non actu existat pro tali statu. Versatur autem propositio, circa objectum suum irreale, denominative, quatenus illud denominat suo modo cognitum, & constituit cum eodem ens rationis metaphysicum, ut constat ex dictis art. superiore. Hinc VII. Dico

VII. Dico 2. Facile colligi poterit sensus desinitionis, seu descriptionis illius celeberrimæ, ex Averroe 6. metaph. comment. 3. juxta principia aristotelica, qua dicitur, ens rationis metaphysicum esse illud, quod habet esse objective tantum, in intellectu. Est enim sensus, ut notat Suarez disp. 14. metaph. set. 1. num. 6. ens rationis metaphysicum, solum posse habere esse objective; idest esse tale objectum, ut præter hoc, quod est esse actu, vel potentia objective, idest præter hoc, quod possit terminare aliquem actum potentiæ intentionalis, ut objectum; nullum aliud habeat esse reale: & quidem nec actuale, nec potentiale, nec positivum, nec abusivum. Itaque definitum per dictam veterum desinitionem est irreale intelligibile: sive de cætero actu intelligatur, sive non: quia per Tò, id quod habet esse objective tantum, significatur irreale: per Tò, intelligibile, significatur, in intellectu, seu actu, sive potentia, juxta superius tradita.

Dico 3. Particula illa, tantum, in prædicta definitione, cadit supra, esse objectivum, non vero supra, intellectum: idest excludit omne aliud esse, præter objectivum: non vero alias omnes potentias, præter intellectum. Nam, si aliquod impossibile cognoscatur simul ab intellectu, & ametur a voluntate, & nominetur a potentia locutiva, & videatur ab oculo; utique ens rationis metaphysicum dici poterit: sed non unice ens rationis metaphysicum, seu intellectus: erit enim etiam ens metaphysicum, voluntatis, potentiæ locutivæ, visivæ: ideoque sensus antiquæ definitionis est, quod habet esse objective tantum, non vero

in intellectu tantum. Hinc

VIII. Dico 4. Ens metaphysicum voluntatis definiri suo modo poterit: irreale capax ad existendum objective in voluntate, idest irreale, volibile, nolibile. Ens rationis metaphysicum oculi: irreale capax ad existendum objective in oculo, idest irreale visibile: ita ut Tò, irreale, sit veluti genus; Tò, volibile, visibile &c. sit veluti disferentia. Licet possit etiam sub alia consideratione concipi volibile, nolibile, visibile, ut genus; & irreale, ut disserentia: si dicatur, irreale aliud est volibile, & nolibile, aliud non tale: aliud visibile, aliud invisibile.

Dico 5. Prædicta definitio verificatur indivisibiliter de toto concreto, scilicet de impossibili, & intellectione, seu cognitione, aut intelligibilitate, & cognoscibilitate: sed non eodem modo de utraque parte; competit enim impossibili, ut subjecto

denominato; cognitioni, seu cognoscibilitati, ut formæ denominanti: adeoque de illo verificatur, veluti in recto; de hac, in obliquo, ut aliæ definitiones aliorum similium concretorum.

#### TICULUS Solvuntur objectiones.

IX. Bjicies 1. Si propositio, seu cognitio esset pars constitutiva alicujus entis rationis metaphysici, sequeretur, quod hoc non haberet esse objective tantum, in intellectu sed etiam subjective. Consequens est falsum: ergo & antecedens. Sequela probatur, quia cognitio habet esse subjective in intellectu.

Respondeo, nego sequelam majoris: quia totum quandoque recipit absolute denominationem unam, non aliam, ab aliqua sua parte: sic Petrus cognitus, sicut & Petrus visus, a forma huius concreti, que est cognitio, & visio, denominatur existens objective in intellectu, & in oculo; non vero denominatur existens subjective. Et ratio est, quia cognitio, & visio sunt repræsentatio objecti , non vero illius subjectatio; adeoque illud denominant repræsentatum, non vero subjectatum.

Objicies 2. Si cognitio esset pars alicujus entis rationis metaphysici, hoc non posset dici ens fictum, irreale, chimericum, impossibile, repugnans, implicans contradictionem: sed tale communiter appellari folet: ergo propositio, seu cognitio nequit

esse pars constitutiva entis rationis metaphysici.

Respondeo, nego majorem, quia quandoque totum recipit denominationem ab una parte: simili modo, quo, cum dicitur: pila tangit planum, quod quidem pila tangit secundu sui partem valde exiguam: & hoc concretum, album, dicitur esse dependenter ab albedine: quod quidem verificatur de concreto, sed ratione formæ, idest albedinis; non vero ratione subjecti, scilicet parietis, quod independenter ab albedine jam existebat.

Ita ens rationis metaphysicum, si dicatur quandoque, absolute loquendo, impossibile, irreale; hanc denominationem habet ratione subjecti : si dicatur sictum, chimericum; hanc denominationem recipit a forma, quæ esse potest cognitio fingens, & chimerizans: que sane cognitio, licet extrinseca sit impossibili. antrinseca tamen est enti rationis, idest, toti concreto, quippe ejus

pars constitutiva.

X. Obe

X. Objicies 3. Quando dicitur quod cognitio sit pars entis rationis metaphysici, vel sensus est de ente rationis actuali, vel potentiali, vel de utroque: nullum dici potest: ergo cognitio

non est pars entis rationis metaphysici.

Respondeo, nego minorem: à dico, de utroque, cum distributione accomoda: nam cognitio actualis est pars entis rationis metaphysici actualis; cum sit pars hujus concreti, quod est, irreale intellectum, seu cognitum: cognitio potentialis est pars entis rationis metaphysici potentialis, quia est pars hujus concreti, quod est irreale intelligibile, seu cognoscibile; quatenus reduplicat intelligibilitatem, seu cognoscibilitatem, ut quo, extrinsecam, qua est intellectio, seu cognitio, potens illud reprasentare, juxta ea, qua innuebam art. 1. de ente rationis etiam logico.

Objicies 4. Alius mundus, & tenebræ cognitæ nullum aliudi habent esse, præter objectivum; & tamen non sunt entia rationis metaphysica: ergo tradita definitio entis rationis metaphysica.

competit alteri a definito.

Respondeo, nego primam partem antecedentis. Alius mundus, præter esse objectivum, habet esse reale potentiale: quod est, esse ens reale absolute, & simpliciter dictum, juxta ea, quæ dicuntur in metaphysicis:tenebræ habent esse reale abusivum: quod tale est, ut, licet tenebræ per ipsum non dicantur substantialiter, absolute, & simpliciter, & sime addito, ens, sed cum addito, ens abusivum; nihilominus dicantur absolute, & simpliciter, & sine addito, verbaliter, esse: ut constat ex illo Gen. cap. 1. v. 2. ubi dicitur: & tenebræ erant super faciem abyssi.

Objicies 5. Quando dicitur: quinque homines tantum funt in hac aula, non excluduntur homines picti; sed veri homines: ergo, cum dicitur: ens rationis est illud, quod habet esse objective tantum; per particulam, tantum, non excluditur esse abusivum, & improprium, sed quodlibet aliud esse positivum, & proprium.

Respondeo, negando consequentiam : disparitas est, quia homines picti non dicuntur absolute, simpliciter, & sine addito, homines : at entia abusiva dicuntur absolute, simpliciter, & sine

addito, esse: ut dictum est ad superiorem instantiam.

XI. Objicies 6. Si cognitio objecti impossibilio coneretur in lapide, utique haberetur ens rationis; & tames non esset objective tantum, in intellectu; ergo salsa est tradita definitio entis rationis metaphysici.

Digitized by Google

Respondeo in primis, transmissa prima parte antecedentis, nego secundam ejus partem: vel, secundo, nego primam partem,
antecedentis. In tali enim casu, vel dici posset objective in intellectu, præcise per hoc, quod esset objectum intellectionis, sumpta causa pro essectu, & viceversa: vel, si hoc non sufficit, illud
non esset ens rationis, a veteribus definitum, de quo præsens
est controversia. Quæstio videtur esse de nomine.

Objicies 7. Sub prædicta definitione, vel includuntur entis realia cognita, seu secundæ intentiones objectivæ, ac denominationes cogniti, subjecti prædicati, vel non: neutrum dici potest:

ergo definitio non est bona.

Respondeo, nego minorem, & eligo partem negativam cum Hurtado, Arriaga, Suarez, & aliis, præsertim recentioribus, contra Durandum in 1. distin. 29. quast. 3. & alios Thomistas. Nam vel sermo est de eo, quod concreta prædicta important materialiter, & in recto: vel de eo, quod important formaliter, & in obliquo. Si primum, sunt ipsa entia realia: si secundum, sunt ipsæ cognitiones, ex supradictis art. 1.

Objecies 8. Hujusmodi definitio vel competit enti reali, cognito ad modum alterius, vel non: neutrum: ergo non est bona

definitio entis rationis metaphylici.

Respondeo, negando minorem: & dico cum Suarez citato, & Oviedo, illam competere entireali, cognito ad modum alterius identice, seu per identitatem; non enti reali, cognito ad modum alterius suppositive, seu per suppositionem: siquidem ens reale identificatum cum altero, quod non est ipsum, est impossibile: non vero impossibile est ens reale, quando cognoscitur ad modum alterius, per meram suppositionem. V.g. angelus ad modum juvenis alati:cum inde in nobis mere excitetur species angeli, pro quo juvenis alatus substituitur ad modum signi.

XII. Objicies 9. Objectum reale non existens, cognitum ut existens, v. g. cursus Petri non currentis, vel comprehenditur prædica veterum definitione, vel non: neutrum: ergo prædi-

Ctadefinitio est falfa.

Responde nego minorem: & dico, vel sermo est de nonexistente, cognido ut existente in sensu diviso; vel in sensu conjuncto. Si primum, responsso est negativa: si secundum, affirmante fortio mati-

mativa: ratio est, quia implicat, idem simul existere, & nonexistere: non implicat vero, quod id, quod nunc non existit contingenter, existat contingenter in aliis circumstantiis.

Objicies 10. Negatio Dei v. g. est impossibile intelligibile cognitum, & tamen non habet esse objective tantum, in intellectu: ergo fassificatur tradita definitio entis rationis metaphysici. Antecedens probatur: nam negatio Dei non est, quia est nonens: ergo non habet esse objective tantum, in intellectu.

Respondeo, nego antecedens, quoad secundam partem: ad ejus probationem dico, hoc ipsum esse negativum chimericum intelligibile, dici posse esse objective tantum, idest impossibile cognoscibile: adeoque in forma, ad probationem antecedentis,

concesso antecedente, nego consequentiam.

Objicies 11. irreale intelligibile, si actu non intelligatur, non est ens rationis metaphysicum, opus nimirum, seu partus, seu concretum rationis, sed potius potens esse opus rationis, idest potens esse tale ens: ergo conceptus entis rationis non competit, nisi actuali. Antecedens probatur: homo, præcise ut pingibilis, si actu non sit pictus, non potest dici suo modo ens pictoriæ: quia hoc debet esse opus, & partus pictoriæ: si actu non videatur, non potest dici, ens oculi: ergo impossibile, præcise ut cognoscibile, si actu non cognoscatur, non potest dici ens rationis.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego iterum antecedens: vel, ad æquivocationes tollendas, distinguo: non sunt talia in actu, concedo; in potentia, nego antecedens, & confequentiam. Si in ordine ad hæc velimus discurrere proportione servata ad ens reale, quod est opus, seu partus omnipotentiæ; situt hoc tale dicitur, sive de cætero actu existat a parte reissive solum in potentia, ut Antichristus, de quo dicitur cum veritate: Antichristus est ens: neque hæc reputatur propositio de subjecto non supponente, si proferatur in tali sensu: quia non supponit actualem existentiam Antichristi: cum non significet aliud, nisi, quod Antichristus sit capax ad existendum; seu quod, si existeret, non involveret duo contradictoria: aliter nec dici poterit cum veritate ab adversariis: Antichristus est potens esse ens; sic etiam in casu nostro, & in exemplis allatis absque ullo absurdo philosophandum.

Et sane, si ens reale in potentia, non posset absolute, & simpliciter dici ens,& habere, esse ens in potentia, nec posset dici ab-Phil. Neg. Log. K k solufolute, & simpliciter habere esse reale; sequeretur, quod possibile non existens cognitum, haberet esse objective tantum: quia præter hoc, quod est terminare cognitionem, nullum aliud haberet esse absolute, & simpliciter dictum & reale. Hæc autems sequela non conceditur ab adversariis, quorum est objectio præsens.

XIII. Objicies 12. Quod actu non terminat cognitionem, non potest dici, quod habeat esse objectivum: ergo. Antecedens probatur: quod actu non habet albedinem, non potest dici album:

ergo.

1

Respondeo, nego antecedens; vel distinguo: non potest dici, quod habeat esse objectivum actuale, concedo; potentiale, nego antecedens, & consequentiam. Ad probationem antecedentis, concesso antecedente, nego consequentiam. Disparitas desumitur ex vocum significatione : quia aliunde habemus. extra omnem controversiam, quod hac vox, album, ex institutione auctorum linguz, imposita sit ad significandumhabens albedinem non autem dealbabile præcise: hæc autem vox, esse objectivum, seu esse ens rationis, significat posse terminare cognitionem, si velimus discurrere, servata proportione ad ens reale, ad cujus similitudinem dicitur ens rationis, cum sit ens quoddam falsum & apparens, adeoque veluti assectans similitudinem cum ente reali. Ceterum, fi, juxta hanc eandem proportionem, philosophice loquendo, definire quis velit ens albedinis, seu ens albificationis, dicere utique poterit, hoc esse ens dealbabile, seu albisicabile, idest, habens capacitatem ad unionem, & denominationem albedinis. Itaque ad fummum argumentum probat, quod irreale, nisi terminet cognitionem, non possit dici cognitum, sed solummodo cognoscibile.

Objicies 13. Ens rationis metaphysicum potest aliter melius

definiri: ergo male a nobis explicatur modo prædicto.

Respondeo, nego antecedens; ideoque sit, opportune digre-

#### ARTICULUS IV.

Variæ entis rationis metaphysici definitiones referuntur, & impugnantur.

#### Prima definitio entis rationis metaphysici.

XIV. Dico 1. Alii aliter definiunt ens rationis metaphysicum, seu aliter explicant veterum definitionemprædictam de ente rationis metaphysico. Jam prima definitio est ens rationis metaphysicum esse impossibile cognitum. Ita communiter tum veteres, tum recentiores.

Contra hanc definitionem est, quia non competit omni desinito: non enim competit enti rationis potentiali, ut constat ex

supra dictis.

Secunda definitio entis rationis metaphysici.

Dico 2. Secunda definitio est: ens rationis metaphysicum esse illud, quod nequit aliquid efficere: neque inexistere alicui potenti esticere, nisi per considerationem potentia, potentis aliquid considerare. Ita Pontius disp. 1. quast. 1. num. 7.

Contra hanc definitionem est, quia valde obscura, & nonnisi post varias ambages explicabilis. Cæterum, si recte explicatur, illud significare videtur, quod scilicet ens rationis metaphysicum sit impossibile cognoscibile; adeoque in nostram relabitur.

I ertia definitio entis rationis metaphysici.

Dico 3. Tertia definitio est: ens rationis metaphysicum esse, quod præcise habet esse in intellectu considerante. Ita Scotus

apud Pontium.

Contra hanc definitionem est, quia vel sermo est de quocunque este in intellectu, tum scilicet productive, tum subjective, tum subjective; tum objective: vel de este objective tantum. Si primum; competit alteria definito, scilicet cognitionibus, saltem aliquibus: si secundum; iterum peto: vel sermo est de este objectivo actuali, vel etiam de este potentiali: si de actuali tantum; ergo coincidit cum prima: si etiam de potentiali; coincidit cum nostra definitione.

XV. Dico 4. Quarta definitio est : ens rationis metaphysicum esse illud, cui repugnat realis existetia. Ita quidam Scotistæ.

K k 2

160

Contra hanc definitionem est, quia competit alteri a definito, scilicet enti impossibili secundum se, quod, præcise qua tale, non est ens rationis metaphysicum: sicut ens reule, præcise qua tale, non est ens rationis logicum.

Quinta definitio entis rationis metaphysici.

Dico s. Quinta definitio est: ens rationis metaphysicum esse id, quod cogitatur, ut ens, cum in se entitatem non habeat.

Ita illud describit Suarez, cui subscribit Aversa.

Contra hanc definitionem est, quia non competit omni desinito: nam etiam est ens rationis metaphysicum impossibile, cognitum ut non ens, per cognitionem verissimam, qua dicitur v. g. quarta persona Sanctissimæ Trinitatis non est ens, repugnat, est impossibilis. Deinde contra est, quia per To, cogitatur, nonwidetur competere impossibili intelligibili, non actualiter cognito; adeoque quod non cogitatur, sed est cogitabile.

Sexta definitio entis rationis metaphyfici.

Dico 6. Sexta definitio est: ens rationis metaphysicum est, quod ab intellectu nullum aliud esse habet, nisi objectivum, seu

eidem objici. Ita quidam recentiores.

Contra hanc definitionem est, quia competit alteri a definito: quodlibet enim ens reale, quod physice non producitur ab intellectu, neque eidem inhæret, ut producitur, & inhæret intellectio; sed mere est objectum intellectus, cujusmodi est Deus, homo, equus cognitus; nullum aliud esse recipit ab intellectu, nisi este objectivum extrinsecum, idest este in cognitione, quæ est ejusdem imago intentionalis.

Septima definitio entis rationis metaphysici.

Dico 7. Septima definitio est: ens rationis metaphysicum esse id, quod solum habet illud esse, quod ab intellectu co-

gnoscitur. Ita quidam apud Oviedum.

Contra hanc definitionem est, quia competit alteri a definito, nempe omnibus, & singulis entibus realibus perfecte cognitis: quia solum habent illud esse, quod ab intellectu, illa persecte cognoscente, cognoscitur.

Octava definitio entis rationis metaphysici.

Dico 8. Octava definitio est: ens rationis est illud, quod existere nequit, nisi existat aliqua cognitio, illud repræsentans. Ita quidam innominati. Con-

Digitized by Google

Contra hanc definitionem est, quia competit alteri a desinito. Nam, vel sermo est de cognitione increata, vel de creata; vel de utraque. Si primum; ergo quodlibet ens reale est ens rationis metaphysicum; implicat enim ens ullum reale existere, nic si cognoscatur a Deo. Si secundum; contra est, quia non videtur repugnare, quod aliquod ens reale existeret a parte rei, absq; eo, quod ullus ei coexisteret intellectus creatus: praterea nec videtur repugnare ens reale omni prorsus intellectus creato sibi coexistenti, saltem divinitus, incognitum; & tamen hoc ens non esset ens rationis metaphysicum. Si tertium; contra est ex utroque capite pradicto: ergo aliter definienda est essentia entis rationis: cujus deinceps invessigabimus existentiam.

## ARTICULUS V.

An detur defacto ens rationis metaphysicum.

Dico 1. Status quæstionis est, an detur aliquapropositio habens objectum irreale, contradi-Hinclum ab omni ente reali : quod sub aliis phrasibus idem est, ac quærere: an detur ens rationis metaphysicum: an impossibile sit cognoscibile, seu intelligibile: an ens rationis metaphysicum fieri, vel produci possit ab intellectu, suo modo, idest completive : an scilicet possit ab intellectu sieri, seu produci propositio, qua compleat ens rationis metaphysicum actuale, faciendo, ut resultet hoc concretum, quod est, impossibile cognitum ab intellectu; seu impossibile intellectum. Et quidem tam affirmativa, quam negativa sententia celeberrimos habet sectatores. Negare videntur Bernardus Mirandulanus, Vallesius, Maironius, Erice, Perez, Ribadeneira, Caramuel, Sfortia Pallavicinus, Spinola, Spinò, aliique recentiores, quorum sententiam Lynceus lib. 9. metaph. traft. 1. cap. 1. num. 4. a majore, ac meliore parte philosophorum defendi autumat . Affirmat Suarez, qui affirmativam sententiam vocat communem. Vasquez, Rubius, Comptonus, Hurtadus, Ripalda, Isquierdo, Arriaga, Oviedus, Giattinus, Maurus, Confalonerius, Polizzius, Semeri, aliique tum veteres, tum recentiores innumeri, qua Thomiflæ, qua Scotistæ, qua Neutrales, cum quibus equidem gradatim procedendo,

Dico

Dico 2. Non est reputanda impossibilis propositio in materia impossibili modo explicato, quæ nimirum attingat objectum irreale contradistinctum ab omni reali, v. g. alterum Deum. quartam personam Trinitatis, hominem equum. Assertio probatur: non videtur repugnare propositio existibilis, attingens objectum non existibile: ergo non videtur repugnare propositio actingens objectum irreale contradistinctum ab omni reali. Antecedens probatur: non repugnat propositio hic præsens, attingens objectum absens: propositio nunc existens, attingens objectum nunc non existens: propositio materialis, attingens objectum spirituale: propositio creata, attingens objectum increatum; propositio finita, & limitata, attingens objectum infinitum, & illimitatum: ergo non videtur repugnare propositio exiflibilis, attingens objectuminon exissibile: vel assignetur specialis repugnantia, quæ probet, quod impossibile, quod ex ipsis terminis positive convincitur implicans existere, utpote constatum, vel radix contradictoriorum; sit etiam implicans cognosci. Quin etiam ulterius

XVIII. Dico 3. Datur defacto propositio in materia impossibili modo explicato, habens nimirum objectum irreale contradistinctum ab omni reali, adeoque datur defacto ens rationis metaphysicum. Assertio probatur: defacto intellectus format has, & similes propositiones, vel oppositas; primam, alter Deus est impossibilis: secundam, Hircocervus repugnat: tertiam, identitas inter Verbum, & creaturam non existit, nec potest existere: sed hæ propositiones sunt in materia impossibili, & habent objectum irreale, non existibile, contradistinctum ab omni realit ergo datur defacto hujusmodi propositio: adeoque datur defacto ens rationis metaphysicum.

Antecedens probatur: ille propositiones, & similes, vel opposite, nimirum; prima; alter mundus est possibilis: secunda, mons aureus non repugnat: tertia, unio hypostatica inter Verbum, & naturam angelicam non existit, sed potest existere; habent objectum reale non existens: ergo hæ propositiones; prima, alter Deus est impossibilis; secunda, Hircocervus repugnat; tertia, identitas inter Verbum, & creaturam non existit, nec potest existere; habent objectum irreale non existibile. Antecedens non negatur ab adversariis. Consequentia probatur: si hæ propositiones non haberent objectum irreale non existibile, illæ non haber

rent

rent objectum reale non existens : ergo, si illa habent objectum reale non existens, ha habent objectum irreale non existibile. Antecedens probatur: fi hæ non haberent objectum irreale non existibile, non posset ratione impugnari, qui affereret, illas propositiones non habere objectum reale non existens : sicut enim ha, & hujusmodi propositiones vera, vel falla, qua circa impossibile non existibile fieri possunt, resolvuntur, & explicantur ab adverfariis per objectum reale, feu existibile; ita illa, qua circa possibile non existens eliciuntur, resolvi etiam, & explicari poterunt per objectum reale actuale, seu existens. Si igitur modus procedendi, connaturalis intellectui, reputatur defacto effe, ut per illas propositiones attingat objectum reale non exiflens; ita, a notis ad ignota procedendo, prudenter philosophari debemus, proportione servata, quoad has propositiones: cumaliunde vel experientia, vel ratione, non conflet oppositus modus tendendi in casu nostro, in quem unice refundatur denominatio propositionis versantis in materia impossibili, ut dicitur a dialecticis comunissime. Vel igitur neganda defacto propositio in materia reali no existente attinges objectum non existens; vel admittenda etiä propositio in materia irreali no existibili, attingens objectum non existibile: adeoque, si datur illa, hæc non videtur neganda, cohærenter philosophando. Vel affignetur ratio implicantiæ specialis, quæ probet, quod impossibile, sicut ex ipsis terminis est implicans existere, idest inexistibile, ita sit etiam implicans cognosci, idest incognoscibile.

XIX. Dico 4. Si quis non vereatur concedere, probari non posse, quod defacto propositiones relatæ, in materia possibili non existente, attingant objectum reale non existens; mirum non erit, si dicatur etiam, nec probari posse, quod propositiones allatæ in materia impossibili, attingant objectum irreale non existibile, contradistinctum ab omni reali. Verum hoc ipsum erit ingens absurdum; tollere nimirum de medio modum omnem probandi, quænam objecta desacto revera cognoscantur ab intellectu.

Dico 5. Communem, & nostram affertionem, quod nimirum intellectus defacto facere possit ens rationis metaphysicum, videlicet cognoscere objectum impossibile, ab omni reali contradistinctum, probare contendunt alii passim variis, & solemnibus argumentis, puta

Digitized by Google

Primo, non implicat, quod intellectus defacto attingat chime-

ram: ergo potest.

Secundo, propositio in materia impossibili potest esse, & est desacto vera, vel sassa; vera, ut cum dicitur, alter Deus est impossibilis: sassa contradictoria, qua dicitur, alter Deus non est impossibilis: atqui sassa sassa prima, & verificativum secunda non potest esse, nisi chimera, scilicet alter Deus impossibilis, ab omni reali contradistinctus: ergo intellectus desacto attingit chimeram.

Tertio, propositiones in materia necessaria contradictoriæ inter se, debent habere objecta inter se contradictoria: ergo hæ duæ propositiones, Deus existit, Deus non existit, habent objecta inter se contradictoria; puta, affirmativa, Deum, ens necessaria

sariums negativa, carentiam Dei, ens impossibile.

Quarto, Intellectus efformat varias propositiones in materia impossibili, falsas præsertim, ut cum dicitur, cum Ario blasphemando: Verbum est creatura: ergo debet habere motivum id asserendi: sed hoe motivuum nequit esse, nisi objectum aliquod impossibile, ab omni reali contradistinctum, seilicet identitas chimerica inter Verbum, & creaturam: ergo habet pro motivo chimeram: ergo illam cognoscit.

Quinto, homo, etiam adversarius, multoties loquitur de objecto impossibili: jam peto: vel soit, quid dicat, vel non: si primum; ergo cognoscit impossibile ab omni reali contradistinctum: si secundum; ergo loquitur de impossibili, & negat ens rationis metaphysicum, instar psittaci, qui profert voces, nec

cognoscit, quid hæ denotent, ac significent.

Sexto, cognitio, attingens objectă impossibile ab omni reali cotradistinctum, vel est possibilis, vel est impossibilis: si hac est possibilis; ergo cognosci potest objectum impossibile, ab omni reali contradistinctum: si ipsa est impossibilis; ergo jam cognoscitur objectum aliquod re vera impossibile, & ab omni reali contradistinctum. Sed

XX. Dico 6. His, & similibus argumentis non videtur utendum, nisi fortasse aliquando tandem reducantur ad nostrum, scilicet ad rationem nostram fundamentalem, qua probare conamur assertionem tertiam præsentis articuli. Enimyero posset ab adversariis responderi.

Ant. Forti.

Ad

Ad primum, nego antecedens. Implicat enim, quod intellectus, non habens virtutem attingendi chimeram, illam attingati atqui noster intellectus defacto non habet hanc virtutem: ergo implicat, quod defacto intellectus attingat chimeram. Remanet igitur difficultas, an intellectus defacto possit attingere chimeram: & aliunde, quam ex mera non apparentia repugnanta, pro-

bandum est, quod habeat virtutem chimerizandi.

Ad fecundum, nego minorem: & dico, hujusmodi falsificativum, & verificativum esse posse Deum verum, & realem: ille enim propositiones in alias resolvuntur, prima nimirum in illas: Deus est essentialiter unicus; seu, hæc propositio, Deus est unus, est essentialiter, & necessario vera. Secunda in illas: Deus non est essentialiter unicus; seu, hæc propositio, Deus non est unus, non est essentialiter, & necessario falsa. Jam idem Deus verisicat primas, falsificat secundas: quia primæ Deo conformantur: secundæ non. Primæ conformantur Deo, cujus este, & unicitas, quippe identificata, exigunt, ut sibi conformem, modum tendendi identificativum, idest affirmativum identitatis: adeoque difformantur modo tendendi distinctivo, idest negativo ejustem identitatis. Sic idem paries A, niger, conformatur parieti B, nigro, & difformatur parieti C, albo: idemque Deus amatus a Petro, bonificat, ut ita dicam, amorem Petri, estque bonisicativum objectivum amoris: idemque odio habitus a Juda, malificat odium Judæ, estque malificativum objectivum ejusdem. Aliunde igitur, quam precise ex hoc medio termino, assertio communis, & nostra probanda manet.

XXI. Ad tertium, nego assumptum antecedentis. Immo idem potius debet esse objectum propositionum contradictoriarum, præcise ut talium, per se, & directum: nisi enim illæ sint ejusdem, de eodem, secundum idem, non sunt rigorose contradictoriæ: sunt autem tales, quatenus, quod una affirmat, altera negat, quodque est, quasi terminus, ad quem, unius; est terminus, a quo, alterius: scilicet, quod una prosequitur affirmando, altera negando sugit. Sicut igitur quoad voluntatem, potest idem omnino objectum amari ab uno, odio haberi ab alio: & quoad motum localem, idem spatium potest esse terminus, a quo, respectu unius motus, puta recessus; & terminus, ad quem, respectu alterius motus, puta accessus; poterit quoad intellectum, idem omnino objectum esse terminus affirmationis, & negationis: ergo præci-

Phil. Neg. Log. L1 fe

se per hoc tertium argumentum nihil evincitur. Similem arguendi modum resutabimus in metaphysicis, ubi eo utuntur quidam ad probandu, dari desacto carentias, quæ sint quid abusivum,

ab omni ente positivo contradistinctum.

Ad quartum, concesso enthymemate, nego minorem subsumptate & dico, hujusinodi motivum objectivum (sicut diximus
ad secundum, de verificativo, & falsificativo propositionum)
esse posse ipsum Deum verum, & realem, ipsamque creaturam,
ipsamque identitatem realem in genere, alioqui cognitam, & nunc
sub tali, vel tali apprehensione; in talibus, aut talibus circumstantiis. Nec novum est in philosophia, quod, sicut eadem causa
varios, immo, & oppositos parit essectus, pro circumstantiarum
varietate; ita eadem objecta, pro circumstantiarum varietate,
determinare, ac movere possint intellectum hic & nunc, alioqui
male, vel bene dispositum, ad hoc, vel illud judicium; verum,
aut falsum; pium, aut impium; religiosum, aut blasphemum.

XXII. Ad quintum, eligo primam partem: & nego consequentiam. Homo, etiam doctus, & eruditus, dum loquitur, beneo cognoscit, quid dicat, sed terminis habilibus, in eo sensu nimiru, quo philosophice, & vere verba sonant. Jam dum dicitur impossibile, repugnans, chimera, hujusmodi terminos significare objecta realia cognita, hoc, vel illo modo tendendi: corunque sensum esse resolutorium, scilicet resolvendum eo, vel simili modo, quo videbitur articulo sequenti, in prima præsertim, secunda,

& octava adversariorum responsione.

Ad sextum, eligo secundam partem: & nego deinde consequentiam. Dum enim dicitur: cognitio attingens objectum impossibile contradistinctum ab omni reali, est impossibilis; sensus est resolutorius, ut supra, scilicet: omnis cognitio possibilis habet objectum reale: nulla cognitio possibilis aon habet objectum reale: seu, hec propositio, intellectus cognoscit, & nonobjectum reale; est essentialiter falsa: juxta ea, quæ dicta sunt ad quintum. His igitur, & similibus argumentis pracise sumptis, probari non poterit esseciter, quod intellectus desacto cognoscat chimeras, nisi tandem aliquando recursus siat ad nostrum argumentum sundamentale.

Qux omnia totius disputationis progressu lucem accipient,

præsertim ex jis, quæ habet sequens

AR-

# ARTICULUS VI. Adversariorum responsiones reseruntur, & impugnantur.

Prima responsio adversariorum.

XXIII. Dico 1. Ad nostrum argumentum prima adversariorum responsio est: propositiones omnes nonattingere, nisi objecta realia: este autem veras, vel falsas, non
nisi per modum tendendi debitum, vel indebitum ipsis objectis:
si nimirum objecta inter se sint realiter identificata, & propositio tendat circa illa modo compositivo, & quasi identificativo,
idest assirmando; tunc esse essentialiter veram, quia est conformis
objecto: secus, si tendat modo divisivo, & quasi distinctivo, idest
negando. Si vero objecta inter se non sint realiter identificatased distincta, & propositio tendat circa illa modo compositivo, &
veluti identificativo; tunc esse falsam: quia est dissormis objecto:
secus, si tendat modo divisivo, & quasi distinctivo.

Ajunt itaque, quando dicitur v. g. primo, impossibile nonpotest existere: secundo, alter Deus non est, nec esse potest: tertio, Hircocervus repugnat; has propositiones resolvendas esse, &
explicandas hoc, vel simili modo: nempe primam, quidquid existit, vel potest existere, est reale: secunda, hec propositio, Deus est
unicus, est essentialiter vera: tertiam, hac alia, hircus est cervus,
est essentialiter falsa. Quare hos terminos, impossibile, repugnans,
quod non est, nec esse potest, & similes; esse terminos secunda intentionis: & significare objecta realia cognita per cognitione essetialiter falsam: ergo ratio fundamentalis a nobis allata nulla est.

Sed contra: nego assumptū:& quidquid sit, an essentialis veritas, vel falsītas propositionum, ita salvari posset; contra sic argumentor: per hanc propositionem, & similes, vel oppositas: mons aureus non existit, sed potest existere; attingitur objectum possibile non existens, contradistinctum ab omni actuali: ergo per illas propositiones de altero Deo, de Hircocervo, attingitur objectum irreale non existibile, contradistinctum ab omni possibili: sicut igitur no resolvuntur hæ propositiones per objecta actualia: nec salvatur veritas, vel salsitas ipsarū præcise per objecta actualia, perque modum tendendi ipsis debitum, vel indebitum; conformem, vel dissormem; affirmativum, vel negativum; adeo ut quando dicitur v. g. mons aureus non existit, sed potest existere; sensus

sensus sit: hæc propositio, mons est aurum, est quidem falsa, sed contingenter, non essentialiter; vel quid simile: & sensus illius propositionis, pure possibile non existit, sit: omne, quod existit, est astuale; sed conceditur in his propositionibus, attingi objectum, aliquod possibile non existens, contradistinctum ab omni enteractuali; ita & in propositionibus in materia impossibili discurrendum est; adeo ut, sicuti non dicimus, terminos illos, possibile, non repugnans, non existens, sed potens existere, esse terminos secundæ intentionis, & nihilaliud importare, nisi objecta actualia, & talem, vel talem modum tendendi; ita nec terminos illos, impossibile, repugnans, non existens, nec potens existere.

Secunda responsio adversariorum 🔊

XXIV. Dico 2. Secunda adversariorum contra nostrum argumentum responsio est: per propositiones supra assignatas cognosci quidem entia possibilia non existentia; per nullam vero propositionem attingi impossibile; ergo ratio a nobis allata nulla est. Antecedens probatur, quia, possibile, est terminus prima intentionis: impossibile vero, non est terminus prima intentionis: adeoque cognitio in objecto possibili, etiam non existente, invenit, quod exprimat preter se ipsam; secus vero in objecto impossibili.

Sed contra: nego antecedens: ad ejus probationem, nego antecedens quoad utramque secundam partem: & primo dico: quanvis ens rationis possit esse terminus secunda intentionis, quando consideratur, ut impossibile cognitum; ipsum tamen impossibile est suo modo terminus prima intentionis: sicut enim Antichristus independenter ab intellectu est possibilis, idest de illo verificatur, quod possit existere, quod sit capax ad existendum; ita nullo intellectu cogitante, alter Deus v. g. est impossibilis, idest de illo verificatur, quod non possit existere, quod non sit capax ad existendum; qua pradicata, & essentia entis impossibilis, seu inexistibilis non est cur a cognitione existibilis representari non possint, sicut pradicata objecti possibilis non existentis a cognitione existente reprasentantur.

Secundo dico: si adversarii instent: hic terminus, impossibile, est terminus primæ intentionis: ergo exprimit objectum secundum esse, quod habet independenter ab intellectu: ergo impossibile, præter esse objectivum, habet aliud esse: ergo falsa definitio entis rationis metaphysici, a veteribus tradita, de qua dictum est art.2. assert. 2. contra est, quia distinguo primum consequens,

fecundum esse irreale, quod habet suo modo independenter ab intellectu, concedo: secundum esse reale, nego primam consequentiam: & distinguo secundum consequens: ergo impossibile, præter esse objectivum, habet aliud esse irreale, concedo: reale,

nego secundam, & tertiam consequentiam.

Tertio dico: veterum definitio excludit ab impossibili omne aliud esse absolute, & simpliciter dictum, quod quidem competit etiam enti possibili non existenti, quod dicitur nominaliter, seu substantive, absolute, & simpliciter ens; & enti reali abusivo, quod, licet non dicatur nominaliter, seu substantive, absolute, & simpliciter ens, sed cum addito, ens abusivum; dicitur tamen verbaliter, absolute, & simpliciter esse, ut supra innuebam artic. 3. ad objett. 4.

Quarto dico: postrema hæc adversariorum instantia, etiam si vim haberet; proprie, non probaret, cognosci non posse impossibile, sed ad summum, veterum definitionem de ente rationis metaphysici falsam esse: & defacto simili argumento ad illam im-

pugnandam utitur Augustinus Spinò.

Quinto dico: ad tollendas quæstiones de vocabulo; si velint adversarii, quod terminus primæ intentionis sit, qui rem explicat secundum esse, absolute, & simpliciter dictum, nominaliter, aut verbaliter, quod habet independenter ab intellectu; dicam juxta hanc explicationem, quod impossibile, qua tale, non sit terminus primæ intentionis, nec secundæ. Quid tum, si recte termini intelligantur?

Tertia responsio adversariorum.

XXV. Dico 3. Tertia adversariorum responsio est contranostrum argumentum: per propositiones supra allatas cognosci possibilia non existentia: nec circa illas recurrendum ad meros modos tendendi: quia nulla est hujus recursus necessitas: at haberi necessitatem recurrendi ad modos tendendi, falvandique per objecta realia propositiones circa impossibile: ergo ratio a nobis allata nulla est. Antecedens probatur, quia, si impossibile cognosceretur, verificarentur nunc duo contradictoria, scilicet, quod idem cognosceretur, & non cognosceretur. Id autem, aut simile non sequitur, si cognoscatur possibile non existens: ergo habetur specialis necessitas in materia impossibili. Sequela probatur, quia cognitio attingens, v. g. Petrum identificatum cum sui carentia, attingeret Petrum ex una parte, & ex altera parte non attingeret

Digitized by Google

270

ret Petrum: quia Petrus identificatus cum sui carentia non est Petrus, sed non Petrus: ergo cognitio attingeret Petrum, & non

attingeret Petrum.

Sed contra: nego secundam partem antecedentis, & ad eius probatione nego sequelam, & ad probationem sequelæ nego iterum antecedens: & ad hujus probationem distinguo antecedens: Petrus identificatus cum sui carentia, non est Petrus absolute, & simpliciter dictus, concedo; non est Petrus simul non Petrus. nego antecedens, & consequentiam. Licet enim verum sit, quod cognitio illa attingeret Petrum identificatum cum sui carentia adeoque attingeret Petrum non Petrum (hoc enim est attingere impossibile, objectum scilicet involuens, vel trahens contradictoria) falsum tamen est, quod attingeret Petrum, & non attingeret Petrum: attingeret enim objectu, quod simul est Petrus non Petrus. Contradictio igitur tota se tenet ex parte objecti, non ex parte actus:nimirum contradictio est in objecto repræsentato, non vero in cognitione repræsentante; quia hæc vere, & realiter repræsentat contradictoria in objecto, quorum contradictoriorum oppositio facit, ut objectum non possit existere a parte rei, non vero facit, quod nequeat existere objective, idest per cognitionem rapræsentari. Sic non existentia alterius mundi se tenet ex parte objecti; non autem ex parte actus: quia facit quidem, ut alter mundus non sit existens, non autem facit, ut non sit existens cognitio repræsentans actu alterum mandum non existentem.

Quarta responsio adversariorum.

XXVI. Dico 4. Quarta adversariorum responsio est: haberi disparitatem, quare propositiones in materia impossibili resolvendæ sint per objecta possibilia; non vero propositiones in materia possibili non existente, resolvendæ sint per objecta possibilia actu existentia: ergo nostrum argumentum esse nullum. Antecedens probatur, quia ex una parte habetur principium illud probabile philosophicum: defacto non sunt multiplicanda entia sine necelsitate : ergo de nullo objecto existente pro statu intentionali, dicendum est, esse actu existens, pro statu reali: nisi efficaciter constet , quod actu pro statu reali existat : sique id non constet, præsumendum, quod actu non sit existens, licet possit existere: ergo. de propositionibus in materia non existente, non est præsumendum,

dum, quod habeant objectum existens: ergo non sunt resolvendæ: ex altera parte habetur aliud principium probabile philosophicum, ut dictum est disp. 2. praliminari: nihil est dicendum repugnare, nisi probetur: ergo de nullo objecto existente pro statu intentionali, dicendum est, esse chimeram, idest non existibile pro statu reali, nisi essicaciter constet, quod tale sit: sique id non constet; præsumendum, quod sit existibile: ergo de propositionibus in materia impossibili, præsumendum est, quod objectum habeant existibile: ergo sunt resolvendæ.

Sed contra: nego antecedens. Ad ejus probationem, quoad primam partem, concesso ratiocinio, nego ultimam consequentiam: & dico, nos arguentes contra adversarios, non præsumere, quod aliquod actu existat, de quo id non constat: sed dicere, quod propositiones in materia non existente, possent, adeoque deberent resolvi per objecta illa existentia, de quibus aliunde satis superque constaret, quod actu existerent jam pro statu reali: v. g. propositiones de alio mundo, per mundum desacto existentem; ex suppositione, quod ipsi adversarii contendant, propositiones in materia non existibili, posse, & debere resolvi per objecta existibilia: cum in ordine ad necessitatem, aut non necessitatem resolvendi utrunque propositionum genus, militare videatur identitas rationis.

Quinta responsio adversariorum.

nostrum argumentum: per illas propositiones attingi objectarealia, que supponuntur, instar statuæ, loco objectorum impossibilium: nullum autem cognosci impossibile ab omni reali contradistinctum: ergo.

Sed contra: nego antecedens: & sic argumentor (quidquid sit, an possit unum substitui loco alterius, quin hoc cognoscatur) per propositiones supra relatas in materia possibilia non attinguntur objecta existentia, quæ supponantur loco objectorum non existentium incognitorum, sed attinguntur objecta possibilia non existentia: ergo per propositiones in materia impossibilia attinguntur objecta chimerica, non autem objecta realia, quæ supponantur loco impossibilium incognitorum.

Sexta responsto adversariorum.

Dico 6. Sexta adversariorum responsio est ad nostrum argumentum: per illas propositiones cognosci quidem objectum.

putative impossibile, non vero objectum vere impossibile: ergo.

Sed contra: nego antecedens, & sic argumentor: per propositiones relatas in materia possibili cognoscitur objectum vere, & realiter non existens, non solum putative non existens: ergo per propositiones in materia impossibili cognoscitur objectum vere non existibile, non solum putative non existibile.

Septima responsio adversariorum.

Dico 7. Septima adversariorum responsio est contra nostrum argumentum: per illas propositiones assirmari, vel negari im-

possibile, non autem cognosci: ergo.

Sed contra: nego: siquidem affirmatio, & negatio sunt modicognoscendi: ergo objectum impossibile, si affirmatur, vel negatur, cognoscitur. Redit deinde argumentum nostrum: per propositiones in materia possibili non solum negatur, aut affirmatur, sed & cognoscitur objectum non existens: ergo per propositiones in materia impossibili non solum negatur, aut affirmatur, sed & cognoscitur objectum non existibile.

Octava responsio adversariorum.

XXVIII. Dico 8. Octava adversariorum responsio est, contra nostrum argumentum: per propositiones illas solum affirmari, vel negari impossibile nominaliter tale, non autem objective, & in se impossibile: ergo.

Sed contra: nego antecedens, quia per propositiones in materia possibili, affirmatur, vel negatur objectum non existens, objective, & in se non existens, non vero solum nominaliter non existens: ergo per propositiones in materia impossibili affirmatur, aut negatur objectum in se non existibile, non solum nominaliter tale.

Quod si adversarii instent primo: cum dicitur, incognoscibile nullo modo potest cognosci, non cognoscitur objectum vere, & realiter omnino absolute, & simpliciter, & in omni sensu incognoscibile: ergo cum dicitur objectum impossibile non potest existere; tunc non affirmatur, vel negatur, vel cognoscitur objectum vere impossibile, sed solum nominaliter tale;

Contra, concesso antecedente, nego consequentiam: quiapropositio illa, & similes resolvuntur in hanc, aut similes propositiones, nimirum: quidquid cognosci potest, est cognoscibile.

Retorqueo deinde argumentum contra adversarios: cum dicitur, incognoscibile non potest cognosci, non cognoscitur ali-Ant. Forti, quod quod vere incognoscibile: ergo, cum dicitur: aliquod non existens potest existere; non cognoscitur aliquod vere non existens; sique adversarii instent secundo: ergo similiter propositiones de impossibili resolvendæ sunt per objecta realia; ita ut cum dicitur, v.g. impossibile non potest existere, sensus sit, omne, quod potest existere, est possibile;

Contra, nego consequentiam, & assigno disparitatem: quia habetur necessitas resolvendi propositiones de incognoscibili per objecta cognoscibilia: cum implicet maniseste, ex ipsis terminis, quod incognoscibile cognoscatur: at nulla asserii potest repugnătia in hoc, quod impossibile cognoscatur; adeoque nulla est necessitas resolvendi propositiones de impossibili per objecta possibilia: sicuti non est necessitas, per adversarios, resolvendi propositiones de possibili non existente per objecta existentia.

XXIX. Dico 9. Simili modo, propter eandem necessitatem, discurrendum quoad similes aliquas propositiones, quæ passim. afferri solent; cujusmodi sunt, v. g. prima: ens ignotum Deo est incognoscibile; secunda: ens ignotum Deo repugnat; tertia: ens vere, & absolute melius Deo est chimera; quarta: ens medium inter possibile, & impossibile, quod nimirum neque sit possibile, neque impossibile, repugnat; quinta: Deus verus intrinsece mutatus, est impossibilis; & similes. Quandoquidem tales propositiones & sunt maniseste seipsas falsificantes, ut patet ex ipsis terminis; & sunt de subjecto non supponente : vel, si in aliquo vero fenfu accipi velint, ita, vel fimili modo explicandx erunt, &resolvendæ, nimirum prima: nihil est ulli excogitabile ignotum Deo; secunda: quidquid cognosci potest, est notum Deo; tertia: Deus est ens vere, absolute, & simpliciter optimum; quarta: quidquid cognoscitur, vel est possibile, vel impossibile; quinta: Deus est essentialiter immutabilis; vel quidquid mutari potest no est Deus: quæ necessitas non habetur, ut dicebam, in ordine ad propositiones a nobis allatas circa impossibile, seu non existibile: sicut non habetur per adversarios in ordine ad propositiones circa possibile non existens.

Et sane quoad primam propositionem; Deus est sapientissimus, & omniscius: talis autem non esset, si creatura aliquid excogitaret, sive possibile, sive impossibile, quod intellectum divinum lateret: ergo, dum dicitur: ens ignotum Deo est incognoscibile; non est sensus, quod re vera detur aliquod ens ignotum.

Phil. Neg. Log.

Min

Digitized by Google

#### 274 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

Deo; aliter erit de subjecto non supponente : sed sen sus est, nihil esse ulli excogitabile ignotum Deo. Quoad secundam propositionem; Deus est sapientissimus, & omniscius: ergo nullum est ens seu reale, seu chimericum, idest repugnans, quod non cognoscatur a Deo: ergo, dum dicitur, ens ignotum Deo est repugnans, non est sensus, dari aliquod ens repugnans, idest chimericum, ignotum Deo; aliter propositio erit de subjecto non supponente : sed sensus est, quidquid cognosci potest, esse notum. Deo idest a Deo cognosci quidquid cognoscibile est. Quoad tertiam propositionem; Deus est ens vere, absolute, & simpliciter optimum: ergo, dum dicitur, ens vere, & absolute melius Deo. est chimera; sensus non est, dari pro statu objectivo, & cognosci chimeram, quæ vere, absolute sit melior Deo: nulla eninchimera est melior ullo ente creato, ne dum melior ipso Deo. qui est ens verissime optimum : ergo sensus est , unum Deum esse ens vere, absolute, & simpliciter optimum. Quoad quartam. propolitionem; quidquid excogitari potelt, vel potelt existere, vel non : sicut yel existit, vel non existit : non enim datur medium inter esse, & non esse : ergo neque inter posse esse, & non posse esse: ergo quidquid excogitari potest, vel est possibile, vel impossibile: ergo dum dicitur, ens medium inter possibile, & impossibile, repugnat; non est sensus, dari, & cognosci aliquod repugnans, idest impossibile, quod neque sit possibile, neque impossibile; aliter propositio erit falsa, & ex ipsis terminis seipfam falfificans: fi enim hoc ens est repugnans: ergo jam est impossibile: ergo quomodo cum veritate dici poterit, illud neque esse possibile, neque impossibile? ergo verus sensus est, sensus resolutorius, scilicet : quidquid cognosci potest vel est possibile, vel impossibile. Quoad quintam propositionem; Deus est ens reale, optimum, necessarium, essentialiter ab intrinseco immutabile: ergo dum dicitur. Deus verus intrinsece mutatus esse impossibilis; non est sensus, dari, aut cognosci aliquod impossibile. quod re vera sit Deus verus intrinsece mutatus: ut enim patet, hi termini funt involucrum contradictoriorum: & reddunt propositionem manifeste seipsam falsificantem ex multiplici capite: siquidem nec chimera est verus Deus; nec est verus Deus quidquid intrinsece mutatur, aut mutari potest. Sensus igitur verus erit, sensus in hunc, aut similem modum, resolutorius: Deus est essentialiter intrinsece immutabilis: vel, quidquid intrinsece mutari potest, non est Deus.

### Nona responsio adversariorum.

XXX. Dico 9. Nona adversariorum responsio est ad nostru argumentum: non implicat ex una parte intellectus, qui non possit attingere impossibile: ex altera parte talis intellectus posset estormare propositiones a nobis allatas, quæ videntur in materia impossibili: ergo per hoc, quod noster intellectus formet propositiones supra relatas, non bene infertur attingi ab ipso objectum impossibile: ergo nostrum argumentum pro ente rationis metaphysico vim non habet.

Contra, aliqui negant primam partem antecedentis: alii vero secundam: alii, concesso antecedente, negant consequentiam:
quia, inquiunt, si ille intellectus formaret similes propositiones,
& nobis aliunde efficaciter non constaret, non posse ab ipso attingi objectum impossibile, utique deberemus, prudenter philosophando, prudenter errare, dicendo, quod ille intellectus attingeret objectum impossibile: nec enim novum, aut mirum est,
quod quandoque multa falsa sint probabiliora veris. Equidem

Contra, distinguo antecedens, si eodem modo philosophemur circa propositiones de possibili non existente, concedo: secus, nego antecedens: & eodem modo, distincto primo antecedente, nego primam, & secundam consequentiam. Deinde quoad prima partem antecedentis, peto ab adversariis: vel implicat intellectus, qui non possit attingere possibile non existens, vel non. Si primum, repugnabit etiam, identitate rationis, intellectus, qui non posset attingere impossibile, seu non existibile. Si secundu, nec repugnabit intellectus, qui non possit attingere impossibile, seu non existibile.

XXXI. Quod attinet ad secundam partem antecedentis pradicti, peto iterum ab adversariis: intellectus, qui non posset attingere possibile non existens, vel posset esformare propositiones allatas in materia possibili non existente; vel non posset illas efformare. Si secundum; dicam eodem modo, intellectus carens virtute attingendi impossibile, seu non existibile, nec esformare posset propositiones supra relatas in materia impossibili. Si primum; eodem modo dicam in casu nostro, & negabo consequentiam: sicut etiam adversarii negabunt hanc consequentiam: ergo per hoc, quod noster intellectus eliciat propositiones de objecto reali non existente, non bene infertur, quod attingat objectum M m 2

Decima responsio adversariorum.

Dico 10. Decima adversariorum responsio est ad nostrumargumentum: non implicat intellectus, qui possit attingere objectum reale non existens, puta illud, quod nullo modo est correlativum, aut connexum quoad cognosci, cum non existibili; non vero possit attingere objectum non existibile: sicut non implicat potentia, cujusmodi est visiva, quæ possit suo modo attingere colorem, non sonum: immo & oculus, qui possit attingere suo modo unam speciem coloris, non aliam: ergo per hoc, quod intellectus desacto per propositiones aliquas attingat objectumareale non existens, non infertur, quod per propositiones alias re-

latas attingat objectum non existibile.

XXXII. Contra, distinguo antecedens: si non implicat intellectus, qui possit attingere objectum reale existens, non vero non existens, concedo: secus, nego antecedens, & distinguo consequens: non infertur &c. infallibiliter, concedo: prudenter philosophando, sed fallibiliter, subdistinguo: in alia hypothesi, transeat: in ea, qua loquimur, nego antecedens, & consequentiam. Sicut enim, licet non implicet intellectus, qui possit attingere objectum reale existens, non autem objectum reale non existens; adhuc, per hoc, quod intellectus desacto elicit propositiones de objectis non existentibus, prudenter philosophando, inferimus, optimeq; inferunt adversarii, quod attingat objecta non existentia: sicut per hoc, quod eliciat similes propositiones de objectis existentibus, quod attingat objecta existentia; ita per hoc, quod eliciat propositiones supra relatas in materia impossibili, prudenter philosophando, inferendum est, quod attingat objectiones in propositiones prudenter philosophando, inferendum est, quod attingat objectiones in propositiones de philosophando, inferendum est, quod attingat objectiones in prudenter philoso

jecta non existibilia: si enim non hoc secundum; nec primum:

ergo, si infertur primum, quare non & secundum?

Quod si negetur possibilis intellectus, qui habeat virtutem, & sphæram cognoscendi, limitatam duntaxat ad objecta realia existentia; negandus pariter erit possibilis intellectus, qui habeat virtutem, & sphæram cognoscendi, limitatam duntaxat ad objecta realia: cum non appareat dispar ratio, quæ faciat ad rem.

XXXIII. Quod si adversarii instent primo, nullum esse argumentum nostrum, quia satis aliunde constat, utpote ex side, quod intellectus per aliquas propositiones attingat objectum reale non existens, non vero aliunde constat, quod idem attingat

objecta irrealia:

Contra, nego antecedens, ejusque probationem. Nam, licet sit de side, quod plura non existentia sint possibilia; non tamen de side est, quod intellectus noster, saltem semper, & omnis, dum id enunciat, attingat objectum reale non existens contradistinctum ab omni actuali: sicut, licet sit de side, quod plura non existentia sint impossibilia, cujusmodi est: alter Deus; quarta persona Trinitatis; non tamen de side est, quod intellectus id enuncians, attingat objectum impossibile contradistinctum ab omni reali, ipsis fatentibus adversariis.

Sique instent secundo, constare ex communi sensu, quod intellectus per dictas propositiones attingat objectum reale non.

existens;

Contra, distinguo antecedens, constare ex communi sensu, sacta suppositione, quodid satis deducatur ex propositionibus prædictis, concedo: secus, nego antecedens, & consequentiam. Si igitur id satis deducitur ex propositionibus in materia possibili, cur ex propositionibus in materia impossibili non deducatur, quod intellectus defacto attingat impossibili ? Quod si non satis illud deducitur ex propositionibus; dica, non haberi sensum communem in hac hypothesi, in qua quidquid asseretur, irrationabiliter quidem, & absque sundamento sufficienti asseretur.

\*\*Undecima responsio adversariorum.\*\*

XXXIV. Dico 11. Undecima adversariorum responsio est, ex Pallavicino lib. 5. theol. cap. 1. num. 4. & sequent. exprimi seu repræsentari quidem potest per aliquas propositiones objectu reale non existens, non vero objectum irreale, seu non existibile: ergo ratio a nobis allata nulla est. Antecedens probatur, quia

habetur quoad objectum inexistibile specialis dissicultas:ergo &c. Antecedens probatur etiam, quia nequit explicari, quid sit hoc impossibile, quod exprimit cognitio, prout contradistinctum ab omni reali.

Contra, nego antecedens, & ejus probationem, ad cujus probationem, nego iterum antecedens, & dico: impossibile absolute, & simpliciter cum veritate dici id, quod esse nequit, quod non est capax ad existendum, quodque, si existeret, involveret, vel traheret contradictoria; adeoque existeret simul, & nonexisteret.

XXXV. Quod si adversarii instent primo: non posse nunc cum veritate dici de impossibili, quod si existeret, existerent duo contradictoria: ergo. Antecedens probatur: si duo contradictoria existerent, non existerent: ergo falsum est quod, si impossibile existeret, existerent duo contractoria. Antecedens probatur iterum, quia esse, seu existere duorum contradictoriorum, est formale non esse, seu non existere utriusque: ergo. Antedens probatur, quia v. g. Petrus solus est formale exclusivum, seu non esse succerentiz, seu non Petri: carentia sola est formale exclusivum, seu non esse seu non existere utriusque: ergo existere utriusque est formale exclusivum, seu non esse, seu non existere utriusque: ergo existere utriusque est formale non existere utriusque; erit sane argumentum ingeniosum: sed

Contra, nego antecedens, & ad ejus probationem, distinguo antecedens: si duo contradictoria existerent; non existerent, non existentia chimerica, concedo: non existentia reali absolute, & simpliciter dicta, nego antecedens, & in eodem sensu confequentiam. Ad probationem antecedentis, distinguo iterum antecedens: esse, seu existere duorum contradictoriorum est formale non esse, seu non existere utriusque chimericum, concedo: reale, absolute, & simpliciter dictum, nego antecedens, & inequentiam.

XXXVI. Ad probationem antecedentis, concesso antecedente, distinguo consequens: ergo utrunque est utriusque formale exclusivum, seu non esse, seu non existere utriusque chimericum, concedo: reale absolute, & simpliciter dictum, nego consequentiam, & dico: hæc adversariorum instantia, si funditus introspiciatur, probat, quod binarium contradictoriorum non possit existere.

stere; non autem, quod non possit cognosci: contradictio enim, quacunque afferatur, directa, seu reslexa, pullulans ex primo binario duorum contradictoriorum, tota se tenet ex parte objecti reprasentati, quod esset simul, & non esset: & ideo dicimus esse chimericum, impossibile, non existibile; non autem se tenet ex parte cognitionis reprasentantis, qua cognitio, sicut non obstante, quod ipsa sit existens, potest per adversarios reprasentare objectum reale non existens; quare, non obstante, quod ipsa sit existibilis, non poterit reprasentare objectum absolute, & simpliciter non existibile, quod sane objectum, si existeret, esset simul existens, & non existens?

Neque enim obstat ex una parte, quod objectum illud chimericum, si existeret, esset existens: quia jam cognitio existens potest repræsentare objectum existens: neque obstat ex altera parte, quod objectum illud chimericum, si existeret, esset etiam non existens: quia jam per adversarios cognitio existens potest repræsentare objectum non existens: neque aliud assignari potest obstaculum speciale sine petitione principii, quod faciat ad rem, quin cognitio existens repræsentare possit objectum, quod existeret simul, & non existeret: ergo potest. Sique instent secundo: ergo aprimo ad ultimum, si existeret impossibile, verissicatur, quod existerent, & non existerent duo contradictoria: ergo absolute, & simpliciter nunc falsum est dicere, quod impossibile est illud, quod si existeret, involveret, vel traheret duo contractoria;

XXXVII. Contra: distinguo primum consequens: existerent, & non existerent duo contradictoria, ex vi prædicati hypothesis, nego: realiter, & ex vi totius hypothesis, subdistinguo: & hoc ipsum esset dari duo contradictoria, concedo: & hoc non esset dari duo contradictoria, nego consequentiam. Ratio est, quia esse contradictoriorum simul est, esse chimericum, nimirum esse identificatum cum non esse: & ideo dicitur esse impossibile destructivum, & falsificativum sui ipsius chimericum, puta pro statu reali; non autem destructivum, & exclusivum. fui ipsius pro statu objectivo, idest non destructivum cognitionis, se ipsum repræsentantis: sicut carentia alterius mundi est destructivum, idest falsisicativum, & exclusivum alterius mundi pro-statu reali, non autem pro statu objectivo: facit enim, quod alter mundus non existat, non autem, quod actu non cognoscatur. Ad quorum meliorem intelligentiam, Dico

XXXVIII. Dico 12. Quanvis ex suppositione impossibiliutpote dicente duo contradictoria, sequatur utraque pars contradictionis realiter loquendo; valet nihilominus apud philosophos argumentari a suppositione impossibili, & aliquid inde asserce, inferendo cum veritate: quatenus, licet sequatur utrumque realiter, & ex integra hypothesi, non autem sequitur utrumque formaliter, idest logice, ex vi solius prædicati, aut solius subjecti ejusdem hypothesis: sic v. g. si homo esset equus, realiter sequeretur quidem, quod esset hinnibilis, & non esset hinnibilis; esset enim homo ex una parte, adeoque habens carentiam hinnibilitatis: esset equus ex altera parte, adeoque habens hinnibilitatem: at non ita formaliter, seu logice, & per intellectum, ex vi folius prædicati, aut folius subjecti immediate: nam ex vi prædicati præcise considerati, nimirum ex eo præcise, quod cognoscitur, quod esset equus, sequitur solum, quod esset hinnibilis: ex vi solius subjecti, præcise considerati, nimirum ex eo præcise, quod cognoscitur, quod esset homo, sequitur solum, quod no esset hinnibilis. Ita in casu nostro-si impossibile, seu binarium contradictoriorum existeret, seguitur quidem realiter, quod existeret, & non existeret (hoc enim est esse impossibile, scilicet esse, & non esse, si esset) at logice, ex vi solius prædicati, scilicet ex eo præcise, quod cognoscitur sub hoc termino, existeret, absque eo, quod eluceat iplum subjectum hypothesis, nempe iplum impossibile, seu binarium contradictoriorum, qua tale, sequitur formaliter una pars contradictionis, nempe, existeret: ex eo, quod eluceat subjectum hypothesis, nempe binarium contradictoriorum; sequitur, non existeret: ex eo, quod eluceat utrumque, adeoque integra hypothesis, sequitur, existeret simul, & non existeret, si existeret. Et hoe ipsum esset, dari impossibile, seu binarium contradictoriorum, conflatum ex esse, & non esse. Unde constat, quod etiam propositio chimerizans possit ese vera, & recta rectitudine logica passiva, & instrumentum sciendi; adeoque objectum logicæ immediatum.

AR-

## A R T I C U L U S VII. Solvuntur objectiones.

XXXIX. OBjicies 1. Impossibile nullam habet cognoscibilitatem: ergo non potest cognosci. Antecedens probatur: cognoscibilitas est proprietas solius entis realis: sed impossibile non est ens reale: ergo impossibile nullam habet co-

gnoscibilitatem.

Respondeo, nego, vel, claritatis gratia, distinguo antecedens: impossibile nullam habet cognoscibilitatem extrintecam, nego: intrinsecam, subdistinguo: existibilem, concedo: non existibilem, nego antecedens, & consequentiam. Ad probationem antecedentis, dissinguo majorem: cognoscibilitas extrinseca est proprietas entis realis, nego: intrinseca, subdistinguo: cognoscibilitas intrinseca existibilis, concedo; non existibilis, nego majorem, & concessa minore, nego consequentiam; vel dissinguo consequens: ergo impossibile nullam habet cognoscibilitatem extrinsecam, nego: intrinsecam, subdistinguo: existibilem, concedo: non existibilem, nego consequentiam, & explico distinctionem.

Duplex considerari potest objecti cognoscibilitas: extrinseca scilicet, & intrinseca. Cognoscibilitas extrinseca, ut quod, est potentia, potens cognoscere objectum: cognoscibilitas extrinseca, ut quo, est cognitio dicta potentia, potens repræsentare objectum. Intrinseca cognoscibilitas est insummet objectum, seu prædicata intrinseca ipsius, apta terminare cognitionem. Itaque objectum impossibile habet cognoscibilitatem extrinsecam realem: realis enim est intellectus, & cognitio potens illud exprimere: cognoscibilitatem intrinsecam, existentem, aut existibilem in se non agnoscit, quia non habet esse, & prædicata realia. Dicitur tamen habere cognoscibilitatem intrinsecam, at non existibilem, suo modo identificatam cum suis prædicatis chimericis, quæ vere sunt apta terminare cognitionem : quando autem dicitur cognoscibilitas, seu veritas objectiva intrinseca, esse proprietas entis, sensus est de cognoscibilitate intrinseca, seu veritate objectiva reali, & existibili; non autem de chimerica irreali non exi-Aibili -

Jam adhoc, ut impossibile denominetur absolute, & simpliciter, vere, & realiter cognoscibile, sufficit, quod cognoscibilitas extrinseca sit realis: sicut ad hoc, ut objectum reale non exiples. Nn Nn

stens, dicatur actu cognitum, sufficit, quod ejus cognoscibilitas extrinscca, sit actu existens; licet ejusdem cognoscibilitas intrin-

feca actu non existat.

Adeoque impossibilitas in casu nostro appellat objectum, non autem modum illud cognoscendi: sicut, in objecto reali non existente, non existentia appellat objectum ipsum, non autem modum ipsum cognoscendi, seu cognitionem, quæ est existens actu, licet de objecto non existente; & in casu nostro est realis, seu existibilis, licet de objecto irreali, & non existibili.

Enimvero, sicut Antichristus est, cognoscibile non existens, sed actu cognitum, & actu cognoscibile; ita impossibile est, cognoscibile non existibile, seu impossibile, sed cognitum existibiliter, seu possibiliter, seu possibiliter, sei sicut per cognitionem realem, possibiliter,

lem , existibilem , quin & existentem .

XL. Objicies 2. Objectum, ut cognoscatur, debet immittere potentiæ speciem sui: sed objectum impossibile non potest immittere potentiæ speciem sui: cum non possit aliquod produceres:

ergo objectum impossibile non potest cognosci.

Respondeo, nego majorem in universum: licet enim objecta, quæ dicuntur motiva, immittant potentiæ speciem sui; non tamen objecta pure terminativa, quæ nimirum non habent movere potentiam, sed duntaxat terminare actum potentiæ intentionalis: aliter nec ens possibile non existens cognosci posset, quia, quod non est, nequit aliquod producere, dum non existit; nec casentiæ cognosci possent, quia non habent virtutem productivam.

Objicies 3. Ens possibile non existens, & carentiæ, licet non producant species, possunt tamen cognosci per species alienas rerum existentium, seu positivarum; secus vero impossibile: ergo non valet argumentum ab objecto non existibili ad non existens. Minor probatur, quia inter ens reale, & irreale nulla est

proportio, aut similitudo.

e ... .

Respondeo, nego secundam partem antecedentis: ad ejus probationem, distinguo antecedens: inter ens reale, & irreale nulla est proportio, aut similitudo entitativa, transeat: reprætentativa, nego antecedens, & consequentiam. Sicuti, quanvis inter ens, & non ens, seu existens, & non existens; finitum, & infinitum; creatum, & increatum, non sit proportio, aut similitudo

Digitized by Google

litudo entitativa, seu in ordine ad essendum, & existendum, seu taliter existendum; est tamen proportio, aut similitudo repræsentativa.

XLI. Objicies 4. Species est realis: ergo non potest repræsentare, seu movere intellectum ad eliciendam cognitionem, seu repræsentationem alicujus irrealis, licet possit ad cognitionem, realis non existentis.

Respondeo, nego consequentiam: sicut enim cognitio, & species existens potest repræsentare, per adversarios, objectum non existens; creata, increatum; sinita, infinitum: ita quare nonetiam species realis, & existibilis, objectum irreale, & inexistibile?

Objicies 5. Gratis asseritur, quod inter reale, & irreale habetur desacto proportio in repræsentando: ergo nostrum 2rgumentum est nullum.

Respondeo, nego antecedens: & dico, id colligi ex eodem. capite, ex quo adversarii deducunt, quod desacto species existens habeat proportionem repræsentative, quoad objectum reale non actu existens. Quoad species autem, primo dico: concedi communiter, cognosci posse objecta per species alienas, & sane concedi debet; cum non videatur implicare: ab aliquibus vero id negari, volentibus, non posse rem cognosci, nisi per species proprias, Secundo dico: juxta primam sententiam poterit impossibile. cognosci, saltem prima vice, per species entium realium v. g. hircocervus per species hirci, & cervi, & alicujus identitatis realis, tali, & tali modo confusas, & combinatas. Juxta secundam sententiam, dicendum, quod, vel ipse intellectus, determinatus a speciebus objectorum realium, producat sibi species proprias objecti impossibilis, nimirum ex natura sua ordinatas ad cognitionem objecti impossibilis: vel, si id placeat, dici poterit, quod hujusmodi species, ita propriæ objecti impossibilis, infundantur a Deo, tanquam ab auctore naturæ. Tertio dico: in utraque sententia discurrendum eodem modo, quoad objecta realia non existentia : cum militet eadem ratio.

XLII. Objcies 6. Objectum debet specificare cognitionem.

sui: sed impossibile non potest specifica recognitionem sui: ergo non potest esse objectum cognitionis.

Respondeo, distinguo majorem: debet specificare extrinsece, & a posteriori, concedo: intrinsece, & a priori, nego ma-Nn 2 jorem, jorem, & distinguo minorem: in sensu negato, concedo: in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Specificare cognitionem intrinsece, & veluti a priori, importat, objectum essecusiam, & dare esse cognitioni, vel per se, vel per species a se productas, & ad potentiam transiniss: quod quidem præstari nequit ab impossibili. Specificare cognitionem extrinsece, & veluti a posteriori, est suo modo esse id, cui tanquam mensura, & prototypo commensurari, conformarique debeat cognitio in repræsentando, ut talis, vel talis sit; vera, vel salsa: in quo sensu non est, cur objectum impossibile specificare non possit cognitionem realem: sicuti objectum non existens specificare potest cognitionem existentem; objectum increatum, & infinitum, cognitionem creatam, & finitam.

Objicies 7. Intellectus, cognoscens chimeram, vel dicitur facere chimeram, vel non: neutrum dici potest: ergo illam non.

cognoscit.

Respondeo, nego minorem, & eligo, proprie, & absolute loquendo, secundam partem: quod si velis, dici posse, facere chimeram improprie, & extrinsece, nempe quoad ejus imaginem, in quo sensu pictor, & statuarius faciens picturam, vel statuam Divi Petri, dicitur facere Divum Petrum; id non contendo, dummodo cum grano salis accipiatur.

XLIII. Objicies 8. Commune proloquium: nihil est in intellectu, quod prius non fuerit in sensibus: sed impossibile non

potest esse in sensibus : ergo neque in intellectu.

Respondeo, distinguo majorem: quod prius non suerit insensibus, sive immediate, & secundum se; sive mediate, & occasionaliter, concedo: immediate, & secundum se tantum, nego majorem: & distinguo minorem: impossibile non potest esse
in sensibus mediate, & occasionaliter, nego; immediate, & secundum se, transeat minor: namque illam examinabimus infranego deinde consequentiam. Impossibile percipitur sensibus mediate, & occasionaliter, quatenus sensibus percipiuntur objecta
realia, quorum species prabeant intellectui occasionem, saltem
remotam, concipiendi impossibile: quod dicendum etiam deobjectis realibus non existentibus, qua talibus, proportioneservata.

Objicies 9. Aliud philosophicum axioma: res ita se habent

ad esse, sicut ad cognosci: sed objectum impossibile est implicans

existere: ergo est implicans cognosci.

Respondeo, distinguo majorem: entitative, nego; repræsentative, subdistinguo: per cognitionem veram, concedo: falsam, nego majorem, & concessa minore, nego consequentiam. Sensus axiomatis est, quod objectum, ut cognoscatur per cognitionem veram, repræsentari debet, ut suo modo est in se. Quod quidem axioma etia est explicandu ab adversariis, in ordine ad objectum reale non existens, quod, licet actu non existat, actu cognoscitur.

XLIV. Objicies 10. Aristotelem dicentem: impossibile est, ut id, quod non est, sciatur: & rursus: non ens nullus novit, quid est: ergo nequit ulla cognitio chimeram repræsentare, ab omni reali contradistinctam.

Respondeo, quoad primum Aristotelis locum, distinguo antecedens : per actum scientiæ affirmantis, quod sit, concedo : negantis, nego antecedens, & consequentiam. Actus enim scientiæ, cum sit infallibiliter verus, non potest affirmare esse id, quod non est. Quoad secundum vero Philosophi locum; iterum distinguo antecedens: quid est proprie, concedo: quid est improprie, & abusive, subdistinguo: per actum scientiæ principalioris,concedo: scientiæ minus principalis, nego antecedens, & consequentiam. Nam, juxta principia Aristotelis, scientia principalior nequit esse, nisi de ente : ipse enim sext. topic. cap. 5. docet, entia per accidens neque definiri, neque sciri posse rigorose. Cæterum primo dico: hæc Aristotelis loca militare etiam contracognitionem rerum non existentium. Secundo dico: Philosophum ipsum pluries alibi docere, posse rem concipi aliter, ac est in se, & ut non potest existere; quod est concipi impossibile; & præsertim quinto metaph. text. 34. tradens, quot modis fassum. dicatur, hæc habet : uno modo, ut res falsa, & hujus hæc quidem, eo quod non componitur, aut quod impossibile sit componi. Et paulo post : oratio vero falsa, prout falsa, est, que non entium: unde omnis oratio falsa alterius est, quam ejus, cujus est vera, utpote qua circuli, falsa trianguli.

XLV. Objicies 11. Supra illud angeli ad Mariam Luc. cap.
1. v. 37. Quia non erit impossibile apud Deum omne verbum; Div.
Thom. discurrit hoc pacto: impossibile non potest esse verbumapud Deum, quia verbum est id, quod mente concipitur: impossi-

possibile autem non potest concipi mente: ergo Divus Thomas negare videtur, quod impossibile cognosci possit.

Respondeo, nego consequentiam. D. Thomas locum Lucæ citatum intelligendus est explicare in eo sensu, quo passim explicant sacri interpretes, hoc vedelicet pacto ratiocinans circa illum textum : cum Angelus v. 31. Mariæ dixisset : ecce concipies in utero, & paries filium, v. 34. dixit Maria ad Angelum: quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? & v. 35. 36. 37. Angelus, ut ostenderet Mariæ, Deum id facere posse miraculose, absque ullo sux virginitatis detrimento, respondens, di-Rit ei: Spiritus Sanctus superveniet in te, & virtus Altissimi obumbrabit tibi. Ideoque, & quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei . Et ecce Elisabeth cognata tua, & ipsa concepit filium. in senectute sua: & hic mensis sextus est illi, que vocatur sterilis: quia non erit impossibile apud Deune omne verbum. Verbum est id, quod mente concipitur, & quidem diversimode sumi potest. Primo Verbum est, quod mente concipitur essentialiter, quippe generatione increata, necessario producendum ad intra: & hoc est Deus filius, secunda persona Trinitatis, quod sane Verbum nequit esse impossibile, cum sit ipse Deus, ens absolute, & simpliciter necessarium: verum hæc acceptio non facit ad rempræsentem. Secundo verbum est, quod mente concipitur identice, contingenter, inessabiliter; idest actus divinæ scientiæ contingentium; juxta ea, quæ dicuntur in theologia lib. 1. de Deo. In quo sensu etiam patet, nullum Dei verbum, immo nec hominis, posse esse impossibile; cum nulla cognitio divinæ, immo & humanæ mentis possit esse chimera. Sed neque hec acceptio facit ad rem præsentem. Tertio verbum est, quod mente concipitur practice; contingenter a Deo faciendum ad extra. Et in hoc sensu verbum significat intentionem, seu intentum Dei, seu quidquid Deus contingenter libere ab æterno decrevit producere in tempore ad extra. În hoc sensu nullum verbum Dei potest esse impossibile: hæc enim propositio, non est impossibile apud Deum omne verbum, idem sonat, ut syrus habet apud Cornel. a Lapide, nullum verbum est impossibile apud Deum: cum Deus, sapientissimus artisex, nequeat intendere, & decemere, ut a se faciendum, ullum impossibile: quia Deus, vel prævideret, tale opus esse chimeram, vel non prævideret. Si non prævideret; ergo Deus non esset sapientissimus, & omniscius : si prævideret, & nihilominus, illud, ut a se faciendum, absolute decerneret; Deus esset imprudentissimus, & inselix, utpote absolute decernens, as-

fequi opus essentialiter inassequibile.

Dicitur autem verbum, quod Deus producere decernit ad extra, quia, in ordine ad ejus omnipotentiam, adeo facile est ponere quodlibet factibile, ut idem esse videatur dicere, ac facere; juxta illud Ps. 148. v. 5. Quia ipfe dixit, & facta Sunt : ipse mandavit, & creata funt . Unde D. Bernardus fer. 4. Apud Deum nec verbum dissidet ab intentione, quia veritas est: nec factum a verbo, quia virtus est: nec modus a facto, quia sapientia est. Hinc patet, D. Thomam non afferere, quod Deus nequeat speculative cognoscere aliquod impossibile; licet nequeat illud primo aut concipere necessario ad intra, ut suum Verbum divinum; aut secundo concipere contingenter, ut actumi scientiæ suæ sibi intrinsecum, adeoque identificatum inestabiliter, juxta ea, quæ dicuntur in theologia lib. 1. de Deo; aut tertio ad extra decernere, vel intendere; aut quarto promittere, vel ut futurum prædicere. Immo D. Th. pluribus in locis explicans Aristotelem, expresse docet: propositiones formari tum de re, quæ non existit; tum de re, quæ non potest existere. Quarto verbum est, quod mente concipitur promissorie, vel socialiter communicandum ad extra; idest, quod Deus promittit, aut loquitur creaturis : in quo fenfu, etiam yulgo, promissa dicuntur verba. Unde tritum illud:

Verba ligant homines, taurorum cornua funes. Immo & in facris paginis ut Matth. 24. v. 35. Calum, & terra transibunt, verba autem mea non prateribunt. Deus autem nequit impossibilia promittere, vel, ut sutura prædicere: aliter vel esset insidelis, vel mendax, vel salssloquus, & ignorans: juxta ea, quæ dicuntur in theologia lib. 2. de Fide.

ALVI. Objicies 12. Si intellectus creatus posset attingere objectum aliquod impossibile, magis latepateret ejus sphæra, quam sphæra divinæ omnipotentiæ: consequens est absurdum: ergo & antecedens. Sequela majoris probatur, quia intellectus creatus posset se extendere ad impossibile, illud cognoscendo: omnipotentia vero divina non potest se extendere ad impossibile, illud producendo.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: magis latepateret materialiter, transeat: formaliter, nego sequelam majoris: & distin-

distinguo minorem: absurdum est, quod sphæra intellectus creati magis latepateat formaliter, quam sphæra divinæ omnipotentix concedo; quod magis latepateat materialiter nego minorem. & confequentiam. Sphæra divinæ omnipotentiæ est omne fa-Stibile: sicut sphæra divinæ scientiæ est omne scibile. Sphæra intellectus creati, omne cognoscibile. Jam omne scibile, & omne cognoscibile magis latepatet, quam omne factibile: cum evidens sit, quædam objecta esse scibilia, & cognoscibilia, nec tamen esse factibilia. Enimvero ipse Deus est objectum maxime scibile, & cognoscibile, nec tamen est factibile, etiam per fuam divinam omnipotentiam: carentiæ funt objectum scibile. & cognoscibile: nec tamen sunt vere, & proprie, rigorose factibiles, etiam ab ipso Deo. Immo peccatum est scibile, & cognoscibile a Deo, sed non factibile ab ipso: quia peccatum non habet causam efficientem, nisi deficientem. Deus autem incapax est metaphysice cujusque defectus, atque imperfectionis: cum sit ens undequaque optimum, & persectissimum. Non igitur est absurdum, quod, in hoc sensu, magis latepateat sphæra intellectus, nedum increati, verum etiam creati; quam sphæra divine omnipotentiæ: quod est magis latepatere materialiter. Unde, quantum est præcise ex hoc capite, non est absurdum, quod creatus intellectus possit se extendere, puta cognoscitive, ad chimeras, ad quas non potest se extendere productive divina omnipotentia; licet ad eas se extendat divina scientia cognoscitive, in quantum, se extendere cognoscitive ad illas, non est impersectio, immo perfectio debita Deo, perfectissime omniscio: se autem extendere productive ad chimeras, esset impersectio, indigna. Deo, ut alibi dicitur loco suo. Absurdum esset, si aliquod cognoscibile, sine defectu, cognosci posset ab intellectu creato, ad quod non posset divinus intellectus se extendere cognoscendo: hoc enim esset soharam creati intellectus formaliter magis latepatere, quam sphæram intellectus divini. Et in casu nostro, absurdum esset, si creatus intellectus posset, cognoscendo, se extendere, ad omne citra defectum cognoscibile; nec tamen divina omnipotentia se extendere posser ad aliquod sactibile citra defectum: hoc enim esset, sphæram creati intellectus magis late-Patere formaliter, quam sphæram divinæ omnipotentiæ.

XLVII. Objicies 13. Si dari posser propositio in materia impossibili, attingens re vera chimeram, idest objectum impossibile Ant. Forti. ab omni reali contradistinctum; posset etiam dari apprehensio in materia impossibili, attingens re vera chimeram. Conse-

quens est falsum: ergo & antecedens.

Respondeo in primis, distinguo majorem, nisi in hujusmodi apprehensione appareat repugnantia specialis concedo, secus nego majorem: & distinguo minorem, in sensu negato concedo, in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Nostransfertio est de propositione, adeoque de judicio, & de secundans

operatione intellectus: quidquid esset de prima.

Secundo, concessa majore, nego minorem, & primo dico: non est, cur impossibile, seu non existibile, tum per primam, tum per tertiam, ut per secundam, intellectus operationem attingi nequeat: sicut per easdem attingitur objectum reale non existens: & quare idem omnino objectum, de quo intellectus format judicium, non possit apprehendere, deque eodem argumentari, ac discurrere. Immo id passim in nobis contingit: cum

regulariter judicium præcedat apprehensio.

Secundo dico: corruit sententia illorum, qui putant, nonposse sieri ens rationis metaphysicum, nisi per actum affirmativum, aut negativum; verum, aut falsum: quandoquidem id non
nisi gratis assumitur: cur enimero impossibile, seu inexistibile
non poterit pure apprehendi? & cur impossibile, seu inexistibile
cognitum per puram apprehensionem, dici non poterit impossibile cognoscibile, seu intelligibile; immo impossibile actu cognitum, actu intellectum; adeoque habens esse objective tantum, in
intellectu, & ens rationis metaphysicum; sicut reale non existens, cognitum etiam per puram apprehensionem, ipsis fatentibus adversariis, ens rationis logicum dici potest?

Objicies 14. Si posset intellectus, & quidem per triplicem suam operationem, chimeras repræsentare; posset, & suo modo voluntas, quin & oculus modo suo attingere objectum impossibile, ab omni reali contradistinctum. Consequens est falsum: im-

mo & videtur inexplicabile: ergo & id, unde sequitur.

Respondeo in primis, ut ad superiorem instantiam, posset voluntas, & oculus, nisi de his afferatur repugnantia specialis, concedo; secus nego majorem: & distinguo minorem, in sensu negato concedo, in sensu concesso nego minorem, & consequentiam.

Phil. Neg. Log.

Oo

Secun-

Secundo, concessa majore, nego minorem. Rationem nega-

tionis dabunt articuli 11. & 12.

Objicies 15. Nequit assignari, quænam sint species chimerarum diversæ, quæ ab intellectu, maxime per varias propositiones, attingi possunt: ergo, &c. Responsionem habet

#### ARTICULUS VIII.

Quotuplex sit propositio in materia impossibili. Prima divisio propositionis in materia impossibili.

Ico 1. Propositio in materia impossibili multi-XLVIII. fariam dividitur: & quidem, ratione materiæ, dividitur primo in positivam, negativam, mistam, & relativam. Positiva est, que repræsentat impossibile positivum, suo modo, puta v. g. identitatem chimericam inter Verbum, & creaturam: cum qua dicitur cognitio constituere ens rationis metaphysicum positivum. Negativa est, quæ repræsentat impossibile negativum, puta v. g. carentiam aliquam impossibilem, cujusmodi est carentia Dei : cum qua dicitur cognitio constituere ens rationis metaphysicum negativum. Mista est, quæ repræsentat impossibile partim positivum, partim negativum, puta v. g. identitatem inter ens, & non ens; inter lucem, & tenebras : cum qua dicitur cognitio constituere ens rationis metaphysicum mistum. Relativa est, quæ repræsentat impossibile relativum, seu relationem impossibilem, indebitam alicui subjecto, cognitam, ut eidem convenientem, puta v.g. albedinem, ut debitam angelo: cumqua cognitio dicitur constituere ens rationis metaphysicum relativum.

Secunda divisio propositionis in materia impossibili.

Dico 2. Dividitur secundo, ratione materiæ, propositio inmateria impossibili in fundatam, & non fundatam. Fundata est,
quæ repræsentat impossible fundatum, idest quod concipitur, ut
forma debita subjecto, cui est essentialiter indebita, ut albedo in
angelo: cum quo propositio dicitur constituere ens rationis metaphysicum fundatum. Non fundata est, quæ repræsentat impossibile non fundatum, idest quod concipitur extra subjectum, ut
alter

alter Deus: cum quo propositio dicitur constituere ens rationis metaphysicum non fundatum.

Tertia divisio propositionis in materia impossibili.

XLIX. Dico 3. Dividitur tertio, ratione materia, propositio in materia impossibili in ratiocinantem, & ratiocinatam. Ratiocinans est, quæ repræsentat impossibile, sine ullo sundamento in re v. g. hominem equum; aut alterum Deum: cum quo propositio dicitur constituere ens metaphysicum rationis ratiocinantis. Ratiocinata est, quæ representat impossibile, cum aliquo fundamento in re, v. g. tenebras, ut identice ens positivum, identificatum cum nigredine: cum quo propositio dicitur constituere ens metaphysicum rationis ratiocinatæ, que aliquo didilioqui.

Quarta divisio propositionis in materia impossibili.

Dico 4. Dividitur quarto propositio in materia impossibili, ratione materia, in formalem, & radicalem. Formalis est, quæ repræsentat impossibile formaliter, seu, ex suo primario conceptu, involuens duo contradictoria, puta v. g. hominem non hominem: cum quo propositio dicitur constituere ens rationis metaphysicum formale. Radicalis est, quæ repræsentat impossibile, nombo formaliter, & ex suo primario conceptu, involuens duo contradictoria, puta v. g. alterum Deum: cum quo propositio dicitur constituere ens rationis metaphysicum radicale.

Quinta divisio propositionis in materia impossibili.

L. Dico 5. Dividitur quinto, ratione materie, propositio in materia impossibili in simplicem, & compositam. Simplex est, quæ repræsentat impossibile physice simplex, quod scilicet non dicit in suo conceptu partes physicas, puta v. g. alterum Deum: cum quo propositio dicitur constituere ens rationis metaphysicum. simplex. Composita est, que representat impossibile physice compositum, quod scilicet dicit in suo conceptu partes physicas, puta v. g. hominem equum, qui importat, ex suo conceptu, physicam compositionem ex homine, & equo, adéoque ex materia, & forma: cum quo impossibili propositio dicitur constituere ens rationis metaphysicum compositum.

Dico 6. Dixi, physice, quia, si loquamur quasi physice; omne impossibile est quasi compositum: cum vel formaliter, & immediate; vel radicaliter, & mediate involuat duo contradictoria. Si vero loquamur metaphysice, omne impossibile est compositum: quatenus constat, suo modo, ex genere. & differen-

Digitized by Google

tia :

tia; adeoque, a fortiore, omne ens rationis metaphysicum: quod quidem, si concipiatur in actu; erit etiam semper physice suo modo compositum: cum enim, in hoc sensu, sit impossibile cognitum; dicit compositionem physicam, licet extrinsecam, ex impossibili, & cognitione; ex quibus, veluti ex subjecto, & forma, constari intelligitur.

Sexta divisio propositionis in materia impossibili.

I.I. Dico 7. Dividitur sexto, ratione formæ, propositio inmateria impossibili in affirmativam, & negativam. Affirmativa est, quæ repræsentat impossibile, de eodem aliquid affirmando: v. g. alter Deus est cognoscibilis. Negativa, quæ repræsentat impossibile, de ipso negando aliquid: v. g. alter Deus non est, nec esse potest.

Septima divisio propositionis in materia impossibili.

Dico 8. Dividitur septimo, ratione qualitatis, propositio in materia impossibili in veram, & falsam. Vera est, quæ conformatur suo objecto impossibili, sive de cætero sit assirmativa, cuiusmodi est, v. g. alter Deus est chimera: sive negativa, cuiusmodi est v. g. alter Deus non est possibilis. Falsa est, quæ disformatur suo objecto impossibili, sive de cetero illa sit assirmativa, cuiusmodi est v. g. alter Deus est possibilis; sive negativa, cuiusmodi est v. g. alter Deus non est chimera. In quonam autem intellectu inveniri possint quædam saltem ex propositionibus in materia impossibili, quarum hactenus divisionem tradidimus; examinabit

### A R T I C U L U S I X. Quinam intellectus possit chimerizare.

LII. Dlco 1. Quoniam quæri potest de intellectu, primo hominis: secundo animæ separatæ: tertio angeli: quarto Dei; distincte, ac gradatim procedendo; intellectus humanus potest chimerizare. Assertio satis constat ex dictis art. 5. & seq. Nam chimerizare est attingere chimeram, idest objectum aliquod impossibile, contradistinctum ab omni reali: atqui potest intellectus humanus, ex dictis loco cit. attingere chimeram: ergo potest chimerizare.

-mo Dico 2. Intellectus anima separata potest chimerizare. Affertio probatur. Anima rationalis, dum est unita corpori, potest chichimerizare: atqui non est, quare, post separationem a corpore, amittere dicatur hanc vim cognoscitivam, aut ejus usum, alioqui non repugnantem intellectui animæ rationalis, præcise, ut humano: neque enim assignatur specialis oppositio hujus usus cognoscitivi cum statu separationis a corpore: ergo, si potuit unita

corpori, poterit etiam ab codem separata chimerizare.

LIII. Dico 3. Intellectus angelicus potest chimerizare. Assertio probatur. Potest anima separata chimerizare: ergo & angelus: non enim est ratio specialis, quare repugnet intellectui angelico attingere chimeram. Enimvero, vel obstat primo præcise hoc, quod est, angelum esse substantiam completam: vel secundo precise hoc, quod est, angelum esse spiritum: vel tertio hæc duo indivisibiliter, scilicet esse substantiam completam, & esse adæquate spiritualem: vel quarto aliquid aliud. Non primum, quia homo est substantia completa; & tamen potest chimeram attingere. Non secundum, quia anima rationalis separata est spiritus; & tamen potest attingere chimeram. Non tertium, quia est petitio principii. Non quartum, quia non est assignabile.

Dico 4. Intellectus divinus potest chimerizare, puta in sano sensu, seclusaque omni prorsus imperfectione. Est sententia communis (dummodo hic terminus, chimerizare, recte accipiatur) ex Vasquez, Alarcon, Turriano, Isquierdo, Quiros,

disp. 107. sect. 4. n. 36. & aliis, præsertim recentioribus.

LIV. Probatur. Potest angelus chimerizare: ergo & Deus, puta in sano sensu, seclusaque omni prorsus impersectione. Antecedens constat ex præcedente assertione. Consequentia probatur, quia non est assignabilis specialis repugnantia, & oppositio, quam habeat intellectus divinus cum cognitione chimeræ. Enimvero chimerizare, seclusa omni impersectione, est chimeram. cognoscere, modo perfectissimo, quo chimera cognosci potest, puta absque ulla fictione, aut errore, aut deceptione, aut obscuritate, aut vitio simili, ex parte intellectus cognoscentis: atqui id potest intellectus divinus: ergo potest, in sano sensu, citraque omnem imperfectionem chimerizare. Major est explicatio terminorum, & si negetur, siet quæstio de pura voce. Minor probatur, quia vel obstat primo præcise hoc, quod est, esse intellectivum pure spirituale: vel secundo, esse intellectivum pure spirituale, & adæquatum: vel tertio, esse intellectivum pure spirituale adæquatum, & præterea divinum, adeoque perfeaim.

ctissimum: vel quarto aliquid aliud. Atqui non primum, ut constat ex dictis affert. 2. pro anima separata. Non secundum, ut constat ex dictis assert. 3. pro intellectu angelico. Non tertium, quia est petitio principii: immo potius ex hoc deducitur oppositum: siquidem intellectui divino, utpote persectissimo inlinea sua, tribui debet posse cognoscere, quovis modo, non importante imperfectione ex parte cognoscentis, quodlibet objectu. alioqui cognoscibile: sed chimera est alioqui cognoscibilis: ergo, ipsam cognoscere, demptis impersectionibus ex parte intel-, lectus cognoscentis, eo meliori modo, quo ipsa cognoscibilis est, non videtur divino intellectui denegandum. Et sane Deus omniscius cognoscit omnia, deque ipsis persectissime enunciat juxta... meritum: ergo funt in Deo ha, & similes propositiones, idest intellectiones tum affirmativæ, tum negativæ: v. g. quarta persona Trinitatis est chimera. Non est akter Deus, præter me. Nullum impossibile dari potest.

# A R T I C U L U S X. Solvuntur Objectiones.

LV. OBjicies 1. Contra quartam affertionem: Deus non facit ens rationis metaphyficum: ergo in nullo fenfu potest chimerizare.

Respondeo, nego antecedens. Quia, facere ens rationis metaphysicum, nihil aliud sonat, apud philosophos, quam cognoscere objectum aliquod impossibile: & hoc ipsum sonat hoc, quod est pracise chimerizare.

Objicies 2. Contra eandem assertionem: Deus vel cognoscit impossibile directe, seu immediate; vel resleve, seu mediate: neutrum dici potest: ergo illud non cognoscit: ergo non chime-

rizat, etiam in sensu traditæ assertionis.

Respondeo, nego majorem, quoad disjunctum: quia Deus cognoscit omne cognoscibile, ut cognoscibile est, demptis imperfectionibus: adeoque utroque modo cognoscit objecta imposibilia, tum scilicet directe, seu immediate; tum reslexe, & mediate, quatenus Deus cognoscit nostras cognitiones, quibus cognoscimus impossibilia: quia cognitiones sunt veluti speculum, repræsentans objecta: & qui videt speculum, repræsentans objectum aliquod; videt consequenter rem repræsentatam in ipso speculo.

Quod si nostræ cognitiones quandoque falsæ sint, & erroneæ; id non ossicit: neque enim est imperfectio, aut ignorantia in Deo, sed summa perfectio, & scientia, cognoscere imperfectiones, & errores nostri intellectus: sicuti non est peccatum in Deo, cognoscere nostra peccata.

LVI. Objicies 3. Contra eandem assertionem: Deus vel coagnoscit impossibile intuitive, nimirum ut est in se, vel abstractive: neutrum dici potest: ergo &c. Minor probatur: nam primum est de subjecto non supponente: quia impossibile non est, adeoque non est in se, nec cognosci potest, ut est in se. Secundum, arguit desectum in Deo, cum sit modus cognoscendi imperfectus: ergo Deus non cognoscit impossibilia, seu chimeras.

Respondeo, nego minorem, & eligo primam partem. Ad probationem minoris, nego primam partem antecedentis: ad cujus probationem distinguo antecedens: impossibile non est absolute, & simpliciter, realiter loquendo, concedo: non est, suo modo id, quod est, nego antecedens, & consequentiam. Impossibile habet suum esse, & prædicata impossibilia, quatenus scilicet non est capax ad existendum realiter: quod sufficit, ut a Deo cognoscatur, ut cognoscibile est, demptis impersectionibus, intuitive, & in se modo suo; sicut cognoscuntur ab eodem Deo objecta realia non existentia: quæ, licet non actu existant, cognoscuntur tamen a Deo persectissime, quoad id, quod suo modo sunt: scilicet prout entia realia quidem, actu tamen non existentia. Utrum autem eadem possint esse terminus voluntatis, est

### ARTICULUS XI.

An voluntas possit attingere objectum impossibile, ab omni reali contradistinctum.

LVII. D Ico 1. Potest. Assertio est communis cum Arriacentioribus.

Probatur. Voluntas suo modo attingit id, quod vult, aut positive non vult, scilicet quod ipsa amat, aut odio habet: atqui
potest voluntas velle, aut nolle; amare, aut odio habere aliquod
objectum impossibile: ergo potest illud attingere, modo suo.
Major est innegabilis. Minor probatur, quia non est ulla ratio

specialis, cur nequeat voluntas, aliquo modo, conditionate nimirum, vel etiam absolute; prudenter, aut saltem imprudenter; velle, aut nolle; amare, vel odio habere aliquod objectum inexistibile, quod ipsi voluntati ab intellectu, vere, vel salso, repræsentetur, ut bonum, aut malum: cum possit eadem voluntas prosequi amore, vel odio objectum aliquod, licet reale, & existibile, actu tamen non existens. Et sane damnati reputantur, in sententia theologorum communi, desiderare, saltem conditionate, & imprudenter, carentiam Dei (quæ est maxima chimera) & quidem moti, vel ab odio formali in ipsim Deum, cujus illa carentia concipitur fore formale exclusivum: vel ab amore, & desiderio sinis suarum pænarum, ne scilicet in æternum punirentur. Hæc quoad voluntatem creatam, sive hominis, sive animæ separatæ, sive etiam angeli: quoad voluntatem increatam,

LVIII. Dico 2. Voluntas divina attingit defacto, immo & necessario, atque essentialiter, omnes chimeras. Assertio probatur, & explicatur. Voluntas divina est perfectissima: ergo necessario, & essentialiter amat omne id, quod necessario est: puta quod vel proprie, & simpliciter est necessario, cujusmodi est ipse Deus: vel quod abusive, & secundum quid est, cujusimodi sunt carentiæ necessarie. Sicut enim non esset perfectissima voluntas divina, nisi necessario amaret, immo ipsa esset identice amor sui; ita nec esset perfectissima, nisi esset amor omnium illorum obje-Aorum, que cum ipsa necessario, & essentialiter metaphysice connectuntur: cujusmodi sunt carentiæ chimerarum, ut dicitur in metaphysica. Hinc tandem infero: ergo voluntas divina necessario, & essentialiter odio habet omnes chimeras: si enim. necessario, & essentialiter amat unum contradictorium: ergo alterum contradictorium, perfectissime cognitum, ut tale, necessario essentialiter odio habet divina voluntas, utpote cui ab intellectu divino, essentialiter indistrahibili a quavis cognoscibili veritate, semper, necessario, essentialiter, perfectissime repræsentatur oppositio essentialis formalis inter carentias chimerarum, ipsasque chimeras; adeoque connexio essentialis ipsus Dei cum carentiis chimerarum, & oppositio essentialis consecutiva inter ipfum Deum, ipfafque chimeras. Verum

LIX. Dico 3. Utrum voluntas, attingens suo modo objectu inexistibile, dicatur facere ens rationis metaphysicum; quæstio est de nomine. Negatur passim, quia non voluntas, sed intellectus.

Ant. Forti.

dicitur ratio a verbo reor: ficut negatur communiter, quod voluntas, attingens suo modo reale non existens, dicatur facere ens rationis logicum. Et in hoc sensu affertionem negare videtur Suarez difp. 14. metaph. fect. 2. num. 17. Oviedus contr. 12. metaph. puncto 6. num. 7. Comptonus in logica disp. 26. sect. 1. num. 2. & 3. Hurtadus difp. 19. metaph. fect. 1. num. 18. in fine. Cæterum impossibile a voluntate amari, vel odio haberi aliquo modo posse, mihi videtur ab his doctoribus non negari.

Poterit igitur dici voluntas, attingens objectum impossibile. facere ens metaphysicum voluntatis, nimirum quid simile enti metaphysico rationis: sicut dicitur in hoc sensu, quod voluntas, attingens objectum reale non existens, faciat quid simile enti logico rationis: nisi velit controverti de pura voce. Neque obstat, quod, cum nil volitum, quin pracognitum, ens metaphysicum voluntatis præsupponat semper, saltem regulariter, & connaturaliter, ens metapysicum rationis: quia id etiam militat in ordine ad ens logicum voluntatis, scilicet in ordine ad ens reale existens, vel non existens; amatum, vel odio habitum; quandoquidem voluntas nostra non fertur in incognitum : cum enim sit caca, ipfam præcedit, ut director, & objectorum explorator, intellectus maxime oculatus. Quid autem, quoad chimeras percipiendas, dicendum de ipsomet oculo materiali, profert,

### ICUL An oculus possit chimeram attingere.

Dico 1. Potest oculus attingere, modo suo, objectum aliquod impossibile, ab omni reali contradistinctum. Est sententia plurium recentiorum cum Arriaga disp. 7. metaph. sett. 3. subsect. 13. & pro eadem posset citari Spinula, qui, licet neget, intellectum posse attingere objectum impossibile; disp. tamen logicæ quarta sect.3. num.62. contendit, quod, qui sustinent, intellectum attingere posse impossibile, teneantur etiam id concedere, non solum voluntati, sed & sensibus externis. Quæ quide sententia, quanvis, prima fronte, appareat nimis ardua, & fere incredibilis; si tamen bene consideretur, suam habet probabilitatem. Probatur. Possibilis est visio, habens objectum impossibile, seu non existibile: ergo potest oculus chimeram attingere. Antecedens probatur: potest aliquis oculus videre objectum Phil. Neg. Log. Pρ

aliquod non existibile: ergo possibilis est visio habens objectum impossibile, seu non existibile. Antecedens probatur: potest oculus videre objectum aliquod non existens; ergo & objectum aliquod non existibile. Antecedens probatur: potest Deus, destructo colore, quem videt oculus, conservare species coloris de structi, & illas adhuc fatis immittere in oculum. Potest pariter Deus producere species alicujus coloris præteriti, aut futuri, aut pure possibilis; & illas satis immittere in oculum, de quo loquimur: sed in his casibus posset hujusmodi oculus videre aliquod non existens : ergo potest aliquis oculus videre objectum. aliquod non existens. Utraque præmissa hujus syllogismi probatur: quia nulla in hoc est assignabilis repugnantia. Et quidem antecedenti prædicti enthymematis hactenus probato, favere videtur primo Divus Thomas 3. par. quest. 76. art. 8. docens, apparere quadoque in Eucharistia puerum, aut carnem; & tunc solummodo visionem dari illius pueri, non vero puerum. Secundo quotquot sustinent, quod in alia providentia potuisset Christus instituere Eucharistiam cum solis accidentibus intentionalibus panis, & vini, quin haberentur physica accidentia, quæ viderentur: quibus subscribit Polizzius tract. unic. metaph. dis. 57fect. 2. contra Sfortiam Pallavicinum. Immo non desunt, qui id fortasse contendunt defacto; merito, aut immerito ipsi viderint: non est hic locus examinandi. Tertio Enao in empyreologia, ubi lib. 8. exercit. 32. n. 37. sustinet, videnda oculo materiali a corporibus beatis plura etiam objecta non existentia, seu per species miraculose productas a Deo, infusasque in oculis eorundem. beatorum: seu per elevationem pure extrinsecam: cum possit Deus supplere desectum speciei impressa, juxta ea, qua dicuntur in theol. lib. 1. de Deo. Quod si quis, concesso prædicto antecedente, negaverit consequentiam; illa probatur hoc pacto: potest Deus immittere in aliquem oculum species objecti non exidentis; & tunc oculus videre objectum aliquod non existens: ergo potest Deus immittere in oculum aliquem species objecti non existibilis; & tunc oculus videre objectum aliquod non existibile, v. g. albedinem identificatam cum nigredine secum essentialiter incompossibili, seu, ut aliqui recentiores, species coloris purpurei indivisibilis, ex suppositione, guod repugnarent pun-Aa indivisibilia: aut species infinitorum colorum, aut coloris infinite intensi, ex suppositione, quod hujusmodi infinita repugnarent. ConConsequentia probatur:nequit enim assignari disparitas, quæ faciat ad rem, specialis videlicet repugnantia in hoc, quod oculus aliquis videat objectum aliquod non existibile. Quandoquidem tota difficultas in eo sita est, meo judicio, quod oculus videat aliquod non existens: cæterum sive illud existere possit, sive non, materialiter se habet, in ordine ad præsentem difficultatem, ni fallor: vel assignetur specialis repugnantia, orta præcise ex inexistibilitate objecti, quoad oculum, quæ non oriatur ex eadem inexistibilitate objecti, quoad intellectum, aut voluntatem.

LXI. Dico 2. Usus sum prædicto argumento, non recurrendo ad species alienas, ne illam subire cogerer controversiam, an scilicet oculus videre possit objecta per species alienas v. g. albedinem identificatam cum nigredine incompossibili, per species reales utriusque confusas, & combinatas inter se, ut multi sustinent: ad eum modum, quo ex commissione canis & supægeneratur sycisca: & ex insitione duarum arborum diversarum oriri potest quid tertium diversum. Cæterum qui concedunt, posse oculum, etiam nostratem, per species alienas objecti existentis, videre objectum aliquod non existens; non est, quare negent eidem oculo, per species objecti non existibilis posse videre objectum non existibile, juxta ea quæ diximus de intellectu.

Dico 3. Alii, præsertim recentiores, probare conantur traditam affertionem variis argumentis: nimirum, Primo, oculus videt defacto objectum non existens: ergo potest videre objechum non existens: ergo & potest videre objectum non existibile. Antecedens probatur: oculo defacto remus, alioquin in se rectus, curvus apparet: ergo oculus videt curvitatem remi: sed hæc revera non existit: ergo oculus videt objectum non existens. Secundo, oculus videt defacto colorem non existentem: ergo potest videre objectum non existens: ergo quare non etiam objectum, puta colorem, non existibilem? Antecedens probatur, quia oculo apparent in iride, & in collo columbæ, & in pennis pavonis varii colores, qui revera ibi non existant, ut patet experientia, si homo accedat, & ea propinquius intueatur. Tertio, non implicat aliquis color essentialiter ex intrinsecis suis assixus uni tantum loco A, determinato. Jam si tali colori procul a fronte speculum opponatur in loco B, speculum colorem illum repræsentabit in loco B, puta in suo crystallo, ubi revera color Pр

non est, nec esse potest, quippe essentialiter assixus loco A: ergo tunc oculus, aspiciens in speculo colorem illum, videret illum, ubicatum in in loco, in quo revera non est, nec esse potest ubicatus: ergo videret ubicationem impossibilem.

LXII. Dico 4. His, & similibus argumentis non videtur

utendum, quia posset ab adversariis responderi,

Ad primum, nego antecedens. Ad ejus probationem, nego iterum antecedens. Ratio est, quia oculus non videt, nisi colorem, & lucem: gratis enim ultra extenditur sphæra oculi, ut dicitur loco suo: ergo oculus non videt curvitatem, sicut nec videt rectitudinem remi, aut baculi: ergo hæc non apparent oculo, sed homini, vel bruto: sive de cætero curvitas, & rectitudo physice sita fint in ubicationibus, sive in carentiis, sive etiam in quantitate, que non sunt objecta pertinentia ad oculum. Cum igitur in hoc, & simili casu remus, aut virga homini, vel bruto apparent curva, vel recta, adeout persæpe fallantur pueri, rudes, & imperiti; formaliter, & proprie fallitur humanus intellectus, aut minus proprie imaginatio, & phantasia: quod, occasione desumpta ab visione talium colorum, & lucis, curvitatem in illo remo, vel baculo, affirmat homo judicando: aut saltem imaginatur: quam & sibi suo modo confingunt bruta per phantasiam. Quado autem vulgo dicuntur falli, & errare oculi, sensus est metonymicus, puta occasionaliter, non formaliter: quatenus nimirum visio sæpe causa est, seu occasio erroris, licet ipsa non sit error, proprie dictus. Quod si petatur, unde proveniat, ut in hujusmodi casibus visio eliciatur minus clara, minus perfecta, adeque occasionaliter, modo prædicto, erronea; dico id procedere, quia species visuales perveniunt ad oculum tali, & tali modo refractæ per aquas : eædem autem. species, pro circumstantiarum varietate, aptæ sunt determinare oculum ad talem, aut talem visionem magis, vel minus claram; anagis, vel minus perfectam.

Ad fecundum, nego antecedens. Ad ejus probationem nego iterum antecedens: quia oculus in iride, in collo columbæ,
in pennis pavonis non videt colorem ullum non existentem, sed
colorem illum, qui revera adest (si quis adest) & præterea lucem
restexam: quorum speciebus immissis determinatur oculus ad talem, & talem visionem magis, vel minus claram, & persectam
eliciendam; quæ possit esse occasio intellectui putandi, quod
for-

fortasse ibi revera existant varii colores, qui revera non exi-

LXIII. Ad tertium, nego antecedens: primo, quia oculus non videt, nisi colorem, & lucem: ergo non videt ubicatione coloris, & lucis ab his distinctam : secundo, quia, in casu posito. oculus videt colorem ubi est : quatenus species immissa a colore in speculum, inde reflectitur ad oculum: & hunc determinat ad visionem coloris eliciendam, quam elicere non posset, si species coloris a tergo collocati, non reflecteretur per speculum ad iter peragendum directa ad oculum. Cæterum tertio: si per speculum illud, in casu, videndus esset color ille alibi collocatus, non autem ad fummum ejus figura, quæ non effet effentialiter affixa loco A. & revera color existeret, ac repræsentaretur in speculo, in quo prospiceretur; adeoque si videndum esset aliquod impossibile, aliqua nimirum impossibilis ubicatio; non posset oculus hujufmodi objectum, quantunvis intra fuam fohæramo collocatum, videre: quia implicat objectum videri a potentia non habente capacitatem, & virtutem illud videndi : atqui oculus non habet virtutem videndi chimeram: ergo non posset oculus tale objectum videre: ergo aliquando tandem affertio probanda erit: quia ex una parte non repugnat, ab aliquo possibili oculo -videri chimeram aliquam : ex altera parte potest excogitari modus, quo oculus noster obedientialiter elevetur ad hujusmodi visionem : cum detur defacto potentia obedientialis ad quodlibet, alioqui non repugnans, in creaturis : quod fane est reduci ad no-

### A R T I C U L U S XIII. Solvuntur objectiones.

LXIV. OBjicies 1. Impossibile est extra sphæram potentiæ visivæ: objectum reale, quantunvis non existens, est intra sphæram ejusdem potentiæ: ergo nostrum argumentum ab objecto reali non existente, ad objectum nonexistibile, non evincit intentum.

Respondeo, nego antecedens, quoad primam partem: color est objectum potentiæ visivæ: jam assignetur, cur solu color realis. & existibilis; non etiam color chimericus, non existibilis sit objectum, & intra sphæram potentiæ visive: sicut non solum ens, & verum

verum existens, seu non existens reale, sed etiam chimericum, seu non existibile, est intra sphæram potentiæ cognoscitive: non solum bonum, & malum reale existens, seu reale non existens, sed etiam chimericum, seu non existibile, est intra sphæram potentiæ volitivæ.

Objicies 2. Repugnat species realis ex se ordinata ad visiomem objecti impossibilis: ergo corruit ratio nostra fundamentalis.

Respondeo, nego antecedens, quod gratis omnino assumitur: si enim non repugnat species existens ex se ordinata ad perceptionem objecti non existentis, quin & non existibilis, quoad intellectum; quare, quoad oculum, repugnabit?

Objicies 3. Oculus non videt identitates rerum : ergo non potest videre identitatem impossibilem inter nigredinem v. g. &

albedinem.

Resp. nego antecedens. Identitates rerum sunt ipsæmet res: si ergo oculus videt colorem, videt omne id, quod est cum colore identificatum, & ipsam identitatem, quæ non est quid distinctum realiter ab ipso colore. Itaque nunc oculus, videns albedinento realem, videt prædicatum qualitatis, videt prædicatum disgregativi visus, videt identitatem realem inter hujusmodi predicata: & tunc, videns albedinem impossibilem, videret identitatem irrealem albedinis cum nigredine, que esset identitas chimerica, identificata cum albedine nigredine chimerica: esto non possit oculus ferre judicium de identitate, ficut nec potest ferre judicium. de possibilitate, aut impossibilitate: hoc enim spectat ad intellectum: estque difficultas, que militat contra oculum, etiam in. ordine ad objecta realia, quæ videt, de quibus ipse oculus nequit, & nescit profecto ferre judicium. Eadem difficultas fieri posset contra voluntatem, & potentiam apprehensivam, præcise ut talem: immo, & contra intellectum rusticorum: hi enim nesciunt ferre judicium, quod existant plura prædicata, quæ tamen ipsi realiter cognoscunt ex parte objecti.

LXV. Objcies 4. Objectum, ut videatur, debet immittere potentiæ speciem sui: sed impossibile non potest immittere po-

tentiæ visiyæ speciem sui: ergo non potest videri.

Resp. nego majorem in universum: vel enim hec necessitas oritur præcise ex prædicato perceptivi: vel præcise ex prædicato taliter perceptivi, idest visivi: vel aliunde. Non primum, ut patet in intellectu, ex superius dictis non secundum, quia est petitio

tio principii, & gratis assumitur: non tertium, quia non est assignabile. Deinde hoc argumentum retorqueri potest contra visionem objecti realis non existentis. Unde redit ratio nostrafundamentalis pro assertione.

Objices 5. Stante hac sententia, confunduntur sensus : ergo non est admittenda. Antecedens pobatur, quia posset oculus per-

cipere fonum, odorem, faporem.

Respondeo, nego antecedens: ad cujus probatione distinguo, nisi id repugnaret ex alio capite, nimirum ex conceptu oculi, visionis, soni, odoris, saporis concedo; secus, nego antecedens, & confequentiam. Et sane non valet per adversarios: intellectus potest cognoscere impossibile: ergo intellectus potest amare; voluntas potest amare: ergo potest cognoscere; oculus potest videre colorem realem: ergo & sonum. Igitur nec valet argumentum adversariorum ad inferenda alia, que aliunde aut probantur, aut supponuntur, ex ipsis terminis, repugnare: cujusmodi sunt, oculum, qua talem audire: sonum, qua talem videri: & similia.

Objicies 6. Oculus defacto existens vel potest elevari ad videndum objectum aliquod impossibile, vel non. Neutrum:

ergo falsa conclusio.

Respondeo, nego minorem, & eligo primam partem: sicut etiam in ordine ad videndum objectum reale non existens, absens, non debite applicatum: suppono enim, dari desacto potentiam obedientialem in quolibet creato ad quodlibet, quod aliunde non probatur, aut supponitur, simpliciter, vel secundum quid repugnans, juxta ea, quæ dicta sunt in theologia lib. 6.de Sacram.

Objicies 7. Vel sermo est de oculo humano tantum, vel etiam de oculo brutorum. Neutrum: ergo nequit oculus videre

objectum impossibile.

Respondeo, nego minorem: & dico de utroque, cum militet eadem ratio pro non repugnantia: sicut etiam in ordine ad

objectum reale non existens.

LXVI. Objicies 8. Ex Sfortia Pallavicino: non potest oculus videre objectum non existens: ergo neque non existibile. Antecedens probatur: esto possit Deus, ad breve tempus, permittere, quod sensus fallantur, videndo id, quod non existit; non tamen potest permittere in universum, & ad longum tempus: ergo &c.

Respondeo, nego antecedens: ad cujus probationem, nego iterum antecedens, tanquam de subjecto non supponente: quia, quando oculus, & sensus alii perciperent suo modo objectum non existens, proprie,& formaliter non fallerentur ipsi, sed intellectus, si asseveranter judicaret, esse existens id, quod videretur in talicassu. Deinde, etiam dato hoc antecedente, neganda esset consequentia: quia ad veritatem nostre assertionis sat esset, si posser oculus, vel ad brevissimum tempus, videre objectum non existens: & consequentur etiam, ad brevissimum tempus, objectum non existibile.

Objectum non existens; non essemus certi, quod existant revera, qua nos videmus: consequens est absurdum, immo & origo

plurium abfurdorum : ergo & id , unde sequitur .

Respondeo, distinguo sequelam majoris: si dubitemus de miraculo, transeat; secus nego sequelam majoris: & distinguo minorem: in fensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Experientia sensum est experientia... phylica que, suo modo, idest occasionaliter, nos fallere quident potest, si Deus velit miraculose operari: quoniam vero nunqua funt præsumenda miracula, nisi esficaciter constet, quod illa dentur: quando aliquid videmus, dicimus prudenter illud existere, nistialiunde constet ejusdem, quod videmus, non existentia. Sic accidentia sunt a natura taliter instituta, ut, visa ab oculo, vel perceptala sensibus, ducant nos in cognitionem existentia substantim, cui adherent: & tamen potest Deus miraculose conservare accidentia sine substantia: in quo casu, visis accidentibus, possumus occasionaliter falli sensibus, modo suo, judicando, quod existat substantia sub illis accidentibus, sub quibus re vera tunc non existit. Si autem Deus velit, nos nihilominus inde, senfuum opcasione, neutiquam falli; patefacit, aut revelat tale miraculum! ut revelavit defacto in mysterio Eucharistiæ, in qua certum est, existere accidentia panis, & vini sine substantia panis, & vini. De miraculis nec dubitandum sine prudenti motivo.

LXVII. Objicies 10. Sequeretur, quod alii sensus possent, suo

modo, percipere objectum impossibile.

de, ob aliquam specialem repugnantiam, concedo; secus nego sequelum. Jam non desuere recentiores, qui sequelam absolutem.

Ant. Forti.

concesserint. Illud adverto, quod, qui negant, tenentur assignare disparitatem, & specialem repugnantiam, deductam ex conceptu aliorum fenfuum : vel quia nimirum probetur aliunde. aut supponatur, quod exigant saum objectum per se, & immediate præsens, & applicatum, non vero per species; adeog: existens : vel ex alio capite. Cæterum non video difficultatem. cur Deus non possit, destructo, v. g. objecto sonoro, ipsoque sono, conservare divinitus eandem numero sensationem, qua prius percipiebatur sonus; destructo objecto sapido, ipsoque sapore: destructo objecto tangibili, & ejus quantitate: destrueto objecto odorifero, iploque odore, conservare sensationes. quibus talia objecta percipiebantur: in quibus casibus percipi quidem posset objectum non existens. An autem posset dici, illud tangi, deglutiri &c. quæstio est de nomine: & negant, qui probant, ad hujusmodi denominationes requiri præterea objectum. ipsum, secundum se applicatum potentiæ immediate.

Objicies 11. Sensus externimec divinitus ferri possunt in objecta non existentia: ergo, a fortiori, neq; in objecta non existibilia.

Respondeo, nego antecedens, ex Divo Thoma, Scoto Durando, Ledesma, Victoria, Molina, Suarez, Conimbricensibus, Arriaga, & aliis, præsertim recentioribus. Immo, id defacto accidiste putant nonnulli ex Divo Thoma, & ex Aristotele de somniis cap. 2. ubi sic habet: manifestum autem cú continue aliquod sentimus: nam, licet sensim transferamus, eum nihilominus comitatur passio, ut de sole ad umbram: contingit enim nihil tunc cernere, ob motiunculam, a lumine adhuc in oculis restantem. Idem initio capitis: sensibilia enim, secundum singulum sensorium, in nobis efficiunt sensim: & que sit ab eis passio, non solum inest in sensoriis, dum sensuare, sed etiam dum abierunt.

LXVIII. Objicies est Si posset oculus videre objectum impossibile; posset, & quidem a fortiori, divinitus elevari ad viden-

da objecta spiritualia & ipsum Deum.

Respondeo, distinguo sequelam, si non assignetur specialis repugnantia, concedo; seous nego sequelam. Porro illam plures recentiores absolute concedunt, & hujusmodi visionem theomaterinspectionem appellant nonnulli id negant oculo actuali, concedunt oculo possibilizommunis tamen sententia absolute negat: cum Deus non sit color, ant lux, que unice supponuntur objectum visus. Verum hæc in theol. lib. 1.

Phil. Neg. Log.

 $\mathbf{Q}\mathbf{q}$ 

Ob-

Objicies 13. Sequeretur, quod imaginatio, saltem humana,

se extendere posset ad impossibile.

Respondeo, concedo sequelam, ex Suarez disp. 14. metaph. sett. 2. n. 18. quanvis ille id neget sensibus externis. Quod profecto videtur multo magis potentiæ imaginativæ concedendum, ex suppositione, quod oculo permittatur: cum præterez savezt commune axioma, quod scilicet ens imaginabile magis late pateat, quam ens possibile: nec in contrarium ulla specialis repugnantia afferri possit.

Objicies 14. Si posset oculus videre objectum impossibile, itaque chimerizare, & facere ens rationis modo suo; posset etiam oculus universalizare, suoque modo facere universale. Confequens est absurdum, & prorsus inexplicabile: ergo & antece-

dens.

Respondeo, in presenti: distinguo sequelam majoris, nisi assignetur specialis aliqua repugnantia, concedo; secus, nego sequelam majoris: & distinguo minorem, consequens est absurdum, & prorsus inexplicabile, si contra oculum afferatur aliqua specialis ratio, in ordine ad universalizandum, concedo; secus, nego minorem, & consequentiam. Dixi, in præsenti, utrum enimoculus, suo modo, possit facere universale, breviter innuet subsequens disputatio. Sit interim

#### ARTICULUS XIV.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

LXIX. Dico 1. Omissis quibusdem minutioribus, de quibus consideranti constare facile poterit, tum a nobis, tum ab adversariis in hac disp. 6. tandem negative probari; quoad præcipuum punctum dissicultatis, quod est, an detur ens rationis metaphysicum, scilicet, an intellectus attingat desacto objectum aliquod impossibile, ab omni ente reali contradistinctum; diximus, intellectum hominis, animæ separatæ, angeli, quin & ipsius Dei, se extendere ad impossibile. Addidimus, id, modo suo, posse etiam præstare voluntatem; quin & imaginativam, ipsiunque oculum, etiam desacto existentem. Primo probavimus de intellectu creato præsentis seriei; quia ex una parte, cum

cum intellectus hic sit aliunde potentia universalis intellectiva: & eliciat propopositiones in materia impossibili: ex altera parte, cum non sit assignabilis ulla repugnantia in hoc, quod objectum aliquod impossibile cognoscatur; non est, quare ejus vis intellectiva limitetur, dicendo, quod propositiones illæ, quæ primasfronte videntur esse de objecto impossibili, resolvendæ sint per objecta duntaxat realia; quanvis dicto modo resolvi possent. Sic, propter similem rationem, ipsi adversarii concedunt, intellectum desacto cognoscere objecta realia, non solum actualia, verum etiam non existentia: non obstante, quod propositiones in materia actu non existente, resolvi possent per objecta existentia: ut propositiones in materia impossibili, resolvi possunt per objecta possibilia: non enim est assignabilis ratio, quare non, vel utrunque possit, vel neutrum.

LXX. Secundo, de intellectu divino: quia in ordine ad ipsu, ex una parte, non apparet repugnantia specialis: ex alteraparte intellectui divino concedenda est omnis vis intellectiva, alioqui non repugnans: cum non possit intelligi, quomodo salvari possit divina omniscientia, si ei denegetur cognitio alicujus objecti, de quo aliunde non constet, esse implicans cognosci, demptis impersectionibus in divina potentia cognoscente.

Tertio de aliis potentiis: quia non est assignabilis ulla repugnantia specialis, cur illæ, modo suo, nequeant tendere inchimeram, ipsis quoad cognosci proportionatam; si potest intellectus, modo suo, versari circa chimeras. Nihilominus

Quarto non negavimus, possibile esse intellectum alicujus seriei, limitatum quoad objecta solummodo possibilia: qui confequenter nequeat, etiam divinitus, elevari ad ullum objectum irreale cognoscendum. Eodem modo possibilem esse voluntatem, imaginationem, oculum ad sola objecta realia limitatum: quia in hujusmodi potentiis, quarum sphæra cognoscitiva sit essentialiter ex suis intrinsecis minus ampla; non potest afferri implicantia contradictionis.

LXXI. Dico 2. Adversarii contra nos arguunt: primo, pro parte negativa talis virtutis desacto in intellectu creato: quia defacto non sunt ponendæ virtutes, seu persectiones in creaturis, nisi efficaciter (ipsi ajunt, nisi positive probentur) atqui non probatur efficaciter (positive, ut ipsi loquuntur) talis virtus in potentiis creatis cognoscitivis desacto: ergo non est. Mino-

Qq

rem probant, quia non est assignabilis, idest non apparet hujusmodi ratio: quin & modus, quo intellectus, & a fortiori voluntas, & oculus præsertim, versari possint circa impossibile.

Secundo, quoad Deum: tum quia ex genere suo cognosci chimeram repugnat: ut repugnat ipsam produci: neque enimes est assignabilis potior ratio, quare, si chimera existeret; existeret, & non existeret: si autem cognosceretur; cognosceretur, & non cognosceretur. Tum quia, etiam dato, quod possit intellectus creatus, utpote imperfectus; nequit tamen intellectus divinus: quia chimera nequit cognosci, nisi abstractive: cum non appareat, quomodo possit intuitive, & in se: sed modus cognoscendi abstractive dicit imperfectione, nec apparet, quomodo cu summa perfectione intellectus divini componi possit: ergo Deus nequit chimeram cognoscere.

Tertio, alii adversarii, contra possibilitatem intellectus, limitati duntaxat ad objecta realia: tum quia non implicat, idest non apparet repugnantia, quod omnis intellectus possibilis habeat virtutem cognoscitivam illimitatam: tum quia aliter dari posset voluntas, imaginativa, oculus, limitatus ad unum genus colorum, immo ad unam speciem, immo ad unum individuum tantum: cum non appareat dispar ratio: ergo defacto dicendum, ita se habere potentias omnes, de quibus non aliunde innotescit, quod non ita limitate se habeant, in sua linea.

LXXII Dico 3. In hac disputatione, ut constat ex dictis, quo ad punctum principale (quod est, meo judicio, valde profundum, & disticile) pugnant tandem aliquando inter se quædam principia opposita, quæ sub diversis phrasibus proponuntur, aliquas contra ens rationis metaphysicum, alia in ejus savorem.

Contra ens rationis metaphysicum.

Assumunt adversarii principium illud, primo, tali pacto: nonsunt ponenda virtutes, sine necessitate: unde arguunt: sed nullaest necessitas ponendi in intellectu virtutem attingendi impossibile: cum propositiones omnes possint resolvi per objecta possibilia: ergo intellectus non habet virtutem attingendi impossibile.

Vel secundo sic: non sunt ponenda objetta diversi; sine necessitate: unde arguunt: atqui nulla est necessitas ponendi objectadiversa in propositionibus de possibili; & de impossibili: cumpropositiones omnes resolvi possint per objecta possibilia, perque modum tendendi diversum: ergo propositionibus de possibili; & pro-

Digitized by Google

propositionibus de impossibili, non correspondet objectum diversum a possibili.

Vel tertio sic: nibil est dicendum esse impossibile, nisi probetur esse implicans existere: unde arguunt: atqui de nullius propositionis objecto probatur, esse implicans existere: cum quævis propositio assignabilis resolvi possit per objectum non implicans existere: ergo nullius propositionis objectum est impossibile.

Vel quarto sic: ant semper, aut nunquam recurrendum est ad objecta diversa, prosalvanda propositionum diversitate: cum nequeat allignari disparitas: unde arguunt: atqui non semper, cum

non adsit talis necessitas : ergo nunquam.

Vel quinto sic : admisso objecto impossibili, tollitur de medio omnis diversitas propositionum, per solum modum tendendi: neque enim poterit impugnari, qui asserat: propositionem copulativam, & disjunctivam, habere objecta diversa; sicut etiam propositionem interrogativam, & admirativam; immo cognitionem mere apprehensivam, & judicativam, & illativam non esse de eodem objecto: quanvis hujusmodi multiplex diversum objectum sit a nobis certo, ac determinato vocabulo innominabile. Et sane non apparet ratio, quare per eos, qui admittunt ens rationis metaphysicu; negato objecto impossibili, adeoque improducibili, etia ab ipso Deo, tollatur de medio omnis diversitas objectorum: nec possit ratione impugnari, qui asserat: propositionem de existente, & non existente, idem habere objectum, puta existens; & diversitatem totam se tenere penes modum tendendi, alioqui diversum: sicut etiam idem habere objectum omnem propositionem affirmativam, enegativam: totamque diversitatem se duntaxat tenere ex parte modi tendendi, alioqui diversi, quin etiam oppositi; admisso tamen objecto impossibili, adeoque improducibili, etiam per divinam omnipotentiam; non sequatur, quod debeat pariter admitti objectum, nobis certo, ac determinato vocabulo innominabile: per quod tollatur de medio omnis diversitas illarum omnium propositionum, quas ipsi entis rationis fautores dicunt, duntaxat discriminari inter se per modum tendendi, cujusmodi sunt interrogativa, & admiratiua; copulativa, & disjunctiva . & similes .

In favorem entis rationis metaphysici.

LXXIII. Dico 4. Nos principiū nostrum assumimus, quod primo proponi potest tali modo: non est recurrendum, quasi ad asylum,

ad folos modos tendendi diversos, sine necessitate, pro salvandas propositionum diversitate: unde arguimus: atqui nulla est hujus-modi necessitas, pro salvanda diversitate propositionum de possibili; nam salvari commode potest per objecta diversa: cum ex una parte objectum, implicans existere, non sit implicans cognosci: ex altera parte intellectus sit potentia simpliciter cognoscitiva: nec appareat ratio specialis, quare sit cognoscitiva tantum realium, & non etiam irrealium objectorum.: ergo, pro hac salvanda, non est recurrendum ad solos modos tendendi.

Vel secundo sic: propositiones, qua a summulistis vocantur, in materia diversa, non sunt dicenda, disserre inter se solum sormaliter, ex parte actus; & non materialiter, ex parte objecti; since necessitate: unde arguimus: atqui ex una parte, propositiones de possibili, & propositiones de impossibili, vocantur a summulistis, in materia diversa: ex altera vero parte nulla est necessitas dicendi, quod disserant solum ex parte actus: cum possit commode diversitas salvari etiam per objecta diversa, puta per objectum possibile, & per objectum impossibile, ab omni reali contradistinctum: ergo non sunt dicenda, disserre solum formaliter, ex parte actus, puta ex mero modo tendendi.

Vel tertio sic: non est, sine necessitate, diversimode discurrendum de propositionibus de possibili, & de impossibili, proportione servata: unde arguimus: atqui ex una parte salvantur propositiones de possibili non actuali, per objectum non existens: ex altera parte non est necessitas, quoad hoc, proportione servata, diversimode discurrendi quoad propositiones de impossibili: ergo propositiones de impossibili salvandæ sunt per objectum non existibile.

Vel quarto sic: nec semper, nec nunquam recurrendum est ad solos modos tendendi, pro salvanda propositionum diversitate: sed aliquando; ubi scilicet ex una parte experimur diversitatem modi sendendi, ut inter propositionem admirativam, & interrogativam; copulativam, & disjunctivam: & inter cognitionem pure apprehensivam, & pure judicativam, & illativam: & ubi ex alteras parte non est commode assignabile objectum diversum: unde arguimus: atqui non ita res habet in propositionibus de possibili, & de impossibili: quia, esto modum tendendi diversum experiamur; commode tamen assignari potest diversitas objecti, puta objecti

existibilis, & objecti non existibilis: ergo, in subjecta materia..., non est recurrendum ad solos modos tendendi diversos.

Vel quinto sic: negato objetto impossibili, tollitur de medio omnis propositionum, immo & cognitionum emnium diversitas objetiva: siquidem nou est, quare non omnis diversitas tandem aliquando refundi possit in solos modos tendendi.

LXXIV. Dico 5. Per nos ex hactenus relatis præponderant illa. que favent:per adversarios prævalent, quæ enti rationis metaphysico officiunt. Si nos, quæ in favorem afferimus, supponamus, ut primum principium speculative probabile: sique pariter adversarii, quæ ipsi contra; non poterimus aliquando tandem ultro citroque impugnari, juxta ea, que dicta sunt in Clavi disp. 1. log. Ideo, ut detur disputationi locus, equidem, ut conclusionem defendo hoc præcise, quod est: adversarii, qui ut conclusionem propugnant : propositionem de possibili non existente, ut de altero mundo, differre a propositione de possibili existente, ut de mundo nostrate, non ex mero modo tendendi, sed & per objecta diversa; non possunt, ut conclusionem, conærenter discurrendo, negare hoc, quod est: propositionem de impossibili, seu non existibili, ut de altero Deo, differre a propositione de possibili, seu existibili, ut de Deo, non ex mero modo tendendi, sed & per objecta diversa: cum, quæcunque ratio afferatur, vel utranque, vel neutram efficaciter probet conclusionem.

#### Corollarium.

Sed hæc, & similia argumenta, tam ex parte nostra, quam ex parte adversariorum, sunt negativa, ut constatex dictis in Clavi disp. 1. ergo tam nos, quam adversarii in hac disp. 6. deente rationis, procedimus Negative.

### DE PROPOSITIONE UNIVERSALI, & Particulari, seu Singulari.

Primo, de Unitate, Pluralitate, Jdentitate, Distinitione. Secundo, de Universali in communi. Tertio, de Universalibus in particulari. Quarto, de Individuo.

#### DISPUTATIO SEPTIMA

De Unitate, Pluralitate, Identitate, Distinctione.

#### A R T I C U L U S L De Unitate, & Pluralitate.

I. Dico 1. Quoniam propositio universalis est, quæ subjectum habet universale: nec intelligi potest, quid sit subjectum universale, nisi intelligatur prius, quid sit unitas, & e converso, quid sit pluralitas, unitati opposita; quid sit identitas, quid distinctio, opposita identitati; gradatim, ac distincte procedendo, de unitate videbimus primo, quid sit metaphysice. Secundo, quid sit physice. Tertio, quotuplex sit. Igitur, quoad primum punctum: unitas, ex Aristotele, dicitur: indivisio rei in plura se: & colligitur deinde ex verbis philosophi, ubi ait: quacunque divisionem non habent, quatenus non habent, eatenus unum dicuntur: ut puta, si prout homo non habet divisionem, unus est homo: quod si, prout animal, unum animal: si, prout magnitudo, una magnitudo.

II. Dico 2. Ad predictum Aristotelis locum clarius explicandum: unitas est indivisibilitas rei in aliud, quod sit adæquate, & rigorose ipsa res. Dicitur primo: indivisibilitas, claritatis gratia, idest indivisio in actu primo, seu, ut alii loquuntur, essentialis: si enim aliquod esset divisibile in aliud se, modo prædicto, quanvis actu divisum non esset; unum non esset. Dicitur secundo: in aliud, quod sit adæquate ipsa res, ut clarius procedatur: nam si res aliqua esset divisibilis in aliam tantum rem, quæ esset adæquate ipsa res; utique non esset una: sicuti neque esset una, si esset divisibilis in plura, quorum non singula, sed unum, vel Ant. Forti

alterum tantum esset adæquate ipsa res . Dicitur tertio : rigorose. quia ut suo loco dicemus, potest quis esse unum ,v.g. Petrus unus homo: licet minus rigorose, idest per similitudinem dici possit adæquate plura, quin omnis homo, ut infra videbitur.

Dico 3. Unitas non excludit multiplicitatem partium quo modocunque : sed multiplicitatem partium, quarum saltem aliqua sit ipsum totum, modo præexplicato; hoc enim ex ipsis terminis videtur implicare: nam, si Petrus divideretur in alium Petrum, hic alius vel esset adæquate ipse Petrus, vel non; si primum; ergo Petrus non potest hoc modo dividi; quia dividi est -separari in eo sensu, in quo sit divisio; Petrus autem nequit separari a feipfo. Si fecundum; ergo Petrus non divideretur in aliud, quod effet adequate ipfe Petrus: itaque

Dico 4. Juxta traditam explicationem Petrus v. g. est unus homo, quia, licet dividi possit in partes, materiam scilicet & formam; non tamen dividi potest in alium Petrum. Corpus Petri est unum, quia, licet dividi possit in partes, nempe in caput, brachia, &c. non tamen dividi potest in aliud corpus Petri adæquatum. Urbs est una, quia licet dividi possit in vicos, aut domos, & familias plures; non tamen dividi potest in aliam urbem. quæ sit adæquate, & rigorose ipsa urbs. Magnitudo quadripalmaris est una, quia, licet dividi possit in partes; non tamen dividi potest in aliam magnitudinem quadripalmarem, ut antea... Numerus binarius est unus, quia, licet dividi possit in duas unitates; non tamen dividi potest in alium numerum binarium. Et fic de cæteris : ideoque

III. Dico 5. Unum remanet unum in suo genere, etiam dum est unitum alteri. v. g. corpus, etiam dum unitur animæ: & numerus binarius, etiam dum unitur quaternario, cum quo constituit senarium; remanent unum corpus, & unus binarius: quia, sicut verum est, quod unus Deus non sit divisibilis in alium Deun-; ita verum est, quod unum corpus non sit divisibile in aliud corpus, quod sit adæquate ipsum: nec numerus binarius in alium binarium, sicuti nec quaternarius in alium quaternarium, aut se-

narius in alium senarium. Hinc Dico 6. Non videtur requiri ad definitionem unius, quod sit divisum a quocunque alio: nam, sicut materia, etiam quando est unita formæ, licet sit pars compositi, remanet tamen una, & adæquata materia; ita numerus binarius, & magnitudo bipal-

maris, Phil. Neg. Log. Rr

maris, etiam quando uniuntur alteri numero, aut alteri magnitudini, semper remanent unus binarius, & una magnitudo bipalmaris. Utrum autem retineant suam unitatem actu, vel in potentia; completam, aut incompletam, spectat ad quæstionem de continuo. Quod si passim addi soleat, unum esse divisim a quocunque alio; id additur majoris claritatis gratia: si enim res est indivisa in se, consequenter quodcunque aliud non est adæquate ipsa; adeoque divisa est a quocunque alio, ut notat Giattinus.

Hæc quoad primum punctum. Quoad secundum,

IV. Dico 7. Ad tollendas quæltiones de nomine, unitas physice sumi potest positive, & negative : jam procedendo cum distinctione; unitas, si positive sumatur, physice consistit in ipsa entitate rei, quæ identificat sibi suum esse, & est id, quod est, & non aliud, independentur ab omni alio superaddito. Namper suum esse, positive adæquate constituitur id, quod est: atqui est una & non aliud : ergo una constituitur per suum esse, positive loquendo; quodcunque enim aliud gratis omnino requiritur: sicut enim risibilitas, que est proprietas metaphysica hominis, identificatur cum homine; ita unitas positiva, que est proprietas entis, identificatur cum ente. Unitas negative accepta physice consistit in carentia necessaria multiplicitatis chimerica. Probatur, quia nomine unitatis negativæ non intelligimus ipsam entitatem specificative, que sit indivisibilis, modo prædicto, & implicans multiplicari; fed intelligimus ipfam non divifibilitatem, seu non multiplicitatem formaliter, seu ipsum non esse prædictæ multiplicitatis chimerice, nempe non esse chimera: sed formale non esse chimeræ est carentia necessaria, ut videbitur in metaphysica: ergo unitas negative accepta consistit in prædicta carentia necessaria. Hinc, non existente Antichristo, existit ejus unitas negativa, idest carentia chimeræ, modo præexplicato; licet non existat ejusdem Antichristi unitas positiva, quæ est realiter ipsum esse Antichristi. Ex dictis satis constat, quid sit pluraritas opposita unitati præexplicatæ. Sed de pluralitate infra erit sermo, ubi de universali. Hæc quoad secundum punctum: quoad tertium.

V. Dico 8. Unitas dividitur in fingularem, & universalem. Unitas singularis est, quæ nullam patitur, in eodem genere, divisionem unius in aliud, quod sit adæquate ipsa res. Unitas universalis est, per quam resita est una, ut etiam sit in pluribus,
per

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

per multiplicationem sui : quæ unitas universalis utrum, & in. quo fensu dari possit independenter, aut dependenter ab intellectu. infra videbitur, ubi de univerfali. Unitas primi generis dicitur unitas absolute, simpliciter, & rigorose : estque proprietas entis L oux appellari etiam folet fingularitas, hecceitas, individuatio individualitas, unitas numerica, differentia numerica; quatenus denominat subjectum singulare, demonstrabile per pronomenhoc, & non aliud, indivifium, indivifibile, modo explicato, & principium numeri. Unitas secundi generis subdividitur in genericam, & specificam. Generica est, que, licet sit divisibilis in naturas, habentes unitatem specificam; dividi tamen non potest in naturas, habentes unitatem genericam: fic animal v. g. eft unum generice : quia, licet non fit divisibile in aliud adaquată genus animalium; est tamen divisibile in hominem, leonem, equum &c. quorum fingula dicuntur una species animalis. Harum duarum unitatum univerfalium perfectior cenfenda specifica, utpote magis accedens ad unitatem magis perfectam, quæ est unitas singularis. Unitas pure specifica est, qua est tantum divisibilis in individua solo numero diversa inter se. Quid sit au. tem differre folo numero, videbitur loco fuo in metaphyfica. ed ana unitate lingularia el perfectificata a el tamen dividitur un

## A R T I C U L U S I I. Solvantar Objectiones.

VI. Bjicles 1. Contra septimam assertionem: prædicta carrentia vel est una per se ipsam, vel per aliud superaditum. Si primum: ergo & potest ens positivum esse unum per se ipsum, independenter ab hac carentia. Si secundum; datur processus in infinitum: nam iterum queri potest, an hoc superaditum sit unum per se ipsum, an per aliquid aliud, & sic de reliquis sine sine.

Respondeo, nego minorem : & dico cum distinctione, esse unam positive, seu infinitanter, per se ipsam, seu per esse abussi-vim, quod habet : esse unam negative, per carentiam sua musti-psicitatis chimerica. Deinde, concessa prima consequentia, juxta fensum explicatim; distinguo secundum consequens: ergo desacto datur processus in infinitum carentiarum, concedo; rerumpositivarum, nego consequentiam. Cum infinita sint chimera excogitabiles, qua non existunt, nec possum existere; infinita sint

fint oportet defacto carentiæ necessariæ, quibus excludantur: cum chimeræ excludi non possint formaliter per aliquod positivum, aut omnes per unicam carentiam, ut videbitur in metaphysicis. Infinite etiam sunt defacto carentiæ contingentes rerumpossibilium, non existentium, que sunt possibiles infinitæ.

Objices 2. Contra eandem assertionem: Petrus, independenter ab hac carentia superaddita, non est adæquate, & rigorose plures Petri: ergo, independenter a prædicta carentia, est unus:

ergo unitas explicata non importat carentiam necessariam.

Respondeo, distinguo antecedens, positive, seu infinitanter, concedo; negative, nego antecedens: & distinguo primum consequens: positive, concedo; negative, nego primam, & secundam consequentiam. Petrus non est Paulus, positive independenter a carentia, seu est non Paulus infinitanter, & specificative; idest independenter a carentia habet proprium esse, quod non est multiplex. Non tamen Petrus est formale non esse sur pluralitatis; cum non sit exclusivum formale chimeræ: licet ipse Petrus hoc formale exclusivum exigat necessario, adeoque sit ejus radix, tractivum. & sundamentum.

VII. Objicies 3. Contra octavam assertionem: Natura divina ost una unitate singulari, & persectissima, & tamen dividitur in Patrem, Filium, & Spiritum sanctum: ergo sassa est tradita explicatio unitatis singularis. Antecedens probatur: Natura divina tota, & adæquate est in Patre, tota, & adæquate in Filio, tota, & adequate in Spiritu sancto: ergo dividitur in Patrem.,

Filium, & Spiritum sanctum.

Respondeo, nego secundam partem antecedentis, ob vocem illam, dividitur: ad probationem antecedentis, vel, concesso antecedente, nego consequentiam; vel, claritatis gratia, distinguo antecedens: Natura divina tota, & adæquate est in Patre, & in Filio, & in Spiritu sancto, absque sui multiplicatione, cocedo; cu sui multiplicatione, nego antecedens, & consequentiam. Eadem numero Natura, quæ est in Patre, est in Filio, est in Spiritu sancto, nec ullo modo multiplicatur; si enim multiplicaretur, cresceret numerus, adeout, unus Deus esset Pater, alius Deus esset Filius, & alius Deus esset Spiritus sanctus; sicut unus homo est Petrus, alius homo est Paulus, & alius Alexander: adeoque esset primus, secundus, & tertius Deus; sicuti est primus, secun-

cundus, & tertius homo in ternario Petri, & Pauli, & Alexandri. Ubi autem multiplicitas non est; indivisionem, seu indivisibilitatem, atque unitatem haberi, necesse est.

VIII. Objicies 4. Contra eandem assertionem: si idem numero calor poneretur miraculose in pluribus subjectis, ut in homine, in saxo, in ligno, hic calor vel esset unus, vel non. Neutrum dici potest: ergo falsa explicatio tradita prædictæ divisionis unitatum.

Respondeo, nego minorem: & dico, quod esset unus: quia idem omnino esset, miraculose replicatus in pluribus subjectis: unde haberetur unus omnino calor, licet non una calesactio, nec unum calesactum.

Objicies 5. Contra eandem affertionem: anima nostra, quæ est tota in toto corpore, & tota in qualibet parte totius corporis: ut etiam Christus, qui est totus in pluribus hostiis consecratis, & totus in singulis, quin totus in tota hostia, & totus in qualibet parte hostiæ consecratæ; vel dici potest unum, vel non. Neutrum dici potest: ergo.

Respondeo, nego minorem, & dico, esse unum: nam eadem omnino anima, tota est in toto corpore, & tota in qualibet parte corporis: & idem omnino Christus totus est in omnibus hostiis; & totus in qualibet; totus in una, & totus in qualibet illius parte, quippe existens definitive. Hactenus de unitate, adeoque & de pluralitate, illi e diametro opposita. Deinceps

# ARTICULUS 111. De Identitate, & Distinctione.

IX. Dico 1. De Identitate, & Distinctione videndum primo, quid sit metaphysice. Secundo, quid sit physice. Tertio, aliorum explicationes referenda, & impugnanda. Quoad primum punctum: identitas metaphysice. est fundamentum dicendi, hoc est hoc: qui conceptus videtur per se notus, nec ulterius explicabilis. Sicut enim non potest clarius explicari hoc, quod est, esse; ita nec videtur, posse ulterius explicari hoc, quod est, hoc esse hoc: licet alii id explicare conentur aliis terminis, dicendo: identitas est ratio, qua res est id, quod est. At idem omnino dicunt. Alii conceptum identitatis aliter explicare, atque illustrare contendunt, ut videbitur art. seq. Ven rum

rum, ni fallor, potius rem implicant, & obscurant: conceptus enim per se noti, quo magis explicari volunt, eo magis implicantur.

X. Dico 2. Distinctio, quippe identitati opposita, inetaphy sice considerata, est, sundamentum dicendi; hoc non est hoc. Utor his terminis, hoc non est hoc: quia, si dicerem, hoc non est aliud; non præscinderem ab uno, & alio, adeoque explicarem conceptum distinctionis per conceptum dualitatis, schiect per hoc. & aliud: atque idem per idem. Dum autem dico: hoc non est hoc; eo ipso deducitur, illa esse duo distincta: quia, si unum absolute & simpliciter negatur de aliquo, non est idem cum illo; adeoque est unum, & aliud; hoc, & illud. Hæc quoad primum punctum. Quoad secundum,

XI. Dies 3. Identitas physice, proportione servata ad ea, quæ diximus de unitate, sum potest positive, & negative; si positive unitater; consistit in ipsaentitate rei, cujus esse est est sum dicendi: hoc est hoc; nimirum, hoc est id, quod est. Et sa negative accepta physice constituendam quod dinique asind omnino gratis requireretur. Si vero identitas negative sum situatur; constitue physice in carentia. Probatur, quia momine identitatis negative accepta venit; indistinctio, idest non distinctio rei a seipsa; seu carentia distinctionis rei a seipsa; seu carentia consistitionis rei a seipsa; seu carentia consistitionis rei a seipsa; seu carentia consistitionis rei a seipsa; seu carentia carentia; se quidem necessario accepta, physice consistit in carentia. Itaque

Dico 4. Non existente Antichristo, non datur identitas positiva Antichristi, absolute, & simpliciter loquendo: quia nondatur absolute, & simpliciter entitas Antichristi; datur tamenejus identitas negativa, idest carentia necessaria distinctionis chimericæ Antichristi a seipso, præexplicatæ: cuth enim hujulmodi distinctio, utpote chimera, non sit, necesse possir; ejus

contradictorium semper est, nec potest non esse.

XII. Dico 5. Distinctio, physice considerata, sumi potest positive, vel negative. Primo modo importat entitates ipsas, que dicuntur distincte. Enimero sufficiente intelligitur constituta ipsismet entitatibus extremorii: & dissiquid aliud ulterius requiratur, gratis requiritur. Sic positiva dissimilitudo albedinis, & nigredinis, constituitur per ipsammet albedinem, & nigre-

gredinem, ut videbitur loco suo. Secundo modo accepta distinctio, physice consistir carentia identitatis chimerica. Assertio satis constat ex dictis de unitate, & pluralitate. Hac quoad secundum punctum: quoad tertium, erit

#### ARTICULUSIV.

Aliorum explicationes, quoad conceptum identitatis, referuntur, & impugnantur.

Prima explicatio aligrum, quoad conceptum identitatis.

XIII. Dico 1. Prima explicatio aliorum est: conceptum identitatis consistere in mutua inseparabilitate duorum conceptuum objectivorum, ex primaria sui ratione, seu ex genere suo. Ita quidam ex Scoto. Quod si adversariis opponas, personalitates divinas esse mutuo inseparabiles, & tamen realiter inter se distinctas; respondent, id non habere ex primaria sui ratione, v. g. Patris, & Filii, seu ex genere suo, sed ex speciali ratione: non enim paternitas est inseparabilis a filiatione &c. præcise, quia paternitas, & filiatio est; sed quia talis, scilicet ex summa persectione in Natura divina, sibi communi.

Contra hanc primam adversariorum explicationem est, quia possunt inveniri prædicatum albedinis, & prædicatum dulcedinis in uno eodenque subjecto, identificata: sicut, in sententia probabili, ut videbitur loco suo, prædicatum opinionis, prædicatum scientiæ, & prædicatum sidei in uno, eodemque actu; & tamen hujusmodi predicata non sunt inseparabilia ex primaria sui ratione, seu ex genere suo, sed hic, & nunc, ex speciali ratione:nam possunt inveniri dulceda, & albedo distincta, & realiter separabilia: ut etiam scientia, opinio, & sides: ergo falsum est, quod conceptus identitatis importet mutuam inseparabilitatem prædicatam, ex primaria sui ratione.

Dico 2. Aliqui conceptum identitatis prædictum impugnant præcife, quia actio productiva, & ejus terminus funt, ex primaria ratione, & ex genere suo inseparabilia; & tamen realiter distinguument. Sed responderi postet ab adversariis, hæc non esse mutuo inseparabilia: quia, licet nequeat actio existere sine

fuo hoc termino; non tamen e converso: potest enim terminus existere per aliam actionem similem: velssi non est ad hoc indisferens, ullo modo; non procedere per actionem distinctam. Si dicas, non repugnare, quod etiam terminus essentialiter non indisferens, ut per hanc, vel illam actionem producatur, adhuc procedat per actionem distinctam; conærenter ad sua principia respondebunt, id repugnare ex hoc ipso capite: cum aliunde innotescat, ut ipsi contendunt, hunc esse conceptum identitatis. Verum quidquid sit de his. Siquidem ex hoc ipso impugnari poterit hic conceptus, alioqui controversus, quod nimirum negari cogat, posse essectum aliquem, alioquin essentialiter addictum., procedere nihilominus a causa sua per actionem distinctam...

Quod esse possibile dicemus in physicis.

Secunda explicatio aliorum, quoad conceptum identitatis.

XIV. Dico 3. Secunda aliorum explicatio est: conceptumidentitatis consistere in negatione distinctionis realis, vel in tractivo talis negationis: itaque realiter identificari, quæ realiter
non distinguuntur: distingui autem realiter, quæ sunt separabilia: vel, etiamsi inseparabilia; quorum unum est causa; aut principium alterius, saltem de possibili: vel quæ subjectantur immediate in rebus separabilibus, ut modi correlativi, in sententiaprobabili: & non quatenus saciunt unum per se: cum tamen ipsamet sint inseparabilia. Ita Pontius disp. 4. metaph. quest1. conc. unica num. 2.

Contra hanc adversariorum explicationem argui communiter solet, quia potest, in sententia probabili, idem produceres seipsum secundo. Præterea, quia non videtur repugnare, quod duo sint inseparabilia, tum quoad tempus, tum quoad locum, & existentiam, nec productive, aut unitive opposita; & tamen unum non sit realiter alterum. Respondetur ab adversariis, ut supra, dicendo, hæc repugnare ex eodem capite. Sed ex hoc ipso poterunt impugnari, ut dictum est ad primam explicationem: & præterea, ut in sine hujus articuli, impugnatione sere comuni contra omnes aliorum explicationes, quoad conceptum, identitatis. Itaque aliunde hæc explicatio impugnanda erit, ut in sine hujus articuli signisicabimus.

Tertia explicatio aliorum, quoad conceptum identitatis.
XV. Dico 4. Tertia aliorum explicatio est: conceptum realis identitatis consistere in yera, & absoluta affirmabilitate in recto Ant. Forti.

unius

unius de alio, intentionaliter distincto, secundum ea, oux habet a parte rei : distinctionis vero realis; in absoluta negabilitate in recto unius de alio, intentionaliter distincto, secundum ea, quæ habet a parte rei : seu, quod in idem recidit : identitatem realem esse, summam communicationem duorum, productive non oppositorum: ratione cujus unum tantum se communicet alteri, intentionaliter distincto, quantum sibi ipsi; seu tantum perficiat, vel imperficiat alterum; quantum perficit, vel imperficit semetipsum. Distinctionem vero realem esse, talem non communicationem. Ita Antonius Perez disp. 1. de Deo Trino cap. 2. num. 58. & Silvester Maurus, hic quest. 3. Quod si contra opponas: hanc non semper esse summam communicationem : cum magis se communicare videatur Natura divina sibimetipsi, a se nullo modo distinctæ; quam Personalitatibus, a quibus illa virtualiter. vel formaliter ex natura rei, vel simili modo, vel inessabiliter distinguitur, independenter ab intellectu; respondent adversarii, communicationem illam esse majorem non intensive, sed duntaxat extensive: quia nimirum Natura, & Personalitas simul non: constituunt quid intensive persectius, quam sola Natura divina. aut sola Personalitas; quanvis multa prædicari possint de Natura divina, que non prædicantur de Personalitatibus, aut viceversa: sed nihilominus

Dico 5. Contra hanc tertiam aliorum explicationem est:quia, si stare potest summa communicatio, sufficiens ad realem identitatem, cum hoc, quod unum alteri communicet omnem perfectionem, quanvis non communicet eidem omnia reliqua prædicata, si qua sunt, que nec persectionem, neque impersectionem importent; stare etiam poterit summa communicatio, sufficiens ad realem identitatem, cum hoc, quod unum communicet alteri reliqua omnia predicata, non tamen omnem perfectionem. aut impersectionem. Sicut enim non sunt contradictoria, habere, & non habere predicatum, alioqui non importans perfectionem, aut impersectionem; ita neque erunt contradictoria, habere, & non habere perfectionem, aut imperfectionem aliquam cum ex genere suo eque pugnare, aut non pugnare debereaciquis licut perfectio excludit carentiam perfectionis, & imperfectio carentiam imperfectionis; ita predicatum excludit carentiam predicati, & carentia predicati excludit prædicatum, cujus est carentia. Unde procedit, ut sicut de eadem conceptibilitate. Phil. Neg. Log. Ss

nequeunt verificari simul persectio, & carentia persectionis; impersectio, & carentia impersectionis: ita nec poterunt verificari
prædicatum, & carentia prædicati, etiam non importantis persectionem; aut impersectionem.

Quarta explicatio aliorum, quoad conceptum identitatis.

XVI. Dico 6. Quarta aliorum explicatio est: identitatem esse sundametum mutuæ affirmabilitatis duorum in recto, quod scilicet duo adinvicem affirmari possint in recto v. g. in homine, dicendo: animal est rationale: rationale est animal. Dicunt, inrecto, quia, si unum de altero affirmetur in obliquo; hoc non est
signum identitatis, ut si dicatur: paries est habens albedinem.;
neque enim identificatur cum pariete albedo, sed subjectum albedinis: & hunc sensum faciunt propositiones illæ: homo est justus: homo est dives, & similes: in quibus verbum, est, sumitur
adjective, quatenus significat adjacentiam formæ in subjecto;
non autem substantive, quatenus denotat identitatem. lidem.
consequenter asserunt, dissinctionem esse sundamentum mutuæ
negabilitatis duorum in recto. Quid contra hanc explicationem,
alioqui communem, militet, videbimus infra. Interim

Quinta explicatio aliorum, quoad conceptum identitatis.

Dico 7. Quinta aliorum explicatio est: identitatem esse summam duorum communicationem in prædicatis: ita nimirum, ut quidquid prædicatur de uno, prædicari etiam debeat de alio v.g. in homine, quidquid prædicatur de animalitate, prædicari etiam debeat realiter de rationalitate. Quod si contra hanc explicationem opponas, quod in divinis dicitur quidem cum veritate: Natura est Paternitas, Natura est Filiatio: Natura est Spiratio; nonauté dicitur Paternitas est Filiatio: una Personalitas est alia Personalitas: præterea dicitur, Natura communicatur, Paternitas son communicatur: Pater generat, Natura non generat: Filius generatur, Natura non generatur: Spiritus Sanctus procedit a Patre, & Filio: Natura non procedit a Patre & Filio: Pater, & Filius spirant Spiritum Sanctum; Natura non spirat; & tamen Natura divina identificatur tum cum Paternitate, tum cu Filiatione, tum cum Spiratione; tum cum Patre, tum cum Filio, tum cu Spiritu Sancto; primo respondent adversarii: Naturam, licet realiter identificetur cum fingulis Perfonalitatibus, & Personis; ab illis tamen virtualiter, aut formaliter, aut simili modo distingui, ut infra videbitur. Predictum vero conceptum identitatis habere locum.

cum, ubi habetur indentitas, expers omnis distinctionis independentis ab intellectu. Secundo respondent alii ex adversariis, identitatem esse summam communicationem, idest maximam omniü possibilium. Implicat autem-quod Natura communicet Personalitatibus, & Personis prædicata illa, quorum communicatio repugnat. Jam implicat communicatio Personalitatum. & Personarum ad invicem, cum sint relative oppositz; adeoque Natura non communicat uni Personalitati, & Persona, esse aliam Personalitatem, & Personam. Tertio respondent alii ex adversariis. quidquid verificatur de Natura divina, eodem prorsus modo, verificari etiam de Personalitatibus & Personis, & viceversa; adeoque dicendum esse: Natura est communicata Natura: Personalitas. & Persona est communicata Natura: Personalitas, & Persona est non comunicata Personalitas & Persona: Natura est Personalitas. & Persona no communicata: Natura est Paternitas. & Pater. iden. titate essentiali, idest constituente unam essentiam: Filiatio est Paternitas, Filius est Pater identitate essentiali, idest constituente unam Essentiam: Natura non est Paternitas, non est Pater, identitate personali, idest constituente in divinis unam Personam. Filiatio non est Paternitas, Filius non est Pater, eadem identitate personali: & hanc vocant distinctionem eminentialem: sed dehac, aut simili distinctione videndum infra, & ex professo in-Theologia lib.1. de Deo. In præsenti hæc quinta explicatio identitatis mox impugnabitur argumento fere communi contra omnes alias adversariorum explicationes.

Sexta explicatio aliorum, quo ad conceptum identitatis.

XVII. Dico 8. Sexta aliorum explicatio est: identitatem.
este consensum, seu communicationem in omni omnino persectione. Quod si opponas: Natura divina communicatur, Paternitas non communicatur, & tamen identificantur; respondent
adversarii, Personalitates, præcisas a Natura divina, neque esse
persectiones, neque impersectiones: non persectiones, quia Natura divina est formaliter ex se omnis persectio, cui repugnat
accedere aliunde persectionem: multo minus impersectiones,
quia repugnat, cum Natura divina ulla identificari impersectionem.

Quid de bis explicationibus.

Dico 9. Prædictæ explicationes, meo judicio, fere omnes in idem recidunt, si recte accipiantur. Jam præter ea, quæ hages s

etenus innuebam, contra eas est: quia in illis, To duorum, To unum, & alterum, vel significat rem ipsam a parte rei specificative, nemine cogitante: vel rem ipsam per intellectum. & reduplicative. Si primum, non dantur duo: non datur unum. & alterum cum objectum sit realiter, independenter ab intellectu-rimnino indivisibiles adeoque nulla datur duorum convenientia ideli conformitas, nulla affirmabilitas unius de alteronulla duorum communicatio. Ubi enim plura non funt, non. habetur communitas, seu communicatio: idem enim proprie nihil communicat sibi: quia communicare, ut patet ex ipso vocabulo, est reddere aliquod commune, seu derivare in aliud, quod in se est: quandoquidem terminus communis non est, ubi plura non sunt. Si secundum, nulla est identitas inter duo; & unum, & alterum, qua talia, scilicet qua duo; qua unum, & alterum : quia, ut talia, realiter distinguuntur ; reduplicant enim. cognitiones diversas, quibus substat una eadenque prorsus indivisibilis entitas: atqui hujusmodi cognitiones inter se realiter di-Ainguuntur: ergo objectum ipsum, prout reduplicat illas, distin--ctum est reali distinctione. Majoris claritatis gratia

XVIII. Dico to. Equidem hoc loco non nego quod in communi loquendi modo, dicantur lape duo objecta identificata inter se, immo dux residentificatx inter se, dux conceptibilitates, duæ formalitates, duæ virtualitates, duo conceptus inter se identificati, inter se communicantes, inter se conformes, quoad omnia prædicata: adeoque dicantur esse duo, unum identissica+ tum cum altero: immo his etiam terminis, ab omnibus ufitatis, passim utor : nec sane potest hujusmodi terminis abstinere, qui scholastice scribit, aut loquitur. Quod contendo est, in præsenti quæstione, ubi controvertitur, an & quomodo explicari possit conceptus identitatis, & consequenter conceptus distinctionis; nihil explicare adversarios, dum utuntur illis terminis, unum, & alterum; duo, & unum. Siquidem esse unum, est esse idem. idest identificari. Esse alterum, est non esse idem, idest nonidentificari, sed distingui. Esse duo, est non esse unum: sicut esse unum, est non esse duo. Igitur, si ad hæc nihil additur, non additur novum lumen: sed explicatur prorsus idem per idem, quod est revera conceptum identitatis nullatenus explicari. Ideo explico identitatem dicendo: est fundamentum dicendi, hoc. Quia præscindo ab uno, & altero; ab uno, aut duobus. Sed solum

kum dico, identitatem esse fundamentum dicendi, hoc est hoc; qui sunt termini per se noti: nec sunt ipsimet formaliter termini, quorum explicationem inquirimus, dum inquirimus conceptu identitatis, idest dum inquirimus, quid sit, hoc esse unum, hoc esse alterum; hoc esse unum tantum, hoc esse duo.

. XIX. Dico 11. Quod si velint adversarii supponere, independenter ab intellectu, conceptus objectivos, ut vocant, seu formalitates, ex natura rei distinctas, aut virtualitates, pro opinionum varietate; contra est ex hoc ipso capite: quod nimirum ipsi conceptum identitatis, assignandum, si potest, in omnium principiis; alligant opinionibus particularibus: quas insuper refutabimus instra.

Dico 12. Hactenus de identitate, ac distinctione in genere. Sed, quoniam celeberrima est distinctionis divisio bifariam in duas classes, quarum prima independens, secunda dependens ab intellectu; de his deinceps gradatim agendum erit ordine suo.

### ARTICULUS V.

De distinctione independente ab intèllectu.

XX. Dico 1. Distinctio independens ab intellectu, est, quæ habetur in rebus, nemine cogitante: quippes illam intellectus invenit, non facit in rebus ipsis. Hujusmodi est v. g. distinctio, quæ intercedit inter Petrum, & Paulum.

Dico 2. Distinctio independens ab intelleau dividitur primo, in realem absolute, & simpliciter dictam, & in virtualem. Realis est, per quam absolute, & simpliciter dictur: hoc non est hoc. Virtualis est, per quam una, eadenque omnino res æquivalet pluribus v. g. homo cogitat, ut angelus; sentit, ut bruta; vegetat, ut arbores; gravitat, ut faxum. Hæc secunda distinctio vocatur virtualis, primo: quia per illam res est, veluti virtute, multiplex. Secundo, vocatur virtualis extrinseca, ob terminos extrinsecos, quibus unam, eandemque reddit entitatem æquivalentem. Tertio vocatur ab aliquibus, minor, ob diversitatem alterius distinctionis virtualis majoris, de qua infra.

AXI. Dico 3. Distinctio realis absolute, & simpliciter dica, subdividitur primo: in distinctionem rei a re; & rei a modor quæ yocari etiam solet moda lis. Primi generis est, quæ intercedit edit inter duo extrema, quorum neutrum est modus alterius: v. g. inter Petrum, & Paulum. Secundi generis est, quæ intercedit inter duo, quorum unum est modus alterius: v. g. intermateriam, & ejus unionem, seu productionem de possibili, quæ essent modi, seu formalia exercitia, & ultima determinativa, quibus uniretur, produceretur. Dixi, de possibili, quia, defacto hujusmodi modos negabimus in physica.

Subdividitur secundo distinctio realis absolute, & simpliciter dicta, in positivam, negativam, & mistam. Prima, intercedit inter duo extrema positiva, ut inter hominem, & equum. Secunda, inter duo extrema negativa, ut inter carentiam alterius Dei, & inter carentiam Antichristi. Tertia, inter duo extrema, quorum unum sit positivum, alterum negativum, ut in-

ter folem . & carentiam alterius folis.

Subdividitur tertio distinctio realis absolute, & simpliciter dicta, in actualem, potentialem, & mediam. Prima, intercedit inter duo extrema actu existentia: v. g. inter cælum, & terram-Secunda, inter duo extrema, non existentia, sed possibilia: v-g-inter alium solem, & aliam lunam. Tertia, inter duo extrema, quorum unum sit existens, alterum non existens, sed possibile:

v. g. inter Petrum, & Antichristum.

Subdividitur quarto distinctio realis absolute, & simpliciter dista, in adaquatam, & inadaquatam. Adaquata dicitur, qua intercedit inter duo, quorum neutrum est pars, seu quasi pars alterius: hujusmodi est distinctio inter Petrum, & Paulum; inter materiam, & formam. Inadaquata, que intercedit inter totum, & suam partem, seu quasi partem: hujusmodi est inter hominem, & ejus animam, vel ejus corpus; qua dicuntur etiam distingui, tanquam includens, & inclusum: quoniam totum includere dicitur partes singulas.

XXII. Dico : Constat ex dictis, quatuor esse signa pracipua distinctionis realis absolute, & simpliciter dicte, qua sunt primo, separabilitas: licet enim, qua realiter distinguuntur possint esse infeparabilia; implicat tamen, idem separabile esse a seipso: unde on in communi modo loquendi, utentes plurali numero dicimus, qua realiter identificantur, sunt omnino inseparabilia, quod idem est ac dicere: nequit ide a seipso separari, seu qua separabilia sunt, realiter distinguuntur. Secundo, distincta productio, aut destructio: implicat enim, quod duo, quorum unum producatur,

aut destruatur per diversam, seu distinctam productionem ab ea, qua alterum, nihilominus realiter identificentur absolute, & simpliciter. Tertio, origo unius ab alio, quoad primum esse communiter enim certum supponitur, quod nequeat idem producere seipsum primo. Quarto, addunt aliqui distinctionem loci, vel subjecti adaquati. Verum hoc signum distinctionis est, ad summum, naturaliter loquendo: quia potest divinitus eademomnino res esse in multiplici loco adaquato, & in multiplici subjecto, etiam adaquato: v.g. una eadenque anima in duobus corporibus adaquatis, quorum unum sit in Europa, alterum extra Europam.

Scotistæ, præter distinctionem realem absolute, & simpliciter dictam, aliam agnoscunt speciem distinctionis, independenter

ab intellectu. Pro cujus discussione sit

### ARTICULUS VI.

An detur distinctio formalis ex natura rei.

XXIII. 1001. Scotus in primum dist. 2. quest. 7. & alibi. distinctionem independenter ab intellectu dividere putatur in realem, ita absolute, & simpliciter dictam; & in formalem, seu ex natura rei; utranque, nemine cogitante. Primam tamen, quæ sit fundamentum dicendi absolute, & simpliciter: hoc non est hoc: hoc est aliud, quam illud, v.g. Petrus non est Paulus: Petrus est aliud, quam Paulus; & hanc distinctionem, vult intercedere inter rem, & rem; seu inter ens, & ens; inter entitatem, & entitatem. Vocat enim rem, ens, entitatem; rem absolute, simpliciter, & adæquatæ completan.... Secundam vero distinctionem, que appellanda sit formalis, ex natura rei: quæque intercedat inter duas formalitates, quæ sunt, dux, quasi realitates, seu quidditates, seu conceptus objectivi, seu conceptibilitates; quæque distinctio sit fundamentum, unde, in ordine ad aliquod, formalitates ille æquivaleant intrinsece pluribus rebus realiter distinctis; non tamen sit sundamentum dicendi absolute, & simpliciter: hoc non est hoc. Itaque per Scotu, & suos, Natura divina v. g. & Paternitas, seu Filiatio, seu Spiratio, quanvis realiter identificentur; formaliter tamen ex natura rei distinguuntur : quia, licet una de alia sit absolute, &

simpliciter affirmabilis in recto, dicendo v.g. Natura est Paternitas: Paternitas est Natura; adhuc tamen, independenter ab intellectu, in ordine ad aliqua prædicata, æquivalent rebus realiter distinctis: quatenus Natura divina est communicabilis, & defacto communicatur; Paternitas vero non est communicabilis, & non communicatur: adeoque in Patre, aliquod est independenter ab intellectu, quod communicetur, scilicet Natura; aliquod, quod non communicetur,scilicet Paternitas. Neg; enim Pater,& Natura divina funt mera synonyma: neque veritas illarum propositionum de side, videlicet : Natura communicatur, Personalitas non communicatur, salvanda est beneficio intellectus; quia hoc esset labefactare. & evertere mysterium Trinitatis. Et sane . non videtur idem omnino objectum . seu conceptum objectivum correspondere huic termino, Natura divina, atque huic termino, Pater. Pater enim dicit Naturam, & Paternitatem: & hæ sunt per Scotum duæ, quasi realitates, & conceptibilitates, quas ipse formalitates appellat, quæ sint independenter ab intellectu formaliter ex natura rei distincta; realiter, tamen abfolute, & simpliciter identificatx.

XXIV. Eodem modo, proportione servata, philosophantur scotistæ in rebus creatis, ubi volunt, gradus metaphysicos in singulis individuis, prædicto modo, inter se distingui. Prius autem, quam nos de hac distinctione scotica, seu, ut contendutaliqui, non scotica, sed scotistica, quod nimirum putent, non ab Scoto vere traditam, sed ab illis, qui se scotistas profitentur, excogitatam; proferamus nostram sententiam; ad meliorem.

Arbor Porphyrii.

Genus generalissimum.

SUBSTANTIA

terminorum intelligentiam, inferitur

| 02011111  | · -                       | ~ · · ·                               |
|-----------|---------------------------|---------------------------------------|
|           | ıncorporea                | Differen-<br>tiæ divi-                |
| CORPUS    |                           | tix divi-                             |
|           | Inanime                   | five tan-                             |
| VIVENS    |                           | tum.                                  |
| , 7172110 | Infentibile               |                                       |
| ABIIREAE  | Incinione                 |                                       |
| ANIMAL    |                           |                                       |
|           | Irrationale               |                                       |
| HOMO      |                           |                                       |
|           | •                         |                                       |
| Detrus    |                           | Dico                                  |
|           | CORPUS VIVENS ANIMAL HOMO | VIVENS Infensibile ANIMAL Irrationale |

Dico 2. Gradus omnes rectæ lineæ, quos videtis in hac figura, duplicis sunt generis, aliqui universales, aliqui particulares. Universales dicuntur superiores, particulares vero inferiores: qui omnes, petreitate seclusa, dicuntur constituere animal rationale, seu hominem; quæ dicitur natura, seu essentia, id seilicet, per quod Petrus convenit cum aliis individuis ejusdem speciei: petreitas vero dicitur hæcceitas, per quam constituitur Petrus, idest tale individuum, demonstrabile per pronomen, hoc: & per hanc Petrus dissert ab aliis individuis ejusdem speciei: & dicitur, hic homo, non ille, aut alius. Gradus collaterales dicuntur gradus disserntiales, quorum triplex est munus: primum, dividere; secundum, contrahere; tertium, constituere: quianimirum dividunt, & contrahent gradum superiorem; constituunt vero inferiorem.

Dico 3. In Petro v. g. primus gradus, seu genus generalissimum communiter dici solet esse substantia, quia non habet aliud genus supra se, in prædicamento substantiæ, unde incipitur hic & nunc. Quoniam vero substantia dividitur, & contrahitur in corpoream, & in incorpoream; substantia corporea constituit corpus: & quia corpus dividitur, & contrahitur in animatum, & inanime; corpus animatum conflituit vivens: & quia vivens dividitur, & contrahitur in sensibile, & in insensibile; vivens sensibile constituit animal: & quia animal dividitur, & contrahitur in rationale, & in irrationale; animal rationale constituit hominem: & quia homo dividitur, & contrahitur in hunc, vel illum hominem; in hanc, vel illam hæcceitatem, seu disserentiam numericam, seu singularitatem; homo, cum hac hæcceitate, seu differentia numerica, seu singularitate, nempe petreitate, constituit hoc singulare individuum, scilicet Petrum; cum illa, Paulum; cum alia, aliud.

Eodem modo ordinanda est, proportione servata, linea, in sensu accommodo, prædicamentalis, seu arbor cujusque alterius individui.

XXV. Dico 4. Notandum tamen, quod in differentiis illis, incorporeum, inanime, insensibile, irrationale, quamvis, ob vocabulorum inopiam, vocibus utamur negativis, adhibita particula, nonseu in; volumus tamen significare differentiam aliquam positivam, connexam essentialiter cum negatione disserentiæ oppositæ.

Phil. Neg. Log.

T t

Dico

Dico 5. Hæcceitatem, v. g. petreitatem, vocant nonnulli, differentiam accidentalem, seu materialem respectu Petri, specia sicative sumpti, scilicet præcise quatenus homo est: quia petreitas, seu hæcceitas incelligitur accidere natura humana, jam aconstitutæ; cui accedendo, cum ea constituit non hominem quomodocunque, sed hunc numero hominem, nempe Petram. Reliqui vero gradus superiores vocantur essentiales, seu sormales respectu Petri, sumpti modo prædico. Verum, respectu Petri, reduplicative accepti, scilicet ut Petrus est, seu ut hoc individuum; etiam hæcceitas reputatur essentialis, nimirum de essentia: sicuti color, licet non sit de essentia parietis, specificative accepti; sost tamen de essentia parietis, reduplicative sumpti, scilicet ut golorati.

Dico 6. Ex his gradibus, qui inveniuntur in recta linea; vocantur completi: qui vero in linea collaterali; incompleti: ab aliis vocari solent quidditates, seu prædicata quidditativa, & esfentialia; quia constituunt essentiam, que vocatur etiam quid rei.

Dico 7. Hæc omnia intelligenda formaliter ex parte actus, idest ex parte modi concipiendi: realiter enim natura, & hæcceitas, juxta nostra principia, ut infra videbimus, idem sunt omnino, & de essentia, & ipsamet essentia, & penitus identificata cum Petro, quem constituere dicuntur: sunt enim ipse Petrus, diversimode cognoscibilis, idest considerabilis diversimode. Quibus explicatis,

Nostra sententia de distinctione formali, ex natura rei. XXVI. Dico 8. Implicat distinctio formalis ex natura rei præexplicata: sive de catero reputetur scotica, seu scotistica., quod controvertere non est nostrum, & nihil, aut perum juvat. Assertio probatur. Distinctio hac importat, quod duabus formalitatibus identificatis, v. g. animalitati, & rationalitati hominis, competant ex natura rei, seu independenter ab intellectu, & nemine cogitante, prædicata, alioqui contradictoria, cujus modi sunt, per adversarios, v. g. animalitas est principium sentiendi: rationalitas non est principium sentiendi; animalitas est similis animalitati equi, rationalitas non est similis animalitati equi. Sed implicat, quod duobus identificatis competant hac, & similia prædicata, alioqui contradictoria: ergo implicat distinctio formalis ex natura rei. Major est explicatio terminorum. Mi-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

nor probatur: si possent, absque contradictione, duobus identificatis competere hæc, & similia prædicata, alioqui contradictoria; tolleretur de medio omne signum cognoscendi reasem distinctionem, unde dicatur: hoc non est illud. Consequens est absurdü: essen & antecedens.

Probatur sequela majoris: si possent duobus identificatis copetere aliqua pradicata, alioqui contradictoria; possent aliis
saltem duobus identificatis competere alia pradicata alioqui contradictoria: & aliis alia, & alia: & sic de omnibus, ac singulis
pradicatis, alioqui contradictoriiscergo tolleretur de medio omne signum cognoscendi realem distinctionem: neque enim amplius, vel ipsa separabilitas quo ad locum, & tempus, & absolutam, ac simplicem existentiam, esset signum realis distinctionis: nec posset ratione impugnari, si quis, ne multiplicaret per distinctionem realem entia sine necessitate; sustineret, omnia esse somalitates inter se realiter identificatas, & solum formaliter ex natura rei distinctas.

Quandoquidem ficut per levtiflus leparabilitas, ut ita diban, quo ad munus aliquod, non est fignum realis distinctionis; ita... necerit, separabilitas quo ad locum, tempus, & existentiam: quia, ficut per ipfos non funt contradictoria, quod animalitas in homine sit principium sentiendi : rationalitas in homine non sit principium fentiendi (quam voco feparabilicatem fecundum quid - & quoud munus) licet animalitas . & rationalitas fint realiter iden. tificata; ita feparabilitas fecundum quid, quond locum, & tema . pus; quin & absoluta, quoad simpliciter existendum; non erit signum realis distinctionis : neque erit chimera , quod, ex duobus realiter identificatis, unum sit hic, aliud non sit hic a umm sit nunc , alterum non fit nunc ; unum fit fimpliciter existens , alter rum non existens; & a fortiori , quod umim sit cause, aut principium, alterum vero non., Brgo, posita mossibilitate diffinction nis scotistice, tolleretur de medio omne signum cognoscendi reas lem distinctionem.

XXVII. Antecedens, ex dictis, satis constat i nam, si benesicio distinctionis formalis possunt, per scotistas, cotradictionem amittere aliqua prædicata, aliqui contradictoria; quare non omnia; benesicio aliculus similis distinctionis, que excogitari posser inter omnia? cum contradictoria æque opponantur inter se: neo minus pugnent contradictoria aliqua, quoad essendum secundum.

Tt 2 quid,

quid, quam reliqua item quoad essendum secundum quid; & omnia, quoad simpliciter essendum: sicut enim esse principium, & non esse principium, ex genere suo, mutuo destruuntur; ita esse in hoc loco, & non esse in hoc loco; esse hoc tempore, & none esse hoc tempore; absolute, ac simpliciter existere; & absolute, ac simpliciter non existere. Et si, ne sequantur contradictoria, sufficit per scotistas, ut cadant supra conceptus objectivos, formaliter ex natura rei distinctos; ita id sufficiet per illum, qui, quoad omnia contradictoria, simili modo philosophando, discurreret: neque enim essent ejusdem, de codem, secundum idem. Ex dictis

- XXVIII. Hoc loco monendum cenfeo (in quo nonnunquam viros, alioqui doctos, hærere vidi) me hoc argumento contra di-Alinctionem formalem ex natura rei. & contra distinctionem virtualem, aut similem excogitabilem (de qua infra) non contendere , quod , si de duobus verificentur duo prædicata, alimqui contradictoria, debeant eo ipío de iildem verificari, aut. posse werisibari cetera omnia contradictoria ::id enim est maniseste falsum: com possint duo realiter distingui inter se. & tamen, vel quo ad existendum simpliciter, vel quo ad existendum secundum quid, scilicet in loco, aut tempore; vel quo ad aliquod munus peragendum, essentialiter ita connecti, ut nequeat unum ab altero, quoad hæc, simpliciter, aut secundum quid separari. Quod contendo illud est: si videlicet possunt duobus realiter identisicatis competere duo prædicata, alioqui contradictoria, quin chimeram constituant; posse excogitari, alia saltem duo identificata, quibus competant alia duo prædicata, alioqui contradictoria; & alia, quibus competant alia; & sic de omnibus, aut fere omnibus, quod profecto pernegant adverfarii. Enim vero, per adversarios; si non sunt ejusdem, de eodem, secundum idem, jamvere contradictoria non funt : ergo, si conciliari possunt aliqua; quare non omnia, quantum est præcise ex vi contradictionis? Ex dictis

XXIX. Dico 9. Nec in divinis dari potest talis distinctio formalis ex natura rei: cum sit chimera; ut assertione præcedente probatum est. Et quidem tum inter attributa divina absoluta, cujusmodi sunt omnipotentia, misericordia, justitia: tum inter absolutum, & relativum, puta inter Naturam., & Personalitates. Quomodo autem, absque tali distinctione, my-ste-

sterium Trinitatis, libertatis, scientiæ, contingentium in Deo salvetur, dictum est in theologia lib. 1. de Deo. Hic tamen

XXX. Dico 10. Illud minime prætereundum, quod scilicet, si daretur prædicta distinctio, ut adversarii contendunt; deberent in quolibet individuo, immo in qualibet formalitate, admitti defacto infinita formalitates, aut semiformalitates inclusa. Probatur: quia, per scotistas, sufficit ad multiplicationem formalitatum diversitas connotatorum, seu terminorum: atqui hæc diversitas est infinita: ergo infinitæ essent defacto formalitates . Major non videtur posse negari : ideo enim animalitas , & rationalitas, per scotistas, sunt duæ formalitates diversæ, quia diverfa respiciunt connotata, nempe sensationes, & intellectiones. Minor etiam probatur: ipfa enim rationalitas Petri conceptibilis est, ut similis cognoscibilitatibus hominum infinitorum posfibilium: præterea, ut potens elicere, faltem disjunctive, aut miraculofe, operationes intellectus, faltem syncategorematice infinitas. Præterea conceptibilis est, ut cognoscibilis a Deo, ut cognoscibilis a singulis angelis, ut cognoscibilis a singulis hominibus possibilibus: item, ut principium cognoscitivum Dei, ut principium cognoscitivum omnium, & singulorum angelorum, & hominum possibilium: atqui hac omnia funt termini infiniti: ergo rationalitas hominis constaret ex infinitis formalitatibus, nempe ex infinitis cognoscibilitatibus, & cognoscitivitatibus, quippe dicentibus ordinem ad infinitas potentias cognoscitivas, & ad infinita objecta cognoscibilia; non solum possibilia, tum positiva, tum negativa; verum etiam chimerica. Tandem

XXXI. Dico 11. Non datur distinctio formalis ex natura rei. Constat satis ex præcedentibus: cum evidens sit, non dari actum existendi, ubi nulla datur potentia ad existendum, ut in chimeris.

# A R T 1 C U L U S VII. Solvuntur Objectiones.

XXXII. OBjicies 1. Distinctio formalis ex natura rei, quam tenent scotista, solum intercedere potest inter formalitates, ut ipsum ejus nomen præsesert, non vero interentia completa, cujusmodi sunt Petrus, & Paulus; homo, & lapis: ergo non inde sequitur absurdum illud, quod omnia dici pos-

possent realiter secum identificata, & distincts duntaxat formaliter ex natura rei. Immo, hoc sequi ex distinctione scotisti-

ca, repugnare videtur ex ipsis terminis.

Respondeo , nego antecedens , tanquam de subjecto non suoponente. Vel, claritatis gratia, distinguo antecedens: non vero inter entia completa, ex suppositione, quod dentur entia completa, transeat: ex suppositione, quod nulla sint entia completa, nego antecedens, tanquam de subjecto non supponente: & deinde consequentiam. Hwc ipsa est vis nostri argumenti fundementalis: & nos hoc ipsum contendimus, scilicet, quod si excogicabilis esset, inter realiter identificata, talis distinctio formalis, beneficio cujus conciliari possent aliqua prædicata, aliqui contradictoria; dici posset, quod omnia, que desacto existant, sint meræ formalitates secum realiter identificata, distincta folummodo formaliter ex natura rei : cuius distinctionis ope, citra contradictionem, conciliari possent predicata, alioquin contradictoria : cujulmodi ellent. Petrus scribit. Paulus non scribit: Petrus est homo, lapis non est homo; hic mendus existit, alter mundus nou existit. Jam enim non essent eiusdem. de eodem - fecundum idem.

XXXIII. Objicies a. Distinctio scotistica intercedit soluminter unam, & aliam formalitatem: ergo non potest intercedere inter semiformalitatem, & semiformalitatem, & sic in infinitum.

Respondeo, ut supra ad primam objectionem, nego antecedens, tanquam de subjecto non supponente. Vel, claritatis gratia, dissinguo: ex suppositione, quod detur formalitas non includens infinitas formalitates transeat; secus, nego antecedens, tanquam de subjecto non supponente: nego deinde consequentiam. Et contra sic argumentor: si, quæ dissinguuntur formalitates ex natura rei, sunt formalitates; ergo, si semiformalitates infinitæ, seu, si puncta formalitatum infinita, in quavis formalitate inclusa, distinguuntur formaliter ex natura rei; sunt etiam ipsa formalitates: atqui distinguuntur formaliter ex natura rei: ergo & ipsa sunt formalitates: ergo non datur formalitas, quæ non constet infinitis formalitatibus. Antecedens est adversariorum. Minor subsumpta satis constare videtur ex nostra ratione sundamentali.

XXXIV. Cb-

XXXIV. Objicies 3. Separabilitas, quoad existendum simpliciter, est evidens signum realis distinctionis: quia realis identitas, vel est ipsamet duorum inseparabilitas, vel hanc essentialiter trahit: ergo non sequitur, dici posse realiter identificata inter se, existens, & non existens.

Respondeo, distinguo antecedens: separabilitas, ex suppositione, quod implicet dilinctio formalis ex natura rei, est evidens fignum realis distinctionis, transeat : ex suppositione, quod non implicet talis distinctio scotistarum, nego antecedens, & consequentiam. Et hoc ipsum dico esse absurdum: quod, posita hujusmodi distinctione, fine contradictione salvari posset, quod duo v. g. Petrus, & lapis fint separabilia, quoad simpliciter existendum; & nihilominus fint realiter una , eadenque entitas: ut funt in homine, per scotistas, animalitas, & rationalitas, quanvis separari possint secundum quid, scilicet quoad munus, quatenus nimirum, potest animalitas hominis aliquod producere, quod non producat rationalitas; potest animalitas hominis aliquam. terminare cognitionem, quam non terminet rationalitas. Jam enim non essent ejusdem, de eodem, secundum idem : ergo non esset chimera, quod duo identificentur quidem realiter, & tamen fint. nemine cogitante, separabilia, immo & actu separata, quoad fimpliciter existendum.

Objicies 4. Evidens omnino est intellectui sano, quod existens, & non existens simpliciter; quodque existens, & non existens secundum quid, quoad locum, & tempus, v. g. existens hic, & non existens hic; existens nunc; existens nunc; realiter non identificentur: ergo corruit nostrum argumentum fundamentale contra scotistas.

Respondeo, distinguo antecedens: evidens est, negata possibilitate distinctionis formalis ex natura rei, aut similis alterius
distinctionis, concedo: evidens est, hac admissa, nego antecedens, & consequentiam: & dico, hoc ipsum esse absurdum, quod
inferre contendimus: admissa nimirum possibilitate prædictæ distinctionis, non sequi duo contradictoria, adeoque non esse absurdum, si existens, & non existens; existens hic, & nonexistens hic; existens nunc, & non existens nunc, realiter identissicentur: dummodo distinguantur formaliter ex natura rei:
itaque separabilitatem quoad existendum simpliciter, & quoad existendum secundum quid; videlicet separabilitatem quoad

locum, ac tempus, non esse signum infallibile realis distinctionis: licet enim unum non existeret, aut non existeret hic, & nunc, formaliter, & secundum quid; existeret tamen identice, & absolute, & realiter: quandoquidem existeret id, cum quo ipsum realiter identificatur: ergo non verificaretur existere, & non existere, ejusdem, de eodem, secundum idem: ergo revera, non sequerentur contradictoria: sed omne id, ex quo non sequentur contradictoria; sed omne id, ex quo non sequentur contradictoria, est possibile: ergo, hac distinctione formali ex natura rei admissa, possibile est, ut realiter identificentur duo, quorum unum existat, alterum non existat simpliciter; aut quorum unum existat hic, alterum non existat hic; quorum unum existat nunc, alterum non existat nunc.

Objicies 5. Aliunde habemus, ex communi sensu, quod multa revera inter se realiter distinguantur : ergo nostrum argu-

mentum, contra scotistas, non habet vim.

Respondeo, distinguo antecedens: aliunde id habemus, negata possibilitate distinctionis formalis ex natura rei, concedo: admissa, nego antecedens, & consequentiam. Hoc ipsum contendimus, scilicet, admissa possibili distinctione formali scotica, non posse aliunde satis probari, aliqua revera realiter distingui inter se: adeoque non esse evidens, quod existens, & non existens, realiter distinguantur. Sed hoc est maximum absurdum:

ergo & id, unde sequitur.

XXXV. Objicies 6. Datur defacto distinctio formalis inter gradus metaphysicos: ergo falsa conclusio. Antecedens probatur: gradibus metaphysicis competunt prædicata, alioqui contradictoria: ergo signum est, quod formaliter ex natura rei distinguantur: antecedens probatur: quia v. g. animalitas, & rationalitas in homine sunt ad invicem negabilia: quatenus animalitas, independenter ab intellectu, formaliter ex natura rei non est rationalitas, rationalitas non est animalitas; animalitas definitur definitione, qua non definitur rationalitas; exprimitur diverso conceptu, quo non exprimitur rationalitas; & sic de aliis: ergo gradibus metaphysicis competunt predicata, alioqui contradictoria.

Respondeo, nego antecedens, ejusque probationem. Ad cujus probationem, distinguo antecedens: animalitas, & rationalitas extrinsece, concedo: intrinsece, nego antecedens, & in eodem sensu consequentiam. Animalitas, & rationalitas in home.

Ant. Forti.

mine sunt ipsemet homo, adeoque una eadenque omnino entitas, si intrinsece absolute, in recto, specificative sumantur: & in hoc sensu, quidquid verificatur de una, verificatur de alia.: immo, rigorose loquendo, non habetur unum, & aliud; juxta sepius tradita de conceptu identitatis. Si vero animalitas, & rationalitas extrinsece, respective, in obliquo, reduplicative considerentur; sunt ipse homo, prout reduplicat, vel terminos diversos, quibus virtualiter æquivalet, & comparari potest; vel connotata diversa, quæ producere potest; vel cognitiones diversas, quibus repræsentari potest; vel diversa nomina, quibus appellari potest. Jam quælibet assignabilis contradictio cadit supra obliqua realiter distincta, non supra hominem, qui est una eadenque entitas a seipsa indistincta. Et sane primo, homo, pro ut similis, seu æquivalens virtute, seu confundibilis cum brutis, dicitur in hoc sensu animalitas; estque concretum inadæquate distinctum a seipso, prout simili, seu prout æquivalente, seu prout confundibili cum aliis, discernibili tamen ab equo: adeog: juxta hanc acceptionem animalitas, & rationalitas diversa desinitione definiuntur, & realiter distinguuntur inadæquate,secundum diversos terminos, quos respiciunt, realiter distinctos inter

Secundo, idem homo, v. g. Petrus, prout productivus senfationum, quæ sunt illa obliqua, quæ ut talis connotat ipse homo;
vocatur animal: & qua talis, constituit concretum, inadæquate
diversum ab eo, quod idem Petrus constituit cum ratiocinationibus, seu intellectionibus, quæ sunt obliqua, diversa ab alis senfationibus, & qua talis, ipsemet Petrus appellatur rationale:
juxta quam acceptionem sensus est, quando dicitur: animal inhomine est principium sentiendi, rationale in homine non est
principium sentiendi; rationale in homine est principium discurrendi, animal in homine non est principium discurrendi: scilicet
homo, prout reduplicans meras sensationes, non reduplicat intellectiones, ab illis realiter dissinces.

XXXVI. Tertio homo, prout cognoscibilis in ordine ad actus mere vegetativos, quos producere potest; appellatur vegetabile, & æquivalens plantis, eisque similis, & cum iisdem consundibilis. Idem homo, prout cognoscibilis, minus obscure, quippe per actus, etiam sensitivos, quos producere potest; appellatur animal, & æquivalens brutis, eisque similis, & con-

Phil. Neg. Log. V v fun-

fundibilis cum iisdem. Idem vero, prout ulterius cognoscibilis, minus obscure, quippe per actus etiam ratiocinativos, quos producere potest; appellatur rationale: per hanc cognitionem non amplius confundibilis est cum plantis, aut brutis: discernitur enimvero ab iisdem per hoc novum lumen clarioris cognitionis: licet confundatur cum aliis hominibus. Tandem idem homo, prout cognoscibilis clare, quippe per actus, aut accidentia, in individuo sibi propria; appellatur Petrus, hic homo determinatus, si singularis: qua talis, ne quidem cum aliis hominibus confunditur, sed discernitur ab iisdem. In quibus acceptionibus, quanvis idem sit Petrus, veniens in recto; diversa tamen, ne dum realiter distincta, sunt, qua reduplicat in obliquo: unde Petrus prout vegetabile; Petrus prout animal; Petrus prout rationale; Petrus prout hic homo; sunt concreta, inadaquate realiter inter se distincta, se diversa.

Itaque diversa definitio, aut diversa prædicatio, non cadit supra id, quod homo, seu rationalitas dicit intrinsece, specificative, absolute, & in recto; sed supra id, quod idem homo, seu rationalitas dicit extrinsece, respective, reduplicative, & in obliquo, quod est quid realiter distinctum ab eo, quod homo, seu animalitas, seu rationalitas ejusdem hominis potest respicere,

juxta superius explicata.

Deinde, si prædictum argumentum, & similia adversariorum valerent; retorqueri possent contra ipsos ad probundum, ut art. sup-assert. 10. dictum est, quod quælibet formalitas costare deberet ex infinitis formalitatibus, inter se actu distinctis formaliter ex natura rei: nam rationalitas Petri, prout cognoscibilis, aut prout cognoscitiva, respectu unius potentiæ, aut objecti, non esset formaliter cognoscibilis, aut cognoscitiva respectu alterius potentiæ, aut objecti in infinitum: ergo multiplicitate talium connotatorum, seu terminorum, deberet ipsa formaliter ex natura rei subdistingui in alias, & alias semisormalitates in infinitum. Tandem, si aliquid independenter ab intellectu verisicaretur. de animalitate, intrinsece sumpta, quod non verisicaretur de rationalitate, aut viceversa; inferretur distinctio realis: cum aliunde, ex nostra ratione fundamentali, repugnet distinctio formalis ex natura rei.

XXXVII. Objicies 7. Ide omnino homo no potest, diverso conceptu exprimi, seu diversa cognitione representari: ergo diversi conceptus, diversæ cognitiones, diversæ definitiones non cadunt

supra eandem entitatem hominis.

Respondeo, nego antecedens, vel claritatis gratia, dislinguo: non potest diverso conceptu, & cognitione repræsentari, diversitate se tenente ex parte objecti, concedo: diversitate se tenente ex parte actus, nego antecedens, & consequentiam. Ununi. idemque prorsus objectum potest nunc magis, nunc minus clare cognosci: sicut idem punctum aeris potest nunc majorem, nunc minorem lucem recipere; & nunc magis, nunc minus illustrari: ut potest idem bonum nunc magis, nunc minus amari etiam ab eadem voluntate; ad eum modum, quo idem centrum plures lineas, undequaque ex circumferentia ad ipsum tendentes, potest terminare. Ratio est, quia eadem res, v. g. homo, ratione distinctionis virtualis extrinsecæ, seu minoris, aquivalet pluribus: ergo potest per varias cognitiones nunc comparari, & confundi cum aliquibus, nunc cum aliis. Ubi, ut patet, diversitas tota est extrinseca, quippe in ipsis cognitionibus, & variis terminis, ad quos dicit ordinem; non vero intrinseca in ipsamet entitate hominis, a seipsa.

XXXVIII. Objicies 8. Natura, independenter ab intellectu, non est singularitas: ergo distinguitur, nemine cogitante, a singularitate: sed non realiter: ergo formaliter ex natura rei. Antecedens probatur, quia singularitas communiter dicitur esse extra essentiam rei.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, distinguo antecedens: extrinsece, concedo; intrinsece, nego antecedens, &

consequentiam.

Quando dicitur, singularitas est extra essentiam, seu naturam Petri; sensus est, quod ad hoc, ut objectum aliquod dicatur homo, seu natura, & essentia humana, sussicit, ut cognoscatur tali cognitione, qua discerni possit ab omni eo, quod non est homo; nec requiritur, ut cognoscatur cognitione clariore, qua discerni etiam possit ab omni eo, quod non est Petrus.

Objicies 9. Natura est indifferes ad diversas singularitates, sicut materia ad plures formas : ergo ab illis distingui-

tur formaliter ex natura rei.

Respondeo, nego antecedens, quia indisserentia materia ad plures formas, supponit distinctionem realem. Vel, claritatis

Digitized by Google

gratia, dislinguo antecedens: extrinsece, transeat; intrinsece, nego

antecedens, & consequentiam.

Quando dicitur, natura extrinsece indisserens ad plures singularitates; sensus est ex parte actus: quod scilicet, quando cognoscitur aliquod tali cognitione, qua possit discerni quidem ab omni eo, quod v.g. non est homo; tunc intellectus remanet adhuc dubius, & indisserens, an ille sit Petrus, an Paulus, an Marcellus: sed duntaxat certificatur, quod ille sit vel Petrus, vel Paulus, vel Marcellus, vel alius homo in particulari. Et in hoc sensu dicitur, singularitas esse differentia materialis, seu accidentalis respectu natura; quatenus nimirum extrinsece, seu intentionaliter, videtur eidem accidere: facilius enim, adeoque prius, cognosci potest res tali cognitione minus clara, qua dici possit, est homo; quam cognitione clariori, qua dici possit, est Petrus, seu talis homo.

XL. Objcies 10. Animalitas prædicatur de equó, rationalitas non prædicatur de equó: ergo distinguuntur, nemine cogitan-

te: ergo formaliter ex natura rei.

Respondeo, distinguo antecedens: animalitas distincta realiter ab animalitate hominis, concedo: animalitas, quæ est in homine, nego antecedens, & consequentiam. Realiter una, & eadem omnino res est in homine, v.g. in Petro, animalitas, & rationalitas: quando autem prædicatur de equo animalitas; prædicatur animalitas illa, quæ est identificata cum hinnibilitate equi, realiter distincta a rationalitate hominis: non vero prædicatur de equo animalitas illa, quæ realiter est in Petro.

Objicies 11. Petrus est similis equo per animalitatem, nonvero per rationalitatem; ergo animalitati, & rationalitati ejuste Petri competunt prædicata, alioqui contradictoria; ergo forma-

liter ex natura rei distinguuntur.

Respondeo, distinguo antecedens: per animalitatem, non per rationalitatem extrinsece, & respective sumptam, concedo; intrinsece, & absolute, nego antecedens: & distinguo eodem modo primum consequens: animalitati, & rationalitati, extrinsece, & respective sumptis, concedo; intrinsece, & absolute, nego primam, & secundam consequentiam. Petrus, animalitas, rationalitas ejuscem intrinsece, absolute, & simpliciter, idem omnino sunt: adeoque Petrus, si est similis, aut dissimilis, aut non similia.

lis alicui intrinsece; talis est tum per rationalitatem, tum per animalitatem. Jam idem Petrus, eadem animalitas, eadem rationalitas Petri est similis, & simul dissimilis equo, quatenus est confundibilis cum equo, comparatus in ordine ad sensationes, per cognitionem minus claram; est que ab illo discernibilis, comparatus in ordine ad intellectiones, & per cognitionem magis claram. Et hoc est, esse similem per animalitatem, sumptam extrinsece, & respective; non vero per rationalitatem, pariter extrinsece, & respective consideratam, juxta ea, que dicta sunt ad objectionem sextam.

XLI. Objicies 12. Ergo idem Petrus est similis, & dissimilia

equo: ergo est similis, & non similis.

Respondeo, concessa prima consequentia: distinguo secundum consequens, est similis, & non similis absolute, & simpliciter nego: secundum quid, & respective, subdistinguo: relate ad diversa, concedo; relate ad idem,nego consequentiam.Petrum esse similem, & esse dissimilem, etiam respectu ejusdem equi, non opponuntur: quia, ex dictis, nihil aliud important, nisi, quod Petrus sit confundibilis cum equo, & sit discernibilis ab eodem; confundibilis per cognitionem magis obscuram, discernibilis per cognitionem minus obscuram : adeoque absolute, & simpliciter confundibilis, idest similis; absolute discernibilis, idest dissimilis. Itaque non potest dici absolute, & simpliciter non similis; absolute, & simpliciter non dissimilis: sed utrunque, modo explicato. At secundum quid, & respective dici potest: Petrus non similis, & non dissimilis eidem equo; sed quoad diversa:puta confundibilis cum equo per cognitionem magis obscuram, non confundibilis per cognitionem minus obscuram: discernibilis ab equo per cognitionem magis claram, non vero discernibilis ab eodem per cognitionem minus claram, quæ, ut vid detur, non sunt contradictoria: cum non sint ejusdem, de eodem? secundum idem: sicut contradictoria non sunt, quod hac domus sit illuminata lumine, ut quatuor; non vero lumine, ut octo: quod sit illuminata lumine solis, non vero lumine lucernæ; adeoque quod, in hoc senfu, sit illuminata, & non illuminata, secundum quid, & respective ad diversa; non verò illuminata, & non illuminata absolute, & simpliciter : cum absolute, & simpliciter talis illa sit, nimirum illuminata, undecunque lumen recipiat.

XLII. Ob-

XLII. Objicies 13. Non potest idem esse alteri æquale, & inæquale in quantitate: ergo neque simile, & dissimile, etiam in-

fensu prædicto.

Respondeo, nego consequentiam: quia æqualitas, & inæqualitas in quantitate, prout fumitur in antecedente, non suscipit magis, & minus, sed consistit in indivisibili; cum importet. quod una res sit tanta quantitatis arithmetice, quanta est alia. & ita congruant inter le, ut una nec excedat, nec excedatur ab altera: cujusmodi sunt, v. g. duo numeri binarii, vel duo baculi quadripalmares. Inæqualitas vero est excessus, vel defectus unius, in quantitate, respectu alterius ! cujusmodi est inter numerum binarium, & unitatem; seu inter duos baculos, quorum. unus sit quadripalmaris, alter tripalmaris. Jam, licet inæqualitas suscipiat magis & minus: magis enim distat unitas a numero quaternario, quam abinario; implicat tamen, quod una res alteram excedat simul, & non excedat in quantitate; vel, quod excedatur, & non excedatur ab illa; adeoque implicat, unamrem esse alteri zgualem simul, & inzqualem. Unam autem rem. esse alteri similem, & dissimilem, est, esse talem, ex dictis, ut per unam cognitionem minus claram, possit cum illa confundi; per alteram vero cognitionem clariorem, possit ab illa discerni: quæ sane non opponuntur contradictorie: cum non sint ejusdem, de eodem, fecundum idem.

Objicies 14. Idem punctum aeris non potest esse simul sucidum, & tenebrosum: ergo idem omnino objectum non potest

esse alteri simile, & dissimile.

Respondeo, nego consequentiam: quia esse lucidum, & esse tenebrosum important, habere absolute lucem, & illam non habere; quæ sunt contradictoria: esse autem simile, & dissimile non important contradictionem: non enim excluduntur ad invicem, quod idem homo possit producere sensationes; adeoque in hoc sit similis equo, idest confundibilis cum equo, per cognitionem, ex vi cujus possit appellari animal: & possit etiam producere intellectiones; adeoque sit dissimilis equo, idest discernibilis ab illo, per cognitionem magis claram, ex vi cujus appellari possit rationale.

XLIII. Objicies 15. In actu supernaturali amoris erga Deum, supernaturalitas, & vitalitas distinguentur sormaliter ex natura rei; ergo datur desacto talis distinctio. Antecedens probatur,

fupernaturalitas dicit ordinem ad principium supernaturale, vitalitas non dicit ordinem ad principium supernaturale: ergo verificantur de illis prædicata, alioqui contradictoria: ergo for-

maliter distinguuntur ex natura rei.

Respondeo, nego antecedens, ejusque probationem: name intrinsece, & absolute quidquid verificatur de supernaturalitate actus amoris erga Deum, verificatur etiam de vitalitate ejusquem: cum sint omnino idem intrinsece, absolute, & simpliciter, nempe ipse actus amoris; licet extrinsece, & respective diversificentur, quatenus sunt idem in ordine ad diversa considerabile; nempe in ordine ad principium supernaturale, & in ordine ad principium vitale: quod utrunque simul concurrit ad talemenatum.

Objicies 16. Scientiæ sunt circa naturas, & non circa singularitates: ergo natura, & singularitas distinguuntur formaliter ex natura rei: terminant enim prædicationes contradictorias.

Respondee, nego antecedens: quia quilibet actus, eo ipso, quod attingit naturam; attingit singularitatem, realiter cum illa identificatam. Quando autem dicitur, quod ex parte actus attingi possit natura sine singularitate; sensus est, posse ita absolute, & simpliciter cognosci hominem, ut discernatur ab eo, quod non est homo, non aute discernatur ab eo, quod no est talis homo; adeoque in hoc sensus dicitur cognosci natura extrinsece, non singularitas, ut melius insia explicabitur.

XLIV. Objicies 17. Proprietates, seu passiones rerum competunt naturis, seù essentiis, & non singularitatibus : ergo natura, & singularitas formaliter ex natura rei distinguumtur, utpote, de quibus verisicantur prædicata, alioqui contradictoria.

Respondeo, ut supra, nego antecedens, vel claritatis gratia, distinguo: ex parte actus, concedo; ex parte objecti, nego antecedens, & consequentiam. Sensus distinctionis est, juxta superius tradita, quod, ad hoc, ut dicatur aliquid esse risibile v.g. sufficit, ut cognoscatur tali claritate, qua possit appellari homo, & seceni ab omni eo, quod non est homo, seu quod non est natura humana: non vero requiritur viterior claritas, qua secerni illud possit ab omni eo, quod non est hic homo, adeoque appellari Petrus.

Objicies 18. Qualibet res componitur ex genere, & disserentia: ergo genus, & disserentia distinguuntur formaliter ex n atura rei. Re-

## 244 PHILOSOPHIAE NEGATIFAE

Respondeo, distinguo antecedens: per compositionem logicam, seu metaphysicam, seu extrinsecam, & dependenter ab intellectu, concedo: per compositionem physicam, seu intrinsecam, & independenter ab intellectu, nego antecedens, & confequentiam. Compositio ex genere, & disserentia importat, quod eadem entitas hominis, v.g. sit diverso modo cognoscibilis, saltem per conceptum magis obscurum, quo confundatur cu brutis; & vocetur animal, quod est genus: & per conceptum, minus obscurum, quo discernatur a brutis, & ab omni eo, quod non est homo; & vocetur rationale, quæ est disserentia.

XLV. Cæterum quoad hæc, fere omnia, & alia adversariorum argumenta similia, notandum, quod illa, si probarent verificari prædicata, alioqui contradictoria, de gradibus metaphysicis intrinsece, entitative, ex parte objecti consideratis, secundum
id, quod venit in recto; evincerent distinctionem realem, non
vero formalem ex natura rei, quam intendunt. Ratio est, quia,
ex nostro argumento sundamentali, prædicata, alioqui contradictoria (ubi non urget lumen superius, præponderans) sunt signum metaphysice evidens realis distinctionis; sicut sunt inter
Petrum, & Paulum. Aliter tollitur de medio omne signum cognoscendi realem distinctionem. Itaque, cum gradus metaphysici realiter identificentur; implicat sane de illis, qua talibus,
verisicari prædicata, alioqui contradictoria. Hæc de distinctione, quam vocant scoticam. Inde, quoniam eadem sere est dishcultas, aut plane similis, sit

## ARTICULUS VIIL

An detur distinctio virtualis major, seu intrinseca.

XLVI. Dico 1. Quæstio est de distinctione virtuali, quam majorem, seu intrinsecam appellant. Nam distinctionem virtualem, quam minorem, seu extrinsecam dicunt; quæ consistit in eo, quod eadem omnino entitas æquivaleat pluribus, ut explicavimus supra; non revocamus in dubium: cum non videatur, posse negari, quod idem homo, ut supra dictum est, vegetet, ut plantæ; sentiat, ut bruta; intelligat, ut angeli; adeoque æquivaleat, virtualiter, extrinsece, respective distinctus, vegetatione plantis, sensatione brutis, intelle-Ant. Forti.

Rione angelis. Jam distinctio virtualis major, seu intrinseca est capacitas, in una ,eadenque omnino realiter entitate, verificandi propositiones, alioqui contradictorias, v. g. dicendi cum veritate, A, cognoscitur, B, non cognoscitur, saltem per eandem cognitionem, qua cognoscitur A. A producitur, B, non producitur. Taltem per eandem actionem, qua producitur A; non obstante. quod A, & B, fint realiter unum, & idem: sunt enim, per adversarios, virtualitates realiter identificatæ, sed virtualiter di-Ain Ca, nemine cogitante. Distinctionem prædictam admittunt quidam recentiores, contendentes, hanc esse sententiam vero thomissicam. Et quidem aliqui primo illam admittunt duntaxat de possibili. Secundo alii etiam defacto, sed in divinis tantum. Tertio alii in divinis tantum, sed nonnisi in mysterio Trinitatis, inter absolutum, & relativum, puta inter naturam, & personalitates. Quarto alii in divinis tantum, sed tum in mysterio Trinitatis, tum in mysterio libertatis, tum in mysterio scientiæ contingentium; puta inter absolutum, & relativum ad extrascilicet relate ad creaturas libere volitas, aut contingenter scitas. Quinto alii in divinis tantum, at non solum quoad prædicta... mysteria, inter absolutum, & relativum, sed etiam inter aliaattributa absoluta inter se, v.g. inter misericordiam, & justitiam; inter sapientiam, & omnipotentiam. Sexto alii desacto etiam in creatis in universum. Septimo alii in creatis, sed duntaxat in ordine ad prædicata intentionalia. Alii contra, vel octavo opponuntur alicui ex prædictis sententiis. Vel nono opponuntur omnibus, illam simpliciter negando, tum defacto, tum de possibili; tumin creatis, tum in divinis; tum in ordine ad aliqua, tum in ordine ad omnia prædicata, alioqui contradictoria: cum quibus

XLVII. Dico 2. Repugnat in universum præexplicata distinctio. Est sententia communis, præsertim apud veteres, quos sequuntur plures docti recentiores. Probatur: quia hæc distinctio virtualis, vel supponit independenter ab intellectu diversas formalitates, aut virtualitates, vel non. Neutrum dici potest: ergo repugnat. Minor probatur: nam, si primum; videtur in recoincidere cum distinctione formali ex natura rei, quam supraimpugnavimus; licet discrepet penes nomen virtualitatum, & formalitatum. Si secundum; videtur manisesta chimera: siquidem est chimera, quod ejustem, de eodem, secundum idem verissicentur duo prædicata, alioqui contradictoria: & i hoc chi-

Phil. Neg. Log. X x mera

mera non est ; tollitur de medio omne signum cognoscendi realem distinctionem. Consequens est absurdum: ergo & antecedens. Probatur sequela majoris: si enim non est chimera, quod ejusdem, de eodem, secundum idem verificentur aliqua prædicata, alioqui contradictoria; neque est chimera, quod ejusdem, de eodem, secundum idem verificentur alia, & alia (& sic de omnibus) alioqui contradictoria (quantu est ex vi contradictionis) sed, si hoc non est chimera; tollitur de medio omne signum cognoscendi realem distinctionem: ergo, si non est chimera, quod ejusdem, de eodem, secundum idem verificentur duo prædicata. alioqui contradictoria; tollitur de medio omne fignum cognofcendi realem distinctionem. Major hujus syllogismi probatur: quia æque opponuntur inter se omnia contradictoria, tum quoad essendum, & non essendum secundum quid; tum ad essendum, & non essendum simpliciter. Minor probatur etiam: quia, si non est chimera, quod producens, & non producens; productum, & non productum; existens hic, & non existens hic; existens nunc, & non existens nunc; existens simpliciter, & non existens simpliciter; identificentur realiter, sint que idem realiter, licet virtualiter distinguantur; non poterit ratione impugnari, qui, ne multiplicet entia per distinctionem realem, asserat; omnia esse unum, & idem realiter, & solum distingui virtualiter: quiz nulla sequeretur inde contradictio: si enim possunt existens, & non existens identificari; separabilitas non erit amplius signum realis distinctionis: sique producens, & non producens possunt esse realiter idem; a fortiori poterunt esse realiter idem, producens, & productum, etiam quoad primum esse: quia hac opponuntur quasi contrarie, illa vero contradictorie: & ideo hac repugnant, quia trahunt illa.

XLVIII. Dico 3. Prædicta nostra ratio probat, distinctionem virtualem repugnare, tum defacto, tum de possibili; tum in creatis, tum in divinis; tum quoad aliqua, tum quoad omnia prædicata, alioqui contradictoria, etiam intentionalia; cujulmodi sunt cognosci, & non cognosci. Nam, si non est chimera, quod ejusdem, de eodem, secundum idem verificetur cognosci, & non cognosci, per cognitionem A; ergo neque est chimera, quod ejusdem, de eodem, secundum idem verificetur, esse cognoscibile, & non esse cognoscibile, per cognitionem A. Rursus neque esti chimera, quod ejusdem, de eodem, secundum idem verifi-

cetur

& non producere, per eandem productionem A; producere, & non producere, per eandem productionem; ese hic, & non ese hic; ese nunc, & non ese nunc; & tandem, simpliciter ese,

& simpliciter non esse. Itaque

Dico 4. Ubi habetur scientia, habita per syllogismum demonstrativum; evidens esse debet, hujusmodi distinctionem esse chimeram. Probatur, quia corruit scientia syllogismi demon-Arativi, admissa possibilitate distinctionis virtualis inter extrema, & medium terminum : ergo , ubi est dicta scientia, debet evidenter repugnare distinctio virtualis. Antecedens probatur: ubi corruit principium illud : qua sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se; corruit vis syllogistica, quæ, tota quanta est, dicto principio innititur: sed admissa possibilitate distinctionis virtualis inter extrema, & inter medium terminum, corruit principium illad: ergo, admissa possibilitate distinctionis virtualis inter extrema, & medium terminum, corruit scientia syllogismi demonstrativi. Minor probatur, quia, admissa distinctione virtuali inter extrema, & medium terminum, poterunt fine contradictione duo extrema identificari cum uno tertio, & tamen distingui virtualiter inter se : itaque semper haberi posset aliqualis formido, anfortasse hic, & nunc lateret distinctio virtualis inter extrema, & medium terminum syllogismi: quæ formido destruit certitudinem, & evidentiam scientiz: ergo, a primo ad ultimum, ubicunque est prædicta scientia certa, & evidens; evidens esse debet, hujusmodi distinctionem repugnare.

## A R T I C U L U S IX. Solvuntur objectiones.

XLIX. OBjicies 1. Distinctio virtualis major datur indivinis, saltem in mysterio Trinitatis inter Naturam divinam, & Personalitates; & in mysterio divinæ libertatis inter Deum, ens necessarium, & inter actum ejus voluntatis liberum; & in mysterio scientiæ contingentium inter Deum, ens necessarium, & ejus cognitionem contingentem: ergo non repugnat in universum: quin etiam dari poterit in creatis, saltem de possibili.

Respondeo, nego antecedens. Absque tali distinction.

X x 2

salvari mysterium Trinitatis, libertatis, & scientiæ contingen-

tium in Deo, probatum est in theologia lib. 1.

Objicies 2. De qualibet creatura verificantur prædicata alioqui contradictoria: ergo quælibet creatura pollet distinctione virtuali intrinseca. Antecedens probatur: quælibet creatura continet aliquam persectionem; adeoque, secundum hanc, est similis Deo, seu particeps divini esse: & continet aliquam impersectionem; sibi identificatam; adeoque, secundum hanc, nones si similis Deo, nec particeps divini esse: ergo de qualibet crea-

tura verificantur prædicata, alioqui contradictoria.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, distinguo antecedens, (ut supra, ubi de similitudine animalitatis, & rationalitatis humanæ cum equo) intrinsece, & simpliciter nego, esse similem, & non similem; participem, & non participem: extrinsece, & secundum quid, subdistinguo, respectu diversorum concedo, respectu ejusdem, nego antecedens, & consequentiam. Totum esse cujuslibet creaturæ est quid omnino indivisibile, dependens a Deo: & in hoc sensu, participatio divini esse: quia tamen est participatio valde impersecta, & limitata; dicitur etiam impersectio, & carentia persectioris esse: nec non carentia ulterioris persectionis, & melioris participationis: vel potius, trahens talem carentiam. Jam, creaturam habere persectionem, ut duo, & non habere persectionem, ut quatuor, uon sunt contradictoria; sicut nec sunt contradictoria, quod quis habeat nummos argenteos, non habeat nummos aureos.

L. Objicies 3. Cum Lynceo: albedo, & relatio trascendentalis, seu habitudo, & ordo ipsius albedinis ad Deum, a quo pendet, realiter identificantur; & tamen oculus videt albedinem, non autem relationem trascendentalem albedinis ad Deum: ergo

albedo, & dicta relatio virtualiter distinguuntur.

Respondeo, nego secundam partem antecedentis. Albedo, & relatio prædicta, idest habitudo, seu ordo inadæquatus albedinis ad Deum, idem omnino intrinsece sunt: ergo, si oculus videt albedinem; videt dictam habitudinem, seu ordinem ad Deum; quoniam autem illam videt obscure; non sequitur, quod oculus videat Deum, qui est terminus prædictæ relationis, sive habitudinis.

Objicies 4. Cum eodem Lynceo: actus contritionis habet duo prædicata, virtualiter inter se distincta: ergo datur distincta

ctio virtualis. Antecedens probatur: actus contritionis est amost Dei, & odium peccati: sed hæc duo prædicata in actu contritionis virtualiter distinguuntur: ergo. Minor probatur: amor terminatur ad Deum; odium non terminatur ad Deum; odium terminatur ad peccatum; amor non terminatur ad peccatum: ergo

amor, & odium virtualiter distinguuntur.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem nego minorem: & adultimum argumentum nego antecedens. Totus actus contritionis, qui indivisibiliter est amor Dei, & odium peccati; terminatur tum ad Deum, tum ad peccatum: Deum tamen denominat amatum, peccatum vero odio habitum. Neque hoc novum in philosophia, quod nimirum una, eadenque indivisibilis forma, seu quasi forma, tribuat uni entitati aliquam denominationem, alteri vero diversam: & quidem, sive tales denominationes sint ambæ intrinsecæ, sive una intrinseca, & altera extrinseca. Sic ipsa entitas amoris erga Deum denominat Deum amatum, & creaturam amantem; ipsa entitas cognitionis denominat objectum cognitum, & intellectum cognoscentem: quin ipsa cognitio potest esse affirmatio unius objecti, & negatio alterius; adeoque unum objectum denominare affirmatum, alterum vero negatum.

LI. Objicies 5. A Egrotus amat vim causativam sanitatis, & non amat vim causativam amaritiei: sed in medicina vis causativa sanitatis, & vis causativa amaritiei sunt identificata: ergo virtualiter distinguuntur. Secunda pars majoris probatur, quia agrotus odio habet vim causativam amaritiei: ergo illam non...

amat.

Respondeo, distinguo majorem: vim causativam sanitatis, & amaritiei extrinsece, & respective, concedo: intrinsece, absolute, & simpliciter, subdistinguo: amore, & odio efficaci, nego; amore efficaci, & odio inessicaci, concedo majorem: & distinguo minorem: hac duo identificantur intrinsece, & absolute, & simpliciter, concedo; extrinsece, & respective, nego minorem, & consequentiam. Ad probationem secunda partis majoris, distinguo antecedens: odio habet vim causativam amaritiei extrinsece, & respective, concedo; intrinsece, absolute, & simpliciter, subdistinguo: odio inessicaci, concedo; efficaci, nego antecedens: & distinguo consequens: ergo illam non amat amore efficaci, concedo; amore inessicaci, nego

consequentiam. Vis causativa sanitatis, & vis causativa amaritiei in medicina, sunt intrinsece, absolute, & simpliciter unum, & idem : adeoque ægrotus, ex suppositione, quod sumat jam. medicinam : eandem entitatem amat efficaciter, odio habet mesticaciter: sin vero recusat; essicaciter odio habet, inessicaciter amat. Que non sunt contradictoria. Contradictoria. enim effent, amare efficaciter, & efficaciter non amare: quia hoc importaret sumi, & non sumi hic & nunc medicinam ab ipso agroto. Si vero vis causativa sanitatis, & vis causativa amaritiei extrinsece considerentur, & respective; reduplicant diversos terminos, scriicet sanitatem, & amaritiem: adeoque potest ægrotus, absque contradictione, amare concretum illud. quod est medicina, & sanitas; & odio habere concretum illud, quod est medicina, & amarities: ratione diversitatis partium. realiter inter se distinctarum, quas hec duo concreta important, & reduplicant in obliquo.

LII. Objicies 6. Sensitivitas, & intellectivitas anima rationalis sunt duo prædicata realiter identificata: sed de illis verisicantur duo alioqui contradictoria: ergo distinguuntur virtualiter. Minor probatur: sensitivitas unitur materiæ; intellectivitas non unitur materiæ: ergo de illis verisicantur duo alioqui contradi-

ctoria.

Respondeo, nego minorem: ad ejus probationem, nego an-

tecedens, quod gratis omnino assumitur.

Objicies 7. Supposito, quod malitia peccati identificetur aum esse positivo ejusdem; entitati peccati, & malitiq ejusdem competunt duo predicata alioqui contradictoria: ergo virtualiter distinguuntur. Antecedens probatur: entitas peccati producitur a Deo, malitia vero peccati non producitur a Deo: ergo de entitate, & malitia peccati verissicantur duo, alioqui contradictoria.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego iterum antecedens, & dico: Deus, supposita hac identitate, physice concurrit ad productionem entitatis peccati, quæ indivisibiliter est entitas, & malitia peccati: non ideo tamen dicitur causa peccati: quatenus peccatum non imputatur Deo, sed humanæ libertati, a qua determinatus auctor naturæ, concurrit, ut satisfaciat muneri causæ primæ. Non ideo tamen Deus dicitur absolute, & simpliciter ullo modo causa peccati: quia, ex D. Au-

gustino, peccatum non agnoscit sui causam efficientem, nisi deficientem. Homo autem, non Deus, desicit a debita rectitudine per peccatum: sed de hoc in theol.lib.8. ubi de moralitate actuu humanorum.

Objicies 8. Inter ens reale, & ens rationis, seu chimericum, datur ens medium, nempe negativum, seu abusivum: ergo inter distinctionem realem, & rationis, datur distinctio media virtualis,

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiam. Disparitas est, quia datur necessitas entis abusivi, ut probatur in metaphysica: at distinctionis virtualis non solum non assignatur necessitas, verum etiam affertur implicantia contradictionis.

LIII. Objicies 9. Unio hypostatica habet distinctionem virtualem in se: ergo datur distinctio virtualis. Antecedens probatur: unio hypostatica unit immediate Verbum, seu personalitatem Verbi, & non unit immediate naturam divinam: ergo habet in se distinctionem virtualem.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, concesso antecedente, nego consequentiam. Distinctio illa in Incarnatione, quæcunque, & qualiscunque sit, de qua dictum est in theologia; est in extremis, non vero inipsa unione: sicut enim exeo, quod unio aliqua uniat Petrum, non vero Paulum; non sequitur, quod distinctio realis se teneat ex parte unionis, sed ex parte Petri, & Pauli, realiter inter se distinctorum; ita & in casu nostro, cum unio hypostatica inveniat naturam, & personalitatem Verbi, aliquo modo inter se distincta; distinctio, quæcunque & qualiscunque illa sit, se tenet ex parte naturæ, & personalitatis, non vero ex parte unionis. Cujus autem generis sit talis distinctio, cum non sit formalis ex natura rei, nec virtualis, de qua loquimur; videndum in theol. lib. 1. ubi probabitur esse distinctio Inestabilis, nimirum inexplicabilis, ut eam vocant communiter SS. PP. Hactenus de distinctione independenter ab intellectu. Nunc

### ARTICULUS X

Quid sit, & quotuplex, & an detur distinctio dependens ab intellectu.

LIV. Dico 1. Distinctio rationis, ut supra diximus, & ipsum nomen ostendit; est, quæ habetur dependen-

denter ab intellectu. Dicitur extrinseca: quia nihil aliud est, nist cognitio inadæquata objecti indivisibilis, cui esse potest extrinseca: per quam ipsum, licet indistinctum, evadit tamen extrinsece tale, ob sui repræsentationes, & veluti imagines intentios

pales inadæquatas.

LV. Dico 2. Duplex est distinctio rationis: prima, dicitur rationis ratiocinantis: secunda, rationis ratiocinatæ. Distinctio rationis ratiocinantis, quæ dicitur etiam sine fundamento in re, est, eum idem de seipso, eodem modo affirmatur, vel negatur: ita ut idem, eodem modo, vel fere eodem modo expressum, veniat ex parte subjecti, & ex parte prædicati; perinde ac, si essent duo, v. g. cælum est cælum; homo non est homo. Atque hæe est communior explicatio, quanvis alii distinctionem rationis ra-

tiocinantis aliter explicare contendant.

Dico 3. Distinctio rationis ratiocinatæ, seu cum fundamento in re, est, cum idem omnino indivisibile, & adæquatum objectum, variis cognitionibus totum quidem, sed non adæquate, sepræsentatur; capta passim occasione ex multiplicitate ipsins in virtute, seu ex æquivalentia, aut accidentibus. Dicitur, cum fundamento in re: quia, cum homo, v. g. æquivaleat Deo, & angelis per actus vitales; plantis per vegetationem; brutis per sensationes; nunc dicitur, homo est vivens: nunc dicitur, homo est vegetabile; nunc dicitur, homo est animal: quare quasi videtur extrinsece per intellectum distingui in vivens, vegetabile, animal. Que æquivalentia unius ad plura, dicitur distinctio virtuali minor, seu extrinseca, ut dictum est supra. Ita explicatur distinctio rationis ratiocinatæ communiter: quia hoc modo omnia bene salvantur: nec videtur posse diversimode commodius expliçari, vel æque commode.

LVI. Dico 4. Datur distinctio rationis ratiocinata, modo præexplicato. Est sententia communis Nominalium, Okami, Gabrielis, Gregorii, & recentiorum, quorum ducem suisse. D. Thomam, contendit Hurtadus disp. 6. metaph. sest. 4. subs. 3. Probatur: quia prædicta distinctio consistit in cognitione precisiva ex parte actus: sed cognitio præcisiva ex parte actus datur: ergo datur prædicta distinctio. Major constat ex dictis assert. superiore. Minor probatur: cognitio præcisiva ex parte actus, in ordine ad rem nostram, est cognitio, attingens totum objectum, sed non totaliter: atqui hujusmodi cognitio datur desa. Ant. Forti.

cto, ergo datur cognitio pracisiva ex parte actus. Minor probatur : datur enim cognitio, qua, licet repræsentet totum objechum, cum hoc sit omnino indivisibile; illud tamen, ita semiclare repræsentat, ut non possit, quantum est ex vi talis cognitionis, distingui ab omni eo, quod non est ipsum: hujusmodi est cognitio, qua affirmo: homo est animal; quæ quidem attingit. totum, & adæquatum hominem, at non totaliter, & adæquate; idest non tanta claritate, quanta discerni possit ab omni eo quod non est ipse homo. Quandoquidem, ex vi hujus cognitionis, ex fe dicentis ordinem ad sensationes, solum potest distingui homo ab omni eo, quod non est animal; non vero, etiam ab omni eo, quod est animal: quia nimirum, stante tali cognitione, ita possum arguere: hoc est animal, ergo non est Deus, non est angelus, non est arbor, non est lapis: non vero possum ita procedere : hoc est animal, ergo est homo, non equus, non leo. Nam. etiam his omnibus competit, esse animal. Hac distinctio appellari solet distinctio, seu præcisio formalis ex parte actus: quia, ita præscindit objectum extrinsece, ut tota præcisio fe teneat ex parte ipsius actus, nempe cognitionis: non vero ex parte objecti, puta quod venit in recto, estque indivisibile in plura se : adeoque in ipsum, quasi in centrum, ducuntur ab intellectu, tanquam linea, plures, variaq; cognitiones: seu, quast in indivisibilem atomum, collimant, ut radii solares, in unum punctum. Itaque

LVII. Dico 5. Quando dicitur objectum repræsentari totum, sed non totaliter; adæquatum, sed non adæquate: ly, totum, & adæquatum se tenet ex parte objecti, intrinsece: ly, non totaliter, non adæquate, se tenet ex parte actus, extrinsece. Quatenus videlicet totum quidem objectum, totaque ejus entitas repræsentatur; sed ita obscure, aut semiclare, ut, præcise ex vi talis cognitionis, non possit secerni ab omni eo, quod non est ipsum: unde cognitio hæc dicitur inadæquata repræsentatio objecti, ejusque esse extrinsecum partiale: & per varias cognitiones, ita præcisivas, dicitur objectum extrinsece distingui, quasi in varias partes extrinsecum objecti mextrinsece distingui, quarum singulæ sint esse extrinsecum objecti partiale, adeoque pars quædam extrinseca objecti. Nam, cum cognitio sit esse extrinsecum objecti, quippe ejus imago intentionalis; si plures sint cognitiones objecti adæquate, & totales; objectum di-

Phil. Neg. Log. Yy citur

citur extrinsece multiplicari, nimirum in multiplex suum esse extrinsecum adæquatum; quod est extrinsece universalizari, ut infra videbitur. Si vero plures sint cognitiones objecti, sed inadæquatæ, & solummodo partiales; objectum dicitur extrinsece dividi, & præscindi in partes extrinsecas; quod est distingui in

partes, dependenter ab intellectu.

LVIII. Dico 6. Quando dicitur, rationalitas formaliter ex parte actus non e st animalitas; sensus est, primo, quod homo, prout cognitus cognitione A, licet sit inadaquate idem, ac homo, prout cognitus cognitione B; inadæquate tamen hac funt duo concreta diversa, quæ differunt inadequate, non quidem secundum id, quod venit in recto de materiali, quod est unus, idemque homo; sed secundum id, quod venit in obliquo de formali, ex parte intellectus, quod est cognitio: sensus est secundo. animalitas, & rationalitas different non intrinsece, & absolute, simpliciter, & in recto, sed extrinsece, respective, & in obliquo; quatenus sunt ipse homo in ordine ad diversos terminos, seu connotata, seu accidentia, & obliqua, ad quæ dicit ordinem unus, idemque homo: quanvis nequeant quandoque, vel non nili magna cum difficultate, assignari connotata, seu operationes, & accidentia diversa. Quare fundamentum hujus distinctionis est aquivalentia, seu similitudo, seu confundibilitas objecti cum pluribus, undecunque illa proveniat: unde fit, ut modo confundatur cum his, modo cum illis; modo cum pluribus, modo cum paucioribus : adeoque, quantum est ex hoc capite, modo obscurius, modo clarius exprimatur. Dixi, quantum est ex hoc capite: nam

guitur a pluribus, quam distingueretur, si cognosceretur, ut homo. Et ratio est, quia, in hoc casu, major claritas unius cognitionis præ altera, provenit ex eo, quod una, utpote clarior, veluti dividat objectum in partes, & secernat partes inter se: non vero, ex eo, quod dividat, ac secernat ipsum objectum a pluribus, quæ non sunt ipsum, a quibus altera non dividebat, ac secernebat. Immo

LIX. Dico 8. Quod est valde notandum propter ea, quæ dicenda erunt in theologia, præsertim lib. 1. de Deo, ubi de comprehensione. Potest una cognitio esse clarior, & persectior altera intensive, quin sit clarior, & persectior extensive. Assertio probatur, & explicatur. Potest una cognitio, representans unum, idemque indivisibile objectum, v.g. angelum,esse intensive, seu gradualiter, aut quasi gradualiter clarior, & persectior, quam altera cognitio: quanvis non representet plura obliqua, plura connotata, plures terminos, plura accidentia, aut quasi accidentia, quam representet altera, cui prestat: atqui hoc est, esse intensive clariorem, seu persectiorem, non extensive : ergo potest. Minor est explicatio terminorum. Major, in qua residet dissicultas, probatur: quia id non videtur repugnare. Enimvero potest idem omnino punctum aeris magis, aut minus illustrari,scilicet per intensionem lucis in illo majorem, aut minorem . Potest idem omnino subjectum, magis, aut minus calesieri,scilicet per majoreme aut minorem intensionem caloris, prorsus in eadem parte subjecti. Potest idem omnino objectum, eadem omnino indivisibilis bonitas, magis, aut minus amari a voluntate : quis enim neg et, unum amorem posse esse altero intensiorem, circa idem omnino objectum? ergo quare non poterit idem omnino objectum nunc magis, nunc minus clare representari? cum claritas cognitionis sit, ut ita dicam, lux quedam intentionalis, qua objectum magis, aut minus inclarescat, seu, qua potentia intellectiva magis, aut minus illuminetur, & illustretur. Et sicut ad hoc, ut lux, calor, & ceteræ qualitates intensibiles, intendantur, & reddant subjectum suum magis, aut minus tale; non opus est, etiam extendantur: intensio enim sit in cadem. parte subjecti; ita ad hoc, ut claritas cognitionis reddatur suo modo intensior, non opus est, ulterius extendatur ad plura obliqua repræsentanda. Quod si petatur, quid præstet hæc major intensio claritatis in cognitione, si non ulterius se extendit ad plu-Υv

plura obliqua representanda; respondeo, proportione servata ad alias prædictas qualitates, præstat, ut idem omnino objectum bonum, aut malum, quippe clarius repræsentatum, citius moveat voluntatem ad sui annorem, aut odium: præstat, ut idem omnino objectum bonum, aut malum, quippe clarius repræsentatum, ametur magis, aut magis odio habeatur a voluntate: sicut lux intensior proportionata prestat, ut oculus citius possit videre objectum: & calor intensior facit, ut stupa citius, magisque calesiat, & facilius comburatur. Hæc probant, dari desacto dissinctionem dependenter ab intellectu, pro ut communiter traditur a doctoribus. Cæterum, in rei veritate, si res sunditus per-

pendatur.

LX. Dico o. Non datut in creatis alia distinctio, nisi realis. Assertio probatur, quia vel sermo est de entitate cujusvis creaturæ intrinsece, vel extrinsece: si de entitate intrinsece; hæc no distinguitur intrinsece à seipsa: nec ulla alia in creatis datur distinctio, nemine cogitante, preter realem, ut constat ex supra... dictis de distinctione formali ex natura rei . & virtuali . aut alia simili, quomodocunque appelletur. Si de entitate extrinsece; contra est: quia hoc extrinsecum, quod connotatur ab una, eadeng; entitate, vel est operatio diversa, vel terminus diversus, vel cognitio diversa, vel obliquum diversum, quodcung, sit: atqui una operatio, unus terminus, una cognitio, unum obliquum distinguitur realiter ab alio : v. g. in homine pura sensatio, ut visio, distinguitur realiter ab intellectione: ergo entitas hominis, secundum id, quod reduplicat extrinsece, est realiter distincta. Scilicet entitas hominis, prout extrinsece reduplicat visionem, distinguitur realiter a se, prout reduplicante intellectione: hoc enim nihil aliud importat, nisi, visionem in homine distingui realiter 'ab intellectione: ergo entitas hominis, prout substans uni cognitioni, distinguitur realiter a seipsa, prout substante alteri cognitioni: quia hoc nihil aliud importat, nisi unam cognitionem realiter distingui ab alia. Que sane, explicatis terminis, non videntur posse negari. Dixi, in creatis: quia, ut supra innuebam, & dixi ex professo in theol. lib. 1. de Deo, datur in divinis distin-Etio Inessabilis, ad salvandum mysterium Trinitatis, libertatis, & scientie contingentium.

A R-

## A R T I C U L U S XI. Solvuntur objectiones.

LXI. OBjicies 1. Nequit explicari, an, & quare cognitio, ita præcisiva ex parte actus, dicatur distinctio rationis, seu extrinseca, objecti intrinsece indivisibilis: er-

go non potest distinctio rationis in illa consistere.

Respondeo, nego antecedens: & dico, objectum, per hujusmodi cognitionem, dici extrinsece pracisum, & veluti distinctum, ac divisum in partes: quia cognitio, utpote imago, dicitur esse extrinsecum objecti, quod reprasentat: sed hujusmodi cognitio est inadaquata, ut art. sap. explicatum est: ergo est esse inadaquatum extrinsecum objecti: ergo objectum, per ipsam dicitur extrinsece inadaquatum, divisum, distinctum, pracifum.

Objicies 2. Nequit explicari, quare prædicta cognitio dicaturinadæquata ergo illa non est distinctio extrinseca objecti sul.

Respondeo, nego antecedens: & dico, dici inadæquatam inadæquatione, se tenente ex parte actus, seu modi repræsentandi; non vero ex parte objecti, seu rei in recto repræsentatæ: quatenus nimirum, licet repræsentet objectum totum, & adæquatum; non tamen repræsentat totalitet, & adæquate; tantavidelicet, ac tali claritate, qua illud discerni possit ab omni eo, quod non est ipsum: ut explicatum est art. sup.

Objicies 3. Implicat cognitio, qua exprimat totum objecum, sed non totaliter: ergo non datur, immo nec dari potest

cognitio pracisiva ex parte actus, modo pradicto.

Respondeo; nego antecedens: quæ enim in hoc repugnantia? Sic primo, unio unit quidem totam animam rationalem cum pede, sed non quantum illa unibilis est; quia non unit etiam cum capite, cum pectore: cum quibus unitur per aliam unionem. Secundo, actus amoris erga Deum, quo quis amat Deum; totum quidem Deum amat, sed non quantum amabilis est: cum possit præterea amari, per alios actus amoris nobiliores, & intensiores, in infinitum. Tertio, cognitio creata intuitiva Dei totu Deum videt, sed non quantum ille visibilis est: non enim eundem comprehendit, aut cognoscit omnimoda claritate. Quarto, visso clara ut duo, exprimit totum objectum, sed non quantum exprimibile est, seilicet non omnimoda elaritate: cum possit illud

clarius exprimi, per visionem claram, ut quatuor; & tamen, etiam per adversarios, saltem communiter, visio, & sensus reliqui non funt, nisi ex parte actus, præcisivi. Quinto, cognitio, qua cognoscitur Petrus, ut homo, exprimit totum hominem, sed non omnimoda claritate: quia cognitio, qua ipse Petrus exprimitur. ut animal rationale, est clarior, & de eodem objecto. Sexto. conclusio probabilis, seu opinativa, exprimit totum suum objeclum, sed non omnimdoa luce: clarius enim illud repræsentat cognitio demonstrativa, seu scientifica. Septimo, lux, ut duo, illuminat totum punctum aeris, sed non omnimoda claritate: quia scilicet lux, ut quatuor, idem numero punctum magis illuminat . Octavo , quelibet linez, ducta a circumferentia ad centrum, tangit totum centrum, sed non totaliter; scilicet non undequaque, & quantum tangibile est: quia non quælibet illud tangit ex omni latere. Nono, ex multis equis trahentibus eundem gurrum, quilibet trahit totum currum, sed non totaliter : quia scilicet nullus prastat totum concursum, quem prastat alius.

LXII. Objicies 4. Nequit explicari, unde provenire possit, ut cognitio totum objectum repræsentet, sed non totaliter, modo præexplicato; ergo non datur distinctio, dependens ab intel-

lectu, ut a nobis traditur.

Respondeo, nego antecedens: & dico, quod cognitio obje-Rum totum repræsentet ; provenire ex indivisibilitate ipsius objecti : quod vero illud non totaliter repræfentet ; provenire ex iisdem capitibus, unde provenit, per adversarios, quod eadem cognitio unum prædicatum, non vero alterum attingat: formaliter nimirum id provenit ex ipfamet cognitionis obscuritate: determinative, a speciebus, que ad cognitionem determinant: cum enim species ille hauriatur depedeter a sensibus,nec sensus singula accidentium genera in objecto percipiant; fit, ut intellectus dependenter a sensibus, & a talibus speciebus, semper eliciat cognitiones obscuras, & imperfectas: quibus non possit secernere, ac distinguere tale objectum ab omni eo quod non est ipsum-

Objicies 5. Nequit explicari, an idem sit, cognitionem unam de eodem prorsus objecto esse diversam ab altera, & esse illa clariorem pergo non bene explicatur, & admittitur a nobis distin-

. ctio rationis.

Respondeo, nego antecedens: & dico, non idem esse, quod una cognitio, de codem objecto, sit diversa ab altera; & quod sit illa

illa clarior. Nam est diversa, vel primo, ob diversum modum. tendendi, quo v. g. diversa est cognitio apprehensiva a cognitione judicativa, vel discursiva; copulativa, vel disjunctiva. Vel secundo, quia determinat intellectum ad eliciendas, de eodem. objecto, novas cognitiones diversas ab illis, ad quas illum determinat alia cognitio: sic v. g. cognitio, qua quis cognoscit Petrum, ut locutivum; determinat ad affirmandum, quod Petrus habeat os, & linguam, quibus possit mentis conceptus manifestare: cognitio vero, qua quis cognoscit eundem Petrum, ut ambulativum; determinat ad affirmandum, quod Petrus habeat pedes, quodq; non fit immobilis: quæ funt cognitioniones diversæ a superius allatis. Una autem cognitio est clarior altera, vel primo, quia determinat ad eliciendas, de eodem objecto, plures cognitiones, illud distinguentes a pluribus, que non sunt ipsum. Vel secundo, ex suo modo tendendi magis distinctivo partium. metaphysicarum inter se, illud comparando ad plura obliqua. seu operationes saut connotata. Vel tertio, quia suo modo illuminat ad citius, aut intensius amandum, odio habendum, aut operandum, ut explicatum est art. pracedente.

LXIII. Objicies 6. Objectum, affectum variis formis realibus accidentalibus, v. g. albedine, dulcedine; non dicitur precisum, & extrinsece distinctum: ergo neque objectum, affectum variis

cognitionibus, modo a nobis explicato.

Respondeo, nego consequentiam: disparitas est, quia cognitio est imago objecti, adeoque esse extrinsecum ejusdem-:

non vero ille forme accidentales.

Objicies 7. Objectum, affectum multiplici cognitione ejufdem qualitatis, v. g. Petrus cognitus a Paulo, cognitus a Francisco, cognitus a Marcello; non dicitur per hoc extrinsece præcisus: ergo multiplex cognitio non est extrinseca objecti distinctio, seu præcisio.

Respondeo, concesso antecedente, distinguo consequens: multiplex cognitio quomodocunque, concedo: inadæquata, nego consequentiam. Sensus distinctionis constat ex dictis, tum hoc

articulo, tum præcedente.

Objicies 8. Animalitas, & rationalitas in Petro distinguuntur ex parte actus, seu per intellectum, ut explicatum est : ergo distinguuntur, etiam independenter ab intellectu: probatur consequentia: quia ante operationem intellectus animalitas habet capacitatem, ut distinguatur extrinsece, seu ex parte actus an rationalitate: rationalitas vero non habet capacitatem, ut extrinsece, seu per intellectum distinguatur a seipsa: ergo, anteroperationem intellectus, animalitati, & rationalitati competunt prædicata, alioqui contradictoria: ergo, si distinguuntur ex parte actus, distinguuntur etiam independenter ab intellectu.

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiam: ad ejus probationem, concessa prima parte, nego secundam partem

antecedentis, & quidquid inde infertur.

Realiter, & independenter ab intellectu, rationalitas, & animalitas Petri intrinsece idem omnino sunt, juxta superius tradita: & sicut idem objectum, quod est animalitas, potest subeste diversis cognitionibus inadaquatis, & nunc vocari animalitas, nunc rationalitas; ita idem objectum, quod est rationalitas, potest subesse diversis conceptibus, & nunc vocari rationalitas, nunc animalitas: adeoque eadem numero capacitas est in animalitate, ut distinguatur per intellectum a rationalitate, ac in rationalitate, ut per intellectum distinguatur ab ipsa rationalitate objectiva: hoc enim nihil aliud importat, nisi quod ipsa entitas, quæ indivisibiliter, ex parte objecti, quod venit in recto, est rationalitas; possit per intellectum adeo obscure cognosci, ut modo possit confundi cum brutis, & vocari animalitas; modo distingui ab illis, ex vi cognitionis minus obscure; & vocari rationalitas. Unde est, ut absurdum non sit, quod idem, per intellestum, seu ex parte actus possit distingui a seipso: ut enim hoc, & art. pracedente explicatum est; totum hoc nihil aliud significat, nisi unam, eandenque indivisibilem entitatem repræsentari posse multiplici cognitione inadæquata, de qua videbit

#### ARTICULUS XII.

An distinctio dependens ab intellectu fiat per præcisionem objectivam.

LXIV. Dico 1. Sensus quæstionis est, an supradicta distinctio rationis siat per præcisionem objectivam, idest per cognitionem præcisivam ex parte objecti; quænimirum dicatur veluti bipartiri, & præscindere ipsum objectum, cognoscendo v. g. animalitatem Petri, non cognita per Ant. Forti.

eandem cognitionem rationalitate ejusdem: & quidem secundum id, quod venit intrinsece, absolute, specificative, in recto. quanvis animalitas, & rationalitas Petri fint omnino unum, & idem, independenter ab intellectu. Jam affirmant Thomistæ passim, Scotistis oppositi, ut ita omnia salvent, absque distinctione formali ex natura rei. Thomistis adhærent nonnulli, etiam e nostra Societate, pro se afferêtes Joannem de Lugo in manuscriptis. & alios, qui videri poterunt, apud Polizzium, hujus præcisionis fautorem disp. 23. logica sett. 1. num. 5. Præcisorum autem quidam præcisionem objectivam admittunt solum in divinis, saltem in mysterio Trinitatis, ut Arriaga disp. 5. log. sect. 3. subsect. 2. ubi contendit, vix, salva fide, negari posse in divinis hujusmodi pracisionem objectivam: sed res non est ita certa, ut ipsi videtur. Hoc theologi examinent, & nos negavimus in theololib. 1. de Deo. Alii illam admittunt solum in creatis, de possibili: alii in creatis, etiam defacto: alii tum in divinis, tum in creatis: nonnemo, ut refert líquierdo in phar. disp. 13. n. 236. in creatis, inter prædicata relativa duntaxat : v. g. inter actionem, & passionem. Negant vero communissime, præsertim recentiores, quotquot distinctionem rationis ratiocinatæ salvari sustinent. modo a nobis præexplicato, per cognitionem præcisivam ex parte actus. Equidem

Dico 2. Distinctio rationis ratiocinatæ non est cognitio precisiva ex parte objecti; adeoque cognitio, quæ dicitur inadæquata, de objecto independenter ab intellectu indivisibili, est inadæquata ex parte actus, modo superius explicato, non ex parte objecti; ita nimirum, ut inadæquatio non se teneat ex parte ipsius objecti, sed ex parte cognitionis: probatur: quia repugnat præcisio objectiva: ergo distinctio rationis non sit per precisionem objectivam. Antecedentis probatio sit sequens asser-

tio, qua

LXV. Dico 3. Præcisio objectiva, seu cognitio, præscindens objective, modo prædicto, est chimera. Probatur: nam, vel supponuntur in objecto, independenter ab intellectu, formalitates distinctæ ex natura rei, aut virtualitates, distinctæ intrinsece virtualiter inter se, vel simili dissinctione, media inter dependentem, & independentem ab intellectu, quomodocunque vocetur (nam aliqui, a nomine distinctionis abhorrentes, illamappellant identitatem minorem, identitatem transitivam; quanphil. Neg. Log.

Zz

vis in re idem asserant) vel non: neutrum dici potest : ergo præcisio objectiva est chimera. Minor probatur: si enim primum; contra est: quia hujusmodi distinctiones repugnant, ut supra probavimus, quomodocunque vocentur, utque etiam fuse in theol. lib. 1. de Deo. Si secundum; contra sic argumentor: chimera est, quod de eadem omnino indivisibili entitate verificentur duo, alioqui contradictoria, cujusmodi sunt: cognosci, & non cognosci: sed hoc importat præcisio objectiva: importat enim, quod in homine, v. g. animalitas cognoscatur, rationalitas no cognoscatur; licet sint omnino ide, independenter ab intellectu: ergo. Major probatur: chimera est, quod de una, eadenque indivisibili entitate verificentur alia prædicata, alioqui contradictoria, tum quoad esse secundum quid, tum quoad esse simpliciter, cujusinodi sunt, videri, & non videri; uniri, & non. uniri; esse hic, & non esse hic; esse nunc, & non esse nunc; producere, & non producere; produci, & non produci; existere, & non existere: ergo & chimera est, quod de eadem verificentur cognosci, & non cognosci. Consequentia probatur: quandoquidem, si non esset chimera, quod verificentur hac duo: cognosci, & non cognosci; neque esset chimera, quod verificentur, saltem in aliqua alia entitace, hæc alia duo: videri, & non videri; uniri, & non uniri; esse hic, & non esse hic; esse nunc, & non esse nunc; producere, & non producere; produci, & non produci; existere, & non existere: æque enim inter se opponuntur, & destruuntur ad invicem omnia contradictoria, quantum est ex vi contradictionis: adeoque tolleretur de medio o une signum cognoscendi realem distinctionem: nec posset ratione impugnari, qui assereret, omnia identificari posse, nihilominus præscindi visive, unitive, ubicative, durative, productive, existentialiter; puta per visionem, unionem, ubicationem, durationem, productionem, & existentiam; undeabsque ulla contradictione, videri, & non videri; uniri, & non uniri; ubicari, & non ubicari; durare, & non durare; producere, & non producere; produci, & non produci; existere, & non existere, verisicari posse de eo, quod est alioqui omnino ultum & idem intrinsece.

LXVI. Et sane, si possunt, per adversarios, duo esse unum, & idem, pro statu reali; & tamen non esse unum & idem, sed duo, pro statu intentionali : ergo poterunt duo esse unum & idem, pro

statu reali, ut ita dicam existitivo, & tamen non esse unum, & idem, sed duo, pro statu reali, ut ita dicam, visivo, idest obje-Ctivo visionis; pro statu reali unitivo, idest objectivo unionis; pro statu reali ubicativo durativo, productivo, idest pro statu objectivo ubibationis , durationis , productionis : ergo si , per adversarios, potest una cognitio habere vim, dividendi, seu di-Ringuendi, pro statu suo objectivo, objectum alioqui unum, & idem; quare non poterit una visio, una unio, una ubicatio, una duratio, una productio habere vim reddendi duo, pro statu reali objectivo, relate ad ipsam, objectum, alioqui pro statu reali simpliciter, seu prostatu existentiali, unum, & idem? Enimvera, ut posita tali vi in cognitione, si attingatur una conceptibilitas sine alia, non sequentur duo contradictoria: cum, in hac hypothesi, non sint ejusdem, de eodem, secundum idem; ita nec sequuntur duo contradictoria, posita tali vi in visione, unione, duratione, ubicatione, productione; jam enim, in hac hypothesi, nan essent ejustem, de codem, secundum idem. Sed omne id, quod formaliter no est binarium contradictoriorum; aut id, unde sequantur, aut ad quod præsupponantur contradictoria; est possibile: ergo, si est possibilis prædicta vis præcisiva in cognițione; erit etiam possibilis, modo suo, similis vis præcisiva, seu divisiva, seu distinctiva in visione, unione, duratione, ubiçatione, productione, qua objectum, alioqui unum, & idem, pro statu reali existentiali, siat tamen duo distincta, pro statu reali secundum quid : duæ nimirum, ut ita dicam, visibilitates, unibilitates, ubicabilitates, durabilitates, productibilitates, quarum una, per unam visionem videatur, per unam unibilitatem uniatur, per unam ubicationem ubicetur, per unam durationem duret, per unam productionem producatur; quin alia, aliqqui realiter identificata prostatu existentiali, simpliciter videatur, uniatur, ubicetur, duret, producatur; si non absolute, & simpliciter, saltem per eandem visionem, unionem, ubicationem, durationem, productionem, qua hic, & nunc afficitye alia-

LXVII. Dico 4. Præcisores recentes, saltem nonnulli præcisionem objectivam fundant in dissinctione virtuali majore, vel
in distinctione ex natura rei formali, vel in alia simili, quomodocunque vocetur. Sed immerito, ni fallor. Nam, si objectum supponatur intrinsece formaliter ex natura rei, seu virtualiter, seu
alio modo dissinctum, independenter ab intellectu; intellectus

Z z 2 inve-

invenit, non facit præcisionem. Sicut igitur non dicitur intellectus præscindere Petrum a Paulo, dum Petrum cognoscit sine Paulo, a quo invenitur distinctus realiter, independenter ab intellectu; ita nec dici debet præscindere animalitatem a rationalitate, si hæc supponantur objecta, independenter ab intellectu, formaliter, aut virtualiter, aut simili modo intrinsece distincta, &

in ordine ad hoc perinde, ac si essent duo.

Dico 5. Veteres pracisionem objectivam solum fundasse visi sunt in distinctione virtuali minore, idest in æquivalentia ad plura, seu multiplici virtute, qua objectu plures operationes præstat,& pluribus terminis correspondet. Unde hoc concretu, quod est, homo v.g. & sensationes, ad quas homo dicit ordine, visi sunt appellare animal; concretum vero illud, quod est, homo, & intellectiones, appellare rationale; deinde, in hoc sensu, sustinere, quod cognosci possit animal, quin cognoscatur rationale; puta secundum id , quod rationale, juxta hanc acceptionem, importat in obliquo, nempe intellectiones: juxta quam acceptionem animal, & rationale sunt duo concreta inadæquate distincta, & diversa: & idem est, cognosci posse animal, non cognito rationali, ac posse cognosci sensationes, non cognitis intellectionibus. Ita veteres doctiffimi, quos sapius, hac de re, oretenus consulere volui : in quo solum, quo ad nomen, erit nobiscum discrepantia. Plura de præcisione objectiva, ex argumentorum solutione melius innotescent.

## A R T I C U L U S XIII. Solvuntur Objectiones.

LXVIII. OBjicies 1. Cognosci, & non cognosci non sunt contradictoria: ergo possunt cadere supramam, eandenque indivisibilem entitatem. Antecedens probatur: contradictoria sunt, que important esse, & non esse: sed cognosci, & non cognosci, non important esse, & non esse: rego non sunt contradictoria.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego minorem: quia cognosci, & non cognosci important in objecto, esse, no esse extrinsece objectu secundu quid, nempe esse cognitum, & non esse cognitum; important in eodem objecto esse, & non esse intrinsece secundum quid, idest esse cognoscibile, &

Digitized by Google

non esse cognoscibile, per hanc determinatam cognitionem; important in cognitione esse, & non esse, secundum quid, hoc est exprimere, & non exprimere: seu esse repræsentantem tale objectum, & non esse illud repræsentantem: adeoque important, in ipsa cognitione, esse, & non esse simpliciter: cum totum esse cognitionis sit exprimere, repræsentare, esse talem imaginem sui objecti. Modo præsicto, sunt etiam contradictoria: albisscari, & non albisscari; albisscabile, & non albisscabile; albedo, & non albedo; album, & non album; videri, & non videri; uniri, & non uniri; esse hic, & non esse hic; producere, & non produce-

Objicies 2. Cognosci, & non cognosci, in casu præcisionis objectivæ, non sunt contradictoria: ergo præcisio objectiva non est chimera. Antecedens probatur: quia in priori se habet, quod cognitio præscindat objectum in duas sormalitates, & consequenter cognoscat unam, non vero alteramentos.

Respondeo, nego anteredens.. Ad cujus probationem, nego iterum antecedens, tanquam de subjecto non supponente: supponit enim illud idem, quod negatur, nempe præcisionem in objecto, ex vi cognitionis, esse possibilem. Deinde contra sic argumentor: intellectus vel supponit formalitates in objecto, ante suam operationem, vel non: si primum; contra est, quod suppra contra dissinctionem scoticam, & virtualem majorem, aut smillem: si secundum; intellectus non habet vim faciendi tales formalitates vere; & intrinsece in suo objecto; ad summum poterit illas essingere, cognoscendo chimeram: aliter non poterit ratione impugnari, ut supra dicebam, qui asserat, posse objectum, aliqui omnino umum, & indivisibile, præscindi per unionem, productionem; & ita ex identificatis uniri unum, non unito altero, saltem per candem unionem; producti unum, & non productialiud, saltem per candem productionem.

Objicies 3. Licet, independenter ab intellectu, non habeantur intrinsece in objecto, formaliter plures formalitates; habentur tamen fundamentaliter: & resultant deinde ad adventum cognitionis præcisivæ, attingentis unam sine alia, quantunyis realiter identificatas.

Respondeo, nego assumptum, ut supra: alitero dici, posset, quod habeantur formalitates sundamentaliter: & deinde resultent ad adventum visionis, unionis, ubicationis, durationis, pro-

ductionis, objective suo modo præscindentium, ut ita dicam, vifive, unitive, ubicative, durative, productive.

LXIX. Objicies 4. Vi distinctionis virtualis minoris, idest aquivalentia ad plura, fieri potest, ut habeantur intrinsece in objecto diverse formalitates, quarum una fine altera cognolica-

tur: ergo potest objective præscindi.

Respondeo, nego antecedens: nam talis aquivalentia vel relinquit objectum intrinsece unum, & indivisibile, licet respiciens terminos diversos; vel non: si primum; præstare non potest, ut in objects sint intrinsect formalitates diversa, independenter ab intellectu, quarum una fine altera cognoscatur: sicuți Eddem æguivalentia præstare nompotek, ut sint sormalicates in objecto, quarum una sine alcera videatur juniatur, produca-'tur: si secundum i ergo hac erit distinctio virtualis major, vel feotica, vel quid'fimile; quod supra probatum est repugnare.

Objicies 5. Potest invellectus, prossatu objectivo, idensifique objecta realiter distincta : v. g. hominem, & equum ellentialiter Incompossibiles, ut cum assirmat : homo est equus : ergo potest theidere, pro statu objectivo, in plures formalitates objectum. alioqui in se realiter indivisibile; ergo porest cognitio, objective

præscindens, esse in intellectu.

Respondeo, distinguo antecedens: potest intellectus, pro Matu objectivo, identificare duo realiter distincta, essective, nego: repræsentative, subdissinguo: repræsentando chimeram. concedo: objectum relies nego antecedens: & diftinguo consequens, eodem modo: effective, nego; repræsentative, subdi-Hinguo: repræsentando chimeram, concedo: repræsentando objectum reale, nego consequentiam u Intellectus, faciendo ens rathonis metapholicum plient repositeitare potest chimeram, que fit Mollo Equus; ita poterie representare chimeram, que sit animal hominis non rationale: sicus etiam potest repræsentare chimeram, que sit cognitio hominis, & non cognitio ejusdem hominis: sed hae non sant ad rem, pro præcisione objectiva vera, & reali; de qua controvertitur : quæ debet elle absque salsitate in objecto, & cognitione; cum præstindentium, ex communi proloquio, non sit mendacium. Itaque ad secundam consequentiam, distinguo confequent curgo potest cognitio objectiva prascin-'dens effe in illu, effective, nego : effe repræsentative, subdistinguo: chimerica, concedo: realis, nego antecedens, & consequenquentiam. Intellectus enim non potestiefficere cognitionem objective præscindentem, cum hæc sit chimera; potest tamen talem cognitionem impossibilem cognoscere, cum possit cognosce-

re chimeram, ut dictum est difp: 66

LXX. Objicies 6. Datur defacto pracisio objectiva: ergo non repugnat. Antecedens probatur: defacto in homine contingit casus, in quo cognoscatur animalitas, non cognita rationalitate: ergo defacto datur pracisio objectiva. Antecedens probatur: quando quis videt, aliquid a longe se mòvere motu progressivo (supponamus, hunc esse hominem) cognoscit quidem, animalitatem, non vero rationalitatem ejustem: ergo defacto contingit casus, in quo cognoscatur animalitas hominis, non cognita rationalitate ejustem.

Respondeo, nego antecedens, ejusque probationem. Ad cujus probationem, nego iterum antecedens, loquendo de animalitate, & rationalitate intrinsece acceptis: cum enim qua talia... sint omnino idem; non habetur unum, & altertim: nec potest consequenter animalitas, sine rationalitate cognosci, citra con-

tradictionem.

Objicies 7. In casu prædicto cognoscitur clare animalitas, & non cognoscitur clare rationalitas: ergo potest idem cognosci clare, & non cognosci clare: ergo & poterit idem cognosci, & non cognosci simpliciter, saltem per eandem cognitionem: cum æque sint contradictoria cognosci clare; quam cognosci simpliciter, & non cognosci simpliciter.

Respondeo, nego antecedens: nam, loquendo de animalitate, & rationalitate intrinsece acceptis, eadem claritate, qua cognoscitur animalitas; cognoscitur rationalitas in homine; cum

· idem omnino intrinsece sit.

Objicies 8. In casu prædicto affirmatur animalitas, & nonaffirmatur rationalitas: ergo saltem affirmatio præscindit: objective animalitatem a rationalitate.

Respondeo, nego antecedens: vel claritatis gratia, distinguo secundam partem: non affirmatur rationalitas intrinsece, nego: extrinsece, subdistinguo: non affirmatur, sub nomine rationalitatis, concedo: sub nomine animalitatis, nego antecedens, & consequentiam. Intrinsece, ex parte objecti, animalitas in tali objecto idem omnino est, ac rationalitas ejusdem: atqui affirmatur animalitas, quæ est in objecto: ergo intrinsece, ex parte objecti

jecti affirmatur rationalitas, quæ est in eodem homine: quippe. unum, & idem realiter cum ipso homine, & cum rationalitate ipsius hominis, qua realiter est ipse homo. Hinc constat, in cafu prædicto, idem affirmari, & negari posse, sub diverso conceptu, & sub diverso nomine, per diversa motiva, scilicet, per diversas operationes, & accidentia, per quæ idem objectum diversis rebus æquivalet; tum scilicet brutis, per sensationes, tum angelis, per intellectiones. Itaque, dum affirmatur animalitas intrinsece accepta; affirmatur rationalitas, sub nomine animalitatis: dum negatur rationalitas; negatur etiam animalitas, sub nomine rationalitatis: cum intrinfece, ex parte objecti, quod venit in recto, idem omnino sint. Sic rusticus assirmat, se esse hominem, negat, quin injuriam putat, si quis dicat, illum esse animal rationale; nec tamen ideo tunc objective præscindit, ipsis satentibus adversariis. Sic etiam sæpe contingit, ut, cum sit quæssio in philosophia de rei alicujus definitione, quæ in se sit vera; negetur ab aliquibus de suo definito: adeoque, ut idem ab illis, sub diverso nomine, affirmetur, & negetur.

LXXI. Objicies 9. Nequit explicari, in casu prædicto, cum quis, magis accedens, cognoscit tandem illud objectum, non solum moveri, motu progressivo, sed etiam loqui, & discurrere; quid novi cognoscat, si non objective præscindat: ergo præscindit objective.

Respondeo, nego antecedens: & primo dico, intellectum, ex parte objecti, quod venit in recto, nihil prorsus de novo attingere in hujusmodi casu, sed idem omnino objectum: v. g. Petrum, claritate majore, quam cognoverit antea: ut contingit, cum idem omnino punctum aeris præclariore solis radio illuminatur. Secundo, dico, intellectum, ex parte objecti, quod venit in obliquo, cognoscere alias operationes, seu accidentia Petri, quæ antea non cognoscebantur: unde determinatur intellectus ad eliciendam cognitionem clariorem, & magis distinctivam de ipso Petro, qua illum discernat, non solum ab omni non animali, sed etiam ab omni non homine: sicut tandem, dum cognoscit siguram, & alia accidentia Petri individualia; determinatur ad cognitionem magis, & magis claram, qua illum discernat, non solum ab omni non homine, sed etiam ab omni non Petro, dicens: est hic homo, non alius.

Ant. Forti.

Ob-

Objicies 10. In casu prædicto, qui videt procul hominem a longe, habet experientiam de animalitate, non de rationalitate; certificatur de animalitate, non de rationalitate; potess jurare, objectum illud esse animal, non autem potess jurare, objectum.

illud esse rationale: ergo præscindit objective.

Respondeo, distinguo antecedens: si sermo est de animalitate, & rationalitate extrinsece acceptis, cocedo:intrinsece acceptis, nego antecedens, & consequentiam. Animalitas, & rationalitas intrinsece idem omnino sunt; adeoque, in hoc sensu, nihil potest verificari de animalitate, quod non verificetur de rationalitate. Extrinsece vero animalitas est eadem entitas, prout respiciens terminos ab illis diversos, quos respicit eadem entitas, pro ut rationalitas; adeoque in hoc sensu animalitas, & rationalitas extrinsece distinguuntur. Animalitas enim dicitur ipse homo, prout reduplicat sensationes, prout respicit bruta, quibus comparatur, prout cognoscitur per cognitionem obscuram, qua confundatur cum brutis. Rationalitas vero est ipse homo, prout reduplicat intellectiones, prout respiciens angelos, quibus comparatur, prout cognitus cognitione minus obscura, qua discernatur a brutis. Et, in hoc sensu, idem est, aliquid competere animalitati, quod non competat rationalitati; ac aliquod competere sensationibus, quod non competat intellectionibus; aliquid competere brutis, quod non competat angelis; aliquid competere cognitioni obscuræ, quod non competat cognitioni minus obscuræ, ut dictum est supra, ubi de distinctione formali ex natura rei-

Objicies 17. Motus ille progressivus, in casu prædicto, vel producitur ab animalitate tantum, vel ab animalitate, & rationalitate: neutrum dici potest: ergo intellectus objective præscindit. Minor probatur: si secundum; ergo animalitas producit illum motum, rationalitas non producit eundem motum; quæscint duo prædicata contradictoria: ergo a fortiori poterit animalitas cognosci, non cognita rationalitate. Si primum; ergo nequit explicari, cur, viso illo motu progressivo, determinetur intellectus ad appellandum illud objectum animal, non vero rationale.

Respondeo, nego minorem: ad cujus probationem, eligo secundam partem; & nego consequentiam. Motus ille progressivus producitur tum ab animalitate, tum a rationalitate Petri: nam realiter sint omnino unum, & idem. Quoniam autem visio est valde impersecta, nec attingit motum illum, nisi claritate.

Phil. Neg. Log. A 2 a val-

valde exigua, & non tanta, ut possit illum discernere ab omni eo, quod non est motus hominis, sed solum ab omni eo, quod non est motus, procedens ab animali; hinc fit, ut intellectus determinetur ad dicendum, illud objectum, quod movetur tali motu progressivo, esse quidem aliquod animal, non autem ad dicendum clare, quale animal illud sit; hoc est determinetur ad illud confundendum cum brutis: deinde vero, post quam cognoverit intellectiones, vel prospexerit alia accidentia simul cum motu progressivo, quorum combinatio propria est solius hominis; determinetur intellectus ad cognitionem magis claram eliciendam de eodem objecto, procul vito: & ad dicendum, illud esse aliquem hominem: & cum, magis accedens, videt combinationem accidentium propriam solius Petri; determinetur ad cognitionem magis & magis claram, qua illum discernere possit non solum ab omni eo, quod non est animal, & quod non est homo: sed etiam ab omni eo, quod non est ipse Petrus; illum appellando, non solum animal, non solum rationale, sed & Petrum.

LXXII. Objicies 12. Cum Isquierdo in Pharo disp. 13. sett. 9. usque ad num. 328. Quanvis cognitio intuitiva non possit præscindere objective, potest tamen cognitio abstractiva: ergo non implicat in universum, absolute & simpliciter aliqua saltem obje-

ctiva præcisio.

Respondeo, nego antecedens, quoad secundam partem: eade enim est ratio: cum æque contradictorie opponantur cognosci, & non cognosci abstractive; quam cognosci, & non cognosci intui-

tive.

Objicies 13. Cum codem: aliqua cognitio est, qua cognoscitur objectum in phantasmate, quod intellectus sibi producit loco objecti: sed in hoc phantasmate potest intellectus præscindere objectum: ergo potest intellectus aliqua cognitione præscinde-

re ex parte objecti.

Respondeo omissa majore, nego minorem. Nam illud phantasma vel est repræsentatio totius objecti, quod supponitur indivisibile, & omnino indistinctum intrinsece, vel no est repræsentatio totius objecti. Si primum; ergo intellectus, in illo phantasmate, attingit totum objectum, tam scilicet animalitatem, quamrationalitatem. Si secundum; ergo phantasma objective præscindit rationalitatem ab animalitate; adeoque idem repræsentat, & non repræsentat: & redit argumentum. Dixi, omissa.

majore: quia hic modus phantasticandi, vel omnino gratis essingitur, vel sola voce differt a modo communiter recepto.

Objicies 14. Phantasma est divisibile: ergo potest cognitio in casu posito, attingere unam partem phantasmatis sine altera,

objective præscindendo.

Respondeo, distinguo antecedens: phantasma est divisibile intrinsece, seu gradualiter, transeat: metaphysice, seu essentialiter, subdistinguo: extrinsece, per distinctionem rationis, concedo: intrinsece, nego antecedens, & in eodem sensu consequentiam. Deinde contra sic argumentor: pars phantasmatis, quam attingit cognitio, vel repræsentat totum objectum, quod invenit intrinsece omnino unum, & idem, vel non. Si primum; ergo cognitio in illa parte phantasmatis attingit totum objectum. Si secundum; ergo pars hæc phantasmatis est præcisiva objecti intrinsece, realiter omnino indistincti: cum exprimat, v. g. animalitatem sine rationalitate: adeoque semper erit eadem dissecultas de phantasmate, ac de cognitione sive intuitiva, sive abstractiva, quomodocunque explicetur.

Quibus præmissis de unitate, identitate, pluralitate, distinctione, facilis erit intelligentia universalis, de quo erit disputation

sequens. Interim tamen esto

#### ARTICULUS XIV.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

LXXIII. Dico 1. Quæ hactenus tradita sunt in hac disp. 7.
maxime concernunt, primo, conceptum., & essentiam unitatis, & pluralitatis. Secundo, distinctionem formalem ex natura rei, distinctionem virtualem, aut similem, quam negamus. Tertio, distinctionem ex parte actus, quam admittimus. Quarto, præcisionem objectivam, quam dicimus repugnare. Jam nos, quoad primum punctum, ita procedimus: assignatus conceptus, & essentia constituta, ex una parte competit omni, & soli definito: ex altera parte non est assignabile vitium, quo laboret: aut quomodo aliter commodius, vel æque commode hæc salvari possint: ergo ita dicendum est. Prima pars antecedentis probatur: quia non est assignabile, cuinam ex definitis non competat: aut cuinam, præter definita. Secunda

Digitized by Google

#### 372 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

da pars probatur: quia non est assignabile, hoc vitium, aut hic modus diversus. Adversarii contra nos, suum assignando conceptum, aut essentiam prædictorum, prorsus procedunt eodem modo: puta contendentes, conceptum, & essentiam ab ipsis assignata, competere omni, solique definito: nullo vitio peccare: nec posse hæc omnia aliter explicari commodius, aut æque commode.

Dico 2. Quoad secundum punctum, nos procedimus tali pacto: quod nimirum, si possent conciliari duo prædicata, alioqui
contradictoria inter duo realiter identificata, benessicio alicujus distinctionis; possent etiam, saltem in alia, & alia entitate,
verificari alia, & alia duo prædicata, alioqui contradictoria,
usque ad existere, & non existere simpliciter: cum non sit assignabilis dispar ratio. Adversarii ita arguunt: ex una parte,
distinctio formalis ex natura rei, aut virtualis, aut alia æquivalens, quomodocunque vocetur, non est impossibilis; cum nonconvincatur, idest non appareat, repugnans: ex altera parte,
non est assignabilis, modus, quo, sine hujusmodi distinctione,
salvari possit veritas plurium propositionum, quibus exprimitur, prout, aut sensus formalis: ergo ponenda desacto est distinctio formalis ex natura rei, seu virtualis, seu alia æquivalens,
quomodocunque vocetur.

LXXIV. Dico 3. Quoad tertium punctum, nosita arguimus: ex una parte pracitio ex parte actus, ut a nobis traditur, salvat sufficienter distinctionem, dependentem ab intellectu: neque enim est assignabile, quid illa non salvet ex iis, quæ salvanda sunt : ex altera parte, non est assignabilis modus, quo salvari possit distinctio, dependens ab intellectu: ergo admittenda defacto est præcisio ex parte actus. Adversarii ita arguunt contra nos; ex una parte non potest assignari, quare objectum, si totum cognoscitur; dicatur extrinsece, & intentionaliter pracisum. ex altera parte, contra cognitionem ex parte actus præcisivam, militare videntur eadem argumenta, quæ fiunt contrapræcisionem objectivam: nam seguitur, quod idem realiter objectum cognosceretur clare, & non cognosceretur clare: coguosceretur enim clare animalitas Petri, v. g. & non cognosceretur clare rationalitas; affirmaretur animalitas, & non affirmaretur rationalitas. Enimvero non potest assignari, quomodo hac non sequantur, posita cognitione ex parte actus pracisiva:

vel, fi sequantur; quare non sint æque contradictoria, ac co-

gnosci simpliciter, & non cognosci simpliciter.

Dico 4. Quoad quartum punctum, nos ita arguimus: si, ex duobus realiter identificatis, posset unum cognosci, altero non. cognito, faltem per eandem cognitionem; posset etiam, ex duobus realiter identificatis, unum videri, uniri, ubicari, durare. existere, altero non viso, non unito, non ubicato, non durante, non existente: non enim est assignabilis ratio, cur possit primum, & non quæ ad ipsum consequentur: atqui hæc sunt impossibilia:ergo. Adversarii contra nos procedunt tali pacto:non est chimera, cum non appareat repugnans, quod duz conceptibilitates sint identificate pro statu reali, non vero pro statu objectivo intellectuali: adeoque, quod possit illarum una cognosci, altera non cognita; non vero possit videri, altera non visa; uniri, altera non unita; & a fortiori existere, altera non existente. Et sane aliter non posset salvari conceptus realis identitatis: non enim apparet, quomodo, si a reali inseparabilitate præscindatur.

#### Corollarium.

Sed hæc, & similia argumenta sunt Negativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. ergo in hac disp. 7. de unitate, & pluralitate; identitate, & distinctione; tam nos, quam adversarii procedimus Negative.





DI-

### DISPUTATIOOCTAVA De Universali.

Primo in Communi, secundo in Particulari.

#### DE UNIVERSALI IN COMMUNI.

Primo, quid sit, & quotuplex Universale in communi: & au detur a parte rei. Secundo, utrum in actuali prædicatione retineat suam universalitatem: ubi, an Nasura ab uno tantum individuo abstracta, reputanda sit universalis. Tertio,
varia sententia perpenduntur-

#### ARTICULUSI

Quid, & quotuplex sit universale in communi, & an detur a parte rei.

Dico i. Universale, de quo agunt philosophi, quodque etiam dicitur Universale in multis; ex Aristotele dicitur: unum aptum inesse multis: puta, cum sui multiplicatione. Hinc Natura divina non est universalis: quia, ita eadem est in tribus Personis divinis, ut in illis nequaquam multiplicetur. Quoniam vero universale in essendo trahit universalitate in predicando: si enimvero res est in multis, de illis prædicabilem esse, necesse est;

Dico 2. Universale, de quo loquimur, bisariam dividitur: in universale in essendo, & vocatur universale metaphysicum, quod proprie spectet ad metaphysicam: & in universale in pradicando, quod & logicum nuncupatur, quod proprie ad logicam spectet: essque juxta Aristotelem: unum aptum prædicari de pluribus: puta in recto, secundum communem interpretationem. Unde est, ut idem numero calor, e. g. existens in pluribus subjectis, non dicatur universale, de quo loquimur: quia non potest de illis prædicari in recto, dicendo: paries est calor, manus est calor, lignum est calor; quanvis dicatur: paries est calidus, manus est calida, lignum est calidum, idest habens calorem.

rem. In quibus prædicationibus, ut patet, calor non venit in.

recto, sed in obliquo. Quibus præmissis,

Dico 3. Datur defacto a parte rei universale metaphysicum, independenter ab intellectu. Assertio probatur: dantur 2. parte rei plura similia independenter ab intellectu: sed plura similia sunt universale metaphysicum: ergo, independenter ab intellectu, datur a parte rei universale metaphysicum. Major passim conceditur: nullo enim intellectu cogitante, dantur v. g. homines, equi, arbores, quorum similitudo non est opus intellectus: quandoquidem res sunt similes, vel dissimiles nemine cogitante; quia earum similitudo, seu confundibilitas, etiam per adversarios, est occasio, & fundamentum, unde ab intellectu confundantur: hanc nos confundibilitatem, cum communi loquendi modo, appellamus similitudinem. Similitudo enim non est confusio, sed confundibilitas; non est comparatio, sed comparabilitas. Et ratio a priori est, quia duo esse similia inter se, importat, quod unu ita se habeat in ordine ad aliquod, sicut se habet alterum, v. g. quod paries A, ita se habeat in ordine ad colorem, sicut paries B: sed hoc habetur independenter ab intellectu: quandoquidem, nemine cogitante, per hoc præcise, quod paries A, sit albus, & paries B, sit etiam albus; verificatur, quod in ordine ad colorem ita se habeat unus, sicuti alter: & per hoc præcise, quod Petrus sit homo, Paulus sit homo, Marcellus sit homo; verisicatur, quod in natura ita se habet unus, sicuti alius: quod nimirum, sicut unus, ita & alius sit animal rarionale, & principium ratiocinandi dependenter a sensibus: ergo similitudo, nisi questio fiat de nomine, habetur in rebus independenter ab intellectu: sicut & dissimilitudo, proportione servata. Non defuere, qui dixerint, nullam dari independenter ab intellectu similitudinem, aut dissimilitudinem formaliter, sed duntaxat fundamentaliter. Verum comunissime deseruntur:nec videntur audiendi:nam quæstionem faciunt de vocabulo: & contra est, quia sic non poterit ratione impugnari, qui dixerit, independenter ab intellectu tres Personas divinas non esse inter se formaliter aquales, sed solum fundamentaliter: independenter ab intellectu, Verbum divinum non esse formaliter unitum humanitati, sed solum fundamentaliter: immo non dari independenter ab intellectu formaliter hominem a parte rei, immo nec Deum; dari duntaxat fundamentaliter:non dari formaliter albedine, sed duntaxat fundamentaliter : breviter, quod datur independenter ab intellectu, non esse id, quod est, niss fundamentaliter : quæ nugæ profecto sunt, & prorsus ridicularia, ne dum falsa, & absurdissima.

Quod fi per To formaliter, intelligatur, ex parte altus; id erit evidens, quod scilicet independenter ab intellectu non detur hoc concretum, quod est : collectio similium cognita, seu intentionaliter comparatorum inter se: seu collectio similium substans cognitioni. Et sane in hoc sensu, puta independenter ab intellectu, nec dantur illa concreta, quæ sunt: homo cognitus, Deus cognitus, albedo cognita: at quid hæc ad rem nostram?

Minor primi syllogismi, in qua est difficultas, probatur: collectio plurium similium habet omnia requisita ad universale metaphysicum: ergo est universale metaphysicum. Antecedens. præterquam quod sufficienter constabit solutione argumentorum: cum nullum sit assignabile ex requisitis ad universale, quod desit tali collectioni; probatur: universale metaphysicum est unum aptum esse in multis: adeoque requiritur ad universale, juxta communem interpretationem Aristotelis, primo, quod sit unum. Secundo, quod sit in multis. Tertio, cum sui multiplicatione. Quarto, adæquate in singulis. Quinto, tanquam proprietas oritur, ut sit prædicabile de multis. Primo absolute, & simpliciter. Secundo in recto. Tertio adæquate: atqui collectio similiù habet omnia hac requisita: ergo habet omnia requisita ad universale constituendu. Minor probatur: in primis collectio similiu est una, & duplici quidem unitate: primo, scilicet unitate singulari: secundo, unitate universali: est una unitate singulari, quatenus collectio hominum, v. g. est una indivisibilis in plures collectiones, quæ sint adæquate ipsa: est una unitate universali, quatenus similia dicuntur unum, & idem inter se unitate similitudinis, ut mox declarabitur. Secundo collectio similium est in multis, & duplici quidem multiplicitate, seu pluralitate, scilicet prima singulari, seu numerica: secunda universali, quam alii vocant, specificam. Pluralitas fingularis est multitudo fingularium, quibus constat ipsa collectio, quæ ita se habent, ut sint individua. singularia adæquate contradistincta: v. g. Petrus, Paulus, Cæsar, qui numerari possunt unus, duo, tres homines, in quibus funt tres naturæ humanæ numero distinctæ inter se; & hoc est esse in pluribus cum sui multiplicatione: non, ut Natura divina, quæ est in tribus Personis, non tamen ita, ut numerari possit in Ant. Forti. illis

illis dicendo unus, duo, tres dii, aut tres natura divina numero distincta inter se. Pluralitas vero universalis est eadem multitudo ipsorum singularium similium: quatenus ita continet plura individua, ut quossibet sit tota collectio per similitudinem; quilibet enim homo, v. g. cum similis sit omnibus,
& singulis noninsous; diestur este unum, & idem cum illis unitate, & identitate similitudinis: & per consequens, per hanc
pluralitatem, universale redditur pradicabile de multis: scilicet
non absolute, & simpliciter, & rigorose; sicut per pluralitatem
singularem, supra explicatam, redditur pradicabile de multis absolute, & simpliciter, & rigorose, licet inadaquate: & in universum, semper in recto, ut melius ex dicendis constabit.

IV. Dico 4. Remanet probandum, quod unitas amilitudinis sit aliqua unitas, quod etiam ipsi adversarii ultro concedunt, licet unitate singulari imperfectior: & quidem licet illa, rigorose soquendo, non sit unitas absolute, & simpliciter dicta, sed cum addito, idest unitas similitudinis; est tamen tans, ut tum incommuni modo loquendi, tum etiam apud philosophos, dici consueverit sine addito unitas, licet minus rigorose. In communi modo loquendi: nam vulgo de duobus hominibus albis, vel similis statura, dicere solemus; ambo sunt unius cotoris: ambo ejusdem statura. Quod etiam notat Hurtadus in summulis sess. 8. 38. & disp. 3. log. sess. 1. 5. 4. ubi ait: homines habentes similes annuos redditus, dicinus habere eossem redditus: hispanice, Tienen la misma renta.

Apud Philosophos: siquidem Aristoteles, & cum eo omnes philosophi, relationes similitudinis appellant fundatas in unitate, & numero: univoca, quorum nomen commune est, ratio vero per nomen significata, omnino eadem. Ubi To, omnino eadem, nomifi identitatem, unitatemque sinvilitudinis appellat . Idem Aristoteles 5. metaphys cap. 15. sichabet : eadem. sunt, quorum substantia una: similia, quorum qualitas unasæqualia, quorum quantitas una. Ubi loquitur de identitate, & unitate similitudinis. Et notandum, quod, licet ipse Aristoteles, & cum eo philosophi, convenientiam phirium, quoad substantiam, vocent identitatem: convenientiam vero in qualitate, similitàdinem : in quantitate, equalitatem; nihilominus hac apud eofdem persæpe confunduntur, ut notat Comptonus disp. 29. log. sett. 1. n. 2. Idem Aristoteles 1. topie. ubi ait : si inest aliquid in Bbb Phil. Neg. Log.

eis idem, in eo sunt similia. Et s. metaph. c. 6. Quomodo pluras sunt unum, ut homo, equus, canis, unum quid: quoniam omnia animalia, & quodam simili modo, sicuti materia una. Ecce recurrit ad similitudinem, ut explicet unitatem genericam omnium animalium.

VI. Et D. Thomas in Aristotelem 10. metaph. Quemadmodum alborum unus est color, ita & hominum una est natura, una quidem specie, sed persecta tamen unitate: nisi enim albus color esset unus, non posset esse principium, & mensura caterorum. Idem D. Thomas 4. contra gentes cap. 14. art. 1. sicuti unum in quantitate, causat causalitate sormali aqualitatem; ita unum in qualitate causat similitudinem. Ex dictis,

Dico 5. Datur a parte rei universale logicum, independenter ab intellectu. Assertio probatur: datur independenter ab intellectu universale metaphysicum: sed universale logicum est proprietas metaphysici: ergo datur & logicum. Minor probatur: quod enim est unum in multis, modo explicato; de illis prædicabile sit oportet, ut ad universale logicum requiritur.

VII. Dico 6. Quod autem universale, ita a nobis constitutum, passim a recentioribus appelletur universale fundametaliter sumptum, in uno sensu verum est, sed non contra nos: in altero falfum. Verum est, si comparetur cum universali, quod constitui potest per intellectum, nec nos negamus, ut infra videbitur. Falsum est, si dicatur, nostrum universale non esse sufficiens ad universale formale, quod quæritur in philosophia. Nam quæritur a philosophis universale, quod sit sufficiens ad objectum. scientiarum: atqui plura similia sunt sufficientissimum obje-Aum scientiarum: ergo sunt formalissimum universale, quod quaritur a philosophis. Major est certa, nec videtur posse negari. Minor est doctrina, si non omnium, fere omnium saltem adversariorum, qui, ea utuntur contra objicientes: universale esse objectum scientiarum: ergo dari debere ante intellectum... Respondent enim adversarii, objectum scientiarum esse universale, quod ipsi vocant fundamentaliter sumptum: non autem. objectum scientiarum esse universale formaliter sumptum. Ita-Arriaga disp. 4. log. sect. 4. in fine, ubi ait : scientia sunt de universalibus, non formaliter, sed fundamentaliter: quatenus a scientiis plura similia considerantur, perinde, ac si essent unum, dum. unica definitione definiuntur. Et Polizzius disp. 25. log.sect.1.11.2. ubi 🔪

ubi, Nominales impugnans, asserit, scientiarum definitiones esse de rebus ipsis, de quibus scientiæ agunt; quod vocat substratum universalis: non autem de ipsarum universalitate extrinseca, scielicet cognitione, vel voce, sub qua illa plura objecta confunduntur.

Dico 7. Hæc est fabrica nostri universalis, quæ, tota quanta est, duplicis generis unitati, e pluralitati, modo præexplicato innititur:meliori modo constitui universale a parte rei independenter ab intellectu, est manifesta chimera: siquidem esse unum, e plura, quorum quodlibet sit realiter, rigorose, adæquate ipsum, certe repugnat. Universale constitutum per intellectum non est nostro universali persectius: estque iisdem, quin majoribus difficultatibus obnoxium, ut videbitur impugnatione universalis

constituti per intellectum.

VIII. Dico 8. Sententiam nostram, hactenus traditam, tenet Pontius in log. disp. 3. quaft. 2. concl. 3. per totam: & quaft. 2. eonclus. 1. 2. & 3. licet concludat tandem, sieri etiam posse universale per intellectum : & communiter vocari universale naturas similes, prout abstractas ab intellectu. Idem disp. 4: metaph. quæst. ult. addit. 2. de natura universalis, contra Mastrium, probat, hanc fuisse Scoti mentem de natura universalis: nec subtilissimum Doctorem ullam aliam a parte rei unitatem universalem, præter unitatem similitudinis admissie, etiam inter naturas, prout formaliter distinctas a disserentiis. Adeoque, pro nostra sententia, etiam ipse Scotus citari poterit. Eandem sententiam tenet Guarinus Guarini in log. disp. 4. expens. 3. conclus. 6. qui concl. 3. negat, universale constitui posse per unitatem precisionis. Eidem nostræsententiæ, velint nolint, in re savere videntur omnes fere adversarii, præsertim recentiores, licet ei, quo ad modum loquendi, adversentur: docent enim communiter, universale sieri quidem, complerique per intellectumi, cognitione pracifiva, & confundente: ad hanc vero cognitionem, quam ipsi unicam formalem universalis unitatem appellat, præsupponi volunt plura individua similia; quod vocant universale fundamentale. Unitatem similitudinis, ipsi non negant, dari a parte rei independenter ab intellectu: nec negant , illam elle: aliqualem unitatem : solum contendunt : cam esse ineptam ad universale formaliter constituendum : quippe unitatem, in ratione unitatis, valde impersectam. Verum, dum unionem magis per-Bbb

fectam requirunt; alia longe imperfectiore, utpote duntaxat extrinseca, unitate contenti sunt, ut videbitur. Prædictos inter auctores reconsendus Aversa in log. quals. 8. sett. 6. disto 3. co-

sequentibus.

Giattinus quast. 3. log. art. 8. dicto 2. ubi hac habet de unitate similitudinis: quod, se hanc appellara velis unitatem formalem . & identitatem effentialem ; non multum laboro de voce. dummodo conveniamus in re. Arriaga difp. 4. log. fect. 2. n. 21. ubi de auctoribus, quos citat suppresso nomine, admittentibus univerfale constitutum per unitatem similitudinis, inquit: bi doctores facile resciuntur, non quia, falfa deceaut, Petrum, & Paulum effe unum similitudine : sed quia unitas similitudinis est impropria, nes sufficiens ad unitatem unicersalis. Nom quarimus aliud universale magis proprium. Unde equidem subsumo: sed ex una parte nulla unitas universalis magis propria, & perfecta excogitari potella pante rei, que non sit manifesta chimera : ex altera parte unitas extrinseca est otiam unitas secundum quid. & non absolute, & simpliciter; quin imperfectior unitate similitydinis : ergo ex iplis adverlariorum principiis deducitum universale constituendum esse per unitatem similitudinis.

## A R T I C U L U S IL Solventur Objectiones

Bjicies 1. Cum Hurtado, Arriaga, Oviedo, & recentioribus communiter: plura similia sunt quidem universale fundamentale, non autem formale: ergo falsa conclusio. Probatur antecedens: plura similia, v. g., omnes homines, sicet habeant pluralitatem, carent tamen unitate formali, qua dici possent formaliter unum: ergo. Probatur antecedens: plura similia siunt formaliter unum per cognitionem precisivam ex parte actus, consundentem illa plura; its ut, ex vi ipsius, assirmari non posset, quod illa sint plura objecta: ergo independenter ab intellectu carent unitate sformali.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, nego intermentecedens. Ad enjus probationem distinguoiantecedens pluva simila pericognitionem praccisivam, & confundentem simila pericognitionem praccisivam, & confundentem simila periode a ranseata sinnounem intrinsece, nego antecedens, & consequentiam. Plura similia, cum sint intrinsece inde-

independenter ab intellectu similia, habent intrinsece independenter ab intellectu formalem similitudinem; adeoque formalem unitatem similitudinis, qua dici possint formaliter unum unitate similitudinis, licet non unitate entitatis. Non negaverim tamen, plura similia posse ulterius habere aliam unitate extrinse, cam, dependenter ab intellectu: respectu cujus unitatis, unitas intrinseca similitudinis dici possit unitas sindamentalis: in quantum similitudo prabet intellectui sundamentum illa plura confundendi inter se. Sic semen arboris est formaliter semen, licet sit sundamentaliter arbor. Ovum est formaliter soum, licet sit sundamentaliter pullus. Caterum non video, cur unitas illa intellectualis, utpote extrinseca, perfectior sit, & magis apta ad universale constituendum, quam unitas similitudinis, qua est intrinseca: licet hac non sit unitas seriolitudinis, cujusmodi solum est unitas singularis, qua est unitas sololuta, & rigorossissima.

XI. Objicies 2. Unitas similitudinis non est unitas absolute, & simpliciter: ergo plura similia non possunt dici formaliter unum.

Respondeo, distinguo antecedens: unitas similitudinis nonest unitas absolute, & simpliciter, rigorose soquendo, concedo:
minus rigorose, nego antecedens: & distinguo consequens: ergo plura similia non possunt dici formaliter unum absolute, &
simpliciter rigorose, concedo: minus rigorose, nego consequentiam. Rigorose soquendo unitas absolute, & simpliciter dictaest unitas singularis, qui rapuguat pluralisas in plura se rigorose,
hoc est plura adequate, per rigorosam identitatem: unitas universalis, de qua soquimur, rigorose soquendo, dicitur unitas cu
addito, scuicet unitas similitudinis: at minus rigorose, hac unitas
dici consuevit etiam unitas absolute, & simpliciter, scilicet sine
addito, unitas; cum similia dicantur unum in ea ratione, in qua
funt similia; tum in communi modo soquendi, tum a philosophis cum Aristotele, & Divo Thoma, un dictum est supra-

Objicies 3. Si vera esset nostra sententia, sequeretur, quod Petrus, & Paulus essent unus, & idem homo: consequens est falsum: ergo & antecedens.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: essent umus, & idem homo absolute, & simpliciter, rigorose, idest unitate, seu identitate entitatis, singulari, nego; absolute, & simpliciter, at minus rigorose, hoc est unitate, seu identitate similitudinis,

Digitized by Google

universali, concedo sequelam majoris: & distinguo minorem: eonsequens est falsum, in sensu negato, concedo: in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. In eo sensu, in quo plura alba dicuntur esse unius, & ejusdem coloris: & plura quanta semi-palmaria dicuntur esse unius, ejusdemque quantitatis: & plures homines, liceu distincti, dicuntur esse unius, & ejusdem natura; iidem essam dicuntur esse una essensia, una natura hominis, unum, & idem inter se, puta unitate, & identitate similitudinis: quatenus sunt inter se consundibilia, cognitione adeo impersecta, & obscura; ut per illam discerni quidem possint ab omni eo, quod, v. g. non est album, non est semipalmare, non est homo; non evero ibsa individua similia, discerni possint inter se.

NII. Objicies 4. Independenter ab intellectu non datur genus, nec species, sed duntaxat individua : ergo independenter ab

intellectu non datur universale.

Respondeo, distinguo antecedens: independenter ab intellectuinon datur, genus, nec species secundo intentionaliter sumpta, concedo: primo intentionaliter sumpta, nego antecedens: & codem modo distinguo consequens: ergo independenter ab intelledu non datur universale, secundo intentionaliter sumptum., concedo: primo intentionaliter fumptum, nego consequentiam. Independenter ab intellectu dantur individua generica, specifice diversa inter sedicet aliquo modo similia v.g. individua animaliu, quæ suntidifficilius confundibilia inter se . Dantur etiam individua specifica, solo numero diversa interse; adeoque facile confundibilia, v. g. individua hominume aequi individua generica. sunt genus, primo intentionaliter sumptum, v. g. universale animalium: individua specifica sunt species, primo intentionaliter sumpta, v. g. universale hominu: aliquid enim aliud ad genus, ac speciena comnino gratis requiritur i ergo independenter ab intellectu dantur genus, & species, primo intentionaliter sumpta, de quibus infra dicendum disputatione sequenti, ubi de universalibus in particulari.

Objicies 5. Unitas confundibilitatis, & prescindibilitatis, ut concessum est, non est unitas absolute, & simpliciter, rigorose; sed est unitas rigorose loquendo, secundum quid; absolute, & simpliciter dica, ad summum minus rigorose; ergo non est sussi-

ciens ad universale constituendum.

Respon-

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiam: retorqueo deinde argumentum: unitas consussonis, seu præcissonis non est unitas absoluta, & simpliciter rigorose, sed cum addito, scilicet unitas extrinseca intentionalis: neque enim per hoc præcise, quod plura confundantur inter se ab intellectu præscindente, evadunt absolute, & simpliciter rigorose unum; sed cum addito, scilicet extrinsece: ergo unitas consussonis, & præcissonis non est sufficiens ad universale constituendum.

XIII. Objicies 6. Juxta hæc principia fequitur, quod exercitus, v. g. & quævis alia collectio, feu quantitas fit universale in esfendo: consequens est falsum: ergo & antecedens: sequela probatur: exercitus enim habet unitatem, & multiplicitatem; unitatem, quia est indivisibilis in plures exercitus, qui sint adæquate ipse: multiplicitatem, quia continet sub se plures milites, qui-

bus constituitur.

Respondeo, nego majorem: ad ejus probationem, distinguo antecedens: exercitus habet unitatem, & multiplicitatem ineptă ad universale constituendum, concedo: aptam, nego antecedens, & consequentiam. Exercitus, ex pluribus militibus coalescens, habet quidem pluralitatem, & unitatem; non tamen aptam ad universale constituendum: quia ita est unus exercitus, ut non-respiciat plura inferiora, quæ absolute, & simpliciter dici possint exercitus, si singillatim accipiantur; ut de quolibet homine prædicari absolute, & simpliciter cum veritate potest, quod sit homo: neque enim dicitur absolute, & simpliciter in rector hic miles est exercitus, ille miles est exercitus; sicut dicitur: Petrus est homo, Paulus est homo, Marcellus est homo, & sic dereliquis.

Objicies 7. lidem ipsi, qui sunt plures milites, sunt unus exercitus: ergo, in nostris principiis, exercitus habet unitatem.

requisitam ad universale; ideoque este universale.

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiam. Unitas enim requisita ad universale debet esse talis, ut ipsumunum sit multiplex in recto, absolute, & simpliciter prædicabile de singulis. Hinc, etiam per adversarios, exercitus neque habet unitatem fundamentaliter talem, aptamad, constituendum universale in ratione exercitus: quia, licet milites illi, omnes consumdi possint inter se; non tamen singillatim vocari possum exerci-

Digitized by Google

cus; sicuti quisibet homo abiblute; & simpliciter, & in recto, ho-

mo cum veritate appellari potest.

XIV. Objicies 8. Quando dicitur: Petrus est homo, Paulus est libmo, Rei vel sensus est, quod Petrus sit binnis homo, vel quod Petrus sit talis homo determinatus: neutrum dici potest: erteo. Minor probatur: si primum; propositio est salsa: si secundum; species humana non est predicabilis de singulis; adeoque non est universale.

Respondeo, nego mistorem, & dico: quod, quando dicitur, Petrus est tromo; absolute, & simpliciter, rigorose loquendo, sensus sit, Petrum esse talem determinatum hominem, unum absolute, & simpliciter rigorose, unitate entitatis singularis; adeoque de ipso pradicerur propria hamanitas: loquendo vero, aut minus rigorose, aut rigorose quidem, sed cum addito; sensus sit, Petrum esse unum, & idem cum omnibus hominibus, puta unitate similitudinis universali: quod nihil aliud importat, nisi quod Petrus sit. similis, confundibilis, prateinsibilis, comparabilis cum omnibus allies hominibus, qui non sunt ipse Petrus rigorose; confundibilis per cognitione, inqua, ex vi cuius vocasi possit absolute, & simpliciter, rigorose, homo. Verum hac, rigorose loquendo, est unitas cum addito: sicet, minus rigorose loquendo, dicatur etiam mitas absolute, & simpliciter, sine addito.

Objicles 9. Hexta nostra principia, dici poterie cum veritate: Petrus est tota species, seu tota natura humana, seu omnis homo, & integra collectio homishum: comequens est absurdum:

ergo & antecedens.

Respondeo, distinguo majorem: secundum quid, & cum addito, concedo: absolute, & simpliciter, subdistinguo: minus rigorose, aoncedo: rigorose, nego misjorem: & distincta eodem modo mindre, nego consequenciam: nam Pétrus dici poterit talis unitate; & identitate similicudinis; sicet non unitate, & identitate entitatis.

XV. Objicles vo. Junta nostra principia dici poterit: Petrus est unum, & idem cum Paulo: consequens vistetur absurdum.

ergo! & antecedens.

Respondeo, distinguo majorem: secundam quid, & cumaddito, concedo: absolute, & simpliciter, subdistinguo: minus rigorose, concedo: rigorose, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo: in sensu concesso, nego minorem, Ant. Forti. & con& consequentiam. Cum similitudo sit unitas, & identitas, juxta supradicta; Petrus dici poterit unus, & idem homo cum Paulo, unitate, & identitate similitudinis.

Objicies 11. Unitas similitudinis est unitas impersecta: ergo

non est sufficiens ad unitatem universalis.

Respondeo, distinguo antecedens: est unitas impersecta..., comparata cum unitate singulari intrinseca, concedo: comparata cum unitate extrinseca intentionali, nego antecedens, & consequentiam. Unitas similitudinis, cum sit intrinseca, non est cur reputetur impersectior unitate extrinseca, & intentionali: qua tandem nihil aliud est, quam una cognitio, confundens plura objecta similia, juxta adversarios. Alia vero unitates intrinsece, qua excogitari possunt pro universali, sunt omnino chimerica, adeoque non meliores,

Objicies 12. Unitas similitudinis dicit in suo conceptu multiplicitatem: ubi enim plura non sunt, similitudo inveniri neutiquam potest: ergo non est sufficiens ad universale constituen-

dum.

Respondeo, concesso antecedente, in sensu sepuisato, nego consequentiam. Immo ex hoc antecedente deduci debuisset oppositum: esse enim unitatem talem, que importet in suo conceptu multiplicitatem, non solum non destruit universale, sed ad universalis essentiam necessario requiritm; quonia universale debet esse unum in pluribus cu sui multiplicatione: ergo unum multiplex: ergo per unitatem, que simul sit multiplicitas; adeoque prædicabilitas de pluribus: si secus siat, universale, de quo loquimur, inveniri minime poterit.

- XVI. Objicies 13. Implicat, aliquod esse unum multiplex, independenter ab intellectu: ergo implicat universale independenter ab intellectu. Antecedens probatur: implicat, aliquod esse unum, & non unum: sed,si esset unum multiplex; esset unum, & non unum: ergo implicat, aliquod esse unum multiplex, inde-

pend enter ab intellectu.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, dissinguo majorem: unum, & non unum absolute, & simpliciter, concedo: unum, & non unum secundum quid, subdistinguo: cadem unitate, & non unitate, concedo; diversa, nego majorem: & distinguo minorem: hoc sequitur in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Imphil. Neg. Log.

Ccc plicat

plicat quidem, aliquod habere unitatem, & non habere unitatem ullam; non tamen implicat habere unam unitatem, & non habere aliam unitatem: jam unum multiplex, quod nos admittimus, habet unitatem aliquam: cum habeat unitatem similitudinis, compossibilem cum multiplicitate singularium; non tamenhabet unitatem rigorosam entitatis: quia constat pluribus singularibus: quæ quidem unitas, & non unitas non excluduntur, nec sunt contradictoria: sicuti, quanvis essent contradictoria: esse lucidum, & non esse lucidum, absolute, & simpliciter; non tamen sunt contradictoria: esse lucidum lumine solis, non vero lumine lucernæ.

Objicies 14. Quidquid est a parte rei est factum a Deo: sed quidquid est factum a Deo, est singulare: ergo quidquid est a parte rei, est singulare: sed quidquid est singulare, non est universa-

le : ergo quidquid est a parte rei, non est universale.

Respondeo, omisso primo syllogismo, distinguo minoremo subsumpta:sed quidquid est singulare, no est universale per unitatem entitatis, concedo: per unitatem similitudinis, nego minorem, & consequentiam. Sensus, & ratio distinctionis satis constat ex supradictis.

XVII. Objicies 15. Universale debet esse unum, & multiplex in ea ratione, in qua est unum: sed collectio similium nonest unum in ea ratione, in qua est multiplex: ergo non est uni-

versale.

Respondeo, nego minorem: quia collectio similium est multiplex in ratione hominis, seu naturæ humanæ: quatenus continet plures homines, & plures naturas humanas in particulari. Est una in eadem ratione hominis: quatenus omnes homines dicuntur, per similitudinem, unus homo, seu una natura humana.

Objicies 16. Universale debet esse unum identificatum cummultis, identitate rigorosa entitatis: sed hujusmodi non est collectio similium: ergo collectio similium non est universale.

Respondeo, distinguo majorem: identificatum rigorose cum multis, inadæquate, concedo: adæquate, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Universale, quod sit rigorose unum, & sit rigorose identificatum cum multis adæquate, in quibus multiplicetur; est manisesta chimera: importat enim, quod pars sit adæquate totum; adeoque pars, & uon pars; to-

tum, & non totum: nos vero hic quærimus universale reale, quod inserviat scientiis, itaut sit earum objectum in sua linea: quod quidem universale reale commode invenitur incollectione similium: quæ rigorose identificatur cum multis, ex quibus, tanquam ex partibus, coalescit.

Objicies 17. Cum Polizzio: Universale debet esse unum, non solum nomine, sed etiam ratione: atqui hujusmodi non.

funt plura similia: ergo plura similia non sunt universale.

Respondeo, nego minorem: quia plura similia non solunt sunum, quoad nomen, quatenus, v. g. omnes homines, hoc nomine, homo, exprimuntur; verum etiam sunt unum unitate similitudinis, quoad rem significatam per nomen, homo, scilicet quoad humanitatem: quia sunt omnes homines confundibiles per cognitionem, qua discernantur ab omni eo, quod non est homo: & in hoc sensu Aristoteles dicit, univoca esse illa, quorum nome commune est, ratio vero per nome significata omnino eadem, idest similis.

- XVIII. Objicies 18. Cum Conimbricensibus, afferentibus illud Asistotelis, ubi docet, universale aut nihil esse, aut posterius cognitione: ergo non datur a parte rei, per Aristotelem...

universale independenter ab intellectu.

Respondeo, nego consequentiam evel distinguo: non datur, per Aristotelem, independenter ab intellectu universale extrinsecum, vel intrinsecum extra fingularia, concedo: in ipsis singularibus simul, nego consequentiam. Neque hoc gratis: quia Aristoteles impugnabat Platonem, vel alios, admittentes universale a parte rei independenter ab intellectu, ante, vel extra singularia, de quibus infra. Nos autem universale independenter ab intellectu admittimus in ipsis singularibus, beneficio similitudinis: caterum universale extrinsecum, quod tale constituatur per unitatem extrinsecam intentionalem, independenter ab intellectu, utpote implicantem in terminis, non agnoscimus, nec permittimus.

Objicies 19. Cum iisdem Averroem docentem intellectum facere universalitatem in rebus : ergo universale non datur inde-

pendenter ab intellectu.

Respondeo, distinguo antecedens: universalitatem extrinsecam, transeat: intrinsecam, nego antecedens: & distinguo consequens: ergo non datur independenter ab intellectu universale

Digitized by Google

suie extrinsecum, concedo: intrinsecum, nego consequentiam. Sensus distinctionis constat ex dictis.

Objicies 20. Si universale, tum metaphysicum, tum logicum, modo predicto constitueretur, scilicet per collectionem plurium similium; non posset explicari, utrum in prædicatione de suis inferioribus singillatim, universalitatem retineret, aut amitteret: ergo non constituitur modo prædicto.

Respondeo, nego antecedens: rationem negationis dabit

#### ARTICULUS III.

An universale in actuali prædicatione retineat universalitatem.

Dico s. Status quæstionis est, an universale, ha-XIX. denus traditum, retineat suam universalitatem. etiam dum actu prædicatur de suis inferioribus singillatim : seu 100 allis phrafibus : an dom univertale prædicatur de sitis interioribus singillatim; prædicatio illa dicenda sit prædicatio universalis: seu, an prædicatum talis propositionis sit in re prædicatum universale. Prædicatur autem universale de suis inferioribus fingillatim, cuni veluti diffribuitur in fuas partes: v-g-unimersule hoe specificum, quod est, homo; cum prædicatur de fuis andividuis numericis, dicendo: Petrus est homo, Paulus est homo. Marcellus of homo: Universale hoc genericum, quod est, animal; cum prædicatur de suis individuis specificis, dicendo: homo est animal, leo est animal, equus est animal. Universale hoc genericum magis amplum, quod elt, vivens; cum prædicatur de suis individuis specificis subalternis; dicendo: intellectivuin, & volitivum, at Dons; est vivens 1 animal, ut homo, & brusum yest vivens: vegetabile, ut arbor, & planta; est vivensi Que sane prædicatio directa dicitur, quod superius prædicetur de inferiori; ita nimirum, ut prædicatum magis latepateat,quam subjectum propositionis aut patet in practicus propositionibus: Phtrus ett homo; homo est animal; animal est vivens. Siquidem prædicatio, qua inferius prædicatur de superiori, ita nimimin authubjectim magis latepateat quam prædicatum; præulicatio dicitur indirecta; ut si dicatur: homo est Petrus; anis mulioft homo; vivens eft animal. Quibus præexplicaris

Digitized by Google

XX. Dico

XX. Dico 2. Universale in actuali prædicatione de suis inferioribus, singillatim sumptis, totam suam universalitatem no retinet : licet non omni universalitate careat. Assertio, quoad primam partem, est Scoti cum suis. Est autem contra Giattinum in log. quest. 3. art. 10. qui affert pro se Capreolum, & Lactana tium . Probatur : quando dicitur , v. g. Petrus est homo; pradicatio hujus propositionis non habet universalitatem, quam had bet propositio universalis, qua dicitur, animal rationale est .homo : ergo universale in actuali prædicatione non retinet totant fuam nniversalitatem. Antecedens probatur: quando dicitur. Petrus est homo; prædicatum hujus propositionis non est universale, ut erat prædicatum illius propositionis universalis panimal rationale est homo: ergo prædicatio hujus propositionis no habet universalitatem, quam habet propositio universalis, qua dicitur : animal rationale est homo. Enim vero prædicatio universalis est, cum prædicatum propositionis est universale, nt conflat ex fummulis, nec negaturab adverfariis . Antecedens in quo est difficultas, probatur : quando dicitie, Petrus est homo; prædicatum hujus propositionis non est tota collectio hominum : atqui universale, ex dictis, est tota collectio hominu, ut cum dicitur, animal rationale est homo: ergo, quando diciture, Petrus est homo; prædicatum hujus propositionis non est universale, ut erat prædicatum illius propositionis universalis, animal rationale est homo. Major probatur : prædicatum hujus propositionis est, quod cum veritate, & rigorose predicatur de Petro:atqui de Petro non prædicatur rigorole cum veritate tota collectio hominum : ergo prædicatum hujus propositionis non est tota collectio hominum. Major non videtur posse negari: ut enim patet ex ipsisterminis, prædicatum est, quod prædicatur. Minor probatur, quia priedicatur rigorose cuin veritate de Petro, quod vere rigorofe identi ficatur cum Petro : aliter propofitio vel non funitur in fenfustigorofo wel elt falial atque cum Petro vere, & rigorofe non identificatur tota collectio hominum, sed propria tantum humanitas: ergo non prædicatur vere & proprie & rigorofe de Petro tota collectio. Hinc, fi per adversarios , cum dicitur : Petrus est homos brædicatio hac cenfenda fit prædicatio univerfalis; fequitur, quod, cumidicituo viceversa, homo est Petrus, propositio hae sit reputanda propolitio universalis . Nam, sicut quantitas prædicationis desumia tur ex prædicato, ita quantitas propositionis desumitur ex subjecto: sed prædicatum primæ propositionis allatæ est idem, ac subjectum secundæ propositionis: ergo, si prima est prædicatio universalis; secunda est propositio universalis. Hæc, quoad pri-

mam partem assertionis. Quod secundam

Dico 3. Universale, dum prædicatur de suis inferioribus singillatim, non omni universalitate caret. Assertio probatur, & explicatur. Quando dicitur, v.g. Petrus est homo, hac prædicatio, licet non sit eodem modo universalis, ac prædicatio illius propositionis universalis, qua dicitur: animal rationale est homo; nihilominus est prædicatio, aliquo modo, universalis: siquidem prædicatum hujus propositionis particularis, qua dicitur: Petrus est homo; est, aliquo modo, universale, quavis non eodem modo, ac prædicatum illius propositionis universalis, qua dicitur: animal rationale est homo. Probatur: prædicatum hujus propositionis est, homo determinatus, & singularis, scilicer ipsa humanitas Petri, seu hic homo, qui dicitur Petrus: adeoque est unus ex collectione omnium hominum: sed quilibet ex collectione est, aliquo modo, universale in essendo; adeoque & in prædicando, licet non eodem modo, ac tota collectio: ergo prædicatum dictæ propositionis est, aliquo modo, universale. licet non eodem modo, ac prædicatum illius propolitionis universalis, qua diciture animal rationale est homo. Minor probatur rquilibet homo, ex una parte habet unitatem fingularem. rigorose dut patet, nempe unitatem entitatis: habet præterez unitatem universalem, minus rigorose, scilicet per similitudinem : quia, cum sit unum, & idem, unitate, & identitate similitudinis, cum omni alio homine; dicitur ipse, in sensu accommodo, esse tota collectio hominum, & integra natura, ac species humana radeoque habet etiam, hoc modo, multiplicitatem; prædicabilem quidem minus rigorose de omnibus, & singulis aliis; nigorose de seipso, qui est multiplex, sicet minus rigorosa multiplicitate: ergo quilibet homo est, aliquo modo, universale, unum in multis, unum prædicabile de multis: cum quilibet sit tota... collectio, identitate similitudinis: licet non sit universale eo modo, quo tota collectio: nam tota collectio habet multiplicitutem rigorosam, unitatem vero similitudinis. At unus homo habet unitatem rigorosam: multiplicitatem vero similitudine; quatenus, cum sit similis omnibus aliis hominibus; est, per similitudinem, omnis alius homo: Quod fane, ad aliquod universale constituendum, quare non reputetur esse sufficiens?

# A R T I C U L U S IV. Solvuntur Objectiones, ubi

utrum natura, ab uno tantum individuo abstracta, sit universalis.

XXII. OBjicies 1. Quando dicitur: Petrus est homo; predicatio continet prædicatum universale in tota sua latitudine: ergo est prædicatio universalis in sensu, quo anobis negatur. Antecedens probatur: licet sola humanitas Petri predicetur de illo; cognoscuntur tamé omnes alie humanitates similes, quæ passim cum humanitate Petri confunduntur: ergo prædicatum est universale in tota sua latitudine.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, omisfo antecedente, nego consequentiam. Tunc enim prædicatio est formaliter universalis, cum prædicatum formale est univerfale: prædicatum autem formale non est omne id, quod per aliquam cognitionem cognoscitur; sed illud duntaxat, quod prædicatur formaliter de subjecto per affirmationem, aut negationem, quocunque modo: itaque, ad summum, in hoc casu erit cognitio universalis, non autem prædicatio universalis: quia materialiter se habent in ordine ad prædicationem, qua talem, ea, que cognoscuntur quidem, sed non prædicantur, assirmando, aut negando. Sic, si quis, dum dicit: Petrus est homo, cognoscat preterea cum omnibus hominibus Deum; non ideo hæc dicenda erit prædicatio formaliter divina, & theologica: sicut etiam, si quis per eandem cognitionem, qua affirmat de Petro humanitatem, neget de eodem divinitatem; non ideo hæc dicenda erit affirmatio divina, & theologica formaliter, & qua talis, scilicet præcise, ut affirmatio est : quia de Petro non affirmat, licet cognoscat, divinitatem.

Objicies 2. Quando dicitur: Petrus est homo; prædicātur de Petro, non sola propria humanitas, sed omnes humanitas es: non tamen adæquate, modo copulativo; nec inadequate, modo distributivo, aut disjunctivo, aut determinato; sed modo quodam precisivo, es indefinito, qui videlicet equivalenter, es vir-

maliter sit disjunctivus; formaliter tamen prescindat a sensu copulativo, distributivo, disjunctivo, & determinato: ergo est

predicatio universalis in tota sua latitudine.

Respondeo, nego antecedens: nam, predicari de Petro omnes humanitates, modo predicto precisivo, & indefinito, vel importat, alias humanitates mere cognosci; vel importat, illas etiam
affirmazi de Petro, sed obscure; vel importat aliquid aliud. Non
primum, quia hoc materialiter, & impertinenter se habet ad
predicationem, precise qua talem, ut supra dictum est. Non
secundum, quia propositio esset fassa obscuritas enim non tollit sassa: sicut, si quis per propositionem, quantunvis obscurissimam, diceret: omne ens est creatura; fassum enunciaret: includitur enim. Deus, licet obscure in 70, omne ens. Non tertium, quia nequit assignari, quod faciat ad rem.

XXIII. Objicies 3. Quando dicitur: Petrus est homo; affirmantur de Petro exercite omnes humanitates, licet non signate: ergo prodicado est universalis, universalitate in tota latitudine

univerfalis.

Respondeo, nego antecedens: & contra sic argumentor: assirmari exercite, & non signate, vel importat assirmari, sed non reslectendo ad assirmationem; vel importat assirmari, sed non reslectendo ad assirmationem; vel importat mere cogno-sci; vel importat aliquid aliud. Non primum, quia hoc non tollios alstratem propositionis: sicuti, si quis exercite enunciet: Deus est creatura, etiam si signate ad id non reslectat; nihilominus salsum assirmat. Non secundum, quia hoc materialiter, & impertinenter se habet ad predicationem sormalem, precise, ut predicatio est. Non tertium, quia non est assignabile, quod sa-ciat ad rem.

Objicies 4. Cum dicitur: Petrus est homo; prædicantur de Petro omnes humanitates, illæsa veritate, etsi una tantum humanitas identificetur cum Petro: ergo prædicatio est vera, licet universalis in tota sna latitudine. Auteced ens probatur: cumb dicitur: Petrus vel legit, vel scribit; propositio disjunctiva vera est, licet una tantum pars disjuncti Petro conveniat: ergo.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, concesso antecedente, nego consequentiam. Disparitas est, quia actus disjunctivus signate, & expresse ex suo modo tendendi declarat, se non assirmare de Petro utranque partem disjuncti, sed alterutram, scilicet ipsi Petro hic, & nunc convenientem; in casu ante Forti.

attem nostro, propositio affirmat, ex una parte, omnes hu nanitates de Petro, ut adversarii fatentur: nec enunciat, nec exprimit, seu ullo modo declarat, se affirmare de Petro propriamo duntaxat humanitatem: ex altera parte, prædicatio est rigorosa: ergo salsa.

Objicies 5. Quando dicitur: Petrus est homo; præscinditur, an absolute assirmetur de Petro propria tantum humanitas, aut omnes humanitates: atqui præscindentium non est mendacium: ergo dicta prædicatio est universalis, in tota sua latitudine, &

nihilominus vera.

Respondeo, distinguo majorem: præscinditur ab affirmatione, aut negatione directa, nego: præscinditur, non cognoscendo adæquate objectum, subdistinguo: præcisione ex parte actus, transeat : ex parte objecti, nego majorem : & distinguo minore, sed præscindentium ab affirmatione, & negatione non est mendacium, transeat: præscindentium a cognitione adæquata, nego minorem, & consequentiam. Ex parte objecti non datur præcisio: licet enim enuncians non reflectat ad id, quod enunciat; ex parte tamen objecti affirmando, Petrum esse hominem; vel dicit identificari cum Petro omnes humanitates; vel unam tantum. etiam si præscindat, aliquo modo, ex parte actus: siquidem ex parte objecti non datur medium. Si primum; corruit veritas. Si fecundum; destruitur universalitas prædicationis amplissima, quam adversarii contendunt. Quando autem dicitur, præscindentium non esse mendacium; sensus est vel, quod, quando expluribus, quæ alicui subjecto conveniunt, affirmatur unum, aliis non negatis; non dicitur falsum: ut, cum quis enunciat, lac esse album, nulla facta mentione dulcedinis: vel, quod, qui nihil affirmat, vel negat; falsum enunciare non potest formaliter: cu simpliciter non enunciet.

XXIV. Objicies 6. Stante hac sententia, nunquam prædicatum magis, vel minus late patere potest, quam subjectum:

consequens est falsum : ergo & antecedens.

Respondeo, distinguo majorem: non potest magis, vel minus late patere realiter, & intrinsece, concedo: nominaliter, & extrinsece, nego majorem: & distinguo minorem, in sensu negato, concedo: in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Prædicatum realiter, & intrinsece idem est cum subjecto; adeoque non potest magis, vel minus late patere, humanitas enim, Phil. Neg. Log.

Ddd

Quæ

Digitized by Google

quæ prædicatur de Petro realiter, & intrinsece, non est, nisi ipse Petrus: potest tamen prædicatum magis late patere nominaliter. & extrinsece: quatenus hæc vox, homo, potest significare plura: adeoque pracise, sub hoc nomine, homo, nisi aliunde determinetur ad aliquod particulare individuum significandum, ex circumstantiis; plura cognosci postunt, quam si dicatur, Petrus, per se loquendo.

Objicies 7. Universale debet esse prædicabile rigorose, etiam in actu fecundo, de fingulis fuis inferioribus : ergo, dum prædicatur humanitas, v. g. de Petro; est hæc universalis cum tota

fua latitudine.

Respondeo, distinguo antecedens: adæquate, nego: inadæquate, subdistinguo: in Tensu diviso ab amplistima universalitate. concedo:in sensu conjuncto, nego antecedens, & consequentiam. Universale, cum prædicatur de singulis inferioribus, distribuitur. dilaceratur, destruitur, singularizatur. In hoc sensu, puta per ampliationem terminorum, dicitur: videns excæcari, lignum. igniari, integrum corpus dilacerari, aerem lucidum obtenebrari, vivens mori; quæ trita funt etiam fummulistis.

Objicies 8. Actus secundus, seu exercitium non destruit actum primum, & potentiam, cujus est actus secundus, & exercitium: atqui prædicatio de Petro est actus secundus, & exercitium prædicabilitatis universalis in tota sua latitudine: ergo

hanc non destruit.

Respondeo, omissa majore, distinguo minorem: prædicatio de inferioribus singillatim, v. g. de Petro, est actus secundus, & exercitium prædicabilitatis universalis inadæquatæ, concedo: adæquatæ, nego minorem: & distinguo consequens: non destruit prædicabilitatem universalem inadæquatam, concedo: adæquatam, nego consequentiam. Prædicatio humanitatis de Petro est actus secundus, & exercitium prædicabilitatis suæ propriæ humanitatis de Petro:scilicet illius partis, ex tota collectione humanitatu, quæ pars sola realiter rigorose identificatur cum Petro: quæque, ut patet, remanet, ubi prædicatur de Petro. Dixi, omissa majore, quia illa ab aliis ita distingui solet : nimirum, actus secundus & exercitium proprie, & rigorose tale, transeat: improprie, & minus rigorose tale, subdistinguo: in genere cause, physice influentis, concedo:in genere principii principiantis præcise, ad modum termini a quo, nego majorem. Quandoquidem plura propries non

non sunt actus secundus, & exercitium, sed potius destructivum potentiæ: cum qua non debent posse componi. Sed standum nostræ responsioni, ne siat quæstio de vocabulo.

XXV. Objicies 9. Natura obstracta ab uno tantum individuo est universalis rigorose, & in tota latitudine universalis: ergo, quando dicitur Petrus est homo; predicatum est universale; adeo-

que prædicatio universalis in tota sua latitudine.

Respondeo, nego antecedens, cum Oviedo controv. 3. log. punct. 7. n. 4. & aliis comuniter, præsertim recentioribus, contra Polizzium in log. disp. 27. sett. 1. ubi citat pro se Hurtadum disp. 5. metaph. sect. 5. & Smigletium disp. 4. quaft. 4. n. 313. & contra sic argumentor: vel sermo est de natura, pro statu reali; vel pro statu objectivo: si primum; natura Petri non est collectio omnium naturarum humanarum; neque enim Petrus est rigorose idem cum omnibus hominibus: ergo non est rigorose universale, de quo loquimur: sed, ad summum, per similitudinem: ut etiam innuere videtur ipse Polizzius nu-4-ubi ait, quod natura abstracta ab uno tantum individuo; dicatur etiam abstrahi ab omnibus individuis: licet non signate, tamen exercite, quatenus natura Petri convenit cum aliis naturis, idest illis aslimilatur. Si secundum; per hoc præcise, quod natura Petri cognolcatur, no cognita Petreitate, per cognitionem pracifivam; non ideo natura Petri evadit, vel repræsentatur indentificata cum multis: adeoque non est objective, exercite, aut signate multiplex positive, sed, ad summum, negative: necenim dicitur positive præscindi, & abstrahi ab aliis individuis, cum quibus realiter non identificatur: quia, dum cognoscitur unum sine aliis, a se realiter distinctis; non dicitur, per hoc præcise abstrahi, & præscindi pofitive ab illis in fensu, in quo hic loquimur: unde est, ut natura. Petri non dicatur positive abstracta, & præcisa a multiplicitate. per hoc, quod cognoscatur, & non cum multiplicitate, quam realiter ipia non habet.

Objicies 10. D. Thomam expresse docentem, universale non solum sieri per abstractionem a pluribus, sed etiam ab uno: ergo natura, abstracta ab uno individuo, est universale in tota sua latitudine.

Respondeo, nego consequentiam: Denim Thomas explicandus de universali per similitudinem: quatenus natura Petri est similis, adeoque una, & eadem cum, omnibus aliis naturis hu-D d d 2 manis manis, a se distinctis, puta unitate, & identitate similitudinis.

Objicies 11. Stante nostra doctrina, sequitur, quod non tres, sed quatuor sint termini in hoc syllogismo, v. g. omnis homo est animal rationale: sed Petrus est homo: ergo Petrus est animal rationale.

Respondeo, nego sequelam: Tò homo, Tò animal rationale, reputatur unus terminus: quia, alioqui significans unum unitate similitudinis; colligitur, & distribuitur in majore, cum sumatur collective, & disjunctive, ut totum: distribuitur in minore, cum sumatur distributive, ut pars: neque hoc gratis: sed ne dicamus prædicationem falsisicari. Hactenus nostra sententia de universali. Deinceps

Aliorum sententia de universali reseruntur, G impugnantur.

Illæ ad duas classes reduci solent: quarum prima admittit universale, independenter ab intellectu: & quidem vel primo, extra singularia; vel secundo, ante singularia; vel tertio, in singularibus. Secunda classis, independenter ab intellectu: & quidem vel primo, unitate idoli; vel secundo, unitate præcisionis objectivæ; vel tertio, unitate præcisionis ex parte actus; vel quarto, unitate cognitionis chimerizantis; vel quinto, unitate vocali.

#### ARTICULUS V.

Prima classis pro universali independenter ab intellectu.
Prima sententia pro universali extra singularia.

XXVI. Dico 1. Plato cognovisse fertur pro universali ideas, idest substantias, seu formas quas-dam insensibiles, ingenerabiles, æternas, incorruptibiles, existentes extra singularia, sed a singularibus participatas.

Merito, an immerito hæc opinio Platoni tribuatur; Doctores ambigunt. Aristoteles, ejus discipulus, id non semel assirmare videtur. Divus Augustinus, & alii apud Amicum, hoc loco, Platonem vindicant ab hac calumnia, illum, ajentes, locutum de ideis divinæ mentis: quæ sunt veluti formæ quædam archetypæ, & essectices, a quibus res singulæ creatæ dependent, & cum quibus conformantur: simili quodam modo, ac imagines ceris impressæ, sigillo conformantur. Author philosophiæ

Digitized by Google

veteris, & novæ Burgundlensis disp. 1. de universali generatima quæst. 1. art. 1. vult, Platonem non alias, quam divinæ mentis ideas admissse: id suadere contendit: primo, quia nec apud Platonem ipsum, nec apud platonice philosophiæ præcipuos sectatores Plotinum, Porphyrium, Proclum, aliosque idæe aboo separate usquam inveniuntur. Secundo, quia doctissime Plato in Timæo docet, mundum a Deo in tempore libere conditum, juxta exemplar, quod mente abæterno conceperat. Tertio, quia idem in dialogo, qui Hyppias inscribitur; & in eo, qui Parmenides nuncupatur, ideas uniuscujusque operis sactibilis, etiam vilissimi, non alibi, quam in mente intelligentis artissicis agnoscit: ubi concludit, sore, ut, qui a Deo ideas tollat; rerum cognitionem eripiat.

XXVII. Dico 2. Quidquid sit de mente Platonis; inde certe vel falsa, vel obscura prodiere. Quandoquidem Aristoteles eius discipulus, postquam eum viginti annos audivit; vel merito pluries Platonem reprehendit, ut facit multis in locis, vel sane Platonem non intellexit; quod adhuc apud authores incertum est. Quid enim Aristoteles referat, quid sentiat de Platone; philosophi dubitant, & adhuc sub judice lis est: illud in dubium revocare non licet, nimirum e Platonis ideis, vel falsis, vel non recte intellectis, & explicatis, hæreses, & Gno-

sticorum deliria emersisse.

Dico 3. Si Platonis idee sint cognitiones archetype, & exemplares; peto: vel sunt mentis divine cognitiones, adeoque in Deo, vel non. Si primum; hoc utique concedendum: erit tamen universale in causando, non in essendo, quod quærimus. Si secundum; negandum, ut hereticum, & supersuum. Ut hereticum: quia, præter divinas cognitiones, admittere alias ideas abæterno, extra Deum; reputatur error in side: ut supersuum.: quia, ut Deus agat, non opus est idea, præter divinam cognitionem: utque agentia creata agant, si non sint intellectualia, ut ignis; nihit est opus idea, aut causa exemplari: si sint intellectualia; neque absolute, & simpliciter necessaria est alia idea, præter eam, quam, de opere construendo, mente concipiunt.

Dico 4. Si Plato ideas admiferit extra Deum, quæque sint formæ quedam æternæ, ingenerabiles, incorruptibiles, ut vulgo ule accipi solet; error est manifestus; quippe id esse aliquod posse

positivum, aternum, extra Deum, quod est contra sidem, admisisse defacto.

XXVIII. Dico 5. Per ideas, ita extra Deum constitutas, plura insuper coacervantur absurda in philosophia: siquidentidea hominum, v. g. vel est in omnibus, & singulis eadem per identitatem, simpliciter, & rigorose dictam, vel per unionem,

vel per similitudinem.

Si primo, per identitatem; ergo omnes homines, utpote realiter identificati rigorose cum uno tertio, nempe cum hacidea.; sunt realiter unum, & idem rigorose inter se: præterea ergo aliquod æternum, ingenerabile, incorruptibile, cujusmodi est idea, identificatur cum singularibus, quæ sunt temporanea, generabilia, & corruptibilia: ergo realiter identificatis competunt prædicata contradictoria; quod est manisesta chimera.

Si secundo, per unionem; ergo omnes homines realiter habent unam, eandenque numero humanitatem rigorose: eandem absolute, & simpliciter, Christus in cœlo, eandem damnati in

inferno. Quo quid absurdius?

Si tertio, per similitudinem; ergo recurritur jam ad unitatem

similitudinis: & aliunde impugnandæidee.

Dico 6. Idee, quas hactenus impugnavimus, etiam si darentur; non essent universale in essendo, quod adversarii contendunt: probatur ex D. Thoma opusculo de universali: quia, ut supra diximus, universale, quod quaritur, est unum inmultis cum sui multiplicatione: sed idee, ita per identitatem, aut unionem communicata, non multiplicarentur in singularibus, per Platonem: ergo illa non essent universale, quod quaritur a philosophis.

## A R T I C U L U S VI. Solvuntur Objectiones.

XXIX. OBjicies 1. Contra tertiam, & quartam assertionem: objectum scientiarum debet esse aliquod eternum, ingenerabile, incorruptibile, ut scientiæ sirmæ esse possint, & infallibiles: ergo dari debet universale, positum in ideis platonicis æternis, ingenerabilibus, incorruptibilibus, que sint objectum scientiarum.

Re-

Respondeo, nego antecedens, vel claritatis gratia, distinguo: æternum, &c. conditionate, concedo:absolute, nego antecedens, & consequentiam. Sensus distinctionis est, quod objectum scientiarum, quæ dicuntur eternæ veritatis; si existat, debeat esse tale, quale per scientiam repræsentatur: & hoc est, illud esse æternum quo ad essentiam, seu connexionem prædicatorum, ut aliqui loquuntur, non vero quo ad existentiam.

Objicies 2. Contra sextam assertionemidici potest, quo dides identificetur cum singularibus, ita, ut multiplicetur in illis: ergo in ea constitui potest universale, saltem, quantum est ex hoc

capite.

Respondeo, nego antecedens: quia idem esse rigorose unum, rigorose, adæquate identificatum realiter cum multis, etiam singillatim, & rigorose multiplicatum in illis; est manifesta chimera, ex dictis: si enim est realiter idem rigorose, adæquate in singulis, quomodo multiplicatur in illis?

# A R T I C U L U S VII. Secunda fententia Pro univerfali ante fingularia.

Lo 1. Fonseca 5. metaph. cap. 28. quast. 3. sett.

2.3. & 4. & alibi, valde tamen obscure, unde dubietas de ejus mente, apud authores, suborta est; docere videtur: naturam, consideratam in statu possibilitatis, quem ipse appellat statum antecessionis, & indisserentiæ; dici universale: quia eadem animalitas v. g. indisserens est, ut sit in homine, equo, leone: & eadem humanitas indisserens est, ut sit cum hac, vel illa singularitate, in Petro, vel in Paulo, vel in Marcello: eandem vero naturam in statu existentiæ, quem ipse vocat statum actualitatis, & contractionis; universalitatem amittere: quia jam determinatur, & veluti singularizatur, contrahiturque per inferiora.

Dico 2. Status hic antecessionis, seu indisferentiz, modo explicato, repugnat: probatur, quia humanitas existens, v. g. quæ nunc est in Petro, vel est eadem, quæ erat possibilis, vel non. Si primum; subsumo: sed hæc humanitas Petri, utpote realiter identificata cum petreitate, non est indisferens, ut identificatur cum Paulo; sicut non est indisferens, ut identificetur cum.

Paulo ipsa petreitas: ergo nec humanitas possibilis, quandoquidem idem omnino, quod actu positum est; possibile erat, immo & futurum. Si secundum; ergo humanitas possibilis non suit Petro communicata, sed alia humanitas non possibilis: ergo chimerica.

Dico 3. Etiam admisso prædicto statuantecessionis, seu indisferentiæ, adhuc natura illa non esset universale in essendo, quod quærimus, desinitum ab Aristotele. Probatur: quia universale, vel est natura indisferens ad hanc, aut illam singularitatem: vel est natura jam contracta: non primum; quia universale debet esse unum simul in multis, & collective prædicabile de illis, non cum disjunctione: non secundum; quia natura, jam contracta ad unum, non inest pluribus.

## A R T I C U L U S VIII. Solvuntur objectiones.

XXXI. OBjicies 1. Contra secundam assertionem: si natura Petri non esset indisferens ad hoc, ut existeret in Petro, Paulo, vel Marcello; esset essentialiter singularis: atqui esse essentialiter singulare, est proprium solius Dei: ergo natura Petri est indisferens ad hoc, ut existat in Petro, Paulo, vel Marcello.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: esset essentialiter singularis, idest essentialiter identificata realiter cum sua singularitate, concedo: excludens sibi similia, nego sequelam majoris: & distinguo minorem: esse essentialiter singulare, idest identificatum cum sua singularitate, est proprium solius Dei, nego: excludere sibi similia, transeat minor in præsentiarum, (est etenim salsa, nt videbitur infra in hac disp.) nego deinde consequentiam. Esse essentialiter singulare, idest realiter identificatum cum sua singularitate, seu essentialiter indivisibile in aliud, quod sit adæquate, absolute, & rigorose idem; proprium est cujuscunque individui.

Objicies 2. Contra eandem assertionem: natura ex se, v. g. humanitas nec dicit Petrum, nec Paulum, nec Marcellum: ergo est indisserens, ut contrahatur, per Petrum, per Paulum, vel per Marcellum.

Respondeo, distinguo antecedens: ex parte actus, seu per intellectum, concedo: ex parte objecti, seu realiter, nego an-Ant. Forti.

tecedens, & distinguo consequens: ergo est indisferens ex parte. actus, seu per inteliectum, concedo: ex parte objecti, seu rezliter, nego consequentiam. Natura humana, ipsaque Petreitas ex parte objecti, & realiter funt unum, & idem: ergo, ex parte objecti, & realiter nature Petri non est indisferens, ut sit sine. singularitate Petri, idelt sine petreitate: sicut ipsa petreitas non est ex parte objecti, & realiter indifferens ad existendum sine seipsa. Quando autem dicitur, habere talem indifferentiam ex parte actus, seu per intellectum; sensus est, modo supra explicato, cum de precisione ex parse actus: Petrum nimirum ese, aliqua modo, simile cum Paulo, & confundibile cum code cognitione, qua appellari possit homorexxii cujus remanet indisforens intellectus, nec determinatus ad dicandum: hic est Petrus; nisi przterea illum cognofeat cognitione clariore: qua eundem discernat; non solum ab omni eo, quod non est homo; sed etiam ab omni co a guod , licet sit homo, non tamen est ipse Petrus.

XXXII. Objicies 3. Contratertiam allertionem: si daretur status iste possibilitatis, seu antecessionis, seu indisserentie; natura illa possibilita esset quidem universale possibile, licet non.

actuale: ergo falla conclusio.

Respondeo, nego assumptum antecedentis. Possibile ost quidquid actu poni potest: nec actu ponitur quid diversum ab eo, quod possibile erat: neque enim poni potest impossibile. Universale igitur possibile est id, quod, si poneretur, esset universale actuale: sicuti homo possibilis est id, quod, si poneretur, esset homo actualis: atqui, si poneretur natura possibilis, ita indisferens, ut excogitatur a Booseca; non poneretur universale actuale, idest unum simul in multis: ergo natura, ita possibilis, etiamsi admitteretur cum prædicta indisferentia; non esset universale possibilea Dicendum igitur, quod, sicut universale actuale sunt plura similia actu existentia; ita universale possibile, non existens, sint plura similia possibilia, actu non existentia.

# ARTIGULUS IX. Tertia sententia Pro universali in singularibus unitate negativa.

XXXIII. Dico 1. Caetanus cap. 4. de ente, & essentia quest.
18. aliud excogitavit universale in ipsis singulaPhil. Neg. Log. E e o ribus

ribus, beneficio unitatis, quam ipse negativam appellat: natura Petri, inquiens, natura Pauli, natura Marcelli distinguuntur quidem realiter inter se, non vero ratione sui, sed ratione dissertiarum, petreitatis nimirum, pauleitatis, marcelleitatis: ergo non sunt quid singulare ratione sui: ergo ratione sui sunt quid ne-

gative universale, idest non singulare. Contra

Dico 2. Nature inter se, nullo intellectu cogitante, non habent hanc unitatem negativam: probatur, quia, nemine cogitante, natura idem omnino realiter sunt cum suis singularitatibus: sed ipsa singularitates, nemine cogitante, realiter distinguuntur inter se, ratione sui: nec habent unitatem hanc negativam: ergo & nature inter se, nullo intellectu cogitante, ratione sui, realiter distinguuntur: nec unitatem hanc, quanvis negativam, admittunt. Itaque, sicut realiter loquendo, ratione sui repugnat, ut petreitas identice sit cum pauleitate; & pauleitas, ut sit cum petreitate: cum realiter nemine cogitante, idem omnino sint petreitate; & natura Petri; sicut pauleitas, & natura Pauli; realiter etiam natura Petri ratione sui repugnat, ut sit cum pauleitate: sicuti & natura Pauli cum petreitate. Quoniam vero unitatem hanc negativam deduxisse videtur Caetanus ex Scoto in secundum dist. 3. quast. 1. & sept. metaph. quast. 18. sit

#### ARTICULUS X.

Quarta sententia

Pro universali in singularibus unitate formali exnatura rei.

AXXIV. Dico 1. Quidam scotista, beneficio distinctionis formalis ex natura rei, agnoscunt universale in ipsis singularibus: cum enim, per ipsos, natura, v. g. humanitas Petri formaliter distinguatur a disserentia, que ell hacceitas, seu petreitas: & natura Pauli formaliter distinguatur a pauleitate, & sic de singulis; ergo, inferunt, ex se formaliter natura Petri, non dissert a natura Pauli, adeoque formaliter una est: quia tamen talis natura est realiter identificata cum disserentiis, que sunt plures; & ipsa realiter identice multiplex est. Cumigitur natura, ex una parte habeat unitatem formalem: ex altera parte pluralitatem realem; sufficienter habere videtur pradicata universalis.

Dico 2. Corruit in primis hac sententia, quia innititur di-

stinctioni formali ex natura rei, quam probavimus repugnare. Deinde, etiam admissa distinctione formali ex natura rei, adhuc ita salvari non posset universale, quod quærimus: probatur, quia natura, formaliter ex natura rei distincta ab hecceitatibus, v. g. humanitas Petri, Pauli, Marcelli, vel est una, eadenque in omnibus, & singulis per identitatem entitatis rigorosam, vel per similitudinem, vel per aliam unitatem, ab his diversam.

Non primum, quia sic omnes homines realiter inter se identificarentur, utpote identificati cum uno tertio: & neque adversarii haberent intentum: ita enim natura humana esset quidem communis, non autem universalis, quippe non multiplicata in suis singularibus: ut ipsi scotiste discurrunt de Naturadivina, cui ideo universalitatem denegant, ut sas ess.

Non fecundum, quia hec erit unitas nostri universalis, qua, ine p endenter a distinctione formali ex natura rei, commode salvantur omnia, quæ de conceptu metaphysico universalis salvanda sunt.

Non tertium, quia nequit explicari, quanam sit talis unitas: si enim dicant, esse unitatem formalem, videlicet intercedentem inter formalitates; hoc ipsum explicandum remanet: nempe quid sit hac unitas formalis, quinam ejus essectus formalis, diversus ab essectu formali identitatis entitatis rigorosa, & ab essectu formali identitatis minus rigorosa, qua est idetitas similitudinis: que identitates prosecto etiam intercedere possunt inter formalitates: quod in responsione ad objectionem tertiam art. seq. melius explicabitur.

## A R T I C U L U S XI. Solvuntur objectiones.

XXXV. OBjicies 1. Natura, formaliter distincta a singularitate, formaliter singularitatem non habet: ergo formaliter singularis non est: ergo formaliter est universalis.

Respondeo, distinguo ultimum consequens: universalis negative, transeat: positive, nego consequentiam. Quarimus hic universale positivum, quod scilicet, ita sit unum; ut aptum sit positive pradicari de pluribus. Natura formalite: distincta ab hecceitate talis non est positive: nec predicabilis, nisi de uno par-E e e 2 ticuticulari individuo: cum adhuc realiter identificetur cum sua singularitate: & realiter distinguatur ab aliis naturis; quarumqualibet cum sua singularitate est realiter eadem, identitate enutatis, & sigorosa.

Objicies 2. Independenter ab intellectu, natura humana una, & eadem dicitur esse in Petro, in Paulo, in Marcello: sed non

unitate singulari: ergo unitate universali formali.

Respondeo, distinguo majorem: una, & eadem, unitate similitudinis, concedo: alia unitate, quam adversarii intendunt,
nego majorem: & concessa minore, nego consequentiam. Independenter ab intellectu, omnia individua humana dicuntur, habere unam eandenque natura humanam: quia similia sunt in humanitate: qua similitudo, ut probavimus, unitas appellari, non
solum vulgo, sed etiam apud philosophos, consuevit. Undequidam, etiam-ex scotissis cum Pontio, universale constituunt
per unitatem similitudinis, ut innuebam art. 1. assert. 8.

Objicies 3. Explicando quid sit hæc unitas formalis in hypothesi, in qua loquimur unitas formalis opponitur distinctioni formali: sicut igitur distinctio formalis media est inter distinctionem realem, & dissimilitudinem; ita unitas formalis media est inter identitatem entitatis, & inter similitudinem: & apta ad constituendum universale, quod quaris us.

Respondeo, nego consequentiame nam primo, distinctio sormalis intercedit inter formalitates, realiter positive identificatas: ergo unitas, tali distinctioni opposita, intercedere deberet inter naturas realiter positive distinctas: ergo naturæ, etiam prout formaliter distinctæ ab hæcceitatibus, realiter, & positive distinguuntum quod dessuit sententiam adversariorum, volentium, naturas realiter positive distingui, non ratione sui, sed ratione disserntiarum.

XXXVI. Secundo, distinctio formalis, si recte explicari velit, prout diversa a distinctione reali simpliciter dicta; non impedit, quin absolute, & simpliciter una formalitas sivin recto afsirmabilis de altera: adeoque, quod realiter positive identificentur, v. g. humanitas Petri, & petreitas; licet formaliter sint distinctæ: & ad invicem cum veritate negabiles in recto, cum addito, formaliter: unde humanitas Petri, licet absolute, & simpliciter, realiter, & identice sit petreitas; formaliter tamennon est petreitas: quia formaliter distinguuntur: ergo, e contrario

rio, natura Petri est absolute, & simpliciter in recto negabilis de natura Pauli: adeoque realiter, ratione sui, positive distinguuntur; licet formaliter sint ad invicem affirmabiles in recto. Unde etiam infertur, naturas inter se, etiam prout formaliter ex natura rei distinctas ab hæcceitatibus; realiter distingui inter se, & non esse idem, in eo sensu, quem, adversarii contendunt, esse sustincientem ad universale constituendum.

Tertio, distinctio formalis facit, ut formalitates, periude se habeant, ac si essent realiter distinctæ, in ordine ad verisicandas propositiones, alioqui contradictorias: ergo, ex opposito, unitas formalis præstare deberet, ut naturæ, inter quas ipsa intercedit, verisicare non possint propositiones, alioqui contradictorias: itaque non poterit de humanitate Petri verisicari, quod dormiat, nisi id etiam verisicetur de humanitate Pauli; si formaliter ex natura rei unum idenque sint, ut adversarii contendunt.

#### ARTICULUS XII.

Secunda classis pro universali dependente ab intellectu. Quinta sententia pro unitate Idoli.

MXXVII. Dico 1. Præceptor Arriagæ, abipso citatus disp. 6. log. sett. 1. num. 1. & quidam apud Hurtadum disp. 5. metaph. sett. 11. docuerunt, universale esse idolum quoddam, mente consictum, v. g. hominem sictum ab intellectu, quem intellectus respiciens, prædicat de Petro: non quidem prædicat ipsum idolum, sed rationem hominis propriam Petri, ad similitudinem idoli illius, quasi cujusdam prototypi, atque exemplaris.

Dico 2. Contra hanc sententiam est, in primis: quia nonopus est hoc universali sicto: cum possit alio modo, absque ulla sictione, commode salvari, ut vidimus: præter quam, quod, hoc idolum ita singi ab intellectu, non satis constat: ni dicere velimus, oppositum posius constare ex experientia, præsertim in intellectibus russicorum.

Deinde: etiam tali idolo admisso; contra hanc sententiamest, quia illud non esset universale, quod quærimus: siquidem tale idolum vel esset multiplex in causando, puta in genere cause exemplaris, ad modum ide: vel esset multiplex in essente

identitatem entitatis: vel esset multiplex, per identitatem similitudinis.

Si primum; non assignatur universale, quod quarimus, nempe in essendo. Si secundum; hoc non asseritur ab auctoribus,
quorum est hac sententia: nec enim volunt, idolum illud realiter identificari cum Petro, Paulo, Marcello: quia sequeretur,
quod Petrus, Paulus, Marcellus identificarentur realiter inter
se, utpote realiter identificati cum uno tertio: neque hac identitas faceret ad rem, si esset sine multiplicatione sui, ut patet
in divinis, ubi Natura, quanvis in tribus Personis, non tamen
est universalis, cum no multiplicetur. Si tertium; hac est unitas similitudinis, in qua fundamus nostrum universale. Verum in hoc
sensu magis assimilaretur Petro, & aliis hominibus Paulus, utpote verus homo; quam hoc idolum, mente essormatum.

XXXVIII. Dico 3. In hanc fententiam relabi videntur, qui docent: universale constitui per quandam relationem rationis, dum intellectus, cognita natura, non cognoscit, vel non advertit ad differentias. Itaque contra hanc sententiam est, tum quia non opus est tali relatione: tum quia hujusmodi relatio vel cognoscitur ab intellectu, ut aliunde resultans : vel ab eodem producitur quidem, at non cognoscitur. Si primum; & videtur contradicere experientiæ, & non facere ad rem: quia, etiam. admissa, tali relatione; adhuc illa non esset unitas sufficiens ad universale, quod querimus: tum quia, si intellectus cognoscit relationes ipsas, qua tales, naturæ ad plura individua, qua talia; ergo cognoscit ipsa plura individua, qua talia, adeoque disserentias: ergo non præscindit a pluralitate, & disserentiis: tum. quia, juxta principia adversariorum, per hoc præcise, quod quis referatur per intellectum ad aliud; non redditur formaliter unum, & idem cum illo. Si secundum; & gratis asseritur: & si verum esset; adhuc non esset universale, quod quærimus cum philosophis, juxta definitionem aristotelicam.

# A R T I C U L U S XIII. Sexta fententia Pro unitate przeisionis objectivæ.

XXXIX. D'Ico 1. Thomistæ passim, & alii contendunt, naturas objective pracisas a disserentiis evadere

1

dere universale: v. g. naturam humanam, objective præcisams a suis singularitatibus, quæ sunt petreitas, pauleitas. Jam, licet ipsi varias ineant vias in hoc universali explicando; convenire tamen videntur in hoc, quod universale sit concretums quoddam, constans ex materia, & forma. Materiam, quod etia substratum appellant, esse volunt plura similia: formam vero quoddam, objective ipsis naturis intrinsecum, resultans, benesicio præcisionis objectivæ: quam formam, seu unitatem, alii formam positivam esse defendunt, alii negativam, alii realem, & veram, alii chimericam, & consistam ab intellectu.

Dico 2. Contra hanc sententiam in primis est: quia innititur præcisioni objectivæ, quam probavimus repugnare. Deinde, etiam admissa præcisione objectiva; adhuc, contra hanc sententiam est, quia, modo explicato, constitui non potest universale, quod quærimus. Enimvero naturæ objective præcisæ fuis differentiis vel evadunt intrinsece unum unitate identitatis, vel unitate intentionali. Si primum; quod quidem præcifores nonnulli concedunt; id omnino inexplicabile videtur, atque admirabile : quod nimirum animalitas equi, & animalitas hominis, post præcisionem objectivam, evadant intrinsece unum, & idem per rigorosam identitatem:ita ut, etia dum Petrus vacat studio literarum; sese cum animalitate equi identificatum inveniat, si aliquis ejus animalitatem objective præscindat a rationalitate ipsius Petri. Si secundum; peto: hæc unitas intentionalis intrinseca objecto vel est quid fictum, vel quid reale: si fictum; quæ necessitas:cum possit assignari universale,per formam realem, & quidem intrinsecam, constitutum? cum præsertim. hujusmodi sictiones non sint ad rem. Quærimus enim universale, quod vere sit unum in multis, & de illis cum veritate prædicabile. Si vero talis unitas est quid reale; assignetur quenama illa sit. Quid ne positivum, aut negativum?

## A R T I C U L U S XIV. Solvuntur objectiones.

XL. OBjicies 1. Assignando talem unitatem: in naturis objective præcisis a suis disserentiis, v. g. in animalitate Petri cognita sine rationalitate, aut in humanitate ejustem cognita sine petreitate, resultant intrinsece, pro statu objectivo caren-

carentiæ disserentiarum: atqui naturæ per tales carentias intrinsece siunt unum in statu objectivo: ergo jam assignatur, quomodo consurgat unitas intrinseca, benesicio præcisionis objectivæ in

naturis.

Respondeo, utranque præmissam allati syllogismi esse salsam. Cæterum, omissa majore, distinguenda esset minor: evadunt intrinsece unum negative, transeat: positive, nego minorem, & consequentiam: quia adhuc naturæ remanent intrinsece entitates realiter inter se distinctæ.

Objicies 2, In hypothelianon cognoscuntur differentiæ in naturis: ergo intrinsece pro statu objectivo surgunt in naturis ca-

rentiæ disserentiarum: ergo nature sunt unum.

Respondeo, nego primam consequentiam: illud enim est in satu objectivo, quod cognoscitur: sed non cognoscuntur tales carentie disserentiarum, ut quid intrinsece inherens nature; quod esset cognoscere fassum: nature enim intrinsece identificantur cum suis disserentiis: ergo carentie disserentiarum nondatur itsus est in naturis, etiam pro statu objectivo. Major probatur: illud est in statu objectivo, cujus esse extrinsecum, idest representatio, & cognitio est in intellectu: ergo illud est in statu objectivo intellectuali, quod ab ipso intellectu cognoscitur. Retorqueo deinde argumentum non cognoscuntur in naturis carentie disserentiarum; quia, juxta adversarios, illæ non sun objectum, sed essectus cognitionis præscindentis ex parte objecti: ergo, pro statu objectivo, sunt in naturis carentiarum; que sunt ipsæ disserentiæ.

XLI. Objicies 3. Carentiz differentiarum, in naturis objective practifis, fiunt quidem intrinsece, pro statu objectivo exercito, non autem signato: quatenus nimirum sinut, non cognoscuntur, veluti restexe ab ipsa cognitione, objective præscindente. Sic ipsamet cognitio, ita præcisiva, est quidem præcisio, pro statu objectivo exercito, quatenus exercite præscindit objectu; etiam si cadem supponatur, non esse objectum sui ipsus, supra

seipsam reflectentis.

Respondeo, nego assumptum antecedentis. Utque aliquid tangam de satu objectivo, quem adversarii confundere videntur cum statu intentionali; noto, tripliciter rem este posse prostatu objectivo, sive ille sir exercitus, sive signatus. Primo, quatenus est cognitio. Secundo, quatenus est objectum cogalAnt. Forti.

Digitized by Google

tionis. Tertio, quatenus est essectus cognitionis. Cum autem cognitio pracise, ut talis, non prastet in objecto, nisi hoc, quod est, illud denominare cognitum, ut dictum est, ubi de ente rationis logico; nullum essectum intrinsecum pareret in objecto, sicet, supponeretur, illud intrinsece objective prascindere. Jam carentia disserniarum in natura, intrinsece objective pracisa, primo, non est cognitio, ut patet: secundo, non est objectum, ipsius cognitionis: tertio, non est denominatio cogniti: hac enim denominatio nihil aliud importat, nisi concretum, resultans ex objecto, a cognitione: ergo talis carentia nullo modo est prostatu objectivo, nisi ad summum negative, quatenus non cognoscuntur disserniae: in quasensu, estam ipsa disserentiae, ut supra innuebam, dici poterunt, esse pro statu objectivo: cum neque ipsarum disserentiarum carentia cognoscantur.

A R T I C U L U S XV.

Pro unitate præcisionis ex parte actus.

Septima sententia.

Pro unitate cognitionis confundentis.

DIco 1. Recentiores communiter, ut falvent universale, recurrunt ad unitatem extrinsecam: illudque esse volunt plura similia confuse cognita. Hæc plura similia vocantur ab ipsis subjectum, materia, substratum, pluralitas, multiplicitas, aptitudo ad essendum in multis, & ad prædicationem de illis: nec non fundamentum universalis. Cognitio vero abstrahens, confundens, præscindens ex parte actus, & attingens illa plura ad modum unius, & quidem non signate ita, ut positive asserat, illa plura esse unum : quia ita, inquiunt, esset -falsa: sed tantum exercite, quatenus, ita obscure attingit illa plura, v. g. homines, ut non discernantur esse plura: utque, ex vi talis cognitionis, intellectus non possit determinari ad affirmandum, quod illa objecta sint plures homines; quin potius ad oppositum : talis, inquam, cognitio appellatur ab ipsis auctoribus ·forma, atque unitas universalis, licet extrinseca. Quo ad hanc valde communem opinionem,

Dico 2. Ita salvari aliquo modo posse universale, & quidem tum per primam, tum per secundam, tum per tertiam intellectus operationem, permittimus: habet enim universale hoc ex Phil. Neg. Log. Fff

una parte multiplicitatem intrinsecam, ut patet, ex altera parte unitatem extrinsecam: adeoque est unum multiplex: & quidem unum prædicabile de multis absolute, & simpliciter, rigorose, sed inadæquate; nimirum cum distributione accommoda, quatenus de singulis hominibus prædicatur, ut ita dicam, sua portio humanitatis, realiter identificata cum singulis, idest humanitas propria cujuscunque individui: ut de Petro propria humanitas Petri, de Paulo propria humanitas Pauli: vel adæquaté de singulis, sed cum addito, nempe extrinsece; quatenus de singulis dici potest, esse unum, & idem extrinsece, & habere unum, & sidem esse extrinsecum: cum sint sub eadem cognitione consundente, & in eadem, tanquam in inagine intentionali, repræsententur obscure ad modum unius. Cognitio enim, ut etiam quevis alia repræsentatio objecti, dicitur, esse extrinsecum rei cognitæ, & repræsentatæ: simili quodam modo, quo pictura dici-

tur, esse quoddam extrinsecum rei depicta .: Verum

XLIII. Dico z. Qui universale, modo prædicto, constitutum agnoscunt; immerito negant, plura similia dici posse universale per unitatem extrinsecam, si representur per unam cognitionem, quantunvis claram, & ex vi cujus intrinseca pluralitas corundem discerni possit. Assertio probatur: plura similia, cognita per cognitionem quantunvis claram habent omnia requisita ad universale constituendum : ergo sunt universale. Probatur antecedens : plura fimilia, cognita per cognitionem, quantunvis claram, habent pluralitatem intrinsecam, ut patet; habent & unitatem extrinsecam : ergo habent omnia requisita... ad universale constituendum. Probatur secunda pars anteceden. ris: plura similia, cognita per cognicionem claram, habent unum esse extribilecum: ergo habent unitatem extrinsecam. Antecedens probatur ! funt fub una , eadenque cognitione: fed cognitio, utpote imago, est esse extrinsecum objecti, ut constat ex communi modo loquendi philosophorum cum ipsis adversariis: ergo plura fimilia, cognita per cognitionem claram, habent unum esse extrinsecum; & quidem sufficiens, ad universale constituendum in hypothesi, in qua loquimur: non enim est, cur, per adversarios, unitas confusionis sit sufficiens ad universale philosophicum quod fundamentaliter sumptums, ut ajunt, sit objectum scientiarum; unitas vero cognitionis, seu representationis non lit sufficiens. Same to

es a se XLIV. Et

LXIV. Et sane cognitio vel est esse extrinsecum objecti, cujus est imago, vel non. Si primum; ergo sive illa sit obscura.... sive clara, sive clarissima, dummodo una, est unum esse extrinfecum objecti : ergo objectum sub illa cognitione habet unum esse extrinsecum: ergo est extrinsece unum. Nam, sicut habere unum esse intrinsecum, est esse intrinsece unum; ita habere unum esse extrinsecum, est esse extrinsece unum: cum gratis requiratur aliquid aliud ad secundum, si non ad primum. Si vero dicatur secundum, scilicet, quod cognitio non sit esse extrinsecum objecti; ergo quomodocunque illa repræsentet objectum. seu clare, sive obscure; non est, quare objectum, per hoc præcise, dicatur evadere unum extrinsece: non enim evadere potest tale, nist per sui unitatem extrinsecam, idest per unum sui esse extrinfecum: atqui cognitio, quæcunque, & qualiscunque illa sit, non est else extrinsecum objecti : ergo non est unum else extrinsecum ejusdem objecti: ergo non reddit suum objectum unum extrinfece.

XLV. Dices: ut plura sint extrinsece unum, debent repressentari ad modum unius: ergo non sufficit unitas cognitionis. Sed contra. Nam peto: vel debent repræsentari ad modum unius, unitate cognitionis, vel unitate confusionis, vel unitate objecti. Si primum; concesso antecedente, nego consequentiam: quia, si plura sunt sub una cognitione; jam repræsentantur ad modum unius, in hoc sensu. Si secundum; nego antecedens. Nam petitur manisesse principium. Si tertium; nego antecedens: tum quia gratis assumitur, ex dictis: tum quia, sic cognitio esset falsa; si nimirum positive repræsentaret, ut unum, objectum illud, quod revera in se non est unum; sicut salsa est cognitio, quæ repræsentat objectum, ut album, quod revera in se non est al-

Dices: requiritur, quod cognitio negative representet plura ad modum unius, non positive: scilicet requiritur, quod nondiscernat pluralitatem, que revera est in objecto; no tamen, quod positive affirmet pluralitatem, que ibi revera non invenitur. Sed contra. Siquidem nego assumptum, tum quia gratis asseritur: tum quia sic, etiam dici potenti universale objectum unumconsuse cognitum ad modum plurium, negative, ita nimirum, ut intellectus non discernat intrinsecam unitatem talis objecti: jam enim tale objectum, ex una parte, esset intrinsece unum: ex

altera parte, esset extrinsece non unum, sed plura.

XLVI. Dices: hoc objectum non esset extrinsece plura: quia esset extrinsece indivisum, utpote extrinsece non divisum. Ubi autem divisio non adest, indivisio habeatur necesse est, juxta. doctrinam aristotelicam. Sed contra, nego antecedens, & ejus probationem. Ad id, quod additur ex Aristotele, distinguo antecedens: ubi non adest divisio, habetur indivisio, pro statu rea. li, concedo: pro statu objectivo, nego, seu subdistinguo: extrinfece principiative, concedo: extrinfece terminative, nego antecedens, & consequentiam. Explico deinde distinctionem. Pro statu reali, ubi non est divisio, est indivisio; sicut & vice versa, ubi non est indivisio, invenitur divisio: cum inter hac duo non detur mediu: quidquid enim datur a parte rei, vel est divisum, vel indivisum: sive de cætero indivisio concipiatur ad modum carentiæ, sive ad modum rei positivæ, trahentis carentiam divisionis; quod non facit ad rem præsentem. Pro statu objectivo, vel consideratur ipsamet cognitio formaliter, & in se, & principiative; vel consideratur id, quod cognitio positive affirmat, aut expresse repræsentat ex parte actus. Si primum; est ipsa cognitio, quæ sane vel est una, vel multiplex, adeoque vel divisa, vel indivisa: quod est esse extrinsecum objecti, vel unum, vel multiplex; scilicet vel indivisum, vel divisum: cum Inter hac duo, ut patet, non detur medium. Si-fecundum; in hoc sensu, esse positive divisum, & positive indivisum, non opponuntur: adeoque poterit, pro statu objectivo, deesse utrunq; si nimirum cognitio nec affirmet, objectum illud esse unum; nec affirmet, esse plura! sed omnino præscindat. Sicut, in hujusmodi casu, idem objectum erit negative utrunque, tum scilicet negațive divisum, tum negative indivisum : quod nihil aliud eli. hisi, quod talis cognitio nec positive exprimit, illud objectum esse unum; nec positive exprimit, esse multiplex: quod est, negative objectum illud, pro statu objectivo, esse utrunque, scilicet nec positive divisum, nec positive indivisum. Sic, licet prossatu reali Petrus, & ejus carentia opponantur, nec pollint simul effe, aut simul deeffe; inon tamen ita pro statu objectivo: fiquidem, prostatu objectivo, potest nec ene Petrus, nec carentia Petri:puta; si aliqua cognitio nec repræsentet positive Petrum, nec positive repræsentet carentiam Petri, ut passim contintingit in cognitionibus, quæ solum aliquid aliud repræsentant. Ex dictis,

Dico 4. In principiis adversariorum, immerito ne-XLVII. gatur, quod unum objectum, cognitum multiplici cognitione, sit universale. Assertio probatur : quod est unum in multis, modo supra explicato, est universale : atqui objectum, v. g. Petrus homo, cognitus multiplici cognitione, est unum in multis, modo supra explicato: ergo est universale. Major est definitio universalis aristotelica, etiam ab adversariis recepta. Minor probatur: Petrus est intrinsece unum, ut patet: extrinsece est multiplex. quia habet multiplex elle extrinfecum : cum fubstet phiribus cognitionibus, quæsunt plures sui imagines : ergo Petrus est unum plura: ergo universale. Si enim, per adversarios, ad universale constituendum, sufficit pluralitas intrinseca, & unitas extrinseca; quare non etiam satis erit unitas intrinseca, & pluralitas extrinfeca, ad alterius generis universale constituendum? Dices: hoc universale ita constitutum, non esset prædicabile de multis:ergo non esset rigorosum universale. Sed contra: nego etenim antecedens: & contra sic argumentor: hoc universale, v. g. humanitas Petri, est predicabile de Petro: sed Petrus est multiplex, adeoque multa: ergo hoc universale est prædicabile de multis. Minor probatur : Petrus est extrinsece plura ; cum habeat multiplen elle extrinsecum, ut constat ex præcedente assertione: ergo Petrus est plura, prout ad universalitarem requiritur.

Dices: universale debet posse esse objectum scientiarum: sed Petrus, quantunvis cognitus multiplici cognitione, non ita se habet: ergo non est universale. Sed contra est: quia cum ipsis adversaris, de quibus dictum est supra n.7. distinguo majorem: universale secundum id, quod dicit independenter ab intellectu, concedo: secundum id, quod dicit dependenter ab intellectu, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Et dico: Petrus homo, secundum id, quod dicit independenter ab intellectu, est objectum scientiarum: quia, cum sit unum, & idem cum omnibus aliis hominibus, unitate, & identitate similitudinis; in hoc sensu, Petrus est omnis homo: adeout scientia sirma sint, & Infallibiles, si discurrant de omnibus, & singulis allis hominibus, praccise ut talibus; eo modo, quo discurrunt de Petro, praccise ut homine.

XLVIII. Di-

XLVIII. Dico 5. In eadem hypothesi, immerito negant adversarii, plura similia, per hoc præcise, quod sint sub uno actu cujuscunque potentiæ, ex illis, quarum actus reputantur representatio, & imago objecti, v. g. plura similia repræsentata, suo modo, per unam imaginationem, seu per unam visionem, quin etiam per unum speculum, & picturam; dici posse, suo modo, universale; jam enim habent pluralitatem intrinsecam, & unitatem extrinsecam in imagine. Seu assignetur, quare unitas confusionis sit sussiciens ad universale, per adversarios; non autem unitas repræsentationis quomodocunque: neque enim requiritur, ut potentia, quæ facit universale; eadem possit illud prædicare: sicut non opus est, ut eadem potentia, quæ potest aliquod opus sacere; possit illud destruere, & in frusta reducere.

Dico 6. Dixi: quarum actus reputantur imago, & repræfentatio objecti: nam utrum voluntas, attingendo plura similia,
per unum actum amoris, vel odii, dici possit facere universale,
stantibus principiis adversariorum; quæssio erit de vocabulo:
quia proprie actus voluntatis non dicuntur repræsentatio, &
imago intentionalis sui objecti, adeoque nec esse extrinsecu illius;
licet minus proprie dicatur voluntas, aliquo modo, dare esse
objectivum rei amatæ, vel odio habitæ: quæ ideo dicitur esse

objective in voluntate, cum amatur, vel odio habetur.

Dico 7. Utrum autem, in hac eadem hypothess, intellectus agens facere possit universale; negant plures, assirmant quidam thomista apud Suarez. Porro, intellectus agens, dicitur intellectus, prout producens sibi speciem impressam: qua est qualitas quadam substituta, & vicaria objecti, in ordine ad determinandam potentiam ad producendam cognitionem de eodem objecto: & vocatur, intellectus agens, ad dissinctionem intellectus passibilis, seu possibilis, ut alii loquuntur; qui est intellectus, prout produceus sibi speciem expressam, idest cognitionem talis objecti. Coharenter ad hec,

Dico 8. Si sit una species impressa, de pluribus similibus objectis; dici poterit universale in determinando: quia, cum sit una, determinat potentiam ad producendam cognitionem, que est imago objectorum, complens universale predictum: quoniam vero species impressa proprie non est imago, seu cognitio, aut representatio objecti; non dicitur ejusdem esse extrinsecum: adeque, soc supposito, plura objecta per unam speciem impressam,

cum

cum non reddantur extrinsece unum; per hoc precise non finnt universale in essendo. Quod si appellare velis speciem impresfam, suo modo, imaginem, & esse extrinsecum objectorum; ultro concedam, intellectum agentem posse, modo suo, facere universale. Verum, qua ratione species impressa dicatur formaliter imago objecti, cum non sit formaliter objecti repræsentatio; sed mere determinet potentiam ad producendam cognitionem, quæ est formalis repræsentatio objecti?

#### ARTICULUS XVI.

Solventur objectiones.

XLIX. OBjicies 1. Contra tertiam assertionem: si hoc esset; posset Deus facere universale, in hoc sensus cognoscit enim plura, quin omnia, per cognitionem clarif-simam: consequens est absurdum: ergo, & antecedens.

Respondeo, nego minorem: ablurdum esset in Deo, faceres universale per cognitionem obseuram, & confundentem; nomis autem per cognitionem claram, & discernentem unum ab alio persectissimes:

Objicies 2. Contra eandem assertionem: cognitio clara, repræsentans plura, non est una in repræsentando: ergo non est sufficiens ad universale constituendum.

Respondeo, nego antecedens: quia ut sit una in repræsentando, gratis requiritur aliud, quam, quod sit una repræsentatio formaliter, & in se; licet multiplex objective, & in termino, quem repræsentat, dum plura simul repræsentat.

Objicies 3. Contra eandem affertionem: ea, que habent divisionem; in eo genere, in quo divisionem habent, non sunt unum: led plura clare cognita, licet una cognitione, divisionem habent in repræsentando: ergo non sunt unum in repræsentatione.

Respondeo, omissa majore, nego minorem: quia, quæ repræsentantur eadem cognitione, & repræsentatione, non habent
divisionem in repræsentatione: cum eadem omnino sit, & indivisa repræsentatio omnium. Ubi advertite, me non negare,
quod habeant divisionem in se, & terminative; sed in repræsentatione, & formaliter. Hoc autem dico, ad hominem: ides,
positis adversariorum principiis; ad universale constituendum,
satis esse debere.

#### AIS PHILOSOPHIA NEGATIVA

L. Objicies 4. Contra eand. Plura similia, clare cognita...
sunt actu divisa extrinsece: ergo non sunt unum extrinsece.

Respondeo, nego antecedens: quia actu habent unum, & idem esse extrinsecum; scilicet unam, eandenque repræsentationem: licet,per hanc, eorum multiplicitas intrinseca discernatur.

Objicies 5. Contra eand. Ergo omnes creaturæ poterunt dici unum passive in causando; quatenus omnes pendent ab una causa prima, quæ est Deus.

Respondeo, concedo consequentiam, in hoc sensu, cum hujus-

modi addito. Quid tum?

Objicies 6. Contra eand. Ergo Deus poterit dici unum active in causando; quatenus, ab ipso pendent creatura, tanquam a causa prima, & universali.

Respondeo, concedo consequentiam, in hoc sensu, cum hujus-

modi addito. Quid in hoc absurdi?

Objicies 7. Contra eand. Cognitio illa, ex vi cujus, intellectus ita attingit plura, ut possit reddere rationem de eorumpluralitate; non est eorum unitas extrinseca, & intentionalis: ergo falsa conclusio.

Respondeo, nego assumptum antecedentis: quia, adhuc talis cognitio est una, eadenque eorum repræsentatio, & imago: ergo unum, idenque este corum extrinsecum: ergo unitas ex-

trinseca intentionalis eorundema

Objicies 8. Contra eandem assertionem: persectior est unitas cognitionis, confundentis plura, quam cognitionis, clare repræsentantis pluralitatem, seu discernentis: ergo, quanvis prima sufficiat ad universale constituendum; non tamen secunda.

- Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam: quia adhuc poterit utraque unitas sufficere ad constituendum univer-

sale, quanvis magis, vel minus perfectum.

Dixi, omisso antecedente, quia illud videtur fassum: unitas enim cognitionis eatenus est unitas extrinseca objecti, quatenus est unum esse extrinsecum, idest una imago, & repræsentatio ejusdem: atqui non minus est una imago, & repræsentatio, idest una cognitio; adeoque unum esse extrinsecum objecti, cognitio clara, quam obscura: ergo, in ratione unitatis formaliter, una no exceditur ab altera, sicet excedatur in alia persectione: sicuti, æque est unus homo Petris, ac unus angelus Gabriel; licet, entitative quo ad alia, se habeant diversimode.

Mut. Forti. Ll. Ob-

#### LOGICA DISPUTATIO VIII. 417

LI. Objicies 9. Contra eandem: cognitio clara, representans plura, ut plura, non est eorum indivisio extrinseca: ergo non. est eorum unitas extrinseca iumo lucido estre listor at a

Respondeo, nego antecedens: quia est una corum imago, licet representans clare plura : ergo est unum esse eorum extrinsecum, licet representans clare corundem multiplicitatem intrinfecam: ergo est indivisio extrinseca divisorum intrinsece, idest illorum, que intrinsece sunt divisa.

Objicies 10. Contra eandem : cognitio, confundens, dicitur unitas extrinseca plurium; quia est obscura, & confundens, & representans plura ad modum unius; ita ut potius determinet intellectum ad dicendum, quod fint unum, quam, quod fint plura; fed cognitio clara non est hujusmodi: ergo non est unitas ex-

trinfeca plurium. sito murov ; kline

Respondeo, nego causalem majoris: cognitio enim non est unitas extrinseca objecti, nisi quia est unum esse extrinsecum. ejusdem, quippe una imago, & representatio: sive de cetero obscura sit, sive clara: aliter negandum, quod cognitio obscura sit unitas extrinseca plurium. Ubi contra illos; qui volunt, cognitionem, confundentem plura, esse unitatem corundem, per hoc præcise, quia signate, non affirmat pluralitatem eorundem; contra est; quia eadem cognitio esse deberet ex eodem capite pluralitas extrinseca plurium: cum signate non affirmet corum. unitatem. Contra eos vero, qui volunt, dictam cognitionem else unitatem; quia esse potest occasio intellectui, ut per cognitionem falsam affirmet, illa plura esse unum; sic argumentor : ergo, si intellectus ita obscure cognoscat unum, ut potius determinetur ad dicendum, quod sint plura; hæc cognitio erit hujus objecti pluralitas extripseca; quod adversarii negant. Dicendu igitur, in hypothesi, in qua loquimur, materialiter se habere obscuritatem, vel claritatem cognitionis, in ordine ad objecti unitatem extrinfecam.

LII. Objicies 11. Contra eandem assertionem : ergo, si Petrus cognoscatur per multas cognitiones, dici poterit, viceversa, suo modo universale in essendo: erit enim unum intrinsece, & extrinsece plura.

Respondeo, concedo consequentiam, ob rationis identitatem. Siquidem vel utrunque, vel neutrum dici, & reputari debet universale. 0 - 1 5 - 1 Ob- 1

Phil. Neg. Log.

Ggg

#### 118 PHILOSOPHIA NEGATIVA

Objicies 12. Contra quintam assertionem, cum Lynceo: ut fiat univerfale, debent attingi omnia singularia illius speciei : sed oculus non potest videre simul omnia singularia unius speciei: ergo oculus no potest facere universale. Minor probatur: quia plura sunt absentia solura non existentia: sed oculus nequit videre absentia, & non existentia: ergo oculus nequit videre si-

mul omnia singularia unius speciei.

Respondeo, nego majorem, vel distinguo: ut siat universa-Te, in tota sua latitudine, concedo; ut siat universale, non in tota lua latitudine, nego majorem: & omissa minore, nego con-Requentiam, vel distinguo consequens: in tota latitudine, tranlear ; non in tota latitudine; nego consequentiam. Dixi, omisla minore, quia potest octilus, juxta nostra principia, elevari ad videndum, non folum absentia; verum etiam non existentia, quin & non existibilia, ut dictum est diff. 6. art. 13. n. 60. 6 fegu. r 452 of that all of Merals training

## RETURNO U LUU SIXVII.

Pro unitate cognitionis chimerizantis.

LIII. D'Ico 1. Quidam recentiores volunt, universale constitui per plura similia ; tanquam per substraturi : & tanquam per formam, per cognitionem confundentem, seu præscindentein quidem ex parte actus, at singentem in naturis carentias differentiarum chimericas.

Dico 2. Contra hanc sententiam est, primo: quia hoc universale est superfluum: cum possit universale commode alio modo constitui, citra omnem fictionem. Et quidem tum intrinsece, juxta nostra principia, tum extrinsece; ex suppositione, quod tognitio sit imago, & imago sit esse extrinsecum objecti, juxta

superius tradita.

LIV. Secundo contra est: quia hoc universale non est perfectius nostro, nec universali, constituto per unitatem extrinsecam. Non est perfectius nostro: quia nostrum habet unitatem realem intrinsecam, independentem ab intellectu: hoc vero nequaquam. Non est perfectius universali, constituto per unitatem extrinlecam : quia hæc utitas, per adversarios , vel est ipsa cognitio chimerizans, & fingens carentias chimericas: vel sunt iplæ carentiæ fictæ chimericæ: si hæc unitas est ipsamet cogni-3  $\sim 10^{-3}$  MeV.

tio fingens, & chimerizans; contra est, quia peto: hac major, perfectio, & major rigorofitas hujusce unitatis, vel desumitur, ex ipfa cognitione formaliter, quia scilicet esse est extrinsecu objecti; adeog; cum fit una, reddit illud unum extrinsece : vel defumitur ex ipsa cognitione effective, fcilicet ex effectu, quem, præstat fingendo, & chimerizando. Si primum; æque est una cognitio fingens, & chimerizans, ac cognitio non chimerizans; five de catero obscura sit, sive clara : adeoque quo ad hoc aquiparantur. Si secundum; contra est, quia, sicut cognitio chimerizans præstat suum effectum formalem, quod est, chimerizando, fingere carentias. (neque enim vere facit, ut resultent carentia illa, quas fingit ) ita cognitio, præscindens confundit; & non. præscindens vere repræsentat plura; qui est effectus formalis utriusque cognitionis: ergo non est, cur cognitio chimerizans dicatur præstare suum essectum formalem magis rigorose; ideoque meliorem unitatem efficere : cum hac non melius chimerizet, quam cognitio præscindens confundat, & cognitio clara. repræsentet. Ceterum, præter hunc effectum formalem, non videtur, quid melius efficiat cognitio chimerizans, quod faciat ad rem . Si hæc unitas funt ipiæ carentiæ; contra eit : quia hee non est unitas, sed umbra unitatis; adeoque proprie, & rigorose nulla unitas: sicut chimera non est ens, sed umbra entis; adeoque absolute, & simpliciter nullum ens : ut homo pictus est absolute, & simpliciter nullus homo: ergo hec unitas chimerica non est perfectior unitate extrinseca : quia hec, licet extrinseca, est tamen vera, & realis.

Tertio contra est, quia hoc universale est ineptum, tum ex parte multiplicitatis, tum ex parte unitatis, ut sequentibus as-

fertionibus innotescet. Nam LV. Dico 3. Est ineptu ex parte multiplicitatis: quia non est unum aptum este, & predicari de pluribus. Probatur : vel est ita aptum, quo ad substratum, vel quoad formam: neutru dici potest:ergo no est unum aptu este, & prædicari de pluribus. Minor probatur : quia, non quoad formam: cum hæc, vel sit chimerica, quippe carentia differentiaru identificat arum cum infa natura, ut ajunt adversarii; vel sit cognitio ipsa chimerizans : quarum neutra identificatur realiter cum natura: adeoque neutra ele prædicabilis cum veritate de illa. Non quoad substratum : quia natura Petri , v. g. quæ deinde cum veritate prædicatur de Petro. Ggg 2

tro, non est natura, que prius cognita fuerat per cognitionem illam chimerizantem: ergo substratum cognitionis chimerizantis non est in Petro: nec prædicabile, etiam inadæquate, de illo . Antecedens probatur : natura , quæ est in Petro , & cum veritate prædicatur de Petro, non est objectum chimericum, sed absolute reale: atqui natura, cognita per cognitionem illam chimerizantem, est objectum chimericum: ergo natura,quæ est in\_... Petro, & prædicatur de Petro, non est natura, quæ fuit objectu cognitionis chimerizantis. Major non indiget probatione:nulla enim chimera est revera identificata realiter, adeoque prædicabilis cum veritate de aliquo ente absolute, & simpliciter reali. Minor probatur: quia natura identificata, seu unita cum carentia chimerica differentiæ propriæ, non est objectum absolute, & simpliciter reale, sed chimericum: sicuti non est objectum. reale, sed chimericum, divinitas identificata cum carentia Trinitatis: vel Petrus identificatus cum equo. Natura autem, cognita per cognitionem illam chimerizantem, est natura identificata, seu unita cum carentia chimerica disserentiæ propriæ.

LVI. Dico 4. Est ineptum ex parte unitatis, & quidem ad hominem : quia, per adversarios, unum ex argumentis, quibus unitas cognitionis confundentis reputatur ab ipsis inepta ad universale constituendum, est illud, videlicet : implicat in terminis unitas extrinseca, sicuti ens extrinsecum: atqui cognitio est extrinseca pluribus: ergo non potest esse eorum unitas. Quod quidem argumentum, quanvis gratis assumat majorem, nec coherentur: cum iidem adversarii supponant, quod omnipotentia sit possibilitas extrinseca effectuum, quos potest producere; contra ipsos retorqueri poterit tali pacto. Quando dicitur, quod unitas debet esse intrinseca; vel sensus est, quod debeat esse intrinseca toti concreto, quod est universale: vel intrinseca substrato ejusdem . Si primum; jam cognitio est intrinseca toti univerfali, cum quo inadæquate identificatur; sive confundens illa sit, sive clara, utpote ejus forma, & pars constitutiva: ergo male arguunt adversarii, ex hoc capite, contra unitatem consusionis, aut cognitionis, etiam clare. Si secundum; contra est, quia, per adversarios, unitas universalis, vel est ipsa cognitio chimerizans, vel ipfæ carentiæ chimericæ: neutrum est intrinsecum substrato, v. g. multitudini hominum: ergo neutrum est unitas, apta ad universale constituendum. Minor pro**b**2batur: quia, cognitio chimerizans est extrinseca, ut patet: carentia chimerica est maxime extrinseca: neque enim ulla chimera potest esse intrinseca, sive per identitatem, sive per unionem, ulli multitudini, absolute, & simpliciter reali. Quod si dicas: sufficere, quod sit unitas intrinseca chimerice; primo, contra est: quia, sicut esse chimericum est absolute, & simpliciter non esse; ita unitas, intrinseca chimerice, est absolute, & simpliciter non intrinseca: nec ulla natura absolute, & simpliciter realis habet re vera, ullo modo, intrinsecam sibi chimeram. Secundo, contra est: quia, si sufficit unitas intrinseca chimerice, id est absolute, & simpliciter non existens, nec existibilis; quare non etiam sufficiat unitas extrinseca quidem, sed realis absolute, & simpliciter?

Dico 5. Est præterea contra adversarios: quia, cum ita philosophentur; immerito negant deinde, quod dici poterit universale, unus homo, v. g. cognitus cum sui multiplicatione chimerica: vel plures homines, cogniti cum sui unitate chimerica. Cur enim sufficit unitas, & non multiplicitas cognitionis chimerizantis? cur unitas ex carentiis chimericis disterentiarum, &

non ex positiva chimerica plurium unitate?

# A R T I C U L U S XVIII. Nona fententia Pro unitate vocali.

LVII. Dico 1. Nominales, omne aliud universale negarunt, præter illud, quod ipsi autumant arbitrarium, scilicet situm in vocibus, seu in aliis signis pro libito manisestantis, quæ, loco rerum, substituuntur. Itaque, per hos auctores, hæc vox, homo, erit universale, præcise quia una

vox est, plura significans.

Dico 2. Contra hanc sententiam est: quia universale in esfendo vel sunt solæ voces, vel concretum inde resultans. Si solæ voces (idem de hujusmodi signis, sive internis, sive externis) esse illæ non possunt universale in essendo, quod quærimus, vere, & absque ulla sictione, & mendacio de pluribus prædicabile: neque enim vox, & hujusmodi signa identissicantur cumrebus, quas signissicant: neque cum dicimus: Petrus est homo; sensus est, Petrum esse hanc vocem, homo, aut quodlibet aliud fignum materialiter sumptum, quod loco Petri substituitur.

Si tamen universale Nominalium ita explicetur, ut sit concretum, constans ex pluribus similibus, repræsentatis per eandem vocem, aut per idem signum, v.g. homines expressi hoc vocabulo, homo: ita ut plura similia sint substratum, & multiplicitas; vox vero ipsa sit forma, & unitas quædam, qua siant extrinsece unum; de hoc universali simile esto judicium, ac de universali per intellectum, constituto per unitatem extrinsecam. Vox enim, cum sit signum objecti, dicitur passim, aliquo modo, repræsentatio, & imago ejusdem; adeoque, in hac hypothesi, esfe quoddan extrinsecum illius. Ubi notandum, quod, cum vox, humano modo prolata, mentis conceptum præsupponat; hoc universale, factum ab homine, ut homo est, presupponeret universale per intellectum.

#### DE UNIVERSALIBUS IN PARTICULARI.

Primo, de genere. Secundo, de specie. Tertio, de disferentia.

Quarto, de proprio. Quinto, de accidente. Sexto,

an hac divisio sit adaquata. Septimo, an

universale sit genus respectu quinque prædicabilium.

#### A R T. I C U L U S XIX. De genere.

LVIII. Dico i. Quoniam de genere quari solet primo, quid sit. Secundo, quotuplex sit. Tertio, an sit univocum. Quarto, an essentialiter exigens plures species. Quinto, an habens sub se individua generica; quoad hec, ordine suo procedendo: genus, quod varias, apud grammaticos, habet significationes: significat enim quandoque sexum, v. g. Marcellus est generis masculini, Berta generis seminini; quandoque stirpem, v. g. genus Æneadum; quandoque patriam, v. g. Æneas genere Trojanus; hic tamen, pro ut a philosophis sumitur genus, & quidem logicum, quatenus primumquinque universalium in particulari, qua communiter quinque prædicabilia nuncupantur; meraphysice est, ex Porphysio, & Aristotele: quod de pluribus, differentibus specie prædicatur in eo, quod

quod quid . Per To, prædicatur, intelligitur, juxta communem interpretationem, actus primus, aptitudo nimirum, ut pradicetur: non autem prædicatio ipfa in actu fecundo, quæ non est de effentia generis: ficuti non est de effentia hominis ratiocinari in actu secundo, sed in actu primo, hoc est aptitudo ad ratiocinandum, scilicet rationalitas. Quæ definitio passim recipitur, utpote rem definitam explicans per genus, & differentiam, nec ullo contra regulas bonæ definitionis vitio laborans. Jam se habent, ut genus, in prædicta definitione verba illa: quod de pluribus pradicatur : per quod convenit primum. hoc prædicabile cum aliis prædicabilibus, quæ etiam de pluribus pradicantur, utpote univerfalia: fe habent, ut differentia. illa verba: de differentibus specie, in eo, quod quid: per quam genus differt ab aliis prædicabilibus. Enim vero per To, de differentibus specie, genus differt a specie: qua pracise, ut species, non est prædicabilis de pluribus, differentibus specie, sed de differentibus folo numero. Cum autem genus prædicetur de pluribus differentibus specie; necesse est prædicari de illis, secundum id, in quo conveniunt: non autem secundum id, in quo discrepant : adeoque prædicari oportet , non , uttotam essentiam, sed inadæquate, & ut partem, seu quasi partem essentiæ materialem: non autem, ut partem formalem. Per To, in eo, quod quid, genus differt a modo prædicandi, quod competit differentiæ; quæ prædicatur in quale quid : nec non a proprio, & accidente, quæ apta sunt de suis inferioribus prædicari, in quale pure: quæ, ut melius innotescant,

LIX. Dico 2. Prædicari, in quid, est prædicari essentialiter: nimirum esse constitutivum essentiæ rei, de qua prædicatur. Quando enim inquiritur, quid sit res, v. g. quid sit homo; respondetur per essentiam, saltem inadæquatam, dicendo, est animal: quod, utpote genus, & pars definitionis speciei; non potest illi non esse essentiale: & quidem prædicari in quid, est prædicari essentialiter, & ad modum per se stantis, ut ajunt, seu ad modum subjecti metaphysici, quod per aliquam formam, suo modo, determinetur: cum enim interroganti, quid sit homo, respondetur: est animal; advenire debet ulterius id, per quod determinetur, quale animal illud sit: genus enim, seu prædicatum genericum, cujusmodi est, animal; est suo modo indisferens, ut per hanc, vel illam disferentiam contrahatur ad

hanc, vel illam speciem constituendam. Prædicari in qualequid, est prædicari essentialiter quidem, non autem ad modu m per se stantis, sed ad modum formæ, alteri adjacentis; quod est proprium disserentiæ essentialis, ut cum dicitur: Petrus est rationalis. Prædicari in quale pure, est prædicari ad modu mformæ, alteri adjacentis, & accidentaliter, hoc est extra essentiam, v. g. Petrus est risibilis, est albus. Itaque idem, quoad rem, significare voluerunt, qui genus definiere, per alios terminos, dicendo; genus est id, quod prædicatur de pluribus, inquid incomplete: vel genus est id, quod prædicatur de pluribus, tanquam pars materialis essentiæ.

LX. Dico 3. Genus, hactenus metaphysice desinitum, si sumatur primo intentionaliter; est physice collectio plurium: similium quidem, sed etiam specifice dissimilium, seu disserentium inter se: nempe confundibilium, per cognitionem, ortam ex connotatis propriis illius collectionis, ut sunt sensationes in omnibus animalibus: sed discernibilium aliunde, per cognitionem minus obscuram. Genus vero, secundo intentionaliter sumptum, physice importat eandem collectionem, prout substantem cognitioni, seu unitati extrinsecæ. Utriusque assertionis

probatio, & explicatio constat satis ex supra dictis.

Dico 4. Hinc deducitur quodnam sit definitum in definitione generis, & cujuscunque alterius universalis, proportione servata. Scilicet in definitione generis, primo intentionaliter sumpti, definitum sunt plura similia, sed aliunde, & specie diversa inter se. In definitione generis, secundo intentionaliter sumpti, definitum est totum concretum, resultans ex collectione prædicta, & cognitione, quæ est unitas extrinseca. Quandoquidem hoc concretum est unum, aptum inesse, & prædicari de pluribus, disserentibus specie, in quid: ita tamen, ut definitum denominative, in recto, & ut quod, sit ipsa collectio: quæ se habet, ut subjectum, seu substratum, de quo verificatur, fieri unum extrinsece: definitum vero in obliquo, & ut quo sit ipsa cognitio: que se habet, ut forma, qua prædicta collectio evadit unum extrinsece: simili modo, quo discurrimus in definitionibus aliorum concretorum accidentalium, ut cum dicitur: album est affectum albedine; videns est affectum visione; san-Aum est assectum sanctitate, ut ad hujusmodi denominationes requiritur.

Ant. Forti.

LXI. Di-

LXI. Dico s. Triplex recenseri solet genus, nimirum primo supremum, secundo subalternum, seu medium, tertio infimum. Genus supremum, quod etiam appellari solet genus generalissimum, est, quod, in eadem linea, non habet aliud genus supra se, ut, in arbore Porphyrii, substantia reputatur. Genus subalternum, seu intermedium dicitur a philosophis, quod tum supra se, tum sub se, habet aliud genus, cujusmodi est vivens. quod, in arbore Porphyriana, sub se habet animal, & supra se corpus. Genus infimum est, quod non aliud genus, sed duntaxat species, sub se continet. Dari autem hoc genus infimum. pro certo passim supponiture. Caterum hujus generis exemplum assignare mihi distigillimum est : vulgo affertur animal, quod de homine, equo, leone, ave, pisce, que sunt varie species animalium, prædicatur. Sed adhuc animal videtur continere sub se plura genera: multæ enim aves, & pisces inter se reputantur differre specie, ut aquila a corvo, delphinus a murena: verum in his, & fimilibus, quo ad modum loquendi, fervanda statuta philosophorum.

Dico 6. Prædicta generis definitio tum generi supremostum subalterno, tum infimo, univoce competit: quodlibet enim genus prædicatur in quid de pluribus, differentibus specie. Quod si genus supremum, & subalternum, prædicari etiam possint de differentibus genere; non obstat prædictæ definitioni: siquidem quæ differunt genere, differunt etiam specie. Hinc quodlibet genus, immo etiam quodlibet universale, & prædicabile, etiam fi fiat per unitatem extrinsecam cum fundamento in re; univocum est. Assertio probatur: univoca sunt, quorum nomencommune est, ratio vero, per nomen significata, est omnino eadem, idest similis, & confundibilis; adeo, ut cognosci possint per unam cognitionem, qua v. g. appellentur substantia, corpus, vivens &c. sed hujusmodi est genus, immo etiam quodlibet universale, in ea ratione, in qua est tale : ergo univocum. Quod si Aristoteles doceat, sub genere, latere æquivocationes, adeoque non esse unum; sensus est, ex Divo Thoma, quod collectio plurium, quibus constituitur genus, v. g. collectio animalium, ita contineat similia; ut eadem simul sint dissimilia; quatenus omnia confundibilia sunt per cognitionem, ex vi cujus appellari possint animal: licet non sint confundibilia per cognitione, ex vi cujus omnia appellari possint rationale, & rugibi-Phil. Neg. Log. Hhh

le, homo, & leo.; adeoque omnia fint unum genus, non una

species. Ex dictis,

LXII. Dico 7. Genus requirit essentialiter plures species. Probatur: quia genus in unica specie salvari non potest, ut patet ex ipsa definitione: cum genus sit id, quod prædicatur inquid de pluribus, disserentibus specie: alleoquel si soluti homo possibilis esset, ex non alia animalias ex vi prædicati hypothess, animal non esset genus: quia non esset prædicabile de pluribus, disserentibus specie, neque prædicabile in quid: non enim prædicaretur de homine, ut pars materialis, quæ minirum ex se esset indeterminata ad hanc, vel illam speciem constituendam,

& determinaretur a rationalitate, tanquam a forma.

Dico 8. Dicitur communiters gonus habere sub se fua individua generica: non folum, quia ex parte objecti, quodibet individuum dici potesti genus, inadæquate sumptum, hoc est pars generis, sumpti in tota fua latitudine: licet quodlibet individuum sit, per similitudinem, tota collectio generica, juxta no-Ara principia; sed etiam, quia ex parte actus, hi conceptus: hoc animal, hoc vivens, hoc corpus, funt ex una parte conceptus, aliquo modo, individuales: cum importent aliquam hacceitatem, ut patet: ex altera parte sunt generici, quatenus important gradum genericum sin ordine ad quem, quodlibet individuum lit confundibile cu aliis, animalibus, v.g. per cognitionem obscuram, ex vi cujus, appellari pusit animal. Przdicta individua generica pallimappellantur, individua incompleta: nonquia ex parte objecti quid incompletum importent; led quia corum conceptus, formaliter precisivi, sunt inadequati ex parte actus: cum non explicent speciem, & essentiam, ea claritate majore, qua illam explicant hi conceptus: hic-homo, hic-equus, hig lea; qui idea conceptus specifici, & completi nuncupantur. Utrum auté gonus, in actuali prædicatione de suis-inserioribus, totam luam universalitatem, puta genericam, ut antea, retineat; idem esto judicium, ac de universali in communi dispehae n.20. Jam Agriaga, & Oviodus volunt, hanc predicationem formaliter esse specificam, materialiter genericam: Comptonus, esse abiolute genericami

Digitized by Google

## Solvantur objectiones.

LXIII. Bjicies 1. Genus non folum prædicatur de plupluribus differentibus specie; verum etiam de: pluribus differentibus numero : ergo falsa est generis desinitio. Antecedens probatur: quia non folum dicitur: homo est animal, equus est animal; sed etiam, Petrus est animal, Paulus est animal.

Respondeo concesso antecedente, nego consequentiama: quia, licet genus prædicentretiam de pluribus, disserentibus numero; id tamen necesse non suit apponere in desinitione. Primo, quia, facile subintelligitur: quòd enim continet totuma, continet partes: si ergo dicimus, genus continere sub se species, et prædicari de speciesa; subintelligitur, continere etiam individua, et prædicari de illis, quessiant partes: specierum, subintelligitur, continere etiam individua, et prædicari de illis, quessiant partes: specierum, sub quibus continentur: sic, qui in aliqua linea Petrum superati; a fortiori superat eosi, qui superantur a Petro in eagen sinea.

Secundo, non suit necesse; id apponere in definitione: quia genus sufficienter intelligitur constitutum, et dissinctum ab omni alio prædicabili, per not, quod prædicetur de dissertibus specie: etiams ulterius nomprædicaretur de alius, dissertibus solo numero enam etams unicus sossertur de alius, disserturbus solo numero enam etams unicus sossertur de alius, disserturbus solo numero enam etams unicus sossertur de alius, disserturbus solo numero enam etams unicus sosserturbus solo numero enam etams unicus sosserturbus per sono estams etams unicus sosserturbus per sono etams etams unicus sosserturbus per sono etams etams unicus sosserturbus per sono en etams etams unicus sono etam etams etams unicus sono etam etams etams

Objicles 2. Pars non potell in reito absolute, & simpliciter prædicari de toto: sed genus: est pars speciei: ergo nonpotest in recto absolute, & simpliciter prædicari de specie.

Respondeo, distinguo majoremalpars physicas, transeat: pars metaphysica, nego majorem i sodistinguo minoremi: genus primo intentionaliter sumptum, subdistinguo i est pars metaphysica superioreminamente sumptum, subdistinguo i est pars metaphysica superioreminamente sumptum, subdistinguo i est pars metaphysica superioreminamente sumptum. Pars physica est, qua, cum alia comparte realiter distincta, componit totum physicum: eujusmodi sunt anima. Est corpus unitas, quibus physice componitur homos se de his partibus dicitur, quiod singulæ non possint predicari in recto absolute. Es simpliciter. Est adæquate de toto, rigorose loquendo: neque enim dicitur, homo est anima, homo est corpus: sed, homo inadæquate sumptus, est corpus. Pars vero H h h

metaphylica potest in recto, absolute, & simpliciter prædicari adæquate(ex parte objecti loquedo) de ipso toto metaphysico: quia realiter, & intrinsece sunt unum & idem : cum pars metaphysica realiter, & objective sit eadem numero res, cognita per cognitionem pracifivam; & inadaquatam ex parte actus: its nimirum obscuram, ut, per ipsam, res non possit discerni ab omni non ipla: & in hoc fensu dicitur, genus secundo intentionaliter sumptum esse pars speciei : quatenus scilicet Petrus, v.g. qui est homo; cognitus cognitione tali, qua possit appellari animal , præcise ex vitalis cognitionis , non potest discerni ab omni eo , quod non est homo . Caterum genus, primo inten--tionaliter fumptum, secundum omnem sui latitudinem, non est pars speciei , immo addit aliquid aliud supra speciem: importat enim plures species, idest plura individua, specifice diversa inter se : quæ individua varias constituunt species, de Quibus genus est prædicabile. p. silli ab insaitmen 28 septivis

Objicies 3. Genus respectu speciei se habet aut pare metaphysica: ergo genus male communiter dicitur, esse totum poten-

tiale, seu potestativum, respectu ipsius speciei.

Respondeo, nego consequentiam. Genus dicitur pars metaphysica speciei, juxta prædicta, quatenus conceptus genericus non exprimit ex parte actus totam essentiam, modo sepius explicato. Dicitur etia totum potentiale, seu potessativu, respectu ejusdem speciei: quia illam, simul cum alius speciebus, veluti sub se continet, de quibus, tanquam de suis inferioribus potess, ut superius, prædicari: quæ ratio totius, propria est cujuscunque universalis, respectu suorum inferiorum.

Objicies 4. Ergo male genus vocatur etiam totum actuale.

Respondeo, nego consequentiam i dici etiam potest genus
totum actuale, sub diversa consideratione, & respectu: pro ut
scilicet constitutuma suis prædicatis, v. g. animal ex vivente,
& sensitivo; quanvis in hoc sensu, potius ut species, quam ut

genus confideretur.

18.204

Objicies 5. Tradita definitio generis competit etiam accidenti, quinto prædicabilium: ergo competit alteri a definito. Antecedens probatur: color, v. g. prædicatur de pluribus, differentibus specie, in quid: 'nam prædicatur de albedine, nigredine: atqui color est accidens, quintum prædicabile: ergo &c.

Re-

L 1. 3 / 1

Digitized by Google

Respondeo, distinguo antecedens: competit accidenti, ut genus est, concedo; ut accidens est, nego antecedens, & confequentiam: ad cujus probationem, distincto, eodem modo, consequente, nego consequentiam, & explico distinctionem. Tradita definitio generis competit accidenti, considerato respectu suorum inferiorum, seu specierum, v. g. colori, respectu albedinis, & nigredinis: respectu quorum, color est genus, sicut animal, respectu hominis, & equi; non autem competit accidenti, considerato respectu subjectorum, quibus accidit: respectu quorum, color consideratur, ut accidens.

Óbjicies 6. Tradita definitio est manca: ergo rejicienda. Antecedens probatur: genus, non solum prædicatur de differentibus specie, sed etiam de pluribus differentiis: dicitur enim.,

rationale est animal, hinnibile est animal.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, distinguo antecedens: genus prædicatur de disferentiis, substantive acceptis, concedo; de disferentiis, adjective sumptis, substastinguo: prædicatione indirecta, concedo; directa, nego antecedens, & consequentiam. Disferentiæ, substantive acceptæ,
sunt species: & idem est dicere in hoc sensu: rationale est animal; ac dicere: homo est animal. Genus, cum prædicatur de disferentiis, adjective sumptis; prædicatur prædicatione indirecta: de qua proprie, & per se non curant logici.

Objicies 7. Aristoteles 7. metaphysicorum appellat genus formam: ergo genus non prædicatur de speciebus, ut pars materialis, seu ut subjectum; sed ut pars formalis, nimirum ut

forma.

٠,

Respondeo, nego consequentiam: genus enim appellatur quandoque forma, quatenus, suo modo, dicitur pars essentia, ac speciei: nam essentia, & qualibet essentia pars, forma nonnunquam a philosophis nuncupatur.

LXIV. Objicies 8. Nequit explicari, an in homine v.g. fit totum genus, necne: ergo non hactenus bene explicata est

essentia generis.

Respondeo, nego antecedens: & dico, juxta nostra principia de universali in communi, deque ejusdem prædicabilitate, & prædicatione; genus esse inadæquate in singulis, rigorose; minus rigorose, adæquate in singulis suis inferioribus: quoi aliqui

qui explicant sub illis terminis: esse nimirum in singulis intensive, licet non extensive, idest non in tota sua latitudine: quatenus nimirum formaliter, sicut verificatur de homine, quod sit animal; ita de equo, leone: licet homo rigorose non sit tota eollectio animalium. Sic, inquiunt, intensive & formaliter æque palmus est quantus, ac ulna: æque enim de palmo, ac de ulna verificatur definitio corporis quanti: licet extensive, & materialiter sit magis quanta, seu magis extensa ulna, quampalmus. Et, in casu nostro, æque verificatur de homine, quod sit animal, seu principium sentiendi, ac de omnibus, & singulis aliis animalibus; licet, rigorose, homines omnes, & equi, & leones, & alia bruta sint plura animalia, quam solus homo, idest quam sola species humana. Quid autem sit species, secundum prædicabile, mox videbitur.

## A R T I C U L U S XXI. De specie.

LXV. Dico 1. Quoniam de specie, secundo pradicabili , quari solet, primo, quid sit. Secundo, quotuplex sit. Tertio, an possibilis species numero immultiplicabilis; ordinate procedendo, quoad hac: species, cujus nomen varias habet significationes apud gramaticos; nunc enua significat elegantem corporis formam, seu pulchritudinem, inde vulgatum illud, species digna imperio: nunc significat imaginem, aut similitudinem rei alicujus, suo modo, reprafentativam: nunc aliud; pro ut hic accipitur a philosophis, dicitur natura completa, importans per modum unius genus, & differentiam, ex quibus coalescere intelligitur, modo suo.

Dico 2. Species dividitur in subalternam, & infimam. Subalterna, quam alii vocant intermediam, seu interjectam, est, quæ ita est species completa; ut etiam sit genus, respectu diversorum, in ordine ad quæ considerabilis est: quia nimirum ita constat ex suo genere, & differentia; ut insuper sit prædicabilis de pluribus differentibus specie: hujusmodi est animal, quæ est species viventis, constituta ex vivente, & sensitivo: & præterea continet sub se alias species, hominem mimirum, bovem, leonem, de quibus prædicari potest. Species insua, quam alii specialissimam appellant, est, quæ ita est quid completum; ut nequeat de aliis, disserentibus specie prædicari: sed, ad summum, de disserentibus numero, v. g. homo, scilicet spe-

Digitized by Google

cies

cies humana, quæ, non nisi de Petro, Paulo, Marcello, qui inter se, solo numero disserunt, prædicabilis est.

Dico 3. Dividi etiam folet communiter species in subjicibilem, & prædicabilem. Species subjicibilis est species, related ad genus, sub quo collocatur, quodque de ipsamet species prædicatur. Species prædicabilis, est eadem species, relate ad inferiora, quæ collocantur sub ipsa, & de quibus ipsamet species prædicatur: quæ divisio, quia celebris, ut melius innotescat,

LXVI. Dico 4. Species subjicibilis, ex Porphyrio cap. 3. dicitur, quæ collocatur sub assignato genere, puta immediate: cujusmodi non estindividuum, qua tale, quod immediate collocatur sub specie. Seu, ut alii loquuntur, species subjicibilis est, de qua genus prædicatur in quid: idem enim est, speciem collocari sub genere, ac genus de specie prædicari. Nec circulus vitiosus committitur, explicando speciem per genus, genus per speciem: correlativa enim, ut notat Aristoteles 6. topic. nisi ad invicem, definiri vix possunt. Sic Pater, connisi in ordine ad filium; filius, nonnisi in ordine ad patrem. Tunc autem committeretur circulus vitiosus, quando neutrum illorum supponeretur cognitum aliunde. Jam, in casu nostro, quid sit, plura differre specie, non explicatur formaliter per genus, sed aliunde; nempe per differentiam, plus, quam pure numericam: quod aliunde supponitur satis notum.

Dico 5. Etiamsi species aliqua unicum duntarat possibile individuum haberet; adhuc esset species subjicibilis: semper enim verum esset, quod illa subjiceretur generi, & quod genus de illa prædicaretur in quid. Quandoquidem species subjicibilis, præcise ut talis, non est universalis, nec prædicabilis. Dixi, præcise ut talis: quia omnes species subjicibiles, cum sint similes inter se, possunt constituere universale, idest collectionem specierum subjicibilium: de quibus, ut genus, prædicetur hic conceptus, qui est, esse speciem subjicibilem.

Dico 6. Species prædicabilis dicitur, quæ prædicatur in quid de pluribus, differentibus numero: seu, ut alii explicant, est, quæ prædicatur de suis inferioribus, ut tota essentia: puta, excepta hæcceitate, quæ logice non dicitur ingredi conceptum essentiæ, v. g. homo, species prædicabilis est, relate ad Petrum, Paulum, Marcellum. Hinc species prædicabilis, in unico indivi-

dividuo salvari minime potest. Ratlo est, quia species, ut predicabilis, ex ipsa definitione respicit plura individua, de quibus cum veritate prædicari possit. Species autem realis, quæ in unico individuo reali tota consisteret; comparata cu impossibilibus individuis, non este universale: nec absolute, & simpliciter de illis prædicari posset cum veritate; quidquid in contrarium velint cum Caetano passim Thomissæ: pec enim hoc, quod est, v.g. esse Deum, est absolute, & simpliciter cum veritate de diis chimericis prædicabile.

# A R T I C U L U S XXII. Solvuntur objectiones.

LXVII. OBjicies 1. Prædicta definitio speciei competit etiam disferentiæ: quæ prædicabilis est de differentibus numero, ut tota essentia: dicitur enim, Petrus est animal rationale, Bucephalus est animal hinnibile, Melampus est animal latrabile: ergo est falsa, quippe competens alteria desinito.

Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam: quia, prædicari de Petro definitionem hominis, est prædicari hominem, idest ipsam speciem: quandoquidem definitio, ex Aristotele 7. metaph. test. 34. nihil aliud importat, nisi definitum., clarius explicatum. Dixi: omisso antecedente, quia sunt, qui illud negent: disferentia enim est, rationale: quod non prædicatur de homine, ut tota essentia. Si autem sumatur tum animal, tum rationale; sumitur ipsamet species, ut diximus, magis clare. Et sunt, qui hoc ipsum distinguant: animal rationale prædicatur de Petro, ut tota essentia, ad modum plurium, transeat: ad modum unius, negant antecedens, & consequentiam. Quia, inquiunt, prædicatio propria speciei est prædicatio ad modum unius, & totius essentiæ. Quæstio videtur esse de puro nomine.

Objicies 2. Differentia, proprium, & accidens, quæ sunt alia tria prædicabilia, de quibus infra; prædicantur de differentibus solo numero: & quidem explicando totum subjectum propositionis, præter hæcceitatem: ut, cum dicitur: rationale. Petrinum est rationale: risibile Petrinum est risibile: ergo tra-

dita definitio speciei competit alteri a definito.

Ant. Forti. Re-

語語 日本語 w

Į.

Respondeo, distinguo antecedens: prædicantur, modo prædicto, considerata præcise, ut sunt, disserentia, proprium, & accidens, nego: ut species, subdistinguo; relate ad sua individua numerica inferiora, concedo: relate ad subjectum, cujus funt differentia, proprium, & accidens, ut tale; nego antecedens, & confequentiam. Non dicitur: Petrus est rationale, est risibile; ita ut explicetur tota essentia Petri, etiam hæcceitate seclusa: ergo non. habetur de Petro pradicatio propria speciei. Dicitur vero: rationale Petrinum, ideft hoc rationale, est rationale : rifibile Petrinum est risibile; quia Tò, rationale, Tò risibile, consideratum per se, est species, que includit sub se rationale, & risibile Petrinum, Paulinum: de quibus prædicatur, ut tota ellentia in fua... linea; utque de differentibus, folo numero: ut prædicatur homo de Petro, Paulo, Marcello. Sunt, qui negent, prædictam effe ullo modo prædicatione specificam: quia ad hanc requirunt, subje-Aum propositionis esse completum: cujusmodi, inquiunt, in. fubjecta materia, est, homo, non vero rationale, risibile.

LXVIII. Sed contra: nam sicut, in linea hominis, est individuum completum, Petrus; ita, in linea rationalis, est individuum completum, rationale Petrinum; & in linea risibilis, risibile ejustem: ergo sicut, homo, consideratur, ut quid completum; adeoque ut species, quæ in sua inferiora possit distribui; ita & considerari potest, rationale, seu intellectivum humanum; adeoque ut species, quæ de suis individuis numericis, proportione servata, possit cum veritate, ut tota quidem essentia, in linea sua, prædicari. Nec mirum est, idem tum physice, tum metaphysice, sumi posse, tum ut partem respectu totius, quod constituit; ut manus respectu corporis: tum etiam, ut totum completissimum in sua linea; ut manus completa; & adæquata, in linea manus; juxta ea, que sæpe alibi dicta sunt, & infra dicenda erunt of

Obijcies 3. Deus prædicatur de pluribus, differentibus numero, nempe de tribus divinis Personis, a tamen non est species

prædicabilis : ergo falsa est tradita definitio speciei.

Respondeo, nego antecedens: Deus est prædicabilis de pluribus, in ratione Personæ, transeat: de pluribus, in ratione Deitatis, nego antecedens, a consequentiam. Deitas non est universalis in sensu, quo hic loquimur: cum non multiplicetur in plures Deos: adeoque non est species prædicabilis, qua talis. Non negaverim tamen, Personam, ut sic, dici posse universalem, quaphil. Neg. Log.

1 i tenus

Digitized by Google

tenus prædicatur de Patre, & de Filio, & de Spiritu fancto, & quidem ita, ut ratio Persone multiplicetur in illis: cum sint tres Personæ, non una persona tantum. Cæterum, utrum Personalitates divinæ, specie, vel solo numero disserant inter se; adeoque, utrum ratio Personæ respectu illarum, se habeat, ut genus, vel ut species; theologi controvertunt: neque est hic disputandi locus.

LXIX. Objicies 4. Non potest explicari, an hic definiatur species infima, an subalterna, an utraque: ergo fassa est tradita

definitio.

Respondeo, nego antecedens: & dico, definiri speciem infimam, de qua solum verificatur, prædicari, modo prædicto, tan-

enm de pluribus, differentibus folo numero.

Objicies 5. Non potest explicari, an qualibet species essentialiter debeat esse prædicabilis; ita, ut repugnet species, qua cantum sit subjicibilis, utpote contenta in unico individuo reali: ergo fassa est tradita definitio, ac divisio speciei.

- Respondeo, nego antecedens: dubii decisionem habet

The second of the second of the second of the

#### ARTICULUS XXIII.

An fit possibilis species numero Immultiplicabilis.

LXX. Dico 1. Status quæstionis est: an species, ex suo conceptu, sit essentialiter multiplicabilis numeto, seu sub aliis terminis: an sit possibilis species creata, essentialiter immultiplicabilis numero: seu, an sit possibile individuum greatum, in quo solo sistat tota species; adeo, ut essentialiter bæc immultiplicabilis sit: & neque per absolutam Dei potentiam sieri possit aliud individuum simile, idest, solo numero, diversum ab illo individuo, in quo dicatur sistere tota species. Jam varia sunt auctorum sententiæ.

Prima sententia docet, dari defacto creaturam essentialiter immultiplicabilem, modo prædicto: hujusmodi sunt, juxta hac principia, omnes substantiæ spirituales completæ: itaque, per hos doctores, singuli angeli specie disserunt inter se essentialiter. Hæc est communis, apud thomistas, quibus adhærent Polizzius tract. un. metapho disp. 44. sett. 2. & alii contendentes, hanc

esse sententiam Divi Thoma.

Digitized by Google

to,!
int w
riosi
toom
toom
w, e

120 120 121

Ó

Secunda sententia addit supra primam, non solum dari desasto hujusmodi creaturam spiritualem: verum etiam implicare substantiam spiritualem completam, que talis non sit. Hec opinio estetiam communis apud thomistas, quos sequitur Polizzius citatus, Granadus in 1. part. Silvester Maurus in quest. philosoph. & alii.

Tertia sententia, prædictæ extreme opposita, sustinet, vepugnare substantiam spiritualem completam, ut est angelus, specie diversam ab alia. Ita Ssortia Pallavicinus lib. 9. ass. theol.

·6ap. 5.

Quarta sententia negat, quod omnis species, etiam non dicens ordine ad materiam, sit essentialiter immultiplicabilis. Its Scotus cum suis, Albertus, Suarez, Valentia, Vasquez, Hurtudus, Arriaga, quos sequitur Comptonus disp. 2. met. sett. 1. num. 3. & alii.

Quinta sententia absolute docet, impossibilem esse creaturam essentialiter immultiplicabilem. Ita Bubalus 11 parte quest. 50. art. 4. citans pro se Molinam, Vasquez, Valentiam, Suarez, & alios, quos sequitur Giattinus art. 7. & Semeri disp. 5. log. q.3. & recentiores non infrequentes.

Sexta sententia negat, creaturam immultiplicabilem substantialem possibilem esse: concedit tamen accidentalem. Ita non-

nemo ex neotericis.

Septima sententia admittit possibilem hujusmodi creaturam, sive accidentalis, sive substantialis illa sit; sive spiritualis, sive

materialis. Ita passim recentiores.

LXXI. Dico 2. Ut certa abincertis sejungantur, sciendum est, quæstionem non procedere de individuo increato: certum, enim est, Deum esse individuum essentialiter immultiplicabile: cum habere nequeat alium Deum, sibi similem, a quo disterat, solo numero: siquidem Deus est essentialiter unicus, ut etiam vatione probatur in theol. lib. 1. Loquendo igitur de individuo creato, de quo præsens est controversia;

Dico 3. Non est reputanda impossibilis creatura essentialiter immultiplicabilis, modo præexplicato. Assertio probatur: prædicatum tractivum essentialis immultiplicabilitatis, de qua loquimur, non videtur pugnare cum conceptu individui creati: ergo non est reputandum impossibile individuum creatum essentialiter immultiplicabile, modo prædicto. Antecedeas probatur:

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

non videtur pugnare cum conceptu individui creati hoc. quod est, formaliter continere perfectionem totius integræ speciei : atqui hoc, quod est, formaliter continere perfectionem totius integræ speciei, est prædicatum tractativum immultiplicabilitatis: ergo non videtur puguare, cum conceptu individui creati, prædicatum tractivum essentialis immultiplicabilitatis. Major hujus fyllogismi probatur: formaliter continere persectionem totius integræ speciei non pugnat primo, cum conceptu individui: nam Deus est individuum; & tamen continet persectionem speciei: implicat enim individuum, solo numero, diversum a Deo. Secundo, non pugnat cum conceptu creature : quandoquidem tosa species humana, est quid creatum; & samen implicat . extra omnem speciem humanam, individuum, solo numero, ab illa diversum. Tertio, non pugnat cum conceptu individui creati, indivisibiliter sumpto: cum talis repugnantia non appareat: ergo thoc, quod est continere perfectionem totius integræ speciei, non videtur pugnare cum conceptu individui creati. Minor ejustem fyllogismi probatur: implicat, extra omnem speciem, individuum, solo numero, diversum ab illa: sed formaliter confinere perfectionem totius integræ speciei, est esse adæquatam speciem; sicuti formaliter continere perfectionem totius integri individui, ælt esse totum, & adæquatum individuum : ergo formaliter coptinere perfectionem totius integræ speciei, est prædicatum tra-Rivum essentialis immultiplicabilitatis. Major probatur : quia andividuum extra omnem speciem, solo numero, diversum ab illa; esset, & non esset extra specieme ergo implicat. Antecedens probatur : quia esset extra speciem, ut supponitur : non esset extra speciem, quia, solo numero, differret ab alis; adeoque esset in gadem specie cum illis: ergo esset, & non esset extra speciem.

Hujus argumenti summa hæc esse potest : non videtur implicare individuum creatum, adunans in se formaliter perfectionem totius integræ speciei : atqui tale individuum esset essentialiter immultiplicabile : ergo non videtur implicare individuun creatum essentialiter immultiplicabile. Dixisformaliter, scilicet non duntaxat intensive, aut æquivalenter, aut per meram similitudinem; sed etiam extensive, identice, rigorose: ita nimirum, ut ipsum sit tota species: ut Deus, quin ullum possibile . individuum haber, a se, solo numero, diversum: immo nec impossibile ut infra videbitur.

•

A R.

## A R T I C U L U S XXIV. Solvuntur objectiones.

LXXII. Bjicies 1. Si esset possibilis creatura immultiplicabilis; daretur concretum sine forma: consequens est absurdum: quis enim dixerit, dari posse sapientem sine sapientia, album sine albedine, calidum sine calore? ergo & antecedens. Sequela majoris probatur: daretur implicans sine implicantia: ergo daretur concretum sine sorma. Antecedens probatur: creaturæ huic similes implicarent sine implicantia: ergo daretur implicans sine implicantia.

Respondeo, nego sequelam majoris: ad cujus probationem,

nego primum, & secundum antecedens.

Objicies 2. Ex una parte, creaturæ, huic similes, repugnant; aliter hæc non esset immultiplicabilis: ex altera parte, nulla est implicantia talium creaturarum similium: ergo illæ repugnant

fine repugnantia:

Respondeo, nego secundam partem antecedentis: & dico, ipsasmet creaturas huic similes, sicut, & omnem aliam chimeram, esse suimet intrinsecam repugnantiam: haberent enim prædicata, involuentia contradictionem:nam, si illæ darentur; essent, & non essent, solo numero, diversæ ab hac, de qua controvertitur, an sit possibilis: essent, ut assumitur: non essent, quia hæc continet persectionem totius integræ speciei; adeoque est implicans multiplicari. At retorquendo,

LXXIII. Öbjicies 3. Creatura immultiplicabilis, esset, & non esset immultiplicabilis: ergo repugnat. Probatur antecedens: esset immultiplicabilis, ut supponitur: non esset, quia sibi similes non repugnant: ergo creatura essentialiter immultiplicabilis,

esset, & non esset talis.

Respondeo, nego antecedens: ad cujus probationem, nego secundam partem antecedentis: & dico, eas repugnare, quia essent, & non essent huic numerice similes: essent, & non essent

2bsolute, solo numero, diversæ, ut supra probatum est.

Objicies 4. Rerum impossibilitas non bene probatur hoc pacto: non implicat; quod, A, repugnet: ergo, A, repugnat: atqui possibilitas creaturæ immultiplicabilis, idest implicantis multiplicari, est impossibilitas creaturarum similium: ergo possibilibilitas creaturæ immultiplicabilis non bene probatur, quia illa...

non apparet repugnans.

Respondeo, concesso enthymemate, nego minorem subsumptam: & dico: creatura, in se formaliter adunans persectionem totius integræ speciei, trahit ex suo conceptu, ipsam esse immultiplicabilem, & non posse habere similes, solo numero, a se diversas. Cæterum illa non est talium creaturarum formalis impossibilitas: & quidem non extrinseca, quæ est ipse Deus, ut, sno loco, videbitur in metaphysicis: non intrinseca, quæ sunt ipsamet creaturarum intrinseca prædicata, involventia contradictionem: quæque ideo non possunt existere.

LXXIV. Ob: 5. Esto, possibilitas creaturæ immultiplicabilis non sit formalis impossibilitas creaturarum similium; est tamen tractivum essentiale talis impossibilitatis: ergo non bene probatur,

per non apparentiam repugnantiæ.

Respondeo, distinguo antecedens: est tractivum physicum, nego; logicum, subdistinguo: sine quo, illæ adhuc repugnarent, concedo; secus, nego antecedens, & consequentiam. Esto, nequeat admitti possibilis hujusmodi creatura, quam nos desendimus; quin implicent sibi similes, solo numero, abea diversæ; illæ tamen intelliguntur repugnare, sive de cætero hæc admittatur

possibilis, sive dicatur esse impossibilis.

Nam, si primum; evidens est, illam, solo numero, multiplic ari non posse: cum sit evidens, extra totam speciem non posse dari individuum ejusdem speciei. Si secundum; sic argumentor: nullum ens reale dissert, solo numero, a chimera: ergo, si creatura, de qua controvertitur, repugnat; nullum possibile Individuum est, solo numero, diversum ab illa. Cæterum, quoties, assignata, & bene philosophice perpensa essentia alicujus creaturæ, illanon videtur repugnare; non est reputanda impossibilis. Dixi autem, hujusinodi creaturam non esse tractivam physicum impossibilitatis sibi similium: quia physice non trahit impossibilitatem illarum: quæ impossibilitas, ut dicebam, intrinseca, est aliquod impossibile: adeoque physice essentialiter intrahibile, utpote inexistibile, idest implicans existere.

LXXV. Ob: 6. Tunc valet, pro rei possibilitate, argumentu ex non apparentia repugnantiæ, quado favet divinæ omnipotentiæ, illius sphæram, saltem materialiter, & extensive, dilatando:atqui per possibilitatem creaturæ essentialiter immultiplicabilis non di-

Digitized by Google

latatur, sed restringitur sphæra divinæ omnipotentiæ: ergo no bene a nobis probatur possibilitas creaturæ immultiplicabilis.

Respondeo, nego minorem: & dico: sphæra divinæ omnipotentiæ dicitur, quidquid factibile est : sicut sphæra divinæ sapientiæ reputatur, quidquid cognoscibile est; adeoque hujusmodi sphæra nequit a nobis magis, minusve dilatari, aut restringi: vel primo, quo ad se: non enim facere possumus ad arbitrium, ut res implicent, vel non implicent contradictionem ad libitum; quod ne quidem Deus iple præstare valet : vel secundo, quozd nos, nisi ad summum materialiter, extensive, terminative, improprie: quatenus scilicet, qui putat, in aliqua re, seu objecto involvi contradictionem; videtur illam rem, seu objectum eximere sphærædivini dominii, & potentiæ: cum a numero possibilium removeat: qui vero negat, in re, vel objecto contradictionem involvi; videtur ampliare sphæram divini dominii, & potentiæ: dum ita numerum rerum, vel objectorum, 2 Deo fa-Stibilium, amplificat, & extendit. Cæterum, certum est, quo ad omnes, nemine excepto; Deum facere posse quidquid factibile est, seu quidquid sieri non implicate

LXXVI. Ob: 7. Qui agnoscit possibile creatură immultiplicabilem; negat infinitas creaturas illi similes: ergo extensive, &

materialiter limitat sphæram divinæ omnipotentiæ.

Respondeo, distinguo antecedens: negat creaturas, quæ, etiam negata possibilitate taliscreatura, repugnarent, tranfeat: quæ,negata possibilitate talis creaturæ,non repugoarent,nego antecedens, & consequentiam. Creaturæ, quæ sint similes, scilicet solo numero diversæ ab aliqua creatura, continente sormaliter persectionem totius integre sue speciei; repugnant ex suo conceptu, sive possibilis, sive impossibilis illa sit: ergo eque, ac adversarii, nos, quo ad has creaturas similes, spheram divini dominii dilatamus. Nos vero præterea creaturam, quæ sormaliter contineat perfectionem totius integræ speciei, possibilem admittimus: divinæque omnipotentiæ tribuimus: eam ipsi denegant : ergo in hoc melius sentimus de Deo : dum novum genus entis, quod ipsi negant; præter omnia possibilia, quæ ipsi : ' mittunt, possibile esse arbitramur: adeoque materialiter, & tensive sphæram divini dominii, libertatis, omnipotentiæ dila mus.

LXXVII.

LXXVII. Objicies 8. Qui negat creaturam immultiplicabilem; dilatat objectum divinę omnipotentię, admittendo, omnes creaturas numero multiplicari posse in infinitum: ergo nos, hujusmodi creaturam possibilem admittendo, restringimus objectum

divine omnipotentie.

Respondeo, nego antecedens. Qui creaturam immultiplicabilem admittit possibilem; preter creaturas omnes, numero multiplicabiles, ab adversariis admissa, agnoscit alium gradum entis, & aliam creaturam possibilem, cui Deus predicatum immultiplicabilitatis communicet: quod predicatum communicari alicui creature, sicut predicatum intellectivi, volitivi, spiritualis; non evincitur esse chimera.

Objicies 9. Qui negat creaturam immultiplicabilem; illam admittit possibilem, sed spoliatam predicato immultiplicabilitatis: ergo nihil denegat divino dominio, etiam extensive, ac ma-

terialiter.

Respondeo, nego antecedens, quod implicare videtur interminis: nam creatura hec, spoliata suo predicato essentiali; esset alia, & quidem omnino chimerica: sicuti homo, spoliatus rationalitate, aut risibilitate; & equus spoliatus hinnibilitate, suisque proprietatibus essentialibus. Neque adversarii concedere possunt, possibilem esse creaturam, quæ formaliter contineat perfectionem totius integræ speciei; quin illam, numero immultiplicabilem, admittant: ut supra probatum esse.

Objicies 10. Ditior censeretur mercator ille, qui haberet centum gemmas, specie diversas; ita tamen, ut cujuslibet gemmæ proferre posset æqualem: quam alius mercator, qui unam haberet, cujus æqualem proferre minime posset: ergo major esset sphæra divini dominii, negata creatura immultiplicabili, quam

admissa possibili.

Respondeo, distinguo antecedens: ditior esset ille mercator, si alius haberet nonaginta novem gemmas cum similibus, & centesimam sine simili, esto antecedens: si alius haberet totidem gemmas cum similibus, & præterea aliam sine simili, nego antecedens, & consequentia. Deus, juxta nostra principia, præter mimerum creaturarum omnium numero multiplicabilium, quæ admittuntur ab adversariis; habet etiam in thesauro suæ omnipotentiæ alium gradum entis, quod ipsi negant: adeoque nos melius sentimus de Deo: deque ejus omnipotentia magis benemeriti suant. Forti.

mus, materialiter saltem, & extensive. Similiter respondendum ad exemplum viridarii, habentis slores similes, vel diversos: semperque dicendum, pulcherrimam esse in suo genere, ornatissimam, & ditissimam divinam omnipotentiam; ex eo quia, quidquid sieri non repugnat, illa facere possit: defacto tamen res produxerit ad arbitrium, ad suos sines altissimos, & divinos: quos perscrutari, nec possumus, nec debemus, quin opprimamur a gloria, & majestate.

LXXVIII. Objicies 11. Non implicat, quod omnis creatura possibilis sit numero multiplicabilis: ergo implicat aliqua crea-

tura essentialiter immultiplicabilis.

Respondeo, nego antecedens: prius enimyero consideranda sunt particularia prædicata, & determinata essentia creaturæ, de qua controvertitur; & deinde de ea philosophandum: asserendo, repugnare quidquid destruit talem essentiam, in quaaliunde nulla appareat repugnantia. Jam, in conceptu creaturæ, formaliter continentis perfectionem totius integræ speciei, nulla apparet repugnantia: implicat autem evidenter, talem creaturam numero multiplicari: ergo dicendum, implicare, quod omnis creatura possibilis sit multiplicabilis: nisi aliunde assignetur particularis repugnantia creaturæ: de qua controvertitur, utrum. fit admittenda possibilis. Ita discurrimus in aliis creaturis possibilibus, specie diversis ab his, quæ defacto sunt, suerunt, aut erunt: in quibus nullam agnoscimus repugnantiam, v.g. in. creatura composita ex subjecto, & forma spirituali; in creatura infinite extensa; & aliis sane infinitis. Nec contra tales creaturas bene quis argumentaretur, dicendo: non implicat, quod omnes partes cujuscunque compositi possibilis sint materiales; quod omnis quantitas sit successive pertransibilis, & finita; quod omnis species creata sit vel angelus, vel homo, vel arbor; & sic de fingulis, quæ defacto dantur, vel fuerunt, vel erunt: vel,non implicat, quod omnis creatura possibilis sit coexistibilis cum omnibus carentiis, quæ defacto sunt, vel fuerunt, vel erunt; vel cum carentiis, quæ sint specie similes carentiis illis, quæ sunt, fuerunt, vel erunt. Retorqueo deinde argumentum:non implicat, quod aliqua creatura fit essentialiter immultiplicabilis:ergo implicat, quod omnis creatura possibilis sit immultiplicabilis: ergo, stante hoc arguendi modo, quo utuntur adversarii contra nos: Phil. Neg. Log.

nos; omnes aliæ creaturæ specie diverse, saltem de quibus con-

trovertitur, repugnabunt.

LXXIX. Objicies 12. Quando talis est essentia alicujus creature, ut nequeat Deus circa illam prestare omnia, que prestat circa alias creaturas; est reputanda impossibilis: nisi aliunde certo constet, esse possibilem: atqui creatura, continens formaliter persectionem totius integre speciei; talis est, ut Deus nequeat circa illam prestare, quidquid circa alias creaturas prestare potest: cum non possit illam numero multiplicare, ut omnes alias potest: ergo, nisi aliunde certo constet, hujusmodi creaturam esse possibilem; censenda est repugnare. Sed non certo aliunde constat, esse possibilem: ergo.

Respondeo, nego majorem: aliter nullius creatura, controversæ, possibilitas probari amplius poterit essicaciter: quælibet enim creatura habet suam essentiam, cui Deus, etiam per absolutam potentiam, nequit contradicere: puta, aut illam fimul ponendo cum sui contradictorio; aut ponendo, sine miraculo, cum aliquo sibi naturaliter contrario; aut cum carentia rei naturaliter exactæ. Et sane creatura, quæcunque sit, non est a Deo ponibilis simul cum omnibus carentiis, cum quibus componi possunt aliæ creaturæ, cum ea essentialiter non connexæ: siquidem ipsa non potest componi cum propria carentia, cum qua illæ alie creaturæ possunt componi, quoad existendum: ergo talis creatura. nequit censeri possibilis, nisi aliunde certo constet, esse possibilem. Idem potiori jure dicendum de modis, quos adversarii admittunt; si non defacto, saltem de possibili. Nam modi sunt creaturæ, ita essentialiter addictæ subjectis suis, ut nequeat Deus exercere circa illas quidquid potest circa alias creaturas: nequit enim Deus separare unionem modalem ab extremis, eam conservando. Et in universum, idem dici poterit de omni alia creatura, quæ communiter reputatur possibilis: cum circa illam nequeat Deus exercere, secundum quid, idest sine miraculo, etiam de potentia absoluta, quidquid potest circa alias creaturas exercere fine miraculo.

LXXX. Cæterum, ut alibi fuse, & præsertim in theol. lib. 6. de Sacramentis, connexiones essentiales non debent reputari impossibiles (eodem modo discurrendum de oppositionibus, item essentialibus, ob rationis identitatem) nisi essicaciter probentur esse chimerice: non tamen, per hoc precise, quod sint possi-

possibiles, debent admitti desacto : nisi ulterius probetur essica-

citer, quod existant in rebus, quibus adstruuntur.

Objicies 13. Immultiplicabilitas est prædicatum, quod vocant negativum: idem enim est dicere, creaturam immultiplicabilem, ac creaturam, que non possit multiplicari: ergo tale prædicatum probari debet, per aliquod prædicatum politivum. in quo fundetur: sed hujusmodi prædicatum non est assignablie: ergo non satis a nobis probatur creatura immultiplicabilis, etiam

de possibili.

Respondeo, omisso enthymemate, in sensu, in quo immortalitas Dei, & aseitas: & indivisibilitas cujuscunque individui, dicuntur prædicata negativa: quod, ob vocabulorum penuriam., negative explicentur, cum sint revera aliquod positivum; nego minorem subsumptam, & primo dico: predicatum positivum. illius creaturæ esse hoc, quod est, continere formaliter tum intensive, tum extensive perfectionem totius integræ speciei: secundo dico:hujus prædicati possibilitatem a nobis probari ex non apparentia repugnantiæ, probabiliter: tertio dico: hujusmodi prædicatum trahere immultiplicabilitatem numericam; probari a nobis, ni fallor, evidenter, ut constat ex ratione fundamentali, aut precedente.

Objicies 14. Sequeretur ex nostra conclusione, LXXXL posse conservari genus in unica specie possibili: sicuti potest species conservari in unico individuo possibili: consequens est falsum:

ergo & antecedens.

Respondeo, nego sequelam majoris: disparitas, ut innuebam, ubi de genere; desumitur ex definitione generis, in qua expresse requiritur, quod illud prædicabile six de pluribus, differentibus specie: species vero mere subjicibilis, cujusmodi esset hec. de qua loquimur; non exigit ex suo conceptu, esse prædicabilem de pluribus, differentibus numero. Ad prædictum adversariorum argumentum, aliqui, cum quibus Polizzius, concessa sequela... majoris, negant minorem. Sed immerito: quia nequit excogitari objectum possibile, quod non conveniat in aliquo prædicato cum alio possibili, saltem cum Deo, a quo specie disserat: ergo nequit excogitari genus possibile, quod sub se nullam prorsus speciem possibilem complectatur: quodque creatura, immultiplicabilis specie, seu genus immultiplicabile in species, appelletur.

LXXXII.

LXXXII. Objicies 15. Ex Bubalo apud Polizzium, id, quod ait Aristoteles: scilicet individuum creatum definiri non posse: eo quia definitio, explicans essentiam, nustius individui potest esse propria. Sed, si daretur individuum, numero inmultiplicabile; recte definiri posset per propriam essentiam: ergo hujusmodi individui possibilitas contradicit doctrina peripatetica.

Respondeo, distinguo majorem: individuum multiplicabile, transeat: immultiplicabile, nego majorem: &, omissa minore, nego consequentiam. Aristoteles loquitur de speciebus, numero multiplicabilibus, quæ regulariter desacto dantur: & docet, definitionem non esse propriam unius individui, idest non verisicari de uno individuo tantum: sed habere objectum universale, cujusmodi sunt omnia individua totius speciei, quæ participant eandem essentiam. Itaque, quando dicitur: homo est animal rationale; hæc desinitio non est propria solius Petri, vel Pauli, sed communis omnibus hominibus. Cæterum dici posset, hujusmodi individuum, per propriam essentiam, desiniri posse; qua speciem, non præcise, qua individuum.

Objicies 16. Articulos nonnullos Parisienses, præsertimononagesimum sextumidicere, quod Deus non possit multiplicare

individua, sub una specie, sine materia; error: ergo.

Respondeo primo, dato antecedente, nego consequentiam-Secundo, contra est: ergo species creata materialis, idest cummateria, numero immultiplicabilis, dari poterit. Tertio, articuli illi, sicut & alii ejusdem universitatis, neque a Pontifice, neque ab Ecclesia, neque ab ullo Concilio suere unquam recepta, quoad ea, quæ opponuntur Divo Thomæ. Quarto, id intelligi potest, ad summum, de creaturis desacto.

LXXXIII. Ob: 17. Creaturæ, absolute & simpliciter similes huic, de qua loquimur, solo numero ab illa diversæ; vel sunt reales, vel chimeræ: si primum; ergo sieri possunt a Deo: si secundum; ergo etiam nostra hæc creatura est chimera: non enim potest, ut supra dictum est, aliquod ens reale solo numero disterre

ab ente chimerico.

Respondeo: quoniam, a chimera arguens, loquitur absolute, & simpliciter; nego majorem, tanquam de subjecto non supponente: aliquod enim ens esse essentialiter immultiplicabile, ess, non posse habere aliud, sibi absolute, & simpliciter simile: itaut ab eo, absolute & simpliciter, dissert solo numero: sicut Deum esse

Digitized by Google

esse immultiplicabilem, est, dari non posse alterum, absolute & simpliciter, Deum. Chimera, qua fingi possunt similes Deo, vel nostræ huic creature immultiplicabili, solog; numero ab ea diversæ; essent, & non essent tales: essent, ut supponit argumentum: non essent, quia plusquam numero differrent: quippedifferentia, quæ est inter ens, & non ens; longe major est, quam sit differentia inter hinnibile, & rationale. Itaque ha, & similes propositiones: nempe, implicat creatura absolute, & simpliciter, differens solo numero a creatura, continente persectionem totius integræ speciei; vel negandæ, ut supra: vel, ut verunsensum contineant; resolvendæ per has, aut similes propositiones: creatura, continens formaliter perfectionem totius integra speciei; est essentialiter immultiplicabilis. Vel, nullum est excogitabile possibile, solo numero diversum a creatura, cotinente formaliter perfectionem totius integra speciei : juxta ea , quæ dicta funt disp. 6. art. 6. assert. 9. de ente rationis metaphysico. Retorqueo deinde argumentum: alter absolute & simpliciter Deus, solo numero diversus a Deo; vel est realis, vel chimera: si primum; ergo datur: si secundum; ergo Deus est chimera: quippe solo numero diversus a chimera.

LXXXIV. Objicies 18. Ex Giattinomon posse habere similem, est persectio superans limitationem creaturæ: ergo implicat creatura, numero immultiplicabilis: utpote, quæ non posset habere sibi, specie, similem.

Respondeo, nego antecedens: sicut enim non est persectio, superans limitationem creaturæ, esse unum individualiter: adeoque non posse habere aliud, quod sit absolute, adæquate, & rigorose ipsa; ita nec superat limitationem creaturæ, esse unum specifice: adeoque admittere non posse aliud individuum, sibi specie simile, & disserens solo numero.

Objicies 19. Cum eodem: non posse habere similem, soli Deo tribuitur in scripturis, de quo dicitur: non est, qui similis sit tibi. Et, quis similis tui, Domine? Et, Deus quis similis tibi? ergo inde colligitur, esse proprium solius Dei, non posse habere sibi similem, soloque numero diversum.

Respondeo, distinguo antecedens: non posse habere similem in infinita, & illimitata persectione, concedo: in sinita, & limitata, nego antecedens: & distincto, codem modo, consequente; nego consequentiam.

Digitized by Google

Objicies 20. Ex codem : ergo etiam creaturæ immultipli-

cabili poterit dici: non est, qui similis sit tibi.

Respondent consedu consequentiam: vel

Respondeo, concedo consequentiam: vel distinguo consequens, diverso modo, ac de Deo, concedo; eodem modo, nego consequentiam. Nam de Deo dicitur, quod non possit habere similem, ex infinita perfectione: adeoque, quod nec possit habere meliorem se: de creatura tamen dici poterit, quod non possit habere similem; possit tamen habere meliorem, & meliorem in infinitum.

LXXXV. Objicies 21. Rem laudare solemus precise, quianon habet similem: ergo immultiplicabilitas precise, est perse-

dio propria folius Dei.

Respondeo, nego antecedens, vel distinguo: quia non habet similem in perfectione, concedo; in imperfectione, nego antecedens, & consequentiam. Hinc enim inferri legitime poterit, quod non habere similem in perfectione, sit aliqua laus: & quidem, non habere similem in persectione illimitata, & insimita, que nec similem, nec se perfectiorem alium agnoscere possit; est summa laus, & propria solius Dei : at vero, non habere similem. in perfectione limitata, & finita: posse tamen habere alium meliorem se, etiam in creatis; est quidem aliqua laus, sed valde limitata, & alicui creature communicabilis. Ceterum, precise non habere simile; non est laus ex suo conceptu, sed præscindit: nam non ideo laude dignum existimamus Thersitem, aut Megeram, quod sibi similem, corporis deformitate, non habeat: nec præcise ex hoc capite, sufficienter dicimus, repugnare creaturam imperfectissimam: nempe, quia dicere cum veritate posset, le non habere, nec posse habere similé: immo hoc reputaretur illius summum dedecus, & opprobrium.

Objicies 22. Stante hoc modo philosophandi, posset etiam probari possibilis creatura omnium persectissima: & alia hujusmodi creatura, qua communiter chimerica reputantur. Probatur sequela: posset quis ita philosophari: non posse habere persectiorem se, primo, non pugnat cum pradicato entis: Deus enim est ens omnium persectissimum: secundo, non pugnat cum pradicato creatura: nam omnis creatura possibilis, est quid creatum; & tamen supra numerum creaturarum omnium possibilis, qui est infinitus, nulla est possibilis persectior creatura: ergo &c.

Respon-

Respondeo, distinguo sequelam: si non probetur, aut supponatur in illis specialis aliqua repugnantia, concedo; secus, nego sequelam: & ad ejus probationem, distinguo consequens, si ex alio capite non probentur, aut supponantur repugnare, concedo; secus, nego consequentiam.

LXXXVI. Objicies 23. Qualibet creatura possibili excogitata, potest Deus facere aliam meliorem: ergo multo magis alia aqualem. Consequentia probatur: quia minus est facere rem al-

teri æqualem, quam meliorem.

Respondeo, omisso antecedente, quod negatur ab Arriaga disp. 13. phys. sect. 3. & Aureolo, & ab aliis paucis, apud Giattinum, contra communem sensum Ss. Patrum, & theologorum, præsertim D. Thomæ quast. 1. de potent. art. 2. quem citat, & sequitur Phasolus disp. 11. num. 4. nego consequentiam. Creatura,omnium perfectissima, aliunde supponitur repugnare: non ita creatura immultiplicabilis, de qua præsens est controversia. Ad probationem antecedentis, distinguo antecedens: minus est, quo ad potentias creatas, si cætera sint paria, transeat: quoad omnipotentiam divinam, nego antecedens, & consequentiam. Divina omnipotentia, eadem facilitate, producere potest mundos perfectiores, & perfectiores in infinitum; ac unam paleam. Quod, si aliquod producere Deus non possit; id provenit ex eo, auod talis essentia sit chimerica. Neque hoc arguit desectum. aut impotentiam in Deo, sed summam perfectionem. Immo, si posset Deus chimeras essicere; id esset non exiguum summi artificis dedecus, imprudentia, & imperfectio: quippe ille opus intentum, & operæ pretium faceret, & non faceret. Hinc fatemur omnes, summam Dei persectionem esse, quod nequeat rerum essentias variare, v. g. faciendo hominem non rationalem: aut creaturam, a divina omnipotentia independentem in fieri, aut conservari; aut factum infectum. Retorqueo deinde argumentum: quolibet individuo creato assignato, v. g. una formica; potest Deus producere individuum perfectius:ergo multo magis poterit aliud producere, quod sit adaquate, absolute, & rigorose idem.

Objicies 24. Hæc creatura immultiplicabilis, a nobis admiffa, esset perfectionis essentialiter infinitæ: ergo repugnat: quiahoc est proprium solius Dei. Antecedens probatur: hujusmodi creatura contineret in se persectionem totius integræ speciei; adeoque esset equivalens in persectione creaturis infinitis: ergo

esset essentialiter infinita in perfectione.

· Respondeo, nego antecedens. Ad cujus probationem, concello antecedente, nego consequentiam. Infinitum in essentia. absolute, & simpliciter est solus Deus: quia continet omnem. perfectionem possibilem: adeout eo absolute perfectius nihil excogitari possit; quod requiritur ad tale infinitum, scilicet in essentia. Æquivalere autem infinitis entibus, seu continere perfectionem, æquivalentem infinitis entitatibus; non est esse absolute, & simpliciter infinitum in perfectione, & in essentia, nisi quastio fiat de nomine; sed ad summum, est esse infinitum secundum quid, hoc est æquivalenter. In quo sensu non solum angelus, & homo; verum etiam musca, & formica dici possunt infinitæ perfectionis secundum quid: quatenus infinitæ species creaturarum possibiles sunt, non solum angelo, & homine, sed etiam musca, & formica impersectiones: immo in hoc sensu quælibet creatura, in sententia communi, dici poterit infinita secundum quid : quatenus nulla est assignabilis, adeo impersecta, ut illa. imperfectiores, & imperfectiores in infinitum e thesauro divinæ omnipotentiæ extrahi non possint.

LXXXVII. Objicies 25. Ergo dari poterit aliqua creaturaeffentialiter independens a Deo, faltem immediate, vel pro aliquo tantum instanti: cosequens est absurdum: ergo & antecedens.

Resp.nego consequentiam: quia hujusmodi creatura aliude supponitur repugnare, ex iplo conceptu creaturz, juxta communem sensum Patrum, & theologorum: unde est, ut ne quidem hanc denominationem, independentis, recipere possit ab extrinseco creatura: ita nimirum, ut, per aliquod Dei decretum, eximatur vel pro uno instanti, ab hujusmodi dependentia: adeout, illaexistat, & ab ipso Deo non dependeat; adeoque a fortiori hujulmodi denominationem, & veluti privilegium habere pollit innatum, & ex intrinsecis suis: ad eum modum, quo, si quis adeo vilis sit, & ignobilis, ut nequeat sieri eques Hierosolymitanus ex gratia; idem, a fortiori, eques Hierofolymitanus fieri non poterit ex justitia. Hac, de creatura immultiplicabili, logicis dicta fint satis. De hujus generis creaturis controversis, ut de creatura indestruibili, de inelevabili, de irrevelabili, & incredibili; de peccato irremissibili; tum in philosophia, tum in theologia, alibi sæpe redibit sermo. Hactenus de specie, secundo prædicabili. Ant. Forti.

### ARTICULUS XXV. De differentia.

LXXXVIII. Dico 1. Quoniam de disserentia, tertio præs dicabili, quæri folet, primo, quid fit : feeundo, quotuplex sit: tertio, respectu cujus illa exerceat munus universalis: quarto, an differentia inferior includat, in suo conceptu, differentiam superiorem : quinto, an dari possit differentia simplex, & differentia composita: ordinatim procedendo quo ad hæc : differentia in universum, ex Porphyrio, est, qua aliquid alicui fit diversum. Dicitur, diversum, non mere distinctum: diversion enim , rigorose loquendo, dicit aliquid aliud supra distin-Etum: siquidem, in sententia communi, & nostra, dari possunt duo distincta, que non sint diversa: sed omnino inter se similia: licet passim hi duo termini, distinctum, & diversum, etiam apud viros doctos, inter loquendum, confundi soleant. Unde disserentia, pro ut hic accipitur, nimirum, ut prædicabilis de suis inferioribus; dicitur communiter, esse, que prædicatur, in quale quid, de pluribus, differentibus specie. Verum hæc definitio competit quidem differentiæ fubalterne: non autem infimæ, puta, que non habeat sub se varias species: cujusmodi, in sententia communi, hinnibilitas reputatur. Ideo illa passim afferri solet ampla disserentie definitio: est, que de pluribus prædicatur, in quale quid; puta, ut pars formalis, constitutiva essentia, per modum alteri adjacentis, seu denominantis: sive de cetero hujusmodi essentia absolute, & simpliciter appelletur completa, ut homo; sive incompleta, ut animal.

Dico 2. Vox hec, differentia, tripliciter sonare potest, scilicet, primo: significando differentiam communem: secundo, propriam: tertio, propriissimam. Differentia communis, idem est, ac accidens, quintum prædicabile: differentia propria, idem est, ac proprium, quartum prædicabile; de quibus agendum infra. Differentia propriissima, de qua hic loquimur, est differentia essentialis, que scilicet facit differre essentialiter: cujusmodi supponitur esse in homine rationalitas, in equo hinnibilitas, in leone rugibilitas, in cane latrabilitas. Hæc differentia quadruplex munus dicitur exercere: nam primo, dividit, & contrahit genus, quod est animal, v.g. secundo, constituit cum eodem genere speciem, quæ est homo: tertio, speciem constitutam dipolis. Neg. Log.

Digitized by Google

versisicat à alis speciebus, ut a leone, equo, &c. quarto, de suis inserioribus prædicatur. Unde, relate ad hæc quatuor munera, quatuor sortitur definitiones disserentia propriissima. Enimvero in primis, vt divisiva, & contractiva genevis, dicitur: esse id, quo genus dividitur: secundo, ut constitutiva speciei: id, quo species abundat a genere: videlicet, esse id, quod species importat præter genus: tertio, ut diversissicativa, seu dissinctiva speciei: id, quo singula essentialiter disserunt: puta præscindendo ab hecceitate, & disserentiis individualibus, quæ a logicis non appellantur essentia: quarto, ut prædicabilis, definitur ut supra hujusmodi disserentia

LXXXIX. Dico 3. Quaritur: respectu cujus, exercent mumu universalis. Jam non respectu generis, v. g. rationale nonest universale respectu animalis. Probatur: universale, respectu illorum, est tale; respectu quorum, est prædicabile: atqui disferentia non est prædicabilis respectu generis: illud enim respicit, duntaxat limitando, & dividendo; non autem ut suum inserius est-

go differentia non est universale prespectu generis,

Dico 4 Differentia, neque est universale respectu speciei: rationale, v. g. non est universale respectu hominis. Probatur: quia universale debet magis late patere, quam sua inseriora singillatim: atqui differentia non magis, sed eque late patet, ac species: ergo differentia non est universale respectu speciei; sed illam tantum uonstituit, ut pars metaphysica; non autem de easpredicatur, ut quid superius. Itaque, procedendo cum distinatione.

Dico 5. Differentia subalterna est universale respectu speeierum generis, v.g. sensitivum est universale respectu specierum animalis: quia hec, ita de singulis est cum veritate predicabilis; ut singulis amplior sit in tota sua latitudine. Differentia insima, est universale respectu individuorum speciei: cuinsmodi est rationale respectu Petri, Pauli, Marcelli: quia & de his, singiliatim samptis, est cum veritate prædicabilis, & singulis amplior in tota sua latitudine.

A R-

#### ARTICULUS Solvuntur objectiones.

Bjicies 1. Differentia est unum prædicabile ergo non potest predicari in quale quid .

Respondeo, nego consequentiam: vel distinguo consequens: divisibiliter, concedo; indivisibiliter, nego consequentiam, Predicari in quid pure, convenit uni predicabili: prædicari in quale pure, competit alteri: prædicari in quale, & in quid indivisibiliter, competit disserentia. Sic sentire brutorum est; intelligere angelorum; intelligere simul, & sentire hominis.

Objicies 2. Aristotelem, docentem: accidens significat quale quid: ergo prædicari in quale quid, non competit soli diffe-

rentix.

Respondeo: nego consequentiam: quia Aristoteles, loco citato, non agit de modo, quo accidens prædicetur; sed docet, quod accidens significet, quale sit aliquod determinatum, seu quale individuum illud sit.

Objicies 3. Prædicari in quale quid, est prædicari, ut adiacens alteri, quod supponitur aliunde constitutu: sic prædicatur rationale de animali: sed differentia infima no prædicatur de individuis, ut adjacens: ergo differentia infima non predicatur in quale quid de individuis; adeoque non est-respectu illorum-differentia prædicabilis, seu universalis.

Respondea, nego minorem: ratio est, quia differentia infema, v.g.rationale, est superior individuis: de quibus predicatur, ut, in illis, adjacens alteri parti essentia, que est animal; ideoque dicitur prædicari de illis, in quale quid: non quasi vero propries adjacere intelligatur ipsi individuo, quod constituit; sed generi, quod, in individuo, invenit constitutum.

Objicies 4. Differentia infima, v. g. rationales prædicatur de hoc, & illo rationali, ut species est: ergo etiame

differentia.

Respondeo, nego consequentiam : vel distinguo consequens: ut species est, concedo ; ut differentia est, nego consequentiam. Collectio omnium differentiarum, v. g. omnium rationalitatum, est collectio similium: adeoque species, & non differentia, respe-Au illarum, utpote inferiorum; & qua talis, de illis predicabilis. Neque novu est, quod idem, sub diversa consideratione, sit species, & dif-LII

& disserentia: sicut quod idem, respectu diversorum, sit totum, & pars: nam duo, v. g. respectu binarii, sunt totum; respectu quaternarii, pars.

#### ARTICULUS XXVII.

An differentia inferior includat in suo conceptu genus, aut differentiam superiorem.

XCII. TIco 1. In universum ; differentia, pracise ut differentia est, non includit in suo conceptu formali genus. Assertio probatur, & explicatur: ratiomalitas, rugibilitas, & similes, quæ sunt differentiæ, animalis; non includunt in suo conceptu formali, animalitatem, quæ est genus; licet cum eo realiter identificentur: & fic de aliis disserentiis, proportione servata, in linea sua : ergo in universum. differentia non includit formaliter genus. Antecedens probatur: quia reputatur diversus conceptus disferentiæ a conceptu speciei: ande diversum constituunt pradicabile : quippe in specie intelligitur includi differentia, ut pars: atqui, fi rationalitas, rugibilitas, & similes differentia includerent, in suo conceptu formali, genus, puta animalitatem; conceptus formalis differentiz non effet diversus a conceptu formali speciei : ergo rationalitas, rugibilitas, & similes disserentia non includunt, in suo conceptu. formali animalitatem, quod est genus. Minor probatur: si rationalitas, rugibilitas, & similes differentia, includerent, insuo conceptu formali, animalitatem, quod est genus; rationali-225, rugibilitas, & similes differentiæ, constituerent formaliter animal rationale, animal rugibile: ergo hominem, & leonem: ergo speciem: ergo conceptus formalis differentiæ non esset diversus a conceptu formali speciei. Hinc Aristoteles 4-top. c. 1. docet: manifestum, quoniam non participat genus differentia.

Dico 2. Dixi, in differentia, pracise ut discrentia est, non includi formaliter genus; quia, si construi velit, ut quidem potest, arbor, in qua ita, disposita in seriem, rei alicusus pradicata considerentur, ut id, quod alioquin considerari posset, ut disferentia, veniat ut species; tunc de hoc discurrendum, ut des aliis speciebus: que sane genus includunt, in suo conceptu sormali: cum species coalescat ex genere, & disserentia, ut dissum

est supra. Sit assertionis ratio, & exemplum, rationalitas. Nam si quis, ita disponat arborem (sunt enim hæ diversæ intellectus philosophantis cognitiones) intellectivum, bisariam dividitur; unum est, intellectivum pure (desicit enimvero unica vox., quæ id exprimat) alterum est, intellectivum dependenter a sensibus; quis neget, in tali consideratione, rationale, este speciem intellectivi, constitutam ex, intellectivo, tanquam ex genere; & ex, dependenter a sensibus, tanquam ex differentia? Nonne, eodem modo, proportione servata, homo, ex animali, ut genere; & ex rationali, ut disserentia logice, seu metaphysice coalescit? Quod autem una, eadenque realiter entitas considerari possit diversimode, nunc ut superior, nunc ut inferior; nunc ut prior, nunc ut posterior; nunc ut pars, nunc ut totum, præsertim respectu diversorum; novum non est in philosophia, & theologia, ut alibi sæpe, ac sæpius dictum est.

Dico 3. Differentiz inferiores collaterales, v. g. rationale, rugibile, non includunt in suo conceptu formali differentias, item collaterales, superiores, v. g. sensitivum. Assertio probatur: disferentiæ collaterales, inferiores, & superiores (harum systema videri poterit in arbore Porphyriana, de qua dictum est disp. 7. art. 6. n.24.) habent, & respiciunt diversa connotata:ergo concipi possunt per diversos conceptus, cum fundamento in re: ergo nec inferiores in superioribus, nec superiores in inferioribus formaliter includuntur : quia, ad distinctionem formalem ex parte actus, de qua dictum est disp. 7. art. 10. satis est connotatorum diversitas. Antecedens probatur: rationalitas dicit ordinem ad ratiocinium, rugibilitas ad rugitum: fensitivum vero dicit ordinem ad sensationem: atqui nec sensatio, præcise ut talis, formaliteriest ratiocinium, & rugitus: nec ratiocinium. aut rugitus, formaliter est sensatio, sed taleitas sensationis:quam fensationem ipsa non importat inclusive : cum non includat; sed præsuppositive duntaxat : quatenus eam præsupponit : ergo differentiæ collaterales, inferiores, & superiores diversa respiciunt connotata. Et fane, quomodocunque, ob vocabulorum penuriam, explicetur connotatum rationalitatis, aut rationalis, quod diximus esse ratiocinium, seu ratiocinationem, puta intellectionem dependenter a sensibus; illud non includit formaliter sensationem, in suo conceptu: sed illam præsupponit, aut connotat: dicit enim, in suo conceptu formali, taleitatem quandam

dam intellectionis, dicentem ordinem ad sensationem, aut sensitivitatem: non autem formaliter includentem id, quod est terminus talis ordinis, seu connotationis, aut habitudinis formalis: a quo termino formaliter constitutive præscindit, ex parte actus. Neque hoc novum in philosophia, quod nimirum aliquod formaliter includat ordinem ad aliquod specificative:non autem ipsum terminum, qui respicitur: sic visio, in suo conceptu formali, immo & physice considerata, importat habitudinem ad objectum, non autem importat ipsum objectum visum, nisi relative prædicamentaliter, seu connotative, & terminative, ut infra explicabitur disp. 10. ubi de relatione.

## A R T I C U L U S XXVIII. Solvuntur objectiones.

LCIII. OBjicies 1. Genus inferius, v. g. animal, includit in suo conceptu genus superius, v. g. vivens: ergo differentia inferior, v. g. rationale, includit in...

suo conceptu genus, seu disserentiam superiorem.

Respondeo, nego consequentiam. Genus inserius includit genus superius; quia respectu illius se habet, ut species, qua necessario includit genus, & disserentiam, ut partes, ex quibus metaphysice constituitur: sic animal, v. g. includit vivens, & sensitivum; quia ex illis formaliter componitur: disserentia tamen inserior non constituitur ex genere, neque ex disserentia superiore; sed est taleitas quadam, qua illis supervenire intelligitur.

Objicies 2. Rationale, v. g. est substantia: ergo includit in suo conceptu formali substantiam: ergo differentia inserior

includit super iorem in suo conceptu formali.

Respondeo, nego consequentiam: licet enim rationale realiter sit substantia, corpus, vivens, animal; formaliter tamen.

ab his omnibus præscindit, per intellectum.

Objicies 3. Rationale formaliter, ex suo conceptu, est substantia: ergo includit formaliter genus generalissimum, quod est substantia. Antecedens probatur: rationale formaliter non est secidens: ergo formaliter est substantia.

Respondeo, nego antecedens: ad cujus probationem, concesso antecedente, nego consequentiam. Rationale, ex suo con-

-

ceptu formali, non est accidens, nec substantia; sed pracisive se habet, & importat formaliter, esse taleitatem animalis.

XCIV. Objicies 4- Hinnibilitas includit formaliter in fuo conceptu sensitivitatem, & sic de reliquis: ergo disserentia inserior includit formaliter superiorem. Antecedens probatur: hinnitus includit formaliter sensationem: ergo hinnibilitas includit formaliter sensitivitatem. Antecedens probatur: non potest concipi hinnitus, quin concipiatur sensatio: est enim hinnitus taleitas sensationis: ergo hinnitus formaliter includit sensationem.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego iterum antecedens: & ad hujus probationem, distinguo antecedens: non potest concipi hinnitus, quin concipiatur sensatio, præsuppositive, & in obliquo, concedo; formaliter, & in recto, nego antecedens, & consequentiam. Qui concipit hinnitum, aut rationem hinnitus, formaliter ut talem; concipit formaliter, & in recto modificationem sensationis, seu taleitatem, qua accidere intelligitur sensationi; quam sensationem concipit quidem, sed præsuppositive, & in obliquo: utpote id, cui ratio hinnitus metaphysice advenire intelligitur. Eodem modo discurrendum de sensitivo respectu viventis, & de sensatione respectu actus vitalis: sensatio enim formaliter non est actus vitalis, sed taleitas actus vitalis, cui metaphysice concipitur adjacere, ut limitativum, seu determinativum in linea sua.

Objices 5. Rationale includit in suo conceptu rationem intellectivi: ergo differentia inferior includit prædicatum superius.

Respondeo, distinguo antecedens: rationale, ut species, concedo; præcise ut disserentia est, nego antecedens, & consequentiam: vel dissinguo consequens: ergo disserentia, ut species est, includit prædicatum superius, ut genus, concedo; disserentia, ut disserentia est, nego consequentiam. Rationale, in diversa linea, considerari potest, ut species, & ut disserentia: ut species intellectivi includit intellectivum: quod considerari potest, ut genus, respectu intellectivi rationalis, idest dependenter a sensibus, ut in homine; & respectu pure intellectivi, idest independenter a sensibus, ut in angelo: rationale vero, ut disserentia est animalis, non includit formaliter intellectivum, sed connotat.

XCV. Objicies 6. Differentia inferior, v. g. rationale, dividit animal: ergo includit formaliter animal. Consequen-

tia probatur: membra dividentia debent, participare rationemodivisi: sed rationale dividit animal: ergo rationale includit

animal.

Respondeo, distinguo antecedens: rationale dividit animal, ut per quod, concedo; ut in quod, nego antecedens, & confequentiam: ad probationem consequentiæ, distinguo majorememembra dividentia, in quæ, concedo: per quæ, nego majoreme dividentia, in quæ sit divisso, debent participare rationem dividentia, in quæ sit divisso, debent participare rationem divisionantem membra dividentia, per quæ sit divisso. Itaque animal cum dividatur in brutum, & hominem; tam brutum, quam homo formaliter includit, in suo conceptu, animal, ut sui partem: animal vero dividitur per rationalitatem, & brutalitatem; adeoque neutra ex his differentiis includit animal, sed illi advenit, ut modificativum.

Objicies 7. Homo formaliter, ex suo conceptu, est animal: sed homo formaliter, ex suo conceptu, est rationale: ergo rationale, ex suo conceptu, est animal; adeoque differentia includit

genus.

Respondeo, distinguo majorem: homo formaliter, inadaquate, est animal, concedo; adaquate, nego majorem: & distinguo minorem eodem modo: homo inadaquate sumptus, concedo: adaquate, nego minorem, & consequenciam. Homo, ex suo conceptu formali, est animal; sed non animal tantum: sicut etiam est rationale, sed non rationale tantum; quod idem est, ac dicere: homo, ex suo conceptu formali, importat tum animalitatem, tum rationalitatem, ut partes sui metaphysicas: partes autem ipse non includuntur ad invicem: aliter qualibet, ut pars, esse aqualis toti, constituto ex genere, & disserentia, de qua, ponderabit

#### ARTICULUS XXIX.

An dari possit disserentia simplex, & disserentia composita.

XCVI. Dico 1. Dari potest disserentia insima, simplex.

Est sententia communissima ex Aristoteles,

& Porphyrio, contra Boetium, secutum platonicos, & alios,

Ant. Forti. qui-

quibus accedere videtur auctor philosophiæburgundice, de uni-

versalibus generatim quast. 3. art. 2. concl. 1.

Assertio probatur: disferentia infima, seu specifica; simplex, quæ etiam dicitur intra genus, est illa, quæ ad duplex genus infimum non pertinet, ut notat Arriaga hic fubsett. 2. nec conflatur ex duplici differentia subalterna inadaquata: sed non videtur repugnare hujusmodi disserentia: ergo dari potest disserentia infima, simplex. Major est explicatio terminorum. Minor probatur: tum quia, non est assignabilis repugnantia: tum paritate. differentiæ subalternæ simplicis: tum quia, hujusmodi reputantur esse in equo, hinnibile; in leone, rugibile; in homine rationale, idest principium ratiocinandi dependenter a sensibus.

Dico 2. dari potest differentia infima, composita. Est sententia communis, præsertim apud recentiores, ex Aristotele 2. post:

cap. 14. 6 1. top. cap. 3. contra Albertum, & alios.

Probatur : differentia infima composita, est, quæ pertinet ad duplex genus: & conflatur ex duplici differentia inadequata. subalterna: & dici solet extra genus: quod scilicet non ad unicum. genus pertineat : atqui non videtur repugnare hujusmodi disserentia: ergo dari potest disferentia infima, composita. Minor probatur : quia, ex una parte, non est assignabilis repugnantia: ex altera vero parte, hujusmodi reputantur communiter, primo, exigentia albedinis, & exigentia dulcedinis in lacte, quæ est substantia dulcis alba: secundo, ordo ad motivum obedientiæ, & ordo ad motivum temperantiæ in uno, eodenque actu: qui simul sit obedientiæ, & temperantiæ: missus videlicet, & constituens tertiam quandam speciem, quæ nec sit pura obedientia, nec pura temperantia: tertio, ordo ad motivum scientiæ, & ordo ad motivum opinionis, & ordo ad motivum fidei in uno, eodenque actu: qui sit tertia quædam species, scilicet indivisibiliter scientia, opinio, sides; humana saltem, & naturalis: quarto, ordo ad plures caulas, vel effectus, specie diversos, in una eadenque actione: quinto, ordo ad plura objecta, specie diversa,in... una eadenque vissone, aut cognitione: sexto, addunt alii, ita defacto ese intellectivum, & volitivum in homine: alii septimo, in eodem homine, rationale, & mortale: alii octavo, in angelo, rationale, & immortale: nono, prædicari in quid, & prædicari in quale, in ipsamet disserentia, tertio prædicabili, de quo sermo est in præsenti. Sed quidquid sit de his. XCVII.

Phil. Neg. Log. Mmm

4

XCVII. Probatur secunda pars antecedentis, exemplificando: quia v.g. disterentia lactis, non reputatur solum prædicatum exactivum albedinis; hoc enim reperitur etiam in nive; quæ tamen specie dissert a lacte: neque solum prædicatum exactivum dulcedinis: quia hoc reperitur etiam in melle; quod specie differt a lacte: ergo disserentia lactis, juxta principia communia constatur indivisibiliter ex prædicato naturaliter exactivo albedinis; & dulcedinis: adeoque lac est sub duplici genere, scilicet sub genere albi, & sub genere dulcis. Ita discurrendum de aliis, in antecedente relatis: atque hæc, quoad disserentias inadequatas. Enim vero

Dico 3. Differentia composita, seu duplex, adxquata repugnat. Assertio probatur: differentia adxquata est illa, qux cum genere, se sola, independenter ab omni alia differentia, constituit speciem: sed implicat, quod dux, vel plures differentia sint hujusmodi: ergo implicat differentia adequata, composita, idest duplex, aut multiplex. Major est explicatio terminorum: aliter erit quxssio de vocabulo. Minor probatur: quia implicat, quod idem omnino compositum metaphysicum constituatur a duplici prædicato seorsim: ita ut idem omnino sit constituatur, quanvia per diversa constitutiva, nempe per diversa prædicata, ex sormalitates: sicut implicat, quod forma, A, constituat cum materia illud, omnino idem, compositum physicum, quod cum eadem materia constituit forma. B.

# A R T I C U L U S XXX. Solvuntur Objectiones.

ACVIII. O Bjicies 1. Contra primam assertionem: Aristoteles pluribus in locis docere videtur, omnes disserentias infimas esse compositas: ergo dari nequit disseren-

tia infima simplex.

Respondeo, distinguo antecedens: disserentias accidentales, transeat: disserentias propriissimas, de quibus loquimur, nego antecedens; & consequentiam. Docere vult Aristotetes, quod sepe intellectus noster, cum pertingere nequeat rerum disserentias essentiales; illas definiat, explicando per disserentias quastam, compositas ex aggregato plurium accidentium. Verum non sumus in casu.

Qb-

Objicies 2. Contra secundam assertionem: non potest explicari, in quo sensu disserentia illa diceretur composita: ergo revera non esset talis.

Respondeo, nego antecedens, & explico:realiter, & expante objecti, non esset composita; sed quid omnino unum, & indivisibile: illæenim semidisferentiz essent inter se identificata. Exparte actus; vel primo, cognoscerentur seorsim: una sine altera; & in hoc sensu, essent dux: vel secundo, simul indivisibiliter, ac per modum unius; & tunc esset una, sed virtualiner divisibilis, & composita: vel tertio, cognoscerentur simul, sed non ad modum, unius; & tunc esset una disserentia, formaliter divisibilis, & composita.

Objicies 3. Contra eandem: repugnat, ex Aristotele in anteprædicamentis, species, que sit sub duplici genere: sed species, per hanc differentiam constituta, esset sub duplici

genere: ergo repugnat.

Respondeo:, dissinguo majorem: repugnat species, quæ sit sub duplici genere adæquate, concedo:; inadæquate, nego majorem: & dissincta eodem modo minore, nego consequentiam. Sensus

distinctionis constat ex dictis affer. 3. art. superiore.

XCIX. Objicies 4. Contra eandem: sequeretur, quod unu genus contraheretur ab alio: & quod dux substantix essent sibi mutuo superiores, & inseriores: consequens est absurdum: ergo & antecedens. Sequela majoris probatur: quia album, v. g. contrahitur a dulci, & dulce ab albo: nam sicut album, aliudi estipure album, aliud album dulce; ita dulce, aliud est pure, dulce, aliud dulce album.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: sub diversa consideratione, concedos sub eadem, nego majorem: & distinguo minorem: consequens est absurdum, in sensu negato, concedo; in seasu concesso, nego minorem, & consequentiam. Hac pendent exnostro modo concipiendi: qui, non est absurdum, quod varius, diversus que sit, etiam circa idem: cum idem diversimode possit considerari. Et sane, in hoc sensu, substantia contrahit spirituale; spirituale vero contrahit substantiam: nam, sicut substantia, alia est spirituale, aliud accidens.

Objicies 5. Contra eandem: differentiæ sunt inter se forma-

liter ex parte actus distincta, & diversa : ergo non possunt con-

fluere ad unam speciem constituendam.

Respondeo, distinguo antecedens: disserentia adaquata, concedo; inadaquata, subdistinguo: sunt distincta ex parte actus, concedo; ex parte objecti, nego antecedens, st consequentiam. Argumentum probat, non posse plures disserentias, inter se formaliter distinctas, constituere unam duntaxat formalitatem, cum re vera sint plures formalitates: non autem probat, non posse plures formalitates unam, adaquatam, constituere compositam disserentiam, tertium pradicabile, de quo hactenus. Nunc de quarto.

#### A R T I C U L U S XXXI. De Proprio.

Ico 1. Proprium varie sumitur a grammaticismam. interdum idem sonat proprium apud ipsos, ac, quod non est aliis commune: uc, hæc purpura est propria regis: interdum, quod non est alienum a re, de qua sermo est: ut, pugnare virorum proprium est; non mulierum: interdum, quod non est translatum, aut metaphoricum: ut, videre non est proprium pratorum, sed metaphoricum. Verum his, & aliis acceptionibus, que non faciunt ad rem nostram, prætermissisproprium, a logicis quadrifariam fumitur. Primo, ab ipsis propris um dicitur, quod convenit soli, sed non omni: ut,esse musicum competit soli homini, sed non omni homini. Et hoc potius est accidens commune, quam proprium. Secundo, quod convenit omni, sed non soli : ut, esse bipedem, convenit quidem omni homini, sed non soli homini: convenit enim etiam avibus. Tertio, quod convenit omni, & foli, sed non semper: ac, risus competit quidem omni, & soli homini, sed non semper a neque enim: homines semper rident. Quarto, quod competit omni, soli, & semper: ut, risibile in homine, quod est prædicatum, realiter identificatum cum illo.

Dico 2. Nomine proprii, quarti prædicabilis, venit apud philosophos, quasi antonomastice, & rigorose loquendo, proprium, quarto modo acceptum. Escexpressa sententia Aristotelis, & Porphyrii: quia, juxta horum doctrinam, proprium, quartum prædicabile, dici, seu prædicari debet ad converten-

Digitized by Google

tiam

rian cum re . cujus est proprium : atqui hujusmodi non est , nisi proprium, quarto modo, acceptum: ergo proprium, in hac acceptione, rigorose quartum prædicabile reputandum: licet etiam, minusrizorose proprium dici quandoque soleat, quod alicui foli competit. Unde Aristoteles: proprium est, quod soli inest, & conversim pradicatur de re. Itaque, proprie loquendo, quartum prædicabile est proprium metaphysicum, non vero proprium physicum: quia proprium metaphysicum est convertibile cum. re, non vero proprium physicum: dicitur enim cum veritate: homo est risibilitas; risibilitas est homo, realiter loquendo: non. vero diciture ignis est calor; calor est ignis. Jam proprium metaphysidum a quod alii yoganti attributum , seu proprietatem rei metaphysicam; est proprietas realiter identificata cum eo, cujus dicitur proprietas a ab illo solum per intellectum distincta: cujusmodi est risibilitas respectu hominis. Proprium vero physicum, quod alii passionem, seu physicam proprietatem appellant; est quid, physice distinctum ab essentia rei, ab illa tamen. exactum, v. g. frigda respectu aquæ. Et hoc, saltem regulariter, pote A violenter , aut faltem divinitus, a re ; cujus est proprium . feparari. Quibus præmissis.

CL. Dico 3. Proprium, ut species universalis metaphysiei, definitur communicer: est aliquid extra essentiale pluribus ab
illis tamen exastum, convertibile sum ipsis. Per Tò, convertibile,
definitur proprium juxta sensum secunde pracedentis assertionis;
nisi enim addatum, convertibile sum, ipsis, a desinimo communis
erit tum proprio metaphysico, tum physico. Proprium vero
ui species universalis logici, definitur communiter: quod aptum
est pradicari de pluribus, in quale per se, seu necessario.

Dico 4. Utrunque proprium, nimirum tum metaphysicum, tum logicum, bisariam dividitur in genericum, & specificum. Genericum est, quod pluribus, disserentibus specie: specificum, quod pluribus, disserentibus numero inest, & de illis est prædicabile. Itaque proprium, qua talq., etit universale, superius respectu specierum, si est genericum; respectu individuorum, si est specificum. Si autem consideretur proprium in communi, respectu hujus, & illius proprii in particulari; erit species comparata cum individuis, in sus linea. Ex dictis,

Dico 5. Gratia supernauralis non est proprium, physicum respectu natura rationalis, quia non exigitur ab illa; cum sit

-. 141.

fupra

supra ejus natura, vires, de exigentiam potiss, viceversa, dici potes rit proprium gratiæ, esse in subjecto rationali, sen intellectivos quia, gratia, ex suppositione, quod existat; exigit connaturaliter non esse extra, sed esse in natura rationali, quod esse jus subjectum physice proprium. Sit de quiato prædicabili

# THE ARTICOULUS XXXII.

CII. Dico i. Porphyrius definit accidens: quod adeft, or abest, prater subjetti corruptionem. Ubi particula, & idem sonat, ac, vel: idem enim non potest eidem adesse simul, & abesse. Our desirio coincidit cum illa, qua habetur ex Aristotele: accidens est, quod inesse, ac non inesse cidem povest. Sie, v. g. albedo est accidens respectu parietis: quia sive adsit, sive absit albedo; essentia parietis, per hoc pracise, non desicit.

Quando autem dicitur: quod si adsit, vel absit accideus, nei el-sentia non dessetti aut destruitur; intelligendum est, illam non destrui physice, aut saltem logice. Nam, si vulmus mortale insligatur homini, quod illum occidat, ac destruat; addito illo vulnere, intelligitur quidem destrui homo, ac desicere, non tamen, logice: in quantum, habere, vel non habere vulnus, alioqui mortale; non est contra conceptum hominis metaphysicum.

Dico 2. Porphyrius praterea definit accidens: quod neque est genus, neque disserbita, neque sett genus, neque disserbita, neque sett genus, neque disserbita, neque sett se propriam: quod tamensemper est in subjecto subsistens. Que definitio est negativa, & potius explicat, quid non sit accidens, quam quid sit. Per id vero, quod additurisemper in subjecto subsistens; intelligendum est, non, quod subjectum istud debeat semper subesse accidenti, v. g. paries albedini; sed, quod accident, v. g. albedo, si existative exigatinesse alicui subjecto, ut articulo pracedente asservici supernaturali.

Dico 3. Si velimus clarius desinire accidens, ut species est universalis metaphysicis dicere poterimus: accidens est aliquod, extra esfentiale, in pluribus: ab illis non exactium. To, extra esfentiale in pluribus, se habet ut genus per quod accidens convenit cum proprio. To, ab illis non exactium 37e habet ut disseratia, per quam accidens dissert a proprio, quarto prædicabili. Unde

Acci-

Accidens, ut species est universalis logici, definiri poterit: quod aptum est prædicari de pluribus in quale, contingenter. Per Tò, aptum pradicari de pluribus in quale; convenit cum proprio, non autem cum disserentia, quæ prædicatur in quale quid. Per Tò, contingenter; dissert a proprio, quod prædicatur in quale.

necessario, ut supra diximus.

CIII. Dico 4. Accidens, ut constituat quintum prædicabile; comparandum est cum illis inferioribus, de quibus accidentaliter, hoc est contingenter, prædicatur, ut album respectu hominis, parietis: non autem comparandum est, cum hoc, aut illo accidente in particulari, sive accipiatur in abstracto, sive inconcreto: quia, ut tale consideratu, non est accidens, sed genus, vel species: sic color, vel coloratum; albedo, vel album; respectu talis, vel talis coloris, aut colorati; talis, vel talis albedinis, aut albi; se habent, ut genus, vel species: non autem, ut accidens, de quo loquimur.

# A R T I C U L U S XXXIII. Solvuntur objectiones.

CIV- Bjicies r. Quando dicitur: Philippus est pater Alexandri; prædicatum est accidens, nempe, es-

substantivum: ergo accidens non prædicatur in quale-

Respondeo, distinguo secundam partem antecedentis: & tamen prædicatio est, in quid, grammaticaliter, concedo; logice, nego antecedens, & consequentiam. Id prædicatur, in quid, logice, quod est essentiale rei, de qua prædicatur; quomodocunque proferatur, quoad voces.

Objicies 2. Quando dicitur: Petrus est armatus; Darius est purpuratus; prædicatio sit, in quale; & tamen prædicatur substantia, non accidens: ergo. Antecedens probatur: arma enim,

& purpura funt substantia.

Respondeo, distinguo secundam partem antecedentis: subfiantia, non accidens physicum, concedo; logicum, nego secundam partem antecedentis, & deinde consequentiam. Ad probationem antecedentis, distinguo antecedens: arma, & purpurasunt substantia physica, concedo; logica, nego antecedens, & consequentiam. Duplex est accidens, unum logicum, seu pra-

dicabile; alterum physicum, seu prædicamentale. Primumest. quod definivimus, sive de cætero illud sit substantia physica. sive accidens physicum; dummodo rei competat contingenter: cujusmodi sunt arma respectu Petri, purpura respectu Darii. Secundum est, entitas, physice contradistincta a substantia: quæque non per se, sed in gratiam substantiæ intenditur a natura.: cujusmodi est color, calor, frigus.

Objicies 3. Definitio tradita non competit accidenti inseparabili: ergo non competit omni definito: ergo non est legitima.

Respondeo, nego antecedens: nam accidens, seu separabile illud sit a subjecto naturaliter, saltem cum violentia, ut calor respectu aquæ: sive naturaliter inseparabile omnino, ut sua albedo respectu hominis; semper verum est, quod a subjecti natura... absolute, & simpliciter non exigatur. Esto possit esse tale, ut ex suppositione, quod positum fuerit in subjecto; nequeat ab eo. deinde naturaliter, immo & supernaturaliter, separari. Hactenus de quinque universalibus, seu prædicabilibus singillatim. De omnibus illis collective, quærit

#### AR<sup>ig</sup>ticulus XXXIV.

An divisio prædicabilium sit adæquata : &, utrum universale sit genus respectu prædicabilium.

CV. D'Ico 1. Divisio prædicabilium sieri potuisset per membra pauciora. Probatur: quia potuisset sieri per duo, dicendo videlicet: prædicabile aliud est essentiale, aliud extra essentiale: seu, aliud est prædicabile in quid, aliud in quale : seu, aliud est predicabile complete, aliud incomplete: quæ duo membra deinde potuillent subdividi, juxta regulas bonæ divisionis.

Dico 2. Divisio prædicabilium potuisset etiam sieri in plura membra, quam quinque. Probatur: quia potuisset hoc modo dividi, ac subdividi predicabile ut sic: predicabile aliud est dire-Aum, aliud indirectum. Deinde tam directum, quam indireclum est quincuplex, genus nimirum, species, differentia, proprium, & accidens. Jam genus est triplex, universalissimum, subalternum, & infimum: & sic de singulis. Ant. Forti.

Dico

Dico 3. Communis tamen divisio est adæquata: quia desumitur ex diversitate inexistendi, & prædicandi, quæ est quincuplex: nam res, vel existit in subjecto, & prædicatur de illo essentialiter, vel non essentialiter. Si essentialiter; vel ut tota essentialiter; vel ut pars: si ut tota essentialiter; vel ut pars; rursus peto: vel ut pars materialis, vel ut pars formalis: si ut pars materialis; erit genus: si ut pars formalis; erit differentia. Si vero non essentialiter; peto: vel, ut necessario exacta, vel non: si primum; erit proprium: si secundum; erit accidens prædicabile.

Dico 4. Neque obstat, quod predicamenta sint decem, ut videbimus: quia numerus prædicamentorum desumiturex diversitate rerum, seu conceptuum diversorum, quo illæ concipi possumt coordinate: numerus vero prædicabilium desumitur ex diversitate modi inexistendi, & predicandi. Præterea prædicabilia sunt in ordine ad constitutionem prædicamentorum, tum invecta linea, tum in laterali, quæ constat ex disferentiis, puta ex tractivo suarum proprietatum. Quod si Aristoteles, 1. top. cap. 3. assignans prædicamenta rerum, seu prædicabilia, enumeret genus, proprium, definitionem, quam vocat terminum, & accidens; dicendus, ibi vel non enumerasse rigorose prædicabilia: vel, nomine definitionis, intellexisse speciem, in qua includitur differentia: adeoque de omnibus quinque prædicabilibus meminisse: in ordine ad quæ,

CVI. Dico 5. Universale est genus respectu quinque universalium in particulari, idest quinque prædicabilium, quæ se habent, ut species quedam universalis. Assertio probatur: quia omnia predicabilia, quæcunque illa sint, sunt similia in hoc, quod sint universale, hoc est unum in pluribus, & aptum predicari de illis: licet sint etiam specifice inter se dissimilia in modo, quo de suis inferioribus predicantur: ergo universale est genus respectu quinque prædicabilium: sicuti animal respectu hominis,

equi, & aliorum animalium.

Dico 6. Absurdum non est, quod idem, sub diversa consideratione, sit inferius, & superius: quod nimirum universale, respectu generis, sit superius, & inferius: superius, quia universale, respectu omnium prædicabilium, se habet, ut genus; inferius, quia est species respectu generis in communi: cum sit unum ex generibus in particulari. Sic idem, sub diversa consideratione, Phil. Neg. Log.

N n n etiam

etiam respectu ejusdem, potest esse dexterum, & sinistrum; prius, & posterius : & idem potest esse definitio, & definitum reslexe, ut cum dicitur: omnis definitio est oratio, explicans natură rei; que definitio, ut patet, resectit inada quate supra seipsam : cum sit desinitio, adeoque propositio universalis : de cujus hactenus natura locuti sumus.

#### ARTICULUS XXXV.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

CVII. Dico 1. In hac disp. 8. præter definitiones, ac divisiones, de quibus generatim in clavi, & piuries in aliarum disputationum præcedentium analysi, dictum est: & præter alia quædam minutiora, de quibus idem esto judicium: cum omnia eodem, aut sere eodem modo, ultro citroque probentur: ut etiam ex dictis in clavi facile constat; illa sunt puncta

præcipua:

Primo, universale dari a parte rei, benesicio similitudinis. Tandem aliquando probatur: quia ex una parte universali, per similitudinem constituto, non est assignabile, quodnam, ex requisitis ad verum universale, desiciat: aut quare non sufficiat, idem esse unum, & multiplex, in eadem linea, in eadem ratione, v. g. in linea, & in ratione hominis: sed præterea requiratur, esse unum multiplex, per unitatem, & multiplicitatem rigorosam, & adequatam, quod certe involvit contradictoria, ut mox videbitur: ex altera parte non apparet, quomodo aliter, commodius, aut æque commode salvari possit universale, quod querimus, pro objecto scientiarum.

Secundo, in actuali prædicatione, non retinere totam suamuniversalitatem: sed nec omni universalitate carese. Probatur, quoad primam partem: quia non apparet, quomodo tota suamuniversalitas cohærere posset cum veritate propositionis, quamuniversale prædicatur de inferioribus singillatim. Quoad secundam partem, probatur: quia non est, quare, sicut unitas similitudinis est sufficiens, ut plura sint unum: ita eademanon sit sufficiens, ut unum sit plura, puta pluralitate similitudinis, quatenus est idem cum pluribus, idest illis simile.

Ter-

Tertio, non aliter, independenter ab intellectu, aut simili potentia repræsentativa. Probatur, quia non est explicabile, quomodo, prescindendo ab unitate similitudinis; independenter ab intellectu, possit idem esse unum multiplex, quin sit unum, non unum, adeoque manisesta chimera.

Quarto, dependenter ab intellectu permitti posse: at illud non esse nostro universali persectius. Probatur, quia non est ratio, quare unitas, quanvis extrinseca intentionalis; persectior sit

unitate similitudinis, in sua linea.

Quinto, eo permisso, fieri etiam posse universale per cognitionem claram, non confundentem: quin & per multiplicem, cognitionem, exprimentem unum quomodocunque: & a fortiori, per cognitionem unam, repræsentantem unum, ad modum plurium: & proportione servata, per visionem, picturam, & aliam objecti imaginem, vel essigiem, externam quoque, ac materialem. Probatur, quia non affertur potior ratio, pro uno, quam pro omnibus aliis, id genus, universalibus.

Sexto, possibilem esse speciem creatam subjicibilem, non prædicabilem, scilicet creaturam essentialiter immultiplicabilem. Probatur, quia, ex una parte, non apparet repugnantia in hoc prædicato, quod est: creatura continens, formaliter, perfectionementotius integræsspeciei: ex altera parte, non est assignabile, quomodo salvari possit hoc prædicatum, quin trahat essentialem immul-

tiplicabilitatem in creatura.

Septimo, differentia collaterali inferiori non includi genus, nec differentiam superiorem collateralem. Probatur, tum quia, si includeretur; non posset assignari, quomodo differentia inferior differret a specie, puta rationale, v. g. ab homine: tum quia nulla est necessitas dicendi, quod includatur.

Octavo, possibilem esse disserentiam simplicem, & compositam inadæquatam. Probatur, quia neutra convincitur repu-

gnans.

Nono, repugnare plures differentias adæquatas. Probatur, quia non potest intelligi, quomodo idem possit constitui, adæquate, per suum duplex esse, seu distinctivum; quin evadat manisesta chimera.

CVIII. Dico 2. Contra nos ita arguunt adversarii, sustinendo partes oppositas: nempe, quoad primum, quia non est assignabile, quomodo plura similia sint unum aptum ad universa-

Nnn 2

le constituendum: cum, ex suo conceptu formali, similitudo opponatur unitati, quippe relatio: adeoque quomodo plura similia. sint unum, in eadem ratione, in qua sunt plura; prout requiritur ad universale constituendum.

Quoad secundum, in ordine ad primam partem: quia gratis dicitur, quod universale, in actuali prædicatione de inferioribus, amittat suam universalitatem, quam antea possidebat: & quare hæc precisive componi non possit cum veritate. In ordine ad secundam partem: quia non videtur intelligibile, quomodo unum

individuum dici cum veritate possit universale.

Quoad tertium: quia non est ratio, quare, si potest universale constitui, independenter ab intellectu, beneficio similitudinis; non possit beneficio distinctionis formalis ex natura. rei, aut alterius æquivalentis; saltem, dato, & non concesso. quod hujus generis distinctio daretur a parte rei : immo quare non etiam beneficio præcisionis objectivæ, ex hypothesi, quod daretur.

Quoad quartum: quia unitas confusionis, non dicit, ex suo conceptu, pluralitatem: cum repræsentet plura ad modum unius: adeoque non est assignabile; quare, quantum est præcise ex hoc capite, non sit reputanda unitas perfectior unitate similitudinis.

Itaque

Quoad quintum: quia sola cognitio, confundens plura, repræsentat plura, ad modum unius: adeoque illa omnia unum, extrinsece ex parte actus, denominat, & constituit. Alix vero cognitiones, aut imagines plurium objectorum, aut unius tantum, diversæ, quomodocunque ponantur, non est explicabile, quomodo pollint plura, cognita ut plura, reddere unum intentiona-

liter: aut unum, viceversa, reddere plura.

· Quoad sextum: tum quia non apparet repugnans, quod omnis creatura possibilis, possit per divinam omnipotentiam multiplicari: neque enim apparent repugnantia individua similia, qualibet data creatura pollibili excogitabili: ergo creatura esfentialiter immultiplicabilis non est possibilis. Tum quia non videtur, quare, eodem prorsus arguendi modo, quo nos utimur ad probandam possibilem creaturam immultiplicabilem, non possit quis uti, ad probandam possibilem quamlibet aliam creaturam controversam: immo ad probandam possibilem creaturam essentialiter

Digitized by Google

perfectissimam, essentialiter imperfectissimam; quin & essentialiter improductam, & essentialiter independentem ab ipso Deo.

Quoad septimum: quia nequit intelligi hujusmodi differentia, quin includat suam superiorem: aliter, v. g. non videtur, quonam pacto, rationalitas differat ab intellictivitate, præcise accepta.

Quoad octavum, & nonum: quia eadem videtur esse ratio de omnibus his disserentiis: ergo vel omnes tres repugnant, vel

nulla.

#### Corollarium.

Sed hæc, tam nostra, quam adversariorum argumenta, sunt Negativa, ut constat ex dictis in clavi: ergo, in hac disputatione octava de universali, tam nos, quam adversarii, Negative philosophamur.



# D I S P U T A T I O N O N A De propositione particulari, seu singulari, ubi de individuo.

Primo, de individuo prima, & fecunda intentionis.

Secundo, de individuo fignato, & vago.

Tertio, an ratio individui fit univoca,

feu, an abstrahi possit ratio

communis univoca ab omnibus individuis.

#### ARTICULUS I.

Quid sit individuum primæ, & secundæintentionis; signatum, & vagum.

Dico 1. Propositio particularis, seu singularis, pro ut opponitur propositioni universali, seu plurali, de qua hactenus; est propositio, que subjectum continet particulare, seu singulare; quod quidem est individuum. Itaque de individuo præsens est disputatio. Jam, quoniam quadrifariam dividitur individuum, scilicet in primæ, & secundæ intentionis; in signatum, & vagum; ordine suo gradiendo; individuum primæ intentionis, seu primo intétionaliter sumptum, idest consideratum in ordine ad esse, quod habet independenter ab intellectu, describitur a Porphyrio: illud, cujus collectio proprietatum in alio reperiri nequit: subintelligitur, saltem naturaliter: & de iisdem accidentibus, non solum per identitatem, verum. etiam per omnimodam similitudinem : propter Arriagam, qui notat, saltem in ordine nascendi naturaliter, duo individua non esse omnino similia: cum unum ante aliud nascatur: nec possint naturaliter compenetrari. Prædicta proprietatum collectio, in ordine ad quam describitur individuum, trito illo disticho continetur:

Forma, figura, locus, stirps, nomen, patria, tempus,
Unum perpetua, reddere lege solent.
Reputatur autem predicta communiter, descriptio potius, quam
rigorosa definitio: quia non explicat id, unde individuum sor-

maliter constituatur; sed accidentia, quæ se habent, ut signa ex quibus individuum cognoscatur; præterea, quia proprie, rigorose, loqui videtur de individuis humanis, de quibus dicitur, esse cives: individua enim brutorum, & insensatorum, patriam, & nomen proprie, & rigorose non habent, nec dicuntur cives hujus, aut illius patriæ; sed minus proprie, & metaphorice.

Dico 2. Magis exacte individuum, primo intentionaliter fumptum, definitur a D. Thoma: individuum est, quod in se indivisum: & claritatis gratia additur, ac a quolibet alio divisum: individuum scilicet est, quod dividi non potest, seu multiplicari in aliud, quod sit adaquate, absolute, & rigorose ipsum, juxta.

ea, quæ diximus de unitate.

11. Dico 3. Individuum secundæ intentionis, seu secundo intentionaliter, est individuum, consideratum in ordine ad esse, quod habere potest dependenter ab intellectu. Subdividitur in prædicabile, & subjicibile: individuum prædicabile definitur a Porphyrio cap. de specie: quod de uno solo prædicari potest, v. g. Petrus. Individuum subjicibile definitur ab eodem: est id, quod subjici-

tur speciei: sub intelligitur, immediate, & qua tale.

Dico 4. Individuum signatum dicitur esse, aliquod unum completum, determinatum, & certum: quod scilicet certis, & determinatis signis signisicetur. Unde individuum signatum, erit primo, quod nomine proprio signisicatur, v. g. Marcellus. Individuum signatum, erit secundo, quod signisicatur termino communi, assecto particularitatis signo determinato, v. g. hic homo; ille equus; tale album. Individuum signatum, erit tertio, quod per talem determinationem signisicatur, quæ uni competat, & nomini proprio, aut pronomini demonstrativo æquivaleat. Atque huc reducuntur antonomasse, & similia, v. g. Virgo, idest Maria Sanctissima; Tuba Spiritus Sancti, idest D. Paulus Apostolus.

III. Dico 5. Individuum vagum definitur: individuum, seu singulare incertum, & indeterminatum: seu, ut alii explicant, terminus communis, assectus signo particulari syncategorematico, idest indeterminato, v. g. aliquis homo, aliquis oculus, aliqua navis. Alii cum Oviedo contr. 4. log. punct. 3. individuu vagum ita definiunt: est certa res determinata, & singularis, que nequit demonstrari proprio nomine, vel termino distincto, ex vi cognitionis, v. g. aliquis homo currit. Alii aliter sed omnes, si

Digitized by Google

recte explicentur, in idem recidunt. Arriaga disp. 7. log. sect. 4. subsett. 5. prædictam Oviedi definitionem impugnare videture ita arguendo: quando dicitur, v. g. aliquis homo currit; To, aliquis homo, est individuum vagum; & tamen potest, proprio nomine, designari: ergo non recte definitur individuum vagum, modo prædicto. Sed contra Arriagam est: quia ipse, deinde post pauca verba, cum addat: quia, ex vi modi signisicandi, non magis hoc, quam illud denotatur, explicaturque per hunc terminum, aliquis; aut per particulam disjunctivam inter terminos, alioqui determinatos, v. g. Petrus, vel Paulus; manifeste coincidit cum Oviedo, dicente: individuum vagum designari non posse, non quiden in re, sed, ex vi cognitionis, puta tantæ claritatis, quanta cognosci, & dici possit: aliquis homo currit: non ulterius determinari, & discerni, utrum ille sit Petrus, Paulus, aut Marcellus.

## A R T I C U L U S II. An detur individuum vagum.

IV. Dico 1. In re conveniunt omnes, non dari individuum vagum a parte rei, independenter ab intelleRu: quia quodlibet individuum habet suum esse certum, & determinatum a parte rei: neque est hæc, vel illa res indeterminate, sed determinate hic angelus, hic homo: unde, quando dicitur, aliquis discipulus loquitur; licet designare non possim, quis
ille sit; in se tamen determinatus est discipulus ille, qui loquitur. Sic, quando Christus ad discipulos inquit: unus vestrum,
me traditurus est: quanvis, apud ipsos, indeterminatum, & vagum esse hoc individuum; in retamen erat determinatum, scilicet Judas, & non alius: & desacto bene discernebatur a Christo, persectissimo cordium, rerumque omnium inspectore. Hec
sane videntur certa, sere apud omnes; quidquid in contrarium,
sentire videatur Lynceus lib. 9. dialett. trast. 4. cap. 6. n. 78.
Ex dictis,

Dico 2. Datur individuum vagum per intellectum, quoad nos, qui res noscimus impersecte. Quandoquidem, cum dicimus: aliquis nomo cantat; vel Petrus, vel Paulus loquitur; tunc, precise ex vi talis cognitionis obscuræ, nescimus, quinam determinate sit ille, qui cantat, aut loquitur: cum non possimus illum

Ant. Forti.

appellare nomine proprio, aut aliter demonstrare determinate: licet in se determinatus ille sit, ut supra innuebam. Hoc autem est dari individuum vagum per intellectum, quoad nos: aliter erit

questio de vocabulo. itaque

Dico 3. Datur etiam individuum vagum in nostra voluntate, modo suo: quia, licet obscuritas, sicut etiam claritas, se teneat proprie ex parte intellectus, modiq; cognoscendi; non autem ex parte voluntatis, quæ est, ex natura sua, potentia ceca, quin plusquam. ceca: quippe non privata, sed, ut ita dicam, negata visu, cujus ell incapax; potest nihilominus voluntas amare, vel odio habere aliquod, quod, obscure cognitum, ipsi proponatur ab intellectu, non potente discernere, quodnam determinate illud sit, modo hactenus explicato. Contra vero.

V. Dico 4. Non datur individuum vagum in intellectu divino. Ita Oviedus supra citatus, & Hurtadus disp. 6. logica sett. 8. paragr.28.contra Polizzium in log.tract.4. de universali disp.31. sett. 4. subsett. 3. num. 56. & Arriagam hic num. 99. & Lyn-

ceum supra citatum.

Assertio probatur: individuum vagum, in intellectu, oritur ex imperfectione cognitionis: ergo non habet locum in intellectu divino perfectissimo. Antecedens probatur: quia, v. g. (ut utar exemplo ipsius Arriaga: ) quando dicitur: aliqua auditio misfæ est necessaria ad servandum præceptum; vel sensus est absolutus, ita, ut vere, & realiter in se habeatur una auditio missa, ad id necessaria: vel sensus est conditionatus, scilicet, aliquam auditionem misse necessariam ese, ex suppositione, quod nulla alia haberi possit, aut hic & nunc non habeatur: si primum; propositio erit maniseste salsa: quandoquidem a parte rei dari non potest, ex superius dictis, nist auditio misse A, B, C, omnino determinata: atqui neque de auditione A, neque de auditione B, neque de auditione C, neque de ulla alia determinata auditione verificari potest, quod sit necessaria absolute ad obfervantiam præcepti : ergo sensus non est absolutus. Si vero dieatur secundum; peto: quando dicitur: una auditio sacri est necesfaria conditionate, scilicet ex suppositione, seu in circumstantiis, in quibus nulla alia auditio facri haberi posset, aut saltemis nulla alia, hic & nunc, haber etur ; velonines variæ circumstantiarum combinationes possibiles, in quibus una tantum esset auditio sacri, discernuntur, vel non: si non discernuntur; dicimur Phil. Neg. Log. 000

Digitized by Google

nos :

nos facere individuum vagum, ex ignorantia, & imperfectione cognitionis; non autem Deus, cujus scientia omnium, etiam conditionatorum, est perfectissima. Si autem discernuntur varie omnes circumstantiarum combinationes possibiles, in quibus una tantum adesset auditio sacri (ut clarissime a Deo discernuntur) discernitur prosecto, quanam sit hae auditio, qua, hic & nunc, sola remaneret, & esset in illis circumstantiis necessaria; adeoque individus vagu no habet locu in intellectu divino: & cosequenter

VI. Dico 5. Nec in voluntate divina locum habet individuum vagum. Est contra Hurtadum: qui, licet ab intellectu divino excludat individuum vagum; illud tamen tribuit divinæ voluntati: in quo, ut contra ipsum notat Arriaga; videtur Hur-

tadus non procedere cohærenter.

Assertio probatur: Deus nequit absolute velle, quod noncognoscit possibile: nec cognoscere potest possibile, nisi, quod
vere dari potest a parte rei: sed individuum vagum dari nonpotest a parte rei: adeoque nec a Deo cognosci possibile; aliter
Deus falleretur: ergo nequit Deus absolute velle individuum vagum, & indeterminatum. Major est certa: si enim Deus posset
velle, quod non cognoscit, esse possibile, & quod vere non est
possibile; Deus esset imprudens, & infelix desiderando: imprudens; quia exponeret se periculo frustandi suum desiderium absolutum: infelix, quia nunquam obtinere posset, quod absolute
consequi vellet. Minor constat ex dictis. Consequentia est legitima.

Dico 6. Deus, exigens in scriptura par turturum, aut duos pullos columbarum, volebat aliquod determinatum, & certum, sub conditione; scilicet unum, in circumstantiis, in quibus non-haberetur alterum: quandoquidem Deus, cum clarissime discerneret omnes circumstantiarum combinationes possibiles, in quibus desceret par turturum; pro illis circumstantiis determinate volebat pullos columbarum: cumque discerneret etiam omnes circumstantiarum combinationes possibiles, inquibus descerent duo pulli columbarum; pro hujusmodi circumstantiis, determinate, par turturum exigebat; que circumstantiis, quia a nobis clare non discernuntur; ponitur indeterminatio, & confuso in nobis, obscure cognoscentibus, indeque volentibus imperfecte: non autem in voluntate increata, sicuti per in intellectu divino persectissimo.

Digitized by Google

#### ARTICU L U S III. Solvuntur Objectiones.

VII. OBjicies 1. Datur a parte rei individuum vagum, & indeterminatű ex parte objecti: ergo illud cognoscitur a Deo : cum sit omniscius : ergo potest Deus illud velle : ergo prima, & quarta, & quinta conclusio, sunt falsæ. Antecedens probatur: Deus cognoscit, ex duobus oculis, unum necesfarium esse ad videndum: &, hoc cognoscendo; cognoscit verum: & tamen ex parte objecti non est determinatus oculus, qui revera sit necessarius ad videndum: sic etiam dum cognoscit, aliquam navem necessariam ese ad navigandum: ergo datur a...

parte rei individuum vagum ex parte objecti.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, distinguo secundam partem antecedentis: ex parte objecti, non funt absolute determinata, oculus, qui sit necessarius ad videndum; & navis, quæ sit necessaria ad navigandum, concedo; non sunt conditionate determinata, nego antecedens, & consequentiam. Deus perfectissime cognoscit, omnes combinationes circumstantiarum possibiles: adeoque discernit, quinam, determinate ex duobus oculis, sit necessarius ad videndum, ex suppositione, quod alter desit; quænam navis, ex suppositione, quod omnes alie desint, ad navigandum.

Objicies 2. Ergo, si uterque oculus desit; neuter est necessa-

rius ad videndum.

- Respondeo, distinguo consequens: neuter est necessarius, pro circumilantiis, in quibus uterque desit, concedo; pro circum-A antiis, in quibus alter tantum desit, nego consequentiam. In. circumstantiis enim sin quibus uterque oculus deest simpossibile est naturaliter videri: adeoque neuter est sufficiens, aut necesfarius ad videndum, pro illis circumstantiis, idest in sensu composito cum iisdem.

VIII. Objicies 3. Pro circumstantiis, in quibus uterque oculus deesset; neuter esset necessarius ad videndum: ergo sine utroque naturaliter videri posset. Consequentia probatur : sine co, quod necessarium non est ad aliquem essectum; haberi potest effectus ille: ergo, si pro circumstantiis, in quibus uterque oculus deesset, neuter esset necessarius ad videndum; utique in his

circumstantiis sine utroque videri poterit.

Re-

### 476 PHILOSOPHIA NEGATIVA

Respondeo, concesso antecedente, in sensu supra explicato: nego consequentiam : ad ejus probationem, distinguo antecedens; sine eo, quod necessarium non est ad aliquem estectum, poni potest essectus ille, nisi repugnet aliunde, transeat; secus, nego antecedens & consequentiam. In sensu conjuncto cum desectu utriusque oculi, impossibile connaturaliter est, videre : ergo, cum implicet, componi visionem naturaliter cum his circumstantiis, ad visionem, que pro his circunstantiis est chimera; neuter oculus est necessarius, neuter sufficiens. Sic, si quis ita arguat: hic calamus non est necessarius ad producendum hircocervum: ergo sine hoc calamo produci potest hircocervus; respondendum, fallaciam esse de subjecto no supponente: supponendum enim prins, rem esse possibilem: & deinde assumendum, illam poni posse sine eo, quod non est necessarium ad ipsam producendam; si tamen. habeatur, quod est sufficiens. De individuo vago plura etiam. dicta sunt in theol.lib. 1. de Deo disp. de prædest. ubi de necessitate vaga assentiendi alicui auxilio divinæ gratiæ.

#### ARTICULUS IV.

An ratio individui sit univoca, seu an ab omnibus individuis abstrahi possit ratio communis univoca.

IX. Dico 1. Omnia individua constituunt suum universale. Probatur: quia omnia individua sunt collectio similium, in ratione individui: sed collectio similium est universale, juxta nostra principia: ergo omnia individua sunt universale, in ratione individui. Major probatur: omnes homines sunt collectio similium, in ratione hominis: ergo omnia individua sunt collectio similium, in ratione individui. Consequentia probatur: ideo omnes homines sunt collectio similium, in ratione hominis; quia conveniunt in hoc, quod sint homo: & de singulis verificari potest, est homo, dicendo: Petrus est homo, Paulus est homo: sed etiam omnia individua conveniunt in hoc, quod sint individuum: & de singulis verificatur, quod sint individuum, dicendo, v. g. Petrus est individuam, Bucephalus est individuum, Melampus est individuum: ergo omnia individua sunt collectio sinilium, in ratione individui.

Dico

Dico 2. Ratio individui est univoda. Probatur : quia omnia individua univoce conveniunt in ratione individui rergo ratio individui est univoca. Antecedens probatur: omnes homines univoce conveniunt, in ratione hominis; omnia animalia, univoce conveniunt, in ratione animalis : ergo omnia individua. univoce conveniunt, in ratione individui. Confequentia: probatur : ideo omnes homines univoce conveniunt, in ratione homisnis ; quia eorum nomen commune est : & ratio , significata per nomen, est omnino eadem ; idest similis : itaut confundi possint per aliquam cognitionem, præcisivam ex parte actus, cui correipondeat hoc nomen, homo, feu animal: fed etiam hoc nomen. individuum,est commune omnibas individuis : & ratio, fignificata per nomen, est omnino eadem, idest, similis it itaut confundi possint per aliquam cognitionem, cui correspondeat hoc nomen , individuum: ex vi cujus , non minus fignificetur unum. quam alterum individuum; nec, præcife per hoc nomen, eorundem differentiæ discernantur : ergo & omnia individua univoce conveniunt, in ratione individui : Ideoque, loquendo per plirases, apud philosophos usitatas; constat ex dictis, abstrahi poste ab omnibus individuis rationem communem univocam. Ita Hurtadus, Aversa, Arriaga, Oviedus, & recentiores communiter: qui citant pro hac sententia D. Thomam , contra Lynceum, Bonaspem, & alios apud ipsos. arbarries e. I icet omnibus individuis unum, ideaque com-

A RETURN COUNTY SHEET.

X. Bjicies 1. Ex Porphyrio individuum prædicatur de uno tantum: ergo omnia individua non funt universale.

Respondeo, distinguo antecedens: unum individuum prædicatur de uno tantum, concedo; omnia individua, nego antecedens, & consequentiam. Unum individuum prædicatur de uno tantum, quia identificatur cum uno tantum: omnia individua prædicantur de omnibus, puta rigorose, quia identificantur cum omnibus: licet quodlibet, per similitudinem, sit unum, & idem cum omnibus: juxta nostra principia, de universali, constituto per unitatem similitudinis.

Ob-

Objines: 2011 Place allectio, individuorum similium, vel dici potest individuum, vel non: neutrum dici potest: ergo non est universide.

Responded, nego minorem & eligo partem affirmativam:
quia ipsa collectio individuorum est quid unum a sadenque sindia
viduom: cum sirindivisibilis inialiud a quod sia sabsolute, rigorose, & adaquate ipsa collectio.

Objicies 3. Omnia iodividua, simul sumpta, vel constant genus, vel speciem: neutrum dici potest: ergo non sunt uni-

verfale.

Respondeo, nego minorem: & dico, quod constituent genus, quia prædicantur in quid de pluribus, specifice, idest plusquam numero, differentibus.

Objicies 4. Singularitas, seu individuatio est ratio disconve-

niendi: ergo non potest esse ratio conveniendi.

Respondeo, nego consequentiam. Eadem enim est ratio conveniendi, stidisconveniendi, realiser loquendo: quod ministalind importate missi quod eadem singularitates, nseu individuationes, sint confundibiles inter se, per unam cognitionem, minusclaram; exvicujus, appellari possint individuum: & sint dissernibiles inter se, per alreram cognitionem clariorem; ex vi cujus, vocari possint Petrus, Paulus, Marcellus, ut sapissime dictum est.

Objicies 5. Licet omnibus individuis unum, idemque commune sit nomen; non tamen communis, omnino eadem, est ratio individui, significata per nomen; ergo non univoce conveniunt inter se, juxta ea, quæ dicta sunt de univocis in summ. disp. 1. n.9.

Respondeo, nego antecedens, quoad secundam partem. Et dicor ut de omnibus, & singulis animalibus verificatur, principium sentiendi; ita de omnibus, & singulis individuia verificatur, esse indivisum in se., & divisum a quolibat alian atqui ita de omnibus, & singulis animalibus verificatur, esse principium sentiendi; ut ratio animalis, præcisa, seu abstracta ab omnibus, sit una, & eadem, idest omnino similis, adeoque prorsus univoca: ergo & de omnibus, ac singulis individuis, ita verificatur, esse indivisum inse, & divisum a qualibet alio; ut ratio individui, præcisa, seu abstracta ab omnibus, sit una, & eadem, idest omnino similis, adeoque prorsus univoca. Ubi notandum, quod, si fortasse sub alio nomine individuum proferatur, aut describatur; poterit inde

de formari conceptus individui non univocus: si nimirum tale sit illud nomen, ut etiam, præcise ex vi illius, exprimatur diversià tas rerum, per ipsum nomen significatarum: v. g. si ita describatur individuum, ut in ipfamet sui descriptione, & conceptu exprimatur diversitas, puta, habentis nomen proprium, & patriam , vel proprie , & per fe ; vel per accident ; & metabhorice : hæc utique ratio individui non erit univoca, juxta ea, quæ dicta funt in fummulis difp. 1. n. 8. & feq. Ubi notandum , ut innuebam hic art. 1. n. 1. quod quanvis quædam individua brutorum, aut infenfatorum dicantur habere nomen proprium, ut canis Melampus, equus Bucephalus, mons Ætna, flumen Oretus; To proprium, fumitur minus proprie : nam vel fermo est de proprio physice, vel civiliter : si primum; est falsum : quia nomen illud non est physice exactum ab illo determinato bruto-vel infensato: ergo non propriu, juxta ea, quæ dicta sunt disp. 8.1.100. Si secundum; contra est: quia nec civiliter solet imponi nomen cunctis, & fingulis brutis, aut infenfatis; ut folet civiliter imponi cunctis, & fingulis hominibus : ergo nec a quolibet individuo brutali, vel infenfato exigitur civiliter : ergo neque est nomen civiliter proprium, & per se, sed per accidens, & minus rigorose proprium. Sic in ordine ad patriam: quatenus patria moraliter, seu civiliter sonat locum nativitatis, non quomodocunque, sed nativitatis, unde sumatur denominatio civilis: quæ proprie non competit brutis, aut insensatis; sed personis; quæ proprie funt capaces civilitatis, & denominationis civium.

XI. Objicies 6. Si fingularitas, seu disferentia individualis resolvi posset in suum genus, & disserentiam; etiam quodibet aliud genus, & disserentia posset successive resolvi in aliud, & sic in infinitum: ergo daretur processus in infinitum.

Respondeo, distinguo antecedens: infinitate ex parte objecti, nego; ex parte actus; subdistinguo, syncategorematice, transeat; categorematice, nego antecedens: & distincto eodem modo consequente, nego consequentia. Hoc nihil aliud importat, nisi, quod de quacunque re singulari possint fieri conceptus, & elici cognitiones, ex parte actus praccisive, claniores, & clariores sine sine; itaut illarum numerus cohiberi possit arbitrio voluntatis. Quid in hoc absurdi? Nonne Deus cognosci, amarique potest a nobis, per cognitiones, & actus amoris, per sectiores, & persectiores, & persectiores in infinitum; quin unquam perveniatur

ad ipsum cognoscendum, & amandum, quantum cognoscibilis, & amabilis est?

### ARTICULUS VL

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XII. Dico 1. Quæ, in hac brevi disputatione nona, agitatasunt, continent primo, individui definitionem, atque divisionem:secundo, individui vagi existentiam, aut non existentiam a parte rei , aut in intellectu nostrate, aut divino; & in voluntate: tertio, rationis individui univocationem. Jam-quoad primum punctum de definitione, & divisione; sat est, quod diximus in clavi, disputatione prima, & in aliarum præcedentium disputationum analysi replicavimus. Quoad secundum pun-Aum de individuo vago; nos illud, quoad nos, affirmamus: quia sihil aliud importat quoad nos , nisi cognitionem obscuram, præscindentem ex parte actus: & volitionem, inde etiam impersecto modo provenientem: neque enim assignari potest, quid aliud sibi velit individuum vagum, seu indeterminatio, quoad nos, ut cognoscentes, aut amantes, aut odio habentes. In se tamen, a. parte rei, vagum individuum non agnoscimus : quia non apparet, quomodo individuum in se indeterminatum, & vagum, revera existere possit a parte rei : & quomodo omnis veritas objecliva, que absolute vaga, & indeterminata dicitur; non resolvatur tandem in veritatem, quæ sit revera conditionate sixa, & determinata. Quoad tertium punctum de univocatione individui; asserimus, discurrendum, ut de aliis rationibus, que ab ipsis adversariis univocæ reputantur: cum non sit assignabilis, quoad conceptum individui, dispar ratio.

XIII. Dico 2. Adversarii contra nos, quoad primum puncum, ut in clavi, & alibi supra dictum est. Quoad secundum; quia non videtur, quomodo quoad nos, citra falsitatem, dari possit individuum vagum, adeoque indeterminatio ex parte intellectus, & voluntatis; quin etiam dari possit a parte rei, adeoque inipso intellectu, & voluntate divina, citra impersectionem... Quoad tertium punctum; quia non est assignabile, quomodo ratio individui, utpote particularitas, singularitas, hæcceitas, Ant. Forti. disconvenientia, esse possit universalitas, pluralitas, & ratio conveniendi: quæ, non apparet, quomodo inter se, non pugnent ex ipsis terminis.

#### .Corollarium

Sed prædicta omnia, tam nostra, quam adversariorum are gumenta, sunt negativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. ergo tam nos, quam adversarii, in hac disputatione nona, sicut in præcedenti octava; agentes nimirum de propositione particulari, sicut de universali, ejus correlativa, procedimus Negative Quid autem sonet, esse correlativum; explicabit



categoriacom decay, de qua facete alebar Atmagn es, ut iguesa in fished o, its in hac dende resonnes, chilometer an arbita. collocari . Unde eli , ce aliquitus ulimina licurationa religio di Deam oscimum naximum vet rab pradicamento repliar in collocaro, at eum collocar, defacto facemones; contro impai, am fortaffe irreligioss. Celeberrimes all domasanthina eff prodicamental deers folemers a Occine a climica reminion. situdividio magra, vel mines amplacoord nata po an et, at no con authorus ration, de auperciace Le vaves, a chails principera leg. capitales. Ell pradicain curar decas, un gital a promona exceptions ab Archyta tarentinos, feliale regolta alta de l'eller de est fore of milities . Numberature for not builden a stone of quantitas; rertie, qualitas; quarto relatio; juinto, actio: (iure -patio : feprima, mando: potievol abia cone, figra : distano, l'ale,

Popluod: randeng an D. Beur

#### DISPUTATIO DECIMA

De propositione comparativa, seu relativa, ubi de Relatione.

Primo, quid sit metaphysice relatio: Secundo, an detur relatio independenter ab intellectus Tertio, in quo physice consistat: ubi aliorum sententia reservatur; & traditur regula partium. Quarto, quotuplex sit relatio. Quinto quodam relationis proprietates.

# A R T I C U L U S I. Quid sit relatio metaphysice.

Ico 1. Agendum hoc loco esset de propositionum v2rietate, deducta ex varietate materix, circa quam, idest rerum, circa quas versantur propositiones, artificio logica, divisibiles. Jam prædicta materia communiter reputantut categoriæ, prædicamenta videlicet, seu rerum classes, ad quas rerum omnium series diversa reduci potest. Hac celebris illa est categoriarum decas, de qua facete ajebat Ammonius, ut vaceze in stabulo, ita in hac decade res omnes, philosophorum arbitrio, collocari. Unde est, ut aliquibus nimium scrupulosis religio sit, Deum optimum maximum vel sub prædicamento substantiæ collocare, ut eum collocant defacto recentiores: non ideo impii, aut fortasse irreligiosi. Celeberrima, & communissima est prædicamentorum decas folemnis. Quanvis illorum omnium. alia divisio magis, vel minus ampla coordinari potuisset, ut notant auctores passim, & nuperrime Le vayer in schola principum log. eapit. 5. Est prædicamentorum decas, ut ajunt, primumo excogitata ab Archyta tarentino; deinde recepta ab Aristotele, & fere omnibus . Numeratur primo, substantia : secundo, quantitas: tertio, qualitas: quarto, relatio: quinto, actio: fexto, passio: septimo, quando: octavo, ubi: nono, situs: decimo, habitus 18 fine prudenter : siquiden

Primo, interroganti: quid res sit, respondemus per substantiam, v. g. homo.

Secundo, interroganti: cujus molis sit, respondemus per

quantitatem, v.g. septipalmaris.

Tertio, interroganti: qualis sit, respondemus per qualitatem, v. g. calidus.

Quarto, interroganti: cujus sit, respondemus per relatio-

nem, v. g. ad patrem, ad filium.

Quinto, interroganti: quid agat, respondemus per actionem.

Sexto, interroganti: quid patiatur, respondemus per pas-

flonem.

Septimo, interroganti: quo loco sit, respondemus per ubicationem.

Octavo, interroganti: quo tempore existat, respondemus per durationem.

Nono, interroganti: quomodo collocetur, respondemus per situm.

Decimo, interroganti: quomodo velliatur, ornetur, arme-

tur; respondemus per habitum.

II. Primo autem, substantia est ens., per se existens. Et huc reducitur materia, forma, unio substantialis, & subsistentia, in sententia illorum, qui eam sustinent positivam, ut terminum, seu complements substantia. Ubi notandum, quod aliqui, quodlibet individuum substantiale, primam substantiam dicunt: quodiibet genus, aut speciem substantialem, secundam substantiam appellant.

Secundo, quantitas est, quæ reddit corpus impenetrabile naturaliter cum alio corpore, idest non ponibile naturaliter in eo-

dem loco cum illo.

Tertio, qualitas est id, per quod ens denominatur quale, puta calidum, frigidum: & importat omnia accidentia persecta: ut sunt primæ qualitates, queque ab illis proficiscuntur, & aliæ.

Quarto, relatio est, de qua mox agendum ex professo.

Quinto, actio est id, quo cansa producit effectum.

Sexto, passio est id, quo esse Aus producitur, & subjectum; patitur.

Septimo, ubi, seu ubicatio est id, quo res redditur præsens huic, vel illi loco.

Ppp 2 Oca-

### 484 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

Octavo, quando, seu duratio est id, quo res redditur exisens pro hoc, vel illo tempore.

Nono, situs est dispositio partium rei quantæ, in ordine ad

locum, v. g. sessio, statio, &c.

Decimo, habitus est id, quo subjectum denominatur vestitum, ornatum, armatu, aut alio modo se habens. Sed quoniamin valuit usus, ut de reliquis prædicamentis agatur sparsim in tota philosophia, & in logica solum de relatione; de hac præsens est disputatio, ubi agitur de propositione relativa. Propositio enim relativa est, quæ versatur circa terminos relativos. Igitur de relatione

III. Dico 2. Apud Aristotelem nomen hoc, relatio, in ab-Aracto non invenitur: a latinis tamen Platonem imitantibus usurpatur. Aristoteles autem cap. ad aliquid, duplicem assert relativorum definitionem: primam, quam a Platone accepisse creditur: ad aliquid vero talia dicuntur, quacunque hac ipsa, qua sunt, aliorum esse dicuntur, vel quomodolibet ad alterum: idelt, relativa funtilla, quæ id, quod funt, aliorum esse dicuntur: secundam in calce ejustlem capitis: ad aliquid sunt; quibus hoc ipsum est, esse ad aliud, quodammodo se habere: idest relativa sunt ea., quorum esse est ad aliud : scilicet, quorum esse est referri, seu ordinari ad aliud, seu ad alterum. Ex quibus relativorum definitionibus in concreto, illa communiter relationis in abstracto definitio circunfertur: relatio est esse alicujus ad alterum. Probatur: quia hujusmodi conceptus competit omni, solique relationi: & falvat, quæ de relatione falvanda funt: ergo hic est conceptus metaphysicus relationis. Antecedens probatur: quia relatio est id, per quod aliquod, sive unum illud sit, sive multiplex; constituitur formaliter relativum: sed aliquod formaliter constituitur relativum per esse sui ad alterum; ergo relatio est esse alicujus ad alterum. Major probatur: quia taleitas, in omni linea, est id, per quod aliquod constituitur tale, in illa linea, v. g. humanitas est id, per quod aliquis constituitur formaliter homo. Totalitas est id, per quod aliquod constituitur formaliter totum. Trinitas est id, per quod aliquod constituitur formaliter trinum: ergo relatio est id, per quod aliquod constituitur formaliter relatum, seu relativum. Minor constat ex definitione relativorum, ab Aristotele tradita: qua supposita, relationem inconcreto definire contendimus. Ex dictis constat, in quo sensu palpassim relatio dici soleat: ratio formalis, qua unum resertur ad aliud, puta ipsa reserentia, seu ipsum reserri unius ad alterum: respectus, seu respicientia, idest ipsum respici unius ab altero: nexus, seu ordo, idest, ipsum necti, in suo genere, unum cum altero: ipsum ordinari unius ad alterum, in sua linea. Hinc, ad vitandas aquivocationes, & lites de nomine, qua regulariter ab aquivocis ortum habent:

IV. Dico 3. Omnes forme, seu quasi forma, respectu subjecti, seu quasi subjecti, quod, suo modo, denominant; sumi possuma absolute, & relative. Si absolute sumantur; important formale determinativum, in suo genere, ut aliqua resultet denominatio, v. g. Albedo est, in hoc sensu, forma denominans parietem album. Unio est forma, denominans unum unitum cum altero. Si relative sumantur; important ipsum adaquatum denominationis constitutivum, v. g. albeitas, importat ipsum esse album; idest ipsum parietem, & albedinem in ipso. Unitio unius cum altero, importat ipsum uniri unius cum altero; quod totum & per unum, & per alterum, & per unionem eorundem constitutur, & coalescit; qua sunt valde notanda, ad meliorem con-

slitutivi physici relationis intelligentiam, de quo infra.

V. Dico 4. Relativum, seu relatum, qua tale, est concretum, seu compositum, seu totum quoddam: sed forma concreti, seu compositi, seu totius, qua talis; cujuscunque generis illud sit, sive nimirum accidentale, sive substantiale, non est realiter distincta ab ipso concreto, seu composito, seu toto: cum sit forma metaphysica: ergo forma relativi, seu relati, qua talis, non est realiter distincta à relativo, seu relato, qua tali. Major hujus fyllogifini probatur : quia relativum, feu relatum, qua tale, importire unum, pront ad alterum; adeoque & unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum: &, si prescindamus ab hoc conceptu metaphysico; nihil est relativum, seu relatum, ut tale: gratis enim omnino dicitur, esse formaliter relativum, aut relatum, adæquate constitutum, cui talis conceptus metaphyficus non aptatur: cum aliunde certum fit, esse relativuum, & relatum, quod est unum, prout ad alterum: ut patet in similitudine, dissimilitudine; conformitate, dissormitate; convenientia, disconvenientia duorum inter se: que, omnium consensu, estimantur relationes predicamentales, & sunt, unum, prout ad alterum, seu esse unius ad alterum, reduplicative acceptum.

Minor ejusdem syllogismi principalis probatur etiam: quia forma compositi, seu totius substantialis, qua talis, non est realiter distincta ab ipso toto substantiali: neque enim oportet dari formam aliquam totalitatis ab ipso toto, idest a partibus omnibus, collective acceptis, realiter contradistinctam: sicut non datur humanitas, realiter distincta ab ipsomet homine; equinitas, realiter distincta ab ipsomet equo: ergo, proportione servata, eodem modo, discurrendu de forma concreti, seu compositi accidentalis, ob rationis identitatem : si enim humanitas, que dicitur forma metaphysica hujus totius substantialis, quod est homo; non est quid realiter distinctum ab ipsomet homine, qui physice importat animam, corpus, & unionem substantialem: nec albeitas, quæ dicitur forma metaphyfica hujus totius accidentalis, quod est album, erit quid realiter distinctum ab ipsomet albo: quod physice importat parietem, albedinem, & unionem accidentalem; &, in subjecta materia, relativitas, seu relatio, que est forma metaphysica hujus totius, quod est relativum, seu relatum, adaquate sumptum, qua tale; non erit quid realiter distinctum ab ipso toto: adeoque physice importabit & unum., & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum. Itaque

Aliud est, quærere formam in aliquo concreto accidentali: aliud est, quærere formam institus concreti accidentalis : sicut aliud est quærere formam in aliquo composito substantiali: aliud est, quærere formam ipsius compositi, qua talis, idest formam. totalitatis. Enimvero forma in toto, v. g. in homine, est anima rationalis, quæ est forma physica, relate ad subjectum physicum, quod est corpus: forma vero totalitatis in inso homine, non est quid, realiter distinctum ab ipsomet toto homine: cum realiter physice importet animam, corpus, & unionem: sitque formametaphysica, quæ concipitur ad modum physicæ, tribuens huic toti denominationem hominis. Et, in subjecta materia, ratio fundandi, cum est realiter distincta ab extremis, y. g. duplex albedo, unita duobus parietibus, potest quidem considerari, ut forma in toto relativo, seu relato; non autem, ut forma ipsius totius relativi, seu relati: siquidem hujusmodi duplex albedo est forma physica, respectu duplicis sui subjecti, cui accidit, quodque denominat album : non autem est forma, adæquate denominans relatum : nam relativum , seu relatum , qua tale , importat hoc totum, quod est, esse unius ad alterum, reduplicative, seu,

• -

Digitized by Google

unum

unum esse ad alterum. Cujus totius forma totalitatis, metaphysice abstracta, non distinguitur realiter a partibus, collective acceptis; quæ sunt unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit, ad alterum; &, in casu nostro, unum parietem, ut sit, sicuti alter paries, in hac qualitate, que est albedo. Ex dictis.

VI. Dico 5. In relatione du considerari possunt rationes, formalitates, seu prædicata: primo nimirum, esse in: secundo, esad: dicitur relatio esse in, suo modo, respectu sui subjecti, in quo ipfa relatio inveniri intelligitur, modo suo. Dicitur esse ad, respectu termini, ad quem resert. Jam per Tò, in, relatio convenit cum aliis formis, quæ non sunt relatio, vel non considerantur, ut tales : per To, ad, ab illis diferiminatur, que, ut melius innotescant; notandum, tria requiri ad relationem; primo fundamentum; secundo terminum; tertio rationem fundandi. Fundamentum, quod alii subjectum, seu remotum sundamentum appellant, est id, quod refertur ad alterum. Terminus est illud alterum, ad quod refertur. Ratio fundandi, quam aliqui proximum fundamentum vocant, est id, in quo fundamentum respicit terminum: seu id, quo posito, intelligitur relatio inter fundamentum, & terminum resultare. Itaque, v. g. in relatione paternitatis, pater dicitur fundamentum: filius dicitur terminus: actio prævia, & actio generativa, dicitur ratio fundandi. In relatione similitudinis, paries albus A, dicitur fundamentum: paries albus B, terminus: albedo, utrique unita, ratio fundandi. Ex quibus colligitur, fundamentum, & terminum debere esse inter se realiter distincta, ut inter illa intercedat propria, & rigorofa relatio: quia hac ex suo conceptu metaphysico, est, esse alicujus ad alterum : ergo ubi non habetur proprie, & rigorose unum, & alterum; proprie, & rigorose relatio non habetur. Hinc cognitio teffectens supra seipsam, & causa, qua seiplam produceret, non reputantur proprie, & rigorose relativa, & comparativa. Ratio autem ipsa fundandi potest esse. vel cum uno extremo identificata, vel cum utroque, vel etiam ab utroque realiter distincta, ut infra videbitur.

#### ARTICULUS II.

An detur relatio independenter ab intellectu.

VII. Dico t. Datur defacto relatio independenter ab intellectu. Est sententia communis nec videtur posse negari: quandoquidem primo, in divinis, independenter a nostro modo concipiendi, datur Paternitas, Filiatio, Spiratio: vere, & realiter Pater generat Filium: Filius generatur a Patre: uterq: spirat Spiritum Sanctum, qui ab utroque procedit. Atqui hæ funt veræ, propriæ, & rigorose relationes, ut dictum est in theollib. 1. de Deo. Secundo, etiam in creatis non videntur posse negari relationes, independenter ab intellectu : quia independenter ab intellectu habetur esse unius ab altero: ut, esse creatura a Deo; esse lucis a sole; esse filii a patre; &, in universum, esse essectus a causa; independenter ab intellectu habetur esse unius cum altero: ut, materiæ cum forma sibi unita, accidentium. cum substantia; independenter ab intellectu habetur esse unius in alterum: ut cognitionis, & volitionis in suum objectum: independenter ab intellectu habetur ese unius, sicuti alterum: nam. nemine cogitante, Petrus est homo, sicuti Paulus: paries est albus, sicuti alter paries item albus: lignum bipalmare A, est quantum, sicuti lignum bipalmare B: ergo, independenter ab intellectu, datur diversimode esse unius ad alterum, quod est, dari relationem, & quidem formaliter: quiz esse causam, & essectum; ese patrem, & filium; ese simile, & distimile; æquale, & inequale; aut alio modo comparabile cum altero; non pendet abintellectu: sicuti non pendet ab intellectu, quod sol producat, & lux producatur; quod Petrus sit homo, & Paulus sit homo; quod paries A, sit albus, & paries B, item albus; quod lignum A, sit bipalmare, & lignum B, pariter bipalmare: ergo intellectus in rebus invenit, non facit relationes.

VIII. Dico 2. Opinio illorum remanet impugnata, qui negarunt, saltem in creatis, dari desacto, nemine cogitante, prædicamentales relationes. Pro qua sententia citatur ab aliquibus 3. disp. 3. resolut. 2. volens, relationem inter duo consistere formaliter in actu intellectus, quo unum cum altero, in sua linea. Ant. Forti.

Digitized by Google

gat

gat Bonaspes, & alii cum ipso, intentionaliter, idest formaliter ex parte actus; utique in hoc sensu verum dicit: sed non videtur facere ad rem. Quia certum est, quod relatio, prout cognita, prout secundo intentionaliter accepta, reduplicet actum intellectus: &, in hoc fenfu, non folum relatio, sed quodvis aliud prædicatum, prout distinctum formaliter ab aliis prædicatis cum quibus realiter identificatur; habetur dependenter ab intellectu. Verum non ideo bene quis absolute, & simpliciter pronuntiaret, si diceret: non datur in Deo sormaliter omnipo tentia, non justitia, non misericordia, non alia attributa formaliter; sed fundamentaliter tantum, independenter ab intellectu. Et ratio est, quia, quando dicitur, To, formaliter, sine addito, prout opponitur, huic termino, fundamentaliter; fignificatur, nihil deesse illi rei, ut actu sit talis; adeo nimirum, ut non expectet aliud complementum: atqui Deus, independenter ab intellectu, est actu perfectissime omnipotes; actu perfectissime inrelliges;actu perfectissime misericors:ergo,indepedenter ab intellectu, dici debet formaliter talis, absolute, & simpliciter loquendo. Et eadem est ratio de aliis prædicatis, etiam in rebus creatis: &, in subjecta materia, de relatione, seu comparabilitate duorum, in linea fua: quæ fane habetur in rebus, independenter ab intellectu, in eo fenfu, quo, independenter ab intellectu, habetur in homine animalitas, rationalitas, risibilitas: & in Deo omnipotentia, justitia, misericordia, & reliqua omnia attributa, seu prædicata.

Dixi, negari a Bonaspe, & aliis cum ipso, independenter ab intellectu, saltem in creatis, relationes. Ceterum, etiam indivinis, contendunt, id sustineri posse, citra ullum absurdum, aut errorem in side: quatenus, inquiunt, nemine cogitante, datur quidem, in divinis, generatio activa, & passiva, nec non spiratio item activa, & passiva: sed non formalis relatio Generantis, & Geniti, & Spirantis, & Spiritus Sancti. Verum, hac sussinere etiam in divinis; certo videtur esse contra communem sensum Patrum, & theologorum: quod videlicet in Trinitate, independenter a nostro modo concipiendi, non detur formalis relatio Patris ad Filium; Filii ad Patrem; & utriusque ad Spiritum Sanctum; & Spiritus Sancti ad utrunque. Equidem ab his abstinere, etiam quoad modum loquendi, maxime in divinis,

putarem tutius adversariis.

Phil. Neg. Log.

Qqq

Dico

Dico 3. Sententia communis prædicta, quod scilicet detur desacto relatio, independenter ab intellectu, probatur ab aliquibus: quia, sicuti imagini artesacte connexio, oppositio, varietas partium, conciliat unitatem, varietatem, & pulchritudinem; ita congruum suit, ut natura naturans, idest Deus, supremus, atque admirabilis orbis totius architectus, unitate, connexione, oppositione rerum creatarum inter se, idest varietate relationum, operi suo venustatem conciliaret. Verum hæc moralis congruentia potius est, & politica, quam philosophicum argumentum. Et adhuc respondebunt adversarii: hæc omnia, independenter ab intellectu, dari in rebus sundamentaliter, non formaliter.

### A R T I C U L U S III. Solvuntur Objectiones.

IX. OBjicies 1. Relatio duorum est illorum comparatio inter se: sed comparatio habetur ab intellectu; er-

go relatio habetur, dependenter ab intellectu.

Respondeo, nego majorem: relatio est comparabilitas duorum inter se, seu sundamentum comparationis, quod habetur in rebus, nemine cogitante: non autem est ipsa comparatio in actu secundo, quæ quidem habetur ab intellectu: ideo enim intellectus comparat parietem album, A, cum pariete albo, B; quia invenit illum parietem in qualitate, ita se habentem, sicuti hic. Ita, qui sodit thesaurum; illum invenit, detegit, agnoscit, non essicit, generat, aut producit.

Objicies 2. Veteres fere omnes, si Platonem, & Aristotelem excipias, negabant, dari relationes prædicamentales: ergo

relatio est figmentum intellectus.

Respondeo, vel concesso antecedente, nego consequentiam: quia, si negabant; immerito negabant: vel potius distinguo antecedens: negabant, dari relationes prædicamentales, distinctas a fundamento, termino, & ratione fundandi, & ab omni ente absoluto, concedo; negabant, dari simpliciter, nego antecedens. & consequentiam. Hinc priscum illud axioma, scilicet: ad relationem non datur per se motus; puta, quia relatio nunquambola, & quasi per se producitur: siquidem una cum rebus absolutis producitur, quibus realiter ipsa identificatur, ut mox videbitur. Sit, quoad hujusmodi identitatem,

# A R T I C U L U S IV. In quo physice consistat relatio.

Ico 1. Relatio physice consistit in fundamento termino, & ratione fundandi. Est sententia communis. tum apud veteres, tum apud recentes. Illam tuentur Nominales, Okamus, Gregorius, Alexander, Gabriel, Aureolus, Ægidius, Hervæus, Vasquez, Suarez, qui vult, eidem sententiæ suffragari Divum Augustinum, Damascenum, Anselmum, & Divum Thomam : quos omnes adducit, & sequitur Augustinus Spind quest. 12. cap. 5. quanvis Suarez etiam pro opposita parte, ut infra dicemus, afferri soleat. Pro eadem nostra sententia stant Hurtadus, Delugo, Arriaga, Oviedus, Giattinus, Guarinus, & recentiores sine numero. Assertio probatur: relatio est, unum, seu aliquod esse ad alterum: atqui, unum esse. ad alterum; physice, importat fundamentum, terminum, & rationem fundandi: ergo relatio, physice considerata, importat fundamentum, terminum, & rationem fundandi. Major constat ex dictis art. 1. Minor probatur : hoc, quod est : unum esse ad alterum, physice, & adæquate importat unum, & alterum. & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum: sed hæc sunt fundamentum, terminus, & ratio fundandi: ergo, unum esse ad 'alterum; physice, importat fundamentum, terminum, & rationem fundandi. Major probatur: hoc quod est, unum esse ad alterum, & hæc tria, nempe unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum; realiter identificantur: ergo hoc, quod est: unum esse ad alterum; physice, importat unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum. Antecedens probatur: inter hoc, quod est: unum esse ad alterum: & inter hæc tria; nullum intercedit signum realis distinctionis: ergo hoc, quod est: unum esse ad alterum: & hæc tria; realiter identificantur. Antecedens probatur: inter hoc, quod est: unum esse ad alterum: & inter hæc tria; non intercedit separabilitas: nam implicat, etiam per adversarios, haberi, suo modo, hæc tria, & non haberi formaliter hoc, quod est: unumesse ad alterum: sicuti implicat, haberi materiam, & formam, & unionem; & non haberi formaliter totum: nec non, e converso, implicat haberi hoc, quod est: unum esse ad alterum, & non... haberi, suo modo, hæc tria, nempe, & unum, & alterum, & id. Qqq 2

id, quod determinat unum, ut sit ad alterum: nec aliud est assignabile signum realis distinctionis, quod intercedat inter hoc, quod est: unum esse ad alterum; & inter tria prædicta: ergo inter hoc, quod est: unum esse ad alterum; & inter hættria, nul-

lum intercedit signum realis distinctionis.

XI. Immo habent signum realis identitatis, quæ habetur inter constitutum, & physica sui costitutiva: quandoquidem ita se habent hæc tria, ut his intellectis, seu præcise habitis, & quocunque alio, sive per possibile, sive per impossibile, deficiente: habeatur formaliter hoc, quod est: unum esse ad alterum: cum quodvis aliud gratis omnino requiratur. Et, viceversa, aliquo ex his, five per possibile, sive per impossibile, desiciente, & habitis quibuscunque aliis; non habeatur formaliter, nec intelligi possit, hoc, quod est: unum esse ad alterum: ut constare videtur ex ipsis terminis. Si enim non intelligatur unum, & alterum. & id-quod determinat unu, ut sit ad alterum; implicare videtur, ex ipsis terminis, intelligi adequate hoc, quod est: unum esse ad alteru: sed hoc est signu realis identitatis, que habetur inter constitutu. physica sui costitutiva:quo negato;tollitur de medio omne signu cognoscendi partes, seu quasi partes constitutivas, ut infra videbimus, & alibi sepissime dicitur tum in philosophia, tum etiam in theologia: ergo hoc, quod est: unum, esse ad alterum; & hac tria, habent signum realis identitatis, que habetur inter constitutum, & constitutiva physica ejusdem. Major probatur: quia prædicto modo se habent materia, forma, & unio, in ordine ad hoc, quod est: unum esse cum alio; prædicto modo se habent sol, lux, & actio, in ordine ad hoc, quod est: unum esse ab altero; prædicto modo se habent paries, A, & paries, B, & utriusque albedo cum illis, in ordine ad hoc, quod est: unum esse, sicuti alterum: ergo prædicto modo se habent fundamentum, terminus. & ratio fundandi, in ordine ad hoc, quod est: unum esse ad alterum. Quæ quidem doctrina congruit doctrinæ Aristotelis, ubi docet : detractis omnibus a domino, & servo, præter esse domini, & servi; semper dominum esse servi dominum. Itaque

Primo, relatio convenientiæ Petri cum Paulo, in humanitate; importat physice, utrunque esse hominem: idest ipsum esse Petri, & ipsum esse Pauli: neque hic requiritur ratio sundandi distincta: cum nequeat esse Petrus, & esse Paulus;

quin uterque sit homo, unus, sicuti alter.

Se-

Secundo, relatio convenientiæ Petri cum Paulo, in albedine; importat, utrunque esse album: idest esse Petri, & esse Pauli, & albedinem utriusque cum illis, & in illis.

Tertio, relatio convenientic Petri cum Paulo in duratione; importat, utrunque durare hodie, idest esse Petri, & esse Pauli, & durationem hodiernam utriusque cum illis, & in illis.

Quarto, relatio inter causam, & essectum importat, unum producere alterum: idest ipsum esse causa, & ipsum esse essectum importat, unum producere alterum: idest ipsum esse causa, & ipsum esse essectum importat, unum producere alterum:

ctus, & actionem productivam.

Quinto, relatio inter potentiam, vel cognitionem, & inter fuum objectum; importat: unum, ut quod, vel ut quo, cognoscere alterum, seu posse cognoscere; idest ipsam potentiam, vel ipsam cognitionem, & ipsum objectum: & sic de alijs relationi-

bus, proportione servata.

XII. Dico 2. Nisi physice existat tum sundamentum, tum terminus, tum ratio sundandi; non existit physice tota relatio. Probatur: quia non existit physice totum constitutum; nisi physice existant omnia ejus constitutiva; utpote, cum quibus realiter adæquate identificatur: atqui fundamentum, terminus, & ratio sundandi sunt constitutiva relationis, cum quibus hæc realiter adæquate identificatur: ergo non existit physice tota relatio; nisi existant physice tum sundamentum, tum terminus, tum ratio sundandi.

Dico 3. Ex relationibus plures ita se habent, ut possint esse quid permanens: ita nimirum, ut possint simul physice existere, quoad omnem sui partem : ut Petrus, & Paulns, & eorum. albedo cum illis, & in illis; Deus, & creatura, & actio, qua hæc dependet ab illo. Quædam vero ita se habent, ut sint quid successivum; adeoque importent partes, non simul physice coexistentes, sed unam post aliam: cujusmodi est, inter alias, relatio prioris, & posterioris, quoad tempus: non enim simul physice existit totum id, per quod Petrus constituitur tempore. antiquior Paulo: cum hoc importet etiam durationes successive præteritas: nihilominus, juxta communem loquendi modum, multæ relationes denominant, in sua linea, quanvis non secundum. omnem sui partem physice existant: sic Petrus dicitur antiquior Paulo; licet non existant physice omnia constitutiva antiquitatis: Philippus dicitur pater Alexandri, & Alexander filius Philippi; licet non existant physice omnia constitutiva paternitatisa Maliationis eorundem.

#### 494 PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

### A R T I C U L U S V. Solvuntur Objectiones.

XIII. O Bjicles 1: Si vera esset nostra sententia; relatio non esset unum. Consequens est falsam: ergo & id, unde sequitur.

Respondeo, nego sequelam majoris: vel, claritatis gratia, di linguo: relatio non esset unum unitate simplicitatis, concedo; unitate compositionis, nego sequelam majoris: & distinguo minorem: consequens est fassimi in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Relatio est unum totum compositum, indivisibile in aliud, quod sit absolute, rigorose; & adæquate ipsum: licet non sit, quid physice simplex: ita acervus tritici est unum, in ratione acervi: homo est unum, in ratione hominis: quanvis constent physice ex partibus, inter se realiter distinctis.

fit unum per se, sed unum per accidens: ergo nostra sententia.

Respondeo, distinguo antecedens: physice, concedo; logice, nego antecedens, & consequentiam. Sic, esse vestitum, non est unum per se physice: constat enim ex homine, & veste, que illi accidit: logice tamen loquendo, hoc concretum, quod est: esse vestitum; habet suam essentiam unam, & indivisibilem, que non minus constituit unum hoc concretum, in ratione talis concreti; quam esse Petri constituat Petrum unum, in ratione hominis; & hoc est, esse logice unum per se.

pertineat ad diversa predicamenta: nam relatio similitudinis, v. g. inter parietem album A, & parietem album, B, includit duas substantias, adeoquæ pertinet ad prædicamentum substantiæ: includit præterea albedines, adeoque pertinet ad predicamentum qualitatis: consequens est absurdum: ergo & antecedens.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: sequitur, quod relatio pertineat ad diversa prædicamenta, sub diversa consideratione, concedo; sub eadem consideratione, nego sequelam majoris: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Quod idem diversimode consideratum, pertineat ad diversa prædicamenta, non est abfurdum. Quandoquidem etiam ipsa productio effectus a causapertinet ad duo prædicamenta: relate enim ad causam dicitur actio: relate ad effectum, seu passum, passio nuncupatur. Esse vestitum, materialiter consideratum, inadæquate pertinet ad prædicamentum substantiæ; formaliter vero acceptum, pertinet ad prædicamentum habitus. Jam relatio, licet plura contineat. quæ, sub alio respectu considerata, pertinere possint ad diversa predicamenta; præcise tamen, quatenus relatio est, seu præcise ut comparabilitas unius cum altero, diversum prædicamentum. constituit : prædicamentorum enim diversitas, non a rerum diversitate physica, sed a diverso modo illas concipiendi, petenda est.

Objicies 4. Denominatio relativi est accidens: ergo relatio est accidens: ergo constitui illa non potest per duplicem substantiam.

Respondeo, dislinguo antecedens: denominatio relativi est accidens logicum, concedo; physicum, puta adæquate accepta, nego antecedens: & distinguo eodem modo consequens: ergo relatio est accidens logicum, concedo; physicum, nego primam, & secundam consequentiam. Quemadmodum, esse vestitum. esse armatum, est quidem accidens logicum respectu Petri: accidit enim Petro, seu essentiæ hominis, jam aliunde persecte constituti, habere vestem, vel arma ; quæ ideo dicuntur accidentia... logica, respectu Petri: licet tam vestis, quam arma, physice, fint substantia, idest ens, per se intentum a natura; ita accidit Petro quævis relatio propria, & adæquata: quia relatio, qua talis, importat etiam-suo modo, terminum, qui a Petro distinguitur ? adeoque est extra essentiam Petri, & respectu ejusdem, accidens logicum. Non negaverim tamen, relationem constitui polle, & quidem seu inadequate, seu adæquate, per accidens aliquod physicum: & hujus generis est relatio inter album, & album; vel inter albedinem, & albedinem.

XV. Objicies 5. Plura absoluta non possunt constituere re-

lationem: ergo falsa conclusio.

Respondeo, nego antecedens: & contra sic argumentor: plura absoluta possunt in aliquo convenire, vel disconvenire; 88 constituere formalem, & adzquatam convenientiam, aut disconvenientiam, & quancunque aliam comparabilitatem sui ad invicem: fed hoc est constituere relationem, & relatum: ergo posfunt plura absoluta constituere unam relationem: sicuti, viceversa, possunt plura relativa, ut sunt, materia, forma, & unio, constituere unum absolutum, v. g. hominem.

Objicies 6. Sequitur in nostra sententia, quod physice, & realiter eadem essent constitutiva paternitatis, ac filiationis: er-

go physice, & realiter idem esset paternitas, ac filiatio.

Respondeo, concedo totum. Quid tum? idem, diverso modo consideratum, dicitur paternitas, & filiatio: sicut idem, sub diversa consideratione, etiam per adversarios, actio, & passo, dici potest.

Objicies 7. Si eadem physice, & realiter essent constitutiva paternitatis, & filiationis, sequeretur, quod pater, & filius essent sibi tales ad invicem. Consequens est absurdum: ergo &

entecedens.

Respondeo, nego sequelam majoris. Qui dat esse, dicitur pater; qui recipit, dicitur filius: & quidem ab eadem omnino relatione, physice, & realiter loquendo: quæ in silio, dicituc filiatio; in patre, paternitas. Paternitas dicitur, cum consideratur pater in recto, filius in obliquo, v. g. Philippus est ad Alexandrum, seu Philippus est pater Alexandri: filiatio, cum con-Aderatur filius in recto, pater in obliquo, v. g. Alexander est ad Philippum, idest a Philippo, seu Alexander est filius Philippi. Nec novum est, quod eadem omnino forma, diversis extremis, diversas tribuat denominationes. Sic eadem visio denominat oculum videntem, & objectum visum; eadem cognitio intellectum cognoscentem, & objectum cognitum; idem actus contritionis Deum amatum, & peccatum odio habitum; duratio Petri hodierna, & durationes ipsius præteritæ, necnon duratio Pauli hodierna, & carentiæ durationum ejusdem præteritarum, desominant Petrum antiquiorem tempore, Paulum vero moderpiorem. His profecto, & similibus denominationibus plena est universa philosophia.

XVI. Objicies 8. Independenter ab intellectu, non datur recum, & obliquum: ergo, independenter ab intellectu, non datur unum ad alterum: ergo, independenter ab intellectu, non da-

tur relatio.

Respondeo, distinguo antecedens: independenter ab intelatedu, non datur rectum, & obliquum, secundo intentionaliter sum-

fumptum, concedo; non datur rectum, & obliquum, primo intentionaliter fumptum, nego antecedens, & consequentiam. Rectum, & obliquum, secundo intentionaliter, habentur post actum intellectus: qui, considerans unum in recto, alterum in obliquo; resert, & comparat, in sua linea, fundamentum relationis in casa recto, cum termino, cui comparat, venienti in casu obliquo; cum dicitur v. g. Philippus est ad Alexandrum, nimirum Philippus est pater Alexandri: vel e converso: Alexandre est ad Philippum, nimirum Alexandre est silius Philippi. Rectum vero, & obliquum, primo intentionaliter sumptum, est ipsa intrinseca comparabilitas extremorum inter se, que habetur in rebus, independenter ab intellectu: licet enim res inter se tali, vel tali modo comparentur ab intellectu; habent tamen independenter ab intellectu hoc, quod est esse comparabiles inter se tali, vel tali modo.

Objicies 9. Sequitur ex nostra sententia, quod filius sit pare constitutiva patris; & pater sit pars constitutiva filii: conse-

quens est absurdum: ergo etiam id, unde sequitur.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: pars constitutiva patris, & filii reduplicative, concedo; specificative sumpti, nego sequelam majoris: & distinguo minorem: in sensu negato. concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Pater reduplicative dicitur pater, ut pater: idest concretum, importans non solum ipsam entitatem Philippi, sed præterea reliqua constitutiva paternitatis, ut relatio est; in quibus enumeratur ipsa entitas filii, qui est terminus in tali relatione: & in hoc sensu entitas Alexandri, qui est filius, dicitur pars constitutiva. patris reduplicative sumpti, seu Philippi, prout patris, seu in esse patris: sicuti cognitio dicitur, & est pars objecti cogniti, reduplicative qua talis, idest prout cogniti, seu in esse cogniti: cognitio enim est pars hujus concreti, quod est: cognitum, seu Petrus cognitus. Pater vero specificative acceptus importat insam entitatem Philippi secundu se:in qua acceptione salsum est, silium esse partem constitutivam patris. Jam simili modo discurrendum est, in ordine ad constitutiva filii reduplicative, aut specisicative accepti, & cujuscunque alterius relativi, proportione servata: quæ sane trita sunt in philosophia.

XVII. Objicies 10. Relatio est ad alterum: sed in nostris principiis nequit intelligi, quomodo relatio sit ad alterum: cum Phil. Neg. Log. Rrr con-

Digitized by Google

confissat in ipsis duodus extremis, que non sunt ad alterum extra se ipsa: ergo relatio nequit, modo supra explicato, physic.

constitui.

Respondeo, nego majorem. Relatum, specificative, est ad alterum: relatio vero est, ipsum esse unius ad alterum, adeoque fassum est rigorose, quod relatio, qua talis, sit ad alterum; nist fortasse consideretur una relatio, prout similis, aut dissimilis, aut alio modo relata ad alterum, a se dissinctum. Sic v. g. sol est ad lucem, ut causa ad essectum; lux est ad solem, ut essectus ad causam: hoc vero, quod est: solem esse ad lucem; lucem esse ad solem, quod importat ipsum hoc aggregatum: solis, lucis, & actionis; non est ad alterum in hac relatione. Sic quando diciture cognitum est id, quod terminat cognitionem; sensus est specificative: cognitum enim reduplicative, hoc est res cognita, prout tognita, quod est concretum ex re ipsa, & cognitione; non opus est, ut ressexe cognoscatur.

Objicies 11. Crescentibus æqualiter duobus pueris, crescit equalitas duorum in statura, non tamen crescit ipsa relatio æqualitatis: ergo relatio non consisti in duobus extremis, & in ratione fundandi, constantibus æqualitatem, similitudinem, conformisatem; aut, e converso, inæqualitatem, dissimilitudinem, dissormi-

tatem.

Respondeo, distinguo antecedens: non crescit ipsa relation formaliter, concedo; materialiter, nego antecedens, & consequentiam. Crescunt pueri, adeoque crescit materia, & constitutivum æqualitatis: & hoc est, crescere materialiter ipsam relationem: non tamen crescit formaliter ipsa æqualitas: quia tam nunc sunt æquales inter se pueri quadripalmares, ac prius, cum essent tripalmares. Simili modo, crescentibus ilidem pueris, crescit duplex homo materialiter, non autem formaliter: licet enim crescat corpus, non tamen dicitur formaliter crescere essentia hominis: neque enim puer tripalmaris est minus homo, quam puer quadripalmaris; licet nunc dicatur homo major materialiter, seu potius corpore magis extenso.

XVIII. Objicies 12. Si relatio consisteret in aggregato ex fundamento, termino, & ratione fundandi; relatio prædicamentalis locum habere posset in Deo: consequens est absurdum: ergo & antecedens. Major probatur: quia Deus habet aliquam simi-

ditudinem, & dissimilitudinem cum creaturis.

Respon-

Respondeo, concedo sequelam majoris; vel, claritatis gratia. distinguo: sequeretur, quod relatio prædicamentalis locum habere posset in Deo, per aliquod, ipsi Deo extrinsece superadditu. concedo; per aliquod, ipsi Deo intrinsece superadditum, tanquam subjecto, nego sequelam majoris: & distinguo minorem: consequens est absurdum, in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Sicuti non est absurdum. quod Deus, & diabolus constituant binarium; ita non est absurdum, quod Deus, & diabolus constituant binarium duarum entitatum similium, in ratione entis, dissimilium in perfectione; adeoque, quod Deus, & diabolus constituant relationem. convenientia, & disconvenientia. Absurdum autem esset, ponere in Deo aliquod accidens ipsi intrinsecum, ut subjecto, per quod referatur ad creaturas: quælibet enim intrinseca mutatio variatio, subjectio, compositio, essentiæ divinæ immutabili, invariabili, perfectissima, simplicissima omnino repugnat.

Objicies 13. Si relativa, qua talia, essent concreta ex multiplici extremo; non posset assignari discrimen inter concreta re-

lativa, & non relativa: ergo falsa conclusio.

Respondeo, nego antecedens: discrimen est, quia concreta relativa important extrema inter se comparabilia, ut talia, v. g. simile importat, ut fundamentum, parietem album, A, quod prabeat intellectui motivum comparandi illum cum pariete albo, B, tanquam cum termino hujus relationis: concreta vero non relativa important extrema, præscindendo ab eorum comparabilitate inter se, v. g. album importat parietem, & albedinem sibi unitam. Quod si in talibus concretis aliqua inveniatur comparabilitas, illaque velit considerari; tunc illa concreta, sub hac consideratione, erunt relativa, non pure absoluta.

XIX. Objicies 14. Qui cognoscit duplicem albedinem., non eo ipso cognoscit illarum relationem inter se, sive hanc identitatem, sive similitudinem velimus appellare: ergo tale aggre-

gatum non constituit relationem.

Respondeo, nego antecedens; seu, claritatis gratia, distinguanon eo ipso cognoscit relationem, extrinsece acceptam, concedo; intrinsece, nego antecedens, & consequentiam: seu, ut communiter distinguunt: non cognoscit relationem ex parte actus, concedo; ex parte objecti, nego antecedens, & consequentiam... Duplex albedo est consormitas duarum qualitatum, illarumque Rrr 2 comcomparabilitas inter se, seu fundamentum dicendi: hæc est, sicuti illa: igitur duplex albedo est relatio. Qui ergo tale binarium cognoscit, cognoscit intrinsece, seu ex parte objecti, relationem; licet, ratione cognitionis obscuræ, & confundentis, non possit quandoque hanc appellare relationem, & discernere ab omni eo, quod non est relatio: & hoc est, non cognoscere relationem exarinsece, & ex parte actus. Sic diximus, loco suo, quod, qui videt, & cognoscit Petrum sive prope, sive a longe; semper cognoscit ex parte objecti nominem, secundum id, quod homo dicit intrinsece; licet, vitio cognitionis obscuræ, ex parte actus prescindentis, nequeat quandoque se determinare ad dicendu, quod illud objectum sit rationale, sit homo, sit Petrus.

Objicies 15. Si relatio nihil dicit, præter plura absoluta, modo supra explicato; sequitur nihil esse respectivum in hoc prædicamento; quia album, A, priusquam adveniat album, B, est quid
absolutum: album, B, adveniens, est etiam quid absolutum: ergo,
si deinde, præter hæc duo, nihil consurgit; erunt duo absoluta...

mullum relati vum.

Respondeo, distinguo sequelam antecedentis: sequitur nitil esse relativum, solitarie acceptum, concedo; simul cum aliis constitutivis relationis, nego sequelam, & consequentiam. Licet neutrum ex extremis, solitarie acceptum, sit relativum; si tamen simul sumantur, constituunt relatum, & relationem, idest duo inter se comparabilia: cujusmodi est, v. g. binarium similium. Sic album, A, non est binarium, neque album, B, est binarium; & nihilominus simul sumpta binarium constituunt: materia non est homo, anima non est homo, unio non est homo; & tamen hominem constituunt, simul sumpta.

XX. Objicies 16. Stante nostra sententia, Philippus nunquam dici posser pater Alexandri: consequens est absurdum: ergo & id, unde sequitur. Probatur sequela majoris: paternitas, seu constitutiva paternitatis nunquam existunt simul physice: nunquam enim coexistunt actio prævia genitorum, actio generativa: ergo nunquam Philippus posset dici pater Alexan-

dri .

Respondeo, nego sequelam majoris: ad ejus probationem, concesso antecedente, nego consequentiam. Sussicit ad denominationem patris, quod extiterit actio prævia, actioque generativa: nec requiritur, quod relatio, secundum se totam, physice

existat. Ita peccator habitualis dicitur talis; licet peccatum habituale partialiter constituatur per peccatum præteritum, quod jam physice non existit, sed solum moraliter perseverat: ut dictum est in theol. lib. 7. de Panit. Ita domus dicitur antiqua; licet physice non existant durationes jam præteritæ, quæ sunt partes constitutivæ antiquitatis: ita aqua dicitur benedicta; licet physice non existat amplius benedictio, sed solum moraliter perseveret: ita, ut dicemus suo loco, hæc propositio: Antichristus erit, dicitur nunc absolute vera; licet non existat nunc Antichristus, qui est pars constitutiva talis veritatis.

Objicies 17. Posita nostra sententia, nequit explicari, quid sit simile in communi: consequens est inconveniens, & absurdum: ergo & antecedens. Sequela majoris probatur: non potest dici, quod simile in communi sint habentia duas qualitates: siquidem album, & nigrum habent duas qualitates; & tamen non sunt similia, puta, quoad speciem insimam: neque also modo id explicari potest: ergo absolute non potest, in nostra senten-

tia, explicari, quid sit specifice simile in communi.

Respondeo, nego sequelam majoris: ad cujus probationem, nego secundam partem antecedentis, & dico: specifice simile. in communi, re che explicari per hoc, quod sint duo, ant plura... habentia qualitatem ejusdem speciei: & ita, ut possint, in ea ratione, una cognitione cognosci; una definitione definiri, per differentiam non subalternam. Hac autem est difficultas, ab omnibus solvenda; etiam a modalistis, quorum est præsens objectio contra nos : nam ficuti, per adversarios, specifice simile, in communi, in hoc sensu, est fundamentum modi; ita, per nos, specifice simile, in communi, est fundamentum cognitionis confundentis: & sicuti, per illos, specifice simile, in communi, non est fundamentum cujuscunque, nec qualiscunque modi: quia sic etiam album, & nigrum essent specifice similia, cum fundent modum convenientiæ in ratione qualitatis; sed talis, & talis modi; ita,per nos, pure specifice simile, in communi, non est fundamentum cognitionis, quomodocunque confundentis; sed tali, & tali claritate, quanta requiritur ad convenientiam pure specificam inter qualitates : quæ dicitur similitudo, in sensu , quem intendit objectio.

XXI. Objicies 18. Sequitur in nostra sententia, quod non possit quis licite velle, amare, desiderare dissimilitudinem inter malos mores diaboli, seu Judz, & bonos mores Petri: conse.

quens

quens est absurdum: ergo, & antecedens. Sequela majoris probatur: si quis vellet, amaret, desideraret talem dissimilitudinem; vellet, amaret, desideraret malos mores, qui sunt pars constitutiva talis dissimilitudinis: ergo non posset hanc licite velle, amare, desiderare.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: sequitur in nostra fententia, quod non posset quis licite, velle, amare, desiderare dissimilitudinem inter malos mores Judæ, aut diaboli, & bonos mores Petri, absolute, & simpliciter, concedo; ex suppositione. & secundum quid, nego sequelam majoris: consequens est abfurdum, in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Ad probationem sequela, distinguó antecedens: si quis vellet, amaret, desideraret dissimilitudinem inter malos mores Judz, & bonos mores Petri, absolute, & simpliciter; vellet, amaret, desideraret malos mores Judæ, concedo; si quis vellet, amaret, desideraret prædictam dissimilitudinem, ex suppositione, & secundum quid; vellet, amaret, desideraret malos mores Judæ, subdistinguo: secundum quid, concedo; fecundum esse simpliciter, nego antecedens, & consequentiam: & explico distinctionem. Dissimilitudo inter malos mores Judz, & bonos mores Petri, in nostra sententia, est concretum quoddam, constans ex malis moribus Judæ, & bonis moribus Petri: ergo, absolute loquendo, idest, nulla facta suppossitione, non potest creatura licite velle, amare, & desiderare simpliciter, quod hac dissimilitudo existat á parte rei adaquate, & secundum se totam: quia hoc esset simpliciter velle, amare, desidare malos mores, & peccatum Judæ. Sic, quanvis pœnitentia de peccato commisso sit bona; quia tamen includit, ut partem, ipsum peccatum commissum præteritum, ut dictu est in theol. lib. 7. de Panit. non potest quis absolute, idest nulla facta suppositione, licite velle, amare, desiderare simpliciter, ut existat a parte rei pœnitentia:hoc enim esset simpliciter velle, amare, desiderare peccatum: nec sunt facienda, aut desideranda mala, ut eveniant bona. Sic etiam discurrendum de veritate hujus, & similium propositionum, qua quis enunciet: Petrus peccat: que veritas, utpote conformitas, dicit, ut sui partem constitutivam, ipfum peccatum, etiam in sententia adversariorum, saltem complurium, ut infra videbitur loco suo. Non militat eadem ratio, si loquamur facta suppositione, & secundum quid: quanquandoquidem, falla suppositione, quod jam existant mali mores Juda; potest quis licite velle, amare, & desiderare, ut talibus mulis moribus existentibus superaddantur boni mores Petri, ut inde resultet dissimilitudo inter mores utriusque: enimyero hoc non est velle, amare, & desiderare malos mores absolute, & simpliciter, sed secundum quid: idest velle, amare, & desiderare, ut hi mali mores, ex suppositione, quod jam existant; exerceant munus partis: scilicet constituant, simul cum bonis moribus, qui absolute, & simpliciter, & secundum se licite amari, & desiderari possint, prædictam dissimilitudinem. Ita pincurrunt communiter theologi, & præsertim recentiores, cum Jo. de Lugo in. casu allato de ponitentia : quam potest quis licite yelle, amare, & desiderare, ex suppositione, quod jam extiterit peccatum:idque non est velle, amare, aut desiderare peccatum: sed ex suppositione, quod peccatum extiterit; velle, amare, desiderare dolorem de illo: &, quanvis motivum formale sit, ut inde confurgat pœnitentia, que conflatur partialiter ex ipso peccato preterito; hinc tamen non infertur, volitum elle, & amatum, & desideratu peccatum simpliciter, & secundum se: sed duntaxat secundum quid, idest amari, & desiderari, ut, ex suppositione. quod peccatum extiterit; exerceat munus prædictum, componendo una cum dolore salutari theriacam, ut ita dicam, & antidotum pænitentiæ.

XXII. Hinc colligitur mon esse moraliter necessariam fugam mali amati secundum quid, modo explicato: quia malum, ita... amatum, non deturpat, immo cohonestat potius voluntatem: cum sit constitutivum concreti, quod est valde bonum, honestum. Verum hæc logicis inquisse sit satis: de his redibit sermo in theol, lib. 7. de Panit. Contendunt aliqui, prædictum, argumentum solvendum etiam esse, in subjecta materia, abiadversariis modalistis: sed immerito: illi enim facile ab hac difficultate se expediunt, dicendo: quod, nulla facta suppositione, non possit desiderari formalis dissimilitudo inter malos, & bonos mores: quia illa necessario præsupponit fundamentum sui, quod partialiter conflant mali mores; possit tamen licite desiderari, ex suppositione, quod existant mali mores: & desiderari quidem ex motivo formali dissimilitudinis: quia hæc,per adversarios,est modus superadditus, adæquate distinctus ab extremis: adeoque periculum non est, in corum principiis, ut voluntas, in hoc motivo formali,

aliquod malum attingat, per hoc præcise. Utrum Utrum autem, & quomodo possit Deus, etiam nulla factasuppositione, prædesinire pænitentiam, quin velit intentivepeccatum; dictum est in theol. loco citato.

#### ARTICULUS VI.

Aliorum sententiæ de physico relationis constitutivo reservantur, & impugnantur.

#### Prima fententia modalistarum.

To r. Docent aliqui, effe relationem predicamentalem, entitatem modalem, fundamento, termino, & rationi fundandi superadditam: quæ per se nullum aliud munus exerceat in natura, quam referendi unum ad aliud. Volunt ideo, habitis patre, filio, & ratione fundandi; illico modum quendam i ranarum instar , pullulare , per quem pater ad filium reseratur: & ita in ahis relationibus, proportione servata. Est sententia plurium cum Caetano, Ferrariesi, Capreolo, Fonseca, Molina, Rubio, & thomistis communiter: nec non Pontio disp. 15. log. quast. 3. con. 4. Comptono disp. 11. metaph. sect. 7. 8. qui pro se, præter supra enumeratos, adducit Bañes, Sotum, Joannem 2 Sancto Thoma, Murciam, & D. Thomam. Contra hanc sententiam est, primo, quia non sunt multiplicanda entia sine necessitate: sed nulla est, ad salvandam relationem, hujusce modi necessitas: ergo admittendus non est. Minor probatur: siquidem, per hoc precise, quod habeatur Petrus, & Paulus, v. g. habetur formaliter unus homo, sicuti alter: atqui hoc est, haberi formaliter relationem, puta esse unius ad alterum: ergo nulla est necessitas talismodi: & sane, sicut ad hoc, ut Petrus sit formaliter homo, non requiritur modus, superadditus ipsi Petro: neque ad hoc, ut Paulus sit sormaliter homo, requiritur modus superadditus ipsi Paulo; ita neque, ut, ex suppositione, quod coexistant; existat binarium hominum, seu unus homo, sicuti alter, requiritur modus,ipsi binario superadditus. Et ita discurrendum, in sensu accommodo, de omni alia relatione: quandoquidem, habito fundamento, termino & ratione fundandi, quæ tria adversarii relationem duntaxat fundamentalem, appellant, idest fundamentum. modi; gratis requiritur aliquid aliud ad formalem relationem. Ant. Forti. Con-

Contra eandem sententiam est secundo, quia prædictus modus. non folum videtur superfluus, verum etiam repugnans: implicat enim, quod modus sit adæquata relatio: quia relatio est, esse unius ad alterum : seu hoc, quod est, unum este ad alterum : sed implicat, quod modus sit hoc, quod est, unum esse ad alterum: ergo implicat, quod modus sit adæquata relatio. Major constat ex dictis art. 1. hoc enim venit nomine adæquatæ relationis prædicamentalis, cujus quærimus physicam essentiam, idest partes constitutivas, unde physice coalescat. Minor probatur: quiahoc, quod est: unum esse ad alterum; adæquate importat unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterun .: sed implicat, quod modus sit unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum : ergo implicat, quod modus sit hoc, quod est, unum esse ad alterum. Major constat ex dictis. adhibita regula partium. Minor probatur: quia modus, cum. sit una entitas, non potest esse unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum: nequit enim unitas esse formaliter binarium, aut ternarium, ut patet ex ipsis terminis.

XXIV. Dico 2. Alii prædictam sententiam modalistarum.

impugnant:

Primo, quia sequeretur, quod orbis universus continuo, physice, & intrinsece mutaretur: siquidem ad desitionem, vel productionem cujuscunque rei, ut formicæ, existentis hic; deberent semper perire modi antiqui, & advenire modi novi diversarum relationum: quas relationes formica dicit, in ordine ad omnes alias entitates, existentes a parte rei: quin ad quemcunque motum muscæ, vel paleæ; ocyus innumeræ relationes, & modi in ordine ad variatam distantiam, orirentur: atqui hæc videntur in naturalibus mirabilia, & figmenta penitus arbitraria: ergo & id, unde prosiciscuntur.

Secundo, quia commode assignari non potest determinativum productionis talium modorum, in locis valde dislitis, & re-

motis a loco, in quo inveniretur ipsa musca, vel palea.

Tertio, quia ipsimet modi relativi, vel reseruntur ad invicem inter se, per se ipsos, vel per alium modum, ulterius superadditum: si primum; ergo sicuti modus, A, & modus, B, per solas suas entitates, possunt esse sibi similes, vel diversi; quare non etiam album, A, & album, B: cum non possint, suo modo, coexistere; quin unum sit, sicuti alterum? Si secundum; rursum.

Phil. Neg. Loz.

Sss con-

contra est: quia modi, quibus referuntur ipsi modi inter se, vel rursus reseruntur ad invicem inter se, per se ipsos, vel per aliuma alteriorem modum superadditum: si primum; ergo, quare non etiam priores duo modi, nec non album, A, & album, B, possint per suas entitates referri ad invicem? si secundum; ergo, ita.

procedendo, abimus in infinitum.

Quarto, quia, ficuti unus homo est similis alteri homini; ita unus numerus denarius, alteri numero denario: & quidem., juxta adversarios, per modum superadditum, qui sit relatio denarii ad denarium: atqui nequit explicari, in quonam, ex decem hominibus, modus iste subjectetur: si enim in singulis; ergo singulis sum exquales numero denario: cum habeant exqualitatem ad illum: preter quam quod idem modus erit replicatus in pluribus: si in aliquo determinato homine; assignetur in quo, & cur potius in hoc, quam in illo: si in nullo; ergo num in concavo lune?

Quinto, quia, in hac sententia, relatio identitatis, idest convenientia inter duas substantias, v. g. inter Petrum, & Paulum, esset accidens: sed hoc videtur inconveniens: ergo relatio

non est modus.

XXV. Dico 3. His, & similibus argumentis, non videtur

utendum: posset enim ab adversariis responderi:

Ad primum, nego minorem: ficut enim mirum non est, nec figmentum, quod in prædictis casibus, assidue producantur in. mundo ubicationes, adeoque, & uniones ubicationum cum subjectis, qua, per ipsas, afficiuntur; ita nec mirum est, aut figmenrum, quod producantur diversæ relationes, quæ ad prædictas ubicationes, adeoque ad predictas distantias, aut inditantias contequuntur: cum aliunde probari contendant modalista, dari nereflitatem admittendi entitates hafce modales, ad falvandas relationes, quas, fine modis, salvari minime posse arbitrantur; ut, sine ubicatione, & duratione, & unione superaddita, salvari nequit rerum distantia formalis, & indistantia, conduratio, antiquitas, & similia. Argumentum igitur esticax tandem erit conwamodalillas, non nisi, quia non habetur necessitas horum modorum relativorum, sicut habetur necessitas ponendi ubicationes, & uniones distinctes: quæ sene ubicationes, & uniones diflincta, etiam negari deberent; nist actu efficaciter probarentur.

Ad secundum, nego antecedens: determinativum, vel primo ese extrinsecum, & distinctu: scilicet causam primam, ut caput totius

totius natura: ad quam non temere recurritur in similibus case bus: in quibus, ex una parte, requiritur productio alicujus effectus, ad præltandam denominationem: ut, in subjecta materia, requiri modos relativos, contendunt adverfarii: ex altera partes, causa est remota, nec assignari commode potest ullum determinativum creatum, ipsi causæ debite applicatum, a quo ipsa determinetur: vel secundo determinativum extrinsecum, esse ipsummet terminum, quo posito, fundamentum sibi producit modum. relativum: & viceversa, determinativum termini, ut sibi etiam producat modum correlativum, esse fundamentum: neque hinc sequi actionem ullam in distans: siquidem præcise determinar, non est ullo modo agere. Quod autem ita determinentur ad invicem, non esse absurdum: sicut absurdum non est, quod mutuo. & ad invicem referantur, quippe correlativa. Vel tertio, detenminativum esse intrinsecum, atque identificatum, utpote situm in ipsamet entitate rei, que, ex essentia sua, hanc habeat cum termino sibi inditam sympathiam, ut termino coexistente; ocyus erumpat in modum, quo ad illum prædicamentaliter referatur. Quæ in his omnibus repugnantia? Tota igitur impugnatio, ut sit essicax; eo impetere debet modalistas, quod absque necessitate hosce modos relativos velint admittere, unde cogantur: vel primo, recurrere ad Deum: vel secundo, ad determinativa distincta, & remotissima: vel tertio ad hujusmodi sympathias.

Ad tertium, nego hinc sequi processum in infinitum. Modos etenim ipsos esse relationem tum sui, tum suorum extremorum: & quidem, ex hoc ipso capite, ut scilicet vitetur processus in infinitum: cum, ex una parte, sint necessarii: ex altera parte, nisi referant etiam seipsos; indigerent alio modo superaddito, & sicalio, & alio ulteriore, fine fine. Et quidem ita passim etiam illi, qui negant modum in relatione, discurrunt de aliis modalibus entitabus: quas admittunt defacto, vel ad falvandam unionem, vel actionem, vel durationem, vel ubicationem: namque ipsi sustinent, unionem non indigere alia unione superaddita, ut se uniat; nec actionem alia actione superaddita, ut ipsamet producatur a causa sua; nec durationem alia duratione distincta, ut ipsa duret; nec ubicationem alia ubicatione superaddita, ut ipsamet formaliter sit in loco. Igitur modaliste aliunde tandem aliquando impugnandi erunt: quia videlicet, absque necessitate, adstruunt defacto tales modos relativos superadditos: nam sicut, ex

Sss

Digitized by Google

una

una parte, implicat, quod sibi coexistant duo modi relativi, & non sit unus, sicuti alter; ita implicat, quod sibi coexistant duo parietes albi, & non sit unus, sicut alter: ergo gratis ponitur, inter hos, aliquid aliud superadditum, ut sint formaliter similes, adeoq; correlativi. Ex altera parte paritas unionis, actionis, durationis, &c. non probat: siquidem alia omnia extrema, quibus superadditur unio, actio, duratio, ubicatio distincta, vel sunt indifferentia, ut coexistant; nec tamen recipiant pradictos effectus formales in linea sua: vel de ipsis aliunde probatur, formaliter unionem, actionem, durationem, ubicationem, esse non posse.

Ad quartum, nego minorem: nam dici posset, vel primo, quod, sicut quilibet homo refertur ad alium hominem., per suum modum relativum : & quilibet modus relativus, per les, refertur ad alium modum relativum similem sibi, & sic de singulis; ita totus numerus denarius tum hominum, tum modorum, cum alio numero denario comparatus; nec opus ulteriore modo Superaddito: sicut non opus est alia entitate superaddita; ut decem homines, aut modi, numerum denarium constituant in suo genere: vel secundo, si daretur modus hic, intentus, ulterior; adhuc dici posset:esse modum quendam divisibilem, partitum singulis inedæquate, adeo tamen, ut non quælibet pars hujus modi sit adæquata æqualitas ad denarium, sed duntaxat inadæquata. Sic, in sententia multorum ( & fortasse etiam ex iis, qui modalistas impugnant hoc argumento) unio, faltem in composito mate-Piali, est divisibilis, partim subjectata in materia, partim in forma: vel tertio, etiam dato, quod modus ille replicaretur in fingulis; non inde,per hoc præcise, singulos denominaret æquales toti denario: quia, licet in fingulis existeret; ipse tamen non eset singulorum æqualitas cum denario. Hæc trita sunt in philosophia: ut, non præcise, quia actus contritionis terminatur, in linea sua, tum ad Deum, tum ad peccatum; æque denominat tum-Deum, tum peccatum amatum, aut odio habitum: cum non sit amor, aut odium utriusque, sed amor Dei, & odium peccati. Vel quarto, dici posset, quod ille modus esset quidem totus inuno homine, qui determinaretur a causa prima. Neque hoc temere: nam, ex una parte, habetur necessitas talis modi: ex altera parte, non est ejus major exigentia in uno, quam in alio homine: nec ratio intrinseca, cur in uno potius, quam in alio sit subjectandus; nec naturaliter potest relinqui sine subjecto, quip-

pe accidens: miracula autem non fint ponenda fine necessitate: ergo,quoad determinationem subjecti, recurrendum ad causam. primam: ut plures, etiam exillis, qui hoc argumento contendunt premere modalistas, recurrunt ad causam primam, posita homogeneitate graduum, & effectuum; in ordine ad hunc potius, quam illum determinandum, quoad hic, & nunc, primo, secundo, tertio, aut quarto loco producendum, aut destruendum. Hinc satis constat, quod, ad modalistas essicaciter impugnandos, hac, & id genus argumenta nulla fint : dum ipfi aliunde contendunt, dari necessitatem talium modorum : qua necessitate posita; quærendum sane, & admittendum est eorum subjectum, aliqua ex prædictis viis, aliqqui non repugnantibus: ut quæritur defacto, in sectentia communi, aliis modis, aut entitatibus superadditis; & guidem non sine difficultate, ex suppositione, quod aliunde admittantur, in rerum natura. Tota igitur difficultas erit, an revera hujusce modus relativus sit necessarius ad falvandam formalem relationem. Et tandem aliquando urgendi modalista, quia absque ulla prorsus necessitate adstruunt talem modum.

XXVIII. Ad quintum, nego minorem: & quidem non est inconveniens, quod motus substantiæ, ubicatio substantiæ, duratio substantiæ, situs substantiæ, habitus substantiæ sit accidens: ergo neque, quod relatio substantiz sit accidens. Preterea hoc argumentum, etiam si vim haberet, quam re vera non habet; ad summum evinceret intentum; in sola relatione predicta identitatis substantialis: non autem in aliis relationibus accidentalibus. Neque hec paritas contra modalistas valeret: nimirum relatio identitatis, inter substantias, non est modus: ergo neque, inter accidentia, aut concreta accidentalia. Nam assignabunt disparitatem ad hominem: quia videlicet, admittere modum relativum. accidentalem, in primo casu, est inconveniens; ut ipse arguens assumit, & supponit. Quod autem admittere modum relativum accidentalem, inter accidentia, seu concreta accidentalia, sit absurdum, aut inconveniens; non probatur. En igitur, ut semper opus erit recurrere ad non apparentiam necessitatis modi superadditi relativi, ad adversarios modalistas efficaciter convincendos.

#### SIO PHILOSOPHIÆ NEGATIVÆ

### A R T I C U L U S VII. Solvuntur Objectiones.

XXIX. OBjicies 1. Præscindendo a modo superaddito, habetur quidem similitudo, aur dissimilitudo; æqualitas, aut inæqualitas; & in universum conformitas, aut dissormitas; convenientia, aut dissorvenientia; & in universum comparabilitas duorum, idest quævis alia relatio; fundamentaliter tamen, non vero formaliter: ergo necessarius est modus, ad formalem relationem constituendam.

Relpondeo, nego antecedens: quod omnino gratis assumitur, & absque ulla ratione: nam ita dici etiam poterit, omnia, formaliter, consistere in modo superaddito: entitates vero rerum, quas cernimus, esse res ipsas sundamentaliter, non formaliter. Hanc, quam vocamus albedinem, esse albedinem sundamentaliter; cæterum haberi formaliter albedinem, & album, per modum superadditum: ita de luce, calore, & aliis entitatibus, etiam compositis, dici poterit; si possunt modi ad libitum adhiberi, pro rerum, formaliter acceptarum, constitutivis, & complementis.

Objicies 2. Modus superadditus debet poni, in subjecta materia, ad varietatem, & pulchritudinem universi, ex ordine, & connexione rerum inter se: ergo relatio debet esse physice modus.

Respondeo, nego antecedens: & primo, contra sic argumen or: varietas, connexio, & pulchritudo, quæ per relationem habetur in universo, sufficienter haberi potest, independenter ab hoc modo superaddito; ut, independenter ab intellectu, rerum relationes sufficienter haberi possunt, ipsis fatentibus adversariis. Secundo, contra est: quia per tot, ut ita dicam, fungini generis modos, orbis universus, vel evaderet pulchrior, vel non: si secundum, ut contendere sane quis posset; antecedens adversariorum est de subjecto non supponente: si primum; ex hoc ipso medio termino, contra adversarios est: quia, si nobis aliunde non constat hæc major pulchritudo per modales hasce entitates, alioqui supersuas, derivata in orbem hunc universum; non debet præsumi existens, per hoc præcise, ut orbis universus sit pulchrior, adeoque persectior: aliter, absque ullo alio argumento, deberent poni desacto omnia possibilia, quæ ad majo-

rem

rem orbis venustatem, adeoque, & persectionem, possent conducere; quod non debet: neque enim Deus posuit desacto orbem pulcherrimum, & persectusimum, adeout pulchriorem essicere non potuerit; posuit tamen quem voluit, & qualem voluit, ob substitutions sines: quiq; aptinimus esset ad executionem su libera voluntatis, in prasenti providentia. Tertio, contra est: quia, ex dictis, hujus nodi modus relativus repugnat: sicut repugnat modus, qui formaliter sit humanitas, idest, qui sit materia, anima rationalis, & unio: immo & modus, in universum, qui formaliter sit ternarium, aut binarium.

XXX. Objicies 3. Relatio est in subjecto: ergo est modus, ab illo realiter distinctus.

Respondeo, distinguo antecedens: in subjecto, tanquam quid, physice illi inhærens, nego; metaphysice, subdistinguo: relatio inadæquate accepta, transeat; adæquate, nego antecedens, & consequentiam. Sensus distinctionis satis constat, ex supratraditis.

Objicies 4. Relatio similitudinis, fundatur in unitate: ficut relatio dissimilitudinis fundatur in numero: ergo non potest relatio physice esse ipsa unitas, seu numerus; ipsa similitudo, seu dissimilitudo.

Respondeo, distinguo antecedens: tanquam in radice metaphysica, concedo; in physica, nego antecedens, & consequentiam. Relatio similitudinis sundatur in unitate, relatio dissimilitudinis sundatur in numero: sicuti humanitas sundatur in homine, & totalitas sundatur in toto. In universum, Aristoteles, quando divisit relationes, in relationes, fundatas primo, in unitate, & numero; secundo, in actione, & passione; tertio, in mensura, & mensurabili; docuit, relationes primi generis importare unitatem, & numerum; secundi generis, actionem, & passionem; tertii generis, mensuram, & mensurabile: sive ut partes constitutivas, sive ut radices, sive ut connotata, juxta varias explicationes, at pro varietate opinionum, in quibus semper salvanda est prædicta divisio aristotelica.

# A R T I C U L U S VIII. Secunda fententia Connotantium, & Formalistarum.

TIco 1. Secunda sententia est : quanlibet rela-XXXI. tionem prædicamentalem adæquate identificari cum suo fundamento: v. g. relationem similitudinis, inter albedinem, A, & albedinem, B, adæquate identificari cum albedine, A; relationem paternitatis adæquate identificari cum sola entitate patris. Ita plures recentiores, citantes, pro se, Durandum, & Nominales; quanvis hi re vera nostram opinionem docuerint, putantes, relationem importare fundamentum in recto, terminu in obliquo. Formalistæ adducunt etiam, pro se, Suarez disp. 47. metaph. sect. 2. n. 22. merito tamen, an immerito; ipsi viderint. Certe Suarez hac de re videtur valde dubius, & incertus: immo & in ipsa disp. 47. metaph. nostræ sententiæ favere, pro qua illum adduximus, suo loco, cum Giattino, & Spinò, qui id advertunt. Vocantur autem plures ex his auctoribus Connotantes, sen Connotatores: quia, præter fundamentum, requirunt, ad relationem, terminum, & rationem fundandi: non tamen, ut partes constitutivas relationis, sed ut merum connotatum essentiale. Vocantur alii Formalistæ: quia hæc, præter fundamentum, requirunt quidem ad relationem; at non entitative, sed formaliter, seu denominative acceptam: quatenus, inquiunt, hæc requiruntur, non ut habeatur forma, quæ est relatio, identificata cum subje-Ro; sed, ut hac forma tribuat denominationem, ut infra melius explicabitur.

Dico 2. Contra hanc sententiam est primo: quia, si relatio adæquate identificaretur cum fundamento; habito fundamento, haberetur relatio: atqui multoties habito sundamento, non habetur relatio: ergo relatio non identificatur adæquate cum fundamento: non enim potest idem simul esse, & nonesse. Minor probatur: antequam paries, B, dealbaretur, habebatur paries albus, A; & tamen non habebatur similitudo, inter parietem album, A, & inter parietem album, B: insuper, priusquam Philippus generasset Alexandrum, habebatur entitas Philippi; & tamen non habebatur paternitas: ergo multoties, habito sundamento, non habetur relatio.

Ant. Forti.

->:

Con-

Contraest secundo, quia, relatio, ex dictis, importat ex suo conceptu unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum: sed implicat, quod solum fundamentum sit unum, & alterum, & id, quo determinat unum, ut sit ad alterum: ergo implicat, quod solum fundamentum sit adaquata relatio, quomodocunque res explicetur.

### A R T I C U L U S IX. Solvuntur Objectiones.

XXXII. OBjicies is. Habita entitate fundamenti, habetuti relatio, five de cætero existat terminus, & ratio fundandi, sive non: ergo nostrum argumentum corruit.

Respondeo, nego antecedeus; & contra sic argumentor: nunc habetur entitas pueri, qui post multos annos erit pater Marcelli: ergo nunc habetur hac paternitas in puero: ergo nunc hic puer est pater Marcelli.

Objices 2. Cum connotatoribus: licet nunc habeatur entitae pueri, que est adequata relatio paternitatis; non tamen habetur, prout connotans terminum, qui est filius: ad hoc autem, ut talis relatio tribuat denominationem patris; necesse est, ut connotet terminum: seu, sub diversis phrasibus, licet, existente puero, existat entitative adaquata relatio paternitatis; non tamen existit denominative, secundum denominationem, conceptibiliter, formaliter, secundum formalitatem, secundum id, quod dicit in obliquo: ergo adhuc nullum est nostrum argumentum, contra, connotatores.

Respondeo, nego antecedens: nam, quando dicitur haberi, relatio paternitatis entitative, non autem, prout connotat tere minum; aut alie phrases coacervantur; vel sensus est, haberi orania constitutiva adæquatæ relationis paternitatis, habito solo puero, vel non: si secundum; ergo relatio paternitatis nonia identificatur adæquate cum entitate patris, seu pueri: cum preterea importet aliquid aliud; licet hoc veniat in obliquo: si primum; ergo puer dici debet pater Marcelli: jam enim habet omia constitutiva paternitatis. Enimvero per To, prout comotat terminum, seu silium, vel per alias id geaus phrases; vel significatur aliquid aliud, præter entitatem sundamenti; vel nona si secundum; ergo jam habetur sundamentum, pro ut connotana

Phil. Neg. Log. Ttt

generabit, led mere potell.

XXXIII. Objicies 3. Cum isidem: terminus, & ratio fundandi, & si quid aliud ad denominationem relationis requiritur, sint meraconnotata, sou conditiones essentialites requisites, non autem partes constituites relationes: ergo argumentum nostrum,

Marcelli, quem, hinc ad multos annos, vel etiam nunquam, pro-

contra adversation allum off

Respondeo, nego antecedens, & iterum contra sic argumenter: habito folo fundamento, & ablacis ratione fundanti, & terfilino; non habetur relacio, quo, excitotio, importat adaquate hoc, quod est, unum esse ad alterum: orgo fatto fundandi, & fernilmis men luntomera connectiva & conditiones, del partes conflitutionerelationis, junta regulam inperius traditam, pro no-Ara considérons de physicis relationis constitutivis: qua regula negata Cut altot fæge, acifæpius replicatur tum in philosophia..... sum etiam in theologia) sollitur de medio omne lignum. cognofeendi partes conflittutivas i necipatenit ratione impugnari, qui pertinaciter asserut: equum y liominem, arborem ; lapidem, deteraque entia completa, adrequate identificari cum tola formas corpus vero, seu materiam, & unionem esse mera connotata; & conditiones essentiales, sine quibus, non: ut salso asservere platoniciscitati a Godino in phitosoph. morali quast. 1. artit. 3. parag. 1. ad primum argumemum contra seundum dictum : corpas non pertinere ad essentiam hominis. sed hominem esse animath folam: enjus erroris meminit etiats Divus Thomas. Bre-Viter non posset impugnari, qui diceret: binarium, & quemlibet numerum, etiam infinitum, identificari adæquate cum una tanturi unitate: ceteros numeros elle folummodo connotata, & conditiones ellentiales.

Objicies 4. Cum issem : adequata relatio est identificatacum sundamento: ut tamen illud denominet relatum; requiritur præterea ratio sundandi. & terminus: ergo nostra ratio adhuc

adversarios non convincita

Re-

Respondeo, nego antecedens, quoad primam partem: nam denominationes, in genere causa formalis, nihil aliud important, nisi rem aliquam constitutam, videlicet subjectum capax, & formam, debite ipsi applicatam. Hinc communitar dicimus, in genere causa formalis, nec dari potentiam obedientialem, nec posse impediri essessus; si cetera habeantur: nequit enim Deus impedire, etiam miraculose, quin, habitis corpore, & anima debite unitis; habeatur compositum constitutum: sicut nequit facere, ut habito corpore, & anima rationali unitis; inde resultet aliud compositum, quam humamum: nequit enim facere, ut res mutent essentias, & hoc non sit hoc, sed illud.

XXXIV. Objicies 5. Ratio fundandi, & terminus requiruntur, ut fundamentum fiat capax recipiendi denominationem relati, utque relatio, sibi identificata, siat apta ad illud denominandum relatum: non autem, ut partialiter ipsam relationem cou-

stituant: ergo adhuc non convincimus adversarios.

Respondeo, nego antecedens: quia capacitas, vel incapacitas intrinseca rerum, in ordine ad aliquod, sunt ipsamet rerum. prædicata, & essentia: nec potest intelligi, quomodo, ad positionem alicujus connotati extrinseci, & distincti; res intrinsece mutetur, secundum sua essentialia; & ex incapaci, ineptaque fiat capax, & apta ad aliquam denominationem, ingenere canfe formalis, recipiendam, vel dandam. Et sane aliter non posset ratione. impugnari, qui assereret : equum, v. g. adaquate identificari cum, corpore: hoc tamen esse incapax ad recipiendam denominationem equi: sicut etiam equinitatem, ipsi identificatam, esse inepta ad talem denominationem communicandam; nisi ad positionem. animæ, & unionis, quæ reddant corpus capax, ad denominationem equi recipiendam; & equinitatem eidem identificatem, reddant aptam ad talem denominationem tribuendam. Eodem modo defendi posset, cognitiones, volitiones, visiones esse adæquate identificatas rebus; has tamen non denominare cognoscentes. volentes, videntes, nisi ad positionem alicujus extrinseci connotati: & redit argumentum, ut supra, ad objectionem tertiam.

XXXV. Objicies 6. Rațio fundandi, & terminus requiruntur, ut disponant fundamentum, formamque relationis, adzquate sibi identificatam, ad recipiendam, & dandam denominationem relati: non tamen requiruntur, ut pars constitutiva rela-

Ttt

tionis: ergo.

· R

Respondeo, nego antecedens: siquidem, nomine dispositionis, vel primo, venit capacitas, sine qua implicat, haberi denominationem relati: vel secundo, venit requisitum connaturale: si primum; redeunt argumenta supra facta, in responsione ad superiorem objectionem: si secundum; contra est: quia dispositiones naturaliter requisitæ solum faciunt ,ut forma inveniri naturaliter non possit in aliquo subjecto; nisi illud sit dispositum. Ceterum, si miraculose forma illa introducatur in subjectum, alioquin indispositum; impediri non potest, quin præstet suum essectum. formalem : nequit enim haberi subjectum capax, unitum formæ adæquatæ; quin habeatur totum, seu denominatio, inde resultans: sic. v. g. si miraculose introduceretur forma ignis in materia, habentem humiditatem, & frigiditatem, que naturaliter reddunt materiam illam indispositam ad formam ignis recipiendam; haberetur ignis: cum haberentur ejus partes constitutivæ; & implicet, haberi adaquata constitutiva, & non haberi constitutum: aliter idem haberetur, & non haberetur: cum constitutum, adæquate acceptum, non distinguatur ab omnibus suis constitutivis, collective. Igitur in universum, si aliquod sit in subjecto, & illi non tribuat denominationem aliquam; signum est, vel subje-Etum illud non esse capax talis denominationis; ut contingeret, si cognitio poneretur in lapide, qui non ideo denominaretur cognofcens: vel illam non esse formam adæquatam, in ordine ad talem denominationem præstandam : sed requiri aliquid aliud, quod sit partialiter forma denominans; sive positivum illud sit, sive negativum.

XXXVI. Objicies 7. Cum formalistis: terminus, & ratio fundandi sunt partes constitutiva denominationis relati, non autem sunt partes constitutiva forma denominantis, qua est relatio: ergo nostrum argumentum saltem non convincit formalistas.

Respondeo, nego antecedens: nomine relationis, intelligimus id, quod est: esse unius ad alterum: seu hoc, quod est: unums esse ad alterum: sicut, nomine humanitatis, id quod est: esse hominem; nomine totalitatis, id, quod est: esse totum; nomine albeitatis, id, quod est: esse album. Implicat igitur, aliquod esse adequatam relationem, & non esse sufficiens ad denominandum relatum suum subjectum, aliqui non incapax: quod nihil aliud est, nisi, quod, ad consistuendum aliquod concretum, adeoque

ad tribuendam denominationem, nihil aliud requiritur; nifi quod forma existat debite applicata subjecto, alioqui capaci: aliter nec posset ratione impugnari, qui diceret: equum, hominem, adæquate identificari cum sola anima: corpus vero esse partemodenominationis equi, hominis; non autem formæ denominantis, quæ sit adæquate identificata cum anima: sic etiam, formam, denominantem subjectum cognoscens, volens, videns; adæquate identificari cum illo: cognitionem vero, volitionem, visionem, non esse partem, constitutivam talis formæ denominantis; sed solum partem, constitutivam ipsius denominationis cognoscentis, volentis, videntis: & redit argumentum, ut supra, ad objectionem tertiam. Hic distincte non intempestive inseritur, pro tyronibus, ad uberiorem doctrinam

### A R T I C U L U S X. De regula partium.

XXXVII. Dico t. Quæritur aliqua regula, qua dignosci possit, quænam sit pars, aut quasi pars, seu constitutivum essentiæ rei, de qua controvertitur: & qua discerni illa possit ab eo, quod non est pars, seu constitutivum ejusdem rei; quanvis sit ejus conditio, ut ajunt, sine qua non; aut connotatum, ut alii loquuntur, essentiale. Et quidem controversia esse potess, tum in ordine ad dignoscenda constitutiva essentiæ metaphysicæ, quæ sunt genus, & disferentia; ut reputantur communiter, & supponuntur, in homine, animalitas, & rationalitas: tum mordine ad dignoscenda constitutiva essentiæ physicæ, quæ sunt subjectum, & sorma unita; ut, in eodem homine, materianima rationalis, earumque unio: & in aliis compositis, aut quasi compositis; soncretis, aut quasi concretis, cujuscunque sint generis; subjectum, & forma unita, in linea sua, sive quasi subjectum, & quasi forma.

Nostra Regula

Est: quidquid ita se habet, uteo præcise, sive per possibile, sive per impossibile, desiciente, desiciat res; est ejus constitutiyum, saltem inadæquatum. Quidquid ita se habet, ut non solum, eo præcise, sive per possibile, sive per impossibile, desiciente, desiciat res; verum etiam, eo præcise, sive per possibile,
sive per impossibile, habito, res habeatur; est ejusdem rei
adæquatum constitutivum.

Assertio probatur: quia, ex una parte, per hanc regulam salvantur omnia, quæ salvanda sunt de rerum essentiis, earunque partibus, seu constitutivis: ex altera parte, hæc regula competit omnibus, solisque rerum partibus, seu constitutivis excogitabilibus: & quidem coharenter ad doctrinam Aristotelis, ubi docet : detractis omnibus a domino, & servo, preter esse domini, & servi; semper dominum esse servi dominum. Neculla est assignibalis regula magis, vel zque commoda, expedita, infallibilis: immo, negata hac regula, tollitur de medio omne signum cognoscendi partes, seu constitutiva rerum: nec poterit ratione impugnari, qui asserat, quodvis totum, quantunvis compositum, aut concretum; habere totam essentiam in una tantum entitate: cetera vero esse ejus conditiones, aut connotata, quanvis essentialiter requisita: vel esse partes denominationis, non formæ denominantis, ut constat ex dictis contra secundam sententiam art. 8. & 9. ergo hæc regula nostra tenenda est. Prima pars antecedentis probatur: quia non est assignabile, quid, per hujusmodi regulam, non salvetur. Secunda pars probatur: quia non est assignabile constitutivum, cui hac regula nostra noncompetat; aut non constitutivum, cui competat: nec potest afferri regula commodior, aut æque commoda, ut mox videbitur. Interim, ad ulteriorem regulæ traditæ explicationem,

XXXVIII. Dico 2. Dixi, pracise, nimirum primo: quodita se habet, ut, eo pracise desiciente, scilicet, etiam remanentibus veteris quibuscunque, res deficiat; est infallibiliter ejus rei, aliquod saltem constitutivum: siquidem, in hypothesi, eo desiciente; res deficit : atqui non deficit ex alio capite : ergo deficit formaliter, immediate, tanquam per locum intrinsecum, per desectum illius : ergo illud est unum ex constitutivis rei : adeoque requiritur ad rem illam, non folummodo propter aliud, cum quo fortelle connectitur, led propter le : cum ipfum sit, quod debet, saltem inadæquate, rem constituere. Aliter res haberetur: siquidem jam remanent cetera: ergo, si in ceteris habetur adæquatum constitutivum rei; utique remanere debet res adæquata constituta : num res, adæquate constituta, nihil aliud est, nili ejus constitutiva collective: ergo nequit intelligi, quad existant omnia constitutiva rei; & tamen ipsares constituta non existat: aliter idem effet, & non esset. Itaque, secundo: quidquid ita se habet, ut, eo,

præcife, habito, scilicet, etiam desicientibus aliis quibuscunque, res habeatur; est infallibilliter ejus rei adæquatum constitutivum, idest essentia. Quandoquidem, si tota res habetur: ergo habeatur omnia ejus constitutiva: implicat enim in terminis, haberi totam rem, & tamen desicere, idest non haberi, aliquod ejus constitutivum: aliter esset tota, ut supponitur; & non esset tota, cum desiceret ejus pars: atqui, in hypothesi, desiciunt cetera, omnia: hæe sola constitutiva existunt: ergo hæe sola sunt, quæ rem constituunt adæquate: ergo hæe sola sunt ejus essentia completa, & adæquata: cetera vero non item.

XXXIX. Dico 3. Dixi, five per possibile, five per impossibile: non enim negaverim, polle aliquod ellentialiter requiri ad aliquam rem : adeout absolute, & simpliciter nequeat res existere, quin existat illud; nec tamen esse ejusdem rei constitutivum, sed ejus duntaxat connotatum essentiale, ut ajunt; vel conditionem, fine qua non; vel etiam caufam, qua esfentialiter res illa indigeat ad existendum : siquidem , v. g. implicat, existere creaturam ullam, quin Deus existat : cum indigeat ejus concursu; in fieri, & conservati; nec tamen quis dixerit , Deum elle partem , seu constitutivum cujuscunque entitatis, que non est Deus, sed nequit existere sine Deo. Quanvis autem ex quavis suppositione impollibili, vulgo pallim dicatur, fequi, & inferri utrunque contradictorium: enimvero quevis suppositio impossibilis, est chimera: nisi ehim esset chimera, esset possibilis: cum ens possibile lit quidquid chimera non est : ergo quevis suppositio impossibilis includit, aut tralit, aut presupponit binariu contradictoriorum: ergo, qualibet data suppositione impossibili; sequi, & inferri potell utrunque contradictorium, inde, quasi ex infecta radice, proficifeens; ne tamen hine fallax convincatur effe tradita regula. quam, supra hypothesim impossibile, stabilivimus cum communi; observandum, quod, licet ex integra, seu tota hypothesi impossibili, logice, idest formaliter, ex parte actus, sequatur utraque pars contradictionis; secus tamen ex partibus hypothesis singillatim : fiquidem unum fequitur, logice, formaliter, ex parte actus, ex vi predicati ipsius hypothesis: aliud fequitur, ex vi subjecti ejusdem hypothesis. Nostra autem regula attendit, quid fequatur ex vi solius predicati hypothesis: indeque infert, cum communi, rei, de qua controvertitur, aliquod esse, aut non esse constitutivum. Sit exemplum. Queritur quenam sint constitutiva physica hominis, nempe, in quibus sita sit essentia physica hominis. Formatur

Prima hypothesis.

. Si pracise, materia, & unio esset existens; cujus hypothesis subjectum est, pracise materia, & unio: predicatum, si esset existens.

Secunda hypothesis. Si pracise materia, anima rationalis, & unio esset existens: cujus hypothesis subjectum est, precise materia, anima rationalis, et unio: predicatum; si effet existens. Deinde, applicata regula nostra, concluditur, hominis constitutiva physica esfe sola, materiam, animam rationalem, & unionem. Nam, ex una parte, quovis ex his tribus præcise deficiente; non habetur homo: cum non habeatur animal rationale:quæ est hominis essentia metaphysice : qua non salvata, corruit physica essentia ejusdem hominis, onzi elt jut ita dicam, fundamentum quoddam logicum ellentiz metaphylice: argo totum hoc ternarium est constitutivum physicum hominis : ex altera parte , his tribus pracise habitis (& hoc est prædicatum hypothesis, ut infra melius explicabitur) habetur physice homo: cum habeatur animal rationale: ergo solum hoc ternarium est constitutivum physicum hominis. Dixi, bis tribus pracise habitis: siquidem, a per impossibile, v.g. deficeret Deus, & nihilominus existerent materia, anima rationalis, & unio; utique, ut supradictum eft, existeret homo, quantum est, præcise ex vi prædicati hypothesis; adeqque per illationen... formalem, immediate, & per locum intrinsecum, ut ajunt philosophi. At verozex vi subjecti hypothesis prædictæ; sequeretur altera pars contradictionis, scilicet, quod homo non existeret; nam subjectum hypothesis includit carentiam. Dei : sed, si daretur carentia Dei; non daretur homo; cum homo sit essentialiter dependens a Deo: ergo, ex vi subjecti hypothesis, sequitur, quod non daretur homo: verum non illatione formali, & immediate, & per locum intrinsecum; sed illatione materiali, mediate, & per locum extrinsecum: ergo, ex integra hypothesi, sequitur utraque pars contradictionis, ut supra dictum est; licot non leodem modo: quatenus ita posset quis argumentari: si diretur materia, forma, & unio, sine Deo; hoc ternarium daregur, & non daretur; homo existeret, & non existeret homo. Antecedens probatur; darethr hoc ternarium, ut supponit prx-Ant. Forti. dica-

dicatum hypothesis: non daretur hoc ternarium; quia desiceret. aliquod essentialiter connexum cum ipso ternario, nempe Deus: & daretur aliquod, quod traheret essentialiter non esse, idest carentiam, ipfius ternarii, nempe carentia Dei : quæ effet aliquod essentialiter incompossibile cum ternario: ergo ternarium illud non daretur: ergo, a primo ad ultimum, homo daretur, & non daretur. At vide, quomodo To, daretur homo, inferatur immediate, præcise quia, daretur materia, forma, & unio, quod est prædicatum hypothesis; To, non daretur homo, inferatur tandem aliquando immediate, quia, non daretur materia, forma, & unio: sed To, non daretur materia, forma, & unio, non elucet. formaliter, in prædicato hypothesis, sed in subjecto ejusdem, in quo includitur carentia Dei, ex qua infertur, quod non daretur materia, forma, & unio: adeoque, ex To, non daretur Deus, non infertur formaliter, immediate, per locum intrinsecum, sed materialiter, mediate, per locum extrinfecum, quod non daretur homo. Breviter: infertur, quia, si non daretur Deus; non daretur materia, forma, & unio. Hic est primus passus, ut ita dicam, quo mediate graditur intellectus. Sed, si non daretur materia, forma, & unio; non daretur homo. Et hic est secundus passus, quo intellectus graditur immediate. Unde formaliter deducit : ergo non daretur homo. sammers and of all sall of made of sa

Ad quorum profundiorem intelligentiam, videantur, quæ dicta sunt disp. 6. ubi de ente rationis metaphysico, a n. 34.ad argumentum Sfortiæ Pallavicini. De hujus autem nostræ regulæ partium praxi, aptata diversis aliis materiis tum philosophicis, tum theologicis, sæpe alibi redibit sermo, & præsertim in theologib. 6. de Sacramentis, ubi de eorum constitutivis.

### ARTICULUS XI.

Solvuntur objectiones, ubi variæ partium regulæ perpenduntur.

XL. OBjicies 1. Argumentari ex hypothesi impossibili, est quid vanum, sutile, & otiosum: ergo nostra regula, quasi fundata super arenam, corruit, & nulla est. Antececedens probatur, quia ex hypothesi impossibili sequitur utraque pars contradictionis.

Phil. Neg. Log. V v Re-

Digitized by Google

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, distinguo antecedens: ex hypothesi impossibili, sequitur, diverso modo. atraque pars contradictionis, concedo; seguitur eodem modo. nego antecedens, & confequentiam. Sensus, & ratio distinctiomis constat, ex supra dictis: siquidem una pars contradictionis sequitur formaliter, immediate, per locum intrinsecum, ex vi prædicati hypothesis: altera ex vi subjecti, materialiter, mediate . per locum extrinsecum : que sane trita sunt in philosophia: nam passim dicitur: si homo esset equus; esset hinnibilis, & non effet hinnibilis : scilicet pracise, ex vi pradicati hypothesis, quod eft, equus; effet hinnibilis, quia omnis equus est hinnibilis: atqui homo esset equas : ergo esset hinnibilis: ex vi præcise subjecti hypothesis, quod est, homo; non esset hinnibilis: siquidem nullus homo est hinnibilis : fed Petrus esset homo : ergo non esset hinnibilis . Immo iplimet adversarii ( quod mirum est ) sape, ac sapius argumentis utuntur ab impossibili : & propositiones enun--ciant, fub conditione impossibili, nec tamen intendunt inde voncludere, & non concludere; dicere verum, non verum, adeoque enuntiare fimid verum, & fallum. Ut fileam innumera testimonia, ipsemet Antonius Perez (quem fortasse adversarii nonnulli, quoad hanc materiam, foqui profitentur, ut ducem) de voluntate Dei disp. 3. n. 89. ita argumentatur ab impossibili: Astus liber, fi, per impossibile, esfet perfectio; divinam essentiams perficeret : fi imperfectio ; illam inficeret. Inde contendit deducere : ergo rerminatio libera afficit formaliter divinam effentiam : non quidem tanquam actus physicus, idest tanquam perfectioum, aut indefectivum, fed tanquam actus pure intentionalis, afficiens effentiam, in ordine ad creaturas: & reddens illam propensam, & uniram intentionaliter ipsis, idest amantem ipsas: & que jam, eo ipso, incipiunt esse majora bona divina; non quidem, quibus Deus indigeat, sed quibus Deus magis sit benevolus.

XLI. Objicies 2. Non solum ex integra hypothesi impossibili, sed etiam ex solo prædicato, aut solo subjecto ejustem, sequitur utraque pars contradictionis: ergo nil certi, aut veri deduci valet ex hypothesi impossibili: ergo regulu partium, sundata in hypothesi impossibili, est fallax, & plane inutilis. Antecedens probatur: nam si, v. g. præcise materia, forma, & unio existeret; rexisteret, & non existeret: ergo, etiam ex solo predicato hypothesis impossibilis, quod est, existeret; sequitur utraque pars con-

Digitized by Google

tradictionis. Antecedens probatus: si pracise existeres maseria; forma, et unio, puta, non existente Deo; esset materia, forma, & unio chimerica: ergo esset, & non esset : ergo hoc ipsum ternazium existeret, & non existeret.

Respondeo, nego antecedens: vel, claritatis gratia, distinguo: ex solo pradicaso, aut solo subjecto hypothesis sequitue utraque pars cottadictionis, una immediate, & formaliter: altera mediate, & materialiter, concedo, sequitur utraque pars contradictionis immediate, & formaliter, nego antecedens, & consequentiam. Ad probationem antecedentis, distinguo antecedens: st præcise materia, forma & unio existeret; existeret formaliter. & non existeret materialiter, concedor; existeret formaliter. & non exifleret formaliter, nego antecedens: & distincto consequente, at supra, nego consequentiam: ad cujus probationem, iterum distinguo antecedens: si præcise existeret materia, sorma, & unio. puta, non existente Deo; esset materia, forma, & unio chimerica, mediate, & materialiter, concedo; esset materia, forma, & unio chimerica, immediate, & formaliter, nego antecedens: & iterum distincto consequente, ut supra, nego consequentiam... Quodlibet, quantunvia alioquin chimericum, præcise ex suppositione, quod existeret, scilicet præcise, quantum est ex vi hujus termini, existeret, ac præcise, ex vi cognitionis obscuræ, formaliter prescindentis ex parte actus, & præcise correspondentis præ dicto termino, existeret; non discernitur, nec repræsentatur formaliter, ut chimera, adeoque non ut involvens esse, & non esse; non ut existens, & non existens; licet vere, & realiter, & materialiter tale esset: & tale convinci possit mediate, puta, per ulteriorem cognitionem; ita syllogizando: sed præcise, materia, forma, & unio, puta, etiam sine Deo; non potest existere: engo, si existeret; existeret chimera: sed omnis chimera importat esse, & non esse : ergo, si existeret præcise materia, forma, & unio; esfet, & non esset; existeret, & non existeret. Atque me est sensus traditæ distinctionis: cujus, ut innuebam n. 49. profundior erit intelligentia; si videantur, quæ fuse dicta sunt disp. 6. ubi de ente rationis metaphysico a ni34. ad argumentum Sfortiæ Pallavicini. 2 8 128 Arm 11 11

Objicies 3. Si per impossibile non esset Verbum, idest Films, & remaneret prima persona Trinitatis; non remaneret Pater in esse Patris: & tamen Pater non includit, ut sui constitutivum in-

trinsecum, ipsum Filium: ergo nostra regula constitutivorum, fun-

data in suppositione impossibili, convincitur falsitatis.

Respondeo, distinguo primam partem antecedentis: non remaneret Pater in esse Patris, relative prædicamentaliter accepti, concedo; transcendentaliter, nego primam partem antecedentis: & pariter distinguo secundam partem ejusdem antecedentis: Pater, transcendentaliter acceptus non includit, ut sui constitutivum, ipsum Filium, concedo; Pater relative prædicamentaliter acceptus, nego secundam partem antecedentis, & deinde consequentiam. Sensus autem, & ratio distinctionis satis constat ex dictis disp. hac præsertim 2.16.

XLII. Objicies 4. Potest commodius, aut saktem aque commode, alia diversa regula partium assignari: ergo nostra non est aliis, saktem omnibus, præferenda. Antecedens probatur: nam.

tradi potest hæc

Prima regula diversa.

Illud est constitutivum rei, quo desiciente, desiceret res. Ita communiter loqui videntur antiquiores. Vel hæc aliz

Secunda regula diversa.

Illud est constitutivum rei, quo desiciente, desiceret res immediate, & per locum intrinsecum: non vero id; quo desiciente, res desiceret quidem, at mediate, ac per locum extrinsecum. Ita alii passim. Vel hac alia

Tertia regula diversa.

Illud est constitutivum rei, quod ad rem requiritur propter. Ita quidam, etiam recentiores. Vel hæc alia

Quarta regula diversa.

Illud est rei constitutivum, quod importatur in recto simpliziter: vel importatur, ut pars in recto abstracti verbalis, v.g.
Quæritur, an Deus sit constitutivum formalis beatitudinis, quæ,
in nostris principiis, ut dictum est in theol. lib. 8. de moralit. all.
bumanorum, consistit in visione, & amore ipsius Dei. Essormetur hæc propositio: Beatus videt, et amat Deum: deinde extrahatur abstractum verbale, quod est, Beatum videre, et amare:
jam in To, videre, et amare; non ingreditur Deus, sed sola visio,
& amor. Igitur concludendum: ergo Deus non est unum ex
constitutivis formalis beatitudinis. Ita quidam recentiores. Vel
hæc alia

Quin-

Quinta regula diversa.

XLIII. Illud est rei constitutivum, quo immediate assirmato, vel negato, assirmatur, vel negatur res ipsa: &, viceversa, quod, assirmata, vel negata ipsare, immediate assirmatur, vel negatur. Quæ vero non immediate, sed mediate tantum, scinicet ex re assirmata, aut negata: vel, ex quibus assirmatis, aut negatis, assirmatur, aut negatur res ipsa; hec sunt pura connotata, rei extrinseca. Sic, quia, assirmato Petro, v. g. assirmatur immediate hoc animal rationale, hæc materia, hæc forma, hec unio; hæc sunt constitutiva Petri; quia vero, ex Petro assirmato, deducitur mediate, dari causam primam, qua creature indispensabiliter indispentad existendum; causa prima non est constitutivum Petri, licet sit essentiale requisitum ad hoc, ut Petrus existat, seu connotatum, essentiale quidem, at extrinsecum ipsi Petro. Ita quidam ex Ssortia Pallavicino lib. 5. de Sacram. cap. 2. num. 34.

Respondeo, nego antecedens: ad cius probationem, nego antecedens, & quidem vel simpliciter, vel etiam de subjecto non supponente. Rario negationis est, quia ha regula assignata vel sunt salae: vel, si random vera preducuntur ad nostran.,

quanvis sub diversis phrasibus proponantur. Enim vero

Contra primam regulam

XLIV. Est, quia aliud est esse partem, seu constitutivum alicujus rei; aliud esse connexum cum illa, quantunvis essentialiter: enimiero, vel sermo est, in hypothesi possibili tantum, vel etiam impossibili: se primum; contra est, quia, si desiciant extrema; desicit unio modalis, seu actio, seu quivis alius modus possibilis: nec tamen extrema sunt partes, aut constitutiva modorum possibilium, a quibus realiter distinguuntur: se secundum; contra est, quia, si, per impossibile, desiceret Deus; desicerent creatura, qua essentialiter indigent Deo, ad existendum: nec tamen Deus est pare, aut constitutivum creaturarum.

Contra secundam regulam

Est, quia hoc ipsum inquirimus, quomodo scilicet dignosci possit: quandonam res, mere per desectum alicujus, desiciat immediate, & per locum intrinsecum; quandonam mediate, ac per locum duntaxat extrinsecum; idem enim est dicere, quod res, mere per desectum alicujus, desiciat, immediate, & per locum, intrinsecum, ac quod desiciat per aliquod sui constitutivum intrinsecum: & idem elli, viceversa, dicere, quod res, mere per desectum alicuius, desiciat solummodo mediate. & per locum extrinsecum; æ quod desiciat per aliquod non intrinsecum sui consitutium, sed extrinsecum solummodo conmotatum, aut requisum, aut conditionem., sine qua non; quantuqvis essentialia—s
idas essentialiter adicipsecum resistentiam requisita.

Econtra, tentiam regulam.

Est, quia, quando dicitur, quod constitutivum rei illud sit, quod, ad rem requiritur propter se; vel sensus est, quod hoc non requiritur propter aliud, a sedifiinstum; vel, quod, etiams sortasse requiritur tamen etiam, propter se; si primum; est maniseste fassium siquidem extrema, reg. in oosa composito (puta de possibili) requiritur, propter uniquem modulem ( de possibili) non enim potest existere unio modalis; quin existant extrema: nec tamen unio modalis est pars constitiva extremorum, specificative sumptorum, ut sont materia, & sorma: si secundum; hoc ipsum inquirimus, scilicer quamodo cognosci possit, quodnam, ex requisitis ad aliquam rem, tale sit; ut non solum requiratur propter aliud, sed etiam propter se; quod idem est, ac dicere: quodnam sit tale.

ut non solum connectatur essentialiter cum aliquo constitutivo rei (cujusmodi est unio; modalis, respectu extremorum) verum-

etiam ipsummet sit unum ex constitutivis ejusdem rei-

XIV. Primo, quia laborat obscuritate. Secundo, quia videtur explicare idem per idem: hoc enim supponitur controversum, quid nimirum simpliciter veniat in recto, quid in obliquo,
quando res aliqua nominatur. Tertio, quia, si querantur constitutiva hujus adequati concreti, quod est, Beatum videre; utrunque est constitutivum, tumscilicet beatus, tum vise: & tamen
non utnunque, ut patet, venit in recto; simut etiam, si quarantur constitutiva hujus alterius adaquati concreti, quod est, Deum
videre; utrunque est constitutivum, tum scilicet visio, tum Deus:
& tamen non utrunque venit in recto. Et ratio a priori est, quia
concretum, prasertim accidentale, essentialiter, & ex generosuo importat plura, ut sui constitutiva, quorum unum veniat in
recto, alterum in obliquo.

Contra quintum regulate

Est, quia, cum evidens sit, quod ea immediate affirmentur;

aut

aut negentur, quando affirmatur, aut negatur homo, que realiter identificantur cum ipfo homine, nimirum, quæ funt homo; hoc ipfum inquirimus: quomodo scilicet dignosci possit, quid immediate affirmetur, aut negetur, præcise affirmato, aut negato homine. Nos, ulterius procedendo, id investigari posseputamus: primo, posito ante oculos nomine, & communi conceptu, quantunvis rudi, & obscuro (unde unice præsens controversia tota pendet) rei, cujus indagamus constitutiva: in quo sane convenire oportebit; aliter de ejusdem rei constitutivis, ultro citroque cum adversariis disputare, erit prorsus terere tempus: tum secundo, applicata nostra regula partium, quoad ejus rei essentiam metaphysicam: & inde tertio, applicata eadem regula, quoad essentiam physicam: cujus inquirendæ, ut ita dicam, lapis lydius erit essentia metaphysica, ut supra dictum est, in explicatione regulæ nostræ, & communis.

#### ARTICULUS XII.

Tertia sententia pro ratione fundandi.

Ico 1. Tertia sententia est, relationem adequate identificari cum ratione fundandi, idea cumis tractivo relationis. Ita plures recentiores cum Semeri in logica disp. 4. quest. 8. urt. 7. paragr. nofra sententia. Verum, in allignanda hac ratione fundandi, discrepant inter se hi doctores, nec codem modo de quacunque relatione philosophantur. Nanque aliqui primo, in relationibus primi generis, nempe convenienrize, & disconvenientie; & quidem tum inter accidentia..., tum inter substantias, v. ge inter duo alba indivisibiliter accepta, rationem fundandi identificant cum utroque extremo: sicut inter Petrum, & Paulum, rationem fundandi identificant cum utroque homine: nec, quoad rem, in hoc a nobis fortusse dissentiunt. Alii fecundo, in hujusmodi relationibus, rationem fundandi appellant, folam albedinem illius albi, quod est fundamentum similitudinis; aut solam humanitatem illius hominis, qui est fundamentum convenientiæ in humanitate. Alii tertio, rationem fundandi appellant, albedinem utriusque: cum sit ab illis distincta. Alii quarto, duplicem unionem duplicis albedinis cum extremis. Alii quinto, condurationem unionum utriusque albedinis cum extremis relatis; aut condurationem extremorum, aut quid simile. In relationibus secundi generis, nempe sundatis in actione, & passione; rationem sundandi appellant actionem, seu causalitatem, quancansa instuit in essectum. In relationibus tertii generis, nempe sundatis in mensura, & mensurabili; rationem sundandi appellant ipsum actum, v. g. cognitionem, per quem potentia tendit, suo modo, in objectum.

Dico 2. Contra hanc sententiam ost, quia relatio est, ex di-Ais, esse unius ad alterum: seu hoc, quod est, unum esse ad alterum: atqui totum hoc non potest physice consistere in sola ratione fundandi, qua tali: ergo relatio non potest consistere in sola ratione fundandi. Major constat ex dictis art. 1. Minor probatur: quia hoc, quod est, unum esse ad alterum, ut supra probavimus; importat, præter rationem fundandi, fundamentum, & terminum: ergo non potest consistere in sola ratione fundandi. Et sane, habita, per impossibile, quavis ratione fundandi, & tractivo etia essentiali relationis, v.g. similitudinis, no habito sundamento, & termino, seu non intellecto; non habetur, nec intelligitur hoc, quod est: unum sicuti alterum; unum ad alterum: sicuti, si, per impossibile, haberetur unio modalis sine extremis; non haberetur hoc, quod est: esse unius cum altero; ue constare videtur, exigsis terminis.

## A R T I C U L U S XIII. Solvuntur objectiones.

ALVII. OBjicjes 1. Si haberetur, v. g. duratio unionis albedinis ad parietem, B; quolibet alio, sive per possibile, sive per impossibile, desiciente; haberetur relatio similitudinis inter hos parietes: ergo relatio consisti in sola ratione sundandi, hoc modo explicata, per condurationem prædictam. Antecedens probatur: haberetur tractivum similitudinis, & quidem essentiale: ergo haberetur relatio similitudinis inter hos parietes. Antecedens probatur: quia implicat, haberi tales durationes, utpote modos essentialiter addictos, quin habeantur in natura hi duo parietes albi: ergo, si, per impossibile, haberetur talis conduratio; haberetur tractivum essentiale similitudinis.

- Ant. Forti-

as ∈ Olen.

R⊷

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, omisso antecedente, nego consequentia: relatio enim non est tractivu similitudinis, sed ipsa similitudo; non est tractivu comparabilitatis duorum, sed ipsa comparabilitas: quod est, esse unius ad alterum: atqui, in tali suppositione, non haberetur adæquata similitudo, seu comparabilitas duorum inter se: quæ est, esse unius ad alterum; seu, unum esse ad alterum; unum esse sicuti alterum: licet haberetur tractivum talis similitudinis, seu comparabilitatis; ergo non haberetur adæquata relatio, sed tractivum relationis: que sunt res adeo diversæ; ut actio productiva lucis, & lux; unio anime, & ipsa anima; promisso divina, & res promissa; modus, & res modificata per modum. Dixi autem, omisso antecedente: quia, juxta nostra principia, ut videbitur in physicis, duratio non est modus: adeoque potest existere absque illa re, quam potest durantem denominare.

Objicies 2. Relatio est id, quo cognito, cognoscitur, existere debere duo relata: sed hujusmodi est sola ratio sundandi;

ergo sola ratio fundandi est adæquata relatio.

Respondeo, nego majorem in universum, ex dictis. Et sane se decretum Dei, de duobus albis ponendis; cognitio, seu revelatio divina, de existentia duorum alborum certificat intellectum de illorum coexistentia; & tamen nec decretum, nec cognitio, nec revelatio divina est talium objectorum relatio inter se; licet sit illorum tractivum: cum tractivum hominis, in statu existentia, non sit homo; tractivum luminis non sit lumen.

XLVIII. Objicies 3. Imago adæquata intelligitur physice.constituta, independenter a re, cujus est imago: ergo & relatio,

independenter a fundamento, & termino.

Respondeo, distinguo antecedens: imago absolute accepta, concedo; relative, nego antecedens, & consequentiam. Si, pro imagine, intelligatur talis, vel talis pictura; certum est, illama haberi, independenter a termino repræsentato: independenter enim a Petro repræsentato, habetur, v. g. tabula, vel tela, & colores, ita, vel ita dispositi, atque esformati: si vero, pro imagine, intelligatur aliquod, quod predicamentaliter referatur ad tale, vel tale objectum, cui conformetur, aut dissormetur; eadem erit difficultas, ac de quacunque alia relationes in esse enim relativo, constituetur a termino, tanquama Phil. Neg. Log.

Xxx

a parte constitutiva relationis; ut cognitio, in esse verz, & falsz, constituitur partialiter ab objecto, ut infra videbitur.

Objectes 4. Objectum non est pars cognitionis; essectus non est pars actionis productive; extremum non est pars unionis; es-

go terminus non est pars constitutiva relationis.

Respondeo, distinguo antecedens: si dictæ formæ absolute sumantur, concedo; si relative, nego antecedens, & consequentiam. Sensus, & ratio distinctionis satis constat, ex dictis pronostra sententia. Ita cognitio non est pars constitutiva Petri, specificative accepti, & secundum se jest tamen pars constitutiva Petri, prout objecti, seu prout cogniti, reduplicatiue: hoc enim concretum, quod est, cognitum, constatur ex ipso Petro, qui denominatur cognitus, & ex ipsa cognitione.

XLIX. Objicles 5. Relatio est ordo, nexus, habitudo, respectus unius ad alterum: atqui actio productiva lucis, v.g.est ordo, nexus, habitudo, respectus solis ad lucem; & sic, proportione servata, quavis ratio fundandi: ergo in hac physice consi-

stit relatio.

Respondeo, distinguo majorem: relatio est ordo, nexus relative acceptus, concedo; absolute acceptus, nego majorem: & distinguo minorem: actio, & quevis ratio sundandi, est nexus absolute sumptus, transcat; relative, nego minorem, & consequentiam: nexus enim, ordo, respectus unius ad alterum, si relative sumantur; important ipsum necti unum cum altero; ipsum ordinari unum ad alterum; ipsum respici unum ab altero; ipsum haberi unum ad alterum; quod, ex suo conceptu, importat, præter rationem sundandi, & unum, & alterum.

Objicies 6. Cum Semeri, loco supra citato: ratio fundandi est forma, per quam unum se habet prædicamentaliter ad alterum, idest: est forma, per quam fundamentum se habet ad ter-

minum: ergo ratio fundandi est adæquata relatio.

Respondeo, distinguo antecedens: sorma inadaquata, concedo; adaquata, nego antecedens, & consequentiam. Forma adaquata, per quam unum prædicamentaliter se habet ad alterum.; est ipsum esse unius ad alterum, seu ipsum hoc, quod est, unum-referri ad alterum: sicut forma adaquata, per quam unum relative est cum alio; non est sola unio, sed ipsum unisi, seu ipsum esse unum cum alio, quod adaquate importat tum unum, tum alterum, tum unionem, quæ determinat unum, ut sit cum altero.

Digitized by Google

L. Objicies 7. Cum eodem : relatio est meritum comparandi unum cum altero: fed hujufmodi est fola ratio fundandi : ergo fola ratio fundandi est relatio. Samaino con consiste file consur

Respondeo, distinguo majorem: relatio est meritum adaquatum comparandi unum cum altero , concedo ; meritum inadæquatum, nego majorem: & distinguo minorem: ratio fundandi est meritum inadæquatum comparandi unum cum altero, concedo; meritum adæquatum, nego minorem; & confequentiam. Meritum adæquatum comparandi unum cum altero, elt adæquata duorum comparabilitas objectiva : fed hujufmodi adæguata comparabilitas importat unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut fit ad alterum, ex dictis: ergo in his omnibus

physice consists adaquata relatio.

Objicies 8. Constitutiva relationis sunt, quibus positis, affirmatis, aut negatis, ponitur, affirmatur, vel negatur immediate, seu per locum intrinsecum, relatio: sed posita, affirmata, vel negata ratione fundandi, v. g. duplici conduratione unionum, albedinum in parietibus; per hoc præcise, ponitur, assirmatur, vel negatur immediate, & per locum intrinsecum relatio: ergo fola ratio fundandi constituit adæquate relationem. Minor probatur:relatio est forma, necessario connectens duo, v.g. utrunque album, quoad esse; idest forma, trahens necessario existentiam utriusque albi : sed posita, affirmata, vel negata duplici conduratione; ponitur, affirmatur, vel negatur immediate, & per locum intrinsecum forma, necessario connectens utrunque album, quoad esse; idest necessario trahens existentiam utriusque albi : ergo. meesbeth 38 . A., menhe da tetatai ve v. til rathi ant

Respondeo, nego minorem: ad ejus probationem, nego majorem: ratio negationis satis constat, ex hactenus traditis de phyfico relationis constitutivo. a comanto sustante de ordrato a sidio

#### vi giofficati . Secundi ceneris relatio mempera inducato activa. ARTICULUS XIV. cer lolem a lacem : Quotuplex fit relatio : maoul 25 ; maiol res alla , qua caula producit effectum, confiderata in ordine ed cau-

THE RESERVE AND DESCRIPTION OF PRIMA division relationis. of Banaticov and

patho . Terrii geberis relatio, nemre fundata in monteray for LI. Celebris est prima divisio, qua relatio trifariam secatur ab Aristotele 1. metaph. cap. 5. scilicet primo, in relationem, fundatam in unitate, & numero; Manual Co Xxx

Į,

secundo, in actione, & passione: tertio, in mensura, & mensurabili. Primi generis relatio, nempe fundata in unitate, & numero, est relatio convenientia, & disconvenientia, idest conformitatis, & disformitatis: sed quoniam, juxta Aristotelem, ut alibi supra innuebam, eadem sunt, quorum substantia est una; similia, quorum qualitas est una; æqualia, quorum quantitas est una; convenientia, & disconvenientia duorum in substantia, seu in essentia; dicitur relatio identitatis, & diversitatis: convenientia. & disconvenientia duorum in qualitate; dicitur relatio similitudinis . vel dissimilitudinis: convenientia duorum , aut. disconvenientia in quantitate; dicitur relatio æqualitatia, & inæqualitatis. Itaque, ad harum relationum imitationem, convenientia, & disconvenientia in tempore; dici poterit relatio condurationis. & non condurationis: convenientia, & disconvenientia in loco; dici poterit relatio compenetrationis, seu indistantia, & dispenetrationis, seu distantiæ: quanvis convenientia, inter sub-Mantias, sen essentias, que essentie, in universum, quandoque voeantur, substantiæ, etiam si sint accidentia physica; appelletur ab Aristotele identitas; a philosophis tamen communiter vocari etiam solet similitudo, ut alibi notavimus: sic homo, & leo dieuntur similes, in animalitate; Petrus, & Paulus dicuntur similes in humanitate; ignis, & aqua dicuntur similes in substantia... Neque hoc ab Aristotelis mente, diximas, esse alienum, ut notat Comptonus: cum ipse Aristoteles generationem substantialem viventium appellet originem viventis a vivente, in similitudinem naturæ. Utrum autem relatio inter duas qualitates, comparatas inter se, v. g. inter albedinem, A, & albedinem, B, quarum convenientia, licet fint qualitates accidentales, est nihilominus in essentia, rigorose dicenda sit relatio identitatis, aut similitudinis; quastio est pertinens omnino ad modum loquendi, & parvi momenti. Secundi generis relatio, nempe fundata in actio. ne, & passione, est relatio inter causam, & essectum, v.g. inter solem, & lucem; inter patrem, & filium; causalitas enim. illa, qua causa producit essectum, considerata in ordine ad causam, vocatur actio; in ordine ad effectum, & passum, vocatur passio. Tertii generis relatio, nempe fundata in mensura, & mensurabili, seu, ut alii loquintur, in mensurabili ad mensuram, est relatio inter potentias, & actus intentionales ad sua objecta, v. g. relatio intellectus, aut cognitionis, ad objectum cognoscibile;

bile; relatio voluntatis, aut amoris ad objectum amabile: discuntur autem fundatæ in mensura, & mensurabili, quia objectum est veluti mensura respectu potentiæ, & actus: ex objecto enim, cui potentia, per suos actus, debet commensurari; colligitur, veluti a posteriori, diversitas, & persectio potentiæ, & actuum potentiæ:quæideo dicuntur specificari ab objectis:quanvis, etiam aliunde possint diversificari, ut pluries alibi videbitur, loco suo.

Secunda divilio relationis. LII. Dico z. Celebris etiam est divisio relationis in transcendentalem, & prædicamentalem: pro cujus divisionis explicatione, varii varia. Primo, per aliquos, relatio transcendentalis dicitur entitus absoluta, ad quam necessario sequitur relatio: itaque. juxta hanc explicationem, entitas creaturæ dicitur relatio transcendentalis ad Deum: quia necessario pendet a Deo; adeoque ad entitatem creatura sequitur necessario relatio, nempe hoc. quod est, illam esse à Deo. Bt, quia nulla est entitas absoluta, ad quam non sequatur aliqua relatio i nulla enim est entitas absoluta, quæ non habeat aliquem ordinem ad aliam entitatem : relatio, ut hic accipitur, vagatur per omnia prædicamenta, ideog: transcendentalis relatio nuncupatur. Secundo, per alios, relatio transcendentalis dicitur, quæ a suo fundamento inseparabilis est : prædicamentalis, quæ ab illo separari potest. Tertio, per alios, relatio transcendentalis est qua non necessario requirit terminum existentem: prædicamentalis, quæ necessario requirit terminum existentem: adeo, ut, hoc non existente, non dicatur amplius fundamentum referri ad illum. Quarto, per alios, relatio transcendentalis dicitur, que terminum realiter distinctum non exigit, fola distinctione rationis contenta: relatio vero predicamentalis, que terminum realiter distinctum requirit. Quinto, per alios, relatio transcendentalis; dicitur, que tribuit termino aliquam denominationem: predicamentalis, que respicit terminum, ut pure terminum, idest que nullam tribuit termino denominationem.

LIII. Dico 3. Contra primam explicationem est, quia precise per illam, relatio transcendentalis non est vere, & proprie, ac rigorose relatio, sed tractivum relationis: atqui salvandum est, relationem transcendentalem, cujusmodi sunt divine relationes in Trinitate, esse vere, proprie, rigorose relationem.: er-

ergo non potest relatio transcendentalis explicari precise, modo predicto. Sed assignandum est, si potest, conceptus univocus, qui relationem tum transcendentalem, tum predicamentalem com-

-plectatur .

Contra fecundam explicationem est, quia relatio similitudinis, & inter duos parietes, alioqui possibiles, qui darentur, & escent essentialiter inter se connexi, quoad existentiam, a neutro illorum separari posset; & tamen esset relatio prædicamentalis, utpote relatio similitudinis, fundata in unitate, sicut omnes aliæ relationes similitudinis, in sententia communissma. Quod autem præcisa inseparabilitas eam, redderet non prædicamentalem, sed transcendentalem; gratis assumitur. Non negaverimamen, ordinem essentialem unius partis ad alteram, quoad coexistendum, esse quidem relationem transcendentalem, sed aliunde explicandam.

Contra tertiam explicationemest, tum quia valde controversum est, & communiter negatur, quod Philippus pater, mortuo jam Alexandro, non referatur amplius ad illum pradicamentaliter, quodque non possit amplius ejusdem Pater vere, pro-

prie, ac rigorose denominari.

Contra quartam explicationem est, quia vera, & propria relatio, terminum, realiter cum fundamento distinctum importat;

secus relatio erit secundum dici, seu quasi relatio.

Contra quintam explicationem est, quia nulla estet relatio prædicamentalis: nulla enim est, quæ non tribuat termino aliquam denominationem: nam, quemadmodum quævis sorma absoluta præstat suo subjecto aliquam denominationem; ita sieri non potest, ut aliqua sorma relativa aliquam denominationem, non tribuat: licet quandoque talis denominatio apud nos remaneat innominata: ut passim aliis etiam rebus, ob inopiam vocabulorum, occurrit: itaque paternitas, quæ denominat Philippum, patrem; denominat etiam Alexandrum, ut ita dicam, paternizatum; similitudo, quæ denominat parietem, A, similem; denominat parietem B, assimilatum, seu, ut ita dicam, similizatum: sienti Petrus per imaginem; seu essigiem, & repræsentationem sur, denominatur essigietus, nepræsentatus. Ideo magis expedite sit

Nostra explicatio.

LIV. Dico 4. In nostris principiis, relatio in communi, prout complectens tum prædicamentalem, de qua hactenus locuti sumus cum Aristotele, quippe in prædicamentis; tum transcendentalem, est, esse unius ad alterum : seu unum esse ad alterum... Oui conceptus, esse unius ad alterum, seu unum ad alterum, contrahitur per has duas differentias, nempe per specificatives necessario, & per reduplicative i quartim prima complet speciem relationis transcendentalis, secunda speciem relationis pradicamentalis. Dixi: specificative necessario: quia relatio transcendentalis identificatur adaquate cum fundamento relationis predicametalis in sua linea necessaria: cum in ipsomet importet pradicatum, quod effentialiter, ex intrinsecis suis, respiciat terminum, cum quo ulterius relatione prædicamentalem constituit, ut, in Divinis, Pater ad Filium; Filius ad Patrem; uterque ad Spiritum Sanctum; Spiritus Sanctus ad Patrem, & Filium, juxta ea, quæ dicta funt in theologia lib. v. de Deo: utque, in creaturis, se habet relatio transcendentalis actuu intentionaliu ad sua objecta, que ab ipsis actibus, in sua linea, necessario, idest essentialiter respicientur: nec non relatio creaturarum ad Deum, a quo essentialiter dependent in fieri, & conservari. Itaque, hac explicatione posita, conceptus relationis, in universum, erit univocus respectu transcendentalis, & pradicamentalis: quia hoc nomen, quod est, unum este ad alterum, este unius ad alterum : commune est : & ratio signisseata per nomen, omnino eadem: idest ita similis, ut, præcise prolato hoc nomine, & esformato hoc conceptu; nequeat intellectus discernere, unum. esse ad alterum, esse unius ad alterum, specificative ab reduplicative, sed utrunque confundat: sicut cum pronunciatur, aut concipitur pracise, animal; nequit intellectus discernere ra-tionale ab hinnibile, sed utrunque confundit. Hinc, ut notat Arriaga disp. 12. log. fest. 3. num. 19. Pater æternus refertur ad Filium duplici relatione, una transcendentali, quæ est illi essentialis, idest identificata: altera prædicamentali, que inadæquate ab eodem distinguitur : cum inadæquate constituatur etiam a Filio, qui a Patre distinguitur: utque notat idem Arriaga... fect. 10. num. 99. & Oviedus contr. 9. metaph. punct. 4. parag. 3. n. 26. diversum quid est, quando pater sumitur pracise, ut geherans; ac quando sumitur, ne relatum predicamentaliter: nam. quanquando sumitur, primo modo; denominatur talis adaquate ageneratione activa, non a filio, qui non est pars generationis activa. Sic causa denominantur producentes a productione, non ab essectu, qui non est pars actionis productive; quando vero sumitur pater, ut relatus pradicamentaliter; denominatur inadaquate etiam a filio: sicuti unum simile, in esse talis, denominatur inadaquate ab altero. Utrum autem cognitiones divine de existentia, vel suturitione rerum contingentium, sicut actus liberi divini, sint relatio predicamentalis, an trascendentalis Dei ad creaturas; theologi videant. Auctor philosophie Burgund. in logica, ubi de relatione quast. 4 art. 3 concl. unica, absurdum non reputat, quod Deus pendeat a creaturis, ut relatum a correlato, seu dependentia connexionis, tanquam a termino: que non arguit impersectionem, ut argueret, si penderet tanquam essectus a causa, seu dependentia causalitatis, aut entitatis. Videatur, si placet, Arriaga disp. 12. log. sest. 3. num. 16. 6 17.

LV. Dico 5. Tertia divisio est minus propria, nimirum in relationem realem, & relationem rationis: relatio realis dicitur, que habetur, nemine cogitante, v. g. inter causam, & esfectum; inter album, A, & album, B: relatio rationis, que proprie non invenitur in re; apprehenditur tamen a nobis, tanquam si adesset, v. g. cum apprehendimus, animal respicere inferiora: cum enim animal, in communi, realiter idem sit cum inferioribus suis; proprie, & rigorose nulla est corum vera, & realis relatio.

Quarta divisio relationis.

Dico 6. Quarta divisio est in relationem secundum esse, & relationem secundum dici: relatio secundum esse coincidit cumpreali, supra explicata: relatio secundum dici, que a nonnullis vocatur relatio, extrinseca objecto, vel sicta, ut aliis placet; est, cum rem absolutam concipimus, illam declarando per ordinem ad alterum, v.g. rem spiritualem ad modum corporalis, seu per species rerum corporalium: ut quando concipimus angelum ad modum juvenis alati, & Patrem æternum ad modum senis.

Quinta divisio relationis.

Dico 7. Quinta divisio est in relationem mutuam, & nonmutuam: mutua est, quando fundamentum, & terminus ad invicem referuntur, v. g. album, A, ad album, B, & hoc ad illud:

Ant. Forti.

relatio non mutua dicitur, quando unum extremam respicit aliud, a quo non per eandem relationem respicitur, v.g. actio modalis, possibilis, respicit transcendentaliter essectum, a quo non item transcendentaliter, eodem modo, respicitur: licet enime nequeat hæc numero actio modalis existere sine hoc numero esfectu; potest tamen hic numero essectus existere per aliam actionem, saltem numero diversam.

Sexta divisio relationis.

LVI. Dico 8. Sexta divisio est in relationem æquiparantiæ, & disquiparantiæ: relatio æquiparantiæ dicitur, quando atrunque extremum, eodem modo relatum, denominatur, v. go per relationem similitudinis, inter album, A, & album, B, utrunque denominatur simile: & per relationem dissimilitudinis inter album, & nigrum, utrunque denominatur dissimile: relatio disquiparantiæ est, quando extrema diversimode se respicient, diversamque denominationem recipiunt, v. g. Philippus denominatur pater Alexandri, quem respicit, sed ut silium.; Alexander denominatur silius Philippi, quem respicit, sed ut patrem.

Septima divisio relationis.

Dico o. Septima divisio est, juxta Scotum, in relationem. extrinsecus advenientem, & in relationem intrinsecus advenientem : relatio extrinsecus adveniens dicitur, per Scotum, que non statim resultat, posito sundamento, & termino, v. g. relatio actionis non illico refultat, posito fundamento, & termino, idelt igne, A, producente, & igne, B, producto, specificative: potuisset enim uterque ignis existere; quin unus ab altero dependeret, adeoque sine hac relatione causalitatis. Atque ad hanc, vult Scotus, pertinere prædicamenta actionis, passionis, habitus, & situs. Relatio intrinsecus adveniens dicitur, que necessario refultat, posito sumanto, & termino, v. g. posito albo, A, & albo, B. necessario habetur relatio similitudinis inter illa, adcout implicet, positis illis, hanc non haberi. Et fortasse Scotus relationem intrinsecus advenientem, relationem transcendentalem; relationem extrinsecus advenientem, relationem prædicamentalem dicere voluit.

AR-

# A R T I C U L U S XV. Quadam relationis proprietates.

LVII. DIco 1. Quanvis, ut supra diximus, quævis relatio. ut physice existat secundum se totam, requirat terminum physice existentem; quia terminus, ex dictis, est pars constitutiva relationis: & nequit totum physice existere, si aliqua eius pars physice non existat; adeoque cujuscunque relationis, physice existentis secundum se totam, ne dum proprietas, sed constitutivum sit physica existentia termini; nihilominus funt aliquæ relationes, quæ dicantur denominare, suo modo. étiams non existant physice simul, secundum omnem sui partem : & funt alix, que non; ut facile constare poterit ex sensu communi, & modo loquendi, juxta sensum propositionum, a quo totum hoc sane pendet. Quandoquidem primo certum videtur, quod cognitio, & intellectus, per ipsam, dicantur referri ad objectum: & objectum, viceversa, referri ad cognitionem, & intellectum; etiamsi physice tale objectum non existat. Idem in actibus voluntatis, & similis potentie intentionalis, relate ad eorum objecta, passim, contingit: ut certe, viceversa, dici non potest, quod actio productiva referatur ad suum essectum; nisi, illa existente, hic etiam. coexistat : cum essecus necessario trahatur ab actione sua productiva. Secundo, extra controversiam, dicitur pater referri ad filium, filius ad patrem, saltem dum sibi coexistunt; quanvis physice non existat ratio fundandi, nempe actio previa generativa, quæ jam præteriit: estque unum ex physicis constitutivis relationis paternitatis, & filiationis: ut, viceversa, extra controversiam est, dici non posse, quod, A, referatur ad B, per relationem coexistentiz, aut condurationis; nisi utrunque simul physice existat, aut simul physice duret.

Dico 2. Controverti solet: an relatio paternitatis denominet, termino non existente: v. g. an Petrus dici absolute, & simpliciter possit pater Pauli, jam defuncti: quod idem, viceversa, controverti solet de relatione filiationis: an scilicet Paulus existens dici possit absolute, & simpliciter filius Petri, jam emortui. Et, quoniam quæstio videtur de nomine; standum modo loquendi communi apud omnes: adeoque non videtur, posse negari, quod possit homo dici pater filii sui, etiam post hujus mortem: sicut,

-quod, filius sui patris, etiam post hujus interitum, dici possit: dici cimus enim: Petrus est pater hujus pueri, jam mortui: sicut etiam hic puer posthumus filius est Marcelli, jam defuncti: & in eodem sensu, Beatissima Virgo, Mater Christi, etiam in triduo mortis, cum omni veritate, & rigore poterat appellari: quidquid, contra communem, dicere videatur Giattinus, Spinò, & alii.

LVIII. Dico 3. Controverti etiam solet: an aliquod existena dici possit, referri per relationem similitudinis ad terminum non existentem: & videtur philosophandum, ut supra: dicimus enim passim: hic puer similis est suo patri; etiamsi Pater mortuus sitte dicimus etiam: hic sios simillimus est siori anni præteriti; dies hodierna serena est, sicut dies hesterna; adeoque illi similis in serenitate. Neque hæ reputantur propositiones de subjecto non supponente: sensus enim illarum est værus: & habent id, pro quo, suo modo, supponant earum termini, si recte explicentur: cum sensus sit: hic puer est talis coloris, talis siguræ; qualis erat ejus pater, dum viveret: adeoque hic puer est in colore, sicut erat alter.

Dico 4. Quæri etiam solet inter proprietates relationis: an illa terminetur ad relativum, aut ad absolutu : qua de re, ut certa ab incertis breviter sejungantur; relatio prædicamentalis adæquata, proprie, & rigorose, ut supra innuebam, non refertur ad terminum: adeoque illum neque ut absolutum, neque ut relatum, potest respicere. Probatur: quia hujusmodi relatio identificatur inadæquate cum termino: ergo non potest adæquata relatio, puta secundum omnem sai partem, proprie, & rigorose referri ad terminum. Si vero loquamur de fundamento relationis prædicamentalis; illud respicit terminum, ut absolutum, non -ut relativum. Probatur, quia relatio identificatur tum cum fundamento, tum cum termino: ergo fundamentum partialiter constituit terminum relativum, qua talem: ergo, si referretur ad terminum, ut relativum; referretur ad se ipsum: relatio autem, ut diximus, proprie, & rigorose est ad alterum. Hinc constat, quid dicendum de relatione transcendentali, que est fundamentum prædicamentalis, ex dictis; seu relatio prædicamentalis inadæquata.

- LIX. Dico 5. Quæri etiam solet inter proprietates relationis: an illa multiplicatur ad multiplicationem terminorum: & in nostris principiis, non videtur posse negari, ad multiplicationem Xyy 2 ter-

terminorum multiplicari inadaquate relationem, puta pradicamentalem, & adaquatam: quia terminus est unum ex constitutivis relationis: ergo licet, uno, eodemque fundamento perseverante, solum multiplicentur terminismultiplicatur relatio partialiter. Verum hac dissicultas pracipue locum habet, in sententia modalikarum: in quorum principiis dicendum, yel quod, adveniente povo termino, adveniat novus modus, per multiplicationem: ita nimirum, ut quot sunt termini, totidem sint modi; vel quod, adveniente novo termino, destruatur primus modus. qui erat relatio fundamenti adunum terminum: & adveniat novus modus validior, qui fit relatio ejusdem fundamenti ad duos terminos: pro varietate opinionum, in hujusmodi materiis similibus, v. g. in visione, cognitione, unione, actione productiva: mando, manente eade caufu, aut potentia, multiplicantur termini in linea sua, de quibus in loco. Atque hæc de relatione satis. Aristoteles, hoc loco, plura addit, que ad adequatam predicamentorum notifiam conferre possunt: illa postprædicamenta. appellari solent, in quibus agitur de variis oppositionum generibus; variis rerum prioritatibus, posterioritatibus, simultatibus; variis habendi modis. Hac tamen communiter, hoc loco, pratermittuntur: quia plura constant, ex dictis in summulis:plura ex dicendis, variis in locis, conflabunt, per universam philosophiam.

### ARTICULUS XVI.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

LX. D'Ico r. Puncta precipua hujus disputationis decime, eo redacuntur: primo videlicet, circa essentiam relationis metaphysicam: secundo, circa esus essentiam physicam, idest esusdem constitutiva, seu partes physicas: tertio, ex occasione, circa regula partium; circa existentiam relationis independenter ab intellectu.

Quoad primum, nos relationem metaphylice definimus: esc. unius ad alterum, puta, reduplicative acceptum: seu, hoc, quod est, unum esse ad alterum: probamus, quia, ex una parte, aliud prædicatum gratis ultra requiritur: cum non st, idest non appareat, hujus prædicati ulterioris ulla necessitas in relationis essentia metaphylica: ex altera parte, independenter ab conceptu

Digitized by Google

tradito, non apparet, quomodo salvari possit, præsertim juxta doctrinam Aristotelicam, definitionis essentia metaphysica.

Quoad secundum, relationem, dicimus, physice importare, ut sui adæquatum constitutivum, unum, & alterum, & id, quod determinat unum, ut sit ad alterum: nempe, ut in scholis communiter dici solet, fundamentum, & terminum, & rationem, sundandi: probamus, ut supra, quia nimirum, ex una parte, aliud constitutivum, aut aliquid aliud gratis requiritur: ex altera parte, independenter ab his, non apparet, quomodo constitui possit adæquata prædicamentalis relatio, de qua loquimur.

Quoad tertium, assignamus nostram regulam partium: illam aliis præferimus: tum quia non apparet, quænam alia regula diversa commodior, aut æque commoda tradi possit: tum quia, hac regula pernegata; non remanet via, qua impugnari posset, qui asseret, omnis totius, quantunvis compositi, aut concreti ex pluribus, essentiam consistere tantum in uno constitutivo: quidquid aliud ulterius requiritur, esse meram conditionem, sine qua non; aut connotatum essentiale; aut partem denominationis, non autem formæ, seu quasi formæ denominantis.

Quoad quartum, dicimus, dari relationem independenter ab intellectu: probamus, quia non apparet necessitas recurrendi ad intellectum, pro formali relatione, in rebus esticienda: nec ratio, quare relatio formaliter non sufficienter constituatur per comparabilitatem illam, quam intellectus invenit in rebus, ante suam operationem, quamque adversarii, gratis omnino, appellant solummodo fundamentalem relationem.

LXI. Dico 2. Adversarii contra nos, in ordine ad primum, & secundum punctum, in duas dividuntur classes, quarum prima paucioribus est contenta: secunda aliquid aliud, ut modum, aut quid simile aquivalens, superaddit, quomodocunque vocetur.

Prima classis movetus: quia non elucet necessitas, unde tot prædicata metaphysica, ad metaphysicam relationis essentiam; aut tot constitutiva physica, ad physicam ejus essentiam satis, & adæquate constituendam, congerantur, atque mukiplicentur.

Secunda classis: quia non videtur, quomodo, sines modo, seu aliqua alia ulteriore entitate; aut intellectus operatione, comparatione, aut figmento; formalis, & adæquata relatio, ordo, nexus, referentia unius ad alterum salvari queat; adeoq;

## SEE PHILOSOPHIE NEGATIVE

cur, in ordine ad relationem, non sit discurrendum, ut passimdesacto, in ordine ad unionem, actionem, durationem, ubicationem; que vel modales, vel, si non modales, saltem realiter superaddita, sustinentur.

In ordine ad tertium, negant regulam a nobis allatam: tum quia non apparet necessitas recurrendi ad hypotheses impossibiles, ut rerum essentiæ dignoscantur: tum quia non est explicabile, quomodo fallax non sit quævis hypothesis impossibilis, utpote implicans contradictionem, ex qua, tanquam ex infecta radice, quippe ex manisesta chimera, utrunque contradictorium, iterum, atque iterum inferatur.

In ordine ad quartum, ut supra ad primum, & secundum. Dico 3. Non intempessive notandum distincte, illa etiam argumenta, quibus alii nostræ sententiæ sautores, redarguunt modalistas, quæ nos impugnavimus art. 6. assert. 3. quæq; ipsi argumenta vocitant positiva; eo tandem aliquando & ipsa resolvi:

Primum videlicet, quia non apparet necessitas ponendi inmundo assiduam, ex tot de novo-advenientibus, aut abeuntibus
modis-mutationem intrinsecam.

Secundum, quia non est assignabile, quid determinet remalioqui absentem, & valde remotam, ad productionem modi relativi ad terminum valde dissitum, & remotum.

Tertium, quia non est, cur etiam ipsi modi, ut extrema sua, non referantur ad invicem inter se, per alios ulteriores, & ulteriores modos, sine numero: adeoque, quo modo vitari possit modorum relativorum processus in infinitum. Quod si modi, per se, formaliter, relati esse possunt; quare non etiam extrema, positarione fundandi?

Quartum, quia non est assignabile, an modus relativus numeri denarii hominum ad alium denarium, resideat in singulis replicatus, aut partitus, aut in uno determinato: nam, si primum; non apparet hujusce replicationis ulla necessitas: si secundum; neque hujusce divisi modi assignatur convincens ratio, & necessitas: si tertium; non est assignabilis major ratio, cur inuno potius, quam in alio: & quomodo, non hunc unum solum, toti denario æqualem, denominet. Si autem siat recursus ad causam primam; contra est: quia non est necessitas hujus recursus ad Deum, ut ad causam, & determinativum particulare: adeoque

que non est, quare hic recursus non indignus philosopho reputetur.

Quintum, quia non est necessitas admittendi, inter substantias, qua tales consideratas, comparatasque, aut comparabiles inter se, relationem physice accidentalem.

#### Corollarium.

Sed hæc omnia, tum quibus nos utimur, tum quibus adverfarii contra nos, argumenta funt negativa, ut fatis constat ex dictis in Clavi disp. 1. ergo tam nos, quam adversarii, armis utimur Negativis, in hac disputatione decima de Propositione comparativa, seu relativa: in qua dictum est de Relatione. Quoniam vero quædam relationis, aut quasi relationis species, est Veritas, quippe consormitas magis, vel minus rigorosa, ut videbitur; non importune sequitur



#### DISPUTATIO UNDECIMA.

De propolitione vera, & falfa, ubi De veritate, ac falsitate formali.

Primo, quid sit metaphysice veritas, & falsitas formalis. Secundo, an detur defacto. Tertio, quid sit physice. Quarto, an suscipiat magis, & minus. Quinto, an eadem propositio posset esse verassimul, & falsa. Sexto, an propositio vera possit transfer in falsam, aut falsa in veram. Septimo, an propositio de suturo, aut non suturo contingenti possit esse determinate vera, vel determinate

#### ARTICULUS I.

Quid sit metaphysice veritas, & falsitas formalis.

Lo 1. Veritas formalis metaphysice: est conformitas propositionis cum objecto, puta in repræsentando, non autem in essendo. Est sententia communissima, in qua, inquit Peñasiel de anima disp. 20. quæst. 8. num. 1. omnes doctores conveniunt absque ulla controversia. Probatur: quia, per hoc præcise, quod propositio repræsentet objectum, ut est in se; sufficienter intelligitur illius veritas formalis constituta: contra vero, si objectum non ita se habeat, sicuti per propositionem repræsentatur; nullo modo intelligi potest veritas adæquata, & formalis: ergo veritas, de qua loquimur, est conformitas propositionis cum objecto, quod est ejus regula, & mensura: & inde est, ut relatio cognitionis ad objectum appelletur, ut diximus, fundata in mensurabili, & mensura.

Dico 2. Falsitas formalis: est difformitas propositionis cum objecto. Quis enim neget, esse formaliter falsam propositionem, quæ repræsentet objectum, aliter, ac est in se, qua v. g. quis assertat, Deum non esse trinum, aut affirmet, esse mandacem? Utra-

que assertio deducitur ex principiis. Aristotelis in prædicamentis, ubi philosophus ait: eo, quod res est, vel non est; oratio vera, vel: falsa dicitur: quod etiam colligitur ex eodem philosopho 9. metaph. ubi ait: non propterea, quod nos te vere album putamus; tu albus es: sed propterea, quod tu albus es; nos, qui dicimus, vetrum dicimus.

II. Dico 3. Dixi primo, conformitas, & difformitas, puta vel stricte, ac rigorose relativa: vel non stricte, ac no rigorose relativa: puta primo modo, ubi propositio realiter distinguitur a suo objecto: secundo modo, ubi cognitio habet seipsam pro objecto: adeoque non distinguitur realiter ab hoc suo objecto, sed solum ex parte actus: quatenus nimirum diversus est conceptus imaginis, & repræsentationis a conceptu objecti, ac repræsentati.

Dixi fecundo, propositionis, quia, juxta nostra principia, ut dictum est disp. 5. ubi de objecto logicæ, veritas, & falsitas formalis, proprie loquendo, non invenitur, nisi in júdicio: non enim in apprehensione, idest prima operatione intellectus: & a fortiori nec in aliis actibus, utcunque cognoscitivis, qui cognitiones, non autem intellectiones vocari possiunt.

Dixi tertio, cum objecto, quia, in nostra sententia, objectum est prima, & ultima regula, ac mensura, unde primo desumitur, & quo ultimo resolvitur formalis veritas, & falsitas cujuscunque propositionis. Quod si definiri velit veritas, & falsitas formalis in omnium principiis, per definitionem ampliorem, que presciondat a privatis opinionibus; dici poterit: veritas formalis est conformitas cognitionis cum sua regula: falsitas, est dissormitas cognitionis ab sua regula: puta sive de cetero cognitio sit judicium, & propositio, sive non: sive de cetero regula; est mensura, sit ipsium objectum, sive cognitio divina, sive non.

# A R To I C U L U S II S Solventur objectiones.

III. OBjicies r. Veritas, vel est conformitas cum objecto, secto, specificative accepto; vel cum objecto, reductive sumpto: neutrum dici potest: ergo fassa conclusio.

Respondeo, nego minorem: & dico cum Suarez disp. 8. metaph. sect. 1. Hurtado disp. 9. de anima sect. 1. & cum recentionalle. Neg. Log.

2 z z

ribus passim contra Durandu, & Hervæum, quos resert, & sequitur Vasquez tom. 1. prim. parte disp. 77. cap. 1. veritatem esse conformitate cognitionis cum objecto, specificative accepto, scilicet ut est in se; non autem reduplicative, ut objectum est; quia objectum, qua tale, scilicet reduplicative, ut objectum est, includit cognitionem, ut-partem, qua nequit esse sibi ipsi conformis relative; nisi minus stricte, & rigorose, quando supra seipsam, tanquam supra objectum, resecteret.

Objicies 2. Veritas est conformitas cognitionis nostræ cum ognitione divina infallibili: ergo veritas non est conformitas cognitionis cum objecto. Antecedens probatur: nam, eo ipso, quod aliqua cognitio conformatur divinæ menti; intelligitur este

vera: cum implicet, mentem divinam subesse falso.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, dislinguo antecedens: arguitive, concedo; formaliter, nego antecedens, & confequentiam. Prima regula veritatis est id, quo tandem aliquando refolvitur veritas, tanquani in id, unde primo petita est Jam veritas cognitionis dicentis: paries est albus; tandem resolvitur in conformitatem cum objecto; ergo objectum est prima regula veritatis; licet cognitio divina dici possit regula secundaria veritatis. Minor probatur: quandoquidem, licet, velutiper signum a posteriori, & arguitive, deducamus, veram esse cognitionem creatam de albedine parietis; si conformetur cognitioni diving, que est essentialiter vera; adhuc tamen affignandum remanet, quare cognitio divina de albedine parietis sit essentialiter vera: & tandem dicendum, cognitionem ipsam divinam ideo esse essentialiter veram; quia essentialiter est conformis, objecto, nimirum quia essentialiter habet illud repræsentare, ut est in se. Sic, si per impossibile, vel Deus non esset, vel haberet cognitionem affirmantem, inesse parieti albedinem, quæ revera mon inest; insea hypothesi, nec cognicio divina esset vera: nec vera esset creata cognitio, quæ tali cognitioni, in hypothesi impossibili, conformaretur: vera tamen esset cognitio create aqua difformaretur ab illa cognitione divina, in tali hypotheli. Simili modo arguitive deducimus, imaginem l'étri esse vera; si alteri imagini, suo modo verz, conformis sit: non quod formaliter hinc hauriat suam veritatem, sed ab objecto: ita enim argumentamur: si imago, A, est adæquate conformis imagini, B, Petri, siq; hac est conformis, eode modo, ipsi Petro; etiam imago, Α,

A, erit conformis Petro, adeoque vera, in sua linea: quæ enim sunt conformia unitertio; sunt conformia inter se: sed Petrus, & imago, A, conformantur unitertio, idest imagini, B: ergo Petrus, & imago, A, conformantur inter se.

IV. Objicies 3. Objectum quandoque non est existens; & tamen propositio, circa ipsum, potest este vera : cujusmodi est propositio, qua dicitur: Antichristus non est existens : ergo objectum non potest esse regula, & complementum veritatis.

Respondeo, concesso antecedente, nego consequentiames non enim semper ad hoc, ut propositiones defacto verz, vel falsæ denominentur; requiritur, quod omnia constitutiva, veritatis sint defacto physice existentia: immo quandoque necessario requiritur, ut aliquod constitutivum non sit existens: si enim propositio assirmet, non existere id, quod non est; requiritur, ut illud vere non sit, ut propositio actu conformetur objecto, adeoque, ut sit actu vera: & si illud tunc esset; propositio vera non esset. Hujulmodi sunt etiam, ut sepius diximus, denominationes prioris, posterioris, antiqui, peccatoris habitualis, & similes: que, ut cum veritate dicantur, requirunt, ut defacto non omnia earundem constitutiva physice existant: dies enim hodiernus, dicitur nunc prior crastino, posterior hesterno; & tamen unum ex constitutivis prioritatis est etiam dies crastinus; posterioritatis dies hesternus: qui nunc non existunt : sicut etiam hæc domus dicitur nunc antiqua; & tamen ejus antiquitas physice constituitur etiam per durationes præteritas, quibus prædicta domus duravit tempore jam elapso. Et sic de reliquis denominationibus hujus generis, proportione servata. Horum autem ratio, veluti a priori, esse videtur, ex Arriaga disp. 14. sect. 1. subsect. 9. num. 51. quia, ex libera hominum voluntate, multæ voces institutæ sunt ad fignificandum concreta, quorum solum rectum defacto physice sit existens, ut in exemplis allatis: aliæ vero voces suerunt institutæ ad significandum concreta, conflata ex partibus, quorum tum reclum, tum obliquum defacto physice existant: cujusmo-.di sunt hæ voces, album, dulce, calidum: & quidem potuissent velle oppositum, scilicet, ut dulce, album, calidum significarent rem cum albedine præsenti, vel præterita : utque vox hæc, homicida, solum significaret hominem cum occisione hominis, desacto existente.

Objicies 4. Cognitio, qua Deus cognoscit seipsum, est vera; & ta-

18 tamen non est conformis dbjecto: ergo veritas non est conforinitas cognitionis cum objecto. Antecedens probatur:conformi-'tas dicit distinctionem inter extrema: sed cognitio divina non. est distincta ab ipso Deo rergo cognitio divina, qua Deus co-

gnoscit seipsum, non est cum illo conformis:

Respondeo, nego; vel, claritatis gratia, distinguo secundam partem antecedentis: non est conformis objecto, conformitate stricte, & rigorose relativa, concedo; conformitate non stricte, & rigorose relativa, nego antecedens, & consequentiam. Ad probationem antecedentis, distinguo majorem: conformitas stri-Ete, & rigorose relativa, concedo; conformitas non stricte, & rigorose relativa, hego majorem: &, concessa minore, nego, in. eodem sensu, consequentiam . Veritas, ut innuebam art. 1. af sert. 2. est conformitas, non ita necessario stricte, & rigorose relativa; ut intercedere debeat inter extrema realiter distincta: fed sufficit, quod intercedat inter extrema, aliquo modo, distincta, Taltem ex parte actus considerata, cujufinodi est res, ut imago, uto: objectum ejusdem.

#### ARTICULUS

An defacto detur veritas , & falsitas formalis.

DIco i. Datur defacto veritas formalis. Assertio videtur certa, & innegabilis: primo, in intellectu divino: Deus enim cognoscit seipsum, & omnia objecta, per actus verissimos. Secundo, in intellectu creato: quis enim neget, semet existere, velle, sentire, pati samem, sitim? idem simul esse, & non esse non posse? veras esse has propositiones: datur Deus; totum est majus sua parte; unum, & duo sunt tria; & si-

miles propositiones aterna veritatis?

Dico 2. Academicos veritatem olim negasse, cum Pyrrhone, fama est: asserentes, dari solum posse aliquod verisimile; veritatem tamen omnino dari non posse: sed fortasse Academici non negarunt veritatem, sed veritatis criterium, idest signum, seu judicatorium, unde veritas a nobis certo cognosci possit. Horum errores impugnat, pluribus in locis, Divus Augustinus. Nobis, contra ipsorum deliramenta, argumentandum non est: solum il-'lud petere vellem ab Academicis, num scilicet, si eorum tergaver-

verberibus opplerentur; vere sensationem doloris experirentur? 'Aliqui illos multis argumentis, non breviter, impugnare -contendunt : verum ipsi, si veritatem negant; omnia certissima etiam, atque evidentia audacter, & temere, amentium ritu, pernegabunt: nec dicere verebuntur, se nec scire posse, quod nihil ·sciant; sed ad summum de omnibus dubitare, ideo scepticos appellandos: phrases hasce, seu propositiones, que sortasse alicui veræ videri possint; esse illorum medicamentorum instar, quæ, · cum aliis humoribus, semet etiam aliquando tandem expellunt aut notat Gassendus de logica fine lib. altero cap. 3. in fine. De Academicorum ervore dictum non nihil est in theol. lib. 8. de Mor. Act. hum. ubi de probabili.

Dico 3. Datur etiam in propositionibus falsitas: & utinam non daretur!innumeræ quotidie ex humano intellectu errorum. phalanges non profilirent. Probatur argumento, quo etiam. contra Academicos, dari veritatem evincimus: nam vel datur veritas, vel non datur; si primum; ergo est vera nostra sententia : fallum Academicorum delirium : si secundum; ergo falsa. 'est nostra assertio, vera eorum sententia: ergo, in utraque hypothefi, datur aliqua falsitas, & veritas formalis.

### ARTICULUS

Quid sit physice veritas, & falsitas formalis.

D'Ico 1. Stabilita essentia metaphysica veritatis, fa-cile erit, physicam ejus essentiam, & constitutiva physica designare. Consistit igitur physice veritas in propositione, & objecto: in propositione nimirum, repræsentante objectum, ut, suo modo, est in se; & in objecto, ita se habente suo modo, sicut per propositionem repræsentatur. Est sententia communis, præsertim apud recentiores. Probatur: quia veritas, ex dictis, est conformitàs propositionis cum objecto: sed conformitas propositionis cum objecto dicit tum propositionem, tum objectum: ergo veritas consistit physice in propositione, & objecto, modo explicato. Minor probatur: conformitas propositionis cum objecto dicit propositionem, ita repræsentantem objedum; sicuti objectum est in se: sed torum hoc importat propositionem, & objectum: ergo. Minor probatur: totum hoc impor-

### SS PHILOSOPHIOE NEGATIVA

portat, propositionem ita se habere in repræsentando; sicuti objectum se habet, suo modo, in essendo: sed hoc est tum esse propositionis, tum ipsius objecti, suo modo: quia, unum ita se habere in essendo, sicuti alterum; importat unum, & alterum, ut diximus in relatione: ergo, unum ita se habere in repræsentando, sicuti se habet objectum in essendo; importat ipsium, & objectum. Et sane, habita propositione, & objecto, modo præexplicato; & quocunque alio, sive per possibile, sive per impossibile, ablato; intelligitur haberi conformitas: nam aliquid aliud gratis omnino requiritur: contra vero, habitis ceteris omnibus, & alterutro ex his, sive per possibile, sive per impossibile, desiciente, nequit intelligi hujusmodi conformitas: ergo conformitas propositionis cum objecto importat propositionem, ita repræsentantem objectum, & objectum, ita in se modo suo; ut ab illa repræsentatur.

VII. Dico 2. Idem, proportione servata, dicendum de salstate: illam videlicet physice consistere in propositione, ita objectum repræsentante; & in objecto aliter se habente, modo suo; ac ab illa repræsentetur: est enim eadem omnino rano: quandoquidem, sicut veritas est conformitas, & quasi æqualitas, seu similitudo in repræsentando, inter propositionem, & objectum; ita fassitas est dissormitas, & quasi inæqualitas, seu dissimilitudo propositionis cum objecto.

Dico 3. Non videntur coherenter procedere, qui volunt, formalem similitudinem, seu conformitatem inter duo, adeoque relationem convenientiæ, & disconvenientiæ haberi sormaliter, per modum superadditum; conformitatem tamen cognitionis cum objecto, etiam realiter distincto, in repræsentando, seu veritatem formalem, haberi adæquate per cognitionem, & objectu, independenter a modo superaddito, in quo consistat formalis vexitas: nam, cur formalis conformitas cognitionis cum objecto adæquate constituitur per cognitionem ipsam, & objectum; & adæquata conformitas inter Petrum, & Paulum non constituitur per ipsum Petrum, & Paulum? atque idem, proportione servasa, de dissormitate, seu salsitate, juxta prædicta. Enimvero, independenter a modo superaddito, vel stat conformitas, vel non: si primum; ergo salvari potest, sine modo, conformitas inter parietem album, A, & parietem album, B: si secundum; ergo falvari non potest, sine modo, conformitas inter cognitionem, & parietem ab ipla repræsentatum. AR-

# A R T I C U L U S V. Solvuntur objectiones.

VIII. Bicies 1. Propositio, & objectum sunt veritas, sendo veritas, & falsitas sundamentalis, non autem formalis: ergo veritas, & falsitas non consistunt adæquate, & formaliter in propositione, & objecto. Antecedens probatur: quia, ut habeatur formalis veritas, & falsitas; opus est præterea quadamo relatione sicta, seu modo quodam superaddito.

Respondeo, nego antecedeus: ad cujus probationem, nego assumptum, ut in relatione. Ratio negationis constat ex dictis

disp. 10.ubi de relatione, præsertim art. 2.6 3.

Objicies 2. Cum Comptono: si objectum esset pars veritatis, & falsitatis constitutiva; sequeretur, quod Deus esset pars erroris, vel hæresis, cum quis diceret, v. g. Deus non existit; Deus non est Trinus: consequens est absurdum: ergo, & antecedens.

Respondeo, distinguo majorem: Deus estet pars, seu quasi pars erroris, vel hæresis specificative, nego; reduplicative, subdistinguo: secundum id, quod venit in obliquo, concedo; in recto, nego majorem: distinguo min: conse est absurdum, in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, de consequentiam. Nullus hic scrupulus: sicut enim non male sonat, quod Deus sit pars, seu quasi pars, constitutiva binarii, seu dissimilitudinis, consurgentis ex ipso Deo, diabolo; ita nec, quod Deus, de cognitio creata constituant simul binarium, seu dissormitatem in repræsentando, quæ est falsitas, de hæresis: sicut etiam non est absurdum, quod prohibitio divina, in sententia communi, sit, modo prædicto, pars, seu quasi pars constitutiva peccati, secundum id, quod peccatum dicit in obliquo.

Objicies 3. Cum eodem: quandoque objectum non existit: sed, quod actu non existit, nequit esse pars, seu quasi pars constitutiva alicujus concreti: ergo veritas, vel falsitas, sastem quan-

doque, consittit in sola cognitione, non in objecto.

Respondeo, concessa majore, distinguo minorem: quod actu non existit, nequit esse pars constitutiva alicujus concreti, actu existentis secundum se totum, concedo; concreti, non actu existentis secundum se totum, nego minorem, & consequentiam. Quando objectum actu physice non existit, veritas actu physice non existit, secundum se totam; quanvis actu cognitio denomine-

Digitized by Google

tur vera: sicut enim, etiam si physice non dentur omnia constitutiva hujus concreti, quod est: Antichristus cognitus; cognitio tamen dicitur Antichristum repræsentare, & cognoscere; itaeadem cognitio dicitur etiam illum repræsentare, & cognoscere, ut est in se; vel aliter, ac est in se: adeoque esse vera, vel falsa.

IX. Objicies 4. Cum Peñafiele ex Hurtado disp.o. de Anima fect. 3. cognitio est adaquata imago, & repræsentatio sui objecti: ergo etiam est adæquata conformitas, vel dissormitas cum

fuo objecto.

Respondeo, distinguo antecedens: cognitio, se sola, est adæguata imago absolute, & denominative, concedo; relative, prædicamentaliter, & constitutive, nego antecedens, & consequentiam. Sensus distinctionis constat ex dictis de relatione: cognitio enim est adæquate entitas illa, quæ denominatur imago, & repræsentatio objecti: & hoc est, illam esse imaginem absolute, seu transcendentalem, & denominative talem: non autem est adçquata ratio imaginis, ut prædicamentaliter relativæ ad objectum: scilicet, ut constituentis ordinem prædicamentalem ad objectum: utque eidem objecto conformis, aut difformis, reduplicative: quia, ut talis, ipsum etiam objectum reduplicat.

Objicies 5. Cum eodem: in cognitione, etiam reduplicative accepta, idest ut vera, nihil aliud datur, nisi repræsentatio: fed repræsentatio non distinguitur a cognitione : ergo cognitio, etiam ut vera, nihil physice importat, præter seipsam, consti-

tutive.

Respondeo, distinguo majorem: in cognitione, etiam reduplicative, & ut vera, nihil aliud datur, nifi repræsentatio relative, prædicamentaliter accepta, concedo; nisi repræsentatio abfolute, transcendentaliter, seu denominative accepta, nego majorem:& distinguo minorem:representatio absolute,seu transcendentaliter, seu denominative accepta, non distinguitur a cognitione, concedo; repræsentati o relative, seu prædicamentaliter accepta, nego minorem, & con sequentiam. Cognitio, ut vera, sicut etiam, ut prædicamentaliter relata ad objectum; dicit, præter feipsam, ipsum objectum: quod est pars conformitatis, sicut utrung; extremum est pars constitutiva binarii.

X. Objicies 6. Verum, & falsum (loquendo de veritate formali, non autem detranscendentali) ex Aristotele, & D. Tho-Ant. Forti.

ma, non est in rebus, sed in mente : ergo tota veritas, & falsitas

identificatur adæquate cum cognitione.

Respondeo, distinguo antecedens: verum, & falsum, specificative, seu denominative, concedo; reduplicative, seu constitutive, nego antecedens, & consequentiam. Per Aristotelem, & Divum Thomam, in mente est verum, & falsum specificative, seu denominative, idest entitas cognitionis, quæ denominatur vera, vel falsa: non autem sunt in mente omnia constitutiva talis veritatis, aut falsitatis. Ita Judas, qui denominatur dissimilis Christo, est in inferno: non autem sunt in inferno omnia constitutiva dissimilitudinis, inter que ingreditur etia Christus Dominus, qui est in cælo. Itaque verum erit dicere: dissimile specificative, est in inferno, idest ille, qui denominatur dissimilis: non autem dissimile, reduplicative, idest non omnia constitutiva hujus dissimilitudinis.

Objicies 7. Exeodem Hurtado: si veritas cognitionis constitueretur partialiter ab objecto, sicut etiam falsitas; sequeretur primo, quod veritas cognitionis divina, circa objectum creatum, vel circa objectum chimericum, dicenda esset veritas creata, vel chimerica: sequeretur secundo, quod falsitas cognitionis creata, circa objectum divinum, dicenda esset increata, & divi-

na: fed hac funt abfurda : ergo & id, unde fequuntur.

Respondeo, nego utranque sequelam, & similes. Veritas, & falsitas, quæ sunt concretum, constans ex cognitione, & objetto, absolute, & simpliciter, in communi modo loquendi, desumunt denominationem a parte principaliore: qualis est illa, quæ venit in recto, & denominatur vera, vel falsa in repræsentando: hujusmodi est cognitio; non autem illa pars, quæ venit in obliquo: nec denominatur vera, vel falsa in repræsentando, cujusmodi est objectum: unde veritas cognitionis divine, & increate, circa quodlibet objectum; in communi modo loquendi, dicitur absolute, & simpliciter veritas formalis divina, & increata: veritas, seu falsitas cognitionis creatæ, circa quodlibet objectum, absolute, & simpliciter, veritas formalis creata denominatur.

XI. Objicies 8. Ex eodem: objectum est pars veritatis, vel falsitatis in repræsentando: ergo vel etiam objectum denominari debet verum, aut falsum in repræsentando; vel potius neutrum solitarie acceptum, sed utrunque simul: puta ad modum unius.

Phil. Neg. Log.

Aaaa

Re-

Respondeo, nego consequentiam. Objectum est incapax talis denominationis, quia, ut tale, non est repræsentatio; adeoq; son repræsentatio vera, aut falsa: neque opus est, ut omnia constitutiva alicujus concreti unam, eandenque denominationem recipiant, ut toties dictum est. Sic tum corpus, tum anima, corpori unita, constituunt totum hoc, quod est, animatum; nec tamen ideo anima dicitur animata, sed animans. Et ratio a priori est, quia in pluribus copositis, aut concretis tale denominationem recipit illa sola pars, quæ venit in recto, ut cognitio, in casu nostro; non etiam quæ venit, aut quæ veniunt in obliquo.

Objicies 9. Stante doctrina tradita, sequitur, quod Deus sit pars veritatis creatæ, & creatura pars veritatis divina: conse-

quens ell absurdum : ergo & antecedens.

Respondeo, in sensu præexplicato, data majore, nego minorem. Quid enim absurdi, si termini recte intelligantur, & explicentur? hoc nikil aliud significat, nisi, quod Deus, simul cum cognitione creata, constituat concretum, in quo venit in recto constituat concretum, in quo cognitio divina cum objecto creato constituat concretum, in quo cognitio divina venit in recto. Ita, in sententia communi theologorum, prohibitio divina, qua est optima, simul cum actu humano, constituit peccatum, quod est malum; & concretum, in quo venit in recto ipse actus humanus, qui malus denominatum, & imponestus: non autem prohibitio divina, quæ semper denominatur bona, & supereminenter sonessissima, ut dictum est in theol. lib. 8. ubi de regula, morum.

: XII. Objicies 10. Veritas est persectio cognitionis: ergo

non constituitur inadaquace ab objecto.

Respondeo, distinguo anteredens: veritas est persectio cognitionis semiextrinseca, concedo; adæquate intrinseca, nego antecedens, & consequentiam. Sic consonantia in vocibus, que componitur en singulis, est omnibus adæquate intrinseca; se collective sumantur: singulis tamen persectio est, solum inadæquate intrinseca.

Ubi, nessit sortasse quæstio de vocabulo, notandum, persectionem esse posse, primo, adæquate intrinsecam: secundo, semiextrinsecam: tertio, adæquate extrinsecam. Primi generis persectio est omnipotentia, respectu Dei, cui est adæquate intrinseca, intrinseceitate identitatis: immo, & respectu hominis,

pro-

propria intellectio, quie est ipsi homini adequate intrinseca, intrinseceitate unionis physice. Secundi generis persectio est, respectu hominis, libertas in actu primo proxima, & expedita: name libertas, qua talis, præter potentiam physicam, ipsi homini intrinsecam; præter intellectum, & voluntatem; importat etiam omnipotentiam, paratam, per divinum decretum indisserens, ad utrumlibet: & carentia preimpedimentorum: que non sunt homini intrinseca, sed extrinseca. Tertii generis persectio sunt gloria, dignitates, sama, laus, nobilitas, & divitiæ. Utrum autem omnis stricte, & rigorose persectio debeat esse intrinseca, subjecto, ant quasi subjecto, sepe alibi dictum est, præsertim in theol. lib. 4. de sustinia contra illos, qui volunt, jus, & dominium esse quasdam entitates physicas, superadditas homini, aut angelo, qui denominatur habens jus, aut dominus rei alicujus.

XIII. Objicies 11. Cognitio vera perfectior est, quam falfa: ergo utraque est intrinsece, adzquate talis: ergo non consti-

tuitur talis, etiam per objectum.

Respondeo, distinguo antecedens: est persection arguitive. & formaliter, concedo; entitative, & materialiter, nego antecedens, & consequentiam. Cognitio vera, qua talis, ceteris paribus, precise entitative, & materialiter, non videtur persection, quam falla: nam conformitas, & similitudo non est physice, entitative, & materialiter perfectior dissormitate, & dissimilitudi. ne. Erunt igitur veritas, & falsitas; seu cognitio vera, & falsa, magis, aut minus entitative, & materialiter perfecta; si physice, & entitative, & materialiter persectiona erunt extrema,ex quibus constituuntur: in quo sensu contingere posset, ut falsitas, & actus falfus fit longe perfectior veritate, & actu vero: cujufmodi esset actus angelicus falsus de objecto divino, comparatus cum actu humano vero de objecto creato valde imperfecto: ad eum modum, quo, licet mathematice perfectior sit circulus perfecte sphæricus, quam alia sigura impersecta; si tamen hæc suerit aurea, circulus vero ligneus; ille impersectior erit materialiter, entitative, & physice consideratus. Arguitive vero, & formaliter perfectior dicitur quævis cognitio vera, quam falsa: quia indicat in intellectu eliciente, faltem hic, & nunc, majorem perfoctionem: perfectior enim reputatur, atque æstimabilior intellectus vere judicans, quam intellectus errans: unde est, ut intel-Aaaa 2

lectus divinus, utpote perfectissimus, sit essentialiter addictus veritati. Utrum autem falsitas, ceteris paribus, possit formaliter, respectu alicujus intellectus, esse melior, adeoque persectior. idest magis juxta ejus exigentiam naturalem; quæstio non est hujus loci: non enim desunt, qui putent possibilem intellectum, natura sua, addictum falsitati; adeoque cui melior esset, utpote. connaturalis, falsitas, & error; quam veritas, & scientia, qux essent eidem contraria: sic melius est aquæ frigus, quam calors & igni melior est calor, quam frigus: & in hoc sensu melior est lapidi gravitas, quam visio beata. Verum non ita res se haber, respectu intellectus, defacto: quia, cum hic sit indagator felicitatis, quæ objective consistit in summo bono; & cum, ad hujus consecutionem, sit medium aptum cognitio vera, non autem falsa; hinc fit, ut eidem bona sit cognitio vera, non falsa: quia illa, non hæc, est medium, aptum ad consequendum finemultimum, ad quem ordinatur. Quod autem ipiamet entitas cognitionis (si est indisserens) cum est vera, sit bonum intellectui; cum est falsa, sit eidem malum: ut etiam eadem entitas volitiomis, aut nolitionis, cum est honesta, bonum est voluntati; malum, dum inhonesta; juxta ea, quæ dicta sunt in theol. lib. 8. de moral. act. hum. novum non est in philosophia: siquidem res, pro diversis circunstantiis, exigunt diversa, quin & opposita, quibus diversimode indigent, aut juvantur, pro circunst antiarum varietate. Et sane eadem entitas ignis, aut caloris, est homini bonum, amatum, appetibile, & proficuum, tempore hyemali: eadem prorsus entitas ignis, aut caloris, potest eidem homini esse malum, odio habitu, inappetibile, & noxium tempore estivo.

XIV. Objicies 12. Cum Hurtado disp. 9. de anima sett. 3. num. 16. mentura est extra mensuratum: sed objectum est mensura cognitionis veræ: ergo objectum non ingreditur inter con-

stitutiva cognitionis veræ, ut veræ.

Respondeo, omissa majore, distinguo minorem: objectumo est mensura cognitionis veræ, specificative acceptæ, concedo; reduplicative, nego minorem, & consequentiam. Objectumo proprie est mensura cognitionis, quæ, si ipsius objecti merito commensuretur; vera est: sin dissormetur; falsa: objectum non est mensura cognitionis, ut veræ: quia, ut talis, constituitur etiamo ab objecto, quod non potest esse mensura sui ipsius; nisi sortafe, ubi cognitio respecteret supra seipsam. Et hinc est, quod

liden 73/iior.

eit

٠... Ė

omiserim majorem, scilicet, quod mensura sit extra mensuratum.

Objicies 13. Bonitas, & malitia adæquata, tota identificatur cum actu, qui dicitur honestus, vel inhonestus; nimirum juxta. vel contra regulam honestatis: ergo veritas, & falsitas adæquata. identificatur cum sola cognitione, que dicitur vera, vel falsa; nimirum conformis, vel disformis objecto, quod est cognitionis regula, seu mensura.

Respondeo, nego antecedens: eadem enim est ratio: cum. enim honestas sit conformitas cum lege, seu præcepto; inhonestas dissormitas; non potest adequate consistere in solo actu, sed etiam completur ab ipsa lege, ut dictum est, in theo.lib. 8. de mora-

litate act. hum. ubi de regula morum.

Objicies 14. Potest aliter melius salvari essentia physica veritatis, & falsitatis, quam in propositione, & objecto: ergo nostra sententia est falsa.

Respondeo, nego antecedens: ideoque sit

R T I C U L U S VI. Aliorum sententiæ de physico veritatis, & falsitatis constitutivo referentur, & impugnantur.

#### Prima sententia.

XV. Prima sententia, est veritatem, & falsitatem. esse relationem quandam, quam fingit intellectus, inter cognitionem, & objectum. Pro hac sententia citari solet Durandus, & Vasquez 1. par. disp. 76. cap. 1. Contra hanc sententiam est primo, quia talis relatio ficta gratis omnino astruitur, absque ulla prorsus necessitate: cum defacto cognitiones divinæ fint verissimæ, absque ulla penitus sictione. Secundo, contra est, quia, sicut relatio, cum importet unum ad alterum, seu unum, sicuti alterum; non potest formaliter consistere in aliquo, quod sit diversum ab uno, & altero, & eo, quod determinat unum, ut sit ad alterum; ita veritas, & falsitas, cum importet unum in repræsentando, sicuti, aut non sicut aliquod in essendo, non potest esse quid diversum ab ea, quod repræsentat, & ab eo, quod repræsentatur. Secunda sententia.

Dico 2. Secunda sententia est, veritatem, & falsitatem formalem esse modum quendam superadditum, per quem cognitio reseratur ad objectum. Ita quotquot veritatem, & falsitatem esse, volunt, relationem prædicamentalem cognitionis ad objectum; & relationem prædicamentalem, consistere formaliter in modo superaddito. Contra hancest primo, quia hujusmodi modus gratis omnino requiritur: cum veritas, & falsitas; conformitas, & dissormitas formalissme salventur in cognitione, & objecto, modo prædicto: ut diximus etiam in relatione. Et desacto cognitiones divinæ, independenter ab omni modo superaddito, sunt formaliter veræ. Secundo, contra est, quia, sicut in relatione implicat, modum superadditum esse unum, & alterum; unum in essendo, sicut alterum; ita implicat, modum superadditum esse in repræsentando unum, sicut alterum; aut unum sicuti aliquod.

Tertia sententia.

XVI. Dico 3. Tertia sententia est, veritatem, & falsitatem adæquate indentissicari cum cognitione; objectum vero esse merum connotatum. Ita connotatores cum Aversa hic, Peñasiele de anima disp. 2. quest. 8. www. 3. Comptono disp. 44. log. sest. 3. num. 6. qui pro se affert Divum Thomam, Suarez, & Arriagam, sed immerito. Quod autem ipse Comptonus sit connotator; constat sest. citata n. 11. Contra hanc est, quia implicant hujusmodi connotata, ut ab adversariis explicantur, juxta ea, quæ dicta sunt de relatione disp. 10. art. 8. Ses seq. quia scilicet tolleretur de medio omne signum cognoscendi partes constitutivas.

Quarta sententia.

Dico 4. Quarta sententia est, veritatem, & falsitatem entitative sumptam, adæquate identificari cum cognitione; formaliter vero, seu denominative, ab illa inadæquate distingui, & includere etiam objectum: quod assi explicant dicendo, objectum non esse partem formæ, denominantis cognitionem veram; sed esse partem ipsius denominationis. Ita formalistæ, qui pro seafferunt Suarez. Contra hanc est, quod contra eosdem authores, dictum est in relatione disp. 10. art. 8. & seq.

XVII. Dico 5. Quinta sententia est, veritatem, & falsitatem adæquate identificari cum cognitione; nec ullo prorsus modo,

do, ne ut a connotato quidem, dependere ab objecto constitutive: afferit enim, quanlibet cognitionem five in materia contingente, sive in materia necessaria, aut impossibili, esse essentialiter veram, aut falfam, ex suis intrinsecis; itaque implicare, ut eliciatur cognitio, A, de cursul Petri, que est essetialiter vera, ex intrinsecis suis; nisi objectum ita se habet, sicuti per illam. repræsentatur, scilicet, nisi currente Petro; implicare, ut eliciatur cognitio, B, de cursu Petri, que est essentialiter fals, nist Petro non currente. Ita Hurtadus, disp. 5. metaph sect. 4.6 5. Contra hanc est primo, quia, licet propositiones, in materia. necessaria, aut impossibili, sint essentialiter connexa cum veritate: implicat enim, Deum non esse, v. g. aut chimeram existere: adeoque implicat, poni cognitionem, negantem, quod Deus existat, & illam non esse falsam: sicut etiam implicat, poni cognitionem, negantem, quod chimera existat, & illam non esse veram: vel viceversa; quod autem ita etiam se habeant propositiones in materia contingente, non satis constat quia hec propositio: Petrus currit, est indifferens ut ponatur currente Petro, vel non currente; adeoque, ut sit vera, vel salsa: & oppositum omnino gratis assumitur. Enimvero, ut alibi sæpissime dictum est, etiam. in theologia, non funt defacto ponendæ connexiones, aut oppositiones essentiales; nisi probentur: cum afferant repugnantias, secundum quid, etiam quoad divinam omnipotentiam absolutam, supernaturaliter operantem : atqui non probatur, quod defacto propositiones in materia contingenti sint essentialiter connexx, aut oppositæ, in ordine ad essendum, cum tali, vel tali entitate, aut carentia, quam repræsentant: scilicet, quod sit repugnans, eas poni, etiam per divinam omnipotentiam, fine, vel cum tali entitate, aut carentia: ergo id non est temere præsumendum: elto non repugnent cognitiones, quæ tale habeant connexionem, aut oppositionem essentialem. Quod autem talem habeant connexionem, aut oppositionem cum suis objectis propositiones veræ, aut falsæ supradictæ, in materia necessaria, & impossibili; satis constat, juxta ea, quæ dicta sunt in metaphysica, ubi de possibilium, & impossibilium connexione inter se, quoad possibilitatem, & impossibilitatem. Secundo, contra est, quia dato, & non concesso, quod propositiones omnes, etiam in materia contingente, fint ita connexæ cum veritate, aut falsitate; ut sunt propositiones in materia necessaria, aut impossibili: ut cognitiones

divinæ sunt essentialiter veræ: &, in sententia communi, actus fidei supernaturalis; adhuc ille non essent adequate, & formaliter vere, independenter ab objecto, sed tantum inadequate, & exactive. Sic, si haberetur paries, essentialiter connexus cum albedine, idest cum accidente albificativo; non ideo paries esset adequate indentificatus cum albeitate, sed solum cum exigentia albedinis: ita creatura exigit estentialiter, ut cognoscatur a Deo; nec ideo dicimus hoc, quod est, creaturam cognosci a Deo. identificari adequate, & formaliter cum sola creatura, sed tantum exigentiam hujus cognitionis. Preterea quelibet creatura. exigit essentialiter, ut, si existat; constituat binarium cum Deo: nec ideo fola creatura constituit adequate tale binarium. Probatur: quia veritas adequata, & formalis est, ex suo conceptu, conformitas propositionis cum objecto: sed adequata, & formalis conformitas corruit, alterutro precise, ex his extremis, deficiente: ergo importat utrunque. Videantur que, coherenter ad hæc, dicta sunt in theol. lib. 8. de actibus bonis, aut malis, exintrinsecis suis: ut enim ibi de honestate, & inhonestate; ita hie, proportione servata, discurrendum de veritate, ac falsitate: de quibus

#### A R T I C U L U S VII.

An veritas, & falsītas suscipiant magis, & minus.

XVIII. Dico 1. Veritas non suscipit magis, & minus, formaliter, & rigorose loquendo, sed consisti in indivisibili. Conclusio videtur fere certa, apud omnes, & probatur: non potest una propositio esse verior altera: ergo veritas formaliter, & rigorose non suscipit magis, & minus. Antecedens probatur: veritas est conformitas cognitionis cum objecto: sed non potest una cognitio esse magis conformis objecto; quam alia: ergo non potest una propositio esse verior altera. Minor probatur: objectum vel est, vel non est, sicuti per propositionem enunciatur (namque, inter esse, & non esse, non datur medium) jam, si objectum ita est; propositio conformatur objecto: si objectum ita non est; propositio non conformatur objecto: ergo conformitas consistit in indivisibili: nec potest una propositio

esse magis conformis objecto; quam alia: sicuti non potest, ex duabus lineis omnino rectis, una esse magis recta; quam alia: nec ex duabus lineis, uni tertiæ æqualibus, una esse æqualior altera, in eadem ratione: nec, ex duobus punctis indivisibilibus, si daren-

tur; posset unum majus altero reperiri.

Dico 2. Difficilius est decidere, an falsitas suscipere possic magis, vel minus. Jam habetur varietas opinionum inter Do-Aores, sed, ni fallor, possunt facile conciliari: si dicamus, falsitatem, sive illa sit de objecto indivisibili, sive de objecto divisibili; formaliter, & rigorose loquendo, non suscipere magis, & minus; suscipere tamen materialiter. Ita Comptonus disp. 45. log. sect. 6. num. 8. Probatur assertio, quoad primam partem propositio est falsa, quia objectum non est, sicuti per ipsam repræsentatur: atqui non esse non suscipit magis, & minus: ergo falsitas formaliter, & rigorose non suscipit magis, & minus . Minor probatur: tam enim Deus, v. g. non est lapis; quam non sit angelus: tam duo non sunt tria; quam duo non sint centum: tam enim impossibile est, Deum esse lapidem; quam esse angelum, puta identice: tam impossibile est, duo esse tria, quam esse centum: tam necessaria est carentia identitatis, inter Deum, & lapidem ; quam inter Deum , & angelum : tam inter duo , & tria; quam inter duo, & centum.

Dico 3. Quoad secundam partem, probatur assertio: quiz materialiter magis accedere videtur ad veritatem, qui dicit, nonaginta esse centum; quam qui dicit, duo esse centum: sicut etiam ulna est minus inzqualis septem palmis, quam uni palmo: &, in hoc sensu, philosophus 4. metaph. cap. 4. explicandus est, ubi docet: nec eodem modo mentitus est, qui quatuor, putat, esse qui mille: puta, diverso modo, extensive, & materialiter.

### ARTICULUS VIII.

An eadem propositio possit esse vera simul, & falsa.

XIX. Dico 1. Eadem propositio, quoad idem objectum, non potest simul esse vera, & falsa. Assertio probatur: propositio est vera, vel falsa, ex eo, quia objectum est, sicuti per ipsam repræsentatur: atqui objectum non potest simul esse, & non esse, sicuti per propositionem repræsentatur: Phil. Neg. Log.

Bbbb

ergo propositio non potest esse vera simul, & falsa, quoad idem objectum. Immo

Dico 2. Nec respectu diversorum objectorum: scilicet eadem omnino propositio non potest esse simul vera, & falsa; etiam si habeat objecta diversa. Assertio probatur: quia propositio illa, quam adversarii contendunt, cum Comptono hic sect. 5. esse veram simul, & falsam, v. g. Petrus currit, Paulus dormit, tendens, ut ajunt, disparate, & æquivalens duabus; vel est copulativa, vel disjunctiva; si primi; si Petrus currat, sed Paulus no dormiat: vel e converso; tota erit falsa: nam, ad falsificationem propositionis copulative, sufficit, ut diximus in summulis, si pars una falssicetur: illa enim assirmat totum complexum: & parum resert, si modus tendendi sit virtualiter divisibilis, & disparatus, vel indivisibilis: aliter dicam, propositionem universalem, v. g. omnis homo currit, esse veram simul, & falsam, aliquibus hominibus non currentibus, dummodo aliquis currat.

Si fecundum; propositio est vera: quia, ad veritatem propositionis disjunctivæ, sufficit, immo, in toto rigore loqueado, juxta sententiam veterum, necessario requiritur, quod una pars disjuncti. no sit: ut etia in summulis dictum est disp.2.11.1.67 12.

posse conformem uni objecto, dissormem alteri, ideoque veram aimul, & salsam; fortasse nobiscum in re sentiunt, discrepant tantum in voce: & solum contendunt, propositionem illam non ab utroque, sed ab alterutro ex objectis totam salsificari. Sic volitio, qua Petrus libere vult simul abstinere a carnibus, die veneris, & non abstinere, die sabbati; tota est peccaminosa: licet non ex utroque capite dehonessetur.

Dico 4. Non importune notandum hoc loco, propolitiones illas, quæ vulgo dicuntur propolitiones seipsas falsisicantes, v.g. ego nunc dico falsum, quæ supra nullam aliam propositionem reflectat; proprie propositiones non esse, humano modo prolatas, sed vocalem combinationem terminorum nugatoria, propositioni similem: sicuti homo pictus non est vere, & absolute homo. Ratio est, quia intellectus non potest in eodem instanti, de eodem objecto, eodem modo cognito, perceptis terminis, dicere, quod sit, & non sit: sed in casu posito, intellectus simul enunciaret de seipso, quod diceret falsum, & non diceret falsum: ergo hæ, & hujusmodi propositiones non possunt, humano modo,

Digitized by Google

pro-

proferri. Major hujus syllogismi est certa: quia nequit intellectus negare, quæ sunt lumine naturæ nota; si percipiat terminos: lumine autem naturæ notum est, quod idem non possit simul esse, & non esse. Minor ejusdem syllogismi probatur: siquidem intellectus dicens: ego nunc dico falsum; affirmaret, falsitatem esse; & negaret, falsitatem esse in eadem propositione; adeoque enunciaret, idem simul esse, & non esse: enunciaret, falsitatem esse, quia diceret, propositionem esse falsam; enunciaret falsitatem non esse, quia diceret, quod verum enunciaret, dicendo, propositionem esse falsam; adeoque seipsum illuderet.

## ARTICULUS IX.

An propositio vera possit transire in falsam, aut falsa in veram.

XXI. Dico 1. Propositio, in materia necessaria, vel in materia impossibili, nequit de vera mutari in salsam, vel de sassa in veram. Conclusio est certa, & probatur: quia objectum necessarium, vel impossibile, est objectum omnino immutabile; nec potest aliter se habere, ac antea: sed, ad hoc, ut propositio de tali objecto mutaretur de vera in salsam, vel e converso; oporteret mutari objectu: ergo propositio, in materia necessaria, vel impossibili, non potest transire de vera in salsam, vel de salsa in veram. Major non indiget probatione. Minor probatur: nam, si objectum remanet, ut erat antea; propositio remanebit semper ipsi objecto conformis, aut dissormis; adeoque vera, vel salsa, ut antea.

Dico 2. Propositio, in materia contingente, si significet objectum pro aliquo tempore determinato, v. g. Petrus nunc scribit; non potest transire de vera in falsam, vel de falsa in veram. Hec conclusio item videtur certa, & probatur. Supponamus, Petrum nunc scribere, tum sic: hæc propositio, Petrus nunc scribit; est vera, quia Petrus nunc scribit: esset falsa; si Petrus nunc no scribere: atqui, ex suppositione, quod Petrus nunc scribat, implicat, illum nunc simul non scribere, vel contra: ergo implicat, quod hæc propositio, Petrus nunc scribit, ex suppositione, quod nunc vera sit; transeat in falsam, vel viceversa. Eodem modo philo-Bbbb.

sophandum de allis propositionibus similibus. Minor non indiget ulteriore probatione: implicat enim, rem simul esse, & non

esse: & factum infectum fieri neutiquam potest.

XXII. Dico 3. Propositio, in materia contingente, significans objectum absque ulla temporis determinatione, v. g. qua dicitur: Petrus currit; nec potest transire de vera in fassam, vel de falsa in veram : ex suppositione, quod propositio sit, ex intrinsecis suis, repræsentatio, & imago. Conclusio est communis: pro ea pugnant Hurtadus, Oviedus, Arriaga, Giattinus, Comptonus, Aversa Pontius, & alii apud ipsos: nec non recentiores quamplurimi contra Suarez, Rubium, Amicum, Bonaspeni, Mastrium, Semeri, Polizzium, & alios. Probatur: ut sit vera hæc propositio indeterminata: Petrus currit; sufficit, quod cursus Petri sit, pro aliquo tempore, quodcunque illud sit: utque eadem propositio sit falsa; requiritur, quod pro nullo tempore sit cursus Petri: atqui, ex suppositione, quod cursus Petri sit pro aliquo tempore; implicat, quod simul in nullo tempore sit: vel, contra, ex suppositione, quod cursus Pétri, pro nullo tempore existat; implicat, quod simul, pro aliquo tempore, existat: ergo, ex suppositione, quod hæc propositio: Petrus currit; semel fuerit yera; implicat, mutari in falsam: vel contra. Atque idem de similibus propositionibus. Major probatur: quia propositio, in materia contingente, significat rem existentem, vel non existentem : sed res contingens nequit esse existens : nisi (saltem fundamentaliter) pro aliquo tempore: sique non est existens; illa pro nullo tempore est, ne quidem fundamentaliter : ergo, ut sit vera hac propositio indeterminata: Petrus currit; sufficit, quod cursus Petri sit pro aliquo tempore: utque eadem propositio sit .falla; requiritur, quod cursus Petri pro nullo tempore existat. Sicuti ad hoc, ut sit vera hac propositio: homo scribit; sufficit, quod aliquis homo scribat, quicunque ille sit: utque eadem sit falsa; requiritur, quod nullus homo scribat: propositio enim indefinita, affirmativa, in materia contingente, æquivalet particulari: negativa universali, ut, ex summulis, tritum est.

Dico 4. Hactenus de propositione mentali: num propositio vocalis, licet non possit mutari de vera in fassam: vele converso, naturaliter; potest tamen miraculose. Probatur assertio, quoad primam partem: quia voces, cum sint successivæ; nonpossunt naturaliter exdem diutius conservari. Quoad secundam vero partem probatur: quia, si Deus conservet miraculose has voces: Petrus currit, vel illas reproducat; non est, cur illæ, currente Petro, non sint veræ: non currente, falsæ; ex suppositione, quod sint omnino indisseretes ad hoc, vel illud tempus consignificandum: sicut sunt indisserentes, ex intrinsecis suis, ad hoc, vel illud objectum significandum, omnino ad placitum.

XXIII. Dico 5. Propositio scripta potest, etiam naturaliter, transire de vera in salsam: vel e converso. Probatur: quia hæ voces ita scriptæ: v. g. Petrus nunc currit; possunt modo consignificare tempus, in quo Petrus currit; modo tempus, in quo non currit: sicut, ex intrinsecis suis, sunt indisferetes, ut supponant pro uno, vel pro altero objecto: nec scriptura est quid, ex natura sua, successivum, & sluens: adeoque potest naturaliter conservari.

Dico 6. Dixi, assertione tertia, propositionem, in materia. contingente, significantem objectum abique ulla temporis determinatione, puta ex parte actus, seu modi tendendi; non posse transire de vera in falsam, vel de falsa in veram, ex suppositione, quod propositio sitzex intrinsecis suis representatio, imago: quia. si supponatur propositio semiextrinsece talis, ita ut nunc possit esse repræsentatio, & imago unius temporis, nunc repræsentatio & imago alterius temporis; ita ut nunc confignificet unum tempus, nunc alterum tempus; non negaverim, posse excogitari casum, in quo transeat de vera in falsam, vel e converso. Verum, in hac hypothesisnon poterit ratione impugnari, qui asserat, cognitionem Petri, v. g. compleri ab extrinseco in esse talis; & esse indifferentem ad fignificandum nunc Petrum, nunc Paulum: immo, qui asserat, rerum essentias compleri posse ab extrinseco, ita ut Petrus nunc sit homo, cras vero sit equus: quod non videtur asserendum: hujusmodi enim essentiæ, ut ita dicam, conditionatæ, quæ præcise compleantur, & diversificentur a tempore, non funt, præsertim desacto, ponendæ; nisi,ex ipsomet suo conceptu, tempus includant: ut hæc concreta, quæ sunt: Petrus hodie , Petrus cras ; domus recens , domus antiqua,

# A R T I C U L U S X. Solvuntur objectiones.

XXIV. OBjicies 1. Cum Semeri disp. 5. log. quast. 5. art. 2. dic, per horam integram: Socrates sedet: & ma-

maneat eadem cognitio: fac, in prima medietate horæ, Socratem federe, in secunda, non sedere; in tali casu, illa propositio, per primam medietatem horæ, est vera, per secundam, est salsamergo potest cognitio, in materia contingente, transfre de vera in salsame.

Respondeo, dato casu, nego secundam partem antecedentis. Propositio, in hypothesi, de qua loquimur, est repræsentatio, & imago sui objecti: sicuti actio modalis possibilis, est essentialis pofitio sui termini; & unio modalis possibilis, est essentialis nexus fuorum extremorum: ergo non potest mutare suum objectum: sicuti actio, & unio modales non possunt variare terminos suos: ergo, si propositio est repræsentatio selsionis Petri, in prima medietate horæ; illam semper repræsentabit: adeoque semper erit vera, etiamfi duret in aternum: nam, ex suppositione, quod Petrus sederit, in prima medietate horæ; implicat, quod nonsederit in eadem horæ medietate. Unde, si prophetia Isaiz cap. 7. v. 14. qua prædixit : ecce Virgo concipiet, & pariet filium: nunc perseveraret; adhuc verissima esset: quia objectum, ab illa affirmatum, fuit conceptus, & partus Virginis, post primamo ipfius prophetiæ durationem. Si autem propositio est repræsenratio fessionis Socratis, tum per primam, tum per secundam medietatem horæ; semper utranque medietatem horæ consignificabit : adeoque etiam in prima medietate fuit falsa.

Objicies 2. Propositio licet non possit mutare objectum, quod per se significatur; potest tamen mutare objectum, quod per accidens ab illa exprimitur: atqui predicta propositionis objectum per se est sessionis; objectum per accidens est tempus diversum: ergo potest predicta propositio nunc significare sessionem Socratis pro prima medietate hore, nunc vero pro se-

cunda: & sic prius esse vera, deinde falsa.

Respondeo, tam majorem, quam minorem negandam esse, tanquam de subjecto non supponente: adeoque consequentiam esse nullam. Cognitio enim, cum sit essentialiter hæc, aut illa repræsentatio hujus, aut illius objecti: sicuti actio, & unio, respectu suorum terminorum; sit, ut quidquid repræsentat, & significat, per se repræsentet, & significet: sicut se habet actio, & unio, respectu suorum terminorum, in linea sua: adeoque non datur respectu cognitionis objectum per se, & objectum per accidens, in sensu, quem adversarii contendunt.

XXV. Ob-

XXV. Objicies 3. Hæc propositio: homo existens in atrio dormit; per se significat rationem hominis, existentis in atrio: & hoc objectum semper invariate repræsentat: per accidens significat modo hunc, modo illum hominem: & hoc objectum mutare potest: modo enim repræsentat Petrum, qui existit in atrio: modo Paulum: ergo propositio potest transire de vera in falsam, modo præsicto.

Respondeo, nego antecedens. Propositio idem objectum. formaliter semper invariate significat, idem semper invariate Tepræsentat: omnes scilicet homines, existentes in atrio, pro quacunque differentia temporis: & ex suo modo tendendi, est talis, ut. ad ejus verificationem non requirat hunc, vel illum hominem determinatum: unde est, ut objectum materialiter mutare dicatur, feu verificativum materiale, ut alii loquuntur, non autem formale: quatenus semper verificatur, per omnes, non simul, sed vage, in atrio existentes, & dormientes: quæ quidem propositio, si nemo unquam existat in atrio; est de subjecto non supponente: illius enim fenfus est : vel Petrus, vel Paulus, vel Marcellus ( & sic de singulis) est in atrio, & dormit: quandoquidem non datur individuum vagum a parte rei, aut ratio hominis præcisa ab hoc, vel illo, aut alio in particulari; licet detur ex parte actus, ut, fuo loco, probavimus: si vero aliquis existens in atrio, non dormiat; propositio absolute fassisficatur, ut constat ex dictis art. præed.

Objicies 4. Potest propositio nunc consignificare unum instans, modo aliud: ergo potest propositio modo significare unum objectum, modo aliud. Antecedens probatur: nam propositio enuncians: Petrus currit, proinstanti, mibi coexistenti; si perseveret; modo significat primum, modo secundum, modo tertium instans.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego iterum antecedens: & contra sic argumentor: hujus propositionis sensus, vel est: Petrum currere in omni instanti, de quo verificabitur coexistere sibi; vel non de omni, sed de aliquo duntaxat: si primum; propositio semper consignificat omnia instantia, sibi correspondentia: si secundum; rursus peto: vel sensus est de aliquo instanti determinato, vel non: si primum; propositio semper significat hoc instans determinatu: si secundus semper.

XXVI. Objicies 5. Hac propositio: ego nunc incipio loqui; est vera, in primo instanti locutionis: est falsa in sequentibus. Hac alia propositio: ego nunc sinio loqui; est vera, in ultimo instanti locutionis: suit falsa in aliis instantibus: ergo eadem propositio

potest transire de vera in falsam: vel e converso.

Respondeo, nego antecedens: & contra sic argumentor: prima propositio, vel significat, me incipere loqui, solum in primo instanti locutionis, in sensu accommodo: vel, me incipere loqui, etiam in reliquis instantibus: si primum; semper est vera: si secundum; semper est falsa. Idem, proportione servata, sed viceversa, dicendum de secunda propositione.

Objicies 6. Si nulla propositio posset transire de vera in salsam, vel e converso; sequeretur, quod quelibet propositio esset necessario, & essentialiter vera, aut salsa; nulla per accidens, & contingenter talis: consequens est falsum: ergo & antecedens.

Respondeo, nego majorem. Nam eadem numero propositio, in materia contingenti, significans cursum Petri, pro instanti, A; suit indisserens, ut poneretur, existente cursu Petri, vel cursu Petri non existente: eodem modo, quo idem cursus Petri suit indisserens ad existendum, & non existendum: utque deinde idem cursus Petri, ex suppositione, quod contingentur suit, pro instanti, A; non potuit non esse, pro eodem instanti: ita propositio, affirmans talem cursum, existentem pro instanti, A, ex suppositione, quod suit semel contingenter vera; non potest transire in salsam.

XXVII. Objicies 7. Aristoteles cap. de substantia dicere videtur, propositionem suscipere posse contraria, per mutationem veræ in falsam: vel e converso: sicuti substantia potest suscipere contraria, per mutationem, v. g. calidæ in frigidam: ergo nostra

sententia opponitur doctrinæ aristotelicæ.

Respondeo, nego consequentiam: & dico, vel Aristotelem, loco citato, id non docere, sed mere permittere, ut aliqui respondent: asserere nihilominus, quod, etiam hoc dato, habeatur tamen diversitas in eo, quod, licet tum propositio, tum substantia suscipere possit contraria, & mutari; substantia tamen per Ant. Forti.

fui mutationem intrinseram: cognitio absque ulla sui mutatione intrinsera, pracise per mutationem, aut variationem objecti. Vel secundo, cum aliis, Aristotelem loqui de propositione in specie, & ex parte actus considerata: quatenus scilicet est indistrerens propositio in communi, ut dividatur in veram, & falsam. Vel tertio, cum aliis, Aristotelem docere propositionem, in materia contingente, suscipere posse contraria: quatenus est omnino indisserens, ut sit vera, vel falsa: non autem quatenus, habita semel veritate, aut falsitate, possit illam exuere, quantunvis in materia contingente: in qua examinabit

#### ARTICULUS XI.

An propositio de futuro, aut non futuro contingenti, possit esse determinate vera, vel determinate falsa.

Dico 1. Status quæstionis est, an propositiones de objectis contingenter suturis sint deter-XXVIII. minate veræ, vel fallæ. Quod enim propositiones de suturis necessariis, aut impossibilibus sint determinate veræ, vel falsæ;non controvertitur. Sicut enim omnino determinatum est, quod Deus, utpote ens necessarium, in æternum erit; ita nunc determinate verissima est illa propositio: Deus in æternum erit: sicut determinate falsa propositio contradictoria: nimirum, Deas cras, aut in æternum, non erit: sicut etiam, ut omnino determinatum est, quod chimera, utpote ens impossibile, cras, & in. aternum non erit; ita nunc determinate vera est illa propositio: chimera cras, & in aternum, non erit: & determinate falsa propolitio contradictoria, nimirum, chimera eras, aut in aternum, erit. Est autem quæstio, utrum propositiones de futuro contingente sint determinate veræ, vel falfæ in se, quanvis non quoad nos:nam certu est, a nobis no cognosci determinate omnia futura contingentia: quin immo neque cognosci determinate ab angelis, si hujusmodi futura sint secreta cordium, quæ solum determinate cognoscuntur a Deo, qui dicitur scrutator cordium: &, in hoc sensu, dicitur vulgo, quod de futuris contingentibus non detur determinata veritas, scilicet quoad nos. Juxta quem sensum explicant communiter illud ex sacris literis ssai.c. 41.v. 23. annúciate, que Phil. Neg. Log. Cccc

que ventura sunt, & dicemus, quia dii estis vos, juxta ea? qua dicta sunt in theol. lib. 2. de angelis. Quibus pramissis,

Dico 2. Qualibet propositio est determinate vera, vel falsa. Probatur: quælibet propositio habet suam contradictoriam: atoui.ex duabus propositionibus contradictoriis, una est determinate vera, altera determinate falsa: ergo quælibet propositio vel est determinate vera, velest falfa. Major non videtur negabilis:nec ulla assignari potest propositio, que alteri non opponatur contradictorie. Minor constat ex summulis, & probatur: quia propositio est vera, vel falsa, ex eo, quia res est, vel non est; suit, vel non fuit; erit, vel non erit, sicut ab illa repræsentatur, & enunciatur, atqui res in se, determinate est, vel determinate non est; fuit, vel non fuit; erit, vel non erit, sicut a propositione repræsentatur, & enunciatur: ergo quælibet cognitio vel est vera, & tunc ejus contradictoria est falsa: vel est falsa, & tunc eius contradictoria est vera: adeoque, ex duabus propositionibus contradictoriis, una est vera, altera falsa, & quidem determinate.

- XXIX. Dico 3. Quælibet propositio de futuro contingenti, five absolutum illud sit, sive conditionatum; sive liberum, sive mon liberum, est determinate vera, vel determinate falsa. Est fententia communissima apud doctores, præsertim nostra Societatis: fuit etiam communis apud antiquos, ut videre ell, apud Conimbricenses in cap. 8. de futuris contingentibus quest. unicas art. 4. Eam tenent, ex professo, Suarez, Vasquez, Arrubal, Tannerus, Hurtadus, Arriaga, Oviedus, Herice, qui duos, & viginti auctores, ex aliis etiam scholis, adducit, quos inter recendendus Alensis, D. Bonaventura, Scotus, Okamus, Gabriel, -&, ex thomistis, Zumel, & Alvarez, apud Comptonum in logicadisp. 46. sect. 10. num. 4. Pro opposita sententia stare videntur Aureolus, Bassolis, Catarinus, quos inter refertur etiam Ægiidius, aliique. Conclusio, præterquaquod susticienter primo, constare potest ex super. assert. secundo, probatur : quia, supposito, quod Petrus nunc peccet; nunc, ex his duabus propositionibus contradictoriis: Petrus nune peacat : Petrus nune non peccat; affirmativa, est determinate vera, quia conformis objecto: negativa rest determinate falsa, quia dissormis objecto: ergo, heri, ex his duabus propositionibus contradictoriis: Petrus cras peccabit; Petrus cras non peccabit; affirmativa, erat determinate vera; negativa

tiva determinate falsa: ob candem rationem; sicut crasa etiam per iplos adversarios, ex his duabus propositionibus contradictoriis: Petrus heri peccavit: Petrus heri non peccavit; affirmativa. erit determinato vera a negativa, determinate fulfa. Antecedens non videtur posse, neghri . Consequentia probatur : ideo nune hac propositio assimmatival Petrus bodie peccat; est vera, ejusque contradictoria falfa ; quia peccatum Petri hodie, feu nunc, actu est existens: sed heri. peccatum Petri erat futurum pro hodie: sicuti cras erit præteritum : ergo, si, ex his duabus propositionibus contradictoriis: Petrus nunc peccat ; Petrus nunc non peccat : una est determinate vera ; altera falla ; idem dicendum etiam de illis propositionibus inter se contradictoriis, heri promunciatis: Petrus cras peccabit: Petrus cras non peccabit: sicut de illis etiam pronunciandis cras: Petrus heri peccavit: Petrus heri non peccavit. Major videtur certa: neque enim assignari potest alia caufalis: Minor probatur: id, quod nunc, seu hodie, est præsens, licet contingenter; heri erat futurum pro hodie, licet contingenter: eo modo, quo nunc est actu existens, & cras erit præteritum: atqui nunc, seu hodie est præsens, seu actu existens determinate, determinatione confequente, licet contingenter, peccatum Petri:ergo idem heri erat determinate futurum pro hodie, determinatione consequente, & contingenter: sicut cras erit, eodem modo, præteritum.

XXX. Dico 4. Licet contingens fit, cuilibet ex propositionibus contradictoriis esse veram caut falsam in materia contingenti ; quod tamen, ex illis, una sit vera, altera falsa, quæcunque illa sit; necessarium est. Assertio, que satis constare potest ex dictis, probatur: quoad primam partem: siquidem:nunc Petrus contingenter peccat, ita ut possit non peccare rergo hac propositio afhrmativa: Petrus nume peccat; est contingenter vera vita ut eadem posset este falsa: si scilicet Petrus nunc non peccaret: & tunc ejus contradictoria esset vera: ergo heri hac propositio: Petrus cras peccabit; suit contingenter vera, sicut cras erit coutingenter vera illa propositio: Petrus heri peccavit. Eodem modo discurrendum effet de veritate propositionis negativæ; si Petrus nunc non peccaret. Quoad secundam partem, probatur etiam assertio: licet quodlibet, ex duodus contradictoriis objectivis, possit esse, aut non esse, si fint contingentia : adeoque peccatum Petri contingenter sit, cum est, contingenter non sit, cum non est; tamen . . . . Cccc 2

thoc disjunctum, scilicet, quod peccatum sit, vel non sit; net cessarium est: ergo, quod, ex duabus propositionibus contradictoriis, una sit vera, altera falsa, quecunque illa sit, necessarium est. Antecedens probatur: implicat enun, quod aut utrunque, aut neutrum contradictorium existat: soilicet, ut idem simul sit, si non sit; vel aeque sit, neque: non sit; vel aeque sit, ut unum ex illis existat, si alterum non existat, quodcunque illud sit.

Dico 5. Posset, pro nostru conclusione, ita construi argumentum e datur de suturo necessario determinata veritas e ergo & de suturo contingente e sicut enim implicat, non esse suturam absolute id, quod absolute, & necessario erit; ita implicat, non esse alcerutram ex partibus disjuncti contradictoriorum; sed, ex illis, quacunque existat, licer determinate, determinatione consequente 4, verissea determinate unam ex propositionibus contradictoriis, alteram salssiscat e ergo, si datur de suturo necessario determinata veritas, determinata veritas, determinata veritas, determinata veritas, determinata veritas, determinata veritas e susur etiam de suturo consingente deverminata veritas, licer determinatione consequente, & hypothetica, int, ex infra dicendis, medius explicabitur. Interius, ad hujus articuli complementum,

XXXI. Dico & Adversarii, ni fallor, non negant, dari de futuris contingentibus decerminatam veritacem, aut fallutatem: negant, dari hujusmodi veritatem, aut falsitatem, independenter a decreto divino: ultro enim concedunt a quod futurum. contingens sit determinate futurum ; ast non ante decretum Dei, sed post decrerum de ponendo uno, vel altero contradictorio: cum enim, inquium, futurum contingens fit omnino indifferens ad existendum, vel non existendum; ut determinetur potius ad existendum, quam ad no existendum, opus est divino decreto, determinante ad umm, & tollente pradictam indifferentiam. Unde Deusipse, ante suum decretum, non potestideterminate videre, wirth Petrus cras libere peccabit, vel non peccabit; utrum cras Petrus libere amabit, vel non amabit : quia, in tali signo, idest ante decretum Dei, determinans ad unum permillive, aut approbative; eventus adhuc intelligitur ambiguus, pendulus, & sulpensus, cum sit indisferens : videt autem id Deus post duum decretum efficax permissivam, seu approbativum e cum enim videat, se ab eterno habuisse decretum essicue permissivum de pecçato Petri pro hodie; cognoscit, quod pecpeccatum Petri pro hodie erit determinate futurum: cumque vis deat, se ab æterno habuisse decretum essicax approbativum, seu intentivum de actu charitatis ejusdem Petri pro hodie; cognoscit, quod actus amoris pro hodie erit determinate suturus.

Sed contra hunc modum philosophadi adversariorum est, quia hujusmodi decretum, vel est indisterens, vel prædeterminans ad unum: si primum; eadem est dissicultas de decreto ipso, deque eventu, post decretum considerato: nam hoc decretum, rum sit indifferens, non tollit indifferentiam, & indeterminationem ipsius eventus contingentur futuri : adeoque adhuc post hoc decretum, eventus contingens remanet ambiguus, pendulus, & duspensus: ergo nondum determinate suturus. Si secundum, contra est: quia vel sermo est de eventibus contingentibus liberis, vel de non liberis : si de liberis : implicat decretum prædetermimans ad unum, quia tolleret libertatem: cum immutaret principia immediata, idest actum primum proximum libertatis: quæ importat potentiam in actu primo proximo, ita indifferentem. ad utrunlibet; ut, positis omnibus immediate praviis prioritate naturæ, possit potentia indisserenter ponere utrunlibet, scilicet operari, vel non operari: adeoque non poterit eventus, contingens liber, esse determinate futurus post decretum, & cognosci a Dea determinate futurus in præexplicato decreto rergo, si cognoscitur a Deo, ut determinate futurus, quod ipsi adversarii concedunt; cognoscitur determinate futurus in se ipso, modo a næbis subra explicato.

Si sermo sit de eventibus non liberis; contra est: quia, si potest eventus contingens liber, esse, occupation, a Deo determinate suturus in se 3 poterit exiam eventus contingens non liber: cum mi-

litet identitas rationis.

XXXII. Breviter, a primo ad ultimum: futura contingentia vel non habent determinatan veritatem in seipsis, unde determinate cognosci possint a Deo, primo, præcise, quia sunt quid liberum contingens, indisserens ad existendum, aut non existendum vel secundo, præcise, quia actu non existent: vel tertio, indivisibiliter, ex utroque cupite: vel quarto, præcise, quia sunt saturat vel quinto, indivisibiliter, ex omnibus præcise, quia sunt saturat vel quinto, indivisibiliter, ex omnibus præcises eapitibus: vel sexto, ex alio capite. Non primum; quia aliter nec posset cognosci actus liber creaturæ actu existens: immo nec ipsum decretum

tum Dei, secundu id, quod dicit de libero, de contingenti, de indifferenti, de relativo ad extra, quomodocunque distinguatur ab esse Dei absoluto, & necessario: si enim hac, quantunvis indifferentia, cognosci nihilominus possunt certe, determinate. & infallibiliter; quare non futura, quantun vis contingentia, libera, indifferentia? Non secundum; quia aliter nec cognosci determinate poterunt in seipsis præterita contingentia, aut etiam præterita & necessario futura, que actu nondum existunt: adeoque non tertium, ut constat ex dictis. Nec quartum; quia aliter nec necessario futura cognosci; in se ipsis possent determinare. Itaque nec quintum, ut conflat ex dictis : quod quidem esset petitio principii manifesta. Non sextum; quia non est assignabile. Sed hæc logicis innuisse sit satis: de hac materia fusius dictum est in theol. lib. 1. de Deo, ubi de scientia contingentium, non. folum ex ratione intrinseca, verum etiam, ex scripturis, & Patribus.

## A R T I C U L U S XII. Solvantar objectiones.

AXXIII. Dijicies 1. Objectum futurum contingens nonhabet determinatam existentiam: ergo nec determinatam veritatem objectivam: ergo propositio, circa ipsum, nunc non habet determinatam veritatem, aut falsitatem.

Resp. distinguo antecedens: suturum cotingens non habet existentiam determinatam in causa, transeat; determinatam in sesubdistinguo: actualem, concedo; suturam, nego antecedens: & distinguo eodem modo consequens & c. Hoc nihil aliud importat, nisi quod causa libere, vel saltem contingenter ponet aliquod determinatum, quod nunc non est.

Objicies 2. Si hæc propositio: Petrus cras peccabit, nunc sit determinate vera; ergo Petrus cras determinate peccabit: ergo non poterit non peccare: quod est absurdum, contra humanam libertatem.

Respondeo, nego secundam consequentiam: & contra sic argumentor: Petrus nunc determinate hic sedet; nec tamen ideo sedet hic necessario, sed omnino libere: potuisset enim, pro suo arbitrio, hic non sedere: ergo eodem modo discurrendum de peccato ejustem crastino, salva omnimoda libertate.

Ob-

Objicies 3. Peccatum Petri, crastinum, est nunc determinase futurum: ergo Petrus cras absolute necessario peccabit: ergo non

peccabit.

Respondeo, distinguo antecedens: determinatione consequete, concedo; determinatione antecedente, nego antecedens, & confequentiam. Petrus cras peccabit, non quia erit antecedenter determinatus ab aliqua caula, & consequenter absolute necessitatus ad peccandum (aliter non peccaret: non.enim est peccatum, ubi non est libertas ) sed peccabit, quia ipse se libere determinabit ad peccandum: &, ex suppositione, quod peccabit; necessario peccabit, necessitate consequente, & hypothetica, idest conditionata: quandoquidem, ex suppositione, quod peccatum. craserit; non poterit, pro eodem tempore, esse carentia peccati, in sensu composito cum peccato: idem enim non potest simul esse, & non eile: atque hoc eil, peccatum Petri esse futurum necessario, necessitate consequente. In quo sensu Petrus nunc necessario hic sedet, vel peccat: quia, ex suppositione, quod hic sedeat, vel peccet; implicat non federe, non peccare, in fensu composito cum fessione, peccato, ad quod se libere determinavit. Verum hæc non dicitur absolute, & simpliciter necessitas, sed libertas. Quæ divisio necessitatis absolute, & simpliciter antecedentis, quæ dicitur necellitas sine addito, & tollit libertatem; & necessitatis secundum quid, seu consequentis, & hypotheticm, quam facit ipse actus liber in ordine ad se; quæque non destruit libertatern, cujus est exercitium; non gratis a nobis confingitur: cumsit doctrina Ss. PP. præsertim D. Thomæ, D. Anselmi, Boetii, & omnium communiter theologora, ut sape dictum est in theol.

XXXIV. Objicies 4. Petrus, etiam dum peccat, potest peccare, & no peccare: ergo dum peccaturus est, potest esse, & non esse peccaturus: ergo ejus peccatum non est determinate suturum.

Respondeo, distinguo antecedens: potest peccare, & nonpeccare, simultate potentie, concedo; potentia simultatis, nego
antecedens: & eodem modo, distinguo primum consequens: simultate potentiæ, concedo: potentia simultatis, nego primam,
& secunda consequentiam. Vel, claritatis gratia, dissinguo secundum consequens: non est determinate suturum, determinationeantecedente, concedo; determinatione consequente, nego consequentiam. Petrus, dum se formaliter determinat ad peccandu;

Digitized by Google

sest se determinare ad non peccandum; & quidem per eandempotentiam omnino liberam, adeoque indisserentem ad utrunlibet:
& hoc est, Petrum habere simultate potentiæ, idest habere simul
potentia indisserenter ad utrunlibet sub disjunctione:nunquam tamen Petrus habet potentiam ad componenda simul peccatum, &
carentiam peccati: & hoc est, Petrum non habere potentiam simultatis, seu ad utrunque, in sensu composito, idest simul, ponendum.

Objicies 5. Si propositio, de suturo libero, esset nunc determinate vera, vel determinata salsa, v. g. quod Petrus cras peccabit; Deus certo prævideret nunc, quod Petrus cras peccabit: atqui, si Deus id certo nunc prævideret; læderetur humana libertas: ergo. Minor probatur: quandoquidem præscientia Dei est infallibilis: ergo Deus, prævidens Petrum cras peccaturum, salli non potest: ergo Petrus cras absolute necessario peccabit: adeoque non libere peccabit: quin peccabit, & non peccabit: quia, ubi libertas non est, non est locus peccato.

Respondeo huic argumento, ob quod Aristoteles, quemsecutus est Marcus Tullius, negavit, Deum ab xterno cognovisse actus liberos creaturarum situros: quenque reprehendens Divus Augustinus lib. 5. de civitate Dei cap. 9. inquit, nt bomines faceret liberos, fecit sacrilegos, idest de scientia Dei impie opinantes; nego minorem: ad cujus probationem, nego secundam consequentiam, & quidquid inde infertur: necessitas enim hac, est necessitas consequens ad actum liberum suturum, in se pravisum.

XXXV. Objicies 6. Præscientia Dei, de peccato Petri, suturo, suit ab æterno: ergo est aliquod absolute, & simpliciter antecedens ad peccatum Petri: ergo Petrus necessitaretur ad peccandum, necessitate antecedente; adeoque peccaret, & non peccaret: peccaret, ut supponitur; non peccaret, quia non libere-

peccaret.

Respondeo, distinguo primum consequens: ergo præscientia Dei est aliquod absolute, & simpliciter antecedens, antecedentia temporis, seu potius æternitatis, concedo; antecedentia causalitatis, nego primam, & secundam consequentiam. Nam, ut notant communiter SS. Patres, præsertim Divus Augustinus lib. 3. de libero arbitrio cap. 4. sutura, non ideo sunt, quia a Deo præsciun-

Teinntur: sed ideirco prasciuntur, quia futura sunt. Itaque non. ideo Petrus nunc peccat, quia Deus id prævidit ab æterno: quadoquidem peccaret nunc Petrus, etiam si Deus ejus peccatum. per impossibile, non prævidisset; sicut non peccaret, si non peccaret; sique nihilominus Deus, per impossibile, falso prævidisset futurum peccatum Petri:sed ideo Deus prævidit ab æterno, Petrum nunc peccaturum; quia Petrus nunc vere peccat: & hinc dicitur. peccatum Petri antecedere, quasi causalitate quadam logica... scientiam Dei, non e converso: licet scientia Dei præcedat tempore, seu potius eternitate, ipsum peccatum. Unde sic tandem res universa resolvitur: Petrus nunc libere peccat: ergo, ex supposttione, quod libere peccet; necessario necessitate consequente, seu potius infallibiliter infallibilitate consequente, libere peccat: cum non possit in eodem tempore peccatum simul esse, & non esse: ergo Deus abæterno prævidit, Petrum libere nunc peccaturum ergo, & præscientia Dei, ejusque infallibilitas, modo explicato, est quid consequens ad actum liberum ipsius Petri, secundum. subsistendi consequentiam: adeoque libertatem non lædit. Jam divinæ præscientiæ cum humana libertate concordiam feliciter explicat Boetius lib. 5. de confol. philosoph. ubi sic habet : sicue scientia prasentium nihil his, qua fiunt, ita prascientia suturorum nihil his, que ventura sunt, necessitatis importat. Unde non previdentia, sed providentia potius dicatur, quod porro ab rebus infimis constituta, quast, ab excelso rerum cacumine, cuncta prospiciat. Quid igitur postulas, ut necessaria fiant, que divino lumine lustrantur : cum , ne homines quidem , necessaria faciant esse , quæ Videant? num enim, que presentia cernis, aliquam eis necessitas tem tuus addit intuitus?

XXXVI. Objicies 7. Petrus nunc non potest facere, ut non fuerit ab æterno præscientia de ejus peccato: sed, ex suppositione, quod suerit talis prescientia, Petrus non potest non peccare: ergo Petrus nunc non potest non peccare: ergo non libere pec-

cat: ergo peccat, & non peccat.

Respondeo, distinguo antecedens: Petrus non potest id sacere, impotentia consequente, concedo: impotentia antecedente,
nego majorem: & distinguo minorem: Petrus non potest nonpeccare, impotentia consequente, concedo; impotentia antecedente, nego minorem: & distinguo primum consequens: ergo
Petrus non potest non peccare absolute, nego: conditionate,

Phil. Neg. Log.

D d d d

fub-

Tubdiffingno: & hec est importatiu consequent, concedo y importentia ancecedens, nego primam, di secundam consequentiam. Petrus est siber ad peccandum, vel non peccandum, modo sepius explicato: sed, quia libere peccata, libere ipse est m causia, ut Deus praviderit ab aterno peccatum ejustem. Potniste quidem Petrus non peccare; adeoque potulset sacere in alia hypothesi, ut non suisset ab aterno pressionia Dei de peccaro Petri, sed prascientia de carentia peccati: staque potulset Petrus, potentia absoluta, & antecedente, impedire prascientiam peccati; sicet non possi illam impedire, potentia conditionata, & tonsequente. Vernm hac agitent ex prosesso the dissensiam in cheol. sib. 1. de Deo, ubi de stionnia constituentium, etiam sibèrorum.

Objicies 8. Objectum futurum, contingens, nune non existit:

ergo non potest denominare propositionem munc veram-

Respondeo, concesso antecedente, nego consoquentiam: ut tenim pluries replicavinus; ut propositio munc dicatus para, vel salsa; non necesse est, quod ejupobjectum existat, quin neque quod sit existibile: immo requiritur quanduque, ut ejus objectum non sit existens: ut in hac propositione, Antichtisus was of: immo quandoque requiritur, ut objectum ne quiden sit existibile: ut in hac propositione, chimera non potest osse.

Retorqueo deinde argumentum i objectum necessario feturum, nunc non existit. Objectum presteritum contingens nunc non existit rergo neutrum potest denominare propositionem.

nunc veram.

XXXVII. Objicies 9. Non potest explicari, quid sit rerum non existentium futuritio, determinata in se: ergo non sunt determinate suturæ: ergo non datur de illis veritas determinata.

Respondeo, nego antecedens, & dico: quod, sicut suturitio ferum necessario suturarem consisti in earum actuali existemia necessaria, pro tempore suturo; ita suturitio rerum non existemia necessaria, pro tempore suturarem, consisti in earum carentia actuali. & in earundem existentia pro tempore, pro quo de illis verificabitur, existunt: suturitio vero revum munc existentiumo quantumos etiam sistemarum, non importat predictam carentiam pro tempore presenti, ut patet, ex ipsis terminis. En proportio hasi modo discurrimus communiter de rerum preteritione: independenter a carentiis quibussam modalitus, quas aliqui ponunt cum

cum Perez. & Pallavitino, abique ulla necessitate, ut videbitue

Deinde retorqueo argumetuminon potest explicariquid si rerum non existentium prateritio, determinata in se: ergo non suns determinate praterita: ergo no datur de illis varitas determinata.

Objicies 10. Si propolitio, de futuvo contingente este pollet determinate vera; non posset explicari diversitas, inter propositionem contingenter veram, & necessario veram e ergo proposi-

tio de futuro contingente, nequit esse determinata yera.

Responded, nego antecedens, & assigno diversitatem : propositio necessario vera, estilla, de qua verificatur, quod implicet, mo fuific, aut non fore verams propositio contingenter vera estailla. de qua verificatur, quod non implicet, fuisse falsam, vel fuisse. non veram. Conimbricenfes docent, philosophos: cum dicunta propolitiones veras, in materia necellaria, elle æternæ veritatis : loqui de propositionibus de pilesenticiqued ninstrum semper veræ fint, five objection excitat, five non existat, w, g, homo est ani, mai racionele: Antichristus est homor quia faciont sensime conditionatum; licet absolute., & de pressenti proferantur. In matei teria viero non necessaria, fed contingente, nifi objectum exiflat propositiones de prasentissunt fassa utpote de subjecte non supposence : v. g. Antiohrisher est album quiu sensum suciunt ablobbuin. Sodiante flio cande in est de insido: loquendi. and Maximin Land Opjiques are Ex Godena legica majonis parte w quaff. un art. 2. paragr., licet, ex propolitionibus, contradictoriis, in materia necessaria, di praterea, exprapositionibus in matoria contingence pretenira, & profesti i ma lit determinate, yera, altera determinate falsa: eventus enim contingens, poliquan prezerious est preci presions man est emplique pendulus, & suspentin, ign determinaturad alterutram; secus; peros fidoquamur de propoliticalina contradictoriis, in materia contingente futura, a: ergo non probatur, quod de futuris contingentibus detur determinata veritas, aut felfitas. Antecedens, quand ultimam parsem , que comtouentient , probatur auctoritate. Aristotelis pri--mb peribermon cupid abi, pastquare dixisset, e duabus proposicionibus contradictoriis de proterito, vel de presenti, unam esse determinate veram , alteram falsam ; expresse addidit , non ita esse in propositionibus de suturo contingente: licet necesse sit, al--teram effe veram, velfalsam; nontomen banc, vel illam diffin-:57 Dddd

He. Et Divi Thomæ in eundem textum: licet, ex duabus propofitionibus alterutra sit vera; non tamen hec, vel illa determinate.

Respondeo, nego antecedens, quoad ultimam partem. Ad ejus probationem distinguo antecedens: quoad nos, concedo; in se, nego antecedens, & consequentiam. Aristoteles ( nist velimus dicere, quod erraverit in hac materia, divinam præscientiam pernegans de rebus futuris contingentibus liberis, ut supra innuebam) & Divus Thomas solum negat, posse nos, ex duabus propositionibus contradictoriis de suturo contingente, dicere certo determinate, quænam sit vera, quænam salsa alicet id possimus asserte de propositionibus contradictioniis, in materia contingente præsterita, vel præscati quia videlicet noscere, quidem possumus determinate, quæres, licet alioqui contingens, sit presens, quæ præterita: non autem, quæ sutura; si contingenter sutura est.

XXXIX. Objicies 12. Divus Thomas 1. periherm. lett. 23. Expresse docet: fassum est, quod omne, quod estriverum esse "semper verum suerit ditere, determinate esse suturum: ergo non datur

de futuris contingentibus determinata veritas.

Respondeo, distinguo antecedens: quoad nos, concedo; in se, subdistinguo: determinatione antecedente, concedo; determinatione consequente, nego antecedense, es consequentiam. Nec gratis, sed juxta doctrinam Sanctorum Patrium. Undé Discus Augustinus lib. 26, contra Faustum cap. 4, tam non possent futura, non sieri; quam, non suisse facta, praterita. Et D. Anselmus lib. de concordia prescientie cum libertate: rem suturame, vecesse est, esse suturame; quoniam, sutura esse nequit anom sutura.

Objicies 13. Propositio, de suturo, non est determinate vera, quandiu objectum ejus non est determinate suturum: atqui ante decretum Dei nihil est determinate suturum: ergo nulla propositio, de suturo contingente, est determinate vera ante decretum Dei. Minor probatur: siquidem ex Divo Thoma 1. part. quanssione 16. art. 7. ad tertium: suturum est, quod habet, in sua causa, determinatione ad essendum: sed ante decretum Deires non habent determinationem, in suis causis, ad essendum: ergo: ante decretum Dei nihil est determinate suturum.

Respondeo, nego minorem: juxta sæpius explicata. Ad ejus probationem, dislinguo majorem: cumulative, concedo; exclusive,

ve, nego majorem: &, omissa minore, nego consequentiam. Futurum est, quod habet determinationem ad fore: seu, quod habebit determinationem ad essendum: & quidem sive determinationem antecedentem, & in causa; sive determinationem consequentem, & in se, ut in casu nostro. Itaque, licet sufficiat ad inferendum, determinate rem esse futuram, ejusdem futuritio, veluti causalis, nempe determinatio in causa: cum hæc futuritio caufalis, determinata, trahat futuritionem formalem, determinatam, rei in se; non tamen est necessaria: cum possit res in se esse determinate futura formaliter, determinatione consequente, absq; ulla determinatione antecedente, & in causa, alioqui libera, adeoque indifferente : quæ non aliunde determinatur, ad exercitium. liberum suz potentiz; nisi a seipsa, & a plenitudine suz poten-'tiæ, per ipsummet exercitium, determinatione consequente: quæ non lædit, quin perficit libertatem, cujus est formale exercitium. XL. Objicies 14. Res fit præsens ex eo, quod producitur per suam causam: ergo sit sutura ex eo, quod producenda est a fua caufa: ergo non potest res ulla cognosci futura in se.

Respondeo, distinguo antecedens: præsentia, idest existentia causali, concedo; formali, nego antecedens: & distinguo eo-'dem modo consequens: futura futuritione causali, concedo; formali, nego primam, & secundam consequentiam. Non negamus, quod creatura habeat, habuerit, vel habitura fit esse suum dependenter a sua causa: quodque, si habeat esse a causa sua; sit præsens: sique habuerit; sit præterita: sique habitura sit; sit futura: negamus tamen, quod ipsum esse formale creaturæ, contradistinctum ab ipsa causa, quod quidem recipit, recepit, vel recipiet a sua causa; non possit cognosci determinate in seipso: sive de cæteró illud sit presens, sive preteritum, sive futurum. Enim vero, sicut creatura habet suum esse intrinseçum, licet receptum a causa, quod produci quidem possit, in se; cur & suam cognoscibilitatem intrinsecam non habeat, que determinate cognosci possit, in se, ab agente intellectuali perfectissimo, qualis est Deus? Et sane adversarii ultro concedunt, rem presentem, & preteritam, quanvis contingentem, esse in se, determinate talem; adeoque, qua talem, determinate cognosci posse. Si igitur res presens habet suum esse intrinsecum, quod cognoscatur in se determinate, prout contradistinctum a causa, licet contingenter receptum ab illa; sique res præterita habuit suum esse intrinsecum,

quod etiam nunc cognoscatur in se determinate, prout contradisinclum a causa, quanvis illud ab hac receperit; quare non, & res sutura, sicenda sit habitura suum esse intrinsecum, quod etiam, nunc cognoscatur in se, determinate faturum, prout contradistinctum a causa; licet recipiendum ab ipsa a

Objicies 15. In tantum aliquod est producendum; in quantum ejus causa determinata est ad ipsum producendum: atqui nonnisi per decretum Dei determinatur causa ad aliquod producendum in universum: ergo, nonnisi in decreto divino, res contin-

gens, determinate futura, cognosci poterit.

Respondeo, nego majorem. Nam res producenda est, quia ejus causa est determinanda ad ejus productionem; licet nondum determinata. Deinde, etiam omissa majore, nego minorem: quia non necesse est, ut Deus prædeterminet causam ad unum: immo hoc repugnat; si sermo sit de causa libera, qua tali: cui Deus applicat decretum indisserens, quo habito, ipsa causa se formaliter determinat ad hoc, vel illud exercitium libertatis.

XLI. Objicies 16. Objectum contingens est indifferens ad

fore, vel non fore: ergo non est determinate futurum.

Respondeo, nego consequentiam: quia cum hac indisterentia stat determinatio consequens, & hypothetica, hactenus explicata.

Retorqueo deinde argumentum: objectum contingens est indisserens ad esse, & ad non esse; ad fuisse, vel non fuisse: ergo non est determinate præsens, non est determinate præteritum.

Objicies 17. Licet sit vera hæc disjunctiva: Antichristus vel erit, vel non erit; non ideo tamen ejus pars aliqua est determinate vera, sed alterutra indeterminate vera; ergo non datur de su turo contingente determinato veritas determinata, sed duntaxat de su contingente vago, & indeterminato: quod sane ab adversariis non negatur. Antecedens probatur: ut sit vera illapropositio: unus oculus est necessarius ad videndum; non est necesse, quod iste potius, quam ille sit necessarius: sed solum, quod alteruter indeterminate: ergo.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, dislinguo antecedens: quoad nos, concedo; in se, subdistinguo; absolute, idest nulla facta suppositione, concedo; conditionate, idest aliqua facta suppositione, nego antecedens, & consequentiam. Sensus dissinctionis constat ex dictis disposars, 2 em indiindividuo vago, deque necessitate absolute, & conditionate de-

Objicies 18. Licet inter duas propositiones contradictorias non detur medium, per modum propositionis inter utranque partem mediantis, ut docet Divus Thomas 1. post. lett. 5. datur tamén, per modum suspensionis, seu indeterminationis, utriusque extremi: ergo non necesse est, ut, ex duabus propositionibus contradictoriis, in materia contingente de suturo, una sit determinate vera, altera determinate salsa.

Respondeo, nego antecedens, quoad secundam partem: quia eodem modo discurredum est de propositionibus contradictoriis, in se; sive illæ sint in materia præterita, sive præsenti, sive sutura: sicut enim inter esse, & non esse, extra causas, in se, licet contingenter, & libere; inter suisse, & non fusse extra causas, in se, licet contingenter, & libere, non datur medium suspensionis, & indeterminationis; ita nec inter fore, & non fore; inter suturum, & non suturum, extra causas, in se, etiam contingenter, & libere, absolute, vel conditionate operaturas, aut non operaturas.

XLII. Ob. 19. Licet, inter futurum, & non futurum præcisive, non detur mediü; datur tamen inter futurum, & non futurum privative: ergo falsa conclusio. Antecedens probatur: nam; inter hoc, quod habet futuritionem, & quod privatum est omni futuritione, datur aliquod nondum futurü, idest nõdum habens futuritionem pro tunc, sed indisferens ad illam recipiendam, vel non recipiendam': adeoque hæc propositio, v. g. Antichristus est suturus; si consideretur ante decretum, & resolvatur ad unam de præsenti, ut sensus sit, jam datur suturitio Antichristi; est salsa: si vero consideretur quidem ante decretum, sed resolvatur ad aliam de suturo, ut sensus sit, determinabitur suturitio Antichristi; non est vera, nec salsa ante decretum, sed adhuc expectat determinationem ab illo: ergo, licet inter suturum, & non suturum præciosive, non detur medium; datur tamen inter suturum, & non suturum privative.

Respondeo, nego antecedens, quoad secundam partem. Ad ejus probationem, nego assumptum, ex dictis. Deinde contrassic argumentor: quia contingens, & indisserens est Antichristus ad este, & non este; fassa est, ante decretum considerata, hec propositio: Antichristus erit, idest, datur suturitio Antichristi: ergo, quia

quia contingens, & indifferens est, suo modo, ad esse, & non esse, ipsum decretum Dei liberum, seu determinatio de suturitione. Antichristi; falsum erit dicere: determinabitur suturitio Antichristi; quia, Tò determinabitur, cum sit tempus suturum; significat, dari nunc suturitionem determinationis de suturitione. Antichristi, de qua videtur, quoad hoc, eadem esse difficultas.

XLIII. Et sane, quando dicitur, quod hæc propositio:

Antichristus est futurus, sit salsa ante decretum; vel sensus est primo, quod, independenter a decreto Dei, nullum contingens possit esse futurum: cum quodcunque expectet esse ab ipso Deo, modo suo: vel sensus est secundo, quod, independenter ab hoc medio, quod est decretum Dei, non possit in seipso certo, infallibiliter, determinate cognosci id, quod erit, vel esset, dependenter a decreto Dei: adeo nimirum, ut, sicut decretum Dei unice est id, quo medio, res contingens produci debet; ita idem decretum Dei, sit unice id, quo medio, res contingens cognosci possit. Si primum; utique verissimum est, sed non facit ad rem: nec id unquam catholicorum ullus controvertit, aut etiam insidelium sanæ mentis.

Si secundum; contra est primo: quia, licet decretum Dei sit unice medium necessarium creaturæ, quoad existere; non autem ita etiam est-quoad cognosci. Enimyero-licet nullum contingens possit esse præsens, aut præteritum, nisi dependenter a divino decreto; potest nihilominus contingens præsens, aut contingens præteritum, cognosci etiam in seipso, certo, determinate, & infallibiliter, ipsis fatentibus adversariis: ita ut, quoad cognosci, non sit in se pendulum, ac suspensum, sed omnino determinatu, licet contingenter determinatum : ergo, licet nullum contingens possit esse absolute, aut conditionate futurum, niss dependenter a decreto Dei, a quo expectat, aut expectaret esse creatura abfolute, aut conditionate futura; nihilominus potest etiam inseipso cognosci certo, determinate, & infallibiliter: adeout, quoad cognosci, non sit in se pendulum, ac suspensum, sed omnino, quoad absolutam, aut conditionatam futuritionem determinatum, quanvis contingenter determinatum, ex suppositione, quod realiter sit, aut revera futurum esset: vel assignetur disparitas, quæ faciat ad rem: queque non destruat etiam cognoscibilitatem, in seipsis, contingentium præteritorum, atque præsentium.

Ant. Forti.

XLIV. Se-

Secundo, contra est, quia (sive dentur actu in ' XLIV. Deo, sive non dentur decreta de futuris omnibus contingentibus, scilicet etiam de solummodo conditionate futuris; quod etia apud nostros hodie controvertitur) in signo priori ad decretum ipsum existens, v. g. de productione Antichristi; Deus vel cognoscit certo, determinate, & infallibiliter, hoc decretum. esse futurum, vel non cognoscit: si cognoscit; ergo, si potest Deus ipsum decretum futurum determinate cognoscere, in\_ ipsomet decreto: cum alioqui sit contingens, nec absolute ita. connexum cum divina essentia, secundum id, quod hac importat de necessario; ut non potuerit esse futurum oppositum ipsi decreto; quare non poterit determinate cognoscere, in seipso, Antichristum suturum? Si non cognoscit; ergo Deus, ut non potest, ante decretum, dicere: Antichristus est suturus; ita nec potest, ante decretum, dicere: determinabitur futuritio Antichristi: ergo, si prima propositio, per adversarios, ante decretum, est falla, nedum pendula, & suspensa; ita & secunda: vel, si non fecunda; nec prima. Quod si dicatur, cognosci a Deo decretum, in ipsamet essentia Dei, in qua eminenter invenitur;

Tertio, contra est, quia, ante seipsum, decretum cognoscitur in essentia Dei, in quainvenitur eminenter: non obstante, quod essentia Dei, secundum id, quod dicit de absoluto, sit, ut itadicam, speculum quoddam indisserens, ut repræsentet hoc decretum de futuritione Antichristi, aut decretum oppositum de non futuritione Antichristi: ergo &, ante decretum, cognosci potest a Deo futuritio Antichristi, in ipsamet essentia divina, in qua eminenter invenitur Antichristus, utpote creatura: non. obstante, quod essentia divina sit indifferens, ut repræsentet futuritionem, aut non futuritionem Antichristi. Enimvero, si tanta est perfectio, infinita, divinæ essentiæ, ut, quanvis ipsa indifferens sit ad hoc, ut habeat hoc, aut illud decretum oppositum; ex suppositione tamen, quod hoc potius, quam illud oppositum decretum sit; illa hoc repræsentet, non illud; quare non etiam poterit, ex eadem ratione, rem potius futuram, quam non... futuram; rem potius, quam rei carentiam contingentis, etian. præsentem, repræsentare? adeoque, quantum est ex hac ratione, quomodo ab adversariis impugnabitur, qui neget, ullum. contingens, etiam actu existens, in seipso, cognosci posse, etiam Phil. Neg. Log. Leec

dum existit? immo, & decretum ipsum divinum, utpote, suo

etiam modo, contingens, quippe liberum?

Concludendum igitur, quod, sicut Deus certo, determinate, & infallibiliter, cognoscit contingentia præsentia, & præterita, etiam in seipsis, suaq; decreta divina, quantunvis indisserentia, vel ante seipsa, vel saltem, ante aliud decre; um ressexum de ipsis; ita certo, determinate, & infallibiliter cognoscat contingentia sutura, & quidem absolute, aut duntaxat conditionate, in seipsis, aut saltem ante decretum, in ipsa divina essentia, utpote persectissima.

XLV. Objicies 20. Deus, ante suum decretum, non cognoscit omnes eventus, ut determinate suturos, sed solum, ut possibiles: ergo salsa conclusio. Antecedens probatur: Deus, comprehendens causas, cognoscit essectus, ut sunt in suis causis: sed
essectus non sunt determinati in suis causis, ante decretum: ergo
Deus, ante suum decretum, non cognoscit omnes eventus, ut de-

terminate futuros.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, dissinguo antecedens: cumulative, concedo: exclusive, nego majorem: & omissa minore, nego consequentiam. Deus non solum cognoscit eventus omnes situros, ut sunt in suis causis idelt non solum cognoscit, causas, utpote indisserentes, posse ponere, vel non ponere essectus, sed etiam cognoscit ipsos essectus in se, scilicet, ut revera determinate suturos, aut non suturos, juxta superius tradita: cum hujusmodi scientia, demptis imperfectionibus, non sit chimera: ergo debent cognosci, per scientiam Dei infinitam, & undequaque illimitatam, cui tribui debet quidquid cognoscibile est, omni modo, quo, demptis impersectionibus, cognoscibile est.

Objicies 21. Si ante decretum Dei sunt res determinate suturæ; vel hoc habent a seipsis, vel ab aliqua çausa: neutrum dici potest: ergo. Minor probatur: quia, non primum: sicut enimeres non possunt sibi dare, ut sint; ita quoque, nec ut suturæ sint. Non secundum: quia, ante decretum Dei, causæ sunt indisserentes ad agendum, vel non agendum: ergo non possunt determinare essectus suos ad hoc, ut suturi sint potius, quam non suturi.

Respondeo, nego majorem, quo ad disjunctum: & dico, utrunque dici posse, in bono sensu: primum quatenus res, sicut formaliter, determinate est per suum esse prasens, licet indisserens, &

con-

contingens; ita formaliter, determinate erit per suum esse fuum, licet indisserens, & contingens. Secundum, quatenus res, sicut, causaliter, potest determinate esse præsens a sua causa, licet indisserente: quæ, utpote libera, ex plenitudine potentiæ non sine decreto Dei indisserente, se determinet ad hanc, vel illam partem, per ipsummet exercitium præsens suæ libertatis: adeoque determinet rem ipsam, ut sit potius, quam non sit: quatenus scilicet eandem producit; ita potest res esse determinate sutura æ sua causa, licet indisserente: quæ, utpote libera, ex plenitudine potentiæ, non sine decreto Dei indisserente, se determinabit ad hanc, vel illam partem, per ipsummet exercitium suturum suæ libertatis: adeoque determinabit rem illam ad sore potius, quam non sore, quatenus scilicet illam producet.

XLVI. Objicies 22. Ex Guarino disp. 18: log. expens. 3. prope finem: causa indeterminata non potest se determinare ad huncvel illum essectum producendum: ergo sutura contingentia si bera non possunt determinate præsciri: ergo non habent veritatem determinatam.

Respondeo, nego antecedens: vel, claritatis gratia, distinguo: causa indeterminata, ex desectu potentiz, concedo; indeterminata, ex plenitudinæ potentiæ, nego antecedens, & consequentiam. Causa libera, indeterminata, posito decreto Dei indifferente, est indeterminata; quatenus, ob plenitudinem suz potentiz, habet posse indisferenter se formaliter determinare. determinatione consequente, ad hanc, vel illam partem, per ipsummet exercitium sux libertatis. Neque hoc gratis: quia, si ponatur decretum Dei, ex parte actus primi proximi, prædeterminans ad unum; evertitur arbitrium libertatis creatæ, ut fuse dictum est in theol.tract.manuscrip. de Gratia. Sic Deus est omnino indeterminatus, & indifferens; & tamen se indisserenter doterminat, modo perfectissimo, ad hunc, vel illum effectum libere ponendum, per ipsummet exercitium suæ libertatis, cujus est aliqualis participatio creata libertas. Verum, ne sutor ultra crepidas, hæc fuse agitanda theologis relinquamus. Nos de divinascientia contingentium egimus in theol. lib. 1. de Deo ; tum in loco, tum etiam, ubi de prædestinatione, & reprobatione. Des physica autem prædeterminatione; seu, ut ajunt, præmotione; nonnihil in physicis: &, ex profesio in theol. tum locis prædictis: tum tract. manuscripto de auxiliis divina gratia, quem. Catana, Calatajerone, Panormi dictavimus, & defendimus.

Eeee

Digitized by Google

AR-

#### ARTICULUS XIII.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XLVII. Ilco 1. In hac disp. 11. nos diximus primo, veritatem metaphytice esse conformitatem; falsita-

tem, difformitatem cum objecto.

Probavimus, quia nequit assignari, quomodo aliter commodius, aut æque commode, possit veritas, & falsitas metaphysice definiri: aut per respectum ad quam aliam regulam, diversam ab ipso objecto.

Secundo, utranque defacto dari.

Probavimus, quia (etiam præscindendo a revelatis) nequit assignari aliquod sufficiens motivum prudenter dubitandi dealiquibus veritatibus, aut falsitatibus, quæ communiter reputantur certæ. & evidentes.

Tertio, utranque physice, tum per propositionem, tum per

ipsum objectum, adequate constitui,

Probavimus, quia nequit assignari, quomodo possit aliter adæquate constitui formalis veritas, & falsitas adæquata, supra definita: cum sit conformitas, & difformitas rigorosa, aut minus rigorosa: adeoque relatio prædicamentalis, aut quasi relatio; quin falsificetur tradita definitio: aut regula partium: juxta ea, quæ dicta funt disp. 10. art. 6. & seq. contra Modalistas, Connotatores, Formalistas, & alios, quoad physica relationis constitutiva.

Quarto, neutram suscipere magis, & minus formaliter. Probavimus, quia non est, quare, licet formale este, & non esse objecti, non suscipiat magis, & minus; nihilominus formalis veritas, & falsitas propositionis suscipiat magis, & minus: cum, nonnisi ipsummet esse, aut non esse objecti, sit prima, & ultima mensura, ac regula veritatis, ut dictum est, quoad primum.

Quinto, non posse eandem propositione esse simul veram, & falfam.

Probavimus, quia non est excogitabile, in propositione, medium inter repræsentare suum objectu, ut est in se, & inter ipsum repræsentare aliter, ac est in se: adeoque inter esse propositionis simpliciter veræ, aut simpliciter false: ergo non est, unde eadem propositio possit simpliciter esse vera simul, & falsa.

Sex-

Sexto, non posse propositionem transfre de vera in falsamet vel e converso.

Probavimus, quia nequit assignari, quomodo propositio, cum sit essentialiter imago, possit de vera transire in falsam, aut viceversa; quin, mere per variationem temporis, intelligatur essentiam variare: aut quomodo variare hanc possit; quin possint cætera, præcise pro temporis variatione, suas pariter essentias variare.

Septimo, dari de futuris contingentibus determinatam veri-

tarem, aut falsitatem.

Probavimus, quia non apparet repugnantia, quare futurum, aut non futurum, quantunvis contingens, liberum, indifferens, non possit in se determinate cognosci; adeoque habere veritatem, aut fassitatem determinatam: cum possit in se determinate cognosci contingens, ne dum præsens, sed & præteritum, quantunvis liberum, & indisserens: cumque possit ipsimmet decretum Dei, secundum id, quod importat de relativo ad extrasadeoque de secundum quid, de contingenti, de libero, de indisserenti, cognosci determinate, vel in se, vel saltem in essentia. Dei, in qua continetur eminenter; quare non possit etiam, eodem modo, discurri de suturo creato, libero, quanvis contingenti, & indisserenti, ut sit; vel non sit; adeoque, ut coexistat, vel non coexistat cum divina essentia necessaria.

NLVIII. Dico 2. Adversarii sustinent oppositum contranos: sique eorum rationes sunditus introspiciantur; eo tandem

aliquando reducuntur:

Quoad primum, quia non elucet necessitas dicendi, quod veritas non sit inadæquata, sed adæquata conformitas: falsitas, non sit inadæquate dissormitas: sicut etiam nulla est necessitas recurrendi ad objectum pro mensura propositionis: cur enim non possit hoc munus regulæ præstari a divina cognitione, sicut munus regulæ morum præstatur a divina lege, seu præcepto?

Quoad secundum, quia (præscindendo a revelatis) non est assignabile aliquod motivuum, ita sundans veritatem, aut falsitatem ullam, saltem creatam; ut de ea nequeat cum scepticis dubitari.

Quoad tertium, quia nulla est, dispar ratio, quare cognitio, & volitio, & similes formæ, sint adæquate intrinsecæ intellectui, & voluntati, cujus sunt persectio, aut impersectio: & calor, ac fri-

frigus, & cetera id genus, intrinseca subjectis; veritas tamen, ac fassitas, non sint propositionis, adeoque & intellectus perfectio, & impersectio, adæquate intrinseca tum ipsi cognitioni, tum ipsi intellectui, quem assiciunt, in suo genere, & quidem.

iuxta, vel contra exigentiam naturæ rationalis.

Quoad quartum, quia non apparet repugnans, quod, sicut usum est magis, aut minus simile, vel dissimile alteri, ut patet in coloratis; magis, aut minus æquale, aut inæquale, ut patet in quantis: & sicut ipsa propositio est minus, aut magis clara, aut obscura; ita eadem propositio sit magis, aut minus formaliter conformis, vel dissormis objecto; adeoque magis, aut minus yera, vel falsa, quam altera.

Quoad quintum, quia nequit assignari, repugnantia, quare una, eadenque propositio non possit repræsentare duo objectadiversa, quorum unum sit, asterum non sit, ut ab illa representatur; adeoque quorum uni ipsa consormetur, asteri dissormetur: & quare hujusmodi propositio non sit reputanda vera simul, &

falfa ...

Quoad sextum, quia non apparet ratio repugnantie, quare, ut potest Petrus transire de currente in non currentem; ita non possit propositio, representans cursum, aut non cursum Petri, wantire de conformi in dissormem cum Petro currente, aut non currente, aut viceversa; cum non calcunde, quam a cursu, aut non cursu Petri, propositio hauriat veritatem, aut falsitatem.

XLIX. Quoad septimum, quia nequit excogitari modus, & via, qua hec determinata veritas, aut falsitas coherere possit cum omnimoda libertate creati arbitrii: & quomodo objectum contingens, quod, neque actu est, nec suit, adeoque nec, ut ita dicam, sui vestigium ullum reliquit a parte, rei; possit determinate cognosci certo, & infallibiliter in se, aut in ullo alio medio, quam in divino decreto: a quo unice omnis creatura, sutura, determinationem expectat, in existendo.

### Corollarium.

Sed hec, & similia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, tandem aliquando sunt negativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. ergo tam nos, quam adversarii in hac disp. 11. Negative philosophamur.

Digitized by Google

DE

#### DE PROPOSITIONE SYLLOGISTICA

まだい 4次 さいけんひょうしょ バトップド

abi

### De fyllogismo

Primo, in communi. Secundo, demonstrativo.
Tertio, probabili.

#### DISPUTATIO XIL

De syllogismo in communi.

Primo, quid, & quotuplex sit syllogismus. Secundo, de causalitate pramissarum in conclusionem. Tertio, de earundem necessitate, quoad inserendum. Quarto, de restexione conclusionis supra pramissas. Quinto, de bonitate illationis.

# A R T I C U L U S I. Quid, & quotuplex sit syllogismus.

Ilco 1. Quoniam propositio syllogistica dicitur, quæ constituit fabricam syllogismi; loquimur, hoc loco, de syllogismo cum Aristotele : qui libros hosce priores analyticos, idest resolutorios nuncupavit: quod, in illis, philosophus syllogismum in partes resolvat suas, ut ejus essentiam, quasi per anatomen, perscrutetur. Relictis igitur pluribus aliis, qua, in summulis, de syllogismo præmisimus; quoad ejus essentiam metaphysicam : syllogimus, ut ibi innuimus, est oratio, in qua, quibussam positis, aliud quid a positis, necesse est, contingere, eo quod hac sint. Et passim confunditur cum discursu: nam, sicuti discursus materialis, seu localis, proprie est motus ex uno in. alium locum; ita discursus intentionalis, seu intellectualis, per metaphoram dictus, est progressio intellectus ex una in alia veritatem, ex vi prioris: neque enim, ex qualibet veritate indifferenter deduci quodlibet potest, ut temere dicebat Erasistratus: contra quem, ita, ad hominem, arguebat nonnemo: Baculus est in angulo: ergo desipit Erasistratus.

Dico 2.

11. Dico 3. Discursus, seu syllogismus formalis subdividitur bifariam: alius enim est a priori, alius a posteriori. Primus est, quo intellectus, ex notitia causa, seu rei, se habentis ad mo-Ant. Forti. dum causa, veluti descendit ad notitiam essectus, seu rei, se habentis ad modum essectus: atque hic vocari etiam solet discursus, seu syllogismus propter quid, v. g. Petrus est rationalis: ergo rissolis: rationale enim, utpote prædicatum disserentiale, & primarium, trahit, ad modum causæ, rissolie, tanquam proprietatem essentialem, secundariam, quæ metaphysice oritur ex rationalitate, tanquam ex sui radice. Secundus est discursus, seu syllogismus, quo intellectus, ex notitia essectus, seu rei, se habentis ad modum causæ: atque hic vocari etiam solet discursus, seu syllogismus, quia: v. g. datur machina, & respublica universi; ergo Deus, ejus supremus architectus, & alim similibus locis, seu sontibus, quos topicos vocant, petita. Ex dictis; quoad essentiam physicam syllogismi,

Dico 4. Syllogismus physice importat duas premissa, ver saltem unam, quæ sit æquivalenter duplex, & conclusionem... Assertio satis constat ex definitione syllogismi, si eidem applicatur regula partium, de qua dictum est disp. 10. art. 10.11. Quod attinet ad præmissa, quoniam queri solet an, & quomodo cau-

fent conclusionem, erit

### A-R T I C U L U S IL

De causalitate premissarum in conclusionem: deque earum necessitate, quoad inferendum.

Dico 1. Præmissæ causant conclusionem solum directive, seu illuminative, non vero physice instuendo in entitatem actus conclusionis. Est sententia comunis, apud recentiores, cum Aversa quest. 25. sest. 3. Arriaga disp. 15. sest. 5. contra Mastrium, Complutenses, Thomistas passim; & Pontium disp. 20. quest. 2. concl. 4. Probatur: quia nullum habemus inditium dicendi, quod præmissæ, præter hoc, quod est dirigere, seu illuminare intellectum, ut conclusionem eliciat; ipsæ physice, active instuant, producendo simul cum intellectu actum conclusionis: ergo dicendum, quod solum directive, & illuminative concurrant, scilicet illuminando potentiam intellectivam: eique proponendo motivum, unde procedat ad actum conclusionis: ni
Phil. Neg. Log. Ffff mi-

mirum proponendo identitatem extremorum cum uno tertio:unde intellectus affirmet eorundem identitatem, inter se : vel e converso, motivum, unde talem neget indentitatem, ut in summulis dictum est satis. Requirunt autem doctores communiter, ut præmissa coexistant conclusioni: moventur, quia concurrunt illuminative ad illam, ad modum lucis intellectualis: atqui lux non. existens non dicitur illuminare: ergo nec præmissæ, nisi defacto coexistant conclusioni. Sed quidquid sit de hoc, quod videtur difficilis probationis; si velimus ab authoritate præscindere. Enimvero non videtur implicare, quod præmissæ ita dirigant, illuminent, determinent, suo modo, intellectum; ut ille deinde in instanti sequenti, etiam præmissis non dum physice formaliter actu existentibus, erumpat in actum conclusionis, construendo di-. scursum, seu syllogismum non permanentem, sed successivum, ut ita dicam. Sic pyxis, & pagina nautica visa, & considerata, concurrit ad rectam navigationem: non physice in illam influendo, sed solum dirigendo, & intentionaliter illuminando nauclerum: & quidem hujusmodi pyxis, & pagina suum præstat essectum, etiam postquam visa, & considerata suit: immo, si sorte laceretur, aut comburatur; etiam illum prestare potest, postquam, perierit: puta, si adhuc nauclerus eorum memor, quæ vidit, & observavit in pyxide, & pagina jam destructis; ex vi talium notitiaru, ut scopulos, & syrtes declinet; feliciter clavum flectat, & carbasa moderetur. Hæc, quoad causalitatem. Quoad necessitatem vero,

IV. Dico 2. Ad explicatione terminorum, in subject a materia, duplex datur libertas; adeoque & duplex necessitas, duplici libertati opposita. Una dicitur libertas, quoad speciem, seu libertas contrarietatis: altera dicitur libertas, quoad exercitium, seu libertas contradictionis. Libertas primi generis est, qua redutur potentia indisferens, inter duos actus oppositos, & quasi contrarios, ad ponendum unum, vel alterum, v. g. voluntas ad ponendum amorem, aut odium; intellectus ad ponendam assirmationem, aut negationem. Secundi generis libertas est, qua reditur potentia indisferens, inter duo contradictoria, ad ponendum unum, vel alterum, idest ad ponendum aliquem actum, vel ad illum non ponendum, licet neque ponat actum oppositum, v. g. voluntas in ordine ad amorem, vel non amorem; in ordine ad odium, vel non odium: intellectus, in ordine ad affirmationem, vel

non

non affirmationem; in ordine ad negationem, vel non negatione. Itaque, proportione servata, necessitas duplex erit, una, quoad speciem, seu contrarietatis: altera, quoad exercitium, seu contradictionis. Necessitas primi generis est, determinatio ad unu. ex duobus actibus oppolitis, & quali contrariis, ita ut non polsit potentia, hic, & nunc actum oppositum elicere: v. g. voluntas, si determinetur hic, & nunc ad non odio habendum: ita... nimirum, ut possit quidem amare, non autem possit odio habere. quanvis non necessitetur ad amandum. Necessitas secundi generis est, determinatio ad unum, ex duobus contradictoriis, ita ut potentia non possit, hic, & nunc ponere carentia talis actus, idest talem actum omittere: v. g. voluntas, si ita determinetur hic-& nunc ad amandum, ut non possit non amare: vel intellectus, si ita determinetur, hic, & nunc ad affirmandum, ut non possit non affirmare. His ita præexplicatis; status quæstionis est, cujus generis sit necessitas premissarum, in ordine ad conclusionema an scilicet premisse necessitent intellectum, in ordine ad conclusionem, non folum necessitate, quoad speciem; verum etiam, quoad exercitium: qua de re, distincte procedendo,

· V. Dico 3. Premisse necessitant intellectum, in ordine ad conclusionem, necessitate quoad speciem: puta, si ille sint recte dispositæ, & bene penetratæ. Assertio est communissima, & probatur: intellectum necessitari, quoad speciem, est, ita hic, & nunc determinari, v. g. ad aliquod affirmandum; ut non possit Hlud positive negare, licet possit affirmationem suspendere: atqui præmisse assirmate necessitant intellectum ad non neganda conclusionem, quam inferunt : ergo præmisse necessitant intellectum, in ordine ad conclusionem, quoad speciem. Major est explicatio terminorum, ex supra dictis. Minor probatur: intellectus, ex vi præmissarum, assirmans, v. g. identitatem extremorum., eum uno tertio, necessitatur ad non negandam identitatem extremorum, inter se : atqui conclusio negate, esset negatio identitatis extremorum, inter se: ergo premisse affirmate necessitant intellectum ad non negandam conclusionem, quam inferunt. Major probatur: quia intellectus non potest negare verum, cognitum ut verum: sicut nec affirmare falsum, cognitum ut falsum, presertim, si evidenter: sed intellectus, ex vi premissarum; ipsis affirmatis, cognoscit, & affirmat, ut veram, identitatem extremorum, inter se: ergo intellectus, ex vi premissarum, jam af-

Ffff 2

firmatarum, cognoscit evidenter identitatem extremorum inter se: ergo non potest illam negare: cum evidens sit, que sunt realiter eadem uni tertio, esse eadem inter se. Quod colligitur etiam sufficienter ex ipsa definitione syllogismi predica, qua, ex Aristotele, syllogismus dicitur, oratio, in qua, quibusdam positis, aliud quid a positis, necesse est contingere, eo

and hec sint.

VL Dico 4. Premissa, per se loquedo, necessitant intellectum. in ordine ad conclusionem, etiam necessitate quoad exercitium. Est sententia communis, contra Polizzium, & alios, apud ipsum in log. disp. 46. sett. 2. n. 12. & probatur, ex dictis: potentia, alioqui necellaria, physice non impedita, non potest non producere fium actum, circa suum objectum, debite sibi applicatum: atqui intellectus, per se loquendo, est potentia, alioqui necessaria: &, præmissis recte dispositis, ac penetratis, objectum conclusionis est debite ipsi intellectui applicatum: ergo intellectus, per se loquendo, nisi physice sit impeditus, non potest non elicere actum. conclusionis: sed hac est necessitas, quoad exercitium, ex diclis: ergo intellectus/per fe loquendo-necellitatur, ex vi przmifarum, in ordine ad conclusionem, necessitate etiam quoad exercitium. Major probatur: primo, ignis non potest non comburere stupam; si sit eidem debite applicatus, nec physice impeditus, in ordine ad illam comburendam. Secundo, oculus non potest non videre colorem, sibi debite præsentem; nisi sit int impeditus. Tertio, lapis nequit non tendere deorsum, petendo suum centrum; si non sit physice impeditus. Immo quarto, voluntas nequit non amare bonum; si ipsi evidenter repræsentetur absq; ulla, etiam dubia, mistura malitiæ: nec potest non odisse malum; si ipsi evidenter repræsentetur absque ulla, etiam dubia, mistura bonitatis: & sic de reliquis potentiis, in sensu accommodo: ergo, in universum, quin, & a fortiori, quælibet potentia, alioqui necesfaria, non est præsumenda libera in hoc, quod, possit non elicere fuum actum: & non ferri in fuum objectum debite præsens; nis phylice impediatur: ergo intellectus non potest non affirmare. veritatem, evidenter absque ulla mistura, etiam dubia, falsitatis, cognitam: quod est, hic & nunc, eidem summum bonum, immo unicum bonum; nisi fortasse morte, delirio, vel simili distractione przoccupatus, physice impediretuz, vel miraculose, Deo negante concursum ad actum conclusionis: sicut nec potesi idem intelniaque nof

distinctarum.

intellectus non negare falsitatem evidenter cognitam, & absque ulla mistura, etiam dubia, veritatis: quæ falsitas est, hic & nunc, summum, quin unicum malum intellectus. Minor superioris syllogismi probatur etiam: quia objectum, evidenter cognitum, est debite præsens intellectui: sed intellectus, ex vi præmissarum, evidenter cognoscit realem identitatem duorum, inter se: ergo, affirmatis præmiss, evidens est intellectui identitas extremorum, inter se, affirmanda in conclusione. Minor probatur: quia evidens est intellectui: quæ sunt realiter eadem uni tertio, esse eadem inter se: sed in præmiss, affirmatis, cognoscit intellectus realem identitatem extremoru cum uno tertio: ergo, ex vi præmissarum, evidenter cognoscit intellectus identitatem extremorum, inter se. Recolite, quæ diximus, ubi negavimus, tertiam operationem intellectus esse objectum logicæ immediatum disp. 5. art. 5. & 6.

VII. Dico 5. Notandum, hoc loco, cum Arriaga diff. 14. fect. 5. num. 54. non necessario requiri in syllogismo duas præmissa, realiter inter se distinctas, ad inserendam conclusionem, sed sufficere unam cognitionem, quæ sit æquivalens duabus: quatenus nimirum ostendat duplicem connexionem medis cum extremis: quia, ex una parte, non videtur repugnans cognitio, quæ, predicto modo, æquivaleat duabus, quin pluribus, etiam infinitis: sicut nec repugnat lucerua, quæ, quoad luminis copiam, æquivaleat duabus, quin pluribus, etiam infinitis, lucernis tenuioris luminis: ex altera parte, si haberetur hujusmodi præmissa; nono opus esset duabus præmissa ad inferendum: quia non est, unde colligatur necessatas dualitatis præmissarum, realiter inter se

# A R T I C U L U S III. Solvuntur objectiones.

VIII. OBjicies 1. Contra primam assertionem: aliquando præmissæ producunt speciem impressam objecti, quæ species physice instuit deinde in conclusionem: ergo præmissæ sunt causa physica conclusionis. Antecedens probatur: quando, prima vice, cognoscitur ab intellectu conclusio objectiva, idest objectum conclusionis; non supponuntur antecedenter speciese ergo producuntur a præmiss.

Respondeo, in primis, omisso antecedente, distinguo consequens: ergo præmissæ, in aliquo casu, sunt causa physica mediata conclusionis, transeat: immediata, nego consequentiam. Loquimur enim in præsenti de causa immediata, quæ vere, & proprie dicitur influere in effectum: neque enim vere, & proprie avus dicitur physice, & absolute influere in entitatem nepotis. Atque hoc. ex suppositione, quod species physice influent in cognitionem: quod apud me non est verum. Secundo, nego antecedens: ad ejus probationem, concesso antecedente, nego consequentia: & dico, quod intellectus, ad assentiendum objecto conclusionis. quatali, vel primo non indiget speciebus : quia illud evidenter ipsi proponitur, ex suppositione præmissarum, jam affirmatarum. cum sit evidens : quæ sunt eadem uni tertio, esse eadem inter se : vel secundo, si indiget speciebus; sufficiunt species objecti, habitæ per præmissa, & apprehensiones prævias: jam enim objedum conclusionis continetur in objecto apprehensionum, & przmissarum.

Objicies 2. Contra eandem assertionem: conclusio est illatio: ergo, qua talis, non potest physice dependere, nisi a præmiss.

Respondeo, nego consequentiam. Sufficit, quod conclusio, qua talis, physice pendeat ab intellectu, qui est causa illativa, seu discursiva: sicuti volitio dependet a potentia volitiva, & visio a potentia visiva.

Objicies 3. Contra eandem assertionem: sine præmissis intellectus non potest elicere conclusionem formalem, qua talem: ergo præmisse sunt physice concausæ intellectus erga conclusio-

nem.

Resp. nego consequentiam: nam quanvis sine luce lucerne non possit quis noctu scribere; non tamen lux lucernæ physice influit in scripturam, sed solum illuminative: sicuti, quanvis sine pyxide, & pagina nautica, nequeat navis recte gubernari; non ideo pyxis, & charta in rectam navigationem physice influunt, sed solummodo directive.

Objicies 4. Contra quartam assertionem: omnis assensus intellectualis pendet a libera voluntate: unde est, ut error, & judicium temerarium nobis imputetur: ergo potest voluntas libere conclusionem suspendere, licet hæc sit actus intellectualis.

Re-

Respondeo, distinguo antecedens: omnis assensus intellectualis pendet a libera voluntate, si sit circa objectum, & motivum. obscurum, concedo: si sit circa objectum, & motivum evidens, subdistinguo: pendet a voluntate mediate, & indirecte, transeat : immediate, & directe, nego antecedens: & distinguo, eodem modo, consequens: ergo potest voluntas libere conclusionem suspendere, mediate, transeat; immediate, nego consequentiam. Veritas, obscure repræsentata, non est summum bonum. proximum, hic, & nunc intellectui: nec talis, ut omnem formidinem falsitatis, etiam involuntariam, excludat; adeoque illum non necessitat ad assensum: itaque opus est pia affectione, & voluntatis imperio, ne forte errandi periculo se committat, nisi volens. Veritas tamen, eyidenter repræsentata, absque ulla mistura, etiam dubia, falsitatis, est hic, & nunc summum bonum. proximum intellectui: adeoque illum necessario ad se rapit, cum intellectus sit potentia necessaria. Hinc fit, ut quanvis quilibet assensus subsit mediate imperio vo untatis, in quantum hac potest libere applicare intellectum, seseque distrahere, vel non distrahere ab his, vel illis motivis considerandis; non tamen subest immediate, & ex suppositione, quod ad motiva evidentia veritatis illum applicuerit: sicut est libera quidem voluntas in ordine ad applicandum, vel non ad applicandum oculum ad tale, vei tale objectum aspiciendum, & in ordine ad se alio distrahendum, vel non; cæterum, ex suppositione, quod oculum, physice non impeditum, tali, vel tali objecto, debite præsenti, applicuerit; non potest libere cohibere visionem: ut non potest libere impedire, ne ignis stupam, alioqui dispositam, comburat, ex suppositione, quod libere illum stupæ applicaverit. Et fortasse, quoad rem, nobiscum sentiunt plures ex doctoribus, qui communiter reputantur nostræ sententiæ oppositi : dum enim docent, assenfum coclusionis subjici imperio voluntatis; intelligunt mediate,& indirecte, hoc est in radice, & in causa: non vero immediate, & directe, nimirum in se: juxta ea, quæ diximus, ubi tertiam... operationem intellectus exclusimus ab objecto logicæ immediato, ubi supra.

IX. Objicies 5. Contra eandem: Ex Aristotele 1. politic. cap. 3. intellectus despotice subest voluntatis imperio: ergo potest, etiam assirmatis præmiss, per se conclusionem suspendere.

Respondeo, distinguo, ut supra: in ordine ad objecta, & motiva obscura, transeat: in ordine ad objecta, & motiva evidentia, subdissinguo: subest voluntatis imperio mediate, & indirecte, concedo: immediate, & directe, nego antecedens, & consequentiam. Sensus, & ratio distinctionis constat ex dictis.

Objicies 6. Intellectus in fyllogismis probabilibus, qui non funt evidentes, non necessitatur ad eliciendam conclusionem: er-

gó affertio nostra, saltem in aliquo casu, falsificatur.

Respondeo, nego antecedens: nam, licet przmistz sint probabiles; ex suppositione tamen, quod sint assirmatz, ut verz: evidens est conclusio: ex suppositione enim, quod sit cognita, ut vera identitas realis extremorum cum uno tertio ( quod fit per præmissas) non potest non cognosci, ut evidenter vera, idenzitas corundem inter se: &, quanvis consequens sit probabile, ex præmissis probabilibus; consequentia tamen est evidens: adeoque consequens, licet probabile; ex suppositione tamen præmisfarum, jam affirmatarum, necessario infertur. Unde obiter noto, evidentiam duplicem esse posse: primam absolutam. secundam. conditionatam. Absoluta est, circa objectum absolute evidens, v. g. duo non esse tria. Conditionata est, circa objectum non. abiolute evidens, sed ex suppositione: ita, licet evidens non sit, Petrum se movere; evidens tamen id est, ex suppositione. quod currat: unde, quanvis evidens non sit absolute veritas hac: Petrus movetur; evidens tamen est, veritas illa: Petrus movetur, si currit, seu ex suppositione, quod currat: & quidem Petrus, si probabiliter currit; probabiliter movetur: si certe currit : certe movetur : si evidentur currit : evidenter movetur. Czterum evidens est connexio motus Petri cum hypothesi, hoc est, cum cursu Petri: quia evidens est, quod Petrus, si currit, moveatur. Quoniam autem in præmissis purificatur jam. conditio cursus Petri; evidens sit intellectui. Petrum moveri. vel probabiliter, vel certe, vel evidenter: adeoque intellectus necessitatur, ad assirmandum cursum Petri probabilem, certum, vel evidentem absolute, pro varietate præmissarum: semper tamen conditionate evidentem, idest evidentem, quoad connecti cum præmissis; adeoque, & quoad existendum, ex suppositione veritatis præmissarum, scilicet si præmissæ sunt veræ. Aliter posset quis, in syllogismis probabilibus, quanvis recte constructis; concessa majore, & minore, urgente adversario, respon-Ant. Forti.

dere, dicendo: neque affirmo, neque nego consequentiam, sed suspendo judicium; quod esset ridiculum, & contra usum scholarum, in omnibus prorsus academiis, ut notat Arriaga disp. 15. sett. 7. n. 76.

X. Objicies 7. Stante hac doctrina, non potest assignari, cur sidelis mereatur, assentiendo mysteriis sidei, per coclusionem v.g. assentiendo, ex vi harum præmissarum: quidquid Deus summe sapiens, verax, veridicus revelat, verum est: sed revelat Trinitatem: huic conclusioni: ergo Trinitas vera est: ergo nostraassertio est salsa.

Respondeo, nego antecedens, & dico: sidelem mereri, inordine ad assensum prædictum sidei, & similes: quia libere imperat assensum motivis propositis, & libere iisdem applicatur.
Peccat vero, qui non assentitur: quia respuit libere talia motiva,
non imperando actum sidei, ubi tenetur imperare: idest nonimperando assensum ordine ad motiva prædicta, sufficienter
proposita, adeoque non solum credibilia, sed credenda: quibus
motivis assirmatis, necessitaretur ad conclusionem sidei prædictam. Sed de hoc dictum est in theol. lib. 3. de Fide.

Objicies 8. Nullum bonum creatum necessitat voluntatena ad amandum: ergo nullum verum creatum necessitat intellectum ad affirmandum.

Respondeo, in primis: dato antecedente, nego consequentiam: quia omne bonum creatum semper apparet infectum aliqua missura impersectionis, & masitiæ: at verum creatum, quod evidenter apparet tale, nulla fassitatis umbra ossuscatur. Jamomnino evidens est intellectui, ex suppositione, quod duo extrema sint realiter idem cum uno tertio, esse eadem inter se. Hinc secundo, posset cum aliis dissingui antecedens, absolute, concedo; ex suppositione, nego antecedens, & consequentiam: nam, ex suppositione, quod quis essicaciter intendat aliquem sinem, ad quem est omnino necessarium medium aliquod; est omnino necessitatus ad electionem illius medii. Et ratio a priori esse videtur, quia tale medium, utpote omnino necessarium ad sinem intentum; apparet hic, & nunc optimum voluntati, ex hypothesi.

XI. Objicies 9. Potentia loco motiva subjicitur imperio voluntatis: ergo & intellectus.

Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam...

Prima ratio disparitatis est, experientia in potentia motiva, cui

Phil. Neg. Log. Gggg hic,

hic, & nunc, potest esse bona quies opposita motui locali. Secunda ratio disparitatis est, veritas evidenter cognita, in intellectu, cui verum, evidens, est hic, & nunc, summum bonum proximum: ut est oculo, alioqui non impedito, coloratum debite præsens, & applicatum.

Deinde retorqueo: potentia visiva non subjicitur immediate imperio voluntatis, ut supra diximus: ergo nec potentia intelle-

Aiva.

Objicies to. Aliqui defacto, concessis præmissis, etiam reche dispositis, negant conclusionem: ergo nostra sententia vide-

sur contra experientiam.

Respondeo, distinguo autecedens: si non bene pramissa penetrarint, concedo; si recte penetrarint, nego antecedens, & consequentiam. Quia, qui penetrat, & funditus cognoscit, duo extrema esse realiter eadem cum uno tertio; evidenter cognoscit, esse eadem inter se: adeoque, & hoc negare non potest; immo neque non assirmare; si sit sui compos: sieut assirmare non potest, quod idem sit, & non sit; vel, quod idem neque sit, neque non sit: cum evidens sit intellectui sano: quodibet est, vel non est.

Objicies 11. Datur habitus logicus, logice diversus, respectu conclusionis, ac respectu præmissari: atqui, si post præmissar necessario sequeretur conclusio; habitus hic esset commino supersus ergo conclusio non sequitur necessario post præmissa, etians

recte dispositas, & bene penetratas.

Respondeo, nego majorem, ob rationem ipsam, ab arguente propositam in minore. Siquidem, in ordine ad id, quod necessano sequitur in hypothesi; hac posita, non remanet superandunova dissicultas, ex vi regularum artislogicz: adeoque ars quzvis nova, habitualis, seu diversa ab illa arte habituali, quz est
superativa dissicultatum, in ordine ad ipsam hypothesim; esset
oumino supersua. Jam, recte dispositis artisicio logicz pramissis, recteque penetratis beneficio luminis intellectualis, ex natura, vel ex natura simul cum arte; non remanet superanda nova
dissicultas logice, in ordine ad conclusionem: cum nullo modo
resistat intellectus, quin rapiatur a vero evidenter cognito: cujusmodi est veritas conclusionis objective: idest realis identitas
extremorum inter se, ex suppositione veritatis pramissarum,
objectivarum, jam assirmatarum; idest realis identitatis eorundem

dem extremorum cum uno tertio: ergo, in ordine ad conclusios nem, habitus logicæ, diversus ab habitu logico, in ordine ad præsmissas, esset omnino supersuus; adeoque non gratis desacto admittendus ess.

XII. Objicies 12. Cum Polizzio citato 7. 17. si objectum sevidens necessitaret intellectum ad ejus assensum; sequeretur, quod, dum alicui, ex una parte, aliqua veritas, etiam naturalis, evidenter propositur, si, ex altera parte, urgeat præceptum eliciendi aliquem actum sidei de alio objecto; non teneatur talem actum sidei elicere: sed hoc videtur inconveniens: ergo & antecedens. Major probatur: quia potentia tota exhauritur per ila lum actum, circa aliam veritatem evidentem.

Respondeo, distinguo majorem: sequeretar, qued non teneatur elicere actum fidei, si habeat physicam virtutem utrunque actum simul, hic, & munc, producendi, nego; si talem virtutem non habeat, subdistinguo : non teneatur actum sidei elicerein... fensu composito, cum applicatione ad objectum evidens, concedo; in sensu diviso ab illa, nego majorem: & distinguo minorem : consequens est inconvenies, in sensu negato, transeat ; in\_ sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Ad probationem majoris, diftinguo antecedens, ex dictis: per unum. actum tota potentia exhauritur, si ille non habeat physice potentiam ad utrunque, concedo; secus, nego antecedens, & consequentiam, ut supra. Et contra sic argumentor: vel ille intellectus supponitur tante virtutis physice, ut possit utrunque actum simul producere, vel non: si primam; tenetur ad actum fidei eliciendum: si secundum; nequaquam, quia ad impossibile nemo obligari potest: adeoque Deus non poterit huic pracipere actum fidei, pro hoc inftanti, in fenfu composito cum actu scientifico de objecto evidenter repræfentato: unde hic homo, in tali casu, ad summum teneri posset ad se distrahendum ab objecto evidenter repræfentato ; & ad eliciendum deinde actum fidei: licet enim intellectus non possit non assentiri objecto, sibi evidenter repræsentato; non est tamen, quare nequeat se libere ab illo distrahere, & quasi alio avertere: ut potest oculus ab uno objeelo alio le convertere.

XIII. Objicies 13. Cum Lyneeo lib. 7. metaph. tract. 4.6.8. apud Arriagam hic felh. 8. 16.69. & Deus revelet has duas propolitiones, hanc schieet majorem: quidquid Deus revelat, verum Gggg 2 est:

est: & illant minorem: sed Deus revelat, non fore in intellectu tres propositiones: ex vi harum duarum præmissarum, non poterit intellectus inferre hanc conclusionem: ergo non erunt tres propositiones in intellectu. Intellectus igitur non semper necessitatur ad assensum conclusionis.

Respondeo, omisso casu, distinguo consequens: intellectus. non semper necessitatur ad assensum conclusionis impossibilis, concedo; possibilis, subdistinguo: si physice impediatur aliunde. concedo; lecus, nego consequentiam. Nos loquimur de conchilione pollibili: fiquidem, ut dictum est ad præcedentem objectionem , ad impossibile nemo potest obligari, & necessitari: consequentiam autem ex illis præmissis deducere per tertium. actum, coexistentem cum illis, esset impossibile; aliter falsificaretur divina revelatio. Addo cum Arriaga, prædictum argumentum folvendum etiam esse ab adversario, qui sustinet, intelledum, ex vi præmissarum evidentium, necessitari ad assentiendum conclusioni; quanvis non necessitetur, ex vi præmissarum. probabilium: nam, si Petro evidenter reveletur, ut guiden potest, juxta ea, quæ dicta sunt in theol. lib. 3. de Fide, Deum revelare, in ipsius intellectu tres propositiones, non extituras, & præterea Deum mentiri non posse; poterit ne tunc Petrus conclusionem elicere? Hactenus quod pertinet ad præmissas. Erit

### ARTICULUS IV.

De reflexione conclusionis supra præmissas.

AIV. DIco 1. Dari potest conclusio, quæ restectat suprapremissa objectivas. Est sententia communis, quamdesendunt a fortiori, qui contendunt, quanlibet conclusionem restectere necessario supra præmissa objectivas, ut tenent Capreolus, Conimbricenses, Salas, Rubius, Fonseca, Vallius, Arriaga, Oviedus, Giattinus, Polizzius, Semeri, & alii. Assertio probatur. Potest quis ita syllogizare: omnis homo est animal: atqui Petrus est homo: ergo Petrus est animal: quia omnis homo est animal, & Petrus est homo: sed hoc est, conclusonem restectere supra præmissa objectivas, idest supra objectum præmissarum: ergo potest conclusio restectere supra premissa objectivas. Major probatur: quia nulla, in hujusmodi actu illativo,

ita

ita reslectente, apparet repugnantiasimmo valde congruum videtur actui, ex intrinsecis suis illativo. Minor est explicatio terminorum.

Dico 2. Potest etiam dari conclusio, que non restectat, predicto modo, supra premissas objectivas. Assertio est contra auctores supra citatos; pro qua afferri solent Okamus, Gabriel, Gregorius, Aversa, Comptonus, Lynceus, & alii. Probatur: quia ad actum conclusionis sufficit, quod sit judicium, illatum ex vi premissarum, seu propter premissas, ut ita dicam materialiter. seu exercite; non formaliter, & signate: atqui hoc non importat necessario, & essentialiter reflexionem supra premissas obje-Aivas: ergo potest dari conclusio, que non reflectat, modo preexplicato, supra præmissas objectivas. Minor probatur: quia, adhoc salvandum, sufficit, quod, habita notitia præmissarum, & affirmata in præmissis identitate extremorum cum uno tertio; intellectus, aliunde instructus lumine natura, cognoscens, qua funt eadem uni tertio, esse eadem inter se, determinetur ad immediate affirmandum pariter, extrema esse idem inter se : sed ad hoc. non requiritur essentialiter. & necessario predicta reslexio, per actum conclusionis supra pramissas objectivas: ergo Indicium inferri materialiter, & exercite ex vi præmissarum, non importat necessario, & essentialiter restexionem ipsius judicii, supra. præmissas objectivas. Minor: probatur: sufficienter intellectus determinari potest ad aftirmandum immediate, duo extrema esseidem inter se, per hoc, quod affirmaverit in præmiss identitatem extremorum cum uno tertio. & aliunde sit instructus lumine naturæ, quod, quæ sunt realiter eadem uni tertio, sint eadem inter se : ergo &c. Antecedens probatur : quia intellectus, ex dictio, cognita veritate evidenter, fatis est potens; & determinatus ad illam, etiam immediate affirmandam, fine reflexione; ut clarius infra affertin.

XV. Dico 3. Dari potest conclusio, quæ restectat suprapræmiss formales. Probatur: quia non videtur implicare, quod, quis, per actum conclusionis restexæ, assentiatur identitati extremorum, inter se, ex vi identitatis ipsorum cum uno tertio, pro ut cognita reduplicative: ita, ut etiam, per eaudem conclusionem, simul cognoscat, & assirmet cognitiones ipsas, seu præmissa formales, ex vi quarum, talem identitatem in tertio cognovit: sed hoc est, conclusionem restectere supra præmissa formales: ergo potest

Dies 4. Dari etiam potest conclusio, que non reflectat supra pramissas formales. Probatur: quia, ex dictis assertione secunda, adhec, ut actue, seu cognitio, dicatur, hic, & munc, illatio; inflicutal fiat dependenter a promitis formalibus, for yi illarum. seu propter illas, proptereitate quadam conditionis, materiali, exercita, & ut quo: sed hac dependentia, hac proptereitas. hæc quali caulalitas , ut quo, sufficienter salvari potest, perhoc, ound actus ille fisc, apparentibus illis priemisis, modo pradicto. determinantibus vergo dani potek conclusio, que non enflectat supra præmissas formales. Minor probatur : non cous est alio determinativo superaddito: ergo sufficienter potest salvari, per hoc, quod actus fiat, apparentibus illis pramidis. Antecedens probatur: pramisia, ex dictis, necessitant intellectum ad conclufionem; & quidem , tum quoad speciem, tum quoad exercitium: ergo implicat, elici actum hunc, quo attirmatur, v.g. identitae extremorum inter se, apparentibus præmisses, quibus ostendirur. identitas extremorum cum uno tertio; quin dicatur hic actus pendere moraliter a præmissis; sieri, ex vi illarum, & propter illas: ergo non opus est alio determinativo. Sic, ubi cansa essentialiter est necessitata ad ponendum aliquem esfectum physicum; boo, quod est, hunc effectum pendere physice a tali causa, fal vatur sufficienter, per iplum entitatem effectus, & caufe absque ullo modo superaddito, aut simili causalitate distincta.

XVI. Di-

XVI. Dico 5. Propositio predicta reduplicative, ut conclusio, constitueretur inadequate ab ipsis præmissis: quia, in esse talis, nequit intelligi formaliter constituta, nisi per ipsas: a quibus, modo prædicto, dependendo, dicitur esse judicium elicitum, ex vi præmissarum, seu propter præmissa, adeoque conclusio, aliquo modo, puta saltem materialiter, & exercite. Ex dictis

Dico 6. Propositio, que hic, & nunc, est conclusio; diceada est . posse non esse talis: niss essicariter aliunde constet, illamin. individuo elle ex intrinfecis suis ellentialiter illativam. Assertio est plurium recentiorum, & videtur coincidere, saltem ex parte, cum Lynceo. Probatur: quia nulla cognitio, seu propositio entitative, seu specificative considerata, dicenda est implicans non dependere a præmiss, nist assignetur implicantia: neque enim. defacto sunt ponendæ connexiones essentiales, nist probentur: quandoquidem standum semper pro divina omnipotentia, proque subjectione creaturarum, in ordine ad absolutem dominium eiusdem omnipotentie : non soluni ; quoad simpliciter effendum ; fed etiam, quoad effendum fecundum quid : cum Deus sit omnipotens, no folum, in ordine ad simpliciter operandum; sed etiam, in ordine ad modum operandi, alioqui non repugnantem.: ut fuse, dictum est in theol. lib. 6. de Sacramentis, ubi de potentia obedientiali. Sicut igitur, nisi efficaciter probetur, non dicimus, objectum aliquod elle implicans produci ; aut permitti fimpliciter a Deo, miraculose operante i ita, nist esticaciter probetur, non oft dicendum, quod aliquod, in ordine ad ipfum Deum, miraculole operantem, fit implicans fecundum, quid, v. g. implicans separari ab alio, implicans non pendere ab aliquo, implicans componi cum aliquo; adeo, ut veluti refistat aliquibus usibus divine omnipotentie, & libertatis: cui tribuendum quidquid non evincitur esse implicans contradictionem. Adeoque ipse actus, specificative acceptus, qui nunc est conclusio syllogismi; potuisset non esse conclusio : quia nimirum idem numero actus, qui nunc immediate affirmat identitatem extremorum inter les scilicet determinatus tanquam ab applicatione, ab apparentia. præmissarum, ostendentium identitatem eorundem cum uno tertio; potuisset affirmare eandem identitatem extremorum inter se immediate: unde, in esse talis conclusionis constituerecutifindequate a premissis, modo predicto, prelucentibus itellectuia Breviter clarius. .... XVII.

XVII. Dico 7. Recle coordinatis, penetratis, & affirmatis præmissis; intellectus sanus, physice non impeditus, necessitatur primo, ad non errandum, in inferenda conclusione, cujus objectum videt virtualiter in præmiss: ade oque, ne erret . utque recte inferat (saltem, si velit inferre) non opus est novo præcepto, & regula logica, nec novo formaliter artificio, supra artificium præmissarum. Ideoque secundo, necessitatur ad noneliciendum actum opppositum conclusioni, quam sequi videt ex hujusmodi præmissis: quæ est necessitas, quoad speciem, ut dictum est art. 2. Immo tertio necessitatur, per se loquendo nisi fortasse se alio distrahat, vel aliunde physice impediatur; ad eliciendu actum conclusionis: hujusmodi auté necessitas est vaga: signidem quarto, actus conclusionis esse poterit, vel duntanat materialis, & exercitus, & quali, per actum facti, illativus; quatenus videlicet fiat ex determinatione præmissarum prædicta : qui sane actus non erit reflexivus supra præmissas: vel quinto, esse poterit formalis, signatus, reflexivus supra præmissa, puta supra illas refle ctens, proptereitate sibi adequate intrinseca: quanvis non sit hujusmodi actus necessarius: ad eum modum, quo dictum est in theol. lib. 7. de panitentia, peccatorem, de peccato commisso, dolere posse, ex motivo aliarum virtutum: & tune actus ille erit actus pœnitivus, seu pœnitentie, materialis, exercite . per actum facti: & posse preterea, de eodem peccato dolere, ut deleat a scilicet ex ipsomet formali motivo panitendi: & tunc actus ille erit formaliter poenitivus, seu formalis, poenitentie, signate, & reslexe: qui sane secundi generis actus non est simpliciter necessarius ad remissionem peccatorum, cum sufficiat primi generis, ut dictum est in theol. loco citato.

### ARTICULUS V. Solventur objectiones.

OBjicies 1. Contra primam assertionem: predicta reflexio vel deberet sieri clare, explicite, & formaliter; vel sat esset, si obscure, implicite, & virtualiter: neutrum dici potest : ergo falla conclusio.

Respondeo, nego minorem, & dico: posset primo modo; sed sat esset, si secundo. Enim vero potest quis hoc pacto concludere syllogismum : omnis bomo est animal : sed Petrus est homo : er-.. Ant. Forti. go

go Petrus est animal; quia omnis homo est animal, & Petrus est nomo: in quo casu, est clara, explicita, & formalis reflexio. Et potest quis, ita syllogizando, concludere: omnis homo est animal: sed Petrus est homo: ergo Petrus est animal: ita, ut Tò, ergo, intelligatur habere vim significandi: propterea, ex his, hinc, qua de causa, quamobrem, & c. licet obscure: in quo casu, dicitur haberi reflexio obscura, implicita, & veluti virtualis, supra premissa objectivas,

Objicies 2. Contra eandem assertionem: si conclusio ressertere posset supra objectum præmissarum; sequeretur, quod medius terminus ingrederetur conclusionem: consequens est contra

regulas summularum: ergo & antecedens,

Respondeo, distinguo sequela majoris: sequeretur, quod medius terminus ingrederetur conclusionem, ut quo, concedo; ut quod, nego sequelam majoris, & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam... Regula summularum præscribit, tales sieri, itaque coordinari premiss, ut inde medius terminus non ingrediatur conclusionem, ut illius subjectum, aut prædicatum: non autem, ne ingrediatur, ut ratio formalis motiva uniendi subjectum cum prædicato.

XIX. Objicies 3. Contra eandem assertione: si conclusio restecteret aliquando supra objectum præmissarum; sequeretur, quod posset quandoque esse simul vera, & falsa: consequens est absurdum, & contra nostra principia disp. 11. art. 8. asser. 1. et 2. ergo & id, unde sequitur. Major probatur: nanque id contin-

geret . si quis ita syllogizaret:

Omnis substantia est homo: Sed Petrus est substantia:

Ergo Petrus est homo; quia omnis substantia est homo;

& Petrus est substantia.

Respondeo, nego majorem: ad ejus probationem, nego assumptum: quia, in tali casu, talis conclusio esset simpliciter falsa, formaliter: quippe simpliciter dissormis objecto, ex dictis de veritate; licet quandoque esse possit conclusio materialiter vera, immo, & de side: ut, si quis inferret, Christum esse hominem, quia est substantia; & omnis substantia est homo: inferret enim verum materialiter ex præmissa falsa, cujusmodi est: omnis substantia est homo.

Objicies 4. Contra eandem assertionem: si conclusio resse. Phil. Neg. Log. Hhhh

Digitized by Google .

cheret supra præmissas objectivas; sequeretur, quod eadem propositio simul esset affirmativa, & negativa: consequens est absurdum: ergo & antecedens. Sequela probatur: quia id contingeret, si quis ita syllogizaret:

> Nullus home est hinnibilis: Sed omnis equus est hinnibilis:

Ergonullus equus est home; quia nullus homo est bin-

nibilis; & omnis equus est hinnibilis.

Respondeo, distinguo majoremi respectu diversorum, concedo; respectu ejuscien, nego majorem: & distinguo minorema consequens est absurdum, in sensu negato, transeat; in tensu conceso, nego minorem, & consequentiam. Ad probationem majoris, nego assumptum, in sensu distinctionis; & dico, conclusonem prædicti syllogismi esse formaliter negativam, virtualiter tamen etiam affirmativam: est surmaliter negativa, quia habet modum tendendi negativaum inter subjectum, & prædicatum summit virtualiter affirmativa, quia ressex assumationi siud, nempe omnem equum esse hinnibilem. Neque est absurdum, quod, in hoc sensu, idem actus sit negatio unius, & assumatio alterius: sicuti non est absurdum, quod idem actus contritionis sit amor Dei, & odium peccati; quodque aliquis actus ossi sit amor fii, & odium objecti, per eundem actum odio habiti.

XX. Objicies 5. Contra eandem assertionem: si concluso reslecteret supra præmissas objectivas; sequeretur satem, satisficari doctrinam Aristotelis, ubi docet, quod ex præmissa satis possit inferri verum: ergo nostra sententia opponitur Aristoteli.

Respondeo, nego antecedens: & primo, dico: Aristoteles non docet, ex pramissis fassis posse inferri verum per conclusionem, restectentem supra pramissas. Secundo, dico: Aristoteles docet, per conclusionem non restectentem posse inferri verum materialiter, seu specificative, non autem formaliter, seu reduplicative: quandoquidem conclusio, que non restectit supra pramissas, constituitur, ex dictis, in else conclusionis, semientrinsee, per ipsa premissas: adeoque, qua talis, seu, ut conclusio est, non potest simpliciter else vera; si contineat fassum: ad fassissicandum enim simpliciter binarium, seu ternarium propositionum, qua tale, sufficit fassissicatio unius partis: in quo sensu, malum ex quocunque desectu.

Objicies 6. Contra eandem assertionem: si aliquando con-

elusio reslecteret supra præmissas objectivas; sequeretur quod quoties quis recordaretur objecti talis conclusionis; recordaretur etiam & objecti præmissarum: sed hoc videtur falsum: ergo & antecedens.

Respondeo, nego majorem in universum. Conclusio relinquit quidem in intellectu speciem sui suique objecti, quod, in hac hypothesi, continet etiam objectum pramissarum: cum ipsa conclusio reslectat supra pramissa objectivas. Ceterum species illa non semper excitare necessario debet memoriam, se cognitiquem totius objecti; si illud sit divisibile: ut patet experientia, pro varietate plantasmatum, species hic, se nunc excitantium. Hinc sepe contingit, ut, per unam cognitionem cognoverit quis decembomines; se tamen deinde recordetur unius, vel alterius, se non omnium decem: sicut etiam sepe contingit, ut quis cognoverit Petrum in talibus, se talibus circunstantius; se deinde recordetur ejusdem Petri, non amem omnium circunstantiarum, quas, simul cum ipso Petro, per euadem actum, cognovit.

XXI. Objicies 7. Contra eandem affertionem: fi conclusion reflecteret supra pramissa objectivas; sequeretur, quod etiam minor pramissa reflectere postet supra objectum majoris.

Respondeo, transcat hor: quid tum? verum talis reslexio, licet contingere possit, & sortasse desacto, saltem multoties, contingat, exprimique soleat per particulam, sed, atqui, aut similem; non tamen est necessaria: quia non colligitur ex essentia. minoris, ut sic, reslectere, dicto modo, supra majorem.

Objicies 8. Contra eandem assertionem: si conclusio ressecheret supra objectum pramissarum; sequeretur, quod intellectus syllogizans, in codem instanti, bis assentiretur objecto pra-

missarum: sed hac repetitio esset inutilis: ergo.

Responded, distinguo majerem: sequentur, quad intelleflus syllogizans, in codem instanti, bis assentiretur objecto præmislarum, divenso modo, concedo: codem modo, nego majorem: & distinguo minorem: sed hæc repetitio esset inutilis, in sensu negato, transeat: in sensu concesso, nego minorem. & consequentiam. Syllogizans, in tali casu, reslectens per conclusionem supra objectum præmissamm, assentiretur eidem objecto indirecte, & transitive, scilicet considerato, in ordina ad aliud, per præmissas vero assentitur ilsarum objecto directe, & intransitive.

Objicies 9. Contra secundam assertionem : dependentia con-

chisonis a pramiss, seu ordo transcendentalis, habitudo, respectus, tendentia conclusionis ad pramiss, quam recentiores
proptereitatem appellant, scilicet, esse propter pramiss; non
potest esse aliquod semiextrinsecum conclusioni: ergo est aliquod,
ei adaquate intrinsecum: ergo conclusio ressecti necessario supra pramiss objectivas. Antecedens probatur: ordo ad suum
motivum, propter quod, in actibus voluntatis, nequit esse illis
semiextrinsecus: ergo neque in actibus intellectualibus.

Respondeo, nego antecedens. Ad ejus probationem, dislinguo antecedens: si motivum necessitet voluntatem ad actum, nego: si non necessitet, transeat antecedens, & nego consequentiam. Quia, actum elici propter motivum indisserens, non potest explicari, per hoc precise, quod actus eliciatur, pracognito motivo: cum possit pracognosci motivum indisserens; & nihilominus actus non esse propter illud: nequit tamen haberi motivum, necessitans ad actum sive voluntatis, sive intellectus; & haberi actum non propter illud motivum; aliter non esset motivum necessitans, sed indisserens.

XXII. Objicies 10. Contra eandem affertionem: præmissa objectivæ semper sunt motivum conclusionis: sed motivum attingitur ab actu, cujus est motivum: ergo præmissæ objectivæ necessario attinguntur ab actu conclusionis: ergo non potest dark

conclusio, que non reflectat supra pramissas objectivas.

Respondeo, ex Comptono, distinguo majorem: semper sunt motivum, saltem extrinsecum, seu impulsivum, seu applicativum, & mere, ut quo, concedo; semper intrinsecum, seu terminativum, & ut quod, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam.

Objicies 11. Objectum conclusionis non habet, ex se, sussicientem veritatem ad intellectum movendum: ergo debet necesfario movere, mediis pramiss: ergo conclusio debet necessario

reflectere supra objectum præmissarum.

Respondeo, distinguo antecedens: ut conclusio est transeat; non ut conclusio, nego antecedens: & distinguo primumo consequens: ergo debet necessario movere, mediis præmiss, si non consideretur ut conclusio, nego; si ut conclusio, subdistinguo: mediis præmiss, tanquam motivo sive extrinseco, sive

Digitized by Google

in-

intrinseco, concedo; necessario, intrinseco, nego prima, & secundam consequentiam. Sensus distinctionis satis constat ex dictis.

Objicies v2. Contra eandem assertionem: objectum præmisfarum necessario est objectum formale, respectu actus conclusionis, respectu cujus est objectum materiale ipsum objectum con-

clusionis: ergo.

Respondeo, nego antecedens: cum assumat id, quod est in quæstione. Licet enim possibilis sit actus ita restectens; non tamen necesse est, ut, quilibet actus conclusionis, ita se habeat cum satis superq; in ipso objecto conclusionis inveniri possit objectum materiale; & formale, nempe veritas, quæ terminet immediate ipsum actum: licet ad hunc præmisæ suerint motivum impulsivum, seu extrinsecum, seu duntaxat applicativum.

Non negaverim tamen, ut dictum est in theol. lib. 3. de Fide, quod hujusmodi actus reduplicative, ut conclusio, haberet, pro objecto formali, objectum præmisarum: enimvero hujusmodi actus reduplicative, ut conclusio, importat tum selpsum, tum premisas: ergo hic actus reduplicative, pro ut conclusio, inadequate consideratus, scilicet secundum id, quod dicit de premiss; habet, pro objecto formali, objectum formale premissarum. Breviter: premisse habent, pro objecto formali, suum objectum formale (propositio est verissima, quippe identica) sed actus reduplicative, prout conclusio, importat inadequate ipsas premissas: ergo actus, reduplicative, prout conclusio, inadequate sumptus, habet, pro objecto formali, objectum formale premissarum.

XXIII. Objicies 13. Contra eandem assertionem: evidens estintellectui, quod que realiter identificantur cum uno tertio; identificentur inter se: sed, in premissis, cognoscit intellectus, extrema identificati cum uno tertio: ergo, in conclusione, non potest non assentiri huic veritati: sed hoc nonnisi resectendo: ergo.

Respondeo, concesso syllogismo, nego minorem subsumptã. Intellectus enim exercite, & quasi per actum facti, semper affirmat, per conclusionem, extrema identificari inter se : quia cognovit in præmissi, illa identificari cum uno tertio; non tamen est necesse, ut signate, & reslexe per actum conclusionis. Quod, si eidem intellectui satis etiam evidenter repræsentetur hæc veritas universalis conditionalis, quod nimirum, si hæc, & quævis alia extrema identificentur realiter cum uno tertio; identificen

~ /.

tur etiem inter se, ex aq, quia identificantur cum uno terrio: cum, ex generali principio metaphysico, que sunt realiter eadem o cum uno terrio, sut idem inter se; assentietur quidem intellectus buic peritati per alium actum; sed, cum id poterit; cu non sut necesse, uttalem assensum present per ipsum actum conclusionis, de quo hic loquimur.

Objicies 14. Contra eandem affertionem : actus conclusionis intrinseçe differt ab assensi præmissarum: sed monniss, quia habet proptereitatem, respicientem præmissa objectivas, secum admente identificatam, qui est modus quidam tendendi ressexi-

uns hipra premillas objectivas: ergo necellario reflectit.

Respondeo, distinguo majorem: aliquis actus conclusionis. concedo; omnis, nego majorem: & concella minore, nego consequentiam. Sensus distinctionis constat ex dictis, quia licet hujufmedi diversus modus tendendi restexivus haberi possit inaliquo achu formali, & signato conclusionis; & passim fortasse habeatur, ut exprimitur regulariter per particulam, ergo, qua videtur significare: hinc sequitur, aut quid simile; non tamen. est necetiarius ad omnem actum conclusionis etiam materiale, & exercită: cum judicium, affirmans hic & munc identitatem extremorum inter se, apparentibus præmisse, que ostendant identitatem corundem cum uno tertio; non sit, cur reputari non possix actus conclusionis materialiter, & exercite, semiextrinsece. talis, ex premisse, tanquam ex motivo impulsivo, & extrinseco quanvis non terminativo, & intrinseco: seu potius ex prxmissis, tanquam pura applicatione, non tanquam ex medio termino ejusdem actus conclutionis specificative consideration

XXIV. Objicies 15. Contra eandem: experimur, in omni conclutione, necessario hunc modum tendendi, signate reslexivum supra pramissa objectivas: ergo necesse est, ut omnis concluso sit essentializer reslexiva signate supra objectum pramissarum.

Respondeo, nego assumptum eadem facilitate, qua illud asserunt adversarii i quod etium si verum esset, id scilicet in nobis semper contingere; non adduc inserretur, id esse simpliciter necessarium onni possibili conclusioni, ex essentia sua, adeoque respectacioni cunque intellectus syllogizantis.

Objicies 16. Contra quartam assertionem : ex Confalonerio in libros priorum essert 13. num. 2. conclusio, ut ajunt summulidas est quas sententia, qua profestur a judice auditis partibus:

atqui

atqui sententia fertur a judice, ex auctoritate testium, ut approbata: ergo & conclusio profertur ab intellectu, ex auctoritate premissarum, ut affirmatarum: ergo conclusio reslectit supra-

præmissas formales.

Respondeo, distinguo majorem: conclusio est quali sententia, qua profertur a judice, auditis partibus, saltem exercite, concedo; necessario, & essentialiter, signate, nego majorem : & distinguo minorem: sed sententia sertur a judice, ex auctoritate. testium, ut approbata exercite, concedo; signate, subdistinguos; essentialiter, & ex intrinsecis suis, nego; per accidens, & ab extrinseco decretò legislacorum, transeat minor: & nego consequentiam. Sensus distinctionis satis constare potest ex sæpius replicatis: nam 70, esse propter, sicut in conclusione, ita & in sententia judicis, quantum est ex se, scilicet præcise spectata natura, & essentia sententiz, ut sic; posset salvari exercite, etiamsi non habeatur signate: scilicet posset salvari, per hoc, quod testes, approbatisessent judici motivum extrinsecum, & impulsivum ad ferendam sententiam: si nimirum essent tales, ut determinarent judicem ad sententiam necessario serondam: ut præmisse determinant intellectum ad conclusionem: nam, si adhue relinquant judicem indifferentem, ut passim occurrit; non sussicit ad hoc, ut. dicatur sententia proferri, ex vi testium, quod existat sententia, præcognitis testibus, & approbatis; sed requiritur alia tendentia ipecialis, seu ordo reflexivus supra illos: &, si similis reflexio, etiam alioqui non necessaria, ex intrinsecis suis, tamen hic, & mine requireretur a legislatoribus; id fatis prudenter, & ad majorem cautelam in judicando, vel-ob alium, id genus, finem, re-

XXV. Objlcies 17. Contra eandem assertionem: ex Giattino quast. 9. log. art. 2. §. ad secundam quastionem: conclusio
dicit, duo identificari inter se, quia identificantur cum uno sertios
sed hoc., quia, non potest salvari, nisi conclusio restectat supra
præstissa formales: ergo conclusio necessario, & infallibiliter
restectit non solum supra præmissa objectivas, verum etiam supra formales. Minor probatur: ly, quia, importat causalitate,
saltem moralem: sed causalitas hæc explicari non potest, nisi conclusio restectat supra premissa sormales: ergo hoc, quia, nequit

salvari sine prædicta reflexione.

Respondeo, distinguo majorem: conclusio dicit hoc, saltema

exercite, concedo; necessario signate, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, transeat; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam, Ad probationem pinoris, concessa majore, nego minorem. Conclusio assirmat objectum conclusionis, propter præmiss, modo fupra explicato: & bocest, intellectum exercite affirmare conclusionem, quia affirmavit premillas. Caterum non est necesse, ut id signate dicat, & reslexe attingat per iplum actum conclusionis; cujus quidem moralis dependentia a præmiss, ut supra diximus, commode salvatur absque ulla habitudine, ordine, seu modo tendendi speciali, supra illas reflexivo: cum sussiciat dependentia, seu, ut ajunt recentiores, proptereitas meræ applicationis: in quo sensu, dicitur slupa etiam coburi ab igne, propter approximationem. Cæterum. sicuti potest salvari causalitas physica conclusionis ab intellectu: quin cognitio habeat, pro suo objecto, ipsum intellectum, a quophysice dependet; ita absque ulla reflexione supra præmissa, a ouibus physice conclusio dependeret, salvari etiam posset causalitas physica conclusionis a præmissis, per physicum influxum, & quidem realiter distinctuob indisserentia ad physice procedendum ab illis. Quidquid in contrarium sentiat Comptonus, & Arriaga.

Objicies 18. Contra eandem assertionem, ex eodem Giattino: aliud est assirmare rem, & causam ipsius moralem: aliud, assirmare rem propter causam. Porro coclusio est assirmatio propter præmissas formales, tanquam propter causas morales: ergo, assirmare conclusionem propter præmissas, importare necessario debet modum tendendi signate reslexivuum supra præmissas.

Respondeo, distinguo majorem: si causa sit indisterens, concedo; si sit determinans, nego majorem: & distinguo minorem: sed conclusio est assirmatio propter præmisas formales, tanquam propter causas morales determinantes, concedo; indisferentes, nego minorem, & consequentiam. Conclusio est assirmatio, seu assensus propter præmisas formales, tanquam propter motivum extrinsecum, & impulsivum, & propter causam moralem: simili quodam modo, ac deambulatio nocturna est propter lumen sucernæ, ostendentis viam: cum hoc tamen discrimine, quod sumen sucernæ non determinet potentiam ad ambulandum: adeoque, ut dicatur potentia ambulare, ex vi sucerne; requiratur aliquid aliud: præmisæ vero determinent intellectum ad assendant. Forti.

sum-conclusionis; adeoque non opus sit alia tendentia, seu ordine speciali, præter ipsum esse conclusionis, & esse præmissarum, assiramatarum ab intellectu, ut dicatur conclusio pendere a præmissamodo explicato.

## A R T I C U L U S VI. De bonitate illationis.

Dico 1. Intellectus, recte syllogizans, cognoscit bo nitatem illationis objectiva. Probatur, quia bonitas illationis objectiva est connexio objecti pramissarum cum objecto conclusionis: sed intellectus, recte syllogizans, cognoscit connexionem objecti premissarum cum objecto conclusionis: ergo intellectus, recte syllogizans, cognoscit bonitatem illationis objectivæ. Major est explicatio terminorum. Minor probature qui non cognoscit connexionem objecti præmissarum cum objecto conclusionis; non potest moveri ab objecto præmissarum. ad inferendum objectum conclusionis: sed intellectus, recte syllogizans, movetur, ex dictis, ab objecto præmissarum ad inferendű objectum conclusionis: ergo intellectus, recte syllogizans, nonpotest non cognoscere connexionem objecti præmissarum cumobjecto conclusionis. Major probatur: quia, si quis, non cognito motivo, seu, non cognita connexione duorum, assirmaret unum propter aliud; iste talis omnino temere, & imprudenter procederet: nec dicendus esset philosophari, & discurrere. sed potius divinare, ni dicere velimus, insanire, ut innuebam. art. 1. num. 1. contra Erasistratum.

Dico 2. Hujusinodi autem bonitatem illationis objectivæ licet possit intellectus syllogizans cognoscere signate, & reslexe, puta, sive per ipsum actum conclusionis, sive per alium actum superadditum: cum non repugnet, ex dictis, hujusimodi modus tendendi signatus, & reslexivus: sive in ipsa conclusione, sive inalio actu superaddito; nihilominus potest intellectus syllogizans cognoscere, solum exercite, per ipsum syllogismu, bonitatem prædictam illationis objectivæ. Hæc assertio probatur: quianulla est necessitas aut prædicti modi tendendi, signate reslexivi, supra hujusimodi bonitatem illationis objectivæ, in ipso actu conclusionis; aut alicujus actus superadditi. Enimero intellectus, licet cognoscat quidem, se cognoscere: sicut qui amat, copbil. Neg. Log.

1111

Digitized by Google

gnoscit, se amare: & qui videt, cognoscit, se videre: & licet id cognoscere possit signate, & expresse, étjam per actum superaddifum; non tamen necesseest: sed sufficit, quod id cognoscat, & experiatur exercite, per ipsam cognitionem : ergo intellectus re-Re syllogizans, licet id cognoscat, & cognoscere quidem possit, yel per iplum actum conclusionis reflexivum, vel signate, & expresse, per alium actum superadditum; id tamen necesse non est: cum sufficiat, ut id cognoscat exercite, per ipsum syllogismum. hic, & nunc, nempe per iplas hasce propositiones, quæ hic, &

nunc construunt syllogismum. Eodem modo.

XXVII. Dico 3. Intellectus recte syllogizans cognoscit bonitatem illationis formalis. Probatur: quia bonitas illationis formalis est connexio ipsarum præmissarum formalium cum conclu-Jione formali, qua elicitur ex vi illarum : sed intellectus recte syllogizans cognoscit convexionem prædictam: ergo intellectus recte syllogizans cognoscit bonitatem illationis formalis. Major est explicatio terminorum. Minor probatur, ut supra: intellectus recte syllogizans cognoscit, se inferre conclusionem formalem, ex vi præmissarum formalium: ergo cognoscit connexionem ipsarum præmissarum formalium cum conclusione formali; aliter imprudenter, & temere omnino procederet. Antecedens probatur: quia intellectus cognoscens cognoscit, se cognoscere, ut supra dicebam: sicuti amans experitur, se amare: & videns experitur, se videre : ergo intellectus, taliter cognoscens, cognoscit, se taliter cognoscere: ergo intellectus, inferens conclusionem formalem ex vi præmissarum formalium, cognoscit, se inferre conclusionem formalem, ex vi premissarum formalium.

Dico 4. Hujusmodi bonitatem illationis formalis, licet possit intellectus syllogizans cognoscere signate, & restexe, sive per ipsum actum conclusionis, sive per alium actum superadditum: cum non repugnet, ex dictis, hujusmodi modus tendendi signatus, & reflexivus, sive in ipsa conclusione, sive in alio actu superaddito; nihilominus potest intellectus syllogizans cognoscere solum exercite, per ipsum syllogismum, bonitatem predicta illationis formalis. Probatur: quia potest intellectus syllogizans .cognoscere folum exercite, per ipsum syllogismum, bonitatem illationis objective: ergo, a fortiori, potest intellectus syllogizans cognoscere solum exercite, per ipsum syllogismum, bonitatem illationis formalis. Antecedens constat ex dictis assert. 2. Consequenquentia tenet, ob identitatem rationis: nec enim est assignabilis dispar ratio, unde in hoc specialis repugnantia inferri possit.

### ARTICULUS VII.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XXVIII. D'lico 1. Tota hec disp. 12. præcipue devolvitur in hec puncta: primum videlicet: præmissæ non influunt physice in actum conclusionis, sed solummodo directive.

Probatur aliquando tandem: quia nulla est necessitas, aut sufficiens motivum dicendi, quod physice influant: cum possint omnia bene salvari, per solum influxum moralem, idest illuminativum, seu directivum, alioqui admissum etiam ab adversariis-

Secundum, necessitant intellectum ad conclusionem, necessi-

.tate, quoad speciem.

Probatur, quia non est explicabile, quomodo possit intellectus assirmare fassium, cognitum evidenter, ut fassium; aut negare verum, cognitum evidenter, ut verum: sicut non est explicabile, quomodo possit voluntas amare malum, cognitum evidenter, ut malum; aut odisse bonum, cognitum evidenter, ut bonum. Et in universum, sicut nequit ulla potentia tendere inaliquod, in quo non inveniatur ratio formalis objecti, ad talempotentiam pertinentis.

Tertium, necessitant etiam, necessitate, quoad exercitium.

Probatur, quia non probatur, nec presumenda est in intellectu, physice non impedito, aut distracto, libertas, seu indisserentia aut non affirmandi verum cognitum evidenter, ut verum; aut non negandi fassum, cognitum evidenter, ut fassum: sicut non probatur, nec presumitur talis libertas, seu indisserentia in potentia visiva, physice aliunde non impedita, & non alio distracta, in ordine ad non videndum objectum suum, sibi alioqui debite presens, & applicatum sussicienter: nec similis libertas tribuitur aliis potentiis, alioqui necessariis, in sua linea, proportione servata, & in sensu accommodo.

Quartum, conclusio potest supra premissa, adeoque & supra bonitatem illationis reslectere, & potest non reslectere.

liii 2 Pro-

Probatur, quia neutrius generis conclusio videtur involvere

repugnantiam.

- XXIX. Dico 2. Adversarii oppositum sustinent contra nos. Eorum rationes eo devoluentur tandem, si bene confiderentur:

puta,

Quoad primum: quia præmisse habent omnia signa, & requisita, ut reputentur causæ physicæ, respectu conclusionis: ergo, sicut aliæ, in quibus hujusmodi signa, & requisita reperiuntur, defacto reputantur causæ physicæ, respectu suorum essectum, & non morales duntaxat; ita & præmisse, respectu conclusionis, quam alioqui causant, nobis fatentibus. Antecedens probant: quia non est assignabile, quodnam, ex hujusmodi signis, aut requisitis, desiciat præmisse. Consequentiam probant inductione, & paritate: cum non assignetur, in subjecta materia, dispar ratio.

Quoad secundum, & tertium: quia tanta vis movendi, contra quam positive, aut saltem negative procedere non possit intellectus, puta per libertatem, seu indisserentiam positivam, idest quoad speciem: aut saltem negativam, idest quoad exercitium; non probatur sufficienter, nec debet præsumi: ergo, sicut voluntas est libera, quoad omne bonum, saltem creatum: & sicut potest despotice imperare aliquibus potentiis executivis, sibi subjectis; ita & poteric intellectui, quantunvis post præmissa rectedispositas, & bene penetratas, in ordine ad actum conclusionis.

Quoad tertium: aliqui, in ordine ad prima partem, quia connexiones essentiales in creaturis vel repugnant: vel saltem no sunt defacto admittendæ, nisi positive (sic loquuntur adversarii) probetur:atqui no probatur positive, quod ullus actus intellectualis,seu conclusio possibilis, aut saltem defacto existens, sit, modo suo, connexus essentialiter cum præmissis, ita ut sit implicans poni, & non dependenter ab illis: ergo dicendum, quod talis actus vel repugnet, vel saltem nunquam defacto detur. Alii, e diametro oppositi, in ordine ad secundam partem: quia sine proptereitate, adæquate intrifseca actui intessectuali, dicente ordinem ad præmissas recte dispositas, & penetratas, adeoque ad bonitatem illationis; nequit intelligi, & explicari, quonam modo possit constitui in esse conclusionis: sicut, sine tali proptereitate in suum motivum, nequit intelligi, & explicari, in actibus voluntatis, quid sit, hunc actum hic, & nunc procedere, & causari finalites ab.

ab hoc, aut illo motivo: scilicet quid sit, hanc numero a cionesis sieri propter hunc, aut propter alium sinem.

### Corollarium.

Sed hac, & similia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, sunt negativa: cum tandem aliquando resolvantur in alicujus objecti non apparentiam: ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. ergo tam nos, quam adversarii in hac disp. 12. de syllogismo in communi, argumentis utimur Negativis.



DISPU

#### DISPUTATIO DECIMATERTIA De Syllogismo demonstrativo.

Primo, quid sit metaphysice, & quotuplex syllogismus demonstrativus. Secundo, de ejus præmiss. Tertio, de
certitudine. & evidentia talium præmissarum.
Quarto, an bæsint veriores, certiores, evidentiores conclusione. Quinto, de conclusione syllogismi demonstrativi: ubi, de
scientia, & circulo, seu regressu: & de prærequisitis
ad demonstrationem.

### ARTICULUS L

Quid sit, & quotuplex syllogismus demonstrativus.

Ico 1. Syllogismus demonstrativus, seu demonstratio, metaphysice definitur ab Aristotele prim. postappe 2. syllogismus scientialis, seu faciens scire: quod passim explicatur per hoc, quod sit syllogismus, constans præmissis certis, & evidentibus; unde deducitur conclusio certa, & evidens, in qua proprie residet scientia: siquidem syllogismus demonstrativus, seu demonstratio adequate, idest prout importans tum præmissa, tum conclusionem, est syllogismus, in quo, ex premissis certis, & evidentibus, infertur conclusio certa, & evidens.

Dico 2. Demonstratio dividitur primo: in demonstrationem a priori, & demonstrationem a posteriori. Primi generis est, in qua per causam, vel quasi causam, demonstratur essectus, vel quasi essectus. Secundi generis, in qua, per essectum, vel quasi essectum, demonstratur causa, vel quasi causa: cujus divisionis explicatio constat ex disp. precedente de syllogismo in communi art. 1. Dividitur secundo demonstratio in demonstrationem perfectissimam, seu potissimam, & in demonstrationem non perfectissimam. Primi generis est, ex Aristotele, syllogismus, constans ex præmiss, 1. veris, 2. primis, 3. immmediatis, 4. notioribus, 5. prioribus, 6. causis conclusionis, 7. necessariis, 8. universalibus,

libus, 9. propriis. Quarum proprietatum explicationem habet sequens articulus. Secundi generis demonstratio est syllogismus, constans pramissis certis quidem, & evidentibus, at non omnes pradictas proprietates habentibus. Erit autem magis, vel minus perfecta demonstratio, quo magis, vel minus accesserit ad perfectissimam: eo nimirum, quod plures, vel pauciores proprietates habeat, ex requisitis ad perfectissmam: vel illas modo magis, aut minus perfecto participet: puta ubi modus participandi suscipere possit, in aliquo sensu, magis, & minus: quod infra explicandum erit. Interim

Dico 3. Syllogismus, physice sumptus, constituitur præmiss, & conclusione certis, atque evidentibus. Assertio satis constatex supra dictis. Dixi autem, præmiss, puta vel duabus realiter distinctis inter se; vel una, æquivalenter duplici, quæ duarum vim habeat, quoad inferendum, ut innuebam disp. præcart. 1. Ut igitur syllogismi demonstrativi, quass per anatomen, essentiam physicam perserutemur; videndum prius de ejusdem

præmiss, tum de conclusione.

## A R T I C U L U S H. De præmissis syllogismi demonstrativi.

II. Dico 1. Præmisse syllogismi, utcunque demonstrativi, debent esse certæ, & evidentes. Quid autem sit, esse certum; quid, esse evidens, mox explicabitur. Præmissarum vero syllogismi demonstrativi persectissimi, seu demonstrationis persectissime, ut innuebam art. 1. assert. 2. novem precipue recensentur proprietates, 1. veritas, 2. primitas, 3. immediatio, 4. notioritas, 5. prioritas, 6. causalitas, 7. necessitas, 8. universalitas, 9. proprietas. Enimyero

Dico 2. Prima proprietas est veritas: nam premise syllogismi demonstrativi, seu demonstrationis persectissime, debent esse vere: que proprietas convenit etiam cuilibet syllogismo demonstrativo. Et sane, si premisse syllogismi demonstrativi debent esse certe, & evidentes; a fortiori debent esse vere: cum certitudo, & evidentia, de quibus infra, requisita ad syllogismum demonstrativum, supponat veritatem. Quid autem sit, eas esse

veras, constat ex dictis disp. 1 1. de veritate.

Digitized by Google

Dico.

### BLA PHILOSOPHICE NEGATIVOE

Dico 3. Secunda proprietas premissarum syllogismi demona firativi persectissimi, est primitas: nam premisse syllogismi demonstrativi persectissimi debent esse prime, idest per se note, & indemonstrabiles per alias premissa: scilicet debent esse tales, ut per se innotescant ex sola perceptione terminorum: ut sunt prima principia, v. g. idem non potest simul esse, & non esse: to-

tum el majus sua parte.

Dico 4. Tertia proprietas premissarum syllogismi demonstrativi persectissimi, est immediatio: nam premisse syllogismi demonstrativi persectissimi debent esse immediate, nimirum demonstrantes immediate predicatum de subjecto, per causam, vel quasi causam ipsius immediatam. Hinc sequitur, in demonstratione persectissima, probari de subjecto primam passionem per essentiam, seu definitionem illius prædicati, a quo talis passio immediate, suo modo, procedit. Unde, in sententia communi, si demonstraretur homo esse risibilis, quia rationalis; hæc non esset demonstratio persectissima: quia risibilitas immediate profluere

intelligitur ab admirativitate, non a rationalitate.

Dico 5. Quarta proprietas præmissarum syllogismi demonstrativi perfectissimi, est notioritas: nam præmisse syllogismi
demonstrativi perfectissimi debent est notiores, idest, ex propositionibus per se notis, melioris conditionis: quandoquidem...,
etiam inter propositiones, per se notas, dantur magis, vel minus
perfectæ. Et quidem magis perfectæ existimantur illæ, que
sunt per se notæ, tum quoad nos, tum quoad se, & insuper evidentes. Enimvero propositio per se nota, alia est talis, tum quo
ad nos, tum quoad se; alia quoad nos, non vero, quoad se. Primi generis est, quæ non solum quoad nos, sed nec in se habet
medium, unde demonstrari posit, v. g. quodlibet vel est, vel
non est. Secundi generis est, quæ in se habet medium, unde demonstrari posit; sed nos illud ignoramus, & solum cognoscimus, rem illam in se, v. g. Ætna mons intestinis incendiis agitatur. Jam dividendo ulterius,

111. Dico 6. Propositio per se nota, alia est evidens, alia probabilis. Primi generis est, v. g. totum est majus sua parte.

Quid autem sit evidentia, explicabiliter infra. Secundi generis est, v. g. mater diligit suum filium. Itaque evidens propositio, alia dicitur primum principium; alia vero non item. Primumprincipium est, quod non aliunde demonstrabile est; que vero non est primum principium, licet sit propositio evidens; dicitus propositio ex primis principiis demonstrata.

Dico 7. Prima principia dividuntur, ex philosopho hic

cap. 2. in dignitates, pronunciata, postulata.

Primo, dignitas est propositio omnibus nota, & præsupponenda ad omnem scientiam, v. g. idem simul esse, & non esse,

non potest: totum est majus sua parte.

Secundo, pronunciata, vel sunt suppositiones, vel definitiones: suppositiones sunt propositiones, notæ quidem ex terministat, si recte explicentur: ideoque, non omnibus cognitæ, primationet, sed ante scientiam explicandæ: ut in mathematicis, v. g. si ab inæqualibus æqualia demas; quæ remanent sunt inæqualia. Definitiones sunt explicationes rerum, quæ patent ex ipsis terminis, v. g. punctum est, cujus pars nulla est, vel nulla este concipitur: linea est longitudo, cujus latitudo nulla est, vel nulla este se concipitur.

Tertio, postulata sunt propria mathematicorum, quædam, nimirum petitiones, ut aliquid siat, vel demonstretur, v. g. re-Cam lineam bisariam secare. Placuit, pro Tyrombus hæc inserese, & ita explicare cum Consalonerio in lib. post. assert. 14, ad intelligentiam terminorum. Regrediendo ad rem nostram,

Dico 8. Quinta proprietas præmissarum syllogismi demonstrativi persectissimi, est prioritas: nam præmisse syllogismi demonstrativi, persectissimi, debent esse priores, idest per se notæ a...
priori: pro cujus proprietatis explicatione. Propositio per se nota, alia est talis a priori, alia a posteriori. Primi generis est, in
qua prædicatum nequit demonstrari de subjecto, per causam, seu
quasi causam, idest per rationem a priori: cujusmodi sunt propositiones de essentiis rerum, in sua linea: si enim potest explicati per aliud prius; non est primum. Secundi generis est, in qua
prædicatum nequit demostrari de subjecto, per aliquem essectum,
posteriorem: cujusmodi sunt propositiones de ultima subjecti passione: si enim passo demonstrari potest per aliam posteriorem.
se; non est ultima.

IV. Dico 9. Sexta proprietas præmissarum syllogismi demonstrativi, persectissimi, est causalitas: nam præmissæ syllogismi demonstrativi, persectissimi, debent este causa conclusionis, non solum in cognosci, sed & in esse: ut scilicet medius termi-

Phil. Neg. Log. Kkkk nus

nus, in illis contentus, sit causa, vel quasi causa, idest causa phy-

sica, vel metaphysica objecti conclusionis.

Dico 10. Septima proprietas præmissarum syllogismi demonstrativi, persectissimi, est necessitas: nam præmissæ syllogismi demonstrativi, persectissimi, esse debent necessariæ; & quidem necessitate absoluta, quarum scilicet prædicatum, absolute implicet, no

convenire subjecto.

· transfer and the con-

Dico 11. Octava proprietas præmissarum syllogismi demonstrativi, persectissimi, est universalitas: nam præmissæ syllogismi demonstrativi, perfectissimi, esse debent universales, idest primo, de omni: secundo, secundum quod ipsum: tertio, per se. Primo, de omni, quarum scilicet predicatum conveniat omnibus inferiosibus illius speciei: secundo, secundum quod ipsum, idest quarum prædicatum conveniat subjecto, qua tali, cum quo dicatur ad convertentiam: tertio, per se, quarum scilicet prædicatum conveniat subjecto per se, non autem per accidens: per se autem, ia primo modo. Nam quatuor funt per Aristotelem modi per se: primus est, cum prædicatum est de essentia, seu quidditate subjecti: secundus, cum prædicatum est passo, necessario sluens a... subjecto: tertius modus competit substantiz, que per se existit, & non in gratiam alterius, instar accidentis: quartus modus competit causa, in ordine ad effectum realiter distinctum, ad quem. ex natura sua, ordinatur: ut cum dicitur: musicus cantat: non. autem esset prædicatio per se, sed per accidens, si diceretur: musicus ædificat.

Dico 12. Nona proprietas præmissarum syllogismi demonstrativi persectissimi, este proprietas. Nam præmissæ syllogismi demonstrativi, persectissimi, esse debent propriæ, idest solum aptæ ad hanc determinatam conclusionem inferendam: hujusmodi, sunt, v. g. quæ continent rei desinitionem, que non potest rebus, ab isla re distinctis, esse communis. Ex dictis,

Dico 13. Constat primo, quam difficile sit, demonstrationem persectissimam invenire: secundo, constat, ut supra innuimus, præmissas cujuscunque syllogismi demonstrativi esse debere saltem veras, certas, & evidentes. Jam, quoniam de veritatedicum est disp. 11. oportet hic breviter certitudinem, & evidentiam explicare.

A R-

## A R T I C U L U S III. De certitudine.

Ico 1. Certitudo in communi alia est objecti, alia... conclusionis: prima certitudo est necessaria connexio, vel disconnexio inter subjectum, & predicatum propositio. nis: secunda certitudo, que dicitur etiam formalis; vel primo. est objectiva: vel secundo, subjectiva, seu, ut alii loquuntur, adhesiva. Certitudo cognitionis, seu formalis objectiva, est necessitas ad veritatem; vel, quia cognitio, ex intrinsecis suis, habet exigentiam, ut sit vera, etiam de objecto, alioqui contingenti: cupulmodi eft, in lententla communi theologorum, actus fidei fupernaturalis, v. g. de Incarnatione Verbi: vel, quia objectum necessario ita se habet, sicuti per ipsam cognitionem representatur, cujusmodi est propositio, in materia necessaria, v. g. homo est animal rationale: Dens oft, habens tractivum omnis ulterioris perfectionis, simpliciter simplicis: juxta ea, que dicta sunt intheol. lib 1. de Deol. Gertitudo cognitionis, seu certitudo formalis subjectiva, aut adhosiva, est firma adhesio cognitionis, per quam intellectus firme judicat, objectum ita se habere y sicuti per cognitionem representatur: adeout firme, voluntarie persistere velit in tali judicio. Hec autem certitudo subjacet, falsitati; nisi proveniat ex evidentia. Unde hanc certitudinem adhæsivam habere potesti, ad suos articulos falsos, etiam falsa sides hereticorum. ut dictum est in theol. lib. z. de Fide. : :

Dico 2. Certitudo formalis subdividitur tustariam, celebri divisione, in metaphysicam, physicam, & moralem. Prima, quæ est omnium nobilisma, & regulariter, antonomastice venit nomine certitudinis, est, quæ sundatur in principiis, seu objectis, que nec miraculose possunt abesse a vero, ve ge certitudo illius actus, quo enunciatur: quodibet est, vel non est: insuper certitudo actus sidei supernaturalis, qui talis sit, ex intrinsecis suis. Secunda certitudo est, quæ sundatur in principiis naturalibus, quæ, licet naturaliter non possint fallere; possunt tamen miraculose: v. g. certitudo actus, quo judicamus, hæc accidentia parietis, quæ cernimus, esse nunc in subjecto; quia accidens nequit naturaliter tonservari sine subjecto: hoc enim potest divinitus contingere, ut contingit desacto in Eucharistia; nec potest naturaliter videri, aut percipi sensibus objectum non actu existens. Tertia certidua k k k k 2

do, est certitudo actus, ex motivo, vel objecto fallibili quidem., etiam naturaliter, sed perquandissicile, v. g. certitudo illius actus, quo credimus. Sinarum regnum existere, ob illorum testimonium: qui, licet mentiri possint, aut fassum dicere; dissicillimum tamen est, eos omnes desacto mentiri, aut loqui fassum: vel certitudo illius actus, quo judicamus, aliquem nunc, sedentibus nobis in gymnasio, urbem perambulare.

### A R T I C U L U S IV. De evidentia.

VI. Dico 1. Evidentia est, quasi objecti videntia, seu visio, idest talis cognitio, & tam clara, ut, per ipsam, necessario intellectus covincatur de vera certitudine, tum ipsius cognitionis, tum objecti, per illam expressi. Itaque, ut videtis, evidentia dissert primo, a veritate: quia hæc est conformitas cognitionis cum objecto, præscindendo a certitudine, idest a riccessitate, vel indisserentia ad veritatem. Dissert præterea evidentia a certitudine: quia certitudo, si sit objectiva, licet dicat necessitatem ad veritatem; non tamen importat, ex suo modo tendendi, & ex suo conceptu, tantam claritatem, ut inde necessitet intellectum ad assensum, vel dissensum. Hinc actus sidei supernaturalis, licet sint certi; non sunt tamen, saltem desacto regulariter, evidentes. Si vero sit certitudo formalis adhesiva; non solum componi potest cum obscuritate, sed etiam cum falsitate, ut notat Aristoteles 7. eth. cap. 3. & ideo addidi, Tò, de veras certitudine.

Dico 2. Evidentia, vel est in actu primo, vel in actu secundo. Evidentia in actu primo, que etiam evidentia causalis nuncupatur, est cognitio, quæ, sua claritate, necessitat intellectum ad affirmandum, vel negandum objectum repræsentatum: & hujusmodi sunt præmisse, respectu conclusionis. Evidentia in actu secundo, quæ etiam formalis appellatur, est claritas ipsius actus, qua intellectus, non solum necessitatur; sed etiam redditur impotens formidare, circa objectum repræsentatum: cujusmodi est illa cognitio: quodlibet vel est, vel non est.

Dico 3. Evidentia in actu secundo, seu formalis dividitur in immediatam, & mediatam. Immediata est, cum veritas cognitionis clare patet ex ipsis terminis, v. g. totum est majus sua par-

te.

te. Evidentia mediata est, cum veritas cognitionis, non ex ipsis-

met terminis, sed ope medii termini, clare patet.

Dico 4. Ut certitudo, ita evidentia passim dividitur trisariam in metaphysicam, physicam, & moralem. Prima, est claritas cognitionis, omnino infallibilis, & excludentis formidineme in omni casu possibili. Secunda, est claritas cognitionis, naturaliter infallibilis, & excludentis formidinem, in omni eventu naturali. Tertia, est claritas cognitionis, valde difficile, aut valde raro fallibilis (que scilicet nunquam fallat, aut fere nunquam) formidinem excludentis. De hac autem evidentia, ut de certitudine, plura dicta sunt in theol. lib. 3. de Fide. Quibus preexplicatis, facile declarabit

### ARTICULUS V.

An præmisse syllogismi demonstrativi sint veriores, certiores, evidentiores conclusione.

VII. D'Ico 1. Præmisse syllogismi demonstrativi non sunt veriores conclusione. Probatur: quia non potest una propositio esse altera verior: cum veritas consistat in indivi-

sibili, ut probatum est disp. 11. de veritate.

Dico 2. Præmisæ syllogismi demonstrativi non sunt certiores conclusione, certitudine objecti. Probatur: quia, ut etiam
loco citato dictum est, non potest unum objectum, proprie, & rigorose loquendo, esse magis necessarium; quam alterum: sicut nec
magis impossibile, aut magis ens, aut magis existens, aut magis
non existens, quam alterum; licet possit unum esse magis, aut
minus persectum: non enim, quia Deus est ens persectius homine;
est magis ens, quam sit homo: sicuti homo non est magis
animal, quam equus; licet sit animal magis persectum, quamequus: sed, ut una propositio esset certior altera, certitudine.
objecti; deberet objectum unius esse magis necessarium, quamobjectum alterius: ergo non potest una propositio esse certior altera, certitudine objecti: ergo præmissæ non sunt, in hoc sensu, certiores conclusione.

Dico 3. Si sermo sit de certitudine formali, adhæsiva; præmifæ, qua tales, sunt certiores conclusione. Quod intelligendum in quovis syllogismo, ubi comparentur cognitiones objecti for-

Digitized by Google

malis. cum cognitione objecti materialis. Est sententia communis ex Aristotele, & probatur : intellectus adhæret objecto præmisfarum, quatali-certitudine quadam appretiative, seu interpretative, majore; adeoque magis perfecta; quam objecto conclusionis: sed hac est major quadam certitudo adhasiva; ergo pramissa habent certitudinem adhæsivam majorem; quam habeat conclusio. Minor non indiget probatione: hoc enim intelligimus, nonine majoris certitudinis adhæsivæ; aliter erit quæstio de nomine. Major probatur: voluntas, modo suo, appretiative, seu interpretative, dicitur magis amare finem, quam medium; magis objectum formale, quain materiale, v. g. magis sanitatem. quam medicinam: ergo intellectus, modo suo, appretiative, leu interpretative, magis intelligitur adhærere objecto præmissarum; quam objecto conclusionis: nam objectum præmissarum est objectum formale: objectum vero conclusionis, objectum materiale, respectu intellectus. Et sane regulariter, & per se loquendo, si quis deberet omittere vel amorem finis, vel amorem medii:potius omitteret amorem medii, quam amorem finis, qui movet ad amandum medium, v. g. amorem medicinæ potius, quam sanitatis: &, in subjecta materia, intellectus, si ab alterutro se deberet avertere; potius se avertere intelligeretur ab objedo conclusionis, quod affirmat, propter objectum præmissarum; quam ab objecto præmissarum, quod affirmat, propter se. His non obstantibus.

VIII. Dico 4. Conclusio, quadoq; in aliquo sensu minus proprio, esse potest certior præmiss: vel scilicet primo, certitudine materiali: vel secundo, intensiva. Primo, certitudine materiali; in quantum esse potest certa ex pluribus capitibus, quam præmisse, secundo, certitudine intensiva, idest certitudine adhæsionis, elsentialiter quidem minore, at gradualiter majore: secuti volitio inessicax salvandi merces, potest esse intensive major in mercatore navigante; quam volitio essex quidem, at valde remissa, illas projiciendi in mare, imminente nausragio. Quæ enim in hujusmodi actibus intellectualibus repugnantia?

Dico 5. Simili modo, proportione servata, discurrendum de evidentia, asserendo nimirum, præmissas esse evidentiores conclusione, veluti appretiative, & interpretative: non quia illæ convincant intellectum de veritate, aut certitudine objectiva majore: hoc enim nequit, juxta superius tradita: sed quia imme-

Digitized by Google

dia-

diate patent intellectui svllogizanti: conclusio vero mediate, scilicet mediis præmiss, & quasi per lumen, ab ipsis emendicatum. Iam evidetia immediata, rationabiliter reputatur major appretiative, & interpretative, utpote magis perfecta in tuo genere; quam evidentia mediata, ut de certitudine dictum est. Et in hoc sensu locum habet ex Aristotele 1. post. tritum illud, propter anod unum quodque tale; & illud magis: quod axioma, etiamsi in aliis causis, non raro fallat, multasque patiatur difficultates; in causa tamen motiva intentionali, adeoque in subjecta materia. verum communiter reputatur, si recte explicetur, ut notat Comptonus, & Peñafiel, ex eodem Aristotele, qui utitur exemplo cognitionis, & amoris. Quidquid contra putent alii cum Hurtado disp. 11. log. sect. 3. num. 46. qui contendunt, illud, nonnisi in causa finali, locum habere, v.g. si diligimus pænirentiam propter gloriam; magis, idelt a fortiori, diligimus gloriam ipsam, quam. pœnitentiam: si diligimus Petrum propter sapientiam ejus; 2 fortiori diligimus sapientiam: & in universum, si diligimus aliquod propter motivuum distinctum; a fortiori diligimus ipsum. motivum, puta sive eodem, sive diverso genere amoris, juxtaea, quæ dicta sunt in theol. lib. 7. de pænitentia. Quod sane, proportione servata, cum militet identitas rationis, dicendum. . etiam de actibus intellectus. Prædicto axiomati simile tradidit Aristoteles in metaph. lib. 2. cap. 4. unumquodque maxime tale est præ ceteris, cujus causa, ceteris nomine, & ratione, idem convenit. Legite, si lubet, Comptonum disp. 44. log. sect. 2. n. 12. & Penafielem in log. disp. 8. & 17. quast. 5. a num. 2. ubi tamen. multa congerit, que non placent. Hec de premissis.

### ARTICULUS V.

De conclusione syllogismi demonstrativi, ubi de scientia, & circulo seu regressu, & de prærequisitis ad demonstrationem.

IX. Dico 1. Scientia, quanvis late sumi possit diversimode, nimirum, etiam prout dicitur de his, quæ opinamur, & credimus; stricte tamen, apud philosophos, scientia est cognitio certa, & evidens rei per causam, aut quasi causam, idest

Digitized by Google

malis, cum cognitione objecti materialis. Est sententia communis ex Arillotele, & probatur: intellectus adhæret objecto præmis-Grum, quatali-certitudine quadam appretiative, seu interpretative, majore; adeoque magis perfecta; quam objecto conclusionis; fed hac est major quadam certitudo adhassiva; ergo pramissa habent certitudinem adhæsivam majorem; quam habeat conclusio. Minor non indiget probatione: boc enim intelligimus, nomine majoris certitudinis adhæsivæ; aliter erit quæstio de nomine. Major probatur: voluntas, modo suo, appretiative, seu interpretative, dicitur magis amare finem, quam medium; magis objectum formale, quain materiale, v. g. magis sanitatem. quam medicinam: ergo intellectus, modo suo, appretiative, seu interpretative, magis intelligitur adhærere objecto præmissarum: quam objecto conclusionis: nam objectum præmissarum est objectum formale: objectum vero conclusionis, objectum materiale, respectu intellectus. Et sane regulariter, & per se loquendo, si quis deberet omittere vel amorem finis, vel amorem medii:potius omitteret amorem medii, quam amorem finis, qui movet ad amandum medium, v. g. amorem medicinæ potius, quam sanitatis: &, in subjecta materia, intellectus, si ab alterutro se deberet avertere; potius se avertere intelligeretur ab objecto conclusionis, quod affirmat, propter objectum præmissarum; quam ab objecto præmissarum, quod affirmat, propter se. His non ob-Stantibus.

VIII. Dico 4. Conclusio, quadoq; in aliquo sensu minus proprio, esse potest certior præmiss: vel scilicet primo, certitudine materiali: vel secundo, intensiva. Primo, certitudine materiali; in quantum esse potest certa ex pluribus capitibus, quam præmisse, secundo, certitudine intensiva, idest certitudine adhæsionis, essentialiter quidem minore, at gradualiter majore: secuti volitio inessicax salvandi merces, potest esse intensive major in mercatore navigante; quam volitio esse quidem, at valde remissa, illas projeciendi in mare, imminente naustragio. Quæ enim in hujusmodi actibus intellectualibus repugnantia?

Dico s. Simili modo, proportione servata, discurrendum de evidentia, asserendo nimirum, præmissas esse evidentiores conclusione, veluti appretiative, & interpretative: non quia illæ convincant intellectum de veritate, aut certitudine objectiva majore: hoc enim nequit, juxta superius tradita: sed quia imme-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

dia-

diate patent intellectui svllogizanti: conclusio vero mediate, scilicet mediis præmissis, & quasi per lumen, ab ipsis emendicatum. Iam evidetia immediata, rationabiliter reputatur major appretiative, & interpretative, utpote magis perfecta in luo genere: quam evidentia mediata, ut de certitudine dictum est. Et in hoc sensu locum habet ex Aristotele 1. post. tritum illud, propter anod unum quodque tale; & illud magis: quod axioma, etiamsi in aliis causis, non raro fallat, multasque patiatur difficultates; in caufa tamen motiva intentionali, adeoque in fubjecta materia. verum communiter reputatur, si recte explicetur, ut notat Comptonus, & Peñafiel, ex eodem Aristotele, qui utitur exemplo cognitionis, & amoris. Quidquid contra putent alii cum Hurtado disp. 11. log. sect. 3. num. 46. qui contendunt sillud, nonnisi in causa finali, locum habere, v.g. si diligimus pænitentiam propter gloriam; magis, idelt a fortiori, diligimus gloriam ipfam, quam. pænitentiam: si diligimus Petrum propter sapientiam ejus; 2 fortiori diligimus sapientiam: & in universum, si diligimus aliauod propter motivuum distinctum; a fortiori diligimus ipsum motivum, puta five eodem, five diverso genere amoris, juxtaea, quæ dicta sunt in theol. lib. 7. de pænitentia. Quod sane, proportione servata, cum militet identitas rationis, dicendum. etiam de actibus intellectus. Prædicto axiomati simile tradidit Aristoteles in metaph. lib. 2. cap. 4. unumquodque maxime talco est-præ ceteris, cujus causa, ceteris nomine, & ratione, idem convenit: Legite, si lubet, Comptonum disp. 44. log. sect. 2. n. 12. & Peñafielem in log. disp. 8. & 17. quest. 5. a num. 2. ubi tamen. multa congerit, quæ non placent. Hæc de præmissis.

### ARTICULUS V.

De conclusione syllogismi demonstrativi, ubi

de scientia, & circulo seu regressu, & de prærequisitis

IX. Dico 1. Scientia, quanvis late sumi possit diversimode, nimirum, etiam prout dicitur de his, quæ opinamur, & credimus; stricte tamen, apud philosophos, scientia est cognitio certa, & evidens rei per causam, aut quasi causam, idest per medium, seu motivum: & quidem esse poterit formalis, se præsupponat præmissas, a se distinctas; vel virtualis, si in discursivirtuali sita sit. Hoc loco sermo est proprie de scientia sormali, idest prout importat conclusionem syllogismi demonstrativi: de qua

Dico 2. Dividitur primo scientia in speculativam, & pra-Aicam. Hujus divisionis explicatio satis constat ex dictis disp.s. n. 12. ubi logicam, scientiam practicam esse, statuimus. Dividitur secundo scientia in actualem, & habitualem: actualis, est conclusio syllogismi demonstrativi, ut diximus: habitualis, est habitus, per se inclinans ad hujusmodi actus. Dividitur tertio scientia in subalternantem. & subalternatam: subalternans dicitur cui alia scientia subordinatur: subalternata dicitur, seu subalterna, quæ alii scientiæ subordinatur. Dicitur autem una scientia (idem intelligendum de arte) subordinari alteri; vel primo, ratione objecti: quia scilicet considerat objectum alterius sel cum addito, seu cum variatione accidentali: sic musica subordinatur arithmetica, in sententia communi: quia musica considerat numerum, cum addito, nempe sonorum: arithmetica vero numerum, ut sic: vel secundo, ratione finis: quia nimirum. habet pro fine aliquod, quod ordinatur ad finem alterius scientis: quod idem intelligendum de arte. Unde frænifactoria, v. g.. subordinatur equestri: quia frænum, aut operatio circa frænum conficiendum, quod communiter reputatur ejus finis; subordinatur. & inservit recte equitationi, quæ est finis equestris: vel

illud pronunciatum: ubi desinit physicus, incipit medicus.

X. Dico 3. Quælibet scientia, in sua sphæra; quæ est una per aggregationem plurium actuum, vel habituum partialium: sicuti exercitus est unus per aggregationem plurium militum; una dicitur, unitate quidem vel totali, vel partiali, ratione unius objecti formalis totalis, vel partialis: &, ex eodem capite, ab aliis distinguitur: ut enim alibi diximus, possunt diversæ scientiæ habere idem objectum materiale.

tertio, ratione principiorum: quia videlicet, ad probandas conclusiones proprias, utitur pramiss, vel conclusionibus alterius scientia. Hinc medicina dicitur subordinari physica, a qua supponit, v. g. quod calor, & frigus sint contraria: unde commune

Dico 4. Dari scientiam, non revocatur in dubium a prudentibus: cum satis constare videatur experientia: quis enim unant. Forti. quam quam, nisi demens, non judicavit, duo esse pauciora, quam centum, quia totum est majus sua parte? Et sane ab iis, qui negant scientiam syllogismo demonstrativo, de novo partam, & acquisitam, peto: dum nosmetipsos homines esse, experimur; experimur esse discursivos, & defacto discurrere. Discurrere autem quid est, nisi syllogizare? Immo ipsi adversarii, si velint nos convincere, persuadendo, nullum revera dari syllogismum Aristotelicum, unde novam scientiam adipiscamur; afferant, quæso, modum, quo nos convincant; nisi discurrant: nosque modum issum admirabilem doceant, quo ipsi discurrere solent, si id non agunt per syllogismum, saltem virtualem, aut oretenus detruncatum.

Dico 5. Temere, stulteque scientiam pernegarunt Academici, Pyrrho, Carneades, aliique, contra quos Aristoteles, Divus Augustinus, Bagotius, & alii passim scriptores, ne dum orthodoxi, verum etiam infideles: alii scientiam se, nondum invenisse, sed invenire posse putarunt; ideo Sceptici, idest quæsitores. seu consideratores dicti: alii de scientia invenienda desperandum. omnino pronunciarunt: unde Acataleptici nuncupati. Scientiam dari fassi sunt philosophi omnes dogmatici, licet inter se divisi in varias partes: nam & fueruntPeripatetici cum Aristotele: & Stoici cum Zenone, & Chrysippo: & demum Epicurei, alizque philosophorum sectæ e Platonis schola dimanatæ. Fuit autem. error Platonis, Socratis, & Pythagore cum suis assectis, non dari scientiam de novo acquisitam : hominem nihil scire de novo: latitare in humano intellectu scientias omnes: harum dari solummodo reminiscentiam hic & nunc per varia sensuum exercitia. quasi e somno revocatam, & excitatam.

XI. Contra Platonem specialiter est, quia ipse, ut passim dicitur, opinionem hanc fundatam voluit in ideis, quæ communiter rejiciuntur, ut dictum est disp. 8. ubi de universali. Contraphythagoram specialiter est, quia ipse hunc errorem sundavit in alio de metempsychosi, idest de animarum successione: putavit enim, omnes animas esse ejustem rationis: præterea unam eandemque animam plura corpora successive animare: adeout anima, quæ suit in Socrate, v. g. illo mortuo, transeat vel in alium hominem, vel in aliud animal, etiam brutum, immundumque, juxta merita, vel demerita ejustem Socratis. Qui error, præterquamquod contra sidem, est etiam purum sigmentum, nulphil. Neg. Log.

laque ratione, aut etiam verisimilitudinis umbra suffultum. Contra utrunque præterea est, quia gratis omnino singitur, dari in omnibus scientias, natura inditas, illasque non acquiri de novo, sed tantummodo excitari: experimur enim, nos plurima de novo etiam evidenter addiscere: cum etiam experiamur, quid valde diversum esse recordari de oblitis, quæ alia vice didiceramus. Non ideo tamen negaverim, plura esse cuicunque intellectui, recte disposito, & non impedito, per se nota, atque evidentia, ut, quodlibet est, vel non est: & similia, quæ sunt ipso lumine naturæ nota: non sine divina providentia, juxta illud Job cap. 38. v. 36. possiti in visceribus hominis sapientiam, puta quasi semen quoddam scientiarum, ut loquitur D. Thomas, ubi ait, universales conceptiones, quarum cognitio nobis est naturaliter insita, sunt quasi semina quadam omnium sequentium cognitionum.

XII. Dico 6. Quod si olim Augustinus scientiam de novo acquisitam negaverit; errorem hunc postea retractavit, inquiena dixi, quod in disciplimis liberalibus eruditi, sine dubio, in se illas, oblivione obrutas, cruunt discendo: & quodammodo resodiunt. Sed hoe improbo: credibile est enim, propterea vera respondere de quibus-dam disciplinis, etiam imperitos earum; quia prasens est eis, quantum id capere possunt, lumentationis aterna, ubi hac immutabilia vera conspiciunt: non, quia ea noverant aliquando, & obliti

funt ; quod Platoni , & talibus visum.

Dico 7. Quari hoc loco solet de regressu demonstrativo: cum nimirum probamus aliquam conclusionem per pramissas, deinde utimur ipsa conclusione ad demonstrandam aliquam expramiss: v. g. si. possquam argumentati simus dicendo:

Omne admirativum est risibile : Sed Petrus est admirativus :

Ergo Petrus est risibilis. Deinde argumentemur dicendo:

Omne risibile est admirativum:

Sed Petrus est risibilis:

Breviter, circa fiunc regressium, seu circulum, assero: illum esse posser rectum, & virtuosium: sed posse etiam esse irrectum, & vitiosium. Rectus, ac virtuosus erit, si conclusionem, quæ vel mentis actuatione vehementiore, vel aliunde ex aliis motivis evastit notior, & clarior; reassumamus ad aliquam ex præmisis

bro-

probandam, inferendamque: quod enim est notius, potest recte inservire ad inferendum id, quod est minus notum, ut patet. Atque hunc regressum demonstrativum admittit Aristoteles 1. post. cap. 4. eoque, ut medio, utili ad scientias acquirendas, utitur 8. ph. sest. 48. & 53. & aliis in locis. Irrectus erit, ac vitiosus, si conclusionem, quæ non evasit notior aliunde, sed solum nobis inpotuit per præmiss; reassumamus ad aliquam ex præmiss probandam, atque inferendam: cum enim conclusio, seu veritas illa, in hac hypothesi, non habeat aliam sucem, quoad nos, præter eam, quam habuit a præmiss, idest, cum non evaserit aliunde notior; probatur idem per idem, eodem prosus modo cognitum: adeoque proceditur inutiliter. Enimvero nullam novam sucem, & scientiam, quam semper intendit; assequitur intellectus. Et hic vocatur in scholis, circulus vitiosus, quem damnat philosophus 1. post. cap. 3.

XIII. Dico 8. Quari etiam folet, hoc loco, de prarequisitis ad demonstrationem: siquidem ante demonstrationem, idest antequam construamus syllogismum demonstrativum, nonnullis indigemus prarequisitis, puta pracognitis, & pracognitionibus.

Præcognita dicuntur illa objecta, quæ debent necessario præcognosci. Precognitiones dicuntur ille notitie, quas, de objectis

pre cognitis ante demonstrationem, habere oportet.

Precognita, per Aristotelem, tria sunt, primum, subjectum: secundum, passo, idest predicatum: tertium, principia, idest medium: nisi enim precognoscatur subjectum, predicatum, & medius terminus; nullus, ut patet, construi poterit syllogismus demonstrativus. Dixi, pracognoscatur, puta vel prius prioritate temporis, vel saltem prioritate ordinis, aut rationis.

Precognitiones sunt due, scilicet notitia de quid sit res: & notitia de an sit. Precognitio circa quid sit res, dividitur, in circa quid rei, & in circa quid nominis: prima est precognitio essentie, puta metaphysice, aut physice: secunda est precognitio nominis. Precognitio circa, an sit res, dividitur, in circa, an sit possibilis: & in circa, an sit existens defacto. His possitis, juxta doctrinam aristotelicam:

De subjecto debet primo, precognosci quid sitisceundo, debet etiam quandoq; precognosci, an sit. Et merito quidem: primum; nam, si nescimus, quid sit A, quomodo dignoscere poterimus, au, A, existat, vel sit possibile? Secundum; nam aliquid queri

Digitized by Google

potest demonstrandum de subjecto existente, quod queri nequit de subjecto non existente. Quandoquidem, cum queritur de prædicato estentiali, v. g. an Antichristus sit homo; non opus est precognoscere, an Antichristus sit, scilicet an existat desacto. Ratio est, quia, ut, in summulis dictum est, propositiones essentiales semper sunt vere, ideoque dicuntur propositiones eterne veritatis: cum sensum habeant conditionatum: scilicet Antichristus, si est existens; est homo. Cum autem queritur de prædicato accidentali, v. g. an Antichristus sit albus; oportet præcognosci, & præsupponi, quod Antichristus sit existens; aliter propositio erit salsa, & de subjecto non supponente: hujusmodi enim propositiones sensum continent absolutum: & duo affirmant, scilicet, Antichristus & existit, & est albus: ideoquedixi, quod de subjecto debeat quandoque, non semper, & in omni materia, precognosci, an sit.

De prædicato, seu de passione, debet præcognosci quid sit, non autem, an sit: siquidem hoc secundum, puta an sit, quippe an sit in subjecto; per ipsam demonstrationem probandum est: id enim inquiritur per demonstrationem, scilicet, utrum hoc præ-

dicatum subjecto competat.

De principiis, idest de præmiss objectivis, put de medio termino, præcognosci oportet tum, quid sit; tum, an sit: utrunque enim requiritur ad inferendum. De præmiss formalibus, præcognoscendum, an sint tales, puta an sint veræ, & quidem certo, & evidenter.

# A R T I C U L U S VII. Solvuntur objectiones.

XIV. OBjicies 1. Cum Antiperipateticis, præsertim ex Van-Elmont:omnis disputatio tandem conclusionem parit: omnis autem conclusio tandem opinionem inducit. Immo, quod fortissimum ratiocinium, syllogismum vocant Peripatetici; nullam prorsus unquam scientiam dederit, aut dare sit aptum: ergo non datur scientia, per syllogismum acquisita.

Respondeo, nego antecedens: quoad secundam, & tertiam partem. Et contra sic argumentor: vera est prima pars ejusdem antecedentis Van-Elmontiani: ergo falsa est secunda: ergo etiam falsa est tertia. Enimyero si omnis disputatio tandem parit con-

Digitized by Google

clu-

dusionem; ergo, dum controvertitur, ex omni disputatione (eux sane fieri nequit, nisi discurrendo, quoad rem controversam: adeoque syllogizando de eadem) aliquid de novo deducitur:nam. si nihil de novo; ergo hujusmodi disputatio nihil parit: neque enim parit seipsam: ergo nullam parit conclusionem: atqui parit conclusionem, ut ipsi adversarii fatentur: ergo omnis disputatio, omnis discursus, omnis syllogismus aristotelicus, dere controversa, aliquid de novo deducit; dum infert conclusionem. Jam subsumo: sed aliqua conclusio, per adversarios, opinionem inducit: ajunt enim, ut habet secunda pars antecedentis assumbti, quod omnis conclusio opinionem inducat: si autem, per ipsos, vera est propositio universalis, omnis conclusio; non poterit non. esse vera particularis, aliqua conclusio. Inde infero contradictorium antecedentis, contra ipsos: scilicet: ergo non omnis conclusio opinionem inducit : quandoquidem, si potest aliqua conclusio inducere opinionem; quare aliqua non poterit inducere scientiam? Et sane vel non potest præcise, quia, per syllogismum, minil disputando deducitur: vel quia nihil deducitur judicando: vel quia nihil deducitur judicando scientifice: non primum; aliter falsa. est prima pars antecedentis Van-Elmontiani: non secundum; quia aliter falsa est secunda pars ejusdem antecedentis: jam enim concedit, quod omnis conclusio inducit opinionem: opinio autem est judicium probabile: non tertium; quia petit manifeste principium: & adhuc afferenda est ratio, quare intellectus, syllogizandosex præmissis probabilibus, potest conclusionem deducere opinativam; non autem possit, expræmiss certis & evidentibus, scientificam.

XV. Objicies 2. Inter novem supra decem syllogismorum formulas, duodecim concludunt negative: nulla autem negatio unquam scientiam peperit: cum aliquid privative contineat: nihilque doceat esse, quod negat, aliquid esse. Scientia vero positive sit, necesse ess: cum sit positivi, & de positivo duntaxat ergo saltem, per hujusmodi syllogismos, nulla scientia acquiri potess.

Respondeo, nego minorem. Et contra sic argumentor: potest dari scientia (quidquid sit, & undecunque scientia) positivi, & de positivo, ut ipse arguens fatetur in argumento allato: ergo & dari potest scientia negativi, & de negativo: quacunque enim ratio afferatur, vel utranque scientiam evertit, vel neutram. Et sane, se scient potest, quod Deus vecessario existat. quodque sit essentialiter unicus; quare sciri non poterit, que-l non existat carentia Dei, nec possit existere: quodque necessario non existat alter Deus: adeoque necessario existat ejus carentia? (quomodocunque verificetur hæc propositio, pro opinionum) varietate, negantium, aut affirmantium carentias abulivas.) Si autem sciri potest; quare non per syllogismum demonstrativum, ita, aut simili modo syllogizando? duo contradictoria non possunt simul existere : adeoque, si existit unum ; alterum non existit : atqui Deus, quod est contradictorium sua carentia, (idest sui non esse quomodocung bor explicetur necessario existitergo carentia Deique est contradictorium ipsius Dei(idest non esse Dei; quomodocung; explicetur necessario non existit: viceversa, si Deus est essentialiter unicus; implicat alter Deus: adeoque necessario no existit alter Deus: atqui Deus est effentialiter unicus: ergo implicat, adeoque necessario non existit alter Deus. Quod autem necessario non existit manifestum est, quod non potest existere. Inde, idem nequit simul nec esse, necnon esse: atqui alter Deus necessario non est: ergo alter Deus non nocessario non est: sed non esse alterum Deum, est, dari ejus noneffe (quomodocunque hoc explicetur, pro opinionum varietate de verificativo talium propositionum) ergo necessario datur non esto. idest carentia alterius Dei. Utque afferatur exemplum clarius, ex formulis aristotelicis, concludendi negative; en syllogismum. demonstrativum, v.g. in Celarent; nulla pars est aqualis, aut mafor suo toto: sed omnis unitas est pars, respectu numeri, quippe respectu sui totius: ergo nulla unitas est aqualis, aut major numero-

XVI. Objicies 3. Cum omnis syllogismi basis sita sit in eo, quod, si duo conveniant simul, eadem debeant convenire in aliquo tertio, cujus convenientiæ conformitas debet apparere in ipsa conclusione; necessario igitur in nobis præexistit cognitio islius conformitatis, ante conclusionem: adeout in generali præsiciverim omnino id, quod per conclusionem demonstratur. Est igitur logicalis inventio mera resumptio ejus, quod prius erat scitum: nescitumque ideo nescit logica: quoniam est impossibile, noscere, an præmisse sint veræ, apparentes, vel salæ; nist terminorum cognitio prius in nobis suerlt, cum omni notitia adæquationis est conformitatis illorum; ergo scientia, per syllogismi

conclusionem, acquiri de novo minime potest.

Re-

Respondeo, transinisso antecedente, nego consequentiamis vel, claritatis gratia, distinguo consequens: præexistit cognitio, adeout in præmisso præsciverim omnino id, quod in conclusione demonstratur, sumpto Tò, præsciverim, stricte, & rigorose, proactu scientiæ, quæunice residet in conclusione, nego antecedens, tanquam implicans in terminis; sumpto Tò, præsciverim, pro, prænoverim, subdistinguo: prænoverim realiter, ex parte objecti, concedo; prænoverim soumaliter, ex parte actus, nego consequentiam. Et

Primo dico: scientia stricte, ac rigorose, prout sumitur in præsenti, (& de qua controvertitur cum adversariis, an possit dari de novo) est conclusio syllogismi demonstrativi: ergo implicat in terminis, præsciri aliquid (in sensu controversia præsentis)

mere per præmissas, qua tales.

Seeundo dico: in præmiss realiter, & ex parte objecti cognoscitur totum objectum: adeoque, si cognoscitur unum prædiratum terminorum; cognoscuntur omnia ejus prædicata metaphysica: repugnat enim præcisio ex parte objecti; ut dictum est
disp.i.n.65. In quo sensu, du cognoscitur Deus; cognoscuntur realiter, ex parte objecti, omnia prædicata divina, utpote cum ipso realiter identificata, ut dictum est in theol. lib 1. de Deo. Adeoque,
in hoc sensu, veteres, immo & insideles, qui Deum quomodotunque noverunt, estam obscurissme, & impersecte; omnia.
Dei prædicata cognoverunt, etiam Trinitatem. Sed hoc nonfacit ad rem: Nam

Tertio dico: fensus quæstionis præsentis est, an, per conclusionem, sciri possit de objecto, alioquin precognito in premiss, aliquid aliud formaliter, ex parte actus, distinctum ab objecto premissarum: quod aliquendo tandem importat, an unum, idemque realiter objectum, precognitum minus clare in premiss, possit per conclusionem cognosci clarius: & ita quidem, ut kujusmodi claritas afferat novum quid formaliter, ex parte actus, idest distinctione rationis ratiocinate distinctum ab ipsomet objecto premissarum, precise ut talium. Hoc nos affirmamus cum Aristotele, & quidem tam in materia probabili, & opinativa; quam demonstrativa, & scientifica. Unde, koquendo in inoc fensu.

XVII. Quarto dico: in premiss, cognoscitur sola identitas duorum terminorum cum uno tertio, puta cum medio termino:

in conclusione insertur identitas illorum duorum terminorum inter se: atqui, licet realiter, & ex parte objecti, identitas duorum cum uno tertio, & identitas eorundem inter se, identificentur; distinguuntur tamen formaliter, ex parte actus, distinctione rationis ratiocinate, utpote cum fundamento in re: ergo aliquid de novo cognoscitur in conclusione, quod non fuit precognitum in premissis. Affero exemplum: omne totum est majus, respectu sue partis: sed omnis numerus est totum, respectu unitatis: ergo

omnis numerus est major respectu unitatis.

In majore præmissa apparet solū identitas hujus termini, totum, cum hoc alio termino, majus, puta respectu sue partis. In minore præmissa apparet identitas hujus termini, numerus, cum. prædicto termino, totum, puta respectu unitatis: adeoque mere per præmissas apparent hi duo termini, numerus, & major: identificata cum illo tertio , totum: non dum autem elucet identitas corundem inter fe. In conclusione vero apparent ulterius hi duo termini, identificati inter se : dum infertur: ergo omnis numerus est major. Quod autem identitas duorum cum uno tertio, & identitas eorundem inter se, distinguantur ex parte actus, distinctione rationis ratiocinata, scilicet cum aliquo fundamento in re, probatur: & antequam probetur, suppono, mysterium. Trinitatis, non solum esse verum, sed protocypum veritatis. Illud autem dicit Unitatem, & Trinitate Dei: Unitatem Naturz, Trinitatem Personaru. Personas tres, distinctas inter se: Naturam unam, identificatam tamen cum singulis adæquate: adeoque personalitates, distinctas inter se, quanvis identificatas cu uno tertio: quomodocunque appelletur hujusmodi identitas, & distinctio, pro opinionum varietate, de qua fuse dictum est in theolo lib. 1. de Deo. Tum sic argumentor : quæ, licet realiter, & ex parte objecti identificentur, sunt tamen præscindibilia ex parte actus, & quidem cum aliquo fundamento in re; distinguuntur formaliter, ex parte actus, distinctione rationis ratiocinatæ: atqui ita se habent identitas duorum cum uno tertio, & identitas duoru inter se : ergo distinguuntur formaliter ex parte actus, modo prædicto. Major est explicatio terminorum, ex dictis disp. 7. de dist: rationis an. 54. Minor, in qua est difficultas, probatur: quæ respiciunt diversa connotata, seu terminos diversos, sunt, prædicto modo, præscindibilia: sed identitas duorum cum uno tertio. & identitas duorum inter se, respiciunt terminos diversos: . Ant. Forti. ergo

Ergo, modo prædicto, se habent. Major supponitur, ex dictis disp.7. supra citata de distinctione rationis: nec videtur posse negari : licet enim diversitas connotatorum non sit caput necessarium ad hujusmodi præscindibilitatem; est tamen caput sussiciens: ita &

caput sufficiens est diversitas terminorum.

XVIII. Minor probatur: convenientia duorum cum uno tertio. & convenientia duorum inter se, respiciunt terminos diversos: ergo identitas duorum cum uno tertio, & identitas duorum inter se, respiciunt terminos diversos: identitas enim est species convenientiæ, quæ est genus. Antecedens probatur: convenientia duorum cum uno tertio, est confundibilis cum identitate singularum Personalitatum divinarum cum Natura: siquidem omnes tres Personalitates divinz conveniunt identice in Natura, tanguam cum tertio communi: convenientia duorum inter les non est confundibilis cum identitate singularum Personalitatum. prædicta: quia Personalitates divinæ non conveniunt identice in Personalitatibus: adeoque viceversa, convenientia duorum immediata, inter se, est confundibilis cum identitate immediata. inter Naturam, & Personalitatem: non autem est confundibilis cum identitate mediata inter Personalitates: ergo respiciunt terminos diversos. Et quidem, que cunque supponatur sententia catholica de identitate, & distinctione in divinis, in ordine ad mysterium Trinitatis; vel verum, vel saltem controversum est, quod, saltem in divinis ( nam aliqui, licet immerito, quid simile reputant possibile etiam in creatis) sint, nemine cogitante, separabilia hæc duo, scilicet identitas duorum cum uno tertio, & identitas eorundem inter se: ergo hi duo sunt termini diversi: adeout, · unus sit præscindibilis ab alio, cum aliquo fundamento in re : ergo, sicuti hoc sufficit, ut hi duo termini in divinis, scilicet identitas cum uno tertio, & identitas inter se, distinguantur formaliter, ex parte actus, cum aliquo fundamento in re; sufficit etiam, ut, quæ ita se habent, etiam in creatis, ut, quanvis realiter, ex parte objecti identificentur, formaliter tamen, ex parte actus, unum respiciat, ut sui terminum, cum quo confundibilis sit, identitatem ( saltem controversam ) in divinis duorum inter se: & aliud illam non respiciat, sed respiciat ut sui terminum, solam identitatem in divinis cum uno tertio; hoc, inquam, est etiam sufficiens fundamentum, ut hac in creatis distinguantur formaliter, ex par-Phil. Neg. Log. Mmmm te

te actus, distinctione rationis ratiocinatæ, juxta ea, quæ dicta.

etiam sunt intheol. lib. 3. de side . Tandem

Quinto dico: ad argumentum allatum, dixi, transmisso antecedente: figuidem stricte, & rigorose loquendo, formaliter tota machina syllogismi Aristotelici non fundatur in hocaquod, si duo realiter identificentur inter se; debeant necessario identificari cum uno tertio ( ut supponere videtur adversarius ) sed e converso, quod nimirum, si duo realiter identificentur cum uno tertio; debeant necessario identificari inter se . Unde sit, ut. si per impossibile duo realiter identificarentur inter se non autem cum uno tertio; inferretur quidem, quod hac illorum identitas non esset demonstrabilis per syllogismum: non autem inferretur, quod falleret machina fyllogismi, licet in subjecta materia non posset inservire. At vero contra: si per impossibile, duo realiter identificarentur cum uno tertio, & nihilominus non inter se; machina peripatetici syllogismi, quippe tota fundata in hoc, que sunt realiter eadem uni tertio, sunt eadem inter se, falsificata corrueret. Et ideo diximus, in divinis, quoad mysterium Trinitatis, Personalitates fingulas, & Naturam identificari, ac distingui inter se no pure realiter sed Inestabiliter, juxta doctrinam D.Augustini, est aliquod Inesfabile, quod verbis explicari non possit, ut O numerus fit, O numerus non fit . Verum hac in theol. lib. 1. de Deo, ubi de mysterio Trinitatis, libertatis, ac scientiz contingentium.

Objicies 4- Consistit totum ministerium, munus, & utilitas hogicæ in duobus tantum: ut nimirum docens queat suam putationem imprimere distincte in audiente; &, ut audiens reminificentiam, vel recordationem excitet, per connexionem, adaquationem, & conformitatem terminornm: atqui hoc non est munus inventivum scientiarum, sed postera quædam discursus consecutio ad id, quod inventum erat: ergo, per syllogismum.

Aristotelicum, de novo scientia non acquiritur.

Respondeo, nego majorem: ratio negationis satis constat ex dictis ad superiores objectiones.

A R-

#### ARTICULUS VIII.

Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XIX. Dico 1. Nos in hac disp. 13. hæc præcipue statuimuse primum, præmissa syllogismi demonstrativi non esse veriores conclusione.

Tandem aliquando probatur, quia, ut dictum est disp. 10. non est explicabile, quomodo veritas suscipere possit magis, & minus: cum pendeat unice ab este, aut non este objecti: quæ duo non suscipiunt magis, & minus.

Secundum, præmissas syllogismi Comonstrativi non esse con-

clusione certiores, certitudine objecti.

Probatur, quia, ex prædicta ratione, nec videtur, quomodo necessitas suscipere possit magis, & minus: cum, unice pendeat ab non posse esse, aut non esse objecti: quæ duo, nequit intelligi, quomodo suscipere possit magis, & minus: cum esse, & non esse ; adeoque posse, & non posse esse, videantur sita esse in indiylsibili.

Tertio, præmissas syllogismi demonstrativi esse certiores,

certitudine appretiativa, seu interpretativa.

Probatur, quia, quoad alias potentias, objectum formale ut tale, in linea sua, relate ad potentiam, appretiative, seu interpretative præstat objecto materiali: neque est, quare non præstet: cum formale attingatur in gratiam sui, 'materiale in gratiam alterius: ergo non est, quare non & in subjecta materia, related ad intellectum, demonstrative syllogizantem.

Quarto, præmissa syllogismi demonstrativi posse etiam certiores esse conclusione, tum certitudine materiali, extensiva; tum formali, intensiva, graduali. Quinto, & conclusionem esse posse præmissa certiore, tum materialiter, extensive; tum formaliter, intensive gradualiter. Sexto, proportione servata, discurrimus de

evidentia.

Probatur, quia hac non videntur involvere repugnantiam, absurditatem, innaturalitatem ullam, aut indecentiam.

Septimo, dari defacto scientiam de novo acquisitam.

Probatur primo : quia, sicut nobismetipsis videmur experiri plura de novo in nobis, aut extra nos; ita experiri videmur scire M m m m 2 plu-

plura, qua antea non item: ergo, si non est, quare quoad primum falli dicamur; nec quoad secundum: aliter non poterit amplius rationabiliter impugnari, qui contenderit, prorsus omnia, ea etiam, qua videmur experiri; erroribus, & illusionibus redundare. Secundo, quia non est, quare per syllogismum, inferri possit opinio, ut fortasse aliqui ex adversariis concedere videntur; at non scientia. Tertio, quia non est, quare demonstrative concludi possit de positivo, ut ajunt quidam; non autem de negativo.

XX. Dico 2. Adversarii oppositum sustinent contra nos. Quozd primum, secundum, tertium, quartum, quintum, & sextum, contendunt, nos minus cohærenter procedere. Probanta quia, quozd puncta prædicta, quæcunque afferatur ratio vel omnia evincit, vel nullum: ergo, si aliquod ex prædictis est, & potest; omnia sunt, vel possunt. Si aliquod non; nullum. Vel afferatur ratio, quæ non vel omnia prædicta, de quibus contro-

vertitur, probet; vel nullum probet.

Quoad Septimum, primo, quia nulla est necessitas, aut sundamentum, aut argumentum evincens, dari desacto in nobis scientiam de ulla re; aut saltem dari scientiam, penitus de novo acquistam: cum omnia possint bene salvari, aut sine scientia simpliciter, aut saltem sine scientia secundum quid, scilicet prout penitus de novo acquisita. Secundo, quia non apparet, quomodo intellectus concludere possit de rebus incognitis in pramisses: si autem de rebus pracognitis; quomodo concludere valeat quid de novo: quod videtur continere implicantiam termisorum.

### Corollarium.

Sed hæc, & similia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, sunt argumenta negativa, quippe tandem aliquando sundata super alicujus objecti non apparentiam, ut probatum est in Clavi disp. 1. ergo tam nos, quam adversarii, in hac disp. 13- de syllogismo demonstrativo, syllogismis utimur Negativis.

### DISPUTATIO DECIMAQUARTA

De syllogismo probabili, ubi
De opinione, 2c side humana.

Primo, quid sit, & quotuplex opinio, sidesque humana. Secundo, de earum incertitudine. Tertio, de earundem compossibilitate inter se, & cum scientia in eodem intellectu. Quarto, de compossibilitate, seu identitate opinionis sidei, ac scientia in codem actu.

### ARTICULUS I.

Quid sit, & quotuplex opinio, sidesque humana.

De opinione. Ico 1. Quoniam ex Aristotele in libris Topicorum, ubi agit de syllogismo probabili, syllogismus mere probabilis conflatur propositionibus mere probabilibus: cum utranque, vel alterutram saltem ex præmissis mere probabilem habeat: & mere probabilem inde conclusionem deducat, non scientificam: propositio vero mere probabilis, vel est opinio, vel fides; ideo logicis agendum hic de opinione, & de fide humana : nam de divina non est hic locus, cum de easatis dictum sit in theel-lib-3. Loquendo igitur de opinione, opinio ex Aristotele, in communi aecepta, est judicium incertum probabile, ex medio intrinseco. Dicitur primo, incertus, ut distinguatur ab actibus scientia, & sidei divina, qua sunt judicia certa. Secundo, probabile, puta absolute, & simpliciter, pensatis pensandis, probabile : ut distinguatur ab errore, qui proprie est judicium, non solum incertum, sed etiam, in sensu prædicto, improbabile: nam, proprie loquendo, aliud est error, aliud judicium falsum : judicium enim falsum est, quod difformatur obje-Ao: erroneum, quod est incertum, & improbabile, in sensu tradito, adeoque imprudens, irrationabile, temerarium, juxtaea, quæ fuse dicta sunt in theol. lib. 8. de moral. aot. hum. ubi de celeberrimo recentiorum probabilismo, antiprobabilismo, monoprobabilismo. Dico

Dico 2. Opinio dividitur communiter in immediatam, & mediatam: immediata, est præmissa; mediata, conclusio. Primi generis opinio, ex Aristotele hic cap. 26. est, acceptio immediata propositionis non necessariæ, idest non necessariæ, & incertæ, ex suo modo tendendi, non autem ratione objecti: nam de objecto necessario potest haberi opinio: sicut de objecto divino haberi potest cognitio creata; de infinito, sinita. Secundi generis opinio, est judicium incertum, probabile, in sensu jam explicato, scilicet absolute, & simpliciter, pensatis pensandis, approbativum objecti, quod, modo suo, judicat hic & nunc: illatum ex aliis judiciis, aut ex alio (cum sit conclusio) nitens motivo intrinseco: quod nimirum motivum non sit testimoninm loquentis, præcise, ut tale; aliter erit sides. Nam

De fide humana.

II. Dico 3. Fides humana, seu non divina, est judicium, saltem. probabile, nitens motivo extrinseco creato, hoc est, testimonio humano, seu creato. Dixi primo, saltem probabile: ut fides dislinguatur ab errore, qui probabilitatem non habet, in sensu praexplicato. Dixi secundo, saltem probabile: quia, in sententia. communi, non est, cur fides stare non possit cum evidentia in. attestante: puta quod creatura loquatur, & quod præterea non possit hic & nunc falli, aut fallere: & ideo non addidi To. incertum. Dixi tertio, nitens testimonio humano, seu creato quod venit nomine motivi extrinseci humani, seu creati : ut distinguatur a fide divina, quæ innitur testimonio divino. Porro testimonium importat duo, scilicet auctoritatem in loquendo, idest fidedignitatem, & præterea locutionem. Quid autem sit auctoritas, seu fidedignitas, quid locutio; non opus est logicis ulterius explicare, quam dicendo, auctoritatem esse pradicatum, seu meritum, ut alicui credatur; si loquitur: quodcunque sit tale prædicatum, & quidem sive unum, sive multiplex, pro opinionum varietate: locutionem elle focialem signi prolationem. De quibus, ex professo, dictum est in theol. lib. 3. de Fide. Dixi quarto, humani, seu creati: quia, que testimonio humano nititur, erit fides humana; que anglico, fides angelica nuncupabitur: & utraque fides creata, quia innixa testimonio creature.

Dico 4. Dividitur fides in immediatam, & mediatam. Primi generis est, quando immediate auditur persona loquens, ex vi cujus testimonii, creditur. Secundi generis est, quando non.

imme- ·

immediate auditur persona loquens, sed vel quando creditur ejus nuntio, aut legato: vel ex eo, quod immediate auditum suerit, aliud infertur, habens connexionem cum illo. Quoniam vero tum opinio, tum sides humana regulariter umbram secum ferunt incertitudinis. Erit

### ARTICULUS II.

De incertitudine opinionis, & fidei humanæ.

D'Ico 1. Cohærenter ad ea, quæ disp. præc. dictafunt de certitudine; incertitudo, illi opposita, duplex est: una, quæ se tenet ex parte objecti: altera, quæ se tenet ex parte actus. Prima est connexio, vel disconnexio non necesfaria inter subjectum, & prædicatum. Secunda subdividitur in objectivam, absolute dictam, & subjectivam. Primi generis est, indifferentia judicii ad veritatem, aut falsitatem. Secundi generis est. adhæsio non sirma, idest formido, in ordine ad veritatem talis judicii. Hæc incertitudo subjectiva subdividitur iterum in negativam, & positivam. Incertitudo negativa importat in judicio præcisivam carentiam prudentis firmitatis, seu firmæ adhæsionis, erga suum objectum. Et hæc incertitudo negativa, appellari etiam folet ab aliquibus formido radicalis, ab aliis formido virtualis. Positiva incertitudo est actus positivus, quo quis dubitat de veritate judicii sui, dicendo: res fortasse non ita se habet, ut ego judico. Et hac incertitudo positiva, appellari etiam consuevit formido formalis, sive actualis. Incertitudo positiva subdividitur præterea, in absolutam, & secundum quid. Primi generis est, quando quis absolute, & simpliciter dubitat de suo objecto, dicens: hoc objectum fortasse non ita se habet, sicuti per hoc judicium exprimitur. Secundi generis est, quando quis non dubitat absolute, & simpliciter de objecto, sed aut conditionate, aut secundum quid, v.g. hoc objectum; si spectetur præcise hæc ratio, seu quantum est, præcise ex vi talis rationis, seu medii, posset aliter se habere: que formido appellatur etiam ab aliquibus, formido radicalis.

Dico 2. Incertitudo, relate ad certitudinem, de qua dictum est disp. prac. dividitur trifariam celebri divisione, in metaphysicam, physicam, & moralem: quæ divisio explicatur, proportio-

ne servata ad triplicis generis certitudinem, cui, in sensu accom-

modo, opponitur. His preexplicatis,

IV. Dico 3. Est de essentia opinionis aliqua incertitudo negativa, seu formido virtualis, non autem incertitudo positiva, seu formido actualis. Prima pars assertionis probatur: quia opinio inititur motivo, non ostendenti necessaria connexionem inter subjectum, & predicatum: adeoque, si vir prudens ressecte, et de bene cognosceret suum judicium; utique de ejus veritate, precise quantum est ex vi talis motivi, formidaret. Secunda vero pars patet experientia: nos enim ipsi multa sepius opinamur, quin actu, & formaliter de nostre opinionis veritate, positiva.

formidine trepidemus.

Dico 4. Incertitudo non est de essentia sidei humane (de hac controvertitur: nam actus fidei divine supernaturalis est omnino certus, & infallibilis, excludens omnem prorsus formidinem voluntariam, ut dictum est in theol. lib. 3. de Fide) licet, regulariter loquendo, aliqua incertitudo negativa, seu formido radicalis, ut opinionem; ita & comitetur humanam fidem. Primapars assertionis probatur : si quis assentiatur creatura loquenti, de qua certo sciat, esse sapientem, veracem, atque veridicam, in ordine ad objectum, de quo loquitur hic & nunc: & przterea certo, & evidenter audiat, atque cognoscat ejusmodi creaturz locutionem de tali objecto; utique hic actus, nisi quzstio fiat de nomine, aut petatur principium, erit sidei humana, & tamen omnino certus: ergo incertitudo non est de essentia sidei humanæ. Secunda pars assertionis probatur: quia regulariter nec datur creatura, que non possit falli, neque fallere, etiam ia ordine ad aliquod hic & nunc:neque id certo constat, & evidenter: immo nonnulli putant, repugnare hujusmodi creaturam: ergo regulariter, ut in opinione, ita etiam est locus alicui formidini in side humana. Utrum autem, & quomodo cohærere possint cum certitudine, & evidentia; sequentibus articulis agitatur. Sit igitur

Ant. Fortie

À R-

### ARTICULUS III.

An opinio, fides humana, & scientia inveniri posint

V. Dico 1. Quaritur, an actus opinionis, actus fidei, & actus icientia, esse simul possint in eodem intellectu. Quastio autem procedit ex suppositione, quod possint simul in eodem intellectu componi plures actus; nisi aliunde illi inter se opponantur, & excludantur; quod sane constare videtur experientia; puta, in intellectu nostrate haberi virtutem eliciendi simul, conservandique plures actus; quoties tales actus, aliunde inter se, non pugnant; nec adeo multiplicantur, ut potentiam illam intellectivam exhauriant, & exuperent. Jam, ut distincte, & gradatim a facilioribus ad dissiciliora procedatur,

Dico 2. Opinio, fides, & scientia stare simul possunt in eodem intellectu, de objecto diverso. Assertio, in hypothesi, in qua loquitur; videtur certa, & probatur: quia non est, cur in eodem instanti non possit intellectus opinari, v. g. quod cognosci possit aliquod objectum inexistibile; ex eo quia cognosci possit aliquod objectum possibile non existens: & præterea credere, quod Africa existat; quia Petrus dixit: & insuper scire, quod nunc tiles sit; quia nox non est: neque enim hujusinodi actus opponuntur: atqui primus, est actus opinionis; secundus, sidei; tertius, scientia, de objectis diversis: ergo opinio, sides, & scientia possitut stare simul in eodem intellectu, de objecto diverso.

Dico 3. Opinio, sides, & scientia, possunt esse simul in eodem intellectu, de eodem objecto incomplexo. Assertio videtur etiam certa, in hypothesi, & probatur: quia, nomine objecti incomplexi, intelligimus hic solum subjectum propositionis objectiva, v. g. Petrum: atqui de eodem Petro potest quis, in eodem instanti, opinari, esse cito moriturum; ex motivo probabili: credere, esse filium Pauli; ob testimonium hominis sidedigni: nec non scire, quod sit risibilis; quia defacto ridet: ergo opinio, sides, & scientia possunt esse simul, de eodem objecto incomplexo.

VI. Dico 4. Opinio, fides, & scientia, possunt esse simul in eodem intellectu, etiam de eodem objecto complexo. Est sententia hodie communis, ex Bonaventura, Alensi, Henrico, Joanne Bachonio, Okamo, Gabriele, & aliis Nominalibus, nec non Phil. Neg. Log. Nnnn Mo-

Molina, Suarez, Valentia, Hurtado, Tannero, Arriaga, quos citat, & sequitur Comptonus disp. 1. in lib. top. sect. 2. & pro eadem stant recentiores passim, paucis exceptis. Contra Scotum, Caetanum, Bañes, Medinam, Canum, & alios apud Valentiam, cum Rubio, Turriano, Lorca, aliisque, qui partem simpliciter negativam defendunt. Est præterea contra Vasquez,qui, fidem polle componi, affirmat, cum scientia, habita per species abstractivas, non vero per proprias. Contra Coninchum, qui id solum concedit de scientia intuitiva supernaturali: nec non contra alios, qui de cognitione sensitiva solum affirmant: & contra alios, qui de visione tantum beatifica: & tandem contra Durandum quem seguuntur Conimbricenses: qui volunt, posse opinionem stare cum scientia; si medium actus opinionis, licet tantum sit probabile, existimetur tamen esse evidens: secus vero, si sciatur, illud esse duntaxat probabile. Hæc apud Comptonum loco citato. Assertio probatur: quia potest intellectus in codem instanti opinari, v. g. diem esse; quia pueri sunt in gymnasio: idem credere; quia Petrus dicit : idem scire; quia nox non est : atqui, ut patet, primus actus, est opinio: secundus, sides: tertius, scientia, de eodem objecto complexo, saltem materiali, nempe de existentia diei : ergo potest, in eodem instanti, esse simul in intellectu opinio, fides, & scientia, de eodem objecto complexo. Major probatur: quia non est excogitabile caput, unde talium. actuum incompossibilitas oriatur. Enimvero non ex eo præcise, quia funt plures actus: loquimur enim in hypothesi, quod intelle-Aus possit simul plures actus elicere, recipere, conservare: nec præcise, quia sunt plures actus circa idem objectum:nam potest, etiam per adversarios, idem ompino objectum simul attingi pluribus actibus tum intellectualibus, tum aliarum potenti arum; scilicet videri simul, apprehendi, enunciari, inferri, amari, desiderari: neque ex eo, quia sunt tales actus in specie, aut in individuo: cum sit petitio principii: neque aliunde, quia non potest hoc assignari, ut solutione argumentorum constabit.

# A R T I C U L U S IV. Solvuntur objectiones.

VII. OBjicies 1. Contra quartam assertionem: non potest intellectus, de eadem re, esse simul certus, & incertus;

tus: atqui per opinionem, & fidem humanam, regulariter saltem, esset incertus: per scientiam vero esset certus: ergo nonpotest intellectus habere simul actum opinionis, actum sidei, & actum scientia, de eodem objecto complexo.

Respondeo, distinguo majorem: certus, & incertus absolute, & simpliciter, concedo; secundum quid, subdistinguo; e2dem certitudine, & incertitudine, concedo; diversa, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Intellectus per scientiam est certus de objecto absolute, & simpliciter: in hoc sensu, non est incertus, aut dubitans, aut formidans: per opinionem vero, & fidem humanam, est incertus secundum quid, incertitudine virtuali, & radicali; scilicet quantum est, ex vi motivi mere probabilis, non redditur certus de objecto: quæ quidem. est incertitudo quædam negativa, seu, ut alii loquuntur, præcisiva; licet de eodem objecto reddatur securus aliunde, idest ex motivo. & actu scientifico. Jam, ut sapius dictum est, licet essent contradictoria, intellectum absolute, & simpliciter esse certum; absolute, & simpliciter non esse certum, de codem objecto; non tamen sunt contradictoria, intellectum esse simul certum de eodem objecto, ex vi unius motivi, & ex vi unius actus, non vero ex vi alterius: sicut, licet essent contradictoria, quod hæc domus simpliciter haberet lumen, & simpliciter non haberet lumen; non tamen sunt contradictoria, quod eadem omnino domus, idem omnino lumen recipiat ex una fenestra, & non recipiat ex alia; quod est, domum esse illuminatam, & non esse illuminatam, secundum quid. Et sicuti domus absolute, & simpliciter dicitur illuminata, licet ab una, & non ab alia fenestra lumen recipiat; dummodo illud absolute, & simpliciter recipiat : cum hæc sit denominatio positiva; ita intellectus dicitur absolute, & simpliciter certus de objecto v. g. de existentia diei, & impotens illud negare, aut circa illud absolute, & simpliciter dubitare, vel formidare; quanvis id certo noverit ex vi motivi scientifici, non autem ex vi motivi opinativi, aut motivi fidei. Ad eum modum..., quo Petrus dicitur absolute, & simpliciter insolubiliter ligatus; licet taliter alligetur ex vi catenæ ferreæ, qua cohibetur, fortiter, non autem ex vi ligaminis serici, quo etiam debiliter astringitur. Atque in hoc sensu intelligendus Divus Thomas 1. 2. quast. 7. art. 3. ubi ait, de ratione opinionis est, ut accipiatur cum formi-Nnnn 2 dine

dine alterius oppositi: nam idem Sanctus doctor alibi docet, selentiam cum opinione naturaliter compossibilem esse.

VIII. Objicies 2. Scientia est clara, sides obscura: ergo non possunt simul esse in eodem intellectu, & de eodem objecto.

Responder, distinguo secundam partem antecedentis: sides est obscura, ex genere suo, nego; regulariter, subdissinguo: est obscura negative, seu præcisive, concedo; positive, nego intecedens, & consequentiam. Fides, ex genere suo, est judicium ob testimonium loquentis: præscindit, ex suo conceptu, ab obicuritate, vel claritate: regulariter est obicura, quia non conflat evidenter, quod persona loquens non possit falli, neque fallere: etiamsi certo constet, quod defacto loquatur hic & nunc. Hac autem obscuritas, seu non claritas, negativa, seu precisiva dicitur, quatenus fides ex se, præcise ex vi prædicti sui motivi, obscuritatem non discutit; non vero quatenus pugnat cum claritate de codem objecto, quæ aliunde, ex vi alterius motivi, puta scientifici, haberi posset in intellectu. Ita albedo est non dulcedo, negative, seu pracisive, non positive: quatenus nimirum albedo non est dulcedo; nec tamen illam excludit a subjecto, in quo ipla albedo est, ut patet indacte. Breviter, sicut albedo non facit, subjectum esse dulce; non tamen positive facit, ipsum esse non dulce: cum non impediat, illud posse aliunde dulcificari, scilicet per dulcedinem : est enim albedo ex se indisferens, ut conjungatur cum dulcedine, vel cum carentia dulcedinis; ita regulariter fides, pracife ex vi sui motivi, non reddit intellectum, clare cognoscentem objectum: sed neque illum positive reddit cognoscentem non clare, nisi secundum quid, idest, quantum est ex vi sui motivi: quandoquidem fides, licet claritatem non afferat; non tamen impedit, ne intellectus claritatem habeat aliunde, qua ei objectum clare, & evidenter innotescat : adeoque sides, pracise ut fides, præscindit: cum sit indisserens, ut conjungatur cum elaritate, aliunde habita; vel cum carentia claritatis, quam sane fides ipsa non affert, præcise ut sides.

IX. Objicies 3. Pugnant inter se judicium opinativum, judicium scientificum, & judicium sidei: ergo non possunt componi in codemintellectu.

Respondeo, nego antecedens: sicut primo, non pugnabant in Christo scientia insusa, immo & visio beatistica, cum scientia naturali, ut dictum est in the libe 5. de incarnatione: & secundo, in

eodem, amor Dei necessarius, & amor Dei liber, quo pro nobis merebatur: tertio, in Deo, non pugnat amor inessicax salutis omnium, in quibus includuntur etiam præsciti: vult enim Deus, omnes homines salvos sieri; & amor essicax damnationis eorundem: cum desacto damnentur, juxta ea, quæ dicta sunt in theol. lib. 1. de Deo: quarto, in eadem anima, in sententia illorum, qui admittunt potentias realiter distinctas, habetur intellectus, qui est potentia videns, & voluntas, quæ est potentia cæca; absque ulla oppositione, aut repugnantia: nec, qui negant potentias distinctas, negant præcise, quia incomposibiles inter se: ergo neque est, cur pugnent actus scientiæ opinionis, & sidei, in uno, eodenque intellectu simul.

Objicies 4. Idem objectum non potest simul videri, & credi: atqui objectum, per scientiam, veluti videtur, utpote evidenter cognitum: per sidem creditur: ergo non potest idem objectum, ab eodem intellectu, simul cognosci per sidem, & per scientiam.

Respondeo, nego majorem, que petit principium: assumit enim id, quod est in questione, & aliunde probandum esset.

Objicies 5. Non potest potentia visiva, in eodem instanti, per unum oculum videre idem objectum clare, & per alterum illud videre obscure: ergo nec potest potentia intellectiva, per unum actum, puta per scientificum, cognoscere idem objectum clare, & evidenter: per alium actum, puta per opinativum, aut per actum sidei, idem objectum cognoscere obscure.

Respondeo, distinguo antecedens: si uterque oculus necessario habeat idem medium, concedo; si non necessario habeat idem medium, nego antecedens, & consequentiam. Si aliunde non implicat, quod unus oculus possit habere unu mediu, seu motivu, aut determinativum, quo determinetur ad videndu objectum; alter aliud medium, seu motivum, seu determinativum, quod est, v. g. in sententia communi, species impressa visualis: sique aliunde non probetur, aut supponatur repugnans talis capacitas; nec repugnabit, quod per oculum dexterum, excitatum species A, videat quis objectum clare; & per sinistrum, excitatum species B, videat idem objectum obscure.

X. Objicies 6. Actus opinionis, & fidei, præsente scientia, essent superslui: ergo non possunt simul componi in eodem intellectu, saltem naturaliter. Antecedens probatur: si una causa physica sussicienter aliquem essectum producit; aliæ causæ physicas sussicienter aliquem essectum producit.

sicz hie & nunc sunt superfluz: ergo, si actus scientiz sufficient ter ostendit intellectui objectum; actus opinionis, & sidei erun-

superflui.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, omisso antecedente, quod in physicis erit examinandum, nego consequentiam. Disparitas est, quia causa physica habent pro sine
primario, & per se, existentiam reasem suorum esse duum: actus
vero intentionales persectionem potentia, qua diversimode persici posse, passim existimatur, per varios actus ex motivis diversis,
etiani circa idem objectum; si aliunde tales actus ejus em potentia vires non superent; aut inter se non opponantur, aut ex aliquo speciali capite non repugnent. Id autem experientia deducitur: unde tandem aliquando desimitur dispar ratio.

Objicies 7. Lumen lucernz, præsente lumine solis, est supersluum: ergo lumen opinionis, & sidei, præsente lumine scientiz,

est superfluum.

Respondeo, distinguo antecedens: si tale lumen exigatur præcise, ut medium, ad videndum objectum quomodocunque, transeat: si ad alium sinem diversum, alioqui non repugnantem, nec dissonum, nec lumine solis æque facile attequibilem, nego antecedens, & consequentiam. Si quis, præsente lumine solis, vellet lume lucernæ ad aliquam experientiam faciendam, pro qua tali specifice lumine, siammaque opus esset; vel ad calesaciendam ollulam cocolatæ; cur huic tale lumen esset supersluum? Jamodiversa lumina intentionalia, cum ex natura sua præcipue ordinari, passim existimentur, ut dictum est, ad intellectum persiciendum; non est, cur non possint, simul elici ab intellectu, si nihil obstet specialiter aliunde: quodlibet enim lumen ex illis persectionem habet diversam, qua possit intellectui diversis sinibus inservire, eumque persicere diversimode.

XI. Objicies 8. Aristoteles 1. post. cap. ult. docet : Jutellectus non potest idem omnino opinari, & scire: ergo nec scire,

& credere: ergo nostra sententia opponitur Aristoteli.

Respondeo, distinguo antecedens: ex vi ejusdem motivi, transeat: ex vi diversi motivi, nego antecedens: & dikincto, eodem modo, consequente, nego utranque consequentiam. Ubi Aristoteles docet, non posse intellectum, idem omnino objectum opinari, & scire; id negat, quantum est ex vi ejusdem motivi: quod fortasse innuit particula illa, omnino, per quam videtur significa-

ficari tum objectum materiale completum, tum formale, quod esse potest motivum. Nec gratis philosophum ita explicamus, ne ipsum negare aliquid temere, utpote contra rationem, existemus.

Objicies 9. Si opinio, sides, scientia possent simul componi in eodem intellectu; possent identice in eodem actu: consequens est absurdum: ergo, & antecedens.

Responsio erit

#### ARTICULUS V.

An idem actus possit simul esse opinio, sides humana, & scientia.

Dico 1. Procedendo a facilioribus ad difficiliora, potestidem actus esse opinio, sides, & scientia de diversis objectis. Probatur: quia potest, ex dictis art. 3. assert, 2. idem intessectus de diversis objectis habere tres actus, quorum unus sit opinio, alter sides, & alter scientia: ergo potest dari unicus actus, aquivalens illis tribus, quo, v. g. intellectus opinetur, posse cognosci objectum non existibile: credat, Africam esse sciat, diem existere, ex diversis motivis: sicuti, eodem actu contritionis, potest voluntas amare Deum, & odio habere peccatum; eodenque actu potest intellectus assirmare unum objectum, & negare alterum: ergo potest idem actus esse opinio, sides, & scientia, de diversis objectis: sicuti potest idem actus voluntatis esse amor, & odium: ideg; actus intellectus affirmatio, & negatio diversorum.

Dico 2. Potest idem actus esse opinio, sides, & scientia, de eodem objecto incomplexo. Probatur: quia ex dictis art. supra citato assert. 3. potest intellectus, per tres actus diversos, opinari, quod Petrus sit cito moriturus: credere, quod sit silius Pauli: scire, quod sit risibilis: ergo potest id præstare per unicumactum, qui equivaleat illis tribus: vel assignetur specialis ratio repugnantiæ.

XII. Dico 3. Potest idem actus esse simul opinio, sides, scientia, de eodem objecto complexo: qui tamen actus non sit pura opinio, pura sides, aut pura scientia, ut patet ex ipsis terminis; sed medium quid, seu tertia quædam species, ut communiter reputatur lycisca, nuciprunum, & alia id genus bruta, plan-

planta, vel fructus. Est sententia communis, maxime apud recentiores, & probatur: quia potest intellectus, ut diximus art. 2. assert. 4. idem objectum complexum opinari, credere, & scire. per tres actus diverios : ergo potest id præstare per unicum indivisibilem actum, qui æquivaleat illis tribus: dicendo, v. g. dies est; quia pueri sunt in gymnasio, quia Petrus dixit, quia nox non est. Consequentia probatur: quia non potest assignari specialis ratio repugnantiæ. Enim vero hæc non provenit primo. pracise, quia ex genere suo opinio, fides, & scientia sunt incomposibiles: cum componi possint, ut vidimus. Non secundo. ex eo pracise, quia non potest unus actus aquivalere pluribus: cum experiamur defacto, plures actus tum intellectus, tum voluntatis, licet indivisibiles, posse æquivalere pluribus actibus di-Ainclis, atque diversis, cognoscendo tot objecta, quot cognokuntur per plures cognitiones: totidemque amando, aut odio habendo; quot amantur, & odio habetur per plures actus. Non tertio præcife, quia idem affirmari non potest per diversa motiva: cum experiamur, nos fæpius judicare ob motiva valdendiversa; ficut experimur, & velle idem objectum per plura motiva liverfa, v. g. deambulationem, propter sanitatem, propter delectationem, propter invisendum amicum, propter curiolitatem novæ rei afpiciendæ: & odio habere aliquid, & respuere item propter diversa: ut cum uni tentationi resistitur ex motivis diverils variarum virtutum. Non quarto, ex alio capite, quia hoc non est assignabile. Jam limitando, seu potius explicando conclusionem .

XIII. Dico 4. Non potest opinio, & sides esse simul cum scientia de eodem objecto materiali complexo; si talis opinio, aut sides sit cum voluntaria formidine actuali de veritate objecti absolute, & simpliciter. Assertio probatur: quia implicat, intellectum certe, absolute, & simpliciter scientem objectum aliquod, licet ex vi alicujus determinati motivi; de ejusdem objecti veritate absolute, & simpliciter, voluntarie dubitare: quanvis dubitare possit de illius veritate conditionate, & secundum quid: hoc est, quantum est, precise, ex vi motivi opinativi, & mere probabisis: videlicet, si præcise appareret, aut considerari vellet solum motivum mere probabile, præscindendo a motivo scientisico.

Ant. Forti.

Alternative Special Commence

AR-

## A R T I C U L U S VI. Solvuntur objectiones.

XIV. OBjicies 1. Contra tertiam assertionem: actus, qui simul esset opinionis, sidei, & scientiæ, esset simul clarus, & obscurus: atqui claritas, & obscuritas, non possunt identificari: ergo non potest idem actus esse opinio, sides, & scientia de eodem objecto complexo.

Respondeo, distinguo majorem: prædictus actus esset clarus. & obscurus simpliciter, nego; secundum quid, subdistinguo: ex vi diversi motivi, concedo; ejusdem, nego majorem: &, distincta eodem modo minore, nego consequentiam. Et explico distinctionem, ut supra art. 5. Ejusmodi actus simpliciter, esset clarus: quia simpliciter claritatem haberet suam, qua convinceret intellectum, & excluderet omnem formidinem voluntariam de veritate sui objecti, simpliciter : quoniam vero esset quidem. clarus, at non ex vi motivi opinionis, aut fidei, sed ex vi solius motivi scientifici; dici etiam posset obscurus secundum quid, puta negative, idest non clarus, quantum est præcise ex vi motivi opinionis, aut fidei: quæ obscuritas negativa secundum quid, feu modalis, idest quoad modum claritatis habende; non opponitur claritati simpliciter dicte: sicuti diximus, hanc scholam. esse absolute, & simpliciter illuminatam; dici tamen posse negative obscuram, idest non claram, secundum quid, & conditionate; quatenus non est illuminata per fenestram, A, clausam, sed per fenestram, B, apertam: adeout, si solam fenestram, A, claufam haberet; ellet obscura.

Objicies 2. Actus opinionis est essentialiter incertus: actus scientiq essentialiter certus: ergo nequit idem actus esse scientia, & opinio.

Respondeo, distinguo antecedens: puræ opinionis, transeat; opinionis, que sit etiam scientia, nego antecedens: & distinguo consequens: ergo non potest idem actus esse pura opinio, & simul scientia, concedo; non potest esse veluti mistus, idest opinio simul, & scientia, nego consequentiam. Pura opinio est quidem absolute, & simpliciter incerta, cum pura opinio sit: si tamen illa simul suerit scientia; non est obnoxia incertitudini absolute, & simpliciter dicte: cum hec absolute, & simpliciter arceatur; licet ex motivo scientie, non autem ex motivo Phil. Neg. Log.

O 0 0 opi-

opinionis. Sic mere Episcopus, v. g. non gaudet privilegiis Cardinalium: gaudet tamen, si simul Episcopus suerit, & Cardinalis; licet ex uno titulo, & non ex altero.

XV. Objicies 3. Fides est essentialiter absolute, & simpliciter obscura, & inevidens: scientia essentialiter clara, & evidens: er-

go non potest idem actus este simul scientia, & sides.

Respondeo in primis, nego antecedens, quoad primam partem: quia sides, ut supra diximus, prescindit a claritate, & obscuritate: &, ex genere suo, solum essentialiter importat, esse judicium innixum testimonio loquentis; sive hoc evidenter, sive obscure

representetur.

Deinde distinguo antecedens: sides pura, est absolute, & simpliciter obscura, & inevidens, saltem negative, trauseat; sides non pura, que nimirum sit simul scientia, nego antecedens, & consequentiam, ut supra. Quod autem actus, qui non sit pura sides, sed sides simul atque scientia, repugnet; controvertitur; & debet aliunde probari.

Objicies 4. Si posset dari tertia species actus, qui sit simul impura opinio, impura sides, impura scientia; posset dari tertia species animalis, v. g. coalescens ex homine, equo, & leone, qua sit impurus homo, impurus equus, impurus leo: consequens

est absurdum: ergo & antecedens.

Respondeo, distinguo sequelam majoris: si hac tertia species aliunde non repugnat, concedo; secus, nego sequelam majoris: & dillinguo minorem: in sensu negato, concedo; in senfu concesso, nego minorem, & consequentiam. Jam recentiores non verentur sequelam concedere, dummodo accipiatur cumgrano salis. Enimvero sicuti dantur in plantis, & fructibus hujusmodi tertiæ species: ut nuciprunum, nucipersicum, & similia: & tertia quædam species inter malum aureum, & limonem: & sicut datur lycisca, qua, in sententia communi, reputatur tertia quædam species inter canem, & lupum; quare etiam dari, non poterit, in alia rerum ferie, tertia quadam species hominis. equi, leonis; animal nimirum, quod simul esset rationale, simul hinnibile, fimul rugibile, fed nullum horum pure, quodvis impure? Et sane desacto datur homo, qui est simul animal slebile, & risibile; animal volitivum, & nolitivum; animal affirmativum, & negativum; animal volitivum, & intellectivum; quare dari non poterit, in alio rerum ordine, animal, quod simul sit

set rationale, hinnibile, & rugibile? Quando autem communiter dicuntur homoequus, hircocervus, & similia esse chimeræ; sensus est de homine puro, de hirco puro: idest de homine, exigente essentialiter exclusionem equi; de hirco, exigente essentialiter exclusionem cervi, & viceversa: evidenter enim repugnat, exipsis terminis, purum hominem esse purum equum, & simul utrunque; purum hircum esse purum cervum, & simul utrunque: esset enim, & non esset talis: cum in illo disserentia hominis, differentia equi, disserentia hirci, disserentia cervi, esset adæquata, & non adæquata: adeoque importaret contradictoria.

XVI. Objicies 5. Non potest eadem entitas esse simullux, & tenebræ: ergo non potest eadem entitas esse simul opinio, & scientia.

Respondeo, nego consequentiam. Disparitas est: quia lux, & tenebræ sunt sorma, & carentia ejusdem formæ: evidenter autem repugnat, formam identificari cum sul non esse, cui contradictorie opponitur: opinio vero, & scientia non sunt hujusmodi: nec trahunt post se, aut præsupponunt, ex suo conceptu, contradictoria.

Objicies 6. Singula illa motiva, scilicet motivum sidei, motivum opinionis, motivum scientiæ, vel concurrerent, suo modo, ad totu illu actum indivisibiliter, vel non; sed primu motivu concurreret ad formalitatem sidei: secundum, ad formalitatem opinionis: tertium, ad formalitatem scientiæ: neutrum dici potest: ergo nequit idem actus, suo modo, pendere simula motivo sidei, a motivo opinionis, & a motivo scientiæ. Minor probatur: nam, si primum; ergo singula motiva serrentur extra proprios limites: si secundum; ergo vel darentur formalitates ex natura rei, aut virtualiter, aut inessabiliter distinctæ, nemine cogitante; vel de eodem omnino objecto verisicarentur prædicata contradictoria.

Respondeo, nego minorem, & eligo primam partem. Singula motiva ad totum quidem actum concurrerent; licet non totaliter: nam prædicata hujus actus identificantur realiter: ergo quidquid concurrit; vel ad totum actum concurrit, vel ad nihil ejusdem actus concurrit. Hinc non sequitur, motiva extra propriam sphæram vagari: sicut enim non vagatur extra sphæram hupus, cum cane lyciscam progenerans: nec vagatur extra suam sphæram species impressa Petri simul cum specie impressa Pauli

O o o o 2 com

combinata, determinans, modo suo, potentiam ad visionem, aut cognitionem, indivisibiliter repræsentatem Petrum simul, & Paulum; ita nec singula motiva, dum omnia tria simul ad tertiam illam speciem actus concurrerent: respectu cujus singula dicenda essent causæ partiales, seu inadæquatæ: cum concursum, suo modo, attemperarent: sicut canis, & lupus, in ordine ad lycificam; species impressa Petri, & species impressa Pauli, in ordine ad unam eandemque visionem, aut cognitionem, quæ sit tum Petri, tum Pauli repræsentativa: & ita quidem, ut, quolibet ex his tribus motivis deficiente, non posset hujusmodi actus produci: qui nimirum indivisibiliter unus, idemque sit opinionis, sidei, & scientiæ.

XVII. Objicies 7. Non potest explicari, quandonam intellectus, proposito triplici motivo diverso, assentiatur objecto per unicum actum tertiz speciei; quando per tres actus di-

Ainctos: ergo non potelt, modo prædicto.

Respondeo, nego antecedens, & dico: congruum videri, quod, quando simul proponuntur talia motiva, intellectus in unum indivisibilem actum erumpat; si nihil obstet aliunde: sicut solet, per se loquendo, ipsa potentia intellectiva per unam simul cognitionem cognoscere plura objecta, simul proposita; visiva per unam visionem: sin vero prius propositum suerit motivum unius actus distincti, & intellectus unicum actum produxerit; tum, proposito alio motivo, regulariter, per alium actum distinctum, assentiur; nisi adsit peculiaris ratio, ob quam prædictus ille actus destrui debeat: qui, ut ita dicam, gaudens possessione existentiæ, janus supponitur.

Objicies 8. Regulariter calor, & siccitas nequeunt, saltem naturaliter, concurrere, modo suo, ad tertiam quandam speciem, participantem de utraque: ergo neque motiva sidei, scientia, & opinionis concurrere ad actum tertia speciei.

Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam. Disparitas est, quia, in hac rerum serie, hujusmodi qualitates producuntur transeunter a causa univoca, ejusdem prorsus speciei, ut
constare videtur experientia: de actibus vero intentionalibus,
experientia constat oppositum: videmus enim, unum, eundemque actum voluntatis este desacto simul charitatis, & misericordiæ; unum, idemque peccatum este simul inobedientiæ, & intemperantiæ; unam, eandemque speciem intelligibilem; unam, eandemque

demque cognitionem, aut visionem esse repræsentativam simulhominis, & leonis; unam, eandemque volitionem esse amorem unius, odium alterius, seu amorem unius quidem, at ob plura

motiva longe diversa.

XVIII. Objicies 9. Cum Ezparza quest. 25. de scientia, & side: qui cognoscit objectum propter mediü clarum, ut est scientiscum, nequit assentiri eidem objecto propter medium obscurum, ut est motivum opinativum, utq; etiam regulariter est motivum sidei: ergo. Antecedens probatur: quia cognitio objecti per medium obscurum, est quid proprium intellectus indigentis, qui, dum quarit scientiam, & non invenit; eligit potius obscuritatem opinionis, aut sidei, quam incidere in errorem, aut ignorantiam.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, dissinguo antecedens: aliquando, concedo; semper, nego antecedens, & consequentiam. In circunstantiis, in quibus quis nequit habere scientiam, esto actus opinionis, & actus sidei, sint veluti propria indigentis; in circunstantiis tamen, in quibus intellectus possidet jam objectum per scientiam, opinio, & sides non erunt propria absolute, & simpliciter indigentis; sed absolute, ac simpliciter liberi, & ex suo beneplacito indigetis hypothetice, & secundu quid: idest in ordine ad alios suos sines, ex suppositione, quod libere velit assentiri eidem objecto, tum propter motivum scientie, tum propter motivum opinionis, tum propter motivum sidei: in ordine enim ad hos sines obtinendos, non sufficit motivum, aut actus solius scientia, ut patet ex ipsis terminis.

XIX. Objicies 10. Cum eodem: projectio mercium, v. g. non est eligibilis, secluso periculo nausragii: ergo motivum opinionis, aut sidei, non est eligibile, secluso periculo erroris, aut ignorantia, quod jam arcetur per motivum scientificum.

Respondeo, distinguo antecedens: si projectio mercium non habeat aliam bonitatem, nisi medii ad evitandum naustragium, concedo; si illa aliam quoque habeat bonitatem, nego antecedens, & consequentiam. Et sane, sicuti projectio mercium habere potest aliam bonitatem, quæ moveat mercatorem ad illas in mare projiciendas: cujusmodi esset, v. g. sinis renunciandi divitiis secularibus, Deo sic inspirante, vel dictante philosophia, qua motos id secisse, legimus aliquos ethnicos sapientes: vel alius sinis ab eodem apprehensus, ut bonus: puta v. g. ne silium dyscolum, &

inobedientem tantarum opum hæredem relinquat, aut quid simile: ita, qui habet jam sibi propositum motivum scientiæ, etiam
nullo imminente proximo periculo erroris, aut ignorantiæ; poterit eligere motivum opinionis, aut sidei: ut v. g. idem objechum multiplici argumento comprobari posset ( ut sit passim inordine ad probandam existentiam Dei ) ut loquenti obsequiumpræsset; ut virium proprii intellectus periculum saciat: vel ob
peculiarem bonitatem, & persectionem, quam cognoscit in actu,
qui simul sit opinio, sides, & scientia; aut in triplici, ut ita dicam, sædere actuum distinctorum, alioqui non repugnantium.

Objicies 11. Cum codem: qui interponit suam authoritatem, ut credatur res, alioqui evidens, videtur illudere: ergo sides cum

scientia componi minime potest.

Respondeo, distinguo antecedens: in aliquo casu, & per accidens, transeat: in omni casu, & per se, nego antecedens, & consequentiam. Esto, quandoque quis ludat, dum rem, quam oculis cernimus, vel aliunde evidenter cognoscimus, nobis vi sua authoritatis credendam proponit, perinde ac si objectum, illud sua authoritate indigeret; per se tamen loquendo, potest quis ob alios suos sines rem, alioqui certam, & evidentem, alteri credendam proponere: immo in sacris paginis multa dicuntur a Deo, adeoque credibilia sunt, immo credi debent sub pæna infidelitatis (imprudenter enim Deus revelaret id, quod credibile non esset, ut dictum est in sheol. lib. 3. de side) & tamen sunt aliunde demonstrabilia, certissima, & evidentia: cujusinodi est, inter alia, ipsiusmet Dei existentia, ut dictum est in theol. lib. 1. de Deo.

XX. Objicies 12. Prædictus actus, qui simul esset opinio, sides, & scientia; vel libere, vel necessario eliceretur: neutrum

dici potest: ergo hujusmodi actus repugnat.

Respondeo, nego minorem: & dico, quod libere eliceretur: licet enim, proposito motivo evidenti, & motivo mere probabili, intellectus necessitaretur ad aliquem actum scientificum, ex vi motivi scientifici; cum tamen non necessitaretur, ex vi motivi opinativi; hinc sit, ut sicut absolute, & simpliciter non necessitatur ad actum opinionis; ita neque necessitetur ad actum, qui simul sit scientia, & opinio indivisibiliter: unde etiam est, ut imperium talis actus esse possit meritorium, aut demeritorium,

quan-

quantum est ex hoc capite, puta, quia imputabile, quippe l'herum.
Objices 13. Sequeretur, quod idem actus esse simul possit opinionis, scientiæ, & sidei divinæ: consequens est fallum: ergo & antecedens.

Respondeo, distinguo majorem: nisi obstet specialis repugnantia, concedo; si obstet specialis repugnantia, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Ceterum in theololib. 3. de Fide, sequelam concessi cum recentioribus communissime, putans, sidem divinam componi posse, etiam cum evidentiam in attestante. Verum id theologi examinent. Nos loquimur in præsenti de side humana.

Objicies 14. Si posset dari actus, qui simul sit opinio, fides humana, & scientia; posset etiam dari unus, idemque habitus, qui simul indivisibiliter, sive identice, esset habitus fidei, scientiæ, & opinionis: consequens est falsum: ergo & antecedens.

Respondeo, concessa sequela majoris, nego minorem: si enim hujusimodi actus possibiles sunt; quare non possibilis reputetur habitus, per se inclinans ad hujusimodi actus? Si, ut ita dicam, fructus non sunt chimerici; quare eorum radix erit reputanda chimera? Quid autem sint habitus, & utrum desacto dentur; videbitur, ubi de anima, in physicis.

### A R T I C U L U S VII. Analysis prædictorum in argumenta negativa.

XXI. Dico 1. In hac disp. 14. præcipue assertiones nostræ sunt quatuor. Prima, scientiam, sidem, opinionem de diversis objectis componi posse. Secunda, de eodemobjecto, ob idem prorsus motivum, componi minime posse. Tertia, etiam propter diversa motiva, componi non posse scientiam cum actuali dubio, vel formidine, absolute, & simpliciter. Quarto, posse tamen, secluso actuali dubio, vel formidine, & quidem tum in eodem intellectu, tum in eodem actu.

Prima assertio, tandem aliquando probatur, quia, ex unaparte, non videtur, quomodo salvari possit experientia, quamonos habere videmur de hoc: aut quare hæc, quam putamus experientiam, sit corrigenda, tanquam error, & illusio planes communis: cum nihil obstet, nec ulla in hoc appareat repugnantia.

Se-

Secunda, quia motivum absolute, & simpliciter vel apparet nobis essentialiter certo, evideter connexum cum objecto essen non: si apparet tale; non est, quare non scientifice judicemus: sin minus; non apparet, quomodo possimus scientifice judicare: puta sine motivo scientifico.

Tertia, quia vel habetur motivuum certum, evidens, sufficienter scienticum de tali veritate, vel non: si primum; ergo absolute, & simpliciter certissimi sumus, & quidem evidenter, de hujusmodi veritate, undecunque proveniattalis certitudo, & evidentia: ergo non videtur explicabile, nec perceptibile, quomodo, citra contradictionem, in sensu conjuncto cum hat certitudine, & evidentia, possimus de eadem prorsus veritate absolute, & simpliciter dubitare, vel formidare: si secundum; ergo non videtur, quomodo haberi possit scientia de hac veritate, puta si non habetur motivum sufficiens scientissicum.

Quarta, quia neutrum convincitur repugnans, absurdum, aut inconveniens, aut saltem supra vires creati intellectus, qui alioquin supponatur capax plurium actuum simul, aut unius propter plura diversa motiva: ergo, si potest, quaad diversa objecta; quare non quoad idem? si potest per plures actus successive; quare non simul? si potest per ternarium actuum realiter distinctoru; quare non per ternarium prædicatorum realiter identificatorum in una, eademque entitate actus, distinctorum solummodo distin-

clione ratiocinata per intellectum?

XXII. Dico 2. Adversarii, quoad primam, secundam, & tertiam assertionem non contradicunt. Quoad quartam negant: quia, inquiunt, non videtur, quomodo essentia opinionis, sine incertitudine, adeoque sine actuali formidine salvari possitidem dicunt de side humana: quæ, ut humana, non videtur, quomodo præscindere possit ab incertitudine, adeoque a formidine actuali: immo, præcise ut sides, quæ natura sua cæca est; non videtur, quomodo, in sensu conjuncto cum evidentia, adeoque sine obscuritate, salvari possit de objecto, alioquin viso per aliumactum: & a fortiori, de objecto viso per unum, eundemque actum, quo creditur, aut opinative assirmatur.

Corollarium.

Sed hæc, & similia, tam nostra, quam adversariorum argumenta, ut dictum est in Clavi disp. 1. sunt negativa: ergo tam nos, quam adversarii, in hac disp. 14. de syllogismo probabili, Negative syllogizamus.

Ant. Forti.

DI-

### DISPUTATIO DECIMAQUINTA

De propositione vocali, feu de vocum fignificatione.

Primo, an, & quid vocabula significent naturaliter. Secundo, quid significent ad placitum. Tertio, utrum immediate significent rem, an vero conceptum mentis.

Quarto, unde formaliter constituantur significativa.

ad placitum.

### ARTICULUS I.

An, & quid vocabula significent naturaliter.

Ico 1. Hactenus de propositione mentali. Quoniam vero mentis interpres est vox externa; deinceps cum Aristotele in libris Mepl Esunveias, quod, de interpretatione, latine sonat, non abs re additur disputatio præsens, in cujus hoc primo articulo, quæstio est de vocabulis, de vocibus nimirū articulatis, humano modo prolatis, juxta ea, quæ dicta sunt in summulis disp. 1. art. 3. & 4. Jam hujusmodi voces naturaliter, aliquo modo, significant: primo, existentiam sui, seu seipsas materialiter acceptas: secundo, loquentem, seu potentiam locutivam: tertio, voluntatem loquendi in loquente: quarto, in codem cognitionem vocis, qua ipse utitur: quinto, in eodem cognitionem objecti significati per vocem . Assertio probatur: quia vox articulata, humano modo prolata, primo, ingerit audienti speciem, & cognitionem sui: quod enim auditur, cognoscitur ab audiente: secundo, ingerit audienti cognitionem loquentis, seu potentiæ locutivæ: si enim vox est, & auditur; aliquis loquatur necesse est, naturaliter, & humano modo: tertio, significat, seu indicat voluntatem loquendi: qui enim non voluntarie loquitur; non loquitur, modo humano: quarto, cognitionem vocis, in ipso loquente: qui enim vult vocem illam;cognoscit: quia nil volitum, quin pracognitum: pre-Phil. Neg. Log. Pppp terea

terea significat, in codem loquente, cognitionem rei significatæ per ipsam vocem: quia, si aliquod ex his deficiat; non potest haberi vox, humano modo prolata : ergo, qui audit hujusmodi voces, arguitive, seu per modum argumenti in horum omnium cognitionem inducitur:ergo hæc omnia,per hujusmodi voces,aliquo modo significantur; & quidem natura sua: quia, in ordine ad hujulmodi fignificationem, non pendent a libero voluntatis arbitrio: funtque effectus, qui, aliquo modo, ducit in cognitionem sux cau-

Ix, ut aliquale fignum instrumentale, natura sua.

II. Dico 2. Dixi, aliquo modo, scilicet minus proprie, & rigorose. Quandoquidem utrum, respectu horum omnium, vox articulata dicenda sit proprie, & rigorose signum; quæstio est de nomine. Et primo negant doctores communiter, idem proprie, & rigorose dici posse signu, respectu sui ipsius; cum signum proprie, & rigorose sit, ex D. Augustino, quod, cognitum, ducit in cognitionem alterius, ut innuebam in summal. disp. 1. n. 4. Unde, in sententia communi, cognitio adaquate reflectens supra seipsam, chimerica reputatur: supponitur enim, omnem cognitionam esse debere proprie, & rigorose signum, & imaginem intentionalem: atqui non esset proprie, & rigorose signum, & imago; si adaquate reflecteret supra seipsam: ergo esset, & non esset cognitio: ergo chimera. Minor probatur: quia & supponitur, ex dictis, signum proprie, & rigorose non esse, quod, cognitum, præterea non ducit in cognitionem termini, a le distinctione de cundo, etiam negant, essectum proprie, & rigorose dici posse signum suæ causæ, ut dictum est in summulis disp. 1. num. 6. art. 4. ad object. 5. eo quod esfectus, præcise ut talis, non significet naturaliter, ad modum imaginis, causam suam : cum non sit primarió, & per se institutus a natura ad suam causam significandam, scilicet, ut nos conducat in cognitionem suz causz; licet id præstare possit secundario, arguitive, & quasi per accidens.

### II. Solvantur objectiones.

Bjicies 1. Cum pfittacus loquitur; ejus voces non fignificant omnia supra relata: neque enim psittacus habet cognitionem, aut voluntatem: ergo falla conclusio. Respondeo, nego consequentiam: psittacus enim non loquitur, humano modo: ob quam rationem, proprie loquendo, nec potest proprie, & formaliter mentiri, nec esse verax; licet materialiter pronunciet voces, & quidem voces articulatas materialiter veras, vel fass; quippe objecto conformes, aut dissormes. Assertio nostra est de vocibus articulatis, prolatis humano modo.

Objicies 2. Cum quis, dormiens, loquitur non habet actu voluntatem loquendi. Et sæpe pueri loquuntur, nec ullam habent cognitionem rerum significatarum, per ipsas voces: ergo hævoces, etiam ab homine prolatæ, non semper significant, aliquo

modo, prædica omnia.

Respondeo, distinguo consequens: voces, non humano modo prolatæ, concedo; humano modo prolatæ, nego consequentiã. Dormiens, & pueri, in casibus allatis, non humano modo, verba pronunciant: neque enim, ita considerati, capaces sunt actuum humanorum, & moralium: neque veraces, aut mendaces formaliter esse possum, dum ita verba pronunciant. Enimvero quidquid non est formaliter locutio; nequit esse formaliter locutio verax, aut mendax: siquidem, esse veracem formaliter, aut mendacem, sunt proprietates formalis locutionis, de qua suse, & exprosesso dictum est in theol. l. 3. de side.

IV. Objicies 3. Hac vox, panis, v. g. significat, per modum\_simaginis, talem cibum, non naturaliter, sed ad placitum: ergo eadem vox non significat, per modum argumenti, cognitionem ta-

lis cibi in loquente naturaliter, sed ad placitum.

Respondeo, distinguo consequens; absolute, concedo; ex suppositione, nego consequentiam. Certum est, quod hæc vox, panis, sicut erat indisferens, ut assumeretur in signum ad hunc cibum repræsentative significandum, vel ad aliquid aliud; erat consequenter absolute indisferens ad significandam arguitive in loquente cognitionem hujus cibi, vel alterius rei. Verum, ex suppositione, quod libere suerit assumpta ad significandum hunc cibum; naturaliter habet, ut humano modo prolata, per se ducat arguitive in cognitionem panis, existentem in loquente; niss fortasse per accidens hic supponatur errare, putans, hujusmodi vocem institutam esse ad aliud diversum objectum significandum.

Objicies 4. Voces aliquæ habent similitudinem quandamecum re, quam significant, v. g. sibilus, qui significat oris slatum; mugitus, qui significat bovis vocem; & sic dealiis per

Pppp

onomatopæjam efformatis: ergo saltem tales voces significant naturaliter, præter prædicta, aliquid aliud, nempe rem, cujus

funt hujusmodi signum.

Respondeo, nego consequentiam: quia, ad talem similitudinem vocis cum re significata; per accidens, & non necessario hic & nunc attenderunt linguæ institutores: nanque, adhuc stante tali materiali similitudine, potnissent voces illæ assumi ad alias res materialiter, longe diversas, significandas, v. g. sibilus ad signisficandum panem, mugitus ad signissicandam formicam: & desacto plura vocabula talem similitudinem cum re signissicata minime præseserunt: ergo, tali similitudine, seu proportione non obstante, prædictæ voces erant indisserentes ad hanc, vel illam rem signissicandam ad placitum. Jam de hujusmodi vocibus quærit

### A R T I C U L U S III. Quid vocabula fignificent ad placitum.

Ico 1. Vocabula fignificant ad placitum, & non naturaliter objecta, quorum loco, imaginis instar, substituuntur. Assertio est comunissima contra Platonem, & alios antiquiores, apud Polizzium hic fect. 5. num. 53. & probatur ex Aristotele. Quæ sunt a natura, eadem sunt apud omnes: atqui vocum fignificatio non est eadem apud omnes : ergo non est a natura, sed a libero voluntatis arbitrio. Major videtur certa: quia enim risus naturaliter est signum letitiæ; suspiria signum doloris; apud omnes nationes rifus habet ducere in cognitionem hominis lati, suspiria vero dolentis. Minor etiam patet: nam diversæ nationes vocabulis utuntur longe diversis: & sæpe unum, idemque, apud varias adhibitum nationes, significat objecta valde diversa. Ita vox illa, cara, apud nos, & latinos, rem amatam, vel multi pretii denotat: apud hispanos autem, faciem, significat. Vox enimvero, ex natura fua, indifferens est ad hoc, vel illud objectum significandum: sicut etiam vexilla, hieroglyphica, florum serta, notaque omnes clandestina, quibus varia nationes,vice vocabulorum, etiam utuntur ad animi affectus,pro illoru varietate, non fine aliqua symboleitate significandos. Capacitatem tamen intrinsecam, ut assumantur in signa ad placitum, habent voces, natura sua: quandoquidem capacitas hæc, seu aptitudo vocum intrinseca, ipsa est carundem essentia, seu natura. capax,

eapax, ut, ex libero hominum arbitrio, evadant signum instrumentale ad alicujus rei manifestationem inter loquendum.

VI. Dico 2. Voces habent ad hoc, ex natura sua, aptitudinem quandam remotam, præ cæteris rebus, quæ in fignum ad placitum possent assumi ab hominibus. Assertio probatur: ea., quæ, ex una parte, ad id primario instituta videntur a natura: &, ex altera parte, sunt sensibilia: &, pensatis omnibus, faciliora, ut præsto sint, ac discernantur; magis apta videntur, ut in fignum ab hominibus assumantur, ad societatem, & commercium in republica instituendum, & conservandum: atqui voces articulatæ, ex una parte, reputantur institutæ primario a natura ad loquendum: ex altera parte, nullum sensibile, pensatis omnibus, facilius haberi, ac discerni commodius potest ab homine, aut zque commode, ac voces, per se loquendo: ergo nullum signum est magis, aut æque aptum hominibus ad loquendum. Major videtur certa: quia, ex una parte, homines, non-nisi signis sensibilibus loqui possunt; cum per externos sensus hauriant rerum species, unde sibi deinde forment objectorum intellectiones: non ita angeli, qui, etiam per figna minime fenfibilia, colloquuntur : ex altera parte, illud medium est magis aptum ad finem. quo securius, & facilius finis acquiri potest. Minor ejusdem syllogismi probatur etiam : quia, ex una parte, sicuti oculi primario instituti fuerunt a natura ad videndum, manus ad operandum, pedes ad ambulandum; ita voces articulatæ videntur, & reputantur communiter primo, & per se ad loquendum institutæ a natura: ex altera vero parte, voces non folum sunt sensibiles, sed & mira quadam facilitate ab hominibus proferuntur: earumque varietas, ob accentus, fyllabas, ac multiformes inflexiones, facilius dignoscitur: difficilius enim (quis neget?) adhibere picturam, vexilla, hieroglyphica, flores, notas clandestinas: ad que comparanda, & adhibenda pluribus manifeste opus est; quam ad mera vocabula proferenda.

VII. Dico 3. Voces, ad humanum commercium ineundum, non fuerunt absolute, & simpliciter necessariæ. Probatur: quia no videtur repugnare, quod humana respublica, per alia signa sensibilia, quæ non sint voces (licet non ita facile) sese poruerit socialiter, ultro citroque manifestare: puta gestu, motu, symbolis, hieroglyphicis, aliisque notis extrinsecis: ergo voces ad id non suerunt absolute, & simpliciter necessariæ.

Di-

Dico 4. Idem a fortiori dicendum de scriptura: cum similis. & quidem a fortiori de scriptura militet ratio. Non negaverim tamen, tum voces, tum scripturam fuisse, secundum quid, necesfaria ad humanum commercium: idest ad illud majori cum facilitate ineundum, valde proportionata, & proficua. Et aliquod signi sensibilis genus absolute necessarium, nullum tamen determinate. Nisi enim adinvicem manisestari aliquo signo sensibili possent nostræ mentis conceptus; nulla posset in humana repbulica societas stabiliri; commercium nullum servari humanum:cū alioqui homo sit, ex natura sua, animal politicum, & sociabile.

### ARTICULU Solvuntur objectiones.

VIII. ABjicies 1. Genesis cap. 2. v. 19. dicitur, omne, qued vocavit Adam anima viventis, ipsum est nomen ejus: ergo rerum nomina, rerum propria, & naturalia sunt,

non ex mero hominum beneplacito.

Respondeo, nego consequentiam. Sacræ Genesis, loco citato, genuinus est sensus, ab Adamo nomina fuisse animantibus indita valde apta, congrua, convenientia, appropriata, utpote. quæ singulorum naturam, Adamo sapientissimo bene notam, aliquo modo, exprimerent. Et quidem id fecit. Adam hebraica lingua, quam illi Deus indidit. Nomina deinde animantibus, multiplici alio idiomate, temporis decurlu impolita, eo magis, aut minus congrua existimantur; quo magis, aut minus, aquivalenter, accedunt ad nomina tunc primum indita, quibus fingulorum patura magis, aut minus exprimeretur. Ubi notandum, pisces a Deo non adductos ad Adam tunc, ut nomen acciperent: piices enimvero extra aguas naturaliter vivere peutiquam possunt: unde non opus fuit jam tum eis indi nomina, temporis progressu imponenda.

Objicies 2. Suspiria, gemitus, ejulationes, significant naturaliter mærorem; & aliæ id genus voces, animi passiones internas: ergo voces humanæ, laltem 'aliquæ, significant, ex na-

tura fua, non ad placitum.

Respondeo, distinguo consequens: voces inarticulatæ, tranfeat; articulatæ, nego consequentiam. Illud addo, suspiria, & gemitus, & similia, licet ab homine proferantur humano modo, idest

idest cum cognitione, & voluntate aliquid significandi; nihilominus non elle proprie, & ex natura sua, voces humanas, juxta aliquorum opinionem: sunt enim, ex natura sua, etiam quibustam brutis communia: nam turtures gemere observantur: & alia-

quædam animalia suspirare.

1X. Objicies 3. Bruta, saltem aliqua, habent suas voces, licet inarticulatas, quibus affectiones suas internas naturaliter manifestant: videinus enim, pullos avium significare matribus samem suam; leonem suo rugitu internum surorem ostendere; gallinam vario sono, nunc ad se accire pullos, nunc vero in sugam conjicere ad aliquod periculum evitandum: ergo natura minus providus suit erga homines: hique inferioris conditionis, quam bruta; si voces humanæ articulatæ non significant naturaliter, sed ad placitum.

Respondeo, omisso antecedente, nego consequentiam. Natura enim dedit homini dotes alias innumeras longe præclariores: nec non intellectum, ac libertatem, & voces ipsas, quibus ad arbitrium uti possit: quod, licet nonnihil exigat applicationis, & industriæ; est tamen, ex esdem capite, magis honorisicum, magisque decens naturam rationalem, loquentem humano modo.

Ubi notandum ( ut sepe alibi, tum in philosophia, tum in theologia) unam rem dici, esseque altera persectiorem absolute, & simpliciter, non quia illam præcise superet secundum unam considerationem, scilicet in una tantum persectione, sed quia pensatis omnibus, illam excedat. Unde non dicitur, nec revera est homine persectior aquila, præcise, quia homini præstat acie oculorum: nec leo, præcise, quia robore corporis, ac fortitudine virium.

Objicies 4. Nisi voces significent naturaliter, nequit explicari, quomodo prima vice suerint assumptæ ad hoc, vel illud significandum: ergo significant naturaliter. Antecedens probatur: qui primi vocibus usi sunt, non potest explicari, quomodo suos conceptus internos sociis manifestarint: nam, vel signis externis, vel non: si primum, ergo; ante usum vocis, suir alius colloquendi modus: si secundum; explicetur, quomodo suos conceptus internos manifestarint.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego iterum antecedens. Et ad ejus probationem eligo secundam partem, & dico: cum homo, natura sua, sit animal positicum, & so-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

ciabile: nec possit in humana republica iniri, servarique societas, commercium, amicitia sine aliquo signo sensibili, conceptuum internorum manisestativo; Deum, utpote authorem natura, sua divina providentia, prima vice hominibus, idest Adamo, & Eva, primam linguam indidisse, & edocuisse, infundendo species aliquarum saltem vocum, & objectorum, per ipsas, significatorum. Rursus post diluvium idem Deus, in consusione turris babylonica, septuaginta linguas instituit. Cum autem facile sit inventis addere; potuit deinde humanum ingenium, & adhuc potess, nova in dies idiomata instituere.

X. Objicies 5. Ex Plinio lib. 2. hist. cap. 24. Crœsi filius mutus a nativitate, cum militem in patrem suum irruentem aspexiset; illico prorupit in illas voces: miles ne occidas Crœsum: atqui voces illas non potuit aliunde mutus ediscere, quam a natura: ergo voces, etiam articulatæsignissicant naturaliter. Minor probatur: qui est mutus a nativitate, est etiam surdus: ergo nonnisi

a natura, quoad loquendum, instrui potest.

Respondeo, transmissa majore, si Plinio habenda sides: nego minorem: si enim casus est verus; signum est, Cræsi filium fuisse quidem a nativitate mutum, at non omnino surdum. Hinc temporis decursu apprehendisse voces, illasque ob aliquod impedimentum proferre non potuille. Deinde, si naturaliter contigit cafus, non ope demonum, quod sane non est temere presumendi : dicendus, ob violentiam amoris erga parentem, impetu sibi facto, fregisse vinculum lingua sua. Sic quandoque ob furoris, aut metus, aut alterius pathematis vehementiam, humores aliqui noxii, quibus torpemus, ligamur, opprimimur; digeruntur, excitantur, aut resolvuntur. Ad probationem minoris, ia forma, nego antecedens in universum: siquidem, licet, qui surdus est a nativitate, mutus etiam naturaliter sit oporteat: cumnon audiat alios loquentes, a quibus vim vocabulorum edifcat; qui tamen est mutus, etiam a nativitate, potest non esse surdus: cum surditas oriri possit ex organorum impedimento ad loquendum, sane amovibili: adeoque decursu temporis, tali remoto objice, loqui poterit.

Ant. Forti.

A R- :

### ARTICULUS V.

Utrum vocabula immediate significent rem, and conceptum mentis.

Ico 1. Vocabula immediate, & primario fignificant res ipsas, non vero rerum ipsarum cognitio. nes, seu conceptus mentis. Idem dicendum de scriptura, & quovis alio signo ad placitum: scilicet, quod immediate significet rem ipfam, feu objectum; non vero conceptum, aut vocem, aut aliud signum ipsius rei. Est sententia communis contra Thomistas. Et probatur : voces illud immediate, & primario signisicant, quod loquens primario, & immediate intendit exprimere; & quod audiens immediate, & primario vult per ipsas cognoscere: fed loquens vult, & intendit exprimere primario, & immediate objecta, non ita conceptus mentales: & audiens intendit immediate, & primario cognoscere objecta, non ita conceptus mentales de objectis: ergo voces immediate, & primario fignificant res, seu objecta, non conceptus mentales. Major videtur certa: voces enim significativa sunt in gratiam loquentis, & audientis: ergo illud immediate, & primario fignificant, quod loquens immediate, & primario intendit exprimere; & audiens immediate, & primario intendit cognoscere. Minor probatur etiam: primo, ex parte loquentis: siquidem europæus, v. g. qui diceret indiano: Europa est pars mundi pulcherrima; illud immediate, & primario intenderet exprimere, quod audienti credendum objiceret : unde parum curaret, quod audiens veniret in cognitionem conceptus de tali objecto in sua mente existentis, ut patet experientia: si enim vellet immediate, & primario suum conceptum significare, reflexe diceret: ego cognosco, seu puto, Europani elle mundi partem pulcherrimam; qui profecto est modus loquendi valde diversus: secundo, ex parte audientis: nanque indianus audiens ex occulta specula prædictas voces, Europa elt pars mundi pulcherrima; interrogatus, quid intellexerit; si respondeat, intellexisse rem significatam per tales voces, idest, Europam este mundi partem pulcherrimam; existimatur sufficienter percepisse significationem talium vocum: five de catero deinde respiciens advertat, voces illas a plittaco, qui talium vocum intelligentiam non habet; sive ab homine, suisse prolatas. Eadem est ratio de Phil. Neg. Log. Qqqq icriptuscriptura, & aliis signis, que mute quedam voces, quoad ec

valentiam, dici possunt. His tamen non obstantibus,

Dico 2. Non negaverim, per voces aliquas immediate, & mario ipsos mentis conceptus significari. Enimvero sicuti vox, leo, leonem significat; ita hæ voces, intellectio, c ceptus mentis, cogitatio, & alia hujus generis vocabula, sunt situta ad significandum immediate, & primario ipsum conce mentalem, qui, respectu ipsarum vocum, est objectum significam.

# ARTICULUS VI. Solvuntur objectiones.

XII. OBjicies 1. Qui audit voces prolatas a plittaco, præstat assensum: qui autem audit voces prolatas homine, præstat assensum, credens: atqui non niss, qui a ces psittaci significant immediate rem ipsam: voces vero ho nis significant immediate conceptum mentis: ergo voces hu ne significant immediate non res, sed conceptus mentales.

Respondeo, nego minorem: psittaco verba proferenti mi me credimus, non ob desectum immediatæ, & primariæ ma rialis significationis in ipsis vocibus; de qua præsens est cont versia: sed ob desectum significationis mediatæ, & secundar qui facit, ut psittaco, verba materialiter significativa profere desit sidedignitas; quæ est authoritas loquentis humano mo consistens in ternario sapientie, veracitatis, & veridicitatis, j ta nostra principia, ut dictum est in theol. lib. 3. de Fide: ve alio prædicato, juxta varias sententias aliorum.

Objicies 2. Voces, auditæ, nos certificant de existentia cog tionis objectorum in loquente: non vero nos certificant de e stentia ipsorum objectorum: ergo illæ primario significant c

ceptus, secundario objecta.

Respondeo, nego consequentiam: vel, claritatis gratia, stinguo consequens: arguitive, seu per modum argumenti, tr seat; per modum imaginis, nego consequentiam. Auditis vo bus a loquente, illico certificamur, quod in ejus mente existat egnitio objecti: non enim potest vox humano modo proferri a quente, nisi cognoscat objectum: cum non possit illas adhiber in signum rei prorsus ignotæ; non autem certificamur de exista

tia objecti: quia potest a loquente pronunciari vox significans objectum, etiam non existens. Ad summum, nisi aliunde constet oppositum, aut prudenter præsumatur; certificamur moraliter, quod loquens ita sentiat de objecto, ut manisestat per voces: nemo enim præsumendus est mendax, adeoque malus, nisi probetur. Atque hic est sensus, cum concedimus in distinctione consequentis, quod voces, per modum argumenti, significent conceptus, seu potius existentiam conceptus in mente loquentis; non vero objecta, seu potius existentiam objectorum.

XIII. Objicies 3. Audiens, mediis vocibus, cognoscit objecta, non quomodocunque, sed pro ut sunt in mente loquentis: ergo voces significant tum objecta, tum conceptus mentales lo-

quentis.

Respondeo, distinguo consequens: ergo voces significant tum objecta, tum conceptus, diverso modo, concedo; eodem, modo, nego consequentiam. Voces immediate, & primario significant objecta; mediate, & secundario mentis conceptus: illa nimirum per modum imaginis, idest repræsentative; hos vero per modum argumenti, seu arguitive, ut constat ex dictis.

Objicies 4. Si voces non significarent immediate, & primario conceptus mentis in loquente; non posset dari mendacium:

consequens est maniseste fallum: ergo, & antecedens.

Respondeo, nego sequelam majoris. Mendacium consisti in hoc, quod significetur immediate, & primario per voces, aut per alia signa sensibilia, equivalentia vocibus, assirmando, aut negando; objectum, de quo, loquens, interne aliter sentiat, seu habeat judicium oppositum: adeoque mendacium etiam importat, quod mediate, & arguitive, per voces significetur judicium, seu conceptus loquentis, aliter, ac ipse revera habet in mente. Sed de mendacio sus dictum est in theol. lib. 3. de Fide.

Objicies 5. Voces subrogantur loco conceptuum: atqui, subrogari loco conceptuum, est esse signum illorum: ergo voces sunt

immediatum signum conceptuum mentalium in loquente.

Respondeo, distinguo majorem: voces subrogantur loco conceptuum, ut una imago vice alterius imaginis, transeat; subrogantur loco conceptuum, ut rei primario, & immediate signisicatæ per imaginem, nego majorem: & distinguo minorem: in sensu negato, concedo; in sensu concesso, nego minorem, & consequentiam. Et contra sic argumentor: subrogari loco alterius Qqqq 2 est

est, præstare illud idem munus, quod præstabat, præstaret; aut præstare deberet alterum: atqui signa vocalia, idest voces subrogantur loco signorum mentalium, puta conceptuum mentis, qui a nobis videri, audirique minime possunt: ergo signa vocalia, idest voces, significant externe illud idem, quod interne, conceptus mentis: sed conceptus mentis immediate. & primario interne significant objecta: ergo & voces primario, & immediate significant externe ipsa objecta. Sic statua ærea Marcelli, exposita in loco, ubi prius erat ejustem Marcelli statua lignea, vel marmorea, immediate, & primario est signum, & imago Marcelli, non autem alterius imaginis lignee, vel marmoreæ.

XIV. Objicies 6. Scriptura immediate, & primario fignificat voces: ergo voces immediate, & primario fignificant con-

ceptus mentis.

Respondeo, nego antecedens. Scriptura, cum subrogetur loco vocis, debet præstare illud idem, quod voces: atqui voces immediate, & primario significant res: ergo & scriptura: & sic. de aliis excogitabilibus signis, per se loquendo. Notandum tamen, quod, cum scriptura illud idem significet, quod signisicant voces; hinc sit, ut, si vocum signisficationem nesciamus; regulariter nesciamus etiam signisficationem scriptura. Quod autem, per lecta scriptura, illico excitentur in nobis species vocum; provenit ex connexione, quam habent in eodem objecto signisicando: cum præsertim regulariter prius loqui, quam scribere per discamus.

Objicies 7. Cum Polizzio in logica trast. 6. disp. 44. sest. 4. num. 46. voces, ordine intentionis, primario significant conceptus mentis; licet ordine executionis primario significant res: ergo ita conciliari poterunt dux sententix, oppositx quo ad hoc. Antecedens probatur: finis immediatus, ob quem institutx surrunt voces, suit bonum reipublicx, ut scilicet homines possent secum inire societatem, & commercia: mentisque conceptus sibi adinvicem sensibilibus signis manisestare: ergo voces, ordine intentio-

nis, primario significant mentis conceptus.

Respondeo, nego antecedens: ad ejus probationem, nego consequentiam. Finis utentis vocibus, vel illas instituentis, potest esse ad libitum: & quidem longe diversus ab illo, quem, ut ita dicam, respiciunt immediate ac primario ipsæ voces, modo suo: puta potest esse proprium lucrum, eruditio pueri, bonum.

communitatis, ostentatio eloquentiæ, seu doctrinæ, aut quid simile. Finis vero immediatus, ac primarius, ut ita dicam, ipssus vocis, est significare talem, vel talem rem: adeoque finis ipsus loquentis, præcise ut loquens est, est uti voce significativa, exprimendo per illam primario objectum, secundario conceptum mentis. Ita, qui utitur, præcipit, vel præparat medicinam; potest habere sinem primarium longe diversum ab illo, quem, ut ita dicam, suo modo, respicit medicina: qui est sanitas: nec tamen ideo quis dicat, medicinam primario, & per se non esse instrumentum sanitatis acquirendæ, sed alterius sinis, quem hic & nunc, per accidens habet ægrotus, vel medicus, vel pharmocopola.

XV. Objicies 8. Voces ex Aristotele sunt earum, quæ sunt in animo, passionum notæ: ergo immediate, & primario repre-

sentant animi conceptus.

Respondeo, nego consequentiam: Aristoteles docet primo, mediis vocibus manisestari posse assectus, & passiones animi: nam sicuti per has voces, leo, tigris, &c. possumus significare hoc, & illud animal; ita per has voces, amor odium, spes, timor, possumus significare, & denotare hunc, vel illum animi assectum, & passionem: secundo, per voces facile argui posse, quid quisque boni, quid mali machinetur animo, juxta vulgatum illud: loquere, ut tevideam: nam ex abundantia cordis os loquitur: tertio, per voces mediate, arguitive, & per modum argumenti significari conceptus, licet non immediate, & instrumentaliter, ur constat ex supra dictis.

### ARTICULUS VII.

Unde vocabula constituantur formaliter significativa ad placitum.

XVI. Dico 1. Forma, per quam voces articulatæ, dequibus loquimur, constituuntur significativæ hujus, aut illius objecti, est volitio institutorum linguæ, quicunque illi sint, sive Deus, sive angeli, sive homines. Assertio probatur: quia, ex una parte, talis volitio est sussiciones ad reddendamo vocem significativam: ex altera parte, nihil aliud est assignabile, quod munus talis formæ commodius, præstet, aut æque commo-

de: ergo forma, per quam hujusmodi voces constituuntur significative ad placitum, est volitio institutorum lingua. Itaquevox significativa ad placitum, est concretum quoddam, importans de materiali ipsam vocem, de formali volitione institutoris: sicuti album est concretum quoddam, importans de materiali parietem, de formali albedinem.

Dico 2. Vox significativa, ut sit significativa, non opus est, actu ducat in cognitionem objecti, cujus loco substituitur (quod aliqui dicunt, esse significativam in actu secundo, seu esse significantem) sed sufficit, quod proxime sit apta ad talem cognitionem inducendam: quandoquidem, etiamsi vox actu non inducat alium in cognitionem rei, quam significare apta esi, non ideo amittit esse significativam: sicuti, etiamsi homo actu non loquatur; non ideo amittit esse locutivum.

## A R T I C U L U S VIII. Solvuntur objectiones.

XVII. O Bjicies 1. Volitio inflitutorum linguæ est quid jam transactum: ergo volitio illa non potest esse forma constitutiva vocis significativæ ad placitum.

Respondeo, dislinguo antecedens: est quid transactum physice, concedo; moraliter, nego antecedens, & consequentiam. Volitio institutorum linguæ, licet physice sit transacta; cum tamen moraliter perseveret, idest non fuerit retractata, vel abrogata; apta est constituere vocem significativam: sicuti pluries diximus in peccatore habituali, aqua benedicta, domo antiqua, & similibus concretis, natura sua, saltem partialiter successivis, ac transeuntibus.

Objicies 2. Rusticus, vel puer, cognoscens vocem significativam, non cognoscit voluntatem institutoris linguæ: ergo hæc non est forma constituens vocem significativam.

Respondeo, distinguo antecedens: cognoscens voces significativas specificative sumptas, concedo; reduplicative, subdissinguo: non cognoscit voluntatem institutoris extrinsece, concedo; intrinsece, nego antecedens, & consequentiam. Rusticus, & puer, qui cognoscit vocem significativam, qua talem, cognoscit, vocem esse significativam: ergo cognoscit hoc, quod est, esse significativum: sed in hoc includitur, ut pars, prædicta volitio:

ergo illam intrinsece cognoscit; licet non cognoscat extrinsece, idest non cognoscat illam sub hoc nomine volitionis. Sic idem rusticus, & puer cognoscit quidem suum patrem, adeoque ejus animalitatem, & rationalitatem intrinsece, licet valde obscure: ita tamen, ut nesciat illum appellare animal rationale: cum nesciat aliquod extrinsecum, nempe nomen hoc animalis rationalis, competens patri suo: aut alium terminum, seu connotatum, unde moveri possit ad illum cognoscendum sub tali nomine, juxta ea, quæ dicta sunt disp.7.ar.10. ubi de præcisione ex parte actus.

XVIII. Objicies 3. Nequit explicari, quodnam sit objectu voluntatis institutoris lingua: ergo hac non est forma, constituens

voces significativas ad placitum.

Respondeo, nego antecedens, & breviter dico: objectum. institutorum linguæ fuit obligatio in loquente, no adhibendi hanc, vel illam vocem, nisi objectis, in ejus mente, ita, aut ita se habentibus: & præterea hæc ipsa obligatio cognita ab audiente. Qui autem vult talem obligationem, vult, ut Deus, qui, ut di-Aum est in theo!. lib. 8. de moralit. a.t. hum. solus potest obligare creaturam; aut superior, qui gerit vices Dei; talem obligationem imponat. Qui autem vult, ut Deus talem obligationem imponat; quid ipse velit, varii varia. Primo, Ezparza quæst. 21. de actibus humanis, & alii communiter tenent, Deum, quando obligat creaturam ad aliquid, in præsenti rerum serie, velle carentiam beatitudinis, si nihil obstabit, negandæ a Deo transgressoribus, idest cuicunque libere adhibuerit tales voces, rebus, non ita, aut ita in ejus mente se habentibus; si fuerit mendacium graviter peccaminosum: sin vero leviter; beatitudinis minuende, vel disserendz: & e converso, beatitudinem dandam, accelerandam, augendam illi, qui talem legem servaverit. Secundoalii sussinent, Deum in quavis rerum serie, dum obligat creaturam, velle saltem inessicaciter, modo tendendi obligativo, observantiam ipsam talis legis, & ipsam legem, ex suppositione, quod creatura loquatur. Ita evitatur reflexio prædictæ volitionis adequata supra seipsam, quod esset absurdum; quod nimirum volitio nihil vellet præter seipsam: sicuti absurdum communiter reputatur adæquata rossexio cognitionis supra seipsam, ut dictum est, art. 1. assert. 2. Aliqua vero reflexio inadequata volitionis supra seipsam, quod scilicet simul cum alio objecto velit seipsam, communiter non est absurda: sicut etiam reslexio inadæquata cognitionis supra seipsam, quod scilicet, & seipsam cognoscat, & aliquid aliud. Caterum hac est res valde dissicilis, qua communiter hoc loco ab auctoribus fere intacta relinquitur, agitanda pluribus in locis in theologia. De hac materia suse dictumest instheol. lib. 6. de Sacrament. ubi de objecto intentionis sacramentu conficientis. Arriaga, Oviedus, & alii passim difficultatem obiter tangunt, sed diversimode solvunt. Verum non multum satisfaciunt. Giattinus, ex professo, illam exagitat, sed plura congerit, qua non placent. Hac tironibus innuisse sit satis.

### ARTICULUS IX.

Analysis predictorum in argumenta negativa.

NIX. Dico 1. Nos in hac disput. 15. tria præcipue asserimus: primum, vocabula non significare naturaliter, sed ad placitum. Secundum, significare immediate, & primario res: mediate, & secundario conceptus rei, in mente loquentis existentes. Tertium, formam constitutivam vocis significativæ ad placitum, esse volitionem institutorum.

Primum tandem aliquando probamus: quia non est assignabile, idest non apparet, quare voces, si hanc, aut illam remnaturaliter significent; non hanc, aut illam æque significent apud omnes etiam dissitas, ac barbaras nationes: sicut, quia ignis naturaliter habet calefacere, & nix frigesacere; id præstant ubique

gentium.

Secundum, quia, cum significare sit esse signum, idest esse imaginem; non est assignabilis, idest non apparet ratio, quare vox non significet immediate, & primario id, cujus est imago, quod scilicet ipsa per modum imaginis representat; quod est res: sed significet immediate, & primario id, cujus est argumentum, quod scilicet ipsa per modum argumenti, seu duntaxat arguitive significat; quod est conceptus mentis in loquente: aut cur immediate, & primario non solum rem, cujus est imago, sed præterea aliam rei imaginem, cujus ipsa est solummodo argumentum, puta cognitionem in mente loquentis existentem; pariter reprætentet.

Tertium, quia non est assignabilis alia forma commodius, Ant. Forti.

aut æque commode constituens voces significativas ad placitum, inter naturas rationales: nec est assignabilis, idest non apparet ratio, quare resphysice præterita, possit gerere munus formæ in aliis concretis, natura sua, successivis, & transeuntibus; & non possit volitio institutorum, alioquin legitima, seu juridica hujusmodi munus gerere, in subjecta vocum materia, de qua loquimur.

XX. Dico 2. Adversarii sustinent oppositum contra nos. Eorum rationes aliquando tandem eo reducuntur: quoad primum, tum quia, si voces non significant naturaliter, sed mere ad placitum; non potest explicari, idest non apparet, quomodo homines prima vice vocabulis significatum imposuerint: seque quoad hoc mutuo declaraverint: tum quia non potest explicari, idest non apparet, quare homines natura non dicenda sit inserioris conditionis condidisse, quam beluas, quibus voces concessit aliquas, licet inarticulatas, at naturales, unde proprias exprimant passiones.

Quoad secundum, quia, cum locutio sit signi prolatio socialiter, juxta ea, quæ dicta sunt in theol. lib. 3. de side; certum est,
ex una parte, voces signissicare conceptum mentis in eo, qui loquitur modo humano: neque enim apparet, quomodo salvari possit Tò, socialiter, præscindendo ab hujusmodi signissicatione conceptus mentalis in voce: ex altera parte, qui loquitur, verax reputatur, & si res non ita se habeat, ut verba signissicant; dummodo ipse verbis exprimat rem, prout revera invenitur in ejus
mente: cum non appareat, quare dicendus sit mendax, dum loquitur juxta mentem: atqui non est assignabile, idest non apparet, quomodo hæc salvari possint; si dicamus per voces immediate, ac primario non signissicari conceptus mentales: ergo voces
immediate, & primario signissicant conceptus mentales, mediate, & secundario res: vel saltem, utrunque signissicant æqueprimo.

Quoad tertium, tum quia non est necessarium: cum non appareat hac necessitas: immo non est explicabile, idest non apparet, quomodo voces possint actu denominari physice signification, per aliquam formam prateritam, physice tamen actu non existentem; quin sequatur, posse etiam calidum denominari tale per calorem prateritum, actu non existentem: tum quia non on parteritum.

Phil Neg. Log. Rrrr est

est explicabile, idest non apparet, quodnam hujusce intentionis institutorum objectum assignari commode possit sine circulo, aut vitiosa reslexione volitionis in seipsam.

### Corollarium -

Sed hec, tam nostra, quam Adversariorum argumenta, sunt pegativa, ut constat ex dictis in Clavi disp. 1. log. ergo in hac disputat. 15. agentes de vocibus, aliquando tandem, tam nos, quam adversarii revera Negative philosophamur; quanvis, voce tenus, ipsi fortasse id recusent.



# INDEX

| 4.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1 Oussel Analogs                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| THE STATE OF STATE AND STATE AND STATE OF STATE | Quoad Analoga.                  |
| PHILOSOPHIÆ NEGATI-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Quoad Denominativa.             |
| The second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Articulus 7. Septima, & octa-   |
| Summulæ, seu introductio in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | va termini divisio, in ab       |
| Logicam. pag. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | folutum, connotativum           |
| DISPUTATIO PRIMA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | & relativum : concretum         |
| de Termino.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | & abstractum. ibid              |
| Primo, quid sit terminus. Se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Articulus 8. Nona, & decim      |
| cundo, quotuplex fit. Ter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | termini divisio, in colle-      |
| tio, de proprietatibus ter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ctivum . & non collecti-        |
| mini. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | vum : complexum , & in-         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |
| Articulus 1. Quid fit Termi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | complexum.                      |
| nus. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Articulus 9. Undecima, & duo-   |
| Articulus 2. Solvuntur obje-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | decima termini divisto, in      |
| ctiones. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | prædicamentalem , tran-         |
| Articulus 3. Quotuplex sit ter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | scendentalem, & supertran-      |
| minus. Prima, & fecunda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | fcendentalem : finitum , &      |
| termini divisio, in menta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | infinitum, seu infinita-        |
| lem, objectivum, vocalem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | tum. de la serolation 15        |
| fcriptum: fignificativum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Articulus 10. Decimatertia      |
| & non fignificativum. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | quarta, quinta, & fexta         |
| Articulus 4. Solvuntur obje-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | termini divisio, in prima       |
| ctiones. 5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | & secundæ intentionis: af-      |
| Articulus 5. Tertia termini di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | firmativum, & non affir-        |
| visio, in categoreinaticum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | mativum : privativum , &        |
| & syncategorematicum.7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | negativum : pertinentem ,       |
| Articulus 6. Quarta , quinta.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | bid & impertinentem. 16.        |
| & fexta termini divisio,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | De proprietatibus termini. Pri- |
| in communem, & fingula-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | mo de suppositione. Se-         |
| rem : universalem, & par-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | cundo, de Ascensu. Ter-         |
| ticularem : univocum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | tio, de Descensu. Quar-         |
| æquivocum, & analogum:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 |
| ubi de Univocis, Æquivo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | to, de Statu. Quinto, de        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Ampliatione. Sexto, de          |
| cis, Analogis, & Denomi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Restrictione. Septimo de        |
| nativis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Alienatione. Octavo, de         |
| Quoad Univoca.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Diminutione. Nono, de           |
| Quoad Æquivoca. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Appellatione of 174             |
| R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | rrr 2                           |

Articulus 11. De suppositione ibidtermini. Articulus 12. De Ascensu. Descensu, Statu, Ampliatione, Restrictione termi-19. Articulus 13. De Alienatione, Diminutione, Appellatione termini. DISPUTATIO SECUNDA de Propositione. Primo, in Universum. Secundo, de Inesse. Tertio, Modali. Quarto, Definitiva. Quinto, Divisiva. Articulus 1. De Propositione in universum. Quid sit, & quotuplex Propositio.ibid. Prima divisio Propositionis, in mentalem, objectivam, vocalem . & scriptam. Secunda divisio Propositionis, in necessariam, contingentem: possibilem, & impossibilem. Tertiz divisio Propositionis, in affirmativam, & negatiibid. ' vam-Quarta divisio Propositionis, in universalem, particulare: indefinitam, & singula-Quarta divisio Propositionis, in veram, & falfam. Sexta divisio Propositionis, in · simplicem, & composiibid. Septima divisso Propositionis, in de secundo adjacente, &

de tertio adjacente. Octava divisio Propositionis, in de inesse, & modatem. ibid. Nona divisio Propositionis exponibilis, in exclusivam, & ibid. exceptivam. Articulus 2. Solvuntur objectio-Articulus 3. De Proposition de Inesse. Primo, quoad Formam. Secundo, quoad Quantitatem. Tertio, quoad Oppositionem. Quarto, quoad Qualitatem.Quinto, quoad Æquipollentiam. Sexto, quoad Conversionem-Quoad quantitatem propositionis de Inesse. Quoad oppositionem proposiibid. tionis de Inesse. Figura Quantitatis, & Oppositionis propositionum de ₹1. Ineffe. Quoad Qualitatem propositioibid. nis de Inelle. Quoad Æquipollentiam propositionis de Inesse. Quoad Conversionem propositionis de Inesse. Articulus 4. De Propositione Modali. Primo, quoad formam. Secundo, quoad Qualitatem. Tertio, quoad Quantitatem. Quarto, quoad Oppositione. Quinto, quoad Æquipollentiam. Sexto, quoad Conversio-36. nem. Quoad

Quoad formam, qualitatem, quantitatem, & oppositionem propositionis modaibid. Quoad æquipollentiam propositionis modalis ibid. Figura Oppolitionis, & Æquipollentiæ modalium. Quoad Conversionem propositionis modalis. 38. Articulus 5. De Propositione Definitiva. 39-Articulus 6. De Proposition Divifiva. 42. DISPUTATIO TERTIA De Argumentatione. Primo Syllogistica in Genere. Secundo Syllogistica in\_o specie. Tertio Fallaci, & Sophiltica. Articulus 1. De Argumentatione Syllogistica in Genere. Primo quid sit in se. Secundo quoad vim. Tertio quoad medium terminum. Quarto quoad formam requi mota. Quinto quoad for-. Damam proximam. Sexto quænam Argumentationis proprietates. ibid. Quid sit, in se, Argumentatio and myllogistica in genere, scilicet fyllogilmus. ibid. Quid fit syllogitinus quoad. 45.

Quid fit fyllogismus quoad me-

46.

dium terminum

Quid fit syllogismus quoad formam remotam, idest figuram. 48. Quid sit syllogismus quoad formam proximam. Prime figuræ modi directi 50. Prime figuræ modi indireibid. Modi fecundæ figuræ 51. Modi tertiæ figuræ · ibid. Alii modi rejiciuntur. 🗀 Articulus 2. Quæ sint syllogismi proprietates. Primo, quoad præmissas. Secundo, quoad consequentiam. Tertio, quoad reductionem ostensivam. Quarto, quoad reductionem ad impossibile. Proprietates, quoad præmissas lyllogifmi. Proprietates, quoad consequentiam syllogismi. Proprietates, quoad reductione fyllogifmi oftenfivam. 55. Proprietates syllogismi, quoad reductionem ad impossibi-De Argumentatione syllogistica in specie, seu de syllogilmo in particulari, tum legitimo, tum fillaci. 59. Articulus 3. De syllogismo legitimo in particulari. Primo, de syllogismo expositorio. Secundo, de obliquo. Tertio, de modali, Quarto, de disjunctivo. Quinto, de

conditionali. Sexto, de causali. Septimo, de truncato. Octavo, de ab induclione Nono, de ab exc-! plo. Decimo, de dilemmaibid. Prima species, syllogismus expolitorius Secunda species, syllogismus obliquas, Tertia species , syllogismus mo-Quarta species, syllogismus difjunctivus. ibid. Quinta species, syllogismus hypotheticus, leu conditioibid. nalis. . Sexta species, syllogismus cau-Septima species, enthymema.ib. Octava species., syllogismus ab ibid. inductione. Nona species, syllogismus ab 61. exemplo. Decima species, dilemma. ibid. Articulus 4. De syllogismo falibid. De fallaciis intra dictionem 62. . De fallaciis extra dictione. 63. PHILOSOPHIÆ NAGATI-

VÆ Liber secundus, Logica. 66.
Logicæ pars prima, Clavis philosophiæ Negativæ, seu
Disputatio prima, necessario prælegenda. 67.
Articulus 1. Quo tandem aliquando resolvi oporteat

philosophiam pure humanam, sibi relictam. ibid. Articulus 2. Analysis prædictorum in argumenta negativa.

## DISPUTATIO SECUNDA Praliminaris,

Utrum, ex non apparentia repugnantiæ, poslibilitas objecti sufficieter inferri possit. ibid.

Articulus 1. Nostra sententia. ibid.

Articulus 2. Solvuntur objediones contra primampropolitionem, quæ affirmat in favorem possibilitatis: omne, non apparens repugnare; est Possibile. 123.

Articulus 3. Solvuntur objectiones contra primampredictam, & fecundampropositionem, quæ asserit in favorem Imposibilitatis: omne, non apparens non repugnare; est impossibile.

Articulus 4. Solvuntur objectiones contra secundam propositionem prædictam, & contra tertiam, quæ assumit in favorem Neutralitatis: omne, nec apparens repugnare, nec apparens non repugnare; neutrumdeterminate est intelle-

quando resolvi oporteat Articulus 5. Solvuntur obje-

propolitionem prædictam, quæ assumit in favorem Neutralitatis: omne, nec apparens repugnare, nec apparens non repugnare; neutrum determinate est intellectui. 143. Articulus 6. Analysis predicto. rum in Argumenta negativa. 144. LOGICÆ PARS SECUNDA De Logica secundum fe. DISPUTATIO TERTIA. Primo, quid sit Logica. Secundo, an sit possibilis. Tertio, an detur defacto. Quarto, de ejus causis. Quinto, quotuplex sit logica. Sexto, in quo reperiatur. ibid. Articulus 1. Quid sit logica. An sit possibilis. An detur defacto. Quænam fint ejus caulæ. ibid. Articulus 2. Quotuplex sit logi-156. Prima quorundam explicatio circalogicam utentem, & docentemas 157. Secunda aliorŭ explicatio. 158. Tertia aliorum explicatio. 159. Articulus 3. In quo subjecto, aut quasi subjecto, defacto logica inveniatur. 160.

Articulus 4. Analysis predictopropositionem prædictam, quæ assumit in favorem va. 164.

> DISPUTATIO QVARTA. Quanam fint logica proprietates pracipua.

Primo, an logica fit ars. Secundo, an virtus. Tertio. an scientia. Quarto, an simpliciter practica: ubi . Quinto, quid sit, cognitionem elle practicum; quid, esse speculativam. Sexto, an logica sit necessaria ad alias icientias acquiren-166. Articulus 1. An logica sit ars.ib. Articulus 2. An logica sit virtus. 167. Articulus 3. Solvuntus objectio-Articulus 4. An logica sit scientia. Articulus 5.Solvuntur objectio-Articulus 6. An logica sit scientia practica. 175. Articulus 7.Solvuntur objectio-176. Articulus 8. Quid sit, cognitionem esse practicam; quid, effe speculativam. Articulus 9. Solvuntur objectiones. 187. Articulus 10. An logica ad alias scientias acquirédas sit nenestaria. 191. Arti-

ctiones. 102. Articulus 12. Analysis prædictorum in argumenta negativa. 193. LOGICÆ PARS TERTIA De Logica, penes objectum suum in genere. DISPUTATIO QUINTA De objecto Logica in genere. formali. Secundo, de objecto attributionis, & atsententiæ referuntur. & imvugnantur. ibid. Articulus 1. Quodnam sit objele logica. ibid. Articulus 2. Solvuntur objectiones. 201. Aliorum sententia de objecto materiali, & formali logignantur. Primo, pro prima operatione intellectus. Secundo, pro tertia operatione intellectus. Tertio, pro intellectu. Quar-Quinto, pro vocibus. Sexto, pro operatione recta, rectitudine activa. 206. prima operatione intelleibid. nes. 207. Ant. Forti.

Articulus 11. Solvuntur obje- | Articulus 5. Secunda sententia. pro tertia operatione intellectus. Articulus 6. Solvuntur objectiones. Articulus 7. Tertia, & quarta fententia, pro intellectu, & rebus omnibus. ibid. Articulus 8. Solvuntur objectiones pro intellectu, seu natura intellectiva. Primo, de objecto materiali, & Articulus 9. Solvuntur objectiones pro rebus omnibus. 231. tributi. Tertio, aliorum Articulus 10. Quinta sententia, pro vocibus. Articulus 11. Solvuntur objectiones. 235. clum materiale, & forma- Articulus 12. Sexta sententia. pro operatione récharectitudine activa-2 28. Articulus 13. Quodnam fit logicæ objectum attributionis, & attributi. ibid. cæ referuntur, & impu- | Articulus 14. Solvuntur objectiones pro syllogismo demonstrativo. Articulus 15. Solvuntur objectiones pro sola definitioto, pro rebus omnibus. Articulus 16. Analysis prædi--ctorum in argumenta negativa. 245. Articulus 3. Prima sententia, pro QUARTA PARS LOGICÆ De Logica, penes objectum fuum in specie. Articulus 4. Solvuntur objectio- | Primo, de Propositione in materia possibili, & impossi-

bili.

bili. Secundo de propositione universali, & particulari. Tertio de propofitione univoca, æquivoca, & analogica. Quarto de propolitione comparativa, seu relativa. Quinto de propositione vera, & falsa. Sexto de propositione syllogistica. ibid. DISPUTATIO SEXTA De propositione in materia possibili, 🗷 impossibili, ubi de ente rationis logico, & metaphysico. ibid. Articulus 1. De propositione in materia possibili, ubi de ente rationis logico. ibid. De propositione in materia impossibili, ubi de ente rationis metaphysico. Primo, quid fit propositio in materia impossibili, ubi quid fit ens rationis metaphysicum. Secundo, an detur defacto ens rationis metaphysicum. Tertio, quotuplex fit propositio in.... materia impossibili. Quarto, quinam intellectus posfit chimerizare. Quinto, an voluntas possit, suo modo,attingere objectum impossibile, ab omni ente reali contradistinctum. Sexto, an id possit oculus, in fua linea . Articulus 2. Quid sit propositio

in materia impossibili, ubi

Phil. Neg. Log.

quid sit ens rationis metaphysicum. 2520 Articulus 3. Solvuntur objectiones. 254. Articulus 4. Variæentis rationis metaphysici definitiones referentur, & impugnantur. 259. Prima definitio entis rationis ibid. metaphysici. Secunda definitio ibid-Tertia definitio ibid. Ouarta definitio ibid. Quinta definitio 260. Sexta definitio ibid-Septima definitio ibid. Octava definitio. ibid. Articulus 5. An detur defacto ens rationis metaphysicum. 261. Articulus 6. Adversariorum responsiones referentur, & impugnantur ... Prima responsio adversariorum. ibid. Secunda responsio. 268. Tertia responsio 269. Quarta responsio 270. Quinta responsio 27.1 ibid. Sexta responsio Septima relponsio 272. Octava responsio ibid. Nona responsio 275. Decima responsio 276. |Undecima responsion: 2773 Articulus 7. Solvuntur obje-281. cliones Articulus 8. Quotuplex sit propositio in materia impossi-Ssss

bili. Prima divisio propositionis in materia impollibili in positivam, & negativam. Secunda divisio in fundatam. & non fundatam. ibid. Tertia divisio in ratiocinantem, & ratiocinatam. 291. Quarta divisio in formalem, & ibid. radicalem. Quinta divisio in simplicem, & ibid. compositam. Sexta divisio in affirmativani, & negativam. Septima divisio in veram, & Secunda explicatio ibid. falfam. Articulus o. Quinam intellectus Quarta explicatio possit chimerizare. ibid. Articulus 10. Solvuntur objectiones. Articulus 11. An voluntas possit attingere objectum impossibile, ab omni reali contradistinctum. 295. Articulus 12. An oculus possit chimeram attingere. 297. Articulus 13. Solvuntur objectiones. 301. Articulus 14. Analysis prædictorum in argumenta ne-306. gativa.

De propsitione universali, & particulari, seu singulari. Primo de unitate, pluralitate: identicate, distinctione. Secundo de universali in communi. Tertio de universalibus in particulari. Quarto de individuo. 312.

DISPUTATIO SEPTIMA De Unitate, Pluralitate: Identitate, Distinctione. 290. Articulus 1. De unitate, & pluralitate. Articulus 2. Solvuntur objectiones. Articulus 3. De identitate, & distinctione. Articulus 4. Aliorum explicationes, quoad conceptum identitatis, referentur, & impugnantur. 219. 292. Prima explicatio ibid. 320. Tertia explicatio ibid. 322. Quinta explicatio ibid. Sexta explication 323. Quid de his explicationibus. ibi. Articulus 5. De distinction independente ab intelle-325. Articulus 6. An detur distinctio formalis ex natura rei 327 Arbor Porphyrii Nostra sententia de distinctione formali, ex natura rei. 330. Articulus 7. Solvuntur objectiones. Articulus 8. An detur distinctio virtualismajor, & intrinfeca. 3440 Articulus 9. Solvuntur objectiones. Articulus 10. Quid sit, & quotuplex, & an detur dittinctio dependenter ab intellectu. 351. ArtiArticulus 11. Solvuntur objectiones. Articulus 12. An distinctio dependens ab intellectu fiat per præcisionem objectivam. 360. Articulus 13. Solvuntur objectiones 364. Art. 14. Analysis predictorum in argumenta negativa. 371. DISPUTATIO OCTAVA De Universali, Primo in communi, secundo in particulari. De universali in communi. Primo, quid sit,& quotuplex, & an detur a parte rei. Secundo, utrum in actuali prædicatione retineat sua universalitatem: ubi, an natura, ab uno tantum individuo abiltracta, reputăda sit universalis. Tertio, variæ sententiæ perpenduntur. Articulus 1. Quid, & quotuplex sit universale in communi, & an detur a parte rei. ibi. Articulus 2. Solvuntur objectiones. **380.** Articulus 3. An universale in\_\_\_\_ actuali prædicatione retineat universalitatem. 388. Articulus 4. Solvuntur objectiones, ubi , utrum natura ab uno tantum individuo abstracta, sit univer-

falis.

391.

Aliorum sententiæ de universali referuntur, & impugna-396. Articulus 5. Prima classis, pro universali independenter ab intellectu. Prima sententia pro universali extra singularia Articulus 6. Solvuntur objectiones. Articulus 7. Secunda sententia pro universali ante singularia Articulus 8. Solvuntur obiectiones. 400. Articulus 9. Tertia sententia. pro univerfali in singularibus unitate negativa. 401. Articulus 10. Quarta sententia pro universali in singularibus unitate formali ex natura rei Articulus 11. Solvuntur objectiones 403. Articulus 12. Secunda classis. pro universali dependente ab intellectu. Quinta sentētia pro unitate idoli.405. Articulus 13. Sexta sententia. pro unitate precisionis objectivx. Articulus 14. Solvuntur objectiones. Articulus 15. Pro unitate præcisionis ex parte aclus. Septima fententia pro unitate cognitionis colundentis. Articulus 16. Solvuntur obje-Ssss ctio-

ctiones. 415. Articulus 17. Octava sententia pro unitate cognitionis chimerizantis. 418. Articulus 18. Nona sententia... pro unitate vocali. De universali in particulari.422 Primo, de genere. Secundo, de specie. Tertio de disferentia. Quarto, de proprio-Quinto, de accidente. Sexto. an hæcdivisio sit adæguata. Septimo, an univertale sit genus, respectu quinque prædicabilium. Articulus 19. De genere ibid. Articulus 20. Solvuntur objectiones. 427. Articulus 21. de specie 430 Articulus 22. Solvuntur obje**étiones** 432. Articulus 23. An sit possibilis species numero immultiplicabilis. 434 Articulus 24. Solvuntur objectiones. 437. Articulus 25. De disseretia 449. Articulus 26. Solvuntur objectiones. 451. Articulus 27. An differentia inferior includation fuo coceptu, genus, aut differentiam superiorem. Articulus 28. Solvuntur objectiones. 454. Articulus 29. An dari possit differentia simplex, & disse. rentia compolita. 456. Articulus 30. Solvuntur obje- I Articulus 5. Solvuntur obje-

ctiones. Articulus 31. De Proprio. 460. Articulus 32. De Accidete. 462. Articulus 33. Solvuntur obiectiones Articulus 34. an divisio prædi. cabilium sit adæquata: & utru universale sit genus. respectu prædicabiliti. 464. Articulus 35. Analysis prædi-Ctorum in argumenta negativa. 466. DISPUTATIO NONA De propositione particulari, seu singulari, ubi de individuo. 470. Primo de individuo prima, & fecunda intentionis. Secundo de individuo fignato, & vago. Tertio an ra-

omnibus individuis. Articulus 1. Quid sit individuu primæ, & iecundæ intentionis: signatum, & vaibid. Articulus 2. An detur individuum vagum 472-Articulus 3. Solvuntur objectiones. Articulus 4. An ratio individui sit univoca, seu an abomnibus individuis abstrahi poslit ratio communis uni-

tio individui sit univoca,

seu, an abstrahi possit ra-

tio communis univoca ab

ctiones. 477. Articulus 6. Analysis prædictorum in argumenta negati-480. V2.

DISPUTATIO DECIMA De propositione relativa, seu comparativa, ubi de relatione.

Primo, quid sit metaphysice relatio. Secundo, an detur relatio independenter ab intellectu. Tertio, in quo physice consistat: ubi aliorum sententiæ referuntur, & impugnantur: & traditur regula partium. Quarto, quotuplex sit relatio. proprietates.

Articulus 1. Quid sit relatio metaphysice. ibid. Articulus 2. An detur relatio independenter ab intelle-488. ctu. Articulus 3. Solvuntur objectiones. 490.

Articulus 4. În quo physice cofistat relatio 49 1ctiones. 494.

Articulus 6. Aliorum fentenconstitutivo referentur, & impugnantur.

Prima sentetia modalistaru. ibi. Articulus 7. Solvuntur obje-

Articulus 8. Seennda sententia

connotantium, & formalistarum. Articulus 9. Solvuntur objectiones. 513. Articulus 10. De regula partium. Articulus 11. Solvuntur objectiones, ubi varie partium regulæ perpenduntur. 52 % Prima, secunda, tertia, & quarta regula diversa. Quinta regula diversa. Impugnatur prima, & secunibid. Impugnatur tertia, quarta, & quinta. Articulus 12. Tertia sententia pro ratione fundandi. 527. Quinto, quædam relationis | Articulus 15. Solvantur objectiones. Articulus 14. Quotuplex fit relatio:prima divisio relationis, trifariam. Secunda divisio relationis intranscendentalem,& pradicamentalem. Tertia divisio in relationente realem, & relationem rationis. 536. Articulus 5. Solvuntur obje-li Quarta divisio in relationem secundum esse, & relationem fecundum dici. ibid. tie, de physico relationis. Quinta divisio in relationeme mutua, & non mutua. ibi. 504. Sexta divisio in relatione "æquiparantiæ, & disquiparantiæ. 510. Septima divisio in relationem extrinsecus advenientem,

ibid. tem. Acticulus 15. Quadam relationis proprietates. 5 38. Articulus 16. Analytis piacictorum in argumenta ne-540 gativa. DISPUTATIO UNDECIMA de Propositione vera, & falsa, . ubi de veritate, ac falsitate formali-Primo, quid sit metaphysice veritas, & falsitas formalis. Secundo, an detur defacto. Tertio, quid sit physice. Quarto, an luicipiat magis, & minus. Quinto, an eadem propositio possit esse vera simul, & falla. Sexto, an propositio vera possit transire in taliam, aut falla in veram. Septimo, an propositio de futuro, aut non futuro cotingenti, possit esse determinate vera, vel determinate falfa. -544 Articulus 1. Quid sit metaphysice veritas, & falsicas formalis. "bid. Articulus 2. Solvuntur objectio-Articulus 3. An defacto detur veritas y or falsitas forma-548. Articulus 4. Quid sit physice veritas, & falsitas forma- l lis.

& intrinsecus advenien- 1 Articulus 5-Solvuntur objectiones. 551. Articulus 6. Aliorum sententiæ de physico veritatis, & falsitatis conflitutivo referuntur, & impugnatur.557. Prima, secunda, tertia, quarta, & quinta senten.tia. 558. Articulus 7. An veritas, & fulsicas suscipiant magis, & minus-Articulus 8. An endem propositio possit esse vera simul,& falfa. Articulus 9. An propositio vera possit transire in falsam. aut falsa in veram-563. Articulus 10. Solvuntur obje-565. ctiones. Articulus 11. An propositio de futuro, aut non futuro contingenti, possit esse determinate vera, vel determinate falfa. Articulus 12. Solvuntur objectiones. Articulus 13. Analysis prædi-Corum in argumenta negativa. **<88.** De Propositione syllogistica. ubi de syllogismo, Primo, in communi. Secundo, demonstrativo. Tertio, pro-.babili. DISPUTATIO DUODECIMA De syllogismo in communi. \$49. I Primo, quid, & quotuplex sit

syl-

syllogismus . Secundo, de ! causalitate præmissarum in conclusionem. Tertio, de earundem necessitate. quoad inferendum. Quarto, de reflexione conclusionis lupra pramiilas. Quinto, de bositate illationis. Articulus 1. Quid, & quotuplex sit syllogumus. 591. Articulus 2. De causalitate pre-.. millarum in conclusionem: deque earum neceilitate, quoad inferendum. 593. Articulus 3. Solvuntur objectio-: 597• Articulus 4. De reflexione conpræmif-, clusionis fupra 604. Articulus s. Solvuntur objectio-Articulus 6. De bonitate illa-617. tionis. Articulus 7. Analysis prædictorum in argumenta negativa. 619.

DISPUTATIO XIII.

Desyllogismo demonstrativo.

Primo, quid sit metaphysice, & quotuplex syllogismus demonstrativus. Secundo, de ejus præmiss. Tertio, de certitudine, & evidentia talium præmissarum. Quirto, an hæ sint veriores, certiores, evidentiores co-

clusione. Quinto, de conclusione syllogifmi demonstrativi: ubi, de scientia, & circulo, seu regressu: & de prerequisitis ad demongrationem. 62.20 Articulus 1, Quid sit, & quotuplex syllogifinus demonitrativus: Articulus 2. De præmiflis syllogismi demonstrativi.623. Articulus 3. De certitudine, 627. Articulus 4. Deeyidentia: 628. Articulus 5. An præmissæ syllogismi demonstrativi sint veriores, certiores, & evi-.. dentiores conclutione.629. Articulus 6. De conclusiones syllogismi demonstrativi, ubi de scientia, & circulo, seu regressu, se de prærequisitis ad demonstratio-Articulus 7. Solvuntur objectio-6₹6. Articulus 8. Analysis prædictorum in argumenta negativa.

DISP VT ATIO XIV. De syllogismo probabili, ubi de opinione, ac side humana.

Primo, quid sit, & quotuplex opinio, fidesque humana. Secundo, de earum incertitudine. Tertio, de earundem compossibilitate inter se, & cum scientia.

in

in eodem intellectu. Quarto, de compossibilitate, seu identitate opinionis, fidei, ac scientiæ in codem\_ 645. Articulus 1. Quid sit, & quotuplex opinio, fidesq; hu-Articulus 2. De incertitudine opinionis, & fidei huma-648. Articulus 3. An opinio, fides humana, & scientia inveniri possint simul in eodem intellectu. 649. Articulus 4. Solvuntur objectio-Articulus 5. An idem actus possit simul esse opinio, sides humana, & Icientia. 655. Articulus 6. Solvuntur objectiones. Articulus 7. Analysis prædictorum in argumenta negati-664. va. DISPUTATIO XV. De propositione vocali, seu de vocum significatione. Primo, an, & quid vocabula. I

fignificent naturaliter. Secundo, quid significent ad placitum. Tertio, utrum immediate fignificent rem, an vero conceptum mentis. Quarto, unde formaliter constituantur signisicativa ad placitum. Articulus 1. An, & quid vocabula fignificent naturali-- ibid. Articulus 2. Solvuntur objectio-Articulus 3. Quid vocabula significent ad placitum.668. Articulus 4.Solvuntur objectio-670. Articulus 5. Utrum vocabula. immediate significent rem, an conceptum mentis. 673. Articulus 6. Solvuntur objectiones. Articulus 7. Unde vocabula. cöllituantur formaliter significativa ad placitū.677. Articulus 8. Solvuntur objectio-Articulus 9. Analysis prædictorum in argumenta negati-6S0.

### LAUSDEO.

1 Ant. Forti.





