

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Granelly Digitzed by Google

## PREDICHE

QUARESIMALI,

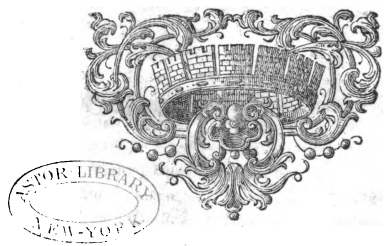
E

# PANEGIRICI

DI GIOVANNI GRANELLI

DELLA COMPAGNIA DI GESU.

QUINTA EDIZIONE.



IN VENEZIA,

MDCCXCVII.

Appresso Tonmaso Bettinelli.
CON LICENZA DE' SUPERIORILE PRIVILEGIO.

19.10

### LO STAMPATOR'E

## A' BENIGNI LETTORI.

EL presentarvi la quinta Edizione DELLE PREDICHE QUARE-SIMALI; E PANEGIRICI del celebre Padre Giovanni Grantlli della Compagnia di Gesù, stimo opportuno avvisarvi essere già terminata la seconda mia Edizione delle Lezioni Scritturali da esso composte, e stampate già in quindeci Tomi in Parma, e da me zidotte a soli sei Tomi a comodo e risparmio notabile de'compratori. Questa mia idea fu tanto approvata dal Pubblico, che oltre le mie speranze vidi in breve tempo esitata tutta la prima Edizione. Ora per corrispondere a tanto favore ho pensato di migliorare questa ristampa coll'aggiugnervi un Tomo settimo, il quale comprende la continuazione di esse Lezioni del celebre Padre Saverio Bettinelli della medesima Compagnia. I primi sei Tomi comprendono le Lezioni sopra la Genesi, l'Esodo, il Levitico, i Numeri, il Deuteronomio, i Giudici, ed alcune sopra dei Re: il Tomo settimo comprende il restante delle Lezioni dei Re, ed il Libro di Tobia. Esibisco pure una nuova Edizione delle Prediche, e Panegirici del rinomatissimo Nobil Signor Abate Girolamo Trento, come pure di quelle dell'Abate Neuville celebre Predicator Francese; ed inoltre i Sermoni per le Domeniche e Feste dell' Anno del Rev. Beurier della Congregazione degl' Eudisti, Opera utilissima e necessaria a tutti li Parrochi. Gradite le mie premure, e vivete felici.

### I N D I C E

### DELLEPREDICHE

### Contenute nel presente Yomo.

| PREDICA                           | 1      | PREDICA                                                        |        |
|-----------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------|--------|
| I. Ceneri.                        | Pag. 1 | XXVI. Prèdestinazione.<br>XXVII. La Porçatrice Penitente dell' | r 171  |
| II. Fede 1                        | 7      | Evangelio.                                                     | . 176  |
| III. Dilezione de' Nemici.        | •      | XXVIII. Passione di Nostre Signer                              | .,.    |
| IV. Tentazioni.                   | 10     |                                                                | 183    |
| V. Giudicio Finale.               | 26     |                                                                |        |
| VI. Verità.                       | 33     |                                                                | 191    |
| VII. Occasioni.                   | 40     |                                                                | 194    |
| VIII. Provvidenza.                | 47     |                                                                | 201    |
| IX. Stati.                        |        | PANEG. Dell' Immacolata Concenies                              | 3      |
| X. Paradiso.                      | 61     |                                                                | 507    |
| XI. Impenitenza-Finale.           | . 68   | Dell' Annunziazione di Maria                                   | . 213  |
| XII. Infelicità temporale del Pec | ca-    | Dei SS. MM. Fermo, e Ru-                                       | •      |
| tore.                             | 75     | stico.                                                         | ·· 22d |
| XIII. Invidia.                    | . \$1  |                                                                | 228    |
| XIV. Inferno.                     | 83     | Di S. Francesco Saverio.                                       | 234    |
| XV. Interesse.                    | 95     | Di S. Luigi Gonzaga.                                           | 241    |
| ! XVI. Ribellione delle Passioni. | 102    | Di C Cienfornesson Peris                                       | 248    |
| XVII. Misericordia.               | . 109  | Di S. Francesco di Paola.                                      | 256    |
| "XVIII. Giustizia.                | 116    | The Control of the Communication                               | •      |
| XIX. Pensieri.                    | 123    | - Ciucanna da Linuacia                                         |        |
| XX. Orazione.                     | . 129  | Cabucciai                                                      | 263    |
| XXI. Vita alla moda.              | 136    | n: c Casanina de Viani di                                      |        |
| XXII. Purgatorio.                 | 142    | Belogna.                                                       | 272    |
| XXIII. Rispetto alle Chiese.      | 149    | Di S. Giovanna Francesca                                       |        |
| XXIV. Abito.                      | 155    | mios di Chantalo                                               | 286    |
| XXV. Scandala.                    | -60    |                                                                |        |

## PREDICAPRIMA

### CENERI.

Memento bomo, quia pulvis es, & in pulverem reverteris. Ex. Gap. III. Lib. Gen. (Fer. 4. Ciner.)

B come un tempo i Profeti all'antico Popolo di Dio, sono oggi i Ministri dell' Evangelio alle Cattoliche Città mandati, egli non è a stupire, Uditori, che il primo suono dell'evangelica nostra voce, non di soavi lusinghe, non d'artifiziose insinuazioni, ma sia tosto ripieno di semplice verità, e di amaro predicimento. Infelicissima discendenza di Adamo! Uomini condannati per immutabil Decreto di un Dio giustissimo a condurre su questa valle di pianto pochi anni di vita misera, e a compierla presamente colla più misera dissoluzione di cruda morte, per quale strana dimenticanza di voi medesimi potete voi viver lieti, e vivere peccatori? lo veggo oggi le vostre fronti sparse di poco cenere, ascolto le parole di Dio, che risonando altamente sulle labbra de Sacerdoti ve ne ricordano il troppo chiaro mistero: Memento bomo, quia pul-vis es, & in pulverem reverteris: Ricordati, o Uomo, che tu se'polve, e in polvere ritornerai. Pulvis es: Un'estrema miseria costituite tutto lo stato presente dell'esser tuo: eppur tu pecchi, e fingi di non sentitla: In pulverem reverteris: Una più milera dissoluzione di cotest'essere miserabile tra pochi giorni ti aspetta: eppur tu vivi nel tuo peccato; e all'imminente tuo danno non curi di provvedere. Deh scuotiti dal tuo letargo: ricordati di te stesso: Memento bomo, memento.

Eccovi, Ascoltatori miei dilettissimi, una guisa di ragionare senza artiszio, senza infinuazioni, senza umano riguardo alcuno, che debbe tosto convincervi, che io quì non sossengo la mia persona, che parlo a nome di Dio, e ch'egli solo anima la mia voce, e di uno spirito di verità, e di coraggio arma le mie parole. Sì, Ascoltatori, egli è, che mi asconde da questo punto tutti i vostri più illustri pregi, che vi distinguono, egli, che avvolge e cuopre quasi in turbine di densa polvere le ricchezze, la gloria, l'auto-Quares. Granelli.

sente sua mano di poca terra formati, ad uomini, che dopo il rapido corso di pochianni, e forse di pochi giorni dovranno tosto in poca terra tornare, e tutte le umane idee confondendomi di un'illustre Città, e di un popolo fiorentissimo, mi rappresenta un sepolcro squallido, tenebroso, di silenzio pieno, e d'orrore. Entriamo, cari Uditori, entriamo profondamente in questa prima infallibile verità, a cui ci introduce oggi la Chiesa, e studiamo di sentirne tutta la forza. Non trattasi che di ricordare a noi stessi salutarmente una cognizione evidente di noi medesimi. Dio l'ha presente, dice Davidde. Egli si è ricordato che siamo polvere: (Ifal. 102) Recordatus est, quoniam pulvis sumus: che in polvere ritorneremo, poiche questo spirito, che ci anima, partendo dal nostro corpo non ci lascerà più vestigio, nè avanzo alcuno di vita ; (Ib.) Quoniam per-transibit in illo, den non fubsistet , de non cognoscet amplius locum suum. Questa memo-ria, riflette il Proseta, lo ha intenerito su i nostri mali, come un buon Padre s'intenerisce su quelli de'suoi figliuoli: ( Ib.) Quomodo miseretur pater filiorum, misertus est Dominus timentibus se, quoniam ipse cognovit figmentum nostrum, recordatus est, quoniam pulvis sumus. Ora questa memoria, Uditori, che in Dio ha prodotto la più paterna Provvidenza per l'uomo, dee nell'uomo produrre la più fedele dipendenza da Dio. Io dico insomma, che tutti noi ci viviamo nella più estrema, e più intrinseca necessità di averlo propizio amico. Eccovene le due chiare, anzi evidenti ragioni, che oggi dalle divine parole ce ne ricorda la Chiesa, e le due parti comprenderanno di quella Predica. Perchè siam polvere, e Dio solo può sostenere la miseria presente dell'ester nostro, Memento bomo, quia pul-

rità, la potenza, che vi rendono sì chiari

al Mondo, ed afficurami in quella vece,

ch'io non parlo che ad uomini dall'onnipol-

vis es, sarà il suggetto dell'una parte: perchè in polvere ritorneremo, e Dio solo può risterare la miseria nostra avvanire, Er in pulverem reverteris, sarà dell'altra.

Dio Creatore, Dio Redentore, Dio santificatore dell' uomo, Padre, Figlipolo, e Spirito Santo, io v'adoro profondamente, e l'alto vostro favore all'Apostolico ministero, a cui vi piacque d'eleggermi, imploso e invoco. Vergine pietolissima, primiera Piglia, selice Madre, e fedelissima Sposa di queste Auguste Persone, voi confortate le mie preghiere. Parlo io vostro ad una Città, che è vostra; e parmi ora a vostri fianchi vedere i Protettori santissimi, e gli Angeli tutelati di questa Patria, che vieppiù accendono le mie speranze. Deh, per alcuno di questi Spiriti eletti purgate da quello punto le labbra mie, armate di un vivo zelo e possente le mie parole, nè confentite in parce alcuna ch' io sia a Dio Ministro insedele, a voi Cliente odioso, a quello vostro sì eletto popolo Orator vano, inntile, adulatore. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

La presente miseria dell'esser nostro, quella, per cui Dio ci ricorda che siamo polvere, Pulvis es, produrrebbe lenz'alcun dubbio nell'aomo la più fedele dipendenza da Dio, l'offervanza più esatta delle divine sue leggi, le non di fatto sentissimo questa miseria. Ma i molti beni sensibili, di che egli medesimo ci ha arricchito, ce la nascondono, ci fpirano praticamente una vanità, una lusinga, una fiducia di noi medesimi, per cui in fomma dimentichiamo ad un tempo Din e noi fleffi, e francamente e arditamente pecchiamo: (Ifai. 1.) Filies enutrivi, en exaltavi, ipsi autem spreverunt me. No, non è che accuno di noi ignori, che trasse l'uomo la fua origine dalla terra; che terra vie, e non più, è questo corpo. Ma noi sentiamo nell'atto stesso demtro di noi medesimi il valor di uno spirito, che pensa, che medita, che comprende, che si lusinga di trovar mezzi, onde costituire nel Mondo la sua fortuna, e la sua selicità. Chi per chiarezza di titoli, chi per copia di facoltà, quelli per alto ingegno, questi per grandi impieghi si veggon essere in alto stato, sommo, e sublime. Altri corrono il loro arringo sperando presto toccare le stesse mete. La grazia dei volto, il fine dell'età, l'adulazion degli amanti, che non possono per invanirlo su lo spirito di una donna? Andate ora, e sipetete a persone così disposte, che fono polvere; che la presente miseria desl'esser loro ha tanta necessità del favore, dell'amicizia, della protezione di Dio; ch' egsi è un portento di cecità e d'ignoranza sperar bene alcuno, alcuna selicità nel loro presente stato, e vivere peccatori, rei dello sdegno, della disgrazia di Dio. Un'esperienza contraria, per poco che si lusinghino di sentirla, delude a un tratto la sorza delle più chiare e convincenti ragioni.

Eccovi perche Dio, riflette il Magno Gregoria, ne fe'il suggetto d'una delle più grandi, più belle, e più sensibili istruzioni, che egli ci abbia lasciato nelle divine Scritture. Fecela 2 un savio, a un giusto, 2 un grande del Mondo afflitto, com'era Giobbe; ma secela a disinganno non meno a unitiazione, a salute de più superbi, e più in-

domiti peccatori.

Filosofava quest' uomo profondamente, ma sorse troppo all' umana, sopra se stesso e Dio. Quando Iddio medesimo gli apparì, e Giobbe, dissegli, che è ciò, che pensi, che mediti, e che ragioni? Pensi tu di conoscere sin dove giunga la dipendenza, che alla mia sovranità debbe la tua miseria? Su via, armati della sorza di tutto il tuo spirito, recati nel più splendido arredo di tutta la tua grandenza, io ti chiederò, tu rispondimi: (Job. 40.) Accinge sicut vir sumbos tuos... circumda tibi decorem, so in sublime srigzre... interrogabo te, responde misi.

Ecco fotto degli occhi tuoi tutto quest' ordine naturale dell'Universo. Riconosci un momento la serie di quelle cose, che o nodriscono la tua vita, o formano la tua ricchezza. Mira il Cielo, e le stelle, la terra, e il mare, le piante, l'erbe, e le messi, le fiagioni, che segnano i mesi e gli anni. Responde mibi. Di tante cole senza cui vivere non potresti un momento, sapresti tu segnarmi un atomo solo, che dipendesse in guisa alcuna da te? Tu ne ignori i principi, le leggi, e i fini: esse non sentono la tua voce. Quell'aria medesima, che tu respiri, non ti ubbidisce. Fa che risuoni di un tuo comando sino alle nubi. Potresti mai ottenerne sulle arse tue terre una pioggia secondatrice ? (Job. 38.) Numquid elevabis in nebula vocem tuam, & impetus aquarum operiet te? Giobbe, tu ammutolisci, e senti con evidenza, che non puoi nulla su cosa, che sia nell'ordine materiale della natura. Ma segui a udirmi, e da un oggetto grandistimo passa all'altro.

Ecco sotto degli occhi tuoi tutto l'ordin morale e civile dell'Universo. Ristetti a quel solo strettissimo, che ti appartiene; agli unmini, in mezzo a quali tu vivi. Pena un momento le della mente, o del cuore d'alcune d'essi tu sia signore. La doppiezza e l'insedeltà li nascondono, la superbia o l'invidia li animano contro di te. Prima conoscisi, le basti a tanto, e ponetra col tuo guardo i pensiori e gli affetti del loro spiri. so, e poi conosciutili, o cangiali a senno tuo, e correggili, o a voglia tua si dispergi, e vendicati de tuoi nimici: (Job. 40.) Disomnem arrogantem pumilia: respice. En confunde cos. Tu taci, o Giobbe, e comprendi di non poterlo.

Entra dunque finalmente in te stesso, e dimmi se almeno di te medesimo tu sia signore, di cotesso tuo corpo, di cotesso tuo spirito, per cui vivi. Ecco, che un ulcere immedicabile ti divora le carni intorno, nè trovi mezzo a guarirne. Una prosenda tristezza ti opprime l'animo, nè nen hai modo di ristorartene. I momenti medesimi, che la stanchezza, e il dolore temprano di un llegger sonno, con visioni terribili ti spaventamo. Come petresti dunque sottrarti dal poter mio? Come contender meco? Giustissarti, insuperbire contro di me? (1b.) Numquid irritum facies judicium meum, aut condemnabis me, ut tu justisseris.

Ammirabile istruzione, Uditori, che tanto solo che noi vogliamo applicare per un momento a noi stessi, saremo astretti prorompere in quell'umile confessione di Geremia: (Thr. 3) Ego vir vidone paupertatom meam. Ah che io sono un uomo, che sento, veggo, e conosco la mia miseria, e la mia

Che lusinghe della fortuna? Che vano possedimento di beni, che non son miei? Sole, che mi illumini il giorno, stelle, che mi adornate la notte, terra, che mi sostiemi, e mi pasci, aria, di cui respiro, sembra, che voi sormiate le mie ricchezze. Ma s'io non posso dispor di voi un momento, se un solo atomo di tante cose non dipende in guisa alcuna da me, voi mi sate sentire con evidenza la mia miseria, e la mia povertà. Eso vir videns paupertatem meam.

Congiunti, amici, concittadini, fignori, vassalli, e servi, chi è di voi, di cui possa conoscer gli animi, reggerne e moderarne gli affetti? Di tanti, the micircondano sorse l'uno m'adula, l'altro m'inganna. Chi m'invidia, chi mi deride, chi m'odia, chi mi tradisce. Ed io non posso almeno conoscervi, non posso assicurarmi di un solo? Voi dunque che tante volte formaste la mia lussinga, e la mia vanità, sormate oggi il mio

disinganno, e la mia umiliazione: Ego vir videns pauportatem meam.

Ma ciò, che sopra tutto m'annienta sono lo stesso. No, nemmeno di me medesimo non son signore. Poco è, che contro mia voglia ora mi affliggano se malattie, or mi spaventi la morte. Mille passioni, che non vorrei, mi conturbano, nè vivere non mi sasciano un giorno in pace. Temo, e non posso allontanare gli oggetti de' miei timori: spero, e non posso a lieto fine condurre, le mie speramee: bramo, e non posso afficurarmi l'adempimento d'alcun de miei desideri. Ah me dunque meschino! Me veramente null'altro che polvere e cenere miserabile! Ege vir videns paupertatem meam.

Ma in questo stato di cose, Dio immortale! stato d'una miseria così innegabile, così sensibile, così evidente, non è un mi-Rero, Uditori, non è un porcento, che un uomo pessa risolvere di peccare, di vivere i mesi e gli anni in peccato, consapevolo a se medesimo di aver nimico Iddio, da cui solo dipendono tutte le cole, e da cui solo, voglia e non voglia, e costretto dipendere egli medesimo? Misero! Che hai tu fatto? Rimproverava altamente all'attonito Baldassare Daniel Profeta. Tu hai offeso quel Dio, che non pure il tuo Regno, e tutte le tue for-tune, ma tiene tra le sue mani ogni alite del tuo respiro: (Daniel 5.) Porro Deum; qui habet flatum tuum in manu sua , 194 omnes vias tuas, non glorificasti. Perderai questa notte Regno, sustanze, e vita. Sei Monarca, sei forte, sei sano e salvo. Di-senditi s'è possibile sino a domani. Dio ha parlato; scritta è la sentenza, non può can-Sierli .

Minaccia terribile, o Cristiani, di cui ne egli temeva, nè temono i peccatori. Peniano, che a gassigargli dovrebbe Iddio alterar l'ordine della natura, e non riflettono, ch' egli dovrebbe anzi alterare quest'ordine per salvarli. (Iud. 5.) Stellæ manentes in ordine, en cursu suo. Dio ci lasciò scritto per Debbora, adversus Sisaram pugnaverunt: Le stelle restando nell'ordine e corso loro combatterono contro Silara. Quello superbo e barbaro Cananeo accampato colla moltitudine delle sue genti al torrente di Cisson contro un timoroso drappello di non più che dieci mila Ilraeliti, tanto più certa si tenea la vittoria, quanto la forza propria, e la debolezza nimica non ignorava. Ma lui de-Aulo! profetò Debbora, lui ingannato! Tu pensi, o Silara, di non avere a combattere che colle deboli schiere Ebree: leva al sereno Cieto uno sguardo, e mira le chiare stelle messe A 2

le messe da Dio in ordinanza terribile contro di te. Senza mirar di punto nè l'ordine, nè il corso loro, naturalmente combattono al tuo sterminio. Affrettano già, e conducono la gran giornata della tua memoranda sconfitta. I raggi loro congiungono a quelli di un caldo Sole nimico, che la tua fuga inseguendo ti brugierà per molto ardore di sete le stanche viscere. Vegliano sul padiglion di Jaele, e il fatal sonno ti spirano, da cui non hai più a risorgere. Giaci infelice nel sangue, e nell'infamia sepolto, e da te apprendano tutti i nimici di Dio, che le stelle medesime, le chiare stelle innocenti, sono schierate in Cielo a combattere per la sua gloria, e a vendicarne gli oltraggi: Stella manentes in ordine, & cursu suo

adversus Sisaram pugnaverunt.

Ah, miei cari Uditori, conchiude, ed applica la Scrittura il dottissimo e santissimo Padre Gregorio Nazianzeno, chi sa se il presente naturale ordine delle cose non ci conduce naturalmente ad alcuno di quei fini funesti, inaspettati, e fatali, a cui tant'altri furono già condotti, a quelli, che noi diciamo disgrazie, e son gastighi di Dio oggimai stanco di tollerarci. Forse le stelle restando pure nell'ordine, nel corso loro, che per le morti, per lo sterminio d'alcun degli uomini non alterarono mai, sono preste a combattere contro di noi; e dove sono le forze, dove le nostre difese contro quest'arme terribili della Giustizia di Dio, che tutte unicamente dipendono da cenni suoi? (Greg. Naz. Or. 15.) Universa bec rerum moles ut, ratione atque ordine primum creata, G continuo, G ornate temperata, G mota est, ita fræno providentiæ eam ducente gubernater .

Ma senza minacciar niente d'incerto; certissima cosa è, che il Gielo, e le stelle, misura prima del tempo, conducono naturalmente, ed affrettano il giorno estremo del viver nostro, io dico l'ultima dissoluzione di quell'estere miserabile, che ci ricorda oggi in secondo luogo la Chiesa: Et in pulverem

Egli ci è necessaria l'amicizia di Dio. perchè siam polvere, e Dio solo può sostenere la presente miseria dell'esser nostro. Lo abbiam veduto così che basta. Vieppiù necessaria, perchè in polvere ritorneremo, e Dio solo può ristorare la miseria nostra avvenire. Veggiamolo brevemente.

Terribile condannazione, Uditori, e pena inevitabile, io direi quasi del delitto di naicere, dover morire. La Provvidenza di Dio. riflette Sant' Agostino, ascondendone il quando,

ce ne ha temperato così l'ortore, che par che gli uomini in vita non sentano di guisa alcuna la miseria di quella morte, a cui pur fanno d'essere condannati. Ma due momenti fatali giungono finalmente, che quest'estrema miseria si sa sentire: l'uno, che la precede, l'altro, che l'accompagna. Un momento di amara espettazion della morte; quando ci si dirà, o noi diremo a noi ssessi: E' disperata la vita, bisogna per ogni modo morire. Un momento di esperienza terribile della morte, quando morremo di fatto, e i circostanti veggendo in noi cessato il respiro, diranno con lagrime o finte, o vere, che siamo morti. Un guardo solo, Uditori, ma vivo, ma fedele, ma penetrante, all'uno, e all'altro di questi due gran momenti, che abbracciano tutto lo stato della miseria nostra avvenire ristorabile da Dio solo, e convincono con evidenza della necessità, che io vi predico, dell'amicizia, e del favore di Dio.

Chi mai potrebbe, Uditori, fuorchè egli solo, addolcire, o temperar l'amarezza di quel momento, quando vedremo imminente la nostra morte? Tutti i beni del Mondo, tntte le arti, e l'amicizia degli uomini, tutta la forza del nostro spirito, a che potrebbono giovarci più? Saulle era uno spirito quant'altri mai generoso, protervo, e forte. Eppure all'annunzio fattogli per Samuele, che il giorno apprefio sarebbe morto, Cras mecum eris, tremò, inorridì, tramortì. Gionata era giovane valoroso: veniva da una battaglia, dove par quali, che in-. sultato avesse la morte, eppure all'udirlasi minacciare per lo violato digiuno, Ohimè, gridò, morte amara! Tu dunque tronchi così ogni cola? Tu ci dividi, e tu ci separi così? (L. Reg. 15.) Siccine separas amara mors?

Risovvengavi un tratto, cari Uditori, di quello stolto descrittoci dal Salvatore nell' Evangelio, il qual vegliando nell'ozio d' una tranquilla notte, e l'alto stato, e la copia di sue fortune seco medesimo reputando, applaudiva stoltamente a se stesso, te felice dicendofi, te beato! Quanti beni ti vedi intorno all'uso di molti anni riposti! Godi, tripudia, esulta, crapula lietamente: (Luc. 12.) Anima mea babes multa bona reposita in annos plurimos; requiesce, comede, bibe, epulare. Quand'ecco nell'atto stesso una voce onnipossente e sovrana, a cui è forza ubbidire: Dixit illi Deus: Stulte, bac nocte animam tuam repetent a te; que autem parasti cujus erunt? Oh stolto, che il momento inevitabile della tua morte hai stoltamente

di-

dimenticato, egli è giunto per te. Sì, e quella notte morrai, non vedrai più la mattina, e i tuoi beni, le tue delizie, le tue ricchezze, adesso a che potrebbon giovarti, e domani di chi saranno? Que parasti cujus grunt? Trema, infelice, inorridisci, disperati: ecco già imminente il fine di tutti i beni per te, ed imminente l'inevitabil principio di tutti i mali.

Quell' è il discorso, Uditori commenta Eutimio, che a ciascun uom peccatore tiene in quel punto la sua coscienza: questa è la ragione, che finalmente gli spira il senso della sua morte, per cui accusa, condanna, rimprovera, ma inutilmente, se stesso: (In Evang.) Hac ei dixit per conscientiam: tunc enim conscientia mortem sentiens talia disserit.

Raffereniamoci, Ascoltatori, e ad oggetto più dolce, nè però men profittevole, volgiamo l'animo, ed il parlare. Questo momento medesimo inevitabile, e 'per se stesso così terribile, l'amicizia di Dio lo rende dolce, tranquillo, desiderabile. No, lo promite Egli stesso pe'suoi amici: (Sap. 3) Non tanget, non tanget illos tormentum mortis. Veder la morte imminente, dice Giovanni Grisostomo, egli è per un amico di Dio vedere un porto vicino, che lo afficura dalle fatiche, e da pericoli delle tempeste. Veder la morte imminente, dice l'Apostolo, egli è per un amico di Dio vedere un pietolo liberatore, che finalmente viene a sciogliere le catene, aprir la carcere, mettere uno spirito libero in libertà. Veder la morte imminente, dice Davidde, egli è per un amico di Dio veder finire il viaggio col duro efilio, un toccar finalmente le care soglie, non pure della fua patria, ma della casa medesima del suo Signore. Veder la morte imminente, conchiude Giobbe, egli è per un amico di Dio, egli è un udire la sua voce, che invita, strignere la sua mano, che salva: (Job. 14.) Pocabis me, in ego respondebo tibi: operi manuum tuarum porriges dexteram. Oh se io pianga i miei peccati davvero, s'io mi riduca a quel punto, o mio Dio, nello stato di vostro amico, sì ascolterò nelle mie agonie la vostra divina voce. Voi degnerete di chiamarmi per nome: Vocabis me. Al vostro invito, no, che io non sarò tardo a rispondere: Respondebo tibi. Raccoglierò sulle labbra arse e anelanti tutto il mio spirito. Adorerò il voler vostro, ringrazierò la vostra Bontà, vi offerirò volentieri questa povera vita mia, e gli ultimi miei respiri: Respondebo, respondebo tibi. Voi allora verso di me stenderete la vostra destra, destra onnipotente, sedele, amica: io

Quares. Granelli.

la stringero: Operi manuum tuarum porripes dexteram. Mio Salvator Crocifisto merto per me, con qual fiducia mirerò io allora le vostre piaghe, con quale affetto bacierò il vostro costato, voi invocherò, a voi anelerò, spirerd tra le voltre pietose braccia quest'anima da voi-redenta! Oh dolce morte! Dolce sciogliermi in polvete per quelle mani medesime onnipotenti e pietose, che di polvere mi formarono! Operi manuum tuarum porriges dexteram. Chi è di noi, cari Uditori, che non volesse morir cost? (Num. 23.) Moriatur anima mea morte justorum. Rella tuttavia il momento, che io dico momento d'esperienza terribile della morte. Sara il loggetto della brevissima, ma utilistima seconda Parte, se prima piacciavi, che ripofiamo.

### SECONDA PARTE.

Compiesi finalmente la divina condannazione: In pulverem reverteris. L'anima si divide, e si parte; il corpo si fa cadavero. Su quelto corpo disanimato fissa ella per un momento il suo guardo, e quai pensieri, e quali affetti le restano per questo indivisibil com--pagno della mortale sua vita? Agli attoniti circostanti egli è già fatto un oggetto di compassione, e di orrore. Le persone più miserabili cessano a questa vista d'invidiar più la fortuna de i Monarchi, e de i Grandi, e gli spiriti più mondani non posteno dissimularne a se stessi il troppo: sensibile disinganno. Questa miseria è evidente, nè ha mestieri a descriversi, di parole. Ma l'anima, Ascoltatori, pensa assai meglio; e molto più, che allo stato presente di questo misero corpo, pensa at suo flato avvenire.

Ascolta ella sul suo cadavero da Dio medefimo, quella divina interrogazione, ch' Egli già fece al suo Profeta Ezechiele sulle ossa di tutti i morti: (Ezech. 3.) Putasne vivent offa ifta? Pensi tu, o anima, che cotesto tuo corpo potrà riviver mai più? Che coteste tue membra fredde ed esangui saranno mai più in istato a godere di bene alcuno. Oh conforto, Uditori, per uno spirito, che si senta così richiedere da Dio amico! Si, può rispondere sicuramente, ossa, e membra mie, restatevi un tempo in .pace. No, non temete l'orrore, e le tenebre del sepolcro. Benchè in quella stanza di morte il tempo, e la putredine sieno per divorarvi, benchè dobbiate ridurvi in cenere, udirete un giorno la voce di quella onnipotenza medesima, che di cenere vi formò: (Ib.) Ossa arida audite verbum Domini . Mæc dicit Dominus Deus:

Ecce ego intromittam in vos spititum, do vivetis. Sì, un giorno ci rivedremo. Io ritornerò ad animarvi: Dio ristorerà tutta la vostra miseria. Non più una vita caduca e misera, che in questo punto finisce, ma insieme dovrem godere una vita beata e immortale. Addio dunque, mio corpo; mie ossa, mia carne, addio. Serbiamoci a quel felice momento della nostra riunione, che nè a voi insensibili, nè a me beato, potendo parer mai tardo, presto adempiera le promesse, e le parole di Dio: Intromittam in vos spiritum, do vivetis.

Ma qual risposta, Uditori, a questa interrogazione medesima potrebbe fare uno spirito, che a quel grande momento si trovi avere nimico Iddio? Sì, anch'egli fissa uno sguardo sul suo cadavero. Anch'egli ascolta richiedersi, se quelle membra fredde e disanimate, che furono già ministre de' suoi peccati, riviveranno mai più: Putasne vivent ossa ista? Ahimè, è costretto rispondere. Pur troppo riviveranno. Oh mio corpo infelice, perehè non posso prometterti, che la morte, che in quello punto hai sofferto, è stata l'ultimo de'tuoi mali! Tu sarai insensibile a quelli del tuo sepolero. Indarno s vermi, e la putredine infieriranno contro di te. Non sentirai i lor morsi, non ti dorrai della tua corruzione. Te felice, se tu potessi in eterno restar così! Il Mondo cieco ora ti compatisce, perchè hai perduto morendo la vita, e il senso. lo anima disperata disperatamente ti piango, perchè vita e senso un giorno racquisterai. Ossa infelici! Misera carne mia! Struggetevi, inceneritevi, spargetevi al mare, e al vento. Fia tutto indarno. Voi non potrete però sottrarvi allo sdegno onnipossente di Dio. Egli vi riunirà, io dovrò rianimarvi, voi per vostro danno, e per mio a un eterno dolore riviverete: (Ibid.) Intromittam in vos spiritum, & vivetis. Oh miseria, Uditori, estrema irreparabil miferia, che a non incorrervi, non bilogna dimenticare: Memento, memento homo, quia in pulverem reverteris. Deh ricordici,

Dilettissimi, che a questo terribil passo dobbiamo ridurci tutti, che questo momento, in cui la nostr'anima vegga esangue il suo corpo, che io diceva momento d'esperienza terribile della morte, è inevitabile. O questa vita debb'esserle del più soave consorto, se ha Dio amico; o se lo abbia nimico, della più amara disperazione.

Oh Dio pietoso, Dio d'infinita misericordia, preghiamo tutti, Uditori, colle parole, e colle lagrime della Chiesa nostra tenera Madre: (In Grad. Epist. fer. 4. Cin.) Cito anticipent nos misericordiæ tuæ, Domine, quia pauperes facti sumus wimis. Deh non tardate un momento a prevenirci, e a soccorrerci delle vostre misericordie, perchè noi siamo poveri sino all'eccesso. Noi composti di polvere miserabile, noi condannati a scioglierci presto in polvere vieppiù misera, abbiamo avuto l'ardire d'offendere Voi, Onnipotenza infinita, sostegno sovrano ed unico dell'esser nostro. Ahime, che forse siam tuttavia molli, recenti, e stanchi di nostri disordini, e di nostri peccati. Miseri! Se voi non siete, che sia di noi? Voi oggi ci ricordate, che siamo polvere, e in polvere ritorneremo: Memento, ci ripetete, memanto bomo, quia pulvis es, & in pulverem reverteris. Questa memoria ci sparge l'anima d'amarezza su tanti nostri peccati. Ma ad ottenerne pietà e perdono, deh permetteteci, che questa polvere stessa, di cui oggi abbiamo sparsa la fronte, a voi non meno. la presentiamo; e sospirando, e piangendo vi preghiamo di ricordarvi, che Voi medesimo di quella polvere ci formaste, e voi non meno in questa polvere ci ridurrete: (Job. 10.). Memento queso, quod secut lutum feceris me, O in pulverem reduces me. Deh la miseria nostra presente sostenuta da Voi, la miseria nostra avvenire ristorata da Voi, sia un troteo immortale della vostra bontà, e della voltra misericordia, non un oggetto odioso del vostro sdegno, e della vostra Giustizia. Così sia.

### PREDICAIL

### F E D E.

Amen dico vobis: Non inveni tantam fidem is Ifrael.

Matth. VIII. (Fer. 5. post Ciner.)

Uantunque nella sostanza, e nell'effere de i misteri di Dio, il credere assai più vaglia allo intendere che non l'intendere al credere, e però scrivesse lsaia, se voi non crederete, voi non intenderete: ( If ai. 7. ) Niss credideritis, non intelligetis; pur nondimeno nella loro rivelazione così ha disposto il provvidisa simo Iddio, che tanta luce di verità li accompagnasse, e vestisseli, che un animo ragionevole dovesse prima convincers, che Dio aveva in essi parlato, che umiliare, o come disse l'Apostolo, in ossequio di lui, cattivare l'intendimento, e i proposti misteri credere, e confessare. Rello nel vero, e soavissimo ordine di Provvidenza! Voi danque volete da me, o gran Dio, una fede umile e cieca di tuttociò, che vi piace di rivelarmi. Io debbo credere misteri, che non intendo. Cosi convienti a quell'offequio profondo, che io vi debbe siccome a prima, infinita, e infallibile Verità. Ma voi mi convincete ad un tempo, che vostre sono questo divine Rivelazioni. Così conviene a quel lume di chiara Ragione, che vi piacque d'accondere nella mia mente. Questo natural lume, ben-chè son bassi alla fede, che tutta è dono fovrano del fommo Iddio, esso è nonpertanto, avvila il P. Sant'Agostino, di un presidio fortissimo, a nodrirla in noi, a difenderla, a fostenerla; intravenendo talora troppo miseramente, che tanto bene, benchè non posta per naturale virtù acquistarfi, per naturale difetto si venga a perdere. Eccovi, Ascoltatori miei dilettissimi, perch'io seguen-· do le istruzioni, e gli esempi, che ci lasciarono su questo punto i Padri più venerabili della Chiesa Greci, e Latini, prima di ricordarvi le verità più morali di questa sede, verità di tutti i nostri costumi fidate scorte, e certiflime moderatrici, di questa sede medelima, che n'è maestra verace ed unica, mi tenga oggi in obbligo di mostrarvi l'evidente Divinità. Non ci è tra noi insedele la Dio mercè; ma egli è debito d'ogni fedele, dice l'Apostolo, sapere render ragione della sua fede, ed egli è carico d'ogni Ministro della divina parola istruirne opportunamente i Fedeli. Un solo argomento io prendo oggi ad esporvene, che però appunto parmi di voi più degno, che l'Appostole stesso lo definì da Dio donato a' fedeli, non agl'infedeli: io dico le Profezie: (I. ad Cor. 14.) Prophetic non infidelibus, sed fidelibus. Profezie, per cui uno spirito di verità, e di sapienza infinita in tutti i tempi parlò della cattolica nostra fede, e i principi maravigliosi, e l'ampiissima propagazione, e la durazione perpetua, e il compimento ultimo di questa divina Religione divinamente infegnò Profezie invitto argomento a dimo-Ararne le verità, luce chiarissima ad ispiegarne i Misterj, divina filosofia a reggerne e mostrarne i costumi. Proponiamole, e dividiamole nella maniera più semplice, e più fensibile a chicchessia. Altre sono, o Fedeli, Profezie già adempiute; ed altre son Profezie, che restano a adempiere tuttavia. Lo Profezie adempiute hanno a convincermi, che vera è la mia fede perchè ne dimostrano l'evidente Divinità. Eccovi l'una parte plena di tenera compiacenza, e di conforto per noi. Le Profezie, che restano a adempiere tuttavia, riformar debbono i miei costumi, conformemente alle leggi della mia fede, perchè ne dimostrano l'indispensabile necessità. Eccovi l'altra, piena per noi di profitto, e d'utilissima istruzione. Non vi alieni, Uditori, l'arduità, o la novità del fuggetto, che io spero col divino favoro trattarlo in guisa da non lasciarvene nè desiderio, nè oscurità. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Che lo spirito di prosetare non possa essere se non da Dio, in ciò consentono tutti gli uomini. (Isai. 41.) Annuntiate que ventura sunt in sururum, dicesi presso Isaia. In scimus quia Dii estis. Però gli Atei, se ve n'ha al Mondo, coll'ardire medesimo, con cui negano ogni Divinità, del pari negano da Prosezia. Gl'Idolatri non la consentono,

che a'loro Dei, ne'quali pensano ascosa una vera Divinità, e gli Ebrei, e gli Eretici finalmente all'unico vero Dio. Questi sono tutti i nimici del nostro nome Cattolico; ma tutti ugualmente consentono, come avvisò S. Girolamo, in questo non dubitabil principio, che da Dio solo può essere lo spirito di profetare: (Com. in Daniel.) Constentur Magi, consistentur Arioli, Gomis scientia sacularis litteratura, prascientiam suturerum non esse bominum, sed Dei, ex que probatur Prophetas Dei spiritu locutos, quia

futura cecinerunt.

Ciò presupposto, in che non è, nè può essere controversia, ponghiamo tosto dall'una parte, Uditori, tutta la Storia della prima età della Chiefa costituita nell' Uomo Dio Salvatore, e nella prima propagazione della sua sede; dall'altra gli antichi libri della Scrittura già divulgati dei secoli prima della venuta di Gesù Cristo. Se io vi dimostri, che in queste antiche Scritture sonoci della fade, che professiamo, Profezie evidenti, per quella Storia evidentemente adempiute, conchiuderò fortemente, che vera o divina è forza di confessarla, siccome da questo divin carattere confermata. Imprendo a farlo col P. S. Agostino. Seguitemi attentamente, ch' io spero di dirvi cose non pur certissime e efficacissime, ma di molta istruzion vostra, e di maraviglioso diletto per ogni parte ripieno. Parliamo prima per amor d'ordine, e di chiarezza, di Cristo solo.

Trovossi questo gran Padre all'occasion di convincere della Divinità di Gesù Cristo i Gentili a un tempo stesso, e gli Ebrei. Che fece Egli però? (De fide c. 4. 6 5. Traff. 35. in Joan.) Aprì agli uni, ed agli altri i Libri dell'antico Testamento, e incominciando dalle prime promesse, che sece Iddio del Messia a' Patriarchi primieri, che leggonsi nel-la Genesi, ristrette poi tra i figliuoli dell' ultimo, che su Giacobbe. nella discendenza di Giuda; appresso venendo sino a Davidde, e tra i figliuoli di lui ricordando le rinnovate promesse nella discendenza di Salomone, tessevane su le antiche Scritture l'indubitabile Genealogia. Indi segnando partitamente tutte le Profezie, che ci descrivono con infinita esattezza il tempo, il luogo, le circostanze precise del suo nascimento, i tratti della sua vita, i paesi di sua dimora, i caratteri delle sue opere, l'elezione de suoi Discepoli, le maniere, e gli effetti della sua ammirabile predicazione; e rilevando per ultimo quelle manifestissime, che tutti a parte a parte contengono i travagli, e gli obbrobrj della sua sanguinosa passione, e dell'acerbas

sua morte, o sien di figure, che incominciarono sin da Abele, e non compierono che in Zaccaria; o sien di chiari predicimenti, pe' quali sembra, che lo studio di tutti i secoli unicamente intendesse a descrivere gli avvenimenti delle poche ore, in cui Cristo pati e morì, conchiudea fortemente, e argomentava così. Se queste tante, sì chiare, e sì lontane predizioni d'ogni età, e d'ogni tempo, son Profezie, e sono in Cristo evidentemente adempiute, Cristo è il Messia. Lo consentiva l'Ebreo, nol contendeva il Gentile. Ma queste son Profezie, ripigliava S. Agostino, e sono in Cristo evidentemente 2. dempiute. Quì, Ascoltatori, incominciava la controversia; perchè sorridendo dall'una parte il Gentile, quasi uomo, che scoperto avelle l'inganno: Quelte, diceva, non son Profezie, queste son chiare istorie, predizioni supposte, che voi Gristiani avete accortamente descritte dopo i fatti avvenuti, ed or venite spacciande, quasi fossero scritte prima. e fossero Profezie. Fremendo a questi detti l'Ebreo: Non già, gridava, non già. Questi son Libri santi, sinceri e antichi, che a noi lasciarono Mosè, e i Proseti. Son Prosezie, ma quanto al Messia esse non sono ancora adempiute. Taceva per alcun tempo tra questi due litiganti S. Agostino, e lasciando, che nel fervore della disputa l'Ebreo istruisse dal canto suo il Gentile, quanto sincere e legittime fossero le Peosezie; e il Gentile dal suo non meno convincesse l'Ebreo, quanto innegabili e manifesti fossero gli adempimenti, s' intramettea finalmente, e col più chiaro, e più sensibile testimonio de' suoi nimici medesimi trionsar saceva altamente la verità. Convincetevi dunque l'uno l'altro per voit medelimi, conchiudeva quelto gran Padre con altrettanto valor d'ingegno, che forza di dimoltrare. Mira, o Gentile, se sincere e legittime sono le Prosezie. L' Ebreo nimico peggiore, che tu non sei, del nostro nome Cristiano, per non credere in Gristo, è obbligato di sostenere acciecandos, ch'esse non sono ancora adempinte. Mira, o Ebreo, se sono in Cristo adempiute le Profezie. Il Gentile nimico anch'egli del nostro nome Cristiano, è obbligato risponder, che son supposte, e sostenere ostinandos, che sono istorie. Dunque per voi stessi è evidente, che queste son Profezie, e sono in Cristo evidentemente adempiute : (Augustin.) Prophetiæ tam claræ sunt, ut Gentes eas dicant historias; tam certæ sunt, ut Judæi eas negent imple-

Ma poichè i nostri nimici non possono dell'armi loro usare contro di noi senza ferire

ſе

se stesse, dividiamoli per un momento, Uditori, e ciascuno da se brevemente rinconveniamo. La perfilia del Popol Giudaico, a cui pur furono da Dio fidate le Profezie, potrebbe forse crearci difficoltà. Possibile, che questo Popolo un tempo eletto e favorito da Dio, per una si portentosa o cecità, o pertinacia fosse così inflessibile ad abbracciare una salute, e una fede a lui promessa e recata, se delle sue Prosezie fossero tanto chiari gli adempimenti? Ma questo stesso, Uditori, tanto solo, che piacciavi di riflettere, non cresce anzi una forza invittissima all'argomento, che lolo ho preso oggi a trattare? E che altro è questo misero Popolo cieco e infedele da tutte le Genti odiato, eppur tra tutte le Genti costantemente serbsto, che un adempimento perpetuo di Profezia, tantó più strano, quanto più manisesto? Non ci hanno dunque i suoi Proseti descritso la pertinacia, l'infedeltà, l'abbandono, le misere circostanze di quello stato, in cui noi il veggiamo? No, (Daniel. 9.) Non erit ejus Populus, qui eum negaturus est. (Ad Rom. 10. ex Isai. 65.) Tota die expandi manus meas ad Populum non credentem, & contradicentem. (Ifai. 6. Excæca cor Populi bujus, ut videntes non videant, 🗗 audientes non intelligant. Erri dunque dispersa la Gente infida; la solitudine, e lo squallore funesino la rimembranza medesima de'suoi Sabbati, e delle sue profanate Solennità. Giacciano tra l'orrore delle rovine non mai più ristorabili la Reggia, e il Tempio. Non sia tra essi ne Sacerdote, ne Re. Queste terribili Profezie evidentemente adempiute dellor gastigo, non ci convincono con evidenza, Uditori, dell'adempimento di quelle del lor

Popolo sventurato! Tempo verrà, che confermerai questa fede colla tua ultima universal conversione, quando di tutte le sparse Gregge un solo Ovile si faccia, e reggale un sol Pastore. Questa dolce speranza è serbata agli avanzi felici della tua tarda posterità. Ma ora dei confermar questa fede collatua stessa persidia, che questo di te ci dicono i tuoi Profeti.

Noi ritorniamo alle Genti con Agostino. Sono, Uditori, per testimonio innegabile di tutta la sede umana, sincere, legitime, anteriori alla venuta di Cristo le Profezie. Incominciamo dalle più antiche Memorie, che noi abbiam dall'Egitto, e giù scendendo per i Fenici, per i Caldei, per gli Arabi, e per i Greci sino a i Romani, havyi egli persona inediocremente colta e erudita, la qual aon possa convincersi dell'antica propagazio-

ne tra essi de Libri di Mosè? Soggetto in gran parte della superstizione de' loro Dei, delle imprese de loro Eroi, della moltitudi. ne delle lor favole, e de'sistemi delle loro filosofie. Però Iddio di tempo in tempo ha disposto, che il Popolo eletto, a cui aveva queste Scritture fidato dispergendosi fra le Genti nelle sue celebri Cattività d'Assiria, e di Babilonia, venisse seco portando i nuovi monumenti de Santi Libri, e con esti, e per essi in tutte le Nazioni spargendo i semi della futura speranza. Dunque dubitar non si può, che l'antico Testamento, da cui son tratte le Profezie non fosse scritto assai prima della venuta del Salvatore, Dunque se i fatti sì fedelmente rispondono alle predizioni, che a non crederle Profezie, è necessario di fingere, che sieno istorie scritte dopo gli avvenimenti; e son Prosezie, e sono in Cristo evidentemente adempiute.

Ora inoltriam l'argomento che parmi tempo, alla prima propagazione di questa sede, e sempre stretti a' Profeti apriamo un campo più maraviglioso, e più ampio alla nostra dimostrazione. Permetteremi a questo tratto, Uditori, che a ricreare vieppiù l'animo vostro, ed il mio in così dolci memorie di Religione, io imiti alcun poco del profetico ardire, e immaginando di avere i secoli andati così presenti, com'essi avevano gli avvenire, coi Profeti stessi io ragioni, e quasi uom, che le ascolta, vi riferisca da' loto Libri le lor risposte.

A quale età, od a qual tempo, o veritieri Profeti, ha egli da cominciare tra gli uomini il regno di questa fede? Hanno prima, risponde Daniele, a succedersi l'una l' altra quattro potentissime Monarchie sigurate nella celebre Statua veduta in sogno dal-Re Nabucco. Aveva essa, se vi ricorda, il capo di fino oro, le braccia, e il petto d' argento, di bronzo il ventre edi fianchi, il resto di ferro; ma negli estremi piedi eraal ferro commessa, e intarsiata debole, e fragil creta. Quando un picciolissimo sasso senza alcuna scagliatrice mano mosso dal vicin monte colse la Statua ne piedi, e quella precipitata, e tollo in cener ridotta, del fasso percotitore si se'gran monte, che l'ampia terra occupò. Questo fu il sogno: ora uditene dal Profeta medesimo la spiegazione. I quattro metalli, dic'egli, sono le quattro Monarchie avvenire, che l'aureo loro principio ebbono da Nabucco. La prima d'oro,. e fu quella de Caldei, e degli Assir) sotto Nabucco stesso; la seconda d'argento, e su quella de Persiani, e de Medi sotto di Cizo; la terza di bronzo, e su de'Greci sotto.

Alessandro; la quarta sarà di ferro, segue il Profeta, perchè come il ferro doma e rode ogni cola, così tutti i Regni quella dominerà. Ferro, a cui commessa è la creta nascente dal ferro stesso, e quasi vena dello stesse metallo, spiega ed esprime fazion civile, e di persone di un medefimo sangue, e d'una patria medesima, ma l'una debole, e l'altra forte, che indarno si tenterà ricomporre per vicendevoli parentele: (Daniel, 2.) Commiscebuntur quidem bumano semine, sed non adhærebunt fibi, quemadmodum ferrum milcori non potest testæ. Eccovi i caratteri della Romana, e i vicendevoli Matrimoni di Celare, e di Pompeo, di Augusto, e di Antonio. Ora al cadere di quest' ultima Monarchia figurata ne' piedi, Dio ecciterà il Regno eterno della sua Chiesa; e vero è il sogno, e sedele la spiegazione di esso: (Ibid.) In diebus autem Regnorum illorum suscitabit Deus Cæli Regnum, quod in æternum non difstpabitur . . . . G verum est somnium, G

fidelis interpretatio ejus. Ma in tempi così ripieni d'inganno, d' idolatria, e di errore, chi saranno, o Profeti, i banditori di questa fede, i fondatori di quello Regno? Di qual condizione, di qual numero, di qual dottrina? Saranno, tutti rispondono ad una voce, dell' Ebrea Gente: (Mich. 5.) Erunt reliquiæ Jacob in Gentibus, in medio Populorum multorum. Davidde e Ilaia ne aggiungono la Tribù, ne accennan la Patria: (Isai. 9.) Primo tempore alleviata est terra Zabulon, & terra Nephtali, con quel che segue. Di qual condizione? Saranno poveri, rispondon Davidde, Geremia, Ezechiele, anzi i più Pescatori: (Jerem. 16.) Ecce ego mittam Piscatores multor, & piscahuntur eor. Di qual doctrina? Saranno rozzi e idioti, rispondon Davidde e Ifaia: (Ifai. 29.) Ecce ego addam, ut admirationem faciam Populo huic miraculo grandi, & flupendo: (Isai. 32.) Cor flustorum intelliget scientiam, & lingua balborum velociter loquetur & plane. Di qual numero? Saranno pochi, rilpondon Davidde, Geremia, Ezechiello: (Ezech. 11.) Relinguam ex eis viros paucos, ut enarrent omniascelera corum in Gentibus. Dove, o donde hanno esti a cominciare la loro predicazione? In Gerulalemme, risponde coglialtri Isaia, e prima al Popolo eletto: (Isai. 41.) Primus ad Sion dicet, ecce adsum, & Jerusalem Evangelistam dabo. E poi? E poi, risponde il Profeta medesimo, a tutte le genti: Mittam ex eis qui salvati fuerint ad Gentes, in mare, in Africam, & Lydiam, tendentes sagittam, in Italiam, & Graciam, ad insulas

longe, ad eos qui non audierunt me, lo non viderunt gloriam meam. Ma che otterranno poveri, pochi, rozzi, Ebrei, Pescatori, dal-le Provincie, e da i Regni dell'Universo? Come potranno essi nuove leggi, nuovi riti, nuovi costumi così contrari alla corruzione delle passioni, così alieni dalla sapienza del Mondo, così nemici all'alterezza del secolo, introdurre, costituire, confermare sicuramente? Come persuaderanno alla molle Asia la continenza, all'Europa superba l'umiliazione, alla rapace Affrica la giustizia, alla barbara America l'umanità? Ad insulas longe, ad eos qui non audierunt de me, 🕒 non viderunt gloriam meam. Che otterranno? Alla loro semplicità si vedrà cedere la sapienza d'Atene, e alla lor debolezza la potenza, e la superbia di Roma: (Isai. 2.) Incurvabitur subsimitas hominum, 😉 humiliabitur altitudo virorum. Alla loro predicazione si vedranno suggire gl'Idoli delle Genti, rovinare i loro Tempi, cessare i lor sagrifici, abolirsi le lor superstizioni: (Isai. 31.) In die illa abjiciet vir idola argenti sui, 😉 idola auri sui. Che otterranno? Fiorira nelle terre più barbare la giustizia, nelle più dissolute la continenza, la vera Religione ne' Popoli più profani : (1sai. 35.) In cubilibus, in quibus dracones habitabant, orietur viror calami, & junci, & erit ibi semita, G via, G via sancta vocabitur, non transibit per eam pollutus. Non più sangue d'agnelli, di vitelli, o di tori. Dall'oriente all'occaso si offerirà all'altissimo Nome del grande Iddio vittima immacolata: (Malach. 1.) Ab oriente usque ad occasum offertur nomini meo oblatio munda. Oh Dio! Un tratto ancora.

Per quali mezzi, o veritieri Profeti, potrà ella adempiersi cotesta propagazione ammirabile per voi predetta di questa divina fede? Certo, che sara sostenuta dal savore di Principi, e di Monarchi, dal credito, e dalla fama de primi Savi dell'Universo. No. Finch' ella non sia costituita divinamente, trapasseranno molti anni, che tutte le forze, tutte l'arti, gl'inganni tutti dell'Inferno, e del Mondo avrà contrarj e nimici. Dio danque la sosterrà per maniera, che in nulla nuocer non possano a' suoi Fedeli i loro crudi avversarj? Nemmeno. Delle tre parti le due hanno ad essere sagrificate alla crudeltà dei Tiranni. Inonderanno del fedel sangue innocente le Città, e le Provincie, si rapiranno i lor beni, diserteranno le lor famiglie, le loro vite saranno straziate e spente. Ma che? Prima i tormenti, e i patiboli ai carnefici mancheranno, che a' tormenti, e ai patiboli i Gristiani: (Zach. 13.)

Et erunt in omni terra, dicit Dominus, partes duæ in ea dispergentur, & deficient, & tertia pars relinquetur in ea;. O ducam tertiam partem per ignem, & uram eos, sicut uritur argentum, & probabo eos, sicut probatur aurum. Non basta ancora

·Dal seno di questa sede medesima usciranno di tempo in tempo figliuoli ingrati, empj, e ribelli, che a guisa di serpi lacerando le viscere della lor Madre, contro lei moveranno guerra vieppiù implacabile, e più crudele. Età alcuna non ha a trascorrere, fino a quell'ultima, che sarà fine, consumazione, e giudicio di tutti i secoli, in cui non appariscano di questi mostri. Vedrete Città e Provincie ora dell'Oriente, ora dell' Occidente seguir le scisme de loro errori. Eresie debbon essere, perchè così è prosetato. Profetati gli Autori loro, e i loro seguaci, ora siccome uomini perduti nella folla de' loro vani pensieri, indagatori superbi della Maestà, e oppressi poi dalla gloria de i Misterj di Dio; era siccome uomini perduti ne' loro vizi dell'interesse, della superbia, della libidine. Rapitori di vergini sacre a Dio, autori a' Principi, ed a' privati di nozze illegittime e incestuose, violatori facrileghi de' voti più sagrosanti, rompitori profani d'ogni freno dell'onestà. Ma non temete però, che costante e perpetuo sarà il Regno della mia Chiesa; gli altri caduchi e labili: ( Daniel. 3. ) Regnum ejus Regnum sempiternum. Delle antiche Eresie voi potrete vedere il fine, e ricordar le memorie restate a' posteri a monumenti d'eterno orrore; e di quelle dell'età vostra voi non potrete ignorare i non lontani principj. Non così del vero Regno della mia Chiefa, contro cui nè età, nè potenza, nè errore, nè tirannia mai non prevalse, nè potrà mai prevalere, anzi tutte le Genti, e tutte le Nazioni faranno infine la mia preziofa eredità: ( Pfal. 2. ) Ecce dabo tibi Gentes bæreditatem tuam, & possessionem tuam terminos terre .

Strigniamo omai l'argomento fortissimo, e veramente dimostrativo. Risponda, s'egli è possibile, chiunque si voglia singere, o sia nimico della cattolica nostra fede. Io non ricordo Miracoli, benchè innegabili, non autorità di Dottori, non sangue di Martiri non testimoni di Padri. Non chieggo, che si rifletta alla forza invincibile, che le cose tutte anzidette hanno per se medesime. Non so che mettere dall'una parte le Profezie, dall'altra gli adempimenti, e poi chieggo con Tertulliano: ( Psal. 147. ) Has aut prophetata nega, cum leguntur; aut adimpleta,

cum videntur. O niega le Profezie, che tu leggi, o niega gli adempimenti, che tu pur vedi. Sciegli la parte, che più t'è in grado. Ma se tu nieghi le Prosezie, io ti con. vinco con un torrente d'autorità di tutti gli uomini, di tutti i tempi, di tutte le Nazioni, a cui non puoi contrastare. Che fe tu nieghi gli adempimenti, questi son fatti a convincerti cogli occhi tuoi. Dunque quale (campo ti resta aperto a negare la 🖊erità di una fede da questo divin carattere confermata? Aut si negas utrumque, in ee erunt adimpleta, in quem sunt prophetata.

Lasciamo oggimai quella contenzion di parlare, e trionfiamo così tra noi, o fedeli, per la più dolce, e più intima compiacenza di ritrovarci, la Dio mercè, nell'unica vera fede, d'una sì splendida verità. Eccovi dall'una parte i libri del nuovo Testamento, dall'altra quei dell'antico. Oh meraviglia! esclama Sant' Agostino: che altro è quest'antico Testamento, che una occultazione del nuovo; e che altro è questo nuovo, che una manifestazion dell'antico? Una sola, Uditori, doveva essere la vera Religione di tutti i secoli, siccome un solo è il Dio creatore di tutti i secoli; e una sola di fatto ella su sempre, ed è tuttavia, con quest'unica diversità. La prima parte su Religione di Profezia, la seconda di adempimento, la prima di promessa salute, l'altra di salute ottenuta la prima di figura, e d'enigma, l'altra di scioglimento, e di maravigliosa dichiarazione: ma sempre la stessa; perchè l'una e l'altra moventesi intorno a Cristo fine dell'una, e principio dell'altra, o a dire più veramente centro unico d'amendue: appunto come quell'ampia ruota, riflette il Magno Gregorio, veduta per Ezechiele, la quale altra ruota minore così col maggiore suo cerchio venia comprendendo, che l'una all' altra per raggi da un punto stesso partiti commessa e inchiusa, con un moto medesimo si aggiravano.

Oh santa Fede maestra di verità, e di chiarezza, chi può riflettere alla luce maravigliosa, onde sfavilli e risplendi? E' îl vero, che sono eccelsi e imperscrutabili i tuoi misteri. Sono abissi, nel cui prosondo is perde l'umana mente. Ma quale spirito ragionevole può negar di fidarsi ad una scorta così fedele? ( Psal. 92. ) Testimonia tua eredibilia facta funt nimis. Io benedico mille volte, e ringrazio quella Provvidenza amorofa, che nel materno tuo feno mi ha fatto nascere, e del puro tuo latte sino a questa età mi ha nodrito. No, che non è questo un dono conceduto a tutte le Nazioni:

( Pfal.

( Pfal. 147. ) Non fecit taliter omni Nationi. Anzi, ohimè, che anche in seno di questa fede talor si giugne a perdere tanto dono. Oh lagrimevole calamità de giorni nostri, Uditori! Deh confentitemi qualche sfogo lu un punto di tanto peso. Se una forte dimostrazione della verità della fede può parere superflua alla vostra pierà, dove alla guardia di questa selice Greggia di Cristo, veglia a fianco de' suoi Pastori l'autorità, e la costanza della pubblica Religione, sappiate certo, ch'essa è più che mai necessaria nel Cristianesimo. Genti insedeli e straniere, libri infetti e nimici valicato hanno i montied i mari che oggimai abbastanza più non difendono la mia Italia. Uno spirito di poca fede sembra fatto il carattere predominante dei veri disordini del nostro secolo. Leggesi, parlasi, quistionasi francamente di tutto tra le persone, che una vita molle e oziosa non na giammai introdotto ad alcuna vera scienza; o uno studio interamente profano ha riempiuto di vanità, e d'alterezza. Qualor si tratta di sede, niente di peggio, Uditori, che il mediocre sapere, e il non mediocre ardimento. L'uno porta aderrare, l'altro non basta a correggere. Fusse pure in piacer di Dio, che il desiderio di cono-scere da suoi veri principi la divina Religione, che professiamo, ci consigliasse uno sludio esatto e profondo, quale si converrebbe. Meno vedrebbesi nel Cristianesimo d' oziolità, e più assai di dottrina delle Scritture e de' Padri, che nell'atto medefimo, in che confermerebbero la nostra fede, migliorerebbano le nostre massime, e i nostri costumi. Questo è il frutto più pratico di questa Predica. Sarà il suggetto dell'altra parte, se prima piacciavi, che riposiamo.

### SECONDA PARTE.

Le Profezie, che restano ad avverare, convincono della necessità di riformare i costumi conformemente alle leggi di nostra fede. Queste riguardano maravigliosamente, e comprendono tre grandi oggetti; la vita particolare di ciascuno di noi, la vita universale del Mondo, l'immortal vita, e perpetua dell' interminabile eternità. Grandi cose io sono astretto rinchiudere in pochi tratti.

Sì, cari Uditori, fonoci Profezie, nelle quali Iddio ci ha descritto la non manchevole storia di nostra vita; e noi felici, se in questi soli divini Libri noi studiassimo di conoscere i presagi certi e sinceri de' nostri avvenimenti! Deh apriamoli alcuna volta, e leggiamo, a qual fine potranno mai riusci-

re tutti i nostri consigli, se siamo empi-Quale felicità si può promettere sulla terra un nimico di Dio, qual mercede si può spe-rare dal vizio, dall'inganno, dalla menzogna, dall'empietà? Leggiamo quale virilità, e qual vecchiezza sia per succedere ad una vana, oziola, dissoluta, indomita gioventu, qual morte ad una vita malvagia.

Ammirabili Profezie, Uditori, chiare, infallibili, confermate dall'esperienza di tutti i secoli, e in parte forse da quella di noi medesimi. Profezie, che contengono la vera regola de' costumi colle promesse del bene, e le minaccie del male, l'uno e l'altro predetti in guisa, che tuttogiorno si adempiono fotto degli occhi nostri, anzi da noi medesimi. In due parole, eccovi profetata dall'una parte la vita, e la morte de' giusti, dall'altra non meno la vita, e la morte dei pec-catori. A qual delle due appartenete, o Fedeli, che m'ascoltate? A qual d'ora innanzi vorrete eleggere d'appartenere? Può egli restarvi luogo a dubbio alcuno, a deliberazione, a incertezza su un punto così intal-

libile, e sì importante?

Le Profezie, che riguardano la vita universale del Mondo, e quella appresso dell' interminabile eternità, ci predicono il fine del Mondo stesso, e il tremendo giudicio, che ne farà il Figlio di Dio fatt' Uomo, Re e Sovrano legittimo di tutti i secoli a cui è per succedere l'eternità, o eternamente felice, o milera eternamente. Questi fono così infallibili, scriveva il P. S. Agostino a' Fratelli Mandaresi, che voi dal passato potete con evidenza convincervi dell' avvenire. Conciossiache da quali Scritture, da quai Profeti, o Fratelli, abbiamo noi la descrizione di quel gran giorno, e del conto esattissimo, che alla presenza del Mondo tutto dovremo a Dio, ed agli uomini rendere di noi stessi? Forse d'incerti autori, e di dubbiose autorità? No, che altri non sono, che quelli appunto, che ci han predetto ora la fondazione delle più celebri Monarchie della terra, quando non ne appariva ancora speranza; ora il loro sterminio, quando parevano più altamente fondate; quelli, che ci han predetto tutti gli avvenimenti del Popol di Dio i più lontani ed alieni dall'espettazione degli uomini; quelli, che ci han predetto il Regno pre-fente della Fede di Gesù Cristo, i travagli, e i trionfi della sua Chiesa, l' Bresie, e le Scisme, che l'arebbono lacerata. Niente di grande non è avvenuto nel Mondo, che questi Profeti non abbiano moles prima prenunziato, e poco assai nella Chiefa, ch' essi non abbiaabbiano partitamente descritto. Ora ditemi, Fratelli cari, segue il gran Padre, in tutta questa serie di cole tante, e si gravi, li abbiamo noi mai trovati falsi e infedeli? O non anzi, (\_August.) bec omnia Scripture divinæ tanto robustiore side lætamur sieri, quanto majore authoritate prædicta esse invenimus. Ma s'è così, come non può dubitarsi, resta egli luogo di dubitare per ciò, che essi ci dicono di quel gran giorno? Numquidnam, obsecro vos, solum judicium Dei, quod inter Fideles, & Infideles in iisdem Litteris legimus. futurum non esse putabimus? Ah cha verrà senza dubbio, siccome vennero le cose tutte anzidette, nè uomo alcuno saravvi de' tempi nostri, il quale posta in quel gran giorno ditendere la sua inescusabile infedeltà: Immo vero veniet, ficut illa omnia venerunt, nec quisquam erit bomo nostrorum temporum, qui se in ille judicie de sua possit infidelitate defendere.

Destiamo dunque nel nostro animo, cari Uditori, un atto di viva sede su questi due articoli di Religione descrittici da Proseti, il final giudicio del Mondo, e la seguente eternità. Appresso col grande Apostolo Piero ragioniamo per un momento così: (II. Petr. 3.) Cum igitur bæc omnia dissolvenda sint, quales oportet vos esse in Sanctis conversationibus, in pietatibus expessantes in properantes in adventum diei Domini, per quem Cæli ardentes solventur, in elementa ignis

ardore tabescent. In he dunque a vedere cogli occhi miei l'ultima distruzione dell'Universo ridotto in senere dal final suoco consumatore. Milero, se io mi perda per alcuno di questi caduchi beni! Che inutile difinganno, che disperazione amarissima sara la mia! Io ho a sossenere il Giudicio di Dio tremendo e inappellabile, sulle parole, su l'opere, e fin su tutti i pensieri della mia vita. Misero, s'io mi trovi esser reo a quel giustissimo, e inesorabile Tribunale! ( Pfal. 49.) Arguam te, 19 statuam contra faciem tuam. Eccomi in due parole il processo, a ch' io mi debbo aspettare. La mia vita messa a confronto della mia fede. O a questa fede mi convien dunque rinunciare, e non credere, o a' miei perversi costumi, e riformarli alle leggi della mia fede. Ma il primo io non posso, che voi mi convincete, o mio Dio, della sua verità, Dunque quale ostacolo ci sarà, perch' io non voglia il secondo? Trattasi di tutta l'eternità, che dipende dalla mia presente risoluzione. Deh, Dio pietoso, Dio possente, Dio fedelissimo, softenete il povero servo vostro, che crede, e cole così tremende aspettar debbe sicuramente: (II. Petr. 3.) Propter quod Chariffimi, conchiuderò colle belle parole dell' Apoltolo Piero, bæc expectantes satagite immaculati, & inviolati ei inveniri in pace. Così sia.

### PREDICAIII.

### DILEZIONE DE NIMICI.

Ego autem dice vobis: Diligite inimicos vestros; & benefacite bis, qui ederunt ves.

Matth. V: (Evang. fer. 6. post Ciner.)

Recetto alcuno non è nella Morale Evangelica, per cui da un facro Oratore, e si aspetti, e si chiegga più d'
artifizio a persuaderne l'adempimento, del
divino precetto di amar chi ci odia: eppure
quant' io più medito l'Evangelio, che lo
contiene, taut' io ritrovo, che Gristo ne ha
meno usato. Udiste, miei cari Discepoli, così
egli incomincia, udiste, che già su detto
agli autichi: Amerai l'amico, ed il nimico
odierai: (Matth. 5.) Audistis, quia distun
est: Disiges praximum tuum, en odio habebis

inimicum tuum. Quesso è pregiudizio sensibile della sua causa. Eppur tanto lungi dal risutarlo, non degna aggiugnere una sola parola, che ne dimostri la salsità. Non ricorda nè della Legge scritta già nel Levitico; (Lev. 19.) Non quæres ultionem, nec memineris injuriæ civium tuorum; nè dell'altra scritta nell'Esodo: (Ex. 23.) Si occurreris bovi inimici tui, aut asino erranti, reduc ad sum; nè dell'altra de'divini Proverbj: (Prov. 25.) Si esurierit inimicus tuus, ciba illum; si siesure, da ei aquam bibses. Leggi tutte autichis.

tichissime, che al suo divino precetto tolto avrebbono ogni appatenza, e ogni invidia di novità. Non cura punto gli esempi, che di un eroico perdono, nell'una e nell'akra Legge, sì naturale, che scrieta e ci lasciarono gli antichi Padri, e liacco agl' ingiurioli Amaleciti così pietolo, e Giuleppe a'luoi barbari Fratricidi sì liberale, e Mosè a' suoi empli detrattori così benefico, a Davidde al suo crudele persecutore Saulle così fedele; e sino suor del suo popolo Giobbe, a tutti è suei più crudi avversari veramente evangelia co perdonatore. Elempi tutti chiariffimi, che al luo divino precetto dileguato arebbono l' oppoliziona della troppa difficoltà. Ma tuttociò tralasciando, non sa che soggiugnere quelle autorevoli sue parole: (Matth. 5.) Ego autem dico vobis : Diligite inimicos vestros. Quali volesse dire: Checchessia delle leggi ; o degli usi de vostri padri, la mia è questa. L'esempio unico, che ricorda, è quello di Dio medesimo Creatore dell'Universo, che il suo Sole sa nascere sopra i buoni, e su i rei; e le benefiche pioggie versa su i campi de'giusti, e degli empj; esempio, che quanto è più sublime per la grandezza di chi lo dà tanto par meno imitabile per l'infinita disuguaglianza di chi lo riceve. Finalmente volendo egli, dirò così, perorar la sua causa, non sa che un semplice paragone de suoi. Discepoli cogli infedeli, ma aslai men forte di quello, che far potrebbe. Perchè, dic' egli, se voi amate chi v'ama, e al vostro fratello procacciate di fare onore, qual merito, o qual mercede ne avrete? Non fanno forse altrettanto anche i Gentili? (1b.) Nonne & Ethnici boc faciunt? Anzi, potez foggiugnere, qual rimprovero avreste voi a temere da i Gentili medelimi, i quali scorti dal folo lume della natura, le private vendette nelle leggi loro vietarono, e quelli tra essi fortissimi, e sapientissimi riputarono. che le ingiurie più atroci seppono perdonare. I quali e molti furon per numero, e chiarissimi per nobiltà, e per potenza for-tissimi, e per gloria di grandi imprese immortali. Ma io ripeto, che Gesul Cristo disfimula tuttoció, e quelle arti spregiando, fa allai conoscere che quella non è una causa, la qual si voglia trattare o coi Detti magnifici de superbi Filosofi, o cogli usati argomenti degli artifizioli Declamatori. Cerchiamo dunque, Uditori, cerchiamo nelle sole. fue divine parole le vera fonti del nostro convincimento, e della nostra persuasione, I Padri in esse distinguono un precetto, e un: configlio: un precetto da Dio, un configlio da Salvatore : un precetto pieno di tanta

che rende inescusabile chi non l' equità, adempie; un configlio pieno di tanto merito. che fa beato chiunque la segue. Uditemi oggi, o Cristiano, che forse avece un nimico, che contro egni ragione vi ha fatto ingiurie acerbe e gravi. Quell' Uomo-Dio siccome voltro Sovrano Legislatore, vi comanda oggi un cristiano perdono. Ma lo sa condizioni sì eque e vantaggiofe per voi, che se il nogate, voi non avete difesa. Quell' Uomo-Dio, siccome amantissimo Salvator voltro, vi configlia un eroico perdono, mas lo fa con promelle si ampie, che fe il feguite, siete beato. Eccevi le due semplici e chiare parti di questa Predica, che iotratterò colle parole, e coi sensi di Gesù Crifto. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

A farvi tosto conoscere pe' suoi gradi l' equità del comando, che vi fa Gristo, miei cari Uditori, convien conoscere prima d'ogni altra cosa ciò, ch'egli precisamente vi ordina col suo precetto. Voi siete offeso; e l'ingiuria vi ha toccato altamente o nei beni della fortuna ingiustamente usurpativi, o in quei dell'onore oltraggiatovi villanamente, o infine in quei della vita, che il vostro nimico ha tentato di togliervi crudelmente. Gesù Gristo, che s'interpone a favore della persona del reo, e comandavi di non negargli pertuttociò gli atti interni, e gli uffizi di una cariet Cristiana, non s'interpone già egli a favore del suo delitto, nè approva per niun modo quell'atto villano e barbaro, con che vi offele. L'odia anzi, e l'abborre infinitamente più, che voi non potreste; perchè egli ha stretto per modo le sue ragioni alle vostre, che niuno può torcervi di un sol capello, dirò cosi, della fronte, che lui non offenda nell'atto stesso nella pupilla degli occhi suoi, sendo impossibile, come notò S. Tommalo, offesa vera del profismo, la qual non sia però appunto offesa vera di Dio.

Più. Egli non vuol comportare alcun di que'danni, che dall' ingiuria vi son venuti: ne vuole anzi per ogni modo un perfetto ris storamento. Però osservate, ch'egli non vieta alcun de i mezzi opportuni, e veramente esserci per ottenerlo: vieta que' soli, che sono vani ed inutili a conseguirlo. Usate della ragione, e sentite s'io dica il vero.

Vieta l'interno odio, e gli atti esterni, che sono di quest'odio dichiaratori. Ma l'odio interno, Uditori, potrebbe valer giammas a ristorarvi di danno alcuno? Odiate quante vi piace l'usurpatore de vostri averi, l'ol-

l'eltraggiature dell'onor vostro, il vostro barbaro feritore. Desideratogli tutti i mali. pascete la vostra interna passione del più amaro veleno, che sosse mai. Ora ditemi, che atterreste pertuttociò? Quest' odio interno e invisibile, potrebbe forse un filo ricuperarvi di roba vostra, un'ombra restituirvi della vostra riputazione, la menoma delle vostre ferite a sanità ricondurre ? Egli è pur certo ed evidente che no. Lusinga o inganno non può aver luogo lu questo punto. Ma forse l'odio, benche si inutile a ristorarvi di danno alcuno, potrà valere a qualche vostro diletto? Nemmeno, Ascoltatori, nemmeno, che un' evidente sperienz. sottentrata tosto a convincerne, che questa fiera passione e nimica per se medesima del cuore umano, si fa crudele carnefice di quell' animo, dov' ella annida. Strugge, illividisce, contamina, volge il nodrimento stesso a veleno; nè noi non sappiamo, come altramente dipingere agli occhi nostri una furia disperata d'Inferno, che studiando d'esprimere sullo squallor del suo volto, e sul livore delle sue carni, un odio interno ed amaro, che la divora.

Dunque vierandoci Gesù Cristo, ci sa riflettere S. Girolame, questa passion disumana, non solamente inutilissima a ristorarci, ma a tormentarci gravissima, non ci sa egli col suo precetto medesimo un benefizio? (Hieron.) Nimis ingrati animi sumus, si ressistimus ei, cujus imperium beneficium est.

Vero è, Ascoltatori, che oltre quest'odio interno, vietati sono da Cristo tutti quegli atti esterni, che sono di questo interno odio dichiaratori, da cui sorse noi potremmo prometterci qualche ristoramento, o certo qualche piacere. Ma quelli, che ci permette, rendono evidentissima l'equità, per cui quessi ci vieta. Veggiamolo chiaramente.

Permettetevi, che se voi siete aggravato, sacciate sentir la sorza di tutte le ragion vostre al Tribunale legittimo, che vi conviene; ed obblighiate l'aggravatore colla pubblica autorità a rendervi le più intere seddisfazioni.

Più. Egli, ehe presso voi è Avvocato pietoso a favor del vostro nimico, siede su tutti i legittimi Tribunali Giudice dichiarato a favor vostro contro di lui, e a chiunque tiene su questa terra le veci della sua divina Giustizia, severamente comanda sotto pena di eterna morte, che di tutti i vostri discapiti ingiustamente sosserii, siate, quant'è possibile, ristorato. Non basta ancora. Vuole di più, che si aggiunga il gastigo proporzionato al delitto di chi v'ossee, nè proibisce

di procurarlo dalla pubblica autorità, purche voi il facciate non con animo di vendetta, ma per amore della Giustizia, e de i diritti, che vi appartengono.

A che riduceli adunque ciò, ch'egli vieta? Vieta di desiderar l'altrui male, non perchè è vostro bene, ma male altrui, desiderio di passione più assai diabolica, che non umana. Vieta di fare al profilmo un danno, che sta un voltro delitto, siccome fu del voltro nimico il danno, che fece a Voi. Vieta quella barbarie, che usasi tra le siere, cui per frenare, vi diede tegge e ragione. Vieta di lordarvi le mani nell' alcrui sangue, e di rendero la sua Chiesa un textro di Gladiatori, in cui più quegli sia in pregio, ch' è più spiesato. Non vi contende la difesa dell' onor voltro, non quella de voltri averi; molto meno quella di vostra vita. Consentevi per tutto ciò tutti i mezzi legittimi ed efficaci; vi toglie solo gl'iniqui, gl'inutili, ed i crudeli. Ora che può egli opporfi a un' equità si evidente del divino comandamento?

Padre, mi rispondete, non ci sarebbe che opporre, se i Tribunali, che ricordate, ci redintegrassero veramente, qualora ossesi facciamo ad essi ricorso. Ma dove sono questi Giudici, o per integrità si incorrotti, che sempre vogliano, o per potenza sì sorti, che sempre possono ristorarci quand anche il vogliano? Nelle ossese, che abbiam sossemi roba e di vita, spesso la prepotenza do nostri crudi avversari rende vani, ed inutili tutti i nostri ricorsi. Per questi poi dell'onore, sossirico in pace, ma non ci ha Tribunale, che sia legittimo a giudicarne; e quando bene ci sosse vi si sacesse per noi.

Diteci dunque, e predicateci sinceramente, che Dio ci comanda sossirire in pate i pregiudici, le derissoni, e l'infamia recataci da un nimico; ma non ci dite, ch' Egli ci vuol rissorati de'nostri danni; perocchè altri sono irreparabili, altri nol sono per altro mezzo, suorichè appunto per quello della vendetta, che proibisce.

Queke, s'io pur non erro, Uditori, sono infine le opposizioni più forti, che far a possono all'equità del divino comandamento. Ma date luogo, vi prego, all'ira, e ad animo riposato e tranquillo confiderate un momento quanto esse vagliano.

Akri dunque de vostri danni faccivi da un nimico, sono irreparabili: non è così? Ma da chi irreparabili, Ascoltatori, da chi? Irreparabili per sorza umana? Sia come dire. Irreparabili per qualunque vostra vendetta? Dite Dite verissimo. Fatela la più acerba e crudele, che far si possa. Soddisferà all'odio vestro, diserterà il vostro nimico; ma questi danni, che dite irreparabili, certo non potrà ristorare. Ma sono essi cotesti danni irreparabili ancor da Dio? Che dite? Che rispondete?

Gerto, che irreparabile per Giuseppe era la schiavitù, a cui lo venderono i suoi Fratelli. Certo, che irreparabile per Davidde era il danno dell'implacabile persecuzione mossagli da Saulle. Eppure Iddio con quanta facilità ne riftorò l'uno e l'altro, l'uno a Re d'Israello, e l'altro levando a Vicerè dell' Egitto? Avete dunque dimenticato, o Fedeli, sottentra qui Tertulliano, che se a' piedi di quello Dio voi depanete le ingiurie vostre, Egli ne è per voi onnipassente vendicatore; se i vostri danni, Egli ne è per voi larghistimo ristoratore; se i vostri mali, Egli ne è per voi infallibile risanatore; e le la vita medesima, Egli solo, che n'è l' autore, può non meno a sua voglia esserne ravvivatore? (Tertull. de patientia) Si injuriam deposucritis penes eum, ultor est; si damnum, restitutor est, si dolorem, medicus est; si mortem, resuscitator est. Nè vengo io già a promettervi, od a spacciarvi miracoli pertuttociò. Ma se a Dio non piaccia d'usar di questi, mancano forse mezzi all' Onnipocente, da farvi tanto di bene, che tutti i danni da un nimico sofferti, a mille doppj riflori?

Di verità, Cristiani, dicea Giovanni Grisostomo, che questa condizione, per cui un
Dio comandandoci di perdonare, si sa Egli
nostro mallevadore per tutte le nostre osseste,
è condizione non pur di somma equità, ma
di tal clemenza ripiena, che risiutarla da
un Principe della terra, sarebbe atto scortese e vile; e a risiutarla da un Dio è necessario esse giunto al furore d'odiare capitalmente, non dirò io un nimico, ma si
piuttosto se stesso, e tutti i propri vantaggi.
Eppure quasi ciò sosse putta, ne aggiugne un'
altra, che lo sperare da terreno Signore,
sarebbe sogno e sollia.

Voi siete osselo, ma siete non meno offenditore. Siete osselo da un uomo, e siete osselo da un uomo, e siete osselo ditore di un Dio. Ora ditemi, se per vostro giudicio merita chi vi ossele sì gran vendetta, quale meriterete voi stesso da un Dio osselo? Se parvi sì reo un servo, che un astro servo oltraggi, quanto dovrà parerlo i un servo, che su ardito di sare oltraggio all'adorabile Maestà del suo Sovrano Signore? Eppur sentite il partito, che vi sa Dio. Perdona, dic' Egli, ch' io ti perdono.

Non considero difuguaglianza, non paragono le offese. S'io entro teco in giudizio, tu sei perduto. Voglio per ogni modo falvarei. Perdona, ch' io ti perdono: (Luc. 6,) Dimitte, & dimittemini. Che rispondete? Ma Signore al mio nimico aveva io fatto del bene affai; ed egli mi ha poi pagato d' ingratitudine. Gliene aresti mai fatto tanto, quanto io pure ne ho fatto a te? Mira sin dove mi ha condotto l'amore, ch'io ti ho portato. Considera questo Corpo confitto in croce per te. Riconosci questo Costato per te terito. Se lei, le spiri, se vivi, quanto possiedi, quanto hai, non è egli tutto mia dono? Eppure tu m'hai offeso, tu m'hai tradito. Non importa. Ora io ti rimetto tutte le colpe tue, nè altra soddisfazione ti chieggo, fuori di questa: che tu perdoni: Dimitte, & dimittemini. Potrai negarlami? Potrai addurre al Cielo, o alla Terra una scusa, che ti giustifichi?

Si, Ascoltatori, una scusa si adduce ancora, e per poco si giugne sino all'ardire di sostenerla legittima e insuperabile. Poichè un uomo non ha altro scampo a disendere la sua crudele e disumana passione, persuaso e convinto, che a secondarla e nodrirla non può venirgli, che danno, ricorre infine alla onore, e facendone a se medessimo una bara legge, e tirannica, dice, che a questo onore egli è tenuto sagrificare ogni cosa; e questo offeso non ha altro riparo, che la vendetta.

Ho io a concederlo, Ascoltatori, ovveramente a negarlo? Di verità, ch' io sono forte dubbioso qual parte io segua; poichè nel
vero non so, in qual delle due più chiaramente trionsi la causa di Gesù Cristo. Concediamolo un tratto, dimentichiam l' Evangelio per un momento. Sì, l' onore vi obbliga alla vendetta. Ma prima di risolverne
alcuna ristettere, vendicativi, che quest'onore medesimo vi proibisce tutte le vendette
disonorate.

Lungi dunque da voi odi nascosi, e masscherati rancori sotto il velo dell'amicizia, lungi simulazioni, ed insidie tese alle spalle, menzognere parole, doppiezze accorte, politiche scellerate, raggiri e cabale di tradimenti a denigrar nella sama, a degradare dal posto, a sar cader dalla grazia d'una persona, o d'un Principe quel nimico, di cui mi dite di non volere vendetta, che per onore. Se queste sossero, o da queste poco dissomiglianti le vendette, che macchinate, o adempiete, con qual animo, con qual fronte a Dio, e agli uomini sarete arditi parlar d'onore? Coll'onore potrà disendere Gioab-

bo il suo crudele assassinamento di Abner? O per onore potranno Simeone e Levi giu. stificare il loro barbaro tradimento contro de Sichimiti? Quante vendette sarebbono a un tratto tolte dal Mondo, se si togliessero tutte le vendette disonorate! Diciamo il veso, Uditori: poche pochissime sono oggimali nelle nostre Città cattoliche le questioni di puro onore. E gli odj, i livori, le insidie, le foperchierie, le calunnie, i libelli, le maldicenze sono infinite. Ma queste non sono tutte vendette disonorate? Il sesso debole, che alla barbara legge di questo feroce onore non è suggetto, che nimicizie amare e implacabili non cova spesso, e nasconde nel petto imbelle? E che vendette crudeli non macchina, e non adempie colle mentite lufinghe, che spesso divengon'armi, delle spade, e dell'aste vieppiù terribili, e sanguinole?

Ma via supponiamo, che non dobbiate rimproverarvi niente di tuttociò. Non ci ha dunque altro mezzo a sostener l'onor vostro, che la vendetta? Ma in qual Città, Dio immortale! o tra qual gente vivete voi, che così opporre possiate, e credere di opporre affai forcemente? Siamo noi barbari, o in mezzo a barbare leggi nodriti e nati? Non ci hanno dunque tra noi persone, che altra più giusta idea abbiano dell'onore, fuori di quella spietata e barbara della vendetta? Persone, che una civile discordia di puro onore sappiano coi diritti nostri comporre, e con quelli di Dio? Sono tutti ad un tratto venuti meno quegli onesti partiti, che tante altre composte n'hanno, della vostra per avventura, più assai malagevoli, e per la parre, che n'era offesa, più assai fatali?

Che se pur ci viveste o in paese, o in Rato così infelice, che posso io dirvi? Asterrommi di ricorrere all'Evangelio? Temerò io di condannare altamente da questo luogo di verità, di detestare un onore, che Gesu Gristo condanna? Un onore, che non nelle oneste e virtuose azioni, non nelle forti difese del Principe, della Patria, della Religione e di Dio, ma si vuol riporre nell' ardir temerario di forsennati? Come, Uditori ? Lo avranno dunque tacciato cotesto vantato onore, di falso, di chimerico, di crudele, le leggi di tutti i Principi, le dottrine di tutti i Filosofi, i costumi di tutte le bene costituite Republiche; e potrà esigersi tuttavia quasi debito difficilissimo di un Ministro della divina parola, che giustifichi il precetto di Gesù Cristo, che quest' onore già condannato condanna? Per qual modo pot rebbe anzi difendersi, Ascoltatori, s'egli lo permettesse?

Quares. Granelli.

Se non che io deggio affai arroffire, e fortemente pentirmi d'essermi sin qui tenuto tra quelle angultie. Parmi avere dimenticato, Uditori, ch'io parlo a voi. Parlo a un popolo fedelistimo. Parlo a persone di uno spirito nobile, generoso, e cristiano, che darebbono tutti la vita, e il sangue a sostenere, e a disendere Cristo Dio. No, cari Uditori, voi non potete ignorare, come le prime voci, con che Egli interruppe il suo sì lungo silenzio nell'atto di dar la vita per noi, furono di pietà, e di perdono a' suoi barbari crocifilori; (Luc. 23.) Pater dimitte illis. Voi ciascun giorno vi pregate da questo Dio, ch'egli co i vi perdoni, come voi perdonate: (Matth. 6.) Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris. Voi adorate su questi Altari, voi implorate a Protettori vostri, e Avvocati quegli spiriti veramente magnanimi, grandi, ed eroici, che renderono ben per male; che abbracciarono, difelero, beneficarono i lor più crudi avversari. E dovrò io dissidare di persuadere presso persone tali un eroico perdono, un lagrifizio persetto di tutti i risentimenti, e gli affetti della guasta natura, un glorioso trionfo degl' inganni tutti del Mondo, degno dell'onore di Cristo, e della fede, che protessamo?

No, Dilettissimi, non parlo più del precetto: parlo del configlio di Gristo; e celle sue adofabili e divine parole, non dico più solamente, one perdoniare, che non odiate, che non neghiate gli uffizi comuni della carità cristiana; dico, che sacciate ogni bene, quanto per voi si può, a chiunque vi odi, o vi abbia odiato; e con una imitazione perfetta di questo Dio morto per noi peccatori, che è quanto dire nimici suoi. (Ad Rom. 5. ) Qui cum adbuc peccatores e semus, pro nobis mortuus est, cum inimici essemus, salviate, s' egli è possibile, ad ogni costo, chianque abbia tentato di perdervi: (Matth. 5. ) Benefacite bis, qui oderunt vos. Oh voi beati, s'esser sapete così sedeli da seguir

questo configlio!

Io non deggio niente allungarmi su quesso punto, poichè in pochissimi tratti spero farne sensibile ed evidente la verità. Sotto qual provvidenza, Uditori, si mette un uomo, che eroicamente perdona? Facendo egli un atto, che è l'imitazion più persetta, che far si possa, della bontà, della benesicenza, e della misericordia di Dio, Dio in lui riconosce le sue sembianze. Lo considera siccome siglio, che esprime i naturali lineamenti del divin Padre, e spiega il vero carattere del suo spirito. Non può non esser-

gli prediletto: ( Ibid. ) Ut sitis Filii Patris vestri, qui in Calis est. lo dico coll' Evangelio, e coi Padri, che si assicura così il perdono de' suoi peccati, la sua eterna salute. Non basta. Anche su questa terra una certissima felicità. Formiamone dalla Scrittura per ultimo l'idea più chiara, e più semplice, e peroriamo.

Quando Saulle, Uditori, uscito dalla spelonça d'Engaddi, si vide salva e disesa per la pietà di Davidde una vita, ch' egli non impiegava, che allo sterminio, e alla più fiera persecuzione di questo Prode, sentite le memorande parole, che proferì. Sorpreio per lo stupore di un atto sì generoso, e sì eroico: Adesso, disse, adesso veggo e conosco, che senza fallo passerà sul tuo capo la mia corona, e tu folo hai a regnare fopra Israello: (1. Reg. 24.) Nunc Scio, quod certissime regnaturus sis, & babiturus in manu tua Regnum Israel. Davidde, spiega ed interpreta le sue parole S. Giovanni Grisostomo, lo ho veduro la grande impresa, che tu adempiesti, quando salvasti Israello dall' onta del Filisseo. Ho veduto al lampo della tua spada volgere ognor le spalle, e andar disperse e sconfitte le barbare schiere di popoli incirconcisi. Ho udito acclamarti dal Popolo, e dall'Esercito. Ma niente di tuttociò mi ha fatto mai disperare di superarti, e di lasciar nel mio sangue la mia Corona. Quest' atto solo, per cui tu oggi mi rendi bene per male, questo si mi convince, ch'è inevitabile il mio destino, che senza dubbio tu regnerai. Giurami dunque per Dio vivente che giunto al Trono, tu non estinguerai la mia stirpe, nè il mio nome cancellerai dal numero de servi tuoi: (I. Reg. 24.) Jura mihi, quod non deleas semen meum post me, neque auferas nomen meum de domo Patris mei. Così Saulle, Uditori; convinto per se medesimo della verità, ch' io vi predico, benchè a se stesso, e a tutta la sua famiglia così fatale.

Pensate, se noi abbiam più ragione di dubitarne, noi confortati da tante nuove promesse di Gesu Cristo, noi istruiti dalla dottrina, e dagli esempj di tanti Santi, noi convinti dall'induzione perpetua di tutti i tempi, le cui più chiare memorie ci descrivono la specialissima, e veramente paterna protezione, in che ha Dio sempre tenuti, e a temporale felicità, e a falvamento eterno ha condotto gli eroici, e veramente evan. gelici perdonatori.

Sallo Iddio, Dilettissimi, se io vi ami davvero, s'io vi desideri fervidamente ogni bene. Pur credereste? Tra gl' infiniti pericoli,

in cui vi veggo nel Mondo, di peccare e di perdervi, tra le infinite vicende, a cui sono esposte le vostre fortune, le vostre vite, la voltra posterità, altro mezzo io non trovo, o più infallibile a costituir saldamente la temporale vostra felicità, o più efficace ad assicurarvi l'eterna, suorche un nimico, a cui senza rispetti, e senza riguardi umani, non solo cristianamente, ma eroicamen. te per solo amore di Dio voi perdoniate.

Fingiam d'averlo, Uditori, se non l'abbiamo, e a' piedi di questo Dio Salvatore protestiamo oggi altamente al Cielo, e alla terra, che noi amiamo chi ci odia, che abbiamo caro chi ci persegnita, che cercherem tutti i mezzi di fare del bene assai a chiunque ha procurato di farci male. Ripetiam francamente a lui stesso a savore de nostri nimici quelle pietose parole. ch' Egli pronunziò a favore de' suoi: (Luc. 23.) Pater dimitte illis: Signore, voi perdonategli, ch' io gli perdono. Oh trionfo della vera religione, e della fede di Gesù Cristo! Oh fruzto prezioso del sangue suo! O sicura siducia per anime così fedeli! Chi è tra noi, che ricusi d'entrare in parce di tanta gloria? Misero! A questo bene rinunzia rinunziando

al configlio di un Salvatore?

Che se al precetto medesimo quest' Anima disdegnosa si fa restia, infelice! Dunque un odio amaro e implacabile ti accende in guisa, che per ragione, o per prieghi non puoi placarti? Che poss' io dirti per ultimo spossato e stanco? Minacciarti la dannazione, se non perdoni? Sì, ma una dannazione, a eui tu forse non hai ancora pensato. Vendicativo, o perdonare, o dannarti. Rispondimi: che risolvi? Vuoi tu anzi dannarti, che perdonare? Ti dirò cosa orrenda a dire, ma vera; a tanto estremo mi forza la tua durezza. Dannati dunque, se vuoi dannarti; ma pur perdona. Perchè ascoltami: o te dannato, il tuo nimico si salverà, ovveramente teco si dannerà. Quale eleggi delle due parti? Scegli quella, che più t'è in gra-do. Vuoi ch' egli teco si danni? Si danni adunque. Oh furie spietate di due nimici per vicendevole odio nelle fiamme d'Inferno sepolti insieme, e insieme serrati e stretti in quell' eterna prigione. Oh nuovo genere di tormento! Oh nuova guisa d'inferno non prima inteso! Due persone immortali, che immortalmente si odiano, si maledicono, si straziano, si tormentano, senza potere in eterno, nè mai dividersi, nè mai uccidersi, ne mai far pace. Powerti vivere in uno stato sì milero un anno solo? Fia dunque meglio per te, che te dannato, il tuo nimico

fi salvi. Si salvi, adunque. Ma qual invidia divoratrice, qual disperato furor per te, veder l'oggetto di un odio così implacabile regnar fra i Santi, te fremere fra i dannati, lui vestito di gloria, te cinto di fiamme ardenti; lui eternamente beato, te misero eternamente! Dannati dunque se vuoi dannartr, io ti ripeto; dannati, ma perdona. Che te per odio ti danni, fia per te troppo cruda, e troppo insoffribile la dannazione.

#### SECONDA PARTE.

Un punto di gran momento, ma che suol essere per lo più intatto, egli mi resta brevemente a trattare per debito compimento di questa Predica. Parlass cogli offesi, e lor si predica di perdonare. Degl' ingiuriosi offenditori, ed ingiusti non si fa motto; studiosi di proteggerli e disenderli da ogni danno, e imperversare si lasciano sicuri e salvi, Parvi egli, Uditori, che così debbano an-

dar le cose?

Se Dio comanda si strettamente agli offesi, che perdonino di vero cuore le ingiurie, che riceverono a torto, potrà egli soffrire i colpevoli autori di questi tutti? Potrà soffrire, che nieghisi arditamente una dovuta foddisfazione all'offeso? Che si aggiunga all' ingiuria, la durezza, e l'insulto? Che si pretenda di profittare dell'altrui virtù, o dell'altrui debolezza per sostenere un'oppressione tirannica de i diritti, che gli convengono? Qual disesa potreste addurre al Tribunale di Dio, o a quello degli uomini d'una condotta sì barbara, e sì crudele? Trovate voi dell'onore nell' ingiustizia? Della gloria nell'empietà? Impegno, puntiglio, prepotenza, passione non sostenuta da alcuna ragion legittima, tutti nomi a Dio detestabili, e presso gli nomini di vero onore, disonorati.

Oh peccato, che il giustissimo Iddio certo non può non odiare supremamente, e coll' onnipotenza sua formidabile vendicare? ( Isai. 33.) Væ qui spernit; così protesta egli stelfo pel suo Proseta Isaia, nonne & ipse sperneris? Ve qui prædaris; nonne & ipse prædaberis? Cum consummaveris depradationem. deprædaberis; cum fatigatus desieris contemnere, contemneris. Guai a voi, dice Dio, che spregiate il prossimo vostro, e le ragioni di lui non curate: tempo verrà, che voi sarete più assai spregiati, e sarà sino all'abisso la voltra depressione. Guai a voi che predate, e opprimete gli altrui diritti: tempo verrà, che voi sarete non men predati, sì sino all'ultima nudità sarà il vostro spoglio, e la vostra confusione.

No, non temete, o giusti oppressi ed offesi: l'altrui malizia sia un trionso della vostra virtù, nè il merito non vi rapisca di perdonare quelli eccessi medesimi di ostilità. Dio vi promette un giorno d'esaltazione, di trionfo, e di gloriz su tutti i vostri nimici: (Pfal. 57.) Letabitur juftus, cum viderit vindicam. Manus suas lavabit (terribile espressione) in sanguine peccatoris. No; non sarà crudeltà, sarà un atto approvatore della giustizia vendicatrice di Dio, lavarsi in quel gran giorno le mani nel sangue de' suoi, e vostri nimici: Lætabitur justus, eum viderit vindictam, manus suas lavabit in san-

guine peccatoris.

Ma ohime! con qual funelto pensiero chiuderò io questa Predica? No, miei cari Uditori, non sia tra noi nè chi soffra, nè chi adempia questo gastigo. Non siam noi tutti Fratelli? Partecipi de' Sagramenti medesimi di riconciliazione e di pace? Accostiamoci dunque concordemente a questi divini Altari. Offeriamo a Dio una volta un sagrifizio perfetto, a cui ci disponga, e che consumi la carità. Preveniamoci a gara, come ci e-forta l'Apostolo, de suoi uffigi sinceri, nè dasci, se sia possibile, l'offenditore questa gloria all' offeso: (Ad Rem. 12.) Invicem prævenientes. Facciam conoscere, che non langue la Dio mercè nella Chiesa il vero spirito dell' Evangelio; che siamo figli di un Padre, la cui natura è bontà, e seguaci di un Salvatore, la cui legge è carità : ( Joan. 15.) Hoc est præceptum meum, ut diligatis invicem. Così fia.

PR E-

### PREDICA IV.

### TENTAZIONI.

Ductus est Jesus in desertum a spiritu, ut tentaretur a Diabolo.

Matth. IV. (Evang. Dom. I. in Quadrag.)

TON Città popolose, non romoroso teatro, non lieta sala di conviti, e di danze, ma sibbene muto e solitario diserto, dove il filenzio, la solitudine, l'orazione, e il digiuno quaranta giorni l' armarono; eccovi, o Cristiani, il campo, che elesse Cristo a sostener la battaglia, e a trionfar degli assalti del tentatore. Non già perchè, riflette il Pontefice S. Gregorio, o luogo, o tempo, o circostanza potesse infievolire la sua divina virtu, e farlo perdente e vinto; ma unicamente perchè, siccom' Egli a trionfare la morte nostra, volle per noi morire, così a vincere le tentazion nostre ad istruzione, ad esempio, a conforto di tutti noi, volle effere per noi tentato. Ora, Uditori, a chiunque legge le Lettere di Paolo Apostolo per lui scritte alla Chiesa di Efelo, non può restar dubbio alcuno, che gli spiriti dell'inferno, comecchè vinti, confusi e trionfanti da Cristo, non tengano tuttavia questo commercio con effo noi; commercio di tentazione, la qual quantunque per lo più si colleghi co'nostri vizi, e colle mostre concupiscenze, è distinta pur nondi-meno, e n'è autore il nimico: (Ad Epb. 6.) Non est nobis colluctatio adversus carnem G fanguinem, sed adversus . . . spiritualia nequitiæ. Egli è però necessario a ogni uom fedele, segue l'Apostolo, vestire divine armi a rinscir vincitore di questa guerra: (Ibid.) Induite vos armaturam Dei, ut possitis stare adversus insidias Diabolt. La verità stringa intorno, e fortifichi il vostro fianco; proteggete la fronte coll'elmo della falute; e la giustizia, qual ben temprata corazza, vi guardi il petto. La fede vi armi il manco braccio di scudo, in cui si rintuzzino gli ardenti strali del tentatore; e lo spirito di Dio vi dia nella destra la folgorante spade della sua divina parola. Sin qui l'Apostolo. Importa troppo, Uditori, conoscere con esattezza su questo punto la verità. Trattasi di una guerra, che tutti siamo obbligati di sostenere contro implacabil nimico. Perderla è danno sommo ed estremo; vincerla è gloria somma e immortale. Dunque per qual ma-

niera samo noi veramente combattuti dall'avversatio? Come possiamo vincerlo sicuramente? Seguiam le sempre sidate, ma nel suggetto di questo giorno, uniche scorte delle Scritture, e de Padri. Io colla loro dottrina in primo luogo vi scuoprirò le sorze e l'arti, con cui ci tenta il nimico. Questo sarà il primo punto. Appresso vi parlerò delle sicure disese di noi tentati. Questo satà il secondo. Me selicissimo! se riuscendo, siccome spero, a farvi oggi conoscitori di questa guerra, riesca a farvene vincitori. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Quali fon dunque, Uditori, le vere forze del tentatore, e come di fatto ne usa egli tentando un uomo a peccare? L'Angelico S. Tommaso teologicamente trattando su questo punto la dottrina delle Scritture, e de'Padri, risponde ed insegna, ch'egli il sa in due maniere. Per via di disposizione, e per via di persuasione, (S. Thom.) disponendo, so suant'è possibile, chiaramente, e noi verremo così scuoprendo non meno tutte le forze, e le maligne arti sue, che tutti i nostri pericoli.

Dispone dunque primieramente il nimico un uomo a peccare. Ma in che consiste, e sin dove può giugnere per parte sua questa disposizione? Disponendo. Egli può, Ascoltatori, se, e quanto Iddio gliel permetta, ordinare per modo gli oggetti esterni, le cofe materiali e sensibili, che sono suori di noi, e dentro di noi medesimi alterarne così gli umori, che fortemente si accendano la naturale nostra ira, o la nostra naturale concupiscenza, e queste accese, ci sentiam essere assai disposii a peccare. Spieghiamo tutto partitamente coll'esempio della divina Scritura accompagnato dalla rissessioni de'Padri.

Egli su in Giobbe, dice il Pontesice S. Gregorio, che Iddio ci lasciò l'idea più chiara, e più esatta di questa guerra. Osservate. Vuole il nimico condurre quest' uomo giusto

giusto ad uno sdegno impaziente ed amaro contro la Provvidenza. Dio gli permette di tentar Giobbe, di fare a vincerlo le prove estreme. Che sa egli però? Voi lo sapete, Uditori: Manda tosto a rovina tutti i suoi beni, che sono suori di lui. E gregge. e armenti, e terre, e case, e servi, e figliuoli, tutto per Giobbe su in pochi istanti perduto. Ma quali ciò susse poco, introduce, dirò così, in lui medesimo la tentazione, e tutto a un tratto gli guella, e infettagli per modo il fangue, che del suo corpo fatta è una piaga di schifosissima e nojosissima lebbra: (Job. 2.) Percustir eum ulcere pessimo. Eccovi un uomo, Uditori, e per l'acerbo dolore di tanta perdita, e per la noja insoftribile di un morbo si tormentoso, fortemente disposto ad isfogare con atti d'impaziente dolore il tedio, lo sdegno, la profonda malinconia, che tanti mali gli accendono nelle vene.

Ma Dio gli assiste colla sua grazia; e Giobbe a dispetto di tutte queste disposizioni a peccare, però non pecca: (fob. 1. 6, 2.) Non peccavit fob labiis suis, nec stultum quid contra Deum locutus est: anzi benchè ignorasse, ristettono acutamente Origene, e S. Giovanni Grisostomo, il vero Autore immediato di tanti mali, e non già dal nimico, ma pensasse, che gli venissero unicamente da Dio; non se', che prorompere in benedizioni, ed in lodi di quella mano medesma, da cui pensava essere così percosso: (Id.) Dominus dedit, Dominus abstulit: sit nomen Domini benedicium.

Pensate, Uditori, se all'udir queste voci freme il nimico, se vorrebbe per ogni modo entrar nello spirito di questo Giusto, e persuadergli un peccato, a cui s'avvede d'averlo per tanti mali disposto indarno. Ma quali forze gli restano per ciò ottenere? Eccovi l'altra parte della division dell' Angelico, per via di persuasione. Seguitemi attentamente, che questo è punto di gran momento.

Qualor si tratti di persuaderci un peccato, cui ci abbia nelle spiegate maniere disposto indarno, può egli forse il tentatore operare sulla nostr'anima cosse sue diaboliche suggestioni, come ci opera Iddio colle spirazioni sovrane della sua Grazia? Sicchè com'egli immediatamente c'illumina l'intelletto a conoscere il bene, e ci affeziona la volontà ad'abbracciarlo; così possa infonderci l'avversario cognizioni immediate, ed affezioni al peccato s' No, Ascoltatori. Quest'immediato potere sul nostro spirito, Dio l'haserbato a se stesso. Egli ne usa a salvarci; non Granelli Quares.

permette, che a perderci usar ne possa il nimico. I mezzi dunque, e le arti della sua tentatrice persuasione, non posson esser, che estrinseche e materiali. Lasciamo stare le infolite e rarissime a intervenire, che lunga e inutil cosa sarebbe volervi qui ricordare. Parliamo delle frequenti, e delle più universali; e a riconoscerle non v'incresca, che un tratto ancora torniamo a Giobbe,

Quest' uomo afflitto, e spogliato di tutti i beni, non ha più, che una moglie. Questa è l'unico suo conforto. Ma perchè, riflette il Magno Gregorio, perchè pensate, che in uno spoglio sì universale servata l'abbia il nimico? Forse per pietà alcuna, ch'egli sentisse dell'uomo giusto? Non già, Uditori, non già. Ma sì perch'egli sperò in questa donna sdegnosa naturalmente, ed altiera adoperar la più forte delle sue macchine. Forse quest' uomo resisterà, pensava egli tra se, forse resisterà a tutte l'armi, che io avventi contro di lui, forse porterà in pace lo spoglio di tutti i beni, sosterrà con pazienza il peso di tutti i mali. Se così fusse, che fia di me? Ma alle parole, e ai configli d'una donna che ama, a quelli certo non reggerà: (S. Greg. M.) Post damna igitur rerum, post vulnera scissurasque membrorum autiquus hostis linguam movit uxo-Tis .

L'insofferente, e amica donna parlò e recatassi in atti e in sembianti della più amara ironia, Oh mio marito, gli disse, il valentuomo certo, che sei, il qual percosso di questo modo, benedici di più, e ringrazi chi ti percuote. La bella consolazione, che tu mi dai di cotessa tua stolida pazienza. Faressi meglio a ringraziarlo, così di cuore, che per impeto di grande assetto, tu ne scoppiassi: (Job. 2.) Benedic Deo, do morere.

Eccovi, o Cristiani, conchiude il Santo Dottore, il vero mezzo, di cui si vale il nimico a persuaderci l'iniquità. Dissimulan-B 3 do indo interamente se stesso, egli si vale a tentarci, delle persone, in cui meno riconosciamo le sue sembianze, di quelle, le cui parole tanto più hanno di forza sul nostro spirito, quanto meno temiamo in esse d'odio, o d'inganno; di quelle insomma, che noi amiamo con maggior fede, e con maggior passione: (S. Greg. M.) Callidus adversarius, cum a benorum cordibus (repelli se conspicit, eos, qui ab illis valde diliguntur, requirit, des per corum verba blandiens loquitur, qui

plus cateris amantur. Noi felici! anzi il Mondo tutto, Uditori. se quanto forte su Giobbe nell'abisso di tutti i mali, Adamo lo fosse stato altrettanto nel godimento di tutti i beni. Ma egli su il primo uomo tentato al Mondo, ed egli non meno la prima spoglia di quest'arte del tentatore: (Gen. 3.) Mulier, quam dedisti mibi sociam, rispole però egli a Dio, dedit mibi de ligno, Go comedi? Quasi volesse dirgli: Signore, se ogni altra mano mi offeriva quel frutto, io certo lo rifiutava; ma da una mano, che mi era sì cara, non ho avuto il coraggio di rifiutarlo. Scusa frivola, e come nota il Santo Padre Bernardo, incoerente e crudele; perocchè Adamo tanto condiscendente per Eva nel suo peccato, si sa ora accusatore di lei, per addossarne a lei sola tutta la pena. Vilmente pietoso, quando era ad usare severità, e più vilmente crudele, quando sarebbe ad usare misericordia. Se non l'amava, perchè peccare? E se l'amava, perchè accusarla; Ma scusa, dice Sant' Agostino, che scuopre aperta la fraude del tentatore. Costui sapeva, che Adamo, riflette questo gran Padre, era saggio abbastanza, e abbastanza conoscitore di Dio per non errare sì grossamente prestando fede alle sue maligne parole; che indarno tenuto avrebbe con esso lui quell'ingannevole ragionamento, che colla donna tenuto avea: (S. Aug.) Dolo illo serpentino, quo mulier seducta est, nullo modo illum arbitror potuisse seduci. Ma Adamo era amante di Eva: però senza cercare di pervertirgli la mente, questa arla potuto senz'altro piegargli il cuore: Persualum est illud peccatum, sicut persuaderi talibus solet. Oh Eve! Tentatrici Eve, per quanti mileri Adami esler dovete argomenti di pianto amaro, senza poterlo essere però di scusa!

Io mi sento a questo tratto, Uditori, ingombrar l'animo, e funestare altamente dalle memorie indelebili dell'erà andate, che non bastano tuttavia nè a disendere, nè ad istruir le presenti. Che spoglie, Ascoltatori, che spoglie riportò sempre il nimico

per questi mezzi dalle persone medefime per tutte l'altre sue arti tentate indarno? Non furono poche donne straniere, de'cui configli, e de cui vezzi si valse a pervertire Il più saggio di tutti gli nomini, a trionfarne così, che lui conduste magnifico fabbricatore del tempio primo di Dio, ad ergere tutto intorno a quello stesso ammirabile monumento della sua sede, e della sua Religione, boschi, e altari profani agl'Idoli delle genti, e quella stessa real fronte prostrare a Moloc, e a Baal, che il vero Dio d'Israello avea di tanta sapienza, di tanta gloria, ornato e cinto? Non furono le Atalie, non furono le Jezabeli, per cui egli i Re di Giuda, e d'Ilraele obbligò ad infamar la memoria de loro Regni colle estorsioni crudeli de' poveri Nabot, a lordarsi le mani in tanto sangue innocente de' veritieri Profeti, a distruggere nel popolo santo la religione, e la fede di Dio vivente? Non su una danzatrice impudica, per cui trasse Brode al memorando delitto di presentarle in un desco il benemerito capo del Precursore di Cristo? Orrendo dopo di un ebbro amante, barbaro pegno di un'empia fede, e troppo cruda mercede di vaga danza!

Ahimè, Gristiani! che se per alcuno di questi lacci, vi ha legato il maligno, e stretto il cuore, non ci è più estremo di male, a cui per essi non vi strascini sicuramente. No, non segreto sì inviolabile della Patria, che non tradisca, non vincolo tanto sacro di Religione, che non ispezzi, non legge al cuna sì santa della natura, o di Dio, che non calpesti, non profani, non rompa superbamente. Voi per avventura non vi apprendete, che il peccato d'incontinenza. Questo è male gravissimo, ma non è il solo. Gli uffizi, a cui vi traggono, e stringonvi, ingiusti al prosimo, a Dio infedeli, ed a voi stesse satali; i malvagi partiti, che siete sforzati a prendere per soddisfare alle ingorde passioni loro; la misera schiavitù, in cui vi tiene il nimico per questi mezzi, fanno una catena di colpe più assai insolubile e più sunella: (S. Greg. M.) Videt quod est, quod concupiscere valeat, conchiude il Magno Gregorio, & tamen nequaquam videt in que culpæ laqueo pedem ponat.

Ma rimettiamoi a più placido e temperato parlare che torna meglio al suggetto, che noi trattiamo. Non può dunque il tentatore, o Fedeli, nè consigliaroi, nè persuaderci un peccato, che per mezzi sensibili e materiali; che nascondendo se stesso, e valendosi della sorza, e delle lusinghe altrui. Per se medesimo non può nulla sul nostro

ipiti-

spirito. Coraggio dunque, o tentati, che voi avete una rocca da tutti i colpi dell'avversario sicura e salva. Ritiratevi dentro di voi medesimi, nella parce più nobile della vostr'anima. Nè un atto dell' intelletto, che sia d'errore, nè un atto della volontà, che sia di libero consentimento al peccato, mova l'Inferno tutto, non può ottenerlo, se voi medesimo nol vogliate. Sono celebri le parole del Padre S. Agostino, che la rabbioso cane il somigliano, ma ad insolubile catena avvinto, che può ringhiare di denti, può fremere, può abbajare, ma non può mordere: (S. August.) Latrare potest, mordere non potest. No, non temete, anime giuste e fedeli, vi afficura l'Apostolo, per aspra guerra e ostinata, che mova ne vostri sensi, Dio è fedele, non soffrirà, che voi siate tentate sopra le forze vostre: (1. ad Cor. 10.) Fidelis Deus, qui non patietur vos tentari supra id,, quod potestis. Anzi dalla tentazione medelima trarrà per voi gran profitto di trionfo, e di gioria: Sed faciet cum tentatione proventum. Così ne usò coll'Apostolo stesso, così co'servi suoi più sedeli, e così Cristo medesimo volle esser tentato, perchè nè strana, nè ingiuriosa a voi parer non potesse la tentazione: (Ad Hebr. 4.) Habsmus Pontificem tentatum per omnia.

Ma contro quei medesimi inganni, a'quali io ho ristretto il mio parlarvi di lui, percocchè sono i più universali, aon ci ha Dio sorse armato di gran difesa? Eccovi l'altra parte, in ch'io vi prego seguitarmi con attenzione.

Oltre la divina sua grazia, che c'illumina, ci-conforta, ci avvalora per se medesima, Egli di più ci ha lasciato nelle divine Scritture gli esempj, e gli ammaestramenti più esatti a discuoprir facilmente, ed a vincere questi inganni. Non ci ha lusinga, o sembianza, sotto cui si asconda il maligno, ch' Egli non ci abbia descritto partitamente. Ci ha detto, che dalla qualità del configlio noi potrem facilmente conoscere il configliero, come dal frutto si può conoscer la pianta per le persone medesime, che delle piante, e dell'erbe non abbiano altronde contez. za alcuna. Ci ha detto, che quando ancora si travestisse ad Angelo di luce, che ta talora colle persone più semplici, un esame fincero, che noi facciamo degli affetti, e dell'opere, che in noi produce, facilmente lo scuoprirà. Ci ha detto, che qualora ci avvenga d'essere così dubbiosi da non sapere per noi medesimi riconoscerlo, un suo Ministro fedele, a cui facciamo ricorso, ci

toglierà d'ogn'inganno, perch'egli medesimo l'istruirà.

Delle persone poi, ch'esser ci possono pericolose, e delle quali il nimico si vale con tanta forza, con quanta è più da piangere, ene da spiegare, chi potrebbe ridirvi, Uditori, le infinite sollecitudini, che Dio si è preso a farne accorti e avvisati di tutti i nostri pericoli? Leggete i libri della Sapienza, dell'Ecclesiastico, dei divini Proverbi. se non contengono una chiara altrettanto, che profonda Filosofia, ad istruzione certissima della socievol vita e civile. Quivi sono descritte a parte a parte le qualità, che debbe avere un amico, a cui ci fidiamo, e quelle non men di coloro, dalla conversazione de quali dobbiam fuggire: non dico solo, Uditori, de' lor costumi buoni, o malvagi; dico, che Dio è giunto fino a farci riflettere al portamento de'loro passi, al iuono della lor voce, alla guardatura degli occhi loro, a tutti i tratti della loro fisonomia: (Prev. 6.) Home Apostata, vir inutilis, graditur ore perverso, annuit oculis, terit pede, digito loquitur, pravo corde ma-chinatur malum. Quivi si veggono tutti i lacci, che la grazia di un Principe, il favore di un Grande, la familiarità di un uguale può mettere alla nostr'anima. Quivi sopra tutto si leggono impresse e scritte dalla mano stessa di Dio le tremende minacce di certissima perdizione a chiunque di se medefimo soverchiamente fidando, e per inganno vanissimo presumendo, si abbandona ai pericoli più lubrici, e lufinghieri. Diciamolo chiaramente (*Ecclefiaftic*. 42.) In medio mulierum noli commorari; de vestimentis enim procedit tinea, & a muliere iniquitas viri. Sono lacci del tentatore, a cui tu senza dubbie o toko, o tardi resterai preso, e farai spoglia infelice del tuo nimico. Ma che si crede, Uditori, di tuttociò? lo so-Rengo, che l'esperienza medesima a gran fatica ci difinganna; e quando abbiamo una volta disinganuata la mente, il cuore è già così pervertito, che il medenno difinganno già più non basta a salvarci.

Qualunque volta io rileggo nella divina Scrittura dell'infelice ristoratore di Gerico, io mi sento comprender l'animo, non so se più d'alto sdegno, di maraviglia, o d'orrore. Udite. Distrutta col memorando trionso di Giosuè quella Città riprovata, scritta era sulle rovine delle sue soglie la divina maledizione a chiunque si sosse artito di sialzar quelle mura. Ma perchè s'altri coll'andare degli anni mettendone sorse in dubbio la verità, avesse osato tentarla, potesse tosso con-

vincersi dell'Infallibil suo danno, (76s. 6.) In primogenito suo, diceva, fundamenta illius jaciet, & in novissimo liberorum suorum po-net portas ejus. Maledetto il ristoratore di Gerico. Al metterci la prima pietra perderà il figliuol suo primogenico, e al costituirne le porte l'ultimo de suoi figliuoli. Eppure a'giorni d'Acabbo, cinque secoli dopo di Giofuè, fu un uom sì ardito no-mato Jele, che l'ambizione, e l'interesse condufiero a quella profana impresa. Grande temerità! Pur nondimeno la lontananza di cinque secoli poteva forse mettergli in qualche dubbio questa maledizione. Noi , se yi piace, siamone spettatori. Già sulle antiche vestigie il primo solco è condotto delle fatali muraglie; già le altre sono scavate assai a riceverne i fondamenti. Jele, non faprei dir con quale animo, certo con atto vano e superbo vi gitta la prima pietra; ed ecco nell'atto stello cadergli a fianco per subitanea morte disanimato Abiram primogenito de' suoi figliuoli: (III. Reg. 16.) In Abiram primitivo suo fundavit eam. Quì è, miei Signori, dove filo attoniti i miei pensieri. E qual carattere, dico io tra me stesso, qual carattere mi debb'io singere di questo Padre, per credere, ch'egli possa andar oltre nella fabbrica di queste mura? Possibile, che o egli sia tanto cieco da non vedere la verità della divina maledizione dopo un'esperienza così evidente; o tanto crudele, che conoscendola voglia incorrerla a sì gran costo? Tant'è, Uditori, tant'è. Noi proseguiamo ad esserne spettatori. Seguono per comandamento di Jele ad ergersi quelle mura; e segue non men la morte a disertare la sua famiglia, ad uno ad uno uccidendogli i cari figit. Già siamo al punto di costituire le porte della Città, ed a Jele non resta vivo, che Segub ultimo de'suoi figliuoli, e già perduti i fratelli unica speranza estrema della sua stirpe. Deh questo si serbi almeno, e non sia vittima di un furore sì disumano. Ma a che pregare, Uditori? Fosse cecità, fosse barbarie, Jele costitul quelle porte, e Segub nell'atto stesso spird (Ib.) In Abiram primitivo suo fundavit eam, in Segub novissimo suo posuit portas ejus. Padre empio e crudele, veramente maladetto da Dio, chi mai de'posteri potrà compiangere la distruzione della tua sirpe sì chiaramente predetta, e da te stello così empiamente sagrificata? Ma chi de posteri, cari Uditori, potrà imitarne il furore? lo voglio credervi anzi ingannati, che non crudeli: ma in questo fatale elempio egli è pur forza di riconoscervi.

Leggete che ha scritto Iddio sulla sogliadi quella casa, dentro cui il nimico tantà. lacci di morte ha ascoso per vostro danne. Potete voi ignorare ciò, che udite ripetervi ad ogni tratto, fino a nojarvene: che chi ama il pericolo, ci perirà? (Eccl. 3.) Qui amat periculum, peribit in illo. Che tante insidie colà entro vi siano tese dal tentore, che voi nell'una, o nell'altra darete fenza alcun dubbio, fino a perdervi, ed a perire? Ma via. Abbiate avuto alcun luogo di lulingarvi, sinchè ci foste innocente. Ma voi già ci avete peccato. Voi ci avete perduto la prima grazia del voltro Battelimo; perdita, a riconoscerla, assai più grave, ch'essere non potrebbe quella di un primogenito: In primitivo tuo fundafti cam. Chepiù ci vuole a convincervi, che seguendo il vostro costume, voi colà entro ci perderete non meno le altre grazie di conversione, fino a perderci l'ultima, e fatalmente dannarvi? Et in Segub novissime sue ponet por-tas ejus. Eppure voi, che non siece cost ingannato, che l'esperienza medesima da voftri sofferti danni non basta ancora a salvazvi dagli avvenimenti. Ma, che aspettiamo. Uditori, che faccia Iddio per difenderci dall'avversario, se noi medesimi al suo e nostro nimico ci diamo in preda? Di verità, ch' io tali cose pensando, e ristettendo al costume de'giorni nostri, quasi, ch'io mi pentiva di perder oggi l'opera, e la fatica; cercando con molto studio Scritture e Padri, onde raccogliervi in questa Predica, e discuoprirvi gl'ingegni, e l'arti del tentatore. Pussero a usare un tempo questi artifizi, io dicea meco stesso, negli Eremi degli Antonj, de' Macarj, degli Harioni, dove tutto era contro il nimico difesa ed armi. Ma quì tra noi egli può far la sua guerra più grollamente, con maggior pace, e con sicura vittoria. Che importa, ch'egli si dia pena alcuna a metterci nelle occasioni, se noi senz'altro non sappiam vivere senza d'esse, e qualora ci manchino, lo studio no-Aro sollecito è quello di andarne in traccia? Che importa, che per disporci alla concupiscenza, od all'ira, egli ci agiti entro le vene il sangue, se l'ozio, l'intemperanza, e la mollezza del nostro vivere accendono per se medesime, e fanno baldanzose le nostre passioni? Che importa, ch' egli cerchi persone, che tentin noi, se noi piuttosto cerchiam persone a tentare? E finalmente che importa, ch'egli cerchi artifizi, onde dissimulare, e nascondere se medesimo, se il Mondo su questo punto si lusinga per poco d'essere dissignante, e compatisce la credudula semplicità di que poveri Anacoreti , che immaginavano di aver icoll'Inserno così.

aspra guerra?

Ma buon per me, che lo oggi non ho parlato ad anime così mondane. A voi ho ragionato, piissimi e sedelissimi Ascoltatori, che per quantunque una vita saggiae crissiana disenda assai dal peccato, non può abbastanza disendere dalle tentazion di peccate. Tanto però della facica mia non mi duole, che anzi a non lasciarvi d'istruzione così importante, quanto per me si può desiderio, io sono tosto per compierla con una regola pratica e universale della maniera di vincere le tentazioni, poichè avrò dato alla stancheza vostra d'udire, ed alla mia di parlaze un momento brevissimo di riposo.

### SECONDA PARTE.

A due maniere d'oggetti, si riducono sinalmente le tentazioni. Altre sono di oggetti terribili e disgustosi, che ci spaventano. Queste effer sogliono, che ci alienano dall' elercizio delle cristiane virtà, fingendoci in este all'animo ostacoli insuperabili. Altre sono di oggetti piacevoli e lufinghiori, che ci dilettano. Queste sono, che ci conducono al vizio, promettendoci in esso piaçere e pace. Ora alle prime, che tentano disanimarci, convien opporre un generolo ardimento. Alle seconde, che tentano lulingarci, conviene opporre un accorto timore. Quando il nimico da noi vorrebbe la fuga, allora è da resillere, e da incontrare. Quando vorrebbe dimora, allora è da fuggire. Spieghiamoci coll'esempio della divina Scrittura.

Mirate il popolo d'Israello, che così come noi da questa valle di pianto alla beata patria del Paradiso, dall'Egitto pellegrinava alla promessa Terra di Canaam, Parte; ma a' primi passi eccovi ostacolo insuperabile. Un mare agitato per gran fortuna fenza pure un sol legno, su cui varcarlo. Egli è terribile per se stesso: ma le tenebre di un'alta notte non interrotta che da una maligna luce di lampi orribili; ma il fragore del Cielo per le folgori strepitosissime aggiunto a quello del mar mugghiante per la procella, lo rendono a dismisura più spaventevole. Dunque si sciolga il popolo; e ciascun colla fuga si cerchi scampo. No, Ascoltatori. Mosè animoso sa cenno colla lua verga all' onde spumanti. Quelle in due si dividono, ed aprono nel loro fondo sentiero asciutto. Il popolo ha l'ardir di fidarli a un fentiero per umane vestigie non prima fegnato mai. Eccolo ficuro e salvo su l'altro lido. Ma questo è un diserto

inospito ed insecondo. Come potranno viverci tinte genti? E'sorza per ogni modo di
ritornare. No: il viaggio si proseguisca. Ecco la manna, che lautamente nodrisce la famelica moltitudine. Ma questi sono eserciti
innumerabili di Re possentì, che sono presti a combattere per disesa delle sor Terre;
e il popolo non sa di guerra, nodrito prima
nella servità, e poi per solitudini errante,
senz'altra cura, che quella di far viaggio.
Tant'è. Bassa che il sedele sfraello abbigcuore a presentarsi in battaglia. Ecco a sronte
delle sue schiere l'invincibil sortezza, e la
sicura vittoria, che lo corona di spoglie, di
trionsi, e di palme. Questi son tutti ossacoli, che vorrebbono spaventarso, ristette il
Magno Gregorio. Tanto solo, ch'egli noa
tema, ed inoltri, ne riuscirà vincitore.

Ma, se vi piace, si cangi scena. Ecco il forte vittoriolo Ilraello guerrescamente accampato sulle belle e deliziose pianure delle Terre di Moab. Move dalle vicine Città esercito insolito, nè prima da questo popolo veduto mai. Non elmi, non corazze, non spade, non rauco suono di trombe; ma vaghi veli, ma risplendenti monili, ma gemme al crine intessute, e al collo avvinte, e alle braccia: ma dolci e lieti suoni di cembali, a feste, e a danze invitanti. Sono le figlie di Moabbo, e di Madian, che vengono ad Israello in atto non pur pacifico, ma amorolo, pregando que' Prodi di volere con elle a convitti, e a felle venite. Crederelle, Uditori? Questo è assalto a temere, equesto è luogo a fuggire.

Popolo invitto, è il configlio di Balaamo, che adempiono i tuoi nimici. Disperato di superarti colla forza de' loro eserciti; tentano la vittoria colla mollezza delle lor semmine.

Ma ohime! che a vista cotanto vaga, ai dolci atti, alle soavi parole già Israelio ha ceduto. Ecco a' piedi delle nimiche Donzelle deposte l'armi; ecco i Principi delle Tribù feder con esse a convito; ecco le gloriose tende guerriere volte già a sale di liete danze, e di piacevoli trattenimenti. Non mi chiedete più okre; che Israello è già vinto, e non pur peccatore, ma di più fatto è idolatra dell'Idolo più nefando: (Num. 25.) At illi comederant lo adoraverant Deos earum, initiatusque est Israel Beelphegor. Non ci è più ad aspettare, che un alta strage, per cui questo campo di strida, di sangue, e di cadaveri riempiendoli, o lavi, o asconda l'infamia de'suoi delitti colle funeste memorie di un orror sempiterno.

Ora, o fedeli, veniamo a noi, che questi

certissimi avvenimenti, dice l'Apostolo, a nostra istruzione li ha scritti Iddio. Quando il nimico ci assale con oggetti terribili di spavento, fingendoci all'animo oltacoli insuperabili alla virtu, e in una vita veracemente cristiana, basta per vincerlo il coraggio di non temerlo. Comhatte per noi Iddio apritore di mari, fecondator di deserti, vincitor di battaglie. Non temete, anima da Dio chiamata a un Chiostro Religioso, a una severa professione, a qualunque a voglia opera di virtu; non temete per le fantasime d'arduità, che vi metta innanzi il nimico. (Jos. 10.) Ite in ponice pedes super colla Regum ifforum, io debbo dirvi con Giolue. Andate, e calpestate con franco piede, e magnanimo questi ostacoli vani di potenza vanissima dell'Inferno, e del Mondo. Voi vedrete, che come l'ombra fugge, s'altri la

segua, e segue, s'altri la sugge, così voi incontrandoli, vi cederanno il luogo, ed il passo.

Ma se gli oggetti, con cui v'assale il nimico, son dilettevoli; se sono vizi, coi quali è sino un piacere dimorar combattendo; allora è tempo a temere, e non si vince, che colla suga; suga a una servida orazione, che a Dio ci accosti, e ci alsontani dal tentatore; suga a una cristiana mortificazione, che rintuzzi gli stimoli della piacevole tentazione; suga alle braccia, ed al seno di questo Dio Salvatore, con una moderazione amorosa delle sue pene. Oh noi felici; se di questo coraggio, e di questo timore così usando, come convien, veniamo in sine a riportar la corona da Dio promessa a mercede de Vincitori! Gosì sia.

# operate reservant and a servant and a servan

# PREDICA V.

## GIUDICIO FINALE.

Cum venerit Filius bominis in Majestate sua, & omnes Angeli cum eo, tunc sedebit super sedem majestatis sua.

Matth. XXV. (Evang. fer. 2. post Dom. I. Quadrag.)

Utte le immagini, che di quell'ultimo terribil giorno, fine, consumazione, e giudicio di tutti i secoli, ci ha Iddio lasciato nelle divine Scritture, sono, per vero dire, Uditori, di evidenza profetica, e d'alto orrore ripiene. Giorno di tenebre e di caligine, giorno di necessità e di miferia, giorno d'angustia, d'acerbità, di amarezza, lo disse per Amos, per Joele, per Sofonia. Altri de' minacciosi Profeti, chimando su l'arsa terra uno sguardo, e veggendola per ogni parte desolata e coperta disole fumanti ceneri del fuoco consumatore; O popoli, o genti, chieggono amaramente. e dove sono le vostre Città superbe, dove almen le vestigie de sommi Imperi, delle Monarchie, e dei Regni dell'Universo? Altri levando al Cielo l'attonite e sconsolate pupille, quasi nell'atto di ricercarvi la luce di qualche raggio o di pianeta, o distella, piangono cadute e spente le belle faci della notte, e del giorno, e in quella vece nel fosco e tenebroso cielo descrivono oggetti di gran spayento. Chi dice di udir lo

fquillo delle Angeliche sonore trombe, che l'oriente e l'occaso, l'austro, e l'aquilone di così alto possente suono riempiono, che penetra nelle viscere della terra, e del mare, ea quante ceneri, a quante ossa, a quan-ti umani cadaveri ci stanno ascosi, ridona l' antico spirito, e nuova vita. Popoli innumerabili, o Genti tutte riforte, grida Joele, alla gran valle, alla valle della divisione: (Josl. 3.) Populi, populi in valle concifionis. Ecco, dice Davidde, aprirsi repente il Cielo, e un abisso di luce uscirne, qual fiume d'immenso fuoco. Alcolto il pianto di tutte le Tribù della terra foriero del vicin Giudice. Ma quando infine Egli stesso comparirà; ohimè! tutti gridano ad una voce, chi potrà sossenere la sua presenza, chi potrà reggere ad un suo guardo? (Malach. 3.) Quis stabit ad videndum eum? Deh Signor nascondetemi in quel gran giorno dall' ira vostra, prega Davidde. Proteggetemi nell' abisso dal vostro sdegno, sospira Giobbe. E così Giusti, Santi, e Profeti tutti ugualmente compresi da un affetto medesimo di gran

terrore. Ma donde mai, e perchè? Perchè, cari Uditori, tanta costernazione alla venuta di un Uomo-Dio Salvatore crocifisso e morto per gli uomini? Di un Uomo-Dio, il cui solo carattere, che noi sappiamo sormarcene, è quello della dolcezza, e della misericordia? Perchè, io replico, tanto terrore? Ah cristiano! Quì, dove i Proseti siniscono, incomincia l'Evangelio a parlare? (Matth. 25.) Cum venerit Filius hominis in majestate sua; tunc sedebit super sedemmaje-flatis sua. Perchè quello sarà il giorno, quando spiegherà Gesù Cristo tutta la sua maestà. Questo Re, e sovrano legittimo di tutti i secoli non avrà mai fatto al Mondo questa comparsa. Osfeso, non curato, deriso da un'infinita successione di empi, per quanta sia la durazione ordinata nell' Universo, ha sofferto, ha dissimulato, ha taciuto. Ma consumando la serie di tutti i tempi, il Divin Padre farà nascere un giorno, che i danni di tutti i tempi alla sua gloria ristori: Tunc sedebit super sedem ma-jestatis sue. Eccovi la grande idea, che sopra tutte le espressioni de Proseti, ci formano di quel gran giorno le divine parole di Gesù Cristo. Sciogliamola nelle sue parti, e proponiamo il suggetto di quella Predica. Tre grandi e ammirabili pregj distinguono i Re, e propriamente li costitui-scono: potenza, sapienza, e ginstizia. La potenza li fa terribili, venerabili la sapienza, e la giustizia irreprensibili distributori di premio, e di gastigo. Eccovi perchè quel giorno larà il giorno della maestà di questo divino Re: perchè in effo farà al Mondo conoscere tutta la sua potenza tutta la sua sapienza, e tutta la sua giustizia. Una potenza, che ristorerà tutti i danni della nofira miseria; una sapienza, che toglierà tutti i mali della nostra ignoranza; una giustizia, che premiera tutti gli atti della nostra fedeltà, se noi sarem tra gli eletti. Ma una potenza, che annienterà la nostra superbia; una sapienza, che convincerà la nostra malizia; una giustizia, che punirà senza scampo tutte le sue offese, se noi saremo tra'reprobi. O Re de'secoli, Giudice de i vivi, e dei morti, deh nell'atto, in che io prendo a descrivere a questo Popol fedele il gran giorno della vostra terribile Maestà, fate che questi preziosi momenti sieno per tutti noi di misericordia, e di grazia. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Distrutto l'autico Mondo per la tempessa di un fuoco consumatore, come parlò Davidde, la prima manifestazione dell'infinita Potenza di questo divino Re, sarà in quel gran giorno l'universale risorgimento di tutti gli uomini: dove offervate dichiarazione ammirabile d'onnipotenza. Quando Dio creò l'uomo, non ne fece, che un solo; usò di consiglio: (Gen. 1.) Faciamus bominem. Egli stesso degno inchinarsi su quell'opera delle sue mani, spirarle per se medesimo anima, e vita: (Gen. 2.) Inspiravit in faciem ejue spiraculum vice. Allora Iddio la fece da Padre. Ma in quel gran giorno, che tratterassi di far rivivere tutti gli uomini, la farà Cristo da Re. Non solamente non usa delle sue mani, ma neppur degna usere della sua voce. Sono trombe de suoi ministri, che fanno a i morti sentire quest' inaudito comandamento: (Ex D. Hieron. in Regul. Monach.) Surgite, Surgite mortui, e lo spar. gersi di questo suono per l'Universo, e il rivivere di tutti gli uomini, dice l'Apostolo, sarà un punto solo: (I Ad Cor. 15.) In iclu oculi, in novissima tuba. Oh eserciti innumerabili di Nazioni, e di Genti, che parmi già di vedere su quest' immenso diserto dell'arso Mondo! Che confusione, che strepito, che tumulto! No Ascoltatori. Alto filenzio, profonda quiete, muto stupore, at-tonita maraviglia dell'uno all'altro. Eccovi la descrizione che ci fa Dio del risorgimento di tutti gli uomini: (Ifai. 13.) Unusquifque ad Proximum suum stupebit. Mirate. Escono di un avello medesimo dove si giaequero in un perpetuo alenzio le lunghe età, un padre, ed un figlio, un marito, e una moglie, congiunti, fratelli, amici concittadini; e quali sono gli accoglimenti, quali gli affetti primi, che al rivedersi dopo anni e secoli a spiegano l'uno l'altro? Maraviglia, silenzio, attonitezza stupore: Unusquifque ad proximum suum stupebit. Grande oggetto d'insolita meraviglia si converrà dunque dire, che ciascun porti in se stesso, ed offra agli occhi de'riguardanti. Sì, Alcoltatori, dice l'Apostolo, perchè ciascuno racquistando il suo corpo, o lo racquisterà va-so di onore, cioè vestito di gloria, o vaso di contumelia, cioè suggetto e strumento di dannazione. Un guardo, cari Uditori, un guardo solo a questi due grandi oggetti dello stupore di tutto il Mondo, l'uno, o l' altro de quali dovremo certo essere noi medesimi.

Cene-

Ceneri avventurose, selici ossa, preziosi avanzi di un corpo, che già fu albergo d' unianima a Dio fedele; Martiri, che giacete nell'urne di questi Altari; Giusti, che riposate ne i sepolcri di questo Tempio, sentite da questo punto il conforto di una sicura speranza, che non vi può venir meno. Quel vostro divino Re, a cui serviste con tanta fede, trionfator della morte, ristoratore di tutti i danni della natura, e del tempo, (Ad Philipp. 3.) Reformabit, fi, reformabit corpus bumilitatis vestræ configuratum corpori claritatis suce. Egli ridonandovi il vostro corpo, lo formerà a uno splendor di bollezza tanto maravigliosa, che il Mondo tutto soprappreso ed attonito al rimirarvi, vi dovrà in voi riconoscere un'immagine viva e vera della sua gloria: Reformabit. Beati dunque quegli occhi, che seppono un tempo piangere per contrizione fincera e poi si chiusero al fascino di queste misere vanità! Beate le mani, che non tesserono inganni, nè operarono iniquità; ma pure a Dio si levarono, offerendogli nelle lor opere un sagrifizio perfetto di religione, e di lode! Beati tutti quei sensi, che vietarono pochi e immondi piaceri, ora fatti impassibili, incorruttibili, ed immortali, vestiti di splendore, e di luce, che vince quella d' assai del già spento Sole! Reformabit corpus bumilitatis nostræ configuratum corpori claritæ tis suce. Eccovi il primo oggetto, Uditori, dello stupore di tutto il Mondo.

Ma ohime! che contrario spettacolo, di spavento pieno e d'orrore, mi veggo ora obbligato a mettervi sotto gli occhi? Oh ciechi amanti d'un ingannevol bellezza! Donne perdute per le lusinghe di un volto, di cui faceste una rete di scandali e di peccati, mirate un tratto, mirate cotesto corpo infelice, che a quel gran giorno racquillerete. A formarvene qualche idea, miei cari Uditori, io non so pensare per niente alla deformità, che un'anima condannata troverà nel suo corpo: parmi questo a quel giorno leggero male. Io penso a quella, che nell' atto di rientrarci essa medesima c'introdur-1à. Imperocché riflettete. Come deforma un volto una gran passione nell'atto della sua maggior violenza! A cagione d'esempio un' estrema paura, un timor pavido e disperato, come gli allarga mostruosamente, gl'istupidisce, e suori delle lor sedi gli caccia gli occhi! Come sconciamente gli sparge, ed ergegli sulla fronte a guisa di furia irrigiditi capegli, come gli spalanca, e distorce le fauci afciutte, le labbra livide, e tutti disfigurando i suoi naturali lineamenti sa, che

tutto in quel volto spiri orrore e spavento! Eccovi una delle passioni, che un'anima condannata porterà dall'Interno nell'infelice sun corpo: (Exod. 15.) Irrust Super eas formido, im pavor. Una rabbia furibonda e crudele, congiunta a invidia amara e impotente, come strugge, illividisce, contamina, come poi disperata arma contro dise medesima le sue surie, e il misero, che n'ècompreso, si fa oltraggio egli stesso, si morde per gran furore le braccia, si squarcia li petto, e sembra volerst vivosbranar se viscere! questa, dice Davidde, è un'altra delle passioni, che un'anima condannata nell'atto primo di rientrarvi, porterà nel suo corpo : (Pfal. 111.) Peccator videbit, & irascetur, dentibus suis fremet, & tabescet. Che più ? Un estremo dolore senza alcuna virtù, senza alcuna speranza, senza alcuna pazienza, che lo temperi, o lo consoli, a quali imanie, a quali contorcimenti, a qual morte conduce un mifero addolorato! Oh Dio! Sarà le spasimo di tutti i mali, che un'anima condannata, dice Isaja, porterà nel suo corpo: (Isai. 13.) Torsiones, & dolores tenebunt

Che immagine, Ascoltatori, che ssato, che oppressione de i Peccatori, che si recarono ad onta, che tacciarono di debolezza di fpirito il cristiano timor di Dio! Come ora sono avviliti! Come tremano di spavento! Come senza armati, senz'armi, che li stringano, o li perseguitino, hanno in orrore se stessi, vorrebbono ad ogni modo ritrovare un sepolero, una caverna, un abisso, che li ingojasse! (Luc. 23.) Tunc incipient dicere montibus, cadite super nos. & collibus; operite nos. Quest'è, ch'io dico, Uditori, annientamento dell'umana superbia, non solamente priva d'ogni costanza, d'ogni virtù, d'ogni ardire; ma data in preda alle più vili passioni, della rabbia, dello spavento, dell' invidia, e della disperazione: ( Isa: 63. ) Calcavi, Calcavi eos in furore meo.

Ma questo è il meno. Alla gran valle, infelici, alla valle della grande divisione. Già tutti gli uomini ci son raccolti. Ecco gl Angeli ordinatori di quelle innumerabili schiere: (Matth. 13.) Exibunt Angeli, Infeparabunt malos de medio justerum. Come l'antico Pastore, ci narra Cristo, venuto il tempo di riordinar le sue greggie, sa per le mani de guardiani minori, dalle agnelle dividere e separare i capretti, e quelle a destra, e questi mette a sinistra; o come l'agricoltore sull'aja le raccolte messi osservando, sa delle inutili paglie, e del malvagio loglio purgare il grano, e questo serba

a' granai, e quelle al fuoco condanna; così gli Angeli separeranno in quel giorno la discendenza di Adamo nella gran valle raccol-

ta: Separabunt.

Oh Dio! Le leggi di questa divisione quanto fian altre da quelle, che ci distinsero sulla terra! Che vincoli d'amicizia? Che gradi di nobiltà? Che congiunzione di sangue? Non ve ne ha più alcuno. Fratelli, e forelle, amici, concittadini, dividetevi, e separatevi, altri di voi a destra, altri a sinistra. Lungi da questa donna casta e fedele, marito adul-tero, ed impudico; lungi da questa figlia umile e religiosa, scandalosa madre, ed altiera; lungi da questo padre saggio e cristiano, dissoluto figlio, e perverso: Separabunt. Ma dove dovremo mai trovar luogo? Oh avvilimento! piagne S. Agostino ricordando quella divina parola dell' Evangelio: ( 1b. ) Colligite, & alligate eos in fasciculos ad comburendum: (S. Aug.) Colligite, spiega il Santo, rapaces cum rapacibus, adulteros cum adulteris, homicidas cum bomicidis. Avete inteso? Voi ricco avaro foste per avventura nel Mondo d'alta condizione, ma della vostra autorità vi abusaste a fraudar poveri delle loro mercedi, a sostener l'ingiustizia de' vostri acquisti, ad opprimere le ragioni di vedove, e di pupilli. Itene dunque tra'i padri disonorati. Perdonstemi; ma voi non foste punto miglior di loro. Quella è dunque la vostra schiera; Rapaces cum rapacibus. E voi, donna altiera, futte per avventura nel Mondo di chiaro sangue; ma ci vivesti impudica, laccio dell'anime, e scandalo di una Città. Itene dunque tra le vilissime... Perdonatemi; ma voi non fuste punto miglior di loro. Quella è dunque la vostra schiera: Adulteros cum adulteris. E voi prepotente vendicativo vantaste molto l'onore; ma sostenendolo contro tutte le leggi divine, e umane vi lordaste le mani nell'altrui sangue; fuste un crudele omicida. Itene dunque tra gli assassini, e tra i sicar) spietati. Quella per ogni modo debb' essere la vostra schiera: Homicidas cum bomicidis. Non più menzogne, non inganni, non pregiudic). Eccovi un giorno di verità, e di giustizia, quando il solo merito, e il solo demerito, il solo vizio, e la sola virtù distribuisce a ciascuno il luogo, che gli conviene. Ohime, cari Uditori! Quale sarebbe oggi la nostra schiera, se in questo punto medesimo, in ch' io vi parlo, dovessero scender gli Angeli a far di noi in questo Tempio medesimo divisione?

Così raccolti e divisi nella gran valle tutti i figliuoli di Adamo, ecco in due partirsi

l'Empireo, fiammeggiar l'aria di nuova luce, e in mezzo ad essa risplendere la gloriosa insegna di Cristo, la trionfale sua Croce; (Matth. 24.) Tunc parebit signum Filii hominis in cœlo. Giusti, ecco la vostra gloria. Peccatori, ecco la vostra condannazione. Fonte di misericordia per voi, che ne ufaste a salute. Fulmine di giustizia per voi, che a perdizion ne abulalle. Appresso ciuto all'intorno da eserciti innumerabili d'Angeli adoratori, assiso sopra una nube di candidissimo splendor vestita, ecco scendere il Figlio di Dio, e dell' uomo, già Salvatore, ed ora Giudice di tutti gli uomini. Io non sono ardito d'aggiugnere una sola parola a questa semplice descrizione dell' Evangelio: (Matth. 25.) Tunc videbunt Filium bominis venientem in nubibus cæli.... & omnes Angeli cum eo. Levansi ad incontrarlo le schiere elette, dice l'Apostolo. Restano fulla terra le condannate, e prescite, e disperate, e frementi implorano la pietà de'crudeli Demon), perchè nell'abisso vogliano seppellirle: ma tutto indarno, Quello tremendo Giudice hanno da sostenere, la sua presenza, il suo guardo, le sue parole: (Dan. 7.) Judi-

cium sedit, & libri aperti sunt.
Delle infinite virtu, Uditori, che affisteranno al reale suo Trono, la sola sua Sapienza riconoiciamo, iommo pregio caratteristico di questo divino Re. Deh mio Signore, io vi prego, mio Re, mio Giudice, di questa assistirice fedele del vostro soglio das temi qualche parte sicche io sappia edificarne le anime, che qu' mi ascoltano: (Sap. 9.) Da mibi sedium tuarum assistiricem sapientiam. Questa Sapienza, Uditori, che reggerà tut-to il giudicio degli nomini, io dico, che tutto a un tratto toglierà i mali della nostra ignoranza, convincerà tutti i pretesti, gl' inganni, e l'arti della nostra malizia. Se-

guitimi con attenzione.

Era l'antico Mondo da Dio creato giacentesi tuttavia e sepolto nelle tenebre d'una profonda impenetrabile oscurità. Caos, orrorc, e notte. Quando la creatrice voce di Dio chiamo dal nulla la luce: (Gen. 7.) Di-zit Dominus, fiat lux. A quell'istante medesimo ecco illuminarsi ogni cosa; questa luce maravigliosa spargersi, diffondersi, comunicarss all'uno e all'altro emissero, e colorire ogni corpo, ed animare, dirò così, la natura. Per simil modo, Uditori, una seconda creazione di luce voi dovete immaginare in quel giorno, luce spirituale della Sapienza infinita di quel divino Re, che dal suo volto partendo, e penetrando in un attimo nelle menti di tutti gli uomini, scuoprirà, svelerà, manisesterà chiaramente i meriti, ed i demesiti, i vizi, e le virtù di ciascuno, l'equità, la giustizia, la verità dei misteri di Dio, che reggono la sovrana sua provvidenza su tutti gli uomini. Sicut sulgur, sembra, che Gesù Cristo medesimo così si spiegasse, (Matth. 24.) Sicut sulgur exit ab oriente, lo paret usque in occidentem, sic erit lo adventus Filii bominis. Sciogliamo, Uditori, e comprendiamo la sorza di questa divina idea.

Adesso è notte. Il Mondo è un caos di confusione, di tenebre, e d'ignoranza. Ignoranza di noi medelimi, nè non sappiam mai conoscerci persettamente ; ignoranza degli animi altresì, e nel fondo de'loro cuori non penetriamo giammai, ignoranza di Dio, e i misteri della sua grazia, e della sua provvidenza ci sono gran parte ascosi. Ora eccovi il fine di tutte queste ignoranze. La Sapienza infinita di questo divino Re illuminando di un raggio della sua luce le menti di tutti gli uomini, (I. ad Cor. 4.) Revelabit, manifestabit abscondita cordium. Esta farà, che eutti noi conosciamo persettamente noi stessi, ma senza alcun pregiudicio di passione; comosciamo perfettamente gli animi altrui, ma fenza alcun disordine di confusione; conosciamo que' misteri di Dio, che possono appartenerci, ma senza alcun vizio d'infedeltà. Che giorno, Ascoltatori, che giorno di sapienza, e di luce, che savj gli stolti, e i ciechi stessi farà veggenti!

Felici i giusti, e gli eletti! Allo splendore di questa divina luce vedranno essi in se stessi tutta l'intrinfeca lor bellezza, tutto il merito delle lero virtù, tutti gli atti della lor fedeltà. Vedranno nell' animo di tutti gli uomini, di tutti gli Angeli, in quello del Ioro divino Re la slima altissima, e l'onorato Giudicio, che d'essi formasi, da cui non potranno cader mai più. Finalmente vedranno nei misteri di Dio l'ordine, e la serie maravigliosa di quella amorosissima provvidenza, che condusseli a salvamento. Oh vista piena di giubbilo, e di conforto, che l'ignorare su questa terra ci su gran pena, e tutte rendevaci misteriose e inessabili le vie di Dio!

Ma saranno queste cognizioni medessime, contro cui non potrà più tenersi la malizia dei peccatori. Imperocchè comprendete, o Cristiano, vi sa rissettere il Padre S. Agossimo, che per questa Sapienza di Dio, che vi sarà in quel gran giorno persettamente conoscere voi medesimo, sarete ssorzato ad essere nell'atto stesso il vostro giudice, il vostro nemico, il vostro accusatore più ine-

sorabile: (S. August.) Certum est testes contra eam, parla dell'anima peccatrice, non deforis aliquando, sed intus de ipsa anima proferendos. Terribile convincimento. Egli farà dunque poco, che voi dobbiate in quel giorno restar convinto di tutto il male, che commetteste, del tempo, del lungo, delle più ree circostanze, più vituperose, più sordide, più detestabili, che lo gravarono, dobbiate, dico, restar convinto di tuttociò dagli irrefragabili testimoni di tutte le creature, delle quali abusasse, a commetterso, che abbiate a udire le voci, come predisse il Profeta, delle pareti medesime delle stanze, della notte, e del giorno, in cui osasse peccare. Poco, che debban effere testimoni contro di voi e quell'Angelo, che vi guarda, e quel Demonio, che vi sedusie. Poco, che sia per esferlo Dio medesimo, al cui guardo immenso e infallibile non poteste alcuna nascondere delle vostre scelleratezze. Voi stefso avete a sostener que le parti contro di voi; perchè una prova evidente, che parta da voi medefimo, produca e palefi, agli occhi di tutto il mondo le vostre opere, quili surono in se medesime: (S. August.) Ut ea, & convincat probatio, segue S. Agosti-no, & confundat agnitio. Due parole, che spiegano tutta la vosira costernazione.

Poiche osservate. Questa terribile testimonianza, che illuminato così, e compreso dalla Sapienza di Dio, voi renderete in quel giorno contro voi stesso, non sarà un atto nè della vostra libertà, nè del vostro pen-timento, nè della vostra sincerità, nè del vostro ardire, nè azione alcuna di volontà. Sarà una semplice cognizione di voi medesimo rappresentante colla più viva chiarezza tutte le vostre colpe, che voi tremante per lo spavento, e mutolo per l'orrore, qual uomo colto in flagranti, non potrete nalcondere agli occhi vostri, non agli altrui; una cognizione, che vi confonda, una cognizione, che vi disperi, una cognizione, che vi condanni: (S. August.) Sed tunc illa confessio, non ad remedium malorum, sed ad cumulum damnationis valebit. Non basta, dice S. Agostino, che questa cognizione sia per condannarvi ella stessa: sarà un cumulo di condanna: Cumulum damnationis. Comprendetene la verità.

Voi animati dalla Sapienza di Dio, non folamente conoscerete in quel giorno il profondo del vostro animo, ma quello non meno di tutti gli uomini, di tutti gli Angeli, del vostro tremendo Giudice. Comprenderete però senza alcun disordine di consusione tutti i giudici, che formeranno di voi tutte

le creature, le sante, e le elette non meno, che le condannate e prescite. Quest' è, ch'io dico con Agoltino cumulo di dannazione: (S. August.) Cumulum damnationis.

Oh Dio! Tra una moltitudine sì innumerabile, voi chiaramente vedrete, che una sola persona non ci sarà, la quale non vi zonosca, quazto voi conoscete voi stello, e conoscendovi non vi aborra, quanto voi vi aborrite, e aborrendovi non vi condanni, quanto voi stesso vi condannate. Volgerete, per nostro modo d'intendere, il guardo attonito a quanti vi siano intorno, a quanti a fronte, o alle spalle. La moltitudine sarà infinita. Ma come se non ci fosse, che voi, tutti ugualmente presenteranno agli occhi vostri voi stesso coperto di tutte le vostre colpe. Anzi la vostra pena nemmeno potrà partirsi in questa successione di sguardi, perocchè conoscendo per vostro danno col lume della Sapienza di Dio tutti questi giudici, che vi condannano a un punto stesso conoscerete. O cumulo di dannazione chi può Spiegarti? Sed sunc illa confessio non ad remedium malorum, sed ad cumulum damnationis valebit.

Finalmente, Uditori, quella cognizione condannatrice, e cumulo di condanna, che animata dalla Sapienza di Dio-ci scuopre noi a noi stessi, e voi negli animi di tutti gli uomini, s'inoltra sino a svelare i misteri di Dio, che possono appartenerci. S. Agostino lo spiega profondamente altrettanto, che chiaramente. Eccevi la sua dottrina. Due Giudicj di Dio, dic'egli, io trovo nelle divine Scritture; l'uno presente ed occulto, l'altro avvenire e manifesto, rispondenti alle due sue venute, l'una d'ascondimento, quando si fece Uomo, l'altra di manifestazione, quando giudicherà tutti gli Uomini: (S. August) Duos adventus Domini credimus; duo etiam judicia insinuantur per Scripturas, si quis advertat, unum occultum, alterum manifestum. Il Giudizio di Dio presente ed occulto quello è, che regge ora la sua provvidenza verso di noi, così nell'ordine della natura, come nell' ordine della grazia. Occulto non già perchè non siano assaí sensibili e manifesti i suoi benefizj, i suoi gastighi, le sue grazie, le sue chiamate: ma perchè noi, come se niente di tuttociò da lui solo riconoscessimo, a' benefizj viviamo ingrati, imperversiamo ai gaslighi, alle grazie non rispondiamo, ed Egli distimula, ed Egli tace. Occulto, perchè misterioso, mentre a quella luce medesima, da cui altri vengono illuminati, noi acciéchiamo, a quei mezzi medesimi, a cui altri ammolliscono, noi induriamo al peccato. Tutti son sensi ammirabili, e verissimi d'Agostino: (S. August.) Occultum judicium est pana, qua nunc unusquisque hominum, aut exercetur ad purgationem, aut admonecur ad conversionem, aut si contempserit vocationem, & disciplinam Dzi, excecatur ad damnationem. Occulto infine, perchè noi opprimiamo colla nostra dimenticanza, e colla nostra malizia tutte le voci della nostra religione, tutte quelle della nostra fede, e quasi noi non sentissimo il presente giudizio, ch' esse pronunziano contro di noi, lietamente e arditamente pecchiamo. Ora che è egli quell' occulto giudizio, conchiude S. Agostino, se non una preparazione a quell'ultimo manitesto? (S. August.) Isto occulto judicio pra-

parantur ad illud manifestum.

Oh Dio! Che terribile preparazione del Ciudizio vostro presente al Giudizio avvenire! Di questo della Misericordia a quello della Giustizia. Tante arti amorose della vostra adorabile Provvidenza per conquistare la conversione di un' anima peccatrice! Tanti liberalissimi benefizi per ammollirla, tanti gastighi privati e pubblici per commoverla! Tante grazie per toccare una volta il suo cuore, tanti esemps sotto degli occhi suoi, tante promesse e tante minacce delle divine voltre parole! Tanti Sagramenti sempre pronti a salvaria, tante occasioni, tanti simoli, e tante quali necessità di finire una volta d' abbandonare un peccato, che l'abbandona! Eccovi, o peccatori, il giudizio di Dio presente, il quale mon vi converte. Però a fronce della saluce, e della selicità, che Dio per questo giudizio di Misericordia, e d'amore vi preparava, vedrete la dannazione, e l'infinita miseria, con cui giustamente il Giudizio avvenire punirà il detestabile abuso, che ne faceste: (S. Aug.) Qui ergo isto occusto judicio non corriguntur. conchiude S. Agostino, dignissime illo manifesto punientur. Ora un Gristiano, Uditori, illuminato così da tutte queste chiarissime e infallibili cognizioni, io lo dico convinto lenza difela dall' infinita Sapienza di Cristo Giudice di tutta la fua malizia. A qual parte, a qual paragone si volgerà l'infelice per qualche scampo? a i condannati, o agli eletti?

Regina dell' Austro illuminata alla sapienza di Salomone, oh Ninive penitente alla predicazione di Giona, oh genti barbare, Nazioni incolte, popoli abbandonati, sento le vostre grida, ascolto i vostri rimproveri minacciati da Cristo: ( Matth. 12. ) Surget Regina Austri, Surgent Viri Ninivitæ in judicio. Tanti Santi in tanto più d' occasioni! tanti salvi con tanto meno d'ajuti! tanti

penitenti salutarmente con tanto più di peccati! ed io misero! io perduto? io Crissiano, io Cattolico, io sorse, (ohimè) Sacerdote, e Ministro del Sangue di Redenzione?

Oh Sapienza di Re, e di Giudice onnipotente, chi mai degli uomini potè fare un giudicio simile a quello che voi farete, o chi degli uomini, Cristiani cari, potrà sostenere un Giudice così tremendo? Cieco, se tanta luce non lo serisce! Misero, se ritardi a quel giorno il suo terribile, ma inutile difinganno! Poiche il parlare non giova, non ci resta, che a piangere la sua perdita. Riposiamoci.

#### SECONDA PARTE.

La Giustizia di questo divino Re sarà quella infine, che chiuderà quel gran giorno. L'Apostolo S. Giovanni dice ch' Egli avrà nelle mani la sua mercede: del gastigo non parla; perchè, come osserva Tertustiano, Dio è premiatore del suo, e punitore del nostro: (Tertust.) De suo bonus, de nostro justus. Ma il Salvatore nell' Evangolio ci ha fatto di più sapere le formali parole, con ch' Egli l'una, e l'altra dispenserà.

Volgendo un guardo di clemenza pieno, e di grazia sulle beate schiere de suoi eletti, care spoglie, e gloriole conquiste del sangue suo, Venite, dirà loro in tuono di soave voce amorosa, venite o benedetti dal Padre mio, a posseder meco il Regno, che a voi fu preparato fin dalla prima costituzione del Mondo: (Matth. 25.) Tunc dicet Rex bis, qui a dextris ejas Junt: Venite benedicti Patris mei, possidete Regnum paratum vobis ab origine mundi. Voi non arrossiste il mio nome, non la mia legge, quando era un suggetto d'umiliazione, mi confessaste, mi seguitaste, mi disendeste. Egli è giusto, che io oggi vi riconosca, che vi giustifichi agli occhi di tutto il Mondo, che vi esalti, vi onori, e a parte vi chiami di tutta la gloria mia. Al Regno dunque, miei cari, venité al Regno, dove al par della mia sarà eterna, infinita, immortale la vostra gloria, e la vostra felicità. Venite benedicti ... posfidete Regnum. Oh esultazione, oh trionso per gli amici di Dio! Ben diceva Davidde: (Psal. 138.) Nimis bonorati sunt amici tui. Deus, nimis confortatus est Principatus eorum. Deh perchè non poss'io in così dolci pensie--ri chiudere il mio parlare!

Infelicissimi peccatori! Questo Re onnipossente si volge a voi, e sa cenno volervi ancora parlare. Un guardo dunque, levate un

guardo a quel volto, che non dovrece veder mai più, sentite l'ultima volta il suono di quella voce, che non/dovrete, mai più sentire. Miseri! Che spavento, che orror v'ingombra! Trattasi mirare il volto di un uomo Dio Salvatore, che di una Vergine per voi nacque, e sopra una Croce per voi morì; di lui, che vi lavò col suo Sangue, che vi raccolle, o Gristiani, nel seno della sua ·Chiesa, che vi se parte de suoi divini misterj. Eccogli a' fianchi Maria la pietosa sua Madre, Madre de Peccatori. Oh Dio! Che vista! Tutto è sdegno, tutto è rigore, e tutto spira vendetta. ( Matth. 24. ) Sol obscurabitur, 🔄 Luna non dabit lumen suum. Come nelle funeste eclissi, Uditori, sanguigna sembra la Luna, e di un oscuro, e minaccioso pallore coperto il Sole; così i beati pietosi volti di Gesù, e di Maria nasconderanno a presciti tutta la loro soavità, quasi eclissati dalla opposta malizia, o a meglio dire dal giusto sdegno della malizia de. gli empj.

Ma se è cosi, voi dunque, o Signore, in mezzo dell'ira vostra avrete infine dimentia cato tutta la voltra misericordia? No, Cristiani, ci assicura il Proseta. Anzi di questa misericordia allora appunto si ricordera più che mai, e a tutto il Mondo la renderà manifesta: (Habac. 3.) In medio annorum cioè tra il tempo, e l'eternità, notum facies. Cum iratus fueris, misericordia recorda. beris d'una misericordia, che fu sempre abulata, d'una milericordia, che assidò i vostri nimici ad ostendervi con più d'ardire, d'una misericordia, che non ottenne da essi per voi pietà. La memoria di quella misericordia accenderà giustamente tutte le vostre collere, giustificherà apertamente tutti i vostri risentimenti: Cum iratus fueris, miseri-

stri risentimenti: Cum iratus fueris, misericordia recordaberis. Ma perdonatemi divino Re, s'io tuttavia

sono ardito di chiedervi, a domandarvi più oltre. Di questa vostra infinita misericordia. voi dunque verso di questi miseri non userete mai più? (Psal. 76.) Numquid obliviscetur misereri Deus, aut continebit in ira sua misericordias suas? Infallibile, cari Uditori e e tremenda risposta. Si, peccatori, udite e tremate. Di questa misericordia Egli userà nell'atto stesso di condannarvi. Questo divino attributo è inseparabile dal suo Cuore, e i suoi effetti sono indivisibili dalle sue opere. Ma qual de' due ho io a credere più terribile, o più opportuno 2 commovervi? Una giustizia, o una misericordia, che vi condanni? Sì, per questa misericordia Egli comanderà a crudeli demonj, e alle fiamme

divoratrici del fuoco eterno, che vi tormentino sempre meno di quello, che meritereste;
(S. Thom. I. p. q. 12. ar. 4. ad 1.) che
la vostra pena non giunga mai a uguagliare
la vostra colpa. Miseri! Voi non avrete mai
più conforto, non riposo, non pace! Voi non
potrete nè ringraziare, nè amare, anzi maledirete, bestemmierete, odierete questa mifericordia. Ma pur dovrete conoscere e confessare, che non su un Dio crudele, su un
Dio pietoso, che a quelle siamme vi condannò. Con queste vive e infallibili cognizioni
udite insine la vostra sorte.

Cristo Giudice si reca nel pertamento della sua più terribile maestà. Volge alla sinistra uno sguardo, e sulmina su gli inselici quelle tremende parole: (Mattb. 25.) Discedite a me maledisti.... Ma dove, ed a chi parlo io? A qual parte di questo Tempio degg' io rivolgermi per intimare sentenza di tanta condannazione? Dov'è quell'anima sventurata, a cui io debba predirla? Deh mio Gestì perdonatemi, non posso farlo. Io qui sono Ministro della vostra misericordia; non

sono, nè posso esserlo della vostra giustizia! Voi al mio fianco su questa Croce siete Padre, e Salvator di quest'anime, non loro condannatore. Voi stesso dunque, voi stesso fate in questo punto sentire alle anime per voi redente un orrore profondo e salutevole di quella voce, che io non posso in modo alcuno imitare. Voce di tuono, anzi di fulmine sterminatore, voce onnipossente di un Dio nimico, tremenda voce, al cui suono si scuoteranno da fondamenti i cardini dell'Universo, tremerà il Cielo, squarcerassi la Terra, l'abisso spalancherà le sue fauci per divorarvi. Oh nimici di Dio! Miseri peccatori! Addio Cielo, addio Terra, addio luce, addio per sempre ogni bene! Voi siete preda di tutti i mali: (*Matth*, 25.) *Et ibunt* bi in supplicium æternum, justi autem in vitam aternam. Così il tempo, il mondo, ed il giudicio avrà fine. Così avranno principio per non finire mai più le due opposte interminabili Eternità, per cui ciascuno di noi dovrà essere senza fallo, o eternamente selice, o misero eternamente. Cost sia.

CATALITATION OF THE CONTRACT O

# PREDICA VI.

## VERITA'.

Quum intrasset Jesus Heerosolimam, commota est universa Civitas dicens: Quis est bic?

Matt. XXI. (Evang. fer. 3. post. 1. Domin. Quadrag.)

Trano e opposto carattere, d'odio e d' amore, che regna ne' cuori umani verfo la verità. Un insuperabile issinto dell'intelletto ce la sa amare così, che perchè agli uomini piaccia il falso, bisogna, che paja vero. Eppur nel tempo medesimo una profonda malizia di volontà ce la fa odiare per modo, che perchè agli uomini dispiace il vero, si studia di farlo comparir falso. Mirate Getusalemme, Uditori, che sembra oggi così sollecita di sapere chi sosse Cristo: (Matt. 25.) Commota est universa Civitas; dicens, quis est bic? Possibile, che non potesse ciascuno per se medesimo veder la chiara virtù divina, che in lui operava, o richiederne almeno chi la vedesse; e scopertala finalmente, o per se, o per altrui, non prendesse risoluzione di seguitarla? Eppur tant'è, Ascoltatori. Gerusalemme spettatrice dell'opere, e dei prodigi di Cristo, dice Quaref. Granelli.

di non sapere chi sia. Gerusalemme chieditrice dell'essere, e della dottrina di Cristo, dice di non trovare chi gliene renda contezza. Gerusalemme odiatrice di Cristo, che dice di non conoscere, risolve di crocifiggerlo. Eccovi, o Cristiani, una serie di cose, che comprende per mio avviso le traccie. della malizia del cuore umano da Dio creato ad amare la verità, e pervertito dalle sue passioni a voler anzi, e a seguire la menzogna, e l'inganno. Grande argomento io preudo oggi a trattarvi, perocchè intendo scuoprirvi la più nascosa radice d'infiniti disordini del nostro vivere. Vorrebbesi, Ascoltatori, peccar con pace. Però si finge di non saffettata ignoranza, che si sa. Questa è un' assettata ignoranza, che non ci scusa. Vorrebbesi giustificare il peccaso. Però si finge cercare una verità, che non si vuol ritrovare. Questo è un artifizio ingannevole, che

condanna. Vuolsi per ogni modo peccare. Però si odia la verità conosciuta e trovata. Questo è finalmente un carattere di consumata riprovazione. Nimici della verità, che parla dentro di noi; nimici della verità, che non lasciamo parlare suori di noi; nimici della verità, che odiamo, qualora parla. Eccovi tutti i gradi della malizia de menzogneri figliuoli degli uomini, come parla Davidde, che formeranno i tre punti di questa Predica. Anime scrupolose, e soverchiamente agitate, non parlo oggi con esso voi. Ritiratevi, se si vi piace, o certo dell' antidoto altrui non componete a voi stesse un troppo amaro veleno. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

Una fonte di verità, Ascoltatori, abbiam da Dio dentro di noi medesimi, che giusta l'espression di Davidde è un raggio del volto stesso di Dio Creatore, e Padre dell'uomo, segnato e impresso nella nostr'anima: (Pfalm. 4.) Signatum est super nos lumen vultus tui Domine. L'Apostolo Paolo lo disse legge di Dio scritta nel nostro cuore. (Ad Rom. 1.) Gentes oftendunt opus legis scriptum in cordibus suis: e altrove Regno di Dio abitante dentro di noi: (Luc. 17.) Regnum Dei intra vos est. Ora questa verità, mici Signori, raggio, legge, e Regno di Dio altro in fomma non è, insegna l'Angelico S. Tommaso, che la nostra coscienza confortata da Dio medelimo, e da lui provvidamente donataci a regola pratica ed immediata delle nostre azioni. Però osservate, com'ella fpiega nel nostro animo i sommi e veri caratteri della Divinità. Parla per se medesima alla nostra ragione, e chiaramente la tcorge a conoscere, e a distinguere il ben dal male. Parla al nostro cuore, e comandagli sovranamente, come amar debba l' uno, e l'altro odiare e fuggire. Giudica giustamente delle nostre opere, e se diritte, le approva, se biasimevoli, le condanna; tacendoci di più sentire la presente autorità del fuo fovrano giudizio: perchè della fola ap-provazione di lei ci fentiam effere internamente contenti e lieti; della sua sola condannazione tristi sopra modo, e dolenti.

Oh se la malizià degli uomini non avesse studiato, e non istudiasse pur tuttavia mille artifizi malvagi ad opprimere questa voce sedele di verità abitanto dentro di noi, quale astro sarebbe il Giudizio di Dio su tutte le nostre opere, se non se quello di noi medessimi? (I. ad Cor. 11.) Si nos metipsos dijudicaremus, non utique judicaremur. Ma tant'

è, quest' interna verità nostra non vuol sentirsi, o a dire più veramente, singesi, studiasi, procacciasi di non sentirla.

Ella parla, e condanna or l'una or l'altra delle nostre azioni, rimproverandoci, che son peccati, e trasgressioni gravissime della legge; e noi invece di credere alla rettitudine del suo giudizio, e correggerci, studiam di mettere in dubbio, se veramente sia male ciò; che essa condanna, o almeno sia tanto male, quanto essa dice. Dal dubbio passiamo tosto a ricercare ragioni, che postano farci arditi, e trovandone delle apparen. ti, che lufingano le noltre passioni, e a vivere ci configliano ad agio nostro, ci acquetiamo sulla lor forza, o a meglio dire, studiam di acquetarci, e di parere a noi stessi giustificati. Quinci il perpetuo, ne mai corretto disordine de nostri costumi; quinci la volontaria, ed affettata ignoranza su i più facri doveri della Religione che professiamo, e su quelli del nostro stato; quinci la falsa pace della coscienza, che ci sa vivere peccatori, lusingandoci di non esserlo, ma che non giova a giustificare il peccato. Parliamoci chiaramente, e non temiam di turbare una tranquillità, ch' è più fatale per la nostra anima d'ogni tempesta.

Entrate, Ascoltatori Cristiani, entrate per un momento in voi stessi. Chiedete la verità, che alberga dentro di voi, chiedetela del suo giudizio sulla giustizia de' vostri contratti, sull'integrità de' vostri maneggi, sul possession, sull'acquisto, e sull'uso delle vo-fire ricchezze da Dio donatevi, perchè bastassero a molti, e che il vostro lusto, il vostro giuoco, la vostra trascuratezza, non lasciano per avventura neppur bastare a voi solo. Chiedetela, o Donna, del suo giudizio su certe lihere usanze di un Mondo guasto e corrotto, sempre manisesti pericoli della intera, e spesso non troppo incerti argomenti d'una perduta onestà; sulla tenerezza di certe corrispondenze, che si nodriscono tra persone, che non possono oggimai esserne l'una all'altra legittimi obbietti; sulla perdita, e sul disordine di tante ore da Dio concedutevi ad operare la vostra eterna salute, e da voi scialacquate miseramente nel divertimento', nell' ozio, nell' inutile occupazione di uno studio infelice di vanità. Qual è il giudizio, che forma cotesta vostra coscienza degli obblighi del vostro stato, o Ecclesiastico e Religioso, unto di sacro Crisma, e Ministro del Sangue di Redenzione? Quali dei vostri, o padri e madri delle famiglie cristiane, che avete carico si naturale, e si grave dell' educazione dei figli vostri? Edu-

C1310-

cazione, che abbraccia istruzione ed esempio, sollecitudine e vigilanza per voi medesimi? Finalmente che dice a voi, o Giudici ed Avvocati, del bene privato, e pubblico Custodi, e Padri? Approva ella tutte
le vostre sentenze? Soscrive a'vostri giudizi?
Si dichiara per quella parte, per cui voi
siete sermi di dichiararvi? Deh non v' incresca d' applicar i'animo, e d'udire per un
momento le sue risposte.

Oh forza di questa verità interna impressavi indelebilmente da Dio! No, ch' egli non è necessario, che vi si predichi, io lo dirò arditamente, con autorità di Scritture, con testimonj di Padri, con estratte e ricercate ragioni. Voi avete il giudicio, la legge, il Regno di Dio dentro di voi medesimi: (Luc. 17.) Regnum Dei intra vos est. A questo io appello, a questo solo io vi cito. Vi so Giudici di voi stessi e domandovi, se vi assolviate sopra di tuttociò.

Dirovvi il vero, Uditori, e dirollovi in guila, che vi convinca; perchè lontano dal fingere, o esagerare, confido farvi un ritratto fincero e vivo del cuore umano. Nessun di noi ha da principio il coraggio d'assolversi da se medesumo. La verità ci condanna troppo altamente. Che si fa egli però? Fuggesi dal suo giudicio, ed appellasi a' Tribunali meno severi, che ce ne assolvano. Appellasi al costume del mondo, ed osservando, che i più ci vivono così appunto, siccome noi, conchiudiamo, che tutti fanno così; e perchè dunque non potrem noi farne altrettanto? E' egli credibile che tutti voglian dannarsi? Desl' interna legge di Dio scritta nel nostro cuore, appelliamo all' esterna scolpita su le tavole di Mosè, e sacendone un arbi-traria e capricciosa interpretazione, studiam di conchiudere, che non c'è espressa la proibizione del caso nostro; che dunque è lecito, ed è giudicio d'una coscienza troppo severa quello, che ci condanna . Roba altrui, debiti, legati, contratti, ragioni del nostro possesso : la verità ce ne desta dei dubbi amari, ce ne ricorda degli obblighi indispensabili; e noi a tutto opponiamo la presunzione della buona fede, o i pretesti dell'impotenza. Adesso io non posso, io non voglio cercar tant'oltre; farò dappoi. Eccoci però assoluti, eccoci giustificati. Diciamo meglio, Uditori: eccoci rei convinti d' una colpevole, volontaria, ed affettata ignoranza su molti nostri doveri gravistimi e inviolabili.

Perocchè ditemi, abbiamo noi finceramente difaminato la vera forza di tutte queste ragioni, che ci lusingano? Il costume del

mondo può egli giammai prescrivere contre la legge di Dio? Abbiam noi l'animo inteso a meditare profondamente cotesta legge; ficche possiamo decidere con franchezza sin dove giunga il precetto, dove il configlio? eiò, che sia d'assoluta necessità, ciò, che di semplice perfezione? Voi lo sapete Uditori. me ne rimetto a voi stessi. E come dunque abbiam potuto acquietarci su le nostre decisioni sì mal fondate? Come appagare la voce della verità, ficch' ella reclamato non abbia contro di noi, e sostenuto i suoi violati diritti almeno nel nostro cuore? Io vi rispondo, che non ci siamo propriamente acquie-tati di guisa alcuna; che queste nostre ragioni hanno bensì ottenuto di lusingare le nostre cieche passioni, non già convincerne la coscienza; che il dettame, che ci siam fatto fopra di esse, è stato sempre incerto, dubbiolo, agitato, però operando con esso noi abbiamo peccato, sapendo di verità, ma lufingandoci di non faperlo. Lulinga vana, Uditori, ch' io dico con S. Ambrogio vanissima ipocrisia; perch'essa ha luogo non solamente nell'anime più mondane, ma in quelle ancora, che professano della pietà, e vorrebbono soddisfare le lor più vive passioni, senza però sentire nè il rimprovero, nè il rimorso d'essere peccatrici. Frequentano Sagramenti, riveriscono Altari, moltiplicano Comunioni; eppure gli odj domestici, o gli amori stranieri, la profusione del proprio, o la rapacità dell'altrui, l'adulazione, o la maldicenza par, che non gravino d'alcuna colpa quest'anime pregiudicate. Mendaces, ben diffe il Profeta, ( Pfal. 61. ) Mendacer Filii bominum in stateris.

Qualor si dubita veramente, cari Uditori, quando sinceramente s'ignora, noi siam tenuti ad informarci con esattezza di tutti i nostri doveri, e non trovando in noi stessa assa chiara la verità, ricercarla d'altrui. Ma (ohimè!) che io entro d'uno in altro abisso della malizia.

Appunto, mi rispondere, Padre noi respiriamo. Sì, abbiam consultato su' nostri dubbi, e riposiamo tranquilli su l'altrui sede. I Teologi, e i Consessori hanno deciso per noi. Eccovi un punto di gran momento, a ch'io vi prego di rinnovarmi tutta la vostra attenzione. Fingesi di non sapere una verità, che si sa. Non basta. Fingesi di cercaria, e nell'atto medesimo, chi 'l crederebbe? dicesi di non trovarla. E come ciò? Eccolo chiatamente. O si consultano le persone, che non ci dicono la verità, o non si dice la verità alle persone, che si consultano. Due menzogneri artisizi, ma di così vecchia u-

fauza nel Mondo, ch'io posso a parte a parte scuoprirvene la malizia cogli esempi più antichi, e più celebri della divina Scrittura.

Mirate Acabho, Uditori, quell'empio Re d'Israello. L'ambizione, e l'interesse gli hanno fatto risolvere di movere guerra alla Siria, e però ha stretto lega con Giosafat Re di Giuda. Ma prima d'uscire in campo par ch' egli voglia sapere, se Dio approvi, e sia per prosperar questa guerra. Eccovi un'Assemblea di quattrocento Proseti, che il Re consulta sopra di ciò. Quattrocento Profeti! Chi vide mai un desiderio più vivo di sapere la verità, o maggior moltitudine di persone, che la dicano a un Re? Disingannatevi, Ascoltatori, sono tutti Profeti falsi. Tutti son uomini deboli, interessati, ipocriti, menzogneri, su la cui lingua non parla, che l'adulazione, e l'inganno. Sono Profeti d'Acabbo, non son Profeti di Dio. Tutti però gli rispondono ad una voce, che vada pure, che vincerà. Anzi il più autorevol tra essi, del cossume, e del parlar prosetico profanatore, e fingitor più facrilego, comparendo qual toro indomito dinanzi al Re, armato di ferrate corna la fronte, e qua e là discorrendo in atto di ferir l'aria: Sire, glidisse, così appunto, Dio ti promette, che farai scherzo dei tuoi nemi**c**i sino a distruggerli: (III. Reg. 22.) Hæc dicit Dominus: His ventilabit Syriam, donec deleas eam. Acabbo si rallegra maravigliosamente, ed acquetasi a questa decisione. Ma Giosafat Re di Giuda, ch'eragli affiso al fianco sul Trono stesso, e non avea per la guerra nè l'interesse, nè l'ambizione di lui, non può per niente acquetarlici. Dunque, Signor, gli disle, non ci sarebbe in Israello un Profeta di Dio vivente, a chiederlo de' suoi oracoli? ( Ib. ) Non est hic Propheta Domini quispiam, ut interrogemus per eum? Sì, Ascoltatori, che ci aveva il Profeta. Aveaci un uomo d' incolpabile integrità, di spirito sermo e franco, nimico della doppiezza, e dell'adulazione, fedele al suo ministero, a cui ne mondana speranza, nè mondano timore non alteravano punto la mente, o il cuore, Michea Proseta vero di Dio. Ma sentite come ne parli Acabbo. Pur troppo c'è, gli risponde, pur troppo c'è: ma io non posso soffrirlo, perchè egli non sa predirmi, che male: (III. Reg. 22.) Remansit vir unus, per quam pos-Jumus interrogare Dominum, sed ego odi eum; non enim prophetat mihi bonum, sed malum. Riflettiamo per un momento, Uditori. Che manifesta contraddizione è mai cotesta d' Aeabbo? O egli vuol sapere la verità, ovveramente non vuol saperla. Se no, e perche

dunque richiederne quattrocento persone? Se si, e perchè dunque non domandarne Michea? Perchè richiederne chi non la sa, e sapendola non la direbbe; e non richiederne chi la sa solo, e solo ha petto di dirla liberamente?

Io vi sciorro di leggeri la quissione: anzi vi dirò apertamente, che il nostro costume la scioglie per se medesimo. Che giova dissimularloci ? Voglionsi approvatori di certe nostre risoluzioni, per cui siam passionati, non consiglieri, nè giudici, che ci obblighino di cangiarle. La prima massima è voler fare per ogni modo, e la seconda cercar persone, che dicano, che facciam bene. Però chi non si spera del nostro partito, non si richiede.

E' uomo d' una profonda dottrina, e il nostro caso l'esige. Noi diciam anzi, che tanta scienza non sa per noi, che un uomo semplice, ma dabbene ci torna meglio. Par che cerchiamo nella persona, che dee dirigerci, la bontà, e non cerchiamo nel vero, che l'ignoranza. E' uomo di molto fermo coraggio, e che la propria coscienza non tradirebbe per chicchessia. Noi diciam anzi, che un uomo umile ci rapilce, che il rispetto a chi debbesi, in ogni luogo, e in ogni tempo sa bene. Par che lodiam l'umiltà, ch'è una virtù nobile e generosa, e nel vero cerchiamo l'adulazione, ch'è un vizio vile e codardo. Finalmente è uomo di una prudenza di spirito, e non di carne, disingannato della vanità, e dei pregiudici del Mondo, che gli umani rispetti non turbano, nè commovono. Noi diciam anzi, che a dirigere una persona del Mondo, richiesto è un uomo, che sappia il Mondo, cioè che abbia certi riguardi alle usanze, alle condizioni, alle età. Par che cerchiamo sperienza, e cognizion delle cose, e non vorremmo nel vero, che tolleranze piacevoli, emolli condiscendenze.

Questi sono i nostri Profeti; questi, che tanto vaghiam cercando, che finalmente ci riesce trovarne alcuno. Questi, su le risposse de de quali nodriamo in pace tutte le nossere passioni; e s'altri voglia turbare la nossera tranquillità, se la coscienza ci morde, se i ministri dell' Evangelio gridan dai Pergami contro de nostri abusi, noi a tutto opponiamo l'autorità di questi nostri Profeti, e ci teniam nel diritto di vivere ad agio nostro. Ma questi infine posson falvarci? Questi possono giustificarci? E che può mai la menzogna, cari Uditori, benchè sostenuta da un esercito di menzogneri, contro la verità, benchè sostenuta da un uomo solo? Torniamo un tratto a Michea.

Acab-

Acabbo obbligatori dalle islanze di Giofafat manda per lui; e il messaggero tra via vestendo la passione del suo Signore, Michea, gli dice, di grazia non parlar male. Tutto il Mondo, e tutti i Profeti approvano quella guerra. Vorrai tu essere il solo, che la condanni? Viva Dio, gli risponde Michez, ch'io non dirò nè più nè meno di quello, che Dio vorrà: (1b.) Vivit Dominus, quia quodeumqua dixerit mibi Dominus boe lequar. Seguiamo, Ascoltatori, seguiamo questo Profeta vero di Dio, che già trovali circondato da quattrocento Proseti falsi. Acabbo il riceve assiso sul Trono della sua maestà; l'obbliga di rispondergli pubblicamente, e alla presenza di tutti quelli, che l'adulavano. Circostanze, a ch'io vi prego riflettere; miei Signori, perchè qualor & defidera una decisione sincera, non fi vuol strignere un nomo ad alcuna di quese angustie. Prevenirlo per altrui mezzo, fargli sentir tutto il peso della nostra autorità, obbligarlo a parlare pubblicamente, e a farsi tanti nimici, quanti sono coloro, che non decidono così, com'egli, è un non volere, che parli; dirò meglio, è un volere che parli male col linguaggio di tutti gli altri.

Di fatto Michea per dimofrare ad Acabbo, che ben comprende la sua malizia, gli risponde doppiamente colle parole de' suoi Profeti; Và pure selicemente, che vincezai: (III. Reg. 22.) Ascende, & vade pros. pene. Ma il Re avvisatosi dell'ironia troppo aperta, Michea, gli dice, non m'ingannare. Voglio sapere la verità. Allora il Profeta: lo ho veduto Israello andar disperlo e ramingo per le montagne di Galaad a guifa di greggia errante fenza pastore; e Dio mi ha dette: Questi son genti, che più non hanno nè Condottier, nè Signore; possono ritornarsene alle lor case. Sdegnato Acabbo voleva imporgli silenzio? ma già il Profeta recatosi in atti, e in sembianti all' umana «lterezza non imitabili; Ascoltami, foggiunse, o Re, che io ti parlo a nome di Dio.

Io ho veduto il Signore sedente sul Soglio suo cinto all'intorno da grandi eserciti di spiriti innumerabili, altri a destra, altri a sinistra. A questi Egli rivolto, Chi di voi, disse, saprà ingannare Acabbo Re d'Israello, sicch'egli vada a perire, e a farsi uccidere in Galaad: (bid.) Quis decipiet Achaba Regem Israel, ut ascendat, in cadat in Ramoth Galaad? Quando sattosi tra glialtri innanzi uno spirito maligno e accorto, lo, disse, o Signore, io n'anderò. Io sarò spiquares. Granelli.

rito di menzogna su la lingua de suoi Proseti: Acabbo crederà loro, andrà, e perirà:
Egrediar, & ero spiritus mendax in ore omnium Prophetarum suorum. Eccoti dunque, o Re, lo spirito, che ti parla su le lingue,
di questi tuoi, spirito ingannatore e bugiardo. Essi però ti predicono vittoria e palme: ma il Dio della verità ti minaccia
seconsitta e morte: (Ibid.) Nunc igitur acca
dedit Dominus spiritum mendacii in ere omnium Prophetarum tuorum, qui bic sunt, lyDominus socutus est contra te malum.

Lasciamo Acabbo, Uditori, che stoltamente freme contro Michea, e affretta a adempiere con una morte infelice la sua minaccia, e ritorniamo a noi sessi. Spirito di menzagna, che c'inganna, eppure non ci giustifica, spirito di menzogna, ch'è un peccato nel tempo stesso, e un gastigo della nostra malizia, è lo spirito, da cui partono le decisioni, che noi cerchiam su gli affari della nostr'anima, e della nostra coscienza dagli uomini deboli, o ignoranti, o interestati, o prevenuti, o in qualunque altro modo pregiudicati, che ci lufingano. Seguite pure su la lor fede, e su le loro risposte a strignere quel contratto, a promuovere quella lite, a differire quelle restituzioni. Seguite a frequentar quella cala, a tenervi in quella occasione, a dispensarvi d' ogni rigore della vita cristiana, in una parola, a vivere ad agio vostro. Ma non osate parlarmi di buona fede, non isperate giustificarvi, o scularvi. Sono Profeti falsi, e forse a gran fatica trovati tra una moltitudine di veritieri; che non meno di Acabbo avete abbandonato e abborrito. Essi perà vi predicono molto bene; ma il Dio della verità vi minaccia gli estremi mali; Nunc igitur ecce dedit Dominus spiritum mendacii in ore omnium prophetarum tuorum, qui bic sunt, & Dominus locatus est centra te malum.

Un solo scampo io veggo tuttora aperto a i nimici della verità, che mi convien di serrare prima di chiudere questa Predica. La Direttori, rispondon essi, che noi consultiamo, non hanno alcuna di queste taccie. Sono Preseti di Dio, uomini d'integrità, di dettrina, di sperimentata sincerità. Essi ci assolvono, ci permettono, ci assicurano, decidono a favor nostro. Avremo noi a témere del lor giudicio? Non sarem dunque abbassanza giustificati?

Chi crederebbe, Uditori, fin dove giugne la malizia del cuore umano, quando la fue passioni gli fanno amare l'inganno? Sì, nol contendo, fa ricorso a Profeti di Dio; con-

fulta e chiede uomini dotti e fanti. Ma che ? Per essere ingannato li inganna. Non dice loro la verità, perchè essi non possano dirla a lui. Muta, dissimula, altera, nasconde, o vela le circostanze del caso, su cui vuol vivere in pace. Spieghiamoci coll'esempio, e siniamo.

Eccovi una Donna in cammino verso la casa d'Abia Proseta. Vassene tutta sola; e raccogliendo coll' una mano i suoi poveri panni, coll'altra porta un canestro entrovi poco pane, e una tazza di mele da offerire al Profeta, in argomento non meno della fua gratitudine, che della sua povertà. Sapreste voi riconoscerla in arnese così meschino per quella dessa, che è? Ora sappiate, ch'essa è Reina, moglie di Geroboamo Re d'Israello, e va al Proseta per sapere da lui, se Abia suo figliuolo potrà guarire d'una gravissima infermità, che l'ha ridotto all'estremo: ma perchè teme, che se il Profeta la riconosce, non avrà per lei, che minaccie, ha preso consiglio di travestirsi, e nascondersi di questo modo. Vano artifizio. Tocca ella appena le soglie della casa dell'uom di Dio, e prima d'esser veduta, si sente essere già scoperta. Entra pure, moglie di Geroboamo, Abia gridò forte. (III. Reg. 14.) Ingredere unor Jeroboam. Ma perchè, le soggiunse, ti fingi altra da quella, che tu pur sei? (Ibid.) Quare, quare aliam te esse simulas? Belle parole, Uditori, che vagliono tuttavia più chiaramente così: S'io debbo dirti la verità, perchè me ne chiedi colla menzogna? Se io non debbo ingannarti, perchè m'inganni? Quare aliam te este simulas?

Ohimè, Ascoltatori, quanti di questi travestimenti, di quelle simulazioni si usano a'giorni nostri, per ottenere risposte condiscendenti alle più vive passioni nostre da i Ministri di Dio, sotto l'ombra de' quali vorremme pure giustificarci! Essi per avventura non son Profeti a scuoprire per divina rivelazione l'inganno nostro. Credono semplicemente alle nostre parole, e rispondono conformemente alle proposte ingannevoli, che lor facciamo. Ma ciò, che giova per noi? Quare aliam te effe simulas? Perche, o donne, che vorreste nodrirvi in pace una pericolosa corrispondenza, che lusinga la vostra vanità, o il vostro interesse, o forse alcun altra passion più viva, che io non voglio nè credere, nè nominare, perchè mi chiedete se vi sia lecito di sentire una stima particolare, per chi la merita tutta, e non mi dite le circostanze veraci del caso vostro? Perchè non dite, che questa stima è

cagione d'amarissime gelosse in chi debb'esfere obbietto solo, e legittimo del vostra amore, che messo ha tante discordie nella voltra famiglia, che ha fatto infomma della vostra casa un inferno, che per le bocche degli uomini non finiscono mai di correrne infinite mormorazioni, che fopra tutto se non v'accende soverchiamente per un illecito oggetto, vi fa però gelar molto per lo legittimo? Perchè ascondendomi tuttociò, voi vi terrete tranquilla, s'io vi risponda, che nella stima per chi la merita, non solamente non ci è peccato, ma ci è virtu: Quare aliam te esse simulas? E voi, o mercatante, che mi chiedete, se vi sia lecito un contratto di società, da cui vi viene molto profitto, perchè non mi dite, che sapete benissimo, che le merci, che lo producono, sono stranamente alterate; che si fa tristo guadagno non già sulla propia satica, sul proprio rischio, sulla propia abilità, ma sulla sede de'semplici, che si tradiscono, sull'inavvedutezza degl'inesperti, che si deludono, e talor anche sulla pubblica necessità, di cui si abusa barbaramente? Perchè mi chiedete, se vi sia lecito vendere e ricomprare la stessa merce; e non mi dite, che questo è pallio dell'usura, che fate prestando dieci di verità al venditore, ed efigendo poi venti dal medesimo compratore? S'io vi risponda, che lecito è il contratto di società, lecito è vendere, e ricomprate una merce, poich'è venduta, perchè vi terrete salvi e sicuri, avendomi dissimulato così voi stesso? Quare, quare aliam te esse simulas? E i cambi non reali, ma finti, e la confusion de contratti, e le pretese compensazioni, di cui si studia con tante arti nasconde-re e dissimular l'ingiustizia? Io sarei infinito, se tutti a parte a parte volessi smascherar questi travestimenti. Ma come posiono lusingarsi le anime consapevoli a se medesime del loro inganno? Io lo dirò, e spero dirlo con qualche frutto nell'altra parte, se prima piacciavi, che ripoliamo.

## PARTE SECONDA.

La verità, Ascoltatori la cui voce tentiamo spesso d'opprimere dentro e suori di noi, parla nostro malgrado così altamente, che tosto o tardi si fa sentire. Sonoci laddiomercè nella Chiesa dei Ministri dell'Evangelio, che animati da uno zelo sincero e franco non temono di predicarla, che non curanti di piacer molto, ma sì bramosi di giovar molto, l'espongono chiaramente senza trop-

an troppo impiacevolirla. E quando ogni altro tacesse, il Dio della verità parla al nostro cuore egli stesso, e ci obbliga di conoscerla. Ma chè? Questa verità conesciuta, e sentita, o per l'esterna, o per l'interna parola di Dio, che ne sono le due sorgenti, è una verità, che si odia, e risolvesi di non seguirla: risoluzione, che non accade dissimularci, quantunque sorse ci lusinghiamo di non averla.

Perocche: ditemi e donde nasce l'opposizione, che ben può dirsi universale nel mondo, alle due accennate fonti di verità, io dico all'esterna, e all'interna parola di Dio, se non dall'odio, che le si porta? Un Ministro dell'Evangelio, che predica questa divina parola, non è egli ridotto alla misera necessità di usare d'un artisizio infinito per farla udire? per introdurla con qualche frutto nel cuore umano? d'ingannare, dirò così, perdonatemi, i suoi Uditori, facendo soro sperar tutt'altro, che una verità, che inquieti le lor più vive passioni?

lo quanto a me, vi confesso sinceramente, Uditori, che qualora mi veggo astretto a studiar modi da esporre a un popolo di sedesi una Massima dell' Evangelio, a ricercare figure e immagini, stile e pensieri, che la facciano piacer loro, arrossisco di me medesimo, pensomi dell'adostatomi ministero, e poco meno, ch'io non condanno me stesso parendomi di servire a un'ingiuriosa necessità, di dover disperare, che sia udita nel Mondo la verità, se io non usi per farla

udire degli artifizi.

Quanto poi all'interna, qual è li partiti che prende la maggior parte degli uomini? A non essere in guisa alcuna inquietato, si distrae l'animo, si vuod pensare a tutt'altro. Interessi, occupazioni, affari privati e pubblici, divertimenti, corteggi, giuochi, teatri, danze, conviti, e amori, eccovi il tuono, che tutto giorno rimbomba nel nossero animo; eccovi il vano strepito, che opprime e vince l'interna voce della verità. Questa voce si odia, però si sugge; ma non si pensa di odiarla, perchè appena ci si ri-

Egli è un orrore, Uditori, leggere nella divina Scrittura, siccome a'giorni del Re Manasse gl'Israeliti sagrificavano ad arder vivi tra le braccia crudeli di Moloc, e di

Baal i loro teneri, è appena nati figliuoli. Care vittime, ed innocenti! Come potez la natura soffrir l'orrore di così barbari sagrifizj? Eccovi l'arte, che ci adoperava il nimico dell'uman genere. Nell'atto stesso, in che ardevano gl'infelici bambini, affordavano l'aria intorno, e circondavan l'altare tamburi, e trombe, che il loro strepito, e il loro squillo a gran romore, ed a gran sesta accordavano. Mettesser pure i miseri sagrificati pianti e strida di gran lamento. I loro gemiti oppressi da quel ribombo, non potean giugnere, che assai confusi agli orecchi delle lor madri, a quelli de loro padri, sicchè destassero ne loro animi la naturale pietà. Erano però essi men barbari, e meno rei? Cotesto vano rimbombo, che alla pena de' lor figliuoli non li lasciava ristettere, parvi

egli, che potesse giustificarli? Ah, Cristiani, che non sarà innanzi a Dio punto migliore la nostra scusa, se nel rimproverare, ch'egli farà, la fua legge, e le nostre trasgressioni, nel farci un di riconoscere i sagrifizi infelici, che avremo satto al nostro interesse, o alla nostra ambizione, o alla nostra concupiscenza, saremo arditi rispondergli, che gli affari, e lo strepito del gran Mondo non ci hanno permello di rislettere z tuttociò. Oh sigliuoli degli uomini, conchiuderò col Profeta, perchè amare la vanità, perchè cercar la menzogna? (Psalm. 4.) Ut quid disigitis vanitatem, & quæritis mendacium? Se l'amarla potelle giu-fificarci, se il cercarla potelle farci suggire il Tribunale della verità, saremmo torse degni di qualche scusa. Ma se l'amarla non ci giustifica, se il cercar la menzogna aggrava il nostro delitto a un Tribunale, ch'è inevitabile, perchè vorremo ingannare più lungamente noi stessi, perchè, Cristiani, perchè? Ut quid? Cerchiamo, s'egli è possibile, una ragione, una risposta da rendere a questa forte e divina interrogazione. Ma non trovandola, difinganniamoci, finch' è tempo, che tosto o tardi è forza disingannarci. Oh Dio della verità, datemi un cuore docile per intendere la vostra voce, che parla dentro di me; un cuor sincero per cercare la vostra voce, che parla fuori di me; un cuore saggio e sedele per seguitarla ed amarla. Così sia.

# PREDICA VII.

## OCCASIONI.

Viri Nintvitæ surgent in judicio cum generatione ista, & condemnabunt eam; quia panitentiam eferunt in pradicatione sona.

Matth. XII. (Evang. fer. 4. post 1. Dom. Quadrag.)

🥆 Rande idea di memorabile penitenza, che ci lasciarono i Niniviti! Appena il naufrago Giona squallido, sconosciuso, ed attonite qual doveva essere un uomo cacciato su quelle spiaggie dal ventre d'una balena, errando per le contrade di Ninive, vi fece udire quelle sue nude parole: Ancora quaranta giorni, e Ninive sasà distrutta : (Jon. 3.) Adbuc quadraginta dies, in Ninive subvertetur, che di una Città la più essemminata, e più molle, che fulle al Mondo, su satto tosto un diserto il Più austero, e il più squallido, che fusie in terra. Imperocche, Afcoltatori, digiuno e lagrime, filenzio e folitudine, cilizio e cenere occuparono tolto, e vestirono il Re, e la Reggia, nobili e plebei, fanciulli e donne, contrade e case; sicchè Iddio volgendo dal fommo Gielo uno sguardo su questa novella Ninive, quasi nell'atto di adempiere le sue minaccie, non potè più riconoscerla qual era dinanzi, odioso segno delle sue giuste vendette; ma sibben anzi pietoso oggetto delle sue dolci misericordie: (Math. 12.) Viri Ninivitæ panitentiam egerunt in pradications Jona. A quest elempio, Uditori, chi mai potrebbe a'nostri di riconoscere penitenti le nostre Città Cattoliche? La religione, e il digiuno de lanti giorni, fi unisce oggi tra noi allo strepito, ed al difordine dei di profani; e senza cangiar di nulla vezzo o costume, si precende di piangere, e di correggere i nostri falli nell'atto flesso, in che durano tuttavia, si coltivano, e si frequentano le occasioni medesime di commetterli. Qual maraviglia, se veggendosi ciascun anno al ritornare de santi giorno il Cristianesimo penitente, non si finisce però mai di vederlo, e di piangerlo peccatore? Eccovi un punto di gran momento, miei cari Uditori, su cui vi debbe un Ministro dell' Evangelio l'istruzione più esatta, più dissicile, e più sincera. Io parlo delle occasioni, che i Teologi dicon propinque i Padri antichi nominarono pericolose;

occationi le più frequenti, e le più univerfali, che il vicendevol commercio dell'un fesso, e dell'altro, satto a'giorni nostri più libero di quello, che fosse mai, presenta all'anime cristiane; occasioni, le quali non sono prossime per se medesime, però l'en. trarci non è peccato; ma neppur sono così remote, che non abbiano molta forza, e molta facilità di contaminare le anime di peccato; occasioni comuni a ogni ordine, ad ogni stato, ad ogni condizion di persone, il cui particolare pericolo nasce dal fomite dell'umana concupiscenza, e dall'incredibile inclinazione, che i nostri pensieri, e i nostri affetti hanno al male, qualunque volta ne incontrino qualche fatale opportunità. Ora riguardo a queste occasioni così spiegate, io considero un Gristiano in tre stati, invitato, combattuto, vinto da quella forta d'occasioni. Invitato, io dico, ch'egli non suole apprendere il suo pericolo; e però ne esce senza vittoria: vinto suol amare il suo pericolo; e però ci perifce senza riparo. Comprendete partitamente le traccie della verità, ch'io vi predico. Il pericolo di queste occasioni è fatale; perchè è un pericolo, che non si teme. Eccovi il primo punto. Questo pericolo non temuto, è un pericolo, che non si vince. Eccovi il secondo. Questo pericolo, che non si vince, è un perigolo, che si ama. Eccovi il terzo. Veggiamolo, e incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Il primo inganno, Uditori, che seduce le anime tuttavia innocenti, e francamente le espone alle occasioni di pervertissi, è non distinguere ciò, che è peccato, da ciò, che è pericolo di peccare. E perchè mai, dicon este, dobbiam vietarci un piacere, che Dio non ci vieta nella sua legge? Il Santo Padre Bernardo tiene un bellissimo ragionamento con Eva, che spiega mirabilmente su quella.



quello punto il nostro costume, e sa sensibile il nostro inganno. Pargli veder questa Donna tuttavia innocente nel Paradiso terrestre, giacersi per suo diletto alla fresca ombra dell'albero da Dio vietato; mirar sovente, e stupir seco stella la leggiadra vaghezza di quelle frutta. E che ti stai, infelice, sgrida l'incauta Donna, che ti stai vagheggian. do e contemplando cost la già imminente tua morte? Lungi, o Eva, da cotella pianta malnata, che troppo male per te fi mira quel frutto, che non ti è lecito di gustare: (S. Bernard.) Quid tuam mortem tam intente intueris? Quid ilhuc tam crebro vagantia lumina jacis? Quid spectare libet, quod manducare non ticet? Ohime! che ascolto? pargli udirla rispondere: che importuna voce è cotesta? Starò a vedere chi voglia aggiugnere un'altra legge a quella, che ha fatto Iddio. Sono gli occhi, che io metto in quest' albero, non le mani. Dio non mi ha detto, ch'io non lo miri; ma fi è restato contento, s'io non ne mangi. Non poss'io dunque mirarlo quanto mi piace? Oculos, inquis, tendo, non manum. Non est interdictum ne videam, sed ne comedam. An non licet oculos quoquo velo levare, quos Deus in mea pesuit potestate? Inselice, segue lo stesso Padre colle parole, e coi sensi di Paolo Apostolo. No, non sempre è opportuno quello, che è lecito. Non vedi, come il tentatore prenda quindi argomento di pervertirti? Non sent, com'egli l'insidioso veleno per cotesti tuoi occhi ti manda al cuore? No, mirar l'albero, giacersi all'ombra delle sue fronde, lodar la vaghezza delle sue frutta, questo, o Eva, non è peccato; ma è occasione, è argomento, è pericolo di peccare. Gredimi, che poco tratto ci è dal vagheggiare al gustare: Eist culpa non est, culpæ tamen occaho est; & indicium commissa, & caussa est committendæ. Con queste belle parole del Santo Padre io entro nell'importante istruzione di questa Predica.

'n

120

11

1

0

117.

11:

dis

100

í

K

eri

Ç#

موكا

1 2

77.6

55

<u>.</u> 1

27.5

. 🌶

70.

3 20

;Oli

391

i u :

[J

is

E .

7303

reisi

ta. B

erche ?

12000

1765

o zis

i de

No, cristiani, vedere, conversare, trattare onestamente persone, che troppo più sogliono aver di forza, e di lusinga sul nossitro cuore, che non potesse quell'albero su quello d'Eva, questo per se medesimo non è peccato; ma è occasione, è argomento, è pericolo di peccare, chè però debbesi da un Cristiano, io non dico, assolutamente suggire, dico, prudentemente temere: Etsi culpa non est, culpa tamen occasio est. Siate pur voi al pari d'Eva innecenti; sieno le intenzioni vostre incolpabili: non commettiate atto alcuno da Dio vietato. Vedete s'io non esageri, nè declami; che anzi io vi dò

assai più, che non potreste volere; petocchè in Eva innocente, e nello flato dell'innocenza, come offerva S. Agostino, non poteva destarsi contro sua voglin, nè compiacenza, nè desiderio ribelle d'un peccaro; e però l'occasione era per lei di un pericolo affatto estrinfeco; laddove in noi decadati dall'originale innocenza fi lega e strigne miferamente cogli affetti ribelli del nostro cuere, colle sorprese più violente delle nostre pustioni, cogli stimoli più ribaldi della nostra concupitcenza; però il pericelo quanto è più interno, tanto è maggiore. Ma quando bene non fosse più, che in quel grado, che su per Eva la sua caduta, e l'esperienza di tanti mali, che noi però ne soffriamo, non ci convince, ch'egli farebbe a temere?

Eppure eccovi, Dilettissimi, il primo passo del nostro pervertimento, che rende fopra ogni credere fatalissime al Cristianesimo le occasioni, di cui vi parlo. Questi pericoli non si temono di guisa alcuna. Indarno i Ministri dell'Evangelio studiano di spirarci quelto timore; indarno ricordano per ottenerlo Scritture, e Padri. Rispondesi colle parole di Eva: Non est interdictum ne videam, sed ne comedam. Dov'è un precetto di Dio, che ci proibisca il vedere, il conversare, il trattare colle persone, che tanno maggior piacere? Non ci farà dunque lecito vivere socievolmente? Dal qual principio, Uditori, quantunque segnatamente non si deducano, due pratiche confeguenze seguono di verità, che in poco tratto di tema po pervertono fenza fallo le anime più innocenti, e traggoale passo passo a gustare colpevolmente di un frutto, che prima si lusingavano di vagheggiare lecitamente.

Conseguenza prima è una serie, una catena, una frequenza perpetua di quosta sorta d'occasioni, che tutta occupa la nostra vita. Conseguenza seconda è una totale trascuratezza di armarci di guisa alcuna, e difenderci contro la loro forza. Due argomenti dimostrativi a conchiudere, che non si temono; e due origini fatalissime de'nostri mali.

Egli è un piacere, Uditori, sentir talora le persone del Mondo, che a certi ser momenti tengono ragionamento con noi Religiosi, e protestano d'invidiare la sicurezza selice del nostro stato. Oh voi beati, ci dicono, che siete lungi dalle occasioni del Mondo! Noi miseri, che ci viviamo in mezzo a tanti pericoli di perder l'anima! Credeteci, ch'è somigliante a miracolo campar, ne salvì. Noi si inteneriamo, Uditori, a

così belle parole, e studiamo di consolare la religiosa tristezza di chi ci parla così. Ma se ci avvenga di riconoscere alquauto più chiaramente i costumi del Mondo, per poco che siamo astretti di condannare la nostra cenera compassione di troppo credula semplicità. Voi ci vivete in mezzo a tanti pericoli di perder l'anima? Deh perdonatemi, ch'io nol dirò già per insulto, ma per do-

Egli anzi dovrebbesi giudicare, che voi ne foste nella maggiore penuria, e vedere l'infinita sollecitudine, con che voi sempre ne ricercate di nuovi. Perchè non contenti delle occasioni, che vi offre per se medesimo il commercio del Mondo, di quelle, a che vi obbliga il vostro stato, di quelle, che il nimico vi fa incontrare per ogni via; voi pur n'andate di tante altre cercando dov'esfe non cercan voi? Perche appunto più solleciti, e più frequenti portate i passi, dove la passione, ed il genio ve le apprestano più lusinghevoli? Perchè le ore, se ve n'ha alcuna, in cui sieno inaccessibili, vi sembrano le più lunghe, e le più triste della giornata? Perchè non può mai tenersi lieta e libera compagnia, a cui voi tosto non abbiate da intervenire? Perche non può farsi festa, nè mai darsi spettacolo, a cui voi tollo non vogliate affistere ozioso? Non si promovono con un zelo infinito del piacer pubblico tutti i più liberi divertimenti? Non si riempiono le sale, i teatri, i conviti di genti non obbligate? E a non privarsi di così fatte occasioni, non si tollera, senza noja, e senza querela l'incomodo delle ere, l'intemperie delle stagioni, il disordine delle famiglie; e non si giugne per così degna cagione a impoverire senza malinconia?

Ma che potrebbe, se il Ciel vi salvi, farsi di più nel Mondo, se in mezzo ad essoci si vivesse in penuria maggiore assai d'ocvalioni, che non si vive ne Chiostri, e fosse tutto il suo studio riposto in cercare di provvedersene, come sembra sua Massima, nonpoterfi trovar piacere, ove non fia pericolo di peccare? Dopo ciò, chi potrà udire con pace la querela delle occasioni, o chi potrà persuadersi che si tema un pericolo, senza cui ci è nojola ogni ora del nostro vivere? Ma forse che tante occasioni, che non si fuggono, s'incontrano almeno con qualche Rudio di armarci e difenderci contro la loro forza? lo sostengo, e piango, che no. Rinnovatemi l'attenzione.

Veniva Jehu asperso ancora del sangue della samiglia d'Acabbo per lui estinta: quando a Jezabele moglie e madre degli uc-

cisi due Re su recata novella dell'arrivo imminente del vincitore. Che sece allora la sconsigliata; Pensò modeste parole, atti pietosi, vedovil portamento, saggio ed onesto, che potesse spirare all'animo di quel seroce soldato pietà e rispetto per lei ? Nulla di ciò, A(coltatori, Ella pensò di non avere a perdere un sol momento a metter tosto in faccenda tutte le Damigelle della sua Reggia per adernarsi e abbellirsi, quanto sapeva meglio istruirla l'antico studio, e la femminile scienza della sua perdutissima vanità: ('IV. Reg. 9.) Porro Jezabel introitu ejus audita, depinxit oculos suos stibio, & ornavit caput suum. Forsennata, la rimprovera il Padre S. Cipriano, a che ti adorni, infelice, se non se a'cani, che sono presti per divorarti? Cotesta pompa importuna non sa chel accendere viammaggiormente il fiero sdegno: di Jehu, ed affrettar la rovina de l' tuo memorabile precipizio. Eccovi, o Cristiani, un'immagine lagrimevole, ma troppo viva e verace de'nostri incanti costumi. Entriamo, fe sì vi piace, entriamo un tratto nelle case cristiane, qualor si tratta di esporsi ad alcuna delle occasioni, di cui vi parlo. Donne, i nimici della vostr'anima penfano di profittare o della vostra debolezza, o della vostra semplicità, o dirò ancora di più, della vostra stessa bontà. Ma frattanto qual è il vostro studio a qualche vostra difesa? Ohimè! Non altro che quel medesimo di Jezabele: Depinzit oculos suos stibio, G ernavit caput suum. Che artifizi, Dio immortale! a far parere turtociò; che si è, o piuttosto ciò, che non si è! Che lunghe ore perdute a ricercar tutte l'arti di crescer grazia e lusinga agli atti, al portamento, alla persona, al sembiante! Che pentimenti, che impazienze, che affanni, per un capello, per un fior, per un neo, che sem-bri fuori di legge! Che studio infomma di vanità! Oh Dio! Voi prevedere dovreste quegli accidenti, che possono esservi più tentatori, a fuggirli opportunamente, e schifarli; ma queste sono pur troppo le circostanze in cui si mettono gli ordini, si accordano i modi per incontrarli, e farli tanto improvvisi parere, quanto furono più penfati. Dovrebbesi studiar d'estinguere le nascenti passioni; e in quella vece si studia il modo d'accenderle, o accese di fomentarle; e finti sdegni, e molli condiscendenze, e ardite vivacità, e l'anguide malinconie, sagrificando a questo studio infelice il valor di uno spirito vivo, accorto, penetrante, istruito, ma che si perde miseramente così. Anzi i giugne spesso a così estrema miseria,

che una periona, che ha la virtu, o la fortuna di non sentir passione, a non parer di un carattere freddo e increscevole, singe per compiacenza una passion, che non ha. Gran male l'averla, Uditori, gran miseria doverla singere; ma nell'un modo, e nell'altro, grande insensibilità al pericolo nostro, e all'altrui! Eppure non sono queste le armi, queste non son le disese, di cui va cinto il nostro animo nelle occasioni? Porro Jezabel introitu ejus audito, depinxit oculos sues sibio, de ornavit caput suum.

Ah, Cristiani, io non vi predico in questo giorno, che per amore di Gesù Cristo vi fuggiate negli Eremi, o ne' Diserti. Non vi condanno i commerci d'una civile società, quali essi fossero altrettanti peccati: io vi prego unicamente a comprender il vostro certo pericolo, e a saggiamente temerlo. Questo saggio timore, io non pretendo, the in voi produca, the due molto discreti, ma indispensabili effetti. Sia il primo di una giusta moderazione in esporvi a somiglianti occasioni, sicchè di esse non sia tessuta la vostra vita: ma se ad alcune vi obbliga la convenienza, e lo stato, da molte, che vi fon libere, cerchiate di contenervi. Sia il secondo di un'assoluta necessità, che qualot vi esponete, sludiate prima d'armarvi contro la loro forza. Umili, costanti, e fervide preghiere a Dio, pensieri tasti, Massime d'onor vero, e di sincera religione, legge inviolabile d'onestà, di decoro, di modestia cristiana a i guardi, agli atti, alle parole, agli ornamenti, al contegno, di cui non sia mai la regola l'altrui costume. Beveano gli Assirj là nel profano padiglion d'Oloserne, riflette il Vescovo S. Ambrogio, ma non beveva Giuditta: (Sant' Ambrog.) Bibebant Afsprii; sed non bibebat famina Judith. Disotbitavano essi con libertà; ma Giuditta si stava sempre in guardia di se medefima nè quell'esempio la pervertiva a imitarlo. Però ci fu intatta, e ne uscì vincitrice: Sobrii vigore consilii abstulit Holosernis caput, vido. riam reportavit. Questa sobrietà di consiglio, sia nell'esporvi, sia nel tenervi in somiglianti occasioni, quella è, dilettissimi, ch'io vi predio, necessaria; nè so temere, che un zelo/così discreto polla offendervi, od alienarvi. Altramente facendo, che ne avverra? Un pericolo non temuto, contro cui l'uomo non è difeso, non ha, che debole resistenza, seci combatte. Forza è soccombersi, euscirne senza vittoria. Questa è verità, ch' io spero farvi sentire praticamente. Non vi stancate di seguirmi per poco d'ora con attenzione.

No, io nol contendo, Uditori. Alcuna volta l'occasione, commecchè lusinghiera non vi combatte. O l'animo distratto altrove, o la contraria disposizion degli umori, o l' artifizio medefimo del tentatore vi lascia del tempo in pace. Ma chi potrebbe lungamente promettersi questa triegua? O tosto, o tardi per chiunque vive nel commercio del Mondo è inevitabile una battaglia. Trovasi finalmente una persona, che piace; etrovasi a mille fatalissime circostanze, che troppo piace. Quì è, miei Signori, dov' io faprei volentieri, se di queste battaglie si possa sperar vittoria. So le difese, che suol vantare l'umana ambizione: so le alte idee, che si formano dell'onore, che vuolli argine infuperabile alla viltà e debolezza delle passioni umane. Ma io vi chieggo, se queste ides sieno pratiche veramente, e voi di fatto le troviate così. Quanto a me non saprei ricordar altre avventure fuori di quelle, che leggonsi da Dio descritte ne' Santi Libri.

Sara, e Dina, l'una moglie, e l'altra i figlia di Patriarca, sono i due celebri, e grandi esempi, che ci ha lasciato Dio stesso a istruirci dell'esito, che da lui stesso, eda noi è a sperare, o a temere nelle occasioni, di cui vi parlo. L'una, e l'altra pellegrinavano per terre barbare ed infedeli, portando con esso seco nei pregi de'loro volci, il pericole della loro onessà. L'una e l'altra vennero nelle mani di Re possenti e stranteri di esse accesi. Ma che? Per Sara moglie d'Abramo, e nell'Egitto presso di Faraone e nella terra di Gerari presso di Abimelec, Dio fe' prodigi, e la campò d'ogni oltraggio. Dina figlia di Giacobbe uscita una volta fola de padiglioni paterni per vedere le Donne de Sichimiti, fu rapita da Sichem, nè non ottenne da Dio la difesa, che protetto avea Sara mirabilmente. E perchèciò? interroga S. Agostino, se non perchè l'occasione di Dina su volontaria, nè prese ella di se la guardia, che pur poteva e doveva. Quelle di Sara surono necessarie, ne più di quello, che fece, poteva guardarla Abramo. Difende egli quelto Santiffimo Patriatche dalle calunnie di Fausto Manicheo, e lungamente dimostra, che nella guardia di Sara Abramo lasciò a Dio la cura di provvedere a quel solo, a ch'egli non potea provvedere per se medesimo: (S. Aug ) Ne Deum tentaret, fecit quod posuit; quod matem non posuit, illi commiste. Ora egli appartisne, dice S. Agostino, al dritto ordine di provvidenza, che l'uomo faccia quanto è da se, lasciando a Dio il pensiero di quello, che non può fare egli stello. A quella condizione egli si può promettere la sua grazia, e la sua prodigiosa assistenza. Pretendere di ottenerla suori di questa legge, e presunzione ingiuriosa alla grazia, e alla sua provvidenza. E'un tentar Dio, promettendosi un prodigio di protezione: prodigio, che tanto egli non ci ha promesso giamunai, che anzi ha minacciato palesemente di deluderne la speranza. Ma senza entrar negli arcani della provvidenza, e della grazia, la nostra sola sperienza, Uditori, è un argomento troppo sensibile a farci chiara conoscere la verità. Torniamo un tratto alla divina Scriptura.

Quando Abimelee ricordato pur dianzi, restituì per divino comandamento Sara in-Patta ad Abramo, avendo all' un fianco la Donna, all'altro il riconosciuto di lei marito, fece a lui dono di grossa somma d'argento: e nell'atto di metterlo tra le sue mani, questo, disse rivolto a Sara, questo, o Donna, ti provegga di velo agli occhi presto chiunque si troverà esser con teco; e ovunque tu n'anderai, ti sovvenga di quello, che ti è avvenuto: (Gen. 20.) Hoc sit tibi in velamen oculorum ad omnes, qui tecum sunt; & quocumque perrexeris, memento te deprebensam. Belle parole, Uditori, con cui ben potrebbe un Ministro di Dio molti di-Atribuire di questi veli alle persone, che seggono ad ascoltarlo. Soffrite ch'io ve ne faccia quel dono, che posso farvene, ritessendo, e anettendovi fotto gli occhi la ferie d'alcun de'vostri passati danni, che non dovreste dimenticare.

Una di queste occasioni pericolose incominciò per avventura a combattere il vostro cuore. Mossero da principio mille affetti nel voltro animo, che voi pallalle per incolpabili. Appresso mille arditi, e involontar) pensieri conturbaron la pace del vostro spirito, intiepidirono la voltra antica pietà, giunfe-To per avventura ad accendere nel caldo perto qualche scintilla di desiderio. Qual su allora la vostra risoluzione? Fuga, esilio, divisione da un pericolo sì lusinghiero? Che gioverebbe ingannarvi? Voi ritornaste per genio dove prima il solo diporto vi avea condotto. Il vostro studio su di piacere a chi piacque a voi. La vostra persona si ingentill; fi raffind il vostro spirito; non so come, voi ad un tratto vi trovaste essere liberale, manierolo; eloquente, e tutte l'arti apprende-Re di ben parere. Mille vincoli antichi e nuovi giustificarono la vostr, corrispondenza, euoprirono ai guardi stassi siù goloti, e più aecorti la vostra passione. Oggi un passo ipoltrato, domani un altro; oggi una confi-

denza, domani un dono; oggi una confestione troppo sincera, domani un tratto troppo obbligante. Finalmente .... Non più. Eccovi il voltro velo: Memento, memento te deprehensam. Altra volta fu un guardo solo. fu un fol momento, che v'assalì, e in un istante vi debellò nel profondo della vostr'i anima contaminata da un desiderio perverso. del vostro cuore. Forse un accidente impensato, una satale opportunità, le tenebre, lasolitudine: non si sa come, non più. Eccovi i vostri veli. Non isdegnate portarli a qualche vostra difesa dinanzi agli occhi: Hocht tibi in velamen oculorum ad omnes, qui tecum sunt; & quocumque perrexeris, memento te deprehensam.

Io non fo, miei cari Uditori, se abbiate mai riflettutto, come nella Scrictura i nofiri pericoli fi paragonano ai lacci, e le paftioni noltre ai torrenti. I lacci feoccano e Aringono tutto a un tratto: e i torrentirovinano in pochi istanti gli argini più robuski. Se un Pellegrino inesperto negli arse giorni di State fi avvenga a far luo viaggio lungo le loro sponde, e chinando all'arenoso asciutto alveo uno fauardo, neppur ci vegga tant'acqua, che basti a spegnere la sua lete, per poco condanna d'inutilismi, e di superflui sì alti e larghi ripari. Ma. venga l'umido Autunno, lucceda al Verno nevolo la tepida Primavera. Quest'argine sì munito appena è mai, che non rompa, nè

ceda all'impete della corrente. Oh Dio! Amaramente, ed altamente piangeva il Radre S. Agostino, noi abbiamo a nostri giorni veduto le colonno dei Santuario crollare, e frangersi all'urto d'un'occasione; uomini, della cui santità, dice il gran Badre, non più avrei temuto, che di quella di un Girolamo, o di un Ambrogio; uomini, che emulavano coll'uinocenza de' lor costumi, e coll'altezza della loro con-. templazione gli abitatori del Cielo; uomini, che aveano intorno una carne piuttofto spoglia, ed avanzo della lor penitenza, che non suggetto di alcun piacer della vita; uomini finalmente coperti di trofei, e di palme riportate cossantemente di tutte l'arti, e le forze del tentatore: eppure all'occasione d'un volto, una lufinga, d'una fatale opportunità, caderono mileramente, anzi precipitarono nei delitti più sordidi, e più nesandi. Che possiam dunque prometterci di noi meschini, canne fragili e imbelli? Di noi, che nè macera l'austerità, nè sortifica l'Orazione, nè difende la solitudine, nè le passate vittorie rendono gioriosi? Ma finale mente un'autorità si infullibile, una ragio-

Digitized by Google

ne-

me al convincence, un'esperienza così innegabile ci serva almeno di disinganno. Queste certisime, verità ci sieno sempre presenti, comiè un velo dinanzi agli occhi di chi lo porta: Hoc fit tibi in velamen oculorum; e ovunque noi n'anderemo, deh ci sovvenga dei pericoli, che abbiam pallato: Et quocumque perrexeris, memento te deprebensam. Il mezzo unico di refiltere a questa sorta d' occasioni, se ci combattono, non è che quel della fuga da una battaglia sì lufinghiera. Esporvisi arditamente, volontariamente durarvi, e lulingarsi di vincerla, è presunzione condannata troppo altamente, dalle Scritture, e da' Padri, e dalla nostra esperienza stella convinta.

Ma, ohimè, che questo pericolo non temuto, questo pericolo, che non si vince, si fa da ultimo un pericolo, che si ama, e forma, e strigue una catena terribile di perdizione. Questa è la parte la più importante di questa Predica. La tratterò brevemente, ma vivamente, dopo un momento brevissimo di riposo.

#### SECONDA PARTE.

Pericolo, che ci ha vinto, pericolo, che A fi ama. Lagrimevole verità, Ascoltatori! Crescono in questa sorta d'occasioni le nostre perdite; e però appunto in noi si accende vieppiù, non odio, non aborrimento, mon fuga, ma tenacissimo amore all'origine de' nostri mali. Questi mali medesimi, che dovrebbono a noi parere un flagello da al-Iontanarci da quella mano, che ci moltiplica le ferite, formano anzi una catena, che ci annoda miseramente, e ci strigne a tatalissima servitù; e noi, che un tempo avremmo fenza difficoltà abbandonato l'occasione innocente, da cui la nostr'anima non avesse sofferto mai alcun danno, non sappiamo risolvere d'abbandonarla, poiche ne abbiamo sofferto gli estremi mali.

Un Ministro di Gesù Cristo, a cui voi accusate i primi vostri delitti, se è saggio abbastanza, sedele al suo ministero, e animato d'un zelo sincero e vivo della vostra salute, vi sa accorto e avvisato del vostro pericolo, vi sa rissettere a tutte le circostanze, che più l'aggravano, pregavi di allontanarvene. Ma che suol egli ottenere pertuttociò? Non più di quello, Uditori, che ortenessero gli Angeli autori a Lot di ritirassi ed uscire dell'empia Sodoma. Egli è un orrore, o Signori, leggere nella divina Sorittura, le villanie, che i Cittadini di Sodoma usarono alla Casa di Lot a quella

notte medeluna, a ch'egli feco albergava gli Angeli da Dio mandatigli per, soccrarlo all' incendio di quell'infame Paese. Eppur facto giorno, quando Lot dovea mester ali a fuggire da quella Terra scellerata e villana. tante tessea dimore, che su mestieri, che gli Angeli il prendestero per la mano, e quasti a sorza il traessero della Città condannata: (Gen. 19.) Dissimulante illo, apprependerunt manum ejus . . . duxeruntque eum . In posuenunt extra Civitatem. Nulla mono. Uditori, si converrebbe di poter far con un uomo, che un'occasion lusinghevole ha pervertito. Ma non offendoci un'angelica forza, che posta farlo, che suole egli avvenire? Tornasi all'occasione, che ci ha vinto una volta. Gli ostacoli, e gli argini sono a difmisura più deboli. Vengono replicandosi miseramente, e moltiplicandos: le cadute, talora d'opere, spessissimo di pensieri, di compiacenze, di desideri. Vinti una volta, quand'è, che voi più siate signori di voi medefimi? Ohimè! Con quanta facilità una di queste occasioni, di sua natura non più, che occasione pericolosa, si fa per voi occasion prossima di peccare!

Ora eccovi giunto al termine, che dee decidere, o della vostra perdizione, o della vostra salute. Quì non ci ha mezzo. O abbandonare quest'occasion volontaria, che già è per voi satta prossima; o perseverarci e perire. Che rispondete? Oh Dio! Come potrebbe sisolversi d'abbandonare una persona, che si ama? Farollo un giorno; ma adesso io non posso: pinttosto studierò tutte l'arti di non ossender più Dio.

Ma s'egli è un offenderlo, Criftiano amato, il folo atto d'esporvi all'occasion prossima di peccare, quantunque niun altro peccato non commetteste. Ma se l'animo di durare in questa occasion volontaria, è un
animo incapace di riconciliazione con Dio,
e della grazia de Sagramenti. Che giovano
le Consessioni, che forse moltiplicate? Le
Comunioni che giovano in questo stato? Non
vi lasciate ingannare: dirò meglio; non ingannate voi stessi. Son sacrilegi.

Ma Padre, infine quest' abbandono è si difficile che io adesso non posso, tant'è, non posso. Che aspettate, ch'io vi soggiunga, anima cristiana, che mi opponete così? Ho io sorse a far amaro trionso di questa vostra consessione, quast di un argomento, che vi dimostra con evidenza la verità, ch'io vi predico? Ah, che io mon curo convincervi, cristiani amati; io non desidero, s'è possibile, che di salvarvi. Piango il vostro stato; compatisco l'assissione del vo-

stro cuore; sento nel mio tutta la forza, che voi dovete fare a voi stessi. Ma se io vi amo davvero, ho a sentir meno l'eternizà della vostra dannazione, che l'amarezza di un momentaneo abbandono, cui vi veggo obbligati? Ho a sentir meno le osses, che in questo stato inselice non cessate di fare a Dio, che la dissicoltà di un atto, che ponga lor sine e mettavi a salvamento? Ah, Dilettissimi, quì si tratta di tutto, perchè si tratta di perder Dio. Un atto magnanimo, e generoso, e sedele vi mette in sal-

vo; una irresoluzione vi perde. Avvivate la fede di un bene immenso e infinito che ve lo chiede. Argomentate da voi medesimi, quanto un giorno vi ha più amaro esfer privi di lui sommo, unico e vero bene per tutta l'eternità, se parvi oggi sì insopportabile privarvi per poco tempo di un falso bene. Deh che sia mai la divisione perpetua dal Creatore, se così amara riesce la division momentanea da una misera creatura? Pensate al danno infinito, che voi recate alla persona medesima, che coll' esempio fedele della vostra conversione, non sapete risolvere di salvare. Che se non basta l'amore a ottenere quest'atto dal vostro cuore; aprite un tratto fotto degli occhi vostri la voragine di quelle fiamme eterne e inestinguibili, in cui per sì poco eleggete precipitare. Anche Lot ricordato pur dianzi adduceva impotenza di salir sino al monte: Non possum, diceva egli (Gen. 19.) non possum. Ma poiche il fumo, e il grave odore del zolfo ingombrò tutto intorno l'accesa aria, da cui vive fiamme piovevano fulle Città peccatrici, superò l'erta salitasenza difficoltà. Voi felice! se ne farete altrettanto. Misero! se non sapete risolvere di falvarvi.

Finalmente ( 1b. ) noli respicere post tergum, nec ses in omni circa regione, io debbo dirvi colle parole degli Angeli liberatori. Una division, che vi salvi, vuol estere divisione d'ogni parte persetta. Volgere addietro un guardo può essere a voi satale altrettanto, quanto alla moglie di Lot su la sua vana curiosità. Mirar Sodoma, e restarsi in quell'atto esangue, immobile, ed insen-

fibile, su un punto solo: ( Ib. Respiciensque Uxor ejus post se, versa est in flatuam salis.

Lo Spirito Santo nella Sapienza diffinisce questa Donna infelice: Memoria, e monumento lasciato da Dio a' posteri, d'anima incredula, in cui esti possano ravvisarsi : (Sap. 10.) Incredibilis anima memoria stans figmentum salis. Anzi è il Salvatore medesimo, che ci ricorda nel luo divino Evangelio questo memorabil gastigo d'un avanzo di passione, e di affetto non abbassanza sagrificato: (Luc. 12.) Memores effote Uxoris Lotb. Certe sollecitudini, certe conserve di memorie troppo pericolose, certe vane curiosità; voler sapere della persona, dove, con chi, quando, come, e perchè: voi m'intendete, sono avanzi di passione, dirò meglio, sono somenti della passione medesima a raccenderla più fatale. Miseri! Che sia di voi. se per sì poco perdete il frutto, ed il merito di un atto si eroico o generolo! Perora la vostra causa, ed applica la Scrittura il P. Sant' Agostino: (S. Aug. ) Uxor Loth ubi respexit, remansit; to hominibus sidelibus quoddam præstitit documentum, unde illud caveatur exemplum.

Ma voi per ultimo perdonatemi, se dell' infelice necessità del vostro presente stato io ne formo un suggetto d'istruzione per chi in esso laddiomercè non si trova, tuttavia essere. Eccovi, Dilettissimi, dove conduce un'occasione, che non si teme, un'occasione, contro cui non istudiamo d'armarci di sorta alcuna, un'occasione, da cui finalmente ci lasciam vincere. Conduce un nomo agli estremi più difficili, e più fatali; nè altro scampo più non gli lascia a salvarsi, che la più amara, e più indispensabile divisione Non è egli dunque miglior consiglio prevedere questo pericolo? Temere queste occasioni? E privarci piuttosto di un mediocre piacere, quantunque lecito, che non esporci a così grave danno, ma inevitabile? Siane vostro il giudicio, che io non debbo rimproverarmi di avervi oggi, nè taciuta per debolezza, nè alcola per artifizio, nè per soverchio rigore esagerata in parte al-

cuna la verità.

Digitized by Google

PRE-

# PREDICA VIII.

# PROVVIDENZA.

O Mulier, magna est sides tua, siat tibi sicut vis. Matth. XV. (Evang. Fer. 5. Domin. Quadrag.)

Ttributo alcuno non è nel sovrano esser di Dio, o a sentir più benefico, o a conoscere più evidente, della sua adorabile Provvidenza: eppure non ve n'ha alcuno, o Signori, contro cui gli uomini, o più infedeli movessero i loro errori, o più ingrati portassero le lor querele. Ma qual de due dovrò io prima riprendere, o quale prima stupire, diceva l'eloquentissimo Padre e Vescovo S. Ambrogio; la cecità, ovvero l'ingratitudine? Poteano gli uomini non vedere la troppo chiara bellezza dell'Universo? La ricca altrettanto, che ordinata distribuzione di tanti beni, che in esto pur si contengono? Quest'ammirabile conversione di cieli, questa costante suc-cessione di tempi; questa fedele fecondità della terra, quella comunione concorde di sì discordi elementi, questo moto, questa luce, quest'aria, quest'ordine maraviglioso di cose poteva egli agli occhi loro nascondersi? O non anzi tuttociò era un testimonio infallibile, per cui negli snimi umani s'imprimeva profondamente la pubblica cognizione di una Provvidenza sovrana di canti beni larghissima denatrice, e del vario, e stupendissimo loro uso certissima reggitrice? Purnondimeno, segue lo stesso Padre, si trovaron degli uomini così arditi, e sì ciechi, che spirando, e pensando, e vivendo per benefizio, e per dono di quella liberalissima Provvidenza, furono arditi negare questa Provvidenza medefima, ed a cagioni senz'anima, e senza mente, anzi all'inco-stanza stessa del caso, attribuire consigli co-sì divini, opere così stupende, e tutta l'ordinatissima serie dell'Universo. Or s'io non trovo nel Cristianesimo una sì deplorabile cecità, pochissimi però ci sono, che alla pietosa, e paterna Provvidenza di Dio si abbandonino con tanta fede, con quanta l'umile Cananea in questo di commendata così altamente da Cristo: (Matth. 15.) O mulier, magna est sides tua. Molti tentati forte ad errare contro di lei, e moltissimi, che mai non cessano di querelarsene, Dicia-

mo il vero, Uditori. Il Mondo è pieno di malcontenci del governo di Dio, perocchè è pieno di genti misere ed inselici. Vuolsi ella dunque giustificare una volta quest'adorabile Provvidenza, e noi dobbiamo toccar con mano, se sia possibile, la vera origine de' nostri errori, e delle nostre querele. Due verità banno da conseguirlo, che sormeranno i due punti di questa Predica. Alla Provvidenza di Dio appartiene costituire il fine alle sue creature. Noi dimentichiamo, o non curiam questo fine. Questa è l' origine de' nostri errori contro la Provvidenza. Sarà la verità prima, suggetto del primo punto. Alla Provvidenza di Dio appartiene l'elezione dei mezzi alle sue creature. Noi le ulurpiamo quello diritto, e vogliam reggerci in tutto per noi medesimi . Questa è l'origine de nostri mali, e delle nostre querele. Sarà la verità seconda suggetto dell'altro punto. Fine, e mezzi, U-ditori, che spiegano, giustificano, esaltano la Provvidenza di Dio, istruiscono l'ignoranza, correggono la malizia, ristorano la miseria dell'uomo. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Il fine supremo ed ultimo cossituito da Dio alle sue ragionevoli creature, non è una temporale e caduca, è una eterna ed immortale selicità. L'ignoranza di questo sine, ristette S. Agostino, su l'origine degli error dei Gentili contro la Provvidenza; ma la dimenticanza, ovvero la noncuranza, in cui noi viviamo di questo sine, osservate, come non meno lo sia dei nostri. Io voglio rendervi assa sensibile l'istruzione di questo punto gravissimo con un celebre tratto della divina Scrittura.

Messi in rotta i ribelli, ma ucciso a un tempo contro il reale divieto del buon Davidde, il suggitivo Assalonne, giunse appena a questo pietoso padre il tristo annunzio del caso acerbo, che assilitto sopra modo, e dolente per la morte del reo sigliuolo, diè in

Digitized by Google

un pianto dirotto, funestando col suo dolore l'allegrezza della vittoria. Quando Gioabbo nccisore dell'inselice garzone, ma benemerito aun tempo di quella fortunata battaglia, fattosi arditamente innanzi al Re sconsolato; Signor, gli disse, che ingiurioso pianto è cotello, che voi versate? Le vostre lagrime cuoprono oggi di confusione la fronte de servi vostri fedeli, che voi, e la vostra famiglia hanno salvato col lor valore. Perdonatemi : ma voi amate chi v'odia, e odlate infomma chi vi ama, facendo al Mondo conoscere, che niuna cura non vi prendete de' vostri prodi soldati, nè de' vostri Capieani fedeli: ( II. Reg. 19.) Diligis odientos ze, & odio babes diligentes te: oftendisti, quia non curas de servis tuis, & de ducibus zuis. Ardito invero, e temerario parlare di un suddito al fuo Signore! Ma piucchè all' ardire io vi prego riflettere con S. Gio: Grisostomo alla torta, e infussissemaniera del suo discorrere. Pensa, o Giozbbo. che Davidde è Re, ma inoltre ancora egli è Padre. Il sangue, che tu bai sparso, è tangue di un suo figliuolo, e sarebbe crudele il trionfo di questo Principe, se tutto inteso alla gloria della sua dignità dimenticasse gli affetti della natura.

Niente di quello, Uditori, pensò Gioabbo, e però tre errori commise contro Davidde, che sono appunto gli stessi, che noi fogliamo commettere contro la Provvidenza. Fu il primo, non avere riguardo in lui, che alla condizione di Re, niente a quella di Padre. Fu il secondo, volere almeno, che la condizione di Padre intieramente cedesse a quella di Re. Fu il terzo, negare ardisamente a Davidde il carattere di buon Re, perch'era a un tempo buon Padre. Eccovi partitamente la serie de' nostri inganni.

Rinnovatemi l'attenzione. Due caratteri sono in Dio, insegna l'Angelico S. Tommaso, che sono i cardini del-la sua Provvidenza. L'uno di Autore della natura, l'altro di Autor della grazia. Se-condo il primo Egli è nostro Re sovrano disponitore di cutto l'ordine naturale. Secondo l'altro egli è nostro Padre, amantissimo dispensatore di tutto l'ordine sopra natura. Però la sua Provvidenza l'uno e l' altro ordine indivisamente abbracciando, formar non si può giudicio alcuno delle sue opere, le l'uno e l'altro non si consideri. Ma che? Una gran parce degli uomini ragionando della Provvidenza di Dio, o intieramente dimentica l'ordine della grazia, e i beni eterni, che l'accompagnano, e unicamento riffette alla varia distribuzione dei

beni caduchi e mileri della terra; ovveramente in primo luogo considera questi secondi, e vorrebbeli in premio, ed in mercede de' primi; nel che gli uni togliendo il primo cardine fondamentale della Provvidenza di Dio, lo considerano come Re, lo dimenticano come Padre; gli altri disordinandolo, e pervertendolo vorrebbono, che la condizione di Padre servisse in tutto a quella di Re; e finalmente conchiudono contro Dio, pressochè colle parole medesime, con cui conchiuse Gioabbo contro Davidde: Diligis odientes te, odio babes diligentes te: oftendisti quia non curas.

Sentite, cari Uditori, come talora noi stessi percosti da qualche grave sinistro siamo arditi di ragionare. Che giova effer giusto fu questa terra; e l'esser empio che nuoce? Noi veggiam l'empie prosperato foventemente di molti beni; povero il giusto, ed assitto; i nimici di Dio in sesta e in trionfo; gli amici in amarezza, ed in lutto. O si convertà dunque dire, che Dio ami i suoi nimiei, che favorisce, ed abbia in odio gli amici suoi, che travaglia; o certamente, che per le cole di quaggiù non abbiaci Provvidenza: Diligis odientes te, odio habes diligentes te: oftendisti quia ron curas de sor-

vis tuis, non curas.

Quell'argomento, Uditori, che non ba in fe medesimo forza, alcuna, ne acquista tanta da' nostri inganni, che molti per avvontura di noi troverebbono difficoltà a scioglierlo, ed a rispondere. Ma ditemi, o Crifiiani, la presperità della terra è ella la vera felicità, il vero fine dell'uemo da Dio levato dalla condizione di fervo, in eui egli è per l'ordine di natura, a quella di figlio, e d'erede, in cui entrato per l'ordine della grazia ha diritto a un'eterna ed immortale felicità? Dunque non è certifimo ed evidente a conchiudere, che ne questi caduchi beni ester non postono il vero premio della giustizia, perchè non sono il vero fine dell' uomo; nè questi caduchi mali il vero gastigo dell'empietà, perchè non privano l'uomo di quello fine? Più, Ascoltatori: Se così è, la privazione stessa, e lo spoglio di questi caduchi beni non può esfere so ventemente una grazia di amorolissima Provvidenza, tanto solo, che a questo beato fine conduca; e non può effer non meno gastigo orrendo la temporale prosperità, tanto solo, che l'uomo da questo fine allontani?

Però, Afcoltatori, da questa stessa rivoluzione di cose, che rende agli uomini mikerioso il reggimento di Dio, giustamente e fortemente argomentavano, e dimoferavano

la Provvidenza sovrana i Padri S. Agossino, 8. Girolamo, S. Gregorio, e Salviano con altri molti. Conciossiache, dicean essi, se premiata di terrena prosperità fosse ognor la virtà, e il vizio sempre punito di terrena mileria, egli potrebbe restarci luogo di dubitare, che qui finisser le cose, nè altra avelleci Provvidenza fuori di quella del basso ordine naturale: ma veggendo non radevolte intervenire all'opposito, che altro ci dicono questi sensibili avvenimenti, suorichè un ordine superiore, immortale, ed eterno, a cui noi siamo serbati; ordine sovrano, a cui è forza, che servano le traccie tutte del basso ordine naturale; No, miei Fedeli, dicea l'Apostolo: (Ad Hebr. 13.) Non babemus bic manentem Civitatem, sed futuram inquirimus. Non è questa terra la nostra patria; quì noi non siamo, che pellegrini. Al beate soggiorno dei beni eterni ci scorge la Provvidenza: là è, dove noi siamo condotti. Ma sino a quando, o Padre e Ro onnipotente, soffrir potete la nostra ignoranza, e la nostra ingratitudine? Se altro fine voi non aveste proposto agli uomini, che una mitera temporale prosperità, se questa susse il premio sempre presente della giustizia, non ci sarebbe nel Mondo chi non vi fosse sedele; persona non oserebbe niente rimproverare del divino vostro governo: ma perchè voi ci avete pietosamente innalzati alla beata speranza d'un'immortale e celeste felicità, perchè avete degnato d'efferci non solamente buon Re, ma amantissimo Padre, voi troppo spesso soffrir dovete figliuoli ribelli e ingrati; voi udite ripetervi soventemente quelle ingiuriose parole: Diligis edientes te, edio babes diligentes to: effendiffi, quia non

Ma, Padre, parmi udire chi mi ripiglia; io credo, e confesso quest'ultimo nostro sine, e benedico e ringrazio la Provvidenza, che mi ha satto capace di conseguirlo. Un solo dubbio mi resta contuttociò, a cui sarei bramoso d'intendere se ci ha risposta. Dio, ch'è Signore di tutti i mezzi per sarlomi conseguire, perchè non usa di quelli, che sarebbono più conformi alla mia naturale selicità ? Io non pretendo, che questo sia il mio sine, io non perverto, nè niego il certissimo ordine della sua adorabile Provvidenza; desidero unicamente, che questo sia il mio mezzo, e poichè Dio il può, cerco, s'egli è possibile, di sapere perchè nol voglia.

Voi fate dunque passaggio, siccome è chiaro a conoscere, dalla costituzione del fine all'elezione dei mezzi, Ora intendiamoci Granelli Quarel. chiaramente. Voi in somma vorreste, che sosse da Die eletto e ordinato a confeguire il sine ultimo dell'eterna vostra sensicità, la vostra presente selicità temporale; e parvi duro mistero, che sa piuttosto la temporale miseria. Non è così? Or che direste, s'io vi sacessi conoscere e confessare, che Dio di satro, quanto era da se, ha eletto la vostra selicità temporale, siccome mezzo all'eterna, che la vostra miseria non è già stata elezione di Dio, ma sì elezione di voi medesso. Questo è punto gravissimo, che esige e merita tutta la vostra attenzione. Facciamo i passi ordinati su le traecie, che ne ha seguato il Padre S. Agossino.

Quando Iddio creò Adamo, vi fa riflettere quello Padre, voi certo non ignorate che il provvidissimo Creatore lo collocò non già su quest'indomita avera terra, da cui dovesse ogli riscuotero tardi e parchi frutti di largo e lungo sudore; ma sì nel Paradiso amenistimo del piacere, dov'era tutto spontanea e dilettevele secondità. Quivi eregli veramente felice, e questa felicità tana to non era un offacolo, che anzi era un mezzo da Dio donatogli a confeguire l'eterna. Eccovi dunque le prime certe disposzioni di Dio conformi a tutte le vostrebrame. Ma quali furono le disposizioni dell'uomo; Ohime! Rifiuto questo mezzo lo sconsigliato. Peccò lusingandos, che il gustare dell'albero della scienza di Dio vietatogla fosse un mezzo migliore per ottenere unz migliore selicità: (Gen. 3.) Eritis sicus Dii scientes bonum, Go malum. Ora ditemi, cari Uditori, di chi poteva lagnarsi Adamo già fatto esule del Paradiso terrestre, e misero abitatore di questa valle di pianto, qualora stanco per le fatiche del giorno rivedeva all'imbrunir della sera la sconsolata conforte, e seco dovez dividere piuttofio il pane dell'afflizione, che del ristoro? Quando sul volto esangue dell'innocente figliuolo vide la prima volta, e nel paterno cuore fent) tutte l'orror della morte? In tutte queste misere circostanze, Uditori, di chi avrebbe potuto lagnarsi Adamo, se non di se stesso? Entra S. Agostino nei vicendevoli ragionamenti, che i primi Padri dovevano tener tra loro, e ti ricorda, o mia Eva, pargli sentir parlare Adamo, in quale state felice Iddio ci avea collocato? Chi mai potrebbe dimenticarlo? Ma .... Noi l'abbiamo perduto per nostra colpa. Egli è assai, che tuttavia ci viviamo sopra la terra, e non siam morti per lo veleno di quel serpente, di cui seguimmo i consigli. Dio èstato pietoso verso di noi: ma noi certo summo crudeli contro di nor medesimi. Questi, dice Agostino, dovevan essere i sentimenti di Adamo, il quale non ignorava, come notò l'Ecclesiastico, che non aveva Iddio creato per lui la morte, nè la miseria, nè i mali, ma che però li sossiriva, ch'erasi opposto egli stesso alla sua pietossima Provvidenza. Seguitemi ora, Uditori, ch'io vengo a voi, colla dottrina bellissima e giussi-

sima di questo Padre. Noi siam figliuoli di Adamo; abbiamo tutti contratto l'originale peccato. Non è così? Con esso abbiam contratto un demerito policivo di quella prima felicissima Provvidenza, in cui Egli l'umana natura creò e costitul. Questa felicità naturale si è dunque perduta al Mondo non già per improvvis denza di Dio; ma sì per colpa dell'uomo. Eppur Dio pietolo, segue S. Agostino, che non ha fatto, a ristorar de' suoi mali questa caduta natura umana: Che Provvidenza seconda riparatrice non ha Egli fatto succedere alla Provvidenza primiera creatrice dell' uomo? E senza violare i diritti dell'adorabile sna giustizia, come ha esaltato gli essetti della sua inestabile misericordia? Leggete le sue divine Scritture, se non contengono una divina filosofia confermata dall'esperienza di tutti i secoli, di consigli, d'istruzioni, d'esempi, di precetti esattissimi ad ogni età, ad ogni stato, ad ogni condizion di persone, per ottenere su questa terra una vera-felicità, che ci conduca all'eterna. Sant' Agostino ne forma un argomento fortissimo contro a' Gentili, a dimostrare la verirà del nostro, e la fassità de lor Dei. Conciossiache, diceva loro rimproverando questo gran Padre, se alcun di voi sa qualche via a vivere beatamente, voi dovrete sibbene saperne grado a Platone, o ad alcun de' Filosofi, che pur ne scrissero, e ne insegnarono quanto seppono, ma non a Giove, nè ad alcuno de' vostri Dii, che non ne fecero mai parola: laddove il provvidissimo nostro Dio in questi suoi divini precetti, esempj, istruzioni, e consigli, ci ha lasciato mezzi certissimi per ottenere non pur l'eterna e avvenire, ma la presente e temporale selicità. Però io conchiudo colla dottrina di questo Padre, che trattene alcune poche elettislime anime per ammirabili tribolazioni condotte misteriosamente da Dio; anime favorite e fedeli, che nelle croci medesime, e nelle spine trovano le lor delizie, o certo al legno lommo conducono il loro merito; l'universale degli nomini non ottiene su questa terra felicità, perchè non meno di Adamo rifiuta questi pietosi mezzi, trasgredisce questi precetti, non cura questi configli, vuol reggersi per se medesimo; in una parola, si oppone alla Provvidenza. Veggiamolo praticamente.

Che è ciò, dilettissimi, che sorma ora la voltra infelicità ? Padre, sento chi mi risponde, io sono un Cittadino onorato caduto in molta mileria. Poco è, che io non abbia di che sostenere il decoro della mia nalcita: mancami spesso il pane, con che saziar la mia same: e se vedeste, quando tra poco d'ora mi tornerò al mio tugurio, l'alfedio dolorolissimo, che avrò d'intorno, della povera moglie, dei figliuolini innocenti, delle misere figlie restatesi colà entro per non-avere di che cuoprissi. Oh Dio! Il solo pensarci mi mette orrore. E se sapeste. Padre, la mia miseria! piange una madre; abbandonata, noncurata, derifa da un figliuolo crudele. E la mia! grida una moglie, costretta a soffrire il barbaro giogo d'un marito spietato, che non ha amore, ne sede. Qual mezzo ci ha dato la Provvidenza a non incorrere tanto danno, o quale ce ne dà ora per isfuggirlo, se a qual parte noi ci volgiamo, tutto è per noi argomento di pianto amaro, per non dire d'inconsolabile disperazione ?

lo sento, miei cari, la più viva compaskone de' vostri mali; e s'io potesti risterare vene in quelto punto, e farvi tutti lietissimi, non pur sudore verserei volentieri, ma vivo sangue. Ma voi soffrite non meno, poichè il chiedete, che a parte a parte io vi giustifichi Iddio. Rasserenatevi un tratto, s' egli è possibile, e rispondetemi sinceramente. E' ella dunque di verità stata la Provvidenza, che yi ha condotto sì male? O voi siete stati, che non avete seguito le condocte della Provvidenza? Quel mattimonio, di cui fon nati figliuoli sì mileri, lo avreste voi mai contratto, quando una cieca e fregolata passione era l'unica configliera delle vostre risoluzioni? Senza curarvi punto di consigliarvi con Dio, nè con alcuno de' suoi Ministri fedeli; ma trascurando superbamente, o crassamente ignorando i mezzi tutti di esplorare, e conpscere il voler suo; ma forse opprimendo nel vostro cuor la sua voce, che ad altro stato vi conduceva; ma resistendo a tutti i buoni configli de' veri amici, avete per ogni modo voluto seguir gli stimoli della vostra passione? E quell'estrema povertà, che vi affligge, è ella poi veramente un effetto di Provvidenza scarsa e avara con esso voi? ovver piuttosto una mifera conseguenza della vostra profusione, del vostro giuoco, della vostra trascuratezza, del vostro passato

lusso, e del vostro ozio presente? E a cotesto disamorato figliuolo, ditemi, avete voi adoperato l'educazione cristiana, che Dio Foleva da voi? Ovver piuetosto, consentendogli da' primi anni ogni licenza di vivere, voi stessa, madre infelice, siete venuta in lui educandovi un nimico di Dio, che si è poi fatto nimico di voi medesima? Che dirò o donna, de' ciechi amori, delle corrispondenze legrete, della ferma e invincibile ritoluzione, con cui voleste a marito quell'uomo stesso, di cui ora vi querelate, affermando e giurando, che solo potea formare la vostra felicità chi forma ora la vostra estrema miseria? Se così fosse, Uditori, come pur troppo suol essere, non fareste voi mileri però appunto, e però unicamente. che non avete seguito le condotte della Prov. videnza, di cui ora vi querelate; Rendiamo vieppiù sensibile una verità sì importante .

Eccovi un Popolo commosso per gran tumulto. Egli è il Popolo d'Israello, che il governo dei Giudici vuol cangiare in quello dei Re. Samuele Profeta lo ha retto sino a questo giorno da Padre, e con integrità sì incorrotta, che non avravvi persona di questo Pópolo stesso si malcontento, la quale posta rimproverargli, non dirò già un'ingiustizia, ma nemmeno il ricevimento di un solo dono spontaneo dalle mani di alcun di loro. Oh Giudice nel vero degno di aver nel Mondo in maggior copia gl'imitatori! Ma tant'e; il Popolo vuole un Re. Ebbene, dice Dio, Samuele ascolta le lor domande, e compiaci pur loro di quanto chieggono; perchè non è il tuo governo, ch'essi abbiano rifiutato, è il mio; non vogliono, ch'io più ragiri fopra di loro: (I. Reg. 8.) Audi vocem Populi in omnibus quæ loquitur tibi: non enim te abjecerunt. sed me, ne regnem super ees. Ma perchè un giorno non apbiano a far querela di me, prima li pre-gnerai e scongiurerai ciò, ch'essi chieggono. Esponi e spiega a parte a parte i diritti, che acquisserà sopra di cssi quel Re, che vogliono, e sa loro comprendere la servità, a cui eleggono di suggettarsi? ( Ibid. ) Veruntamen contestare cos, & prædic eis jus Regis, qui regnaturus est super eos. Samuele ubbidi, e lungamente e vivamente descrisse i mali, che ne farebbono lor venuti. A chiunque legge nel capo ottavo del Libro primo dei Re l'orazione tenuta al popolo dal Profeta, sembra impossibile, ch'egli potesse deliberare incerto un momento, non che rispondere, siccome fece, più altamente che mai: Noi tuttociò soffriremo: ma noi infine per

ogni modo vogliamo un Re. Abbiatelo duarque, poichè il volete, ripigliò Samuele: ma quando poi griderete contro di lui per lo dolore de' vostri mali, ricordatevi almeno, che voi foste, che l'eleggeste: (Ibid.) Clamabitis in die illa a facia Regis vestri, quem elegistis vobis.

Oh cecità, dite voi. Oh popolo sconsigliato! Poteva Iddio far di più per aprir loro gli occhi, a conoscere il loro danno? Ma io ripiglio più fortemente che mai, non ha dunque la Provvidenza fatto altrettanto con essovoi? Non vi hadetto in cento luoghidelle sue divine Scritture, che il secondare i configli d'una passione, è un suggettarsi a un dominio tirannico, che vi opprimerà senza dubbio, vi defolera, vi rapira tutti i beni? (Eccl. 18.) Si præfles animæ tuæ concupiscentias ejus, facient te gaudium inimicis tuis. Che l'ambizione, per cui voleste quel pollo origine de voltri mali, conduce un uomo al suo precipizio per i gradi medesimi del suo esaltamento? Che una cieca concupiscenza trae talmente di senno, che si sanno le più sconfigliate risoluzioni, e si sagrifica ad un piacere inselice quanto è di bene in un uomo? Che un avaro interelle, poiche ha tenuto schiavo di poca terra un milero interessato, di tante cure lo stringe, di tanti affanni, che invece della sperata selicità, do mette infine nel fondo della miseria? Che qual pur sia la passione, a cui vi diate a condurre, sempre vi consiglierà qual nimica, e fempre vi opprimerà qual tiranna? ( L. Reg. 8.) Verumtamen contestare eos, & prædic eis jus Regis, qui regnaturus est super

Ma voi, che pensalle di quelli avvili sì provvidi, che risolveste? (I. Reg. 8.) Na quaquam, voi replicalle, come gli Ebrei, Rex enim erit super nos, & erimus nos quaque, sicut omnes Gentes. L'esempio altrui, che quel popolo pervertì, voi pure ha pervertito, e maggior fede prestando alle vostre lusinghe, che alle parole di Dio, voi, o Giovane, avete per ogni modo voluto imitare e emulare le dissolutezze di quelli dell' età vostra; voi, a Nobile, l'ambizione de' vostri pari; voi o Donna, la vanità delle vostre compagne; voi l'interesse, voi il giuoco, voi la libidine dell' universale degli uomini: Erimus nos quoque, ficut omnes Genses. Che n'è avvenuto? Quello, che aveavi predetto Iddio. Altri ci hanno perduto la roba, altri la patria, altri l'onere, altri la sanità; chi la domestica pace, chi la maritale concordia; tutti ci hanno perduto la loro felicità. Disinganniamoci, Fedeli cari, D

eonchiudero coll'eloquente Salviano, non è flata la Prouvidenza, che abbia mancato a noi, ma noi sismo stati, che ci siam satti ribelli alla Prouvidenza: (Salvian.) Hac autem omnia ideo copiosius puullo prolata sunt, su probarennus scisicet, omnia, qua pertulimus, non improvidentia nos Dei, asque neglessu, sed sufissio, sed judicio, sed equifsima dispensarione, asque dignissima rewibu-

tione tolerasse. Ora eccovi giunti al termine di pregare, e di piangere a Dio, (I. Reg. 12.) a facie Regis, quem elegistis vobis: io dico di peegare, e di piangere, perch' egli vi tolga d' una miferia elettavi per voi medesimi. Ma che potrete da lui promettervi, da lui negletto, da lui offeso, da lui risiutato? Non facebbe giultifimo rifentimento, s' egli volesse lasciarvi in braccio d'una miseria, che è frutto della voftra elebione, conseguence dell'abbandono, che voi faceste di lui? Eppur sentite, se v' ha ragione di far querela della Provvidenza di Dio. No, Dilettissimi. Iddio non penta così; Egli non v'ha abbandonato. Anzi mi comanda di dirvi colle parole medesime di Samuele, che non temiare, che la sua gioria ripone, la sua grandezza, non in punirvi, ma in perdonarvi; che in questo stato medesimo Egli è per farvi felici, e ristorarvi di tutti i mali, quanrunque eletti e voluti da voi medesimi, (Ibid.) Nolite timere; non derelinquet Dominus Populum Jaum propter nomen Juum magnum. Voi non avete seguito la Provvidenza, ch' esser dovea reggitrice dei vostri primi configli; e Dio ha preparato per voi una Provvidenza ristoratrice de' vostri mali.

Oh eccesso d'una bontà che quanto più auttogiorno iperimentiamo, tanto meno siam foliti di riconoscere. Noi, o buon Dio, ci allontaniamo da voi, rifiutiamo i vostri configli, trasgrediamo i vostri precetti, ribelliamo al vostro governo. Lungi da voi sonte unica di tutti i beni, non incontriam che miserie, travagli, e mali. E voi invece di abbandonarei a questi frutti meritati, e funesti della nestra ribellione, pensate al mo-40 di ristorarcene. Così vi piace esaltare, Dio provvidissimo e pietesissimo, la grandezza del voltro nome. Ma quali son quelli mezzi, voi, mi chiedece di questa Provvidenza ristorarrice, che ci traggono di mileria? Confentiremi a respirare un momento, ed io son costo per farlivi manisesti.

## SECONDA PARTE.

. Io ritorno a Samuele Profeta, che moleza parte ha formato di quella Predica. Ro. dic'egli v'infegnerò i mezzi certi e infallibili, ende mettere al voltro danno ripero : (Ibid.) Docebo vos viam certam! Primieramente, nolite declinare post vana, que non proderunt vobis, quia vana sunt. No, non tentate mezzi vani ed inutili, che non potranno giovarvi però appunto, che sono vani. Mezzi vanissimi per uscir di miseria, sono, Uditori', i peccati; eppur questi fono, che molte volte si tentano per i primi . Non ne parliamo. Timete Dominum, segue il Profeta, & servite ei in veritate; 🔄 ex toto corde vestro. Temete Dio, serviteto di verità, e con tutte le forze del vostro cuore. Eccovi il mezzo certo e infallibile della Provvidenza restoratrice, per cui vi so sicurissimi, che avranno fine totte le vostre miserie. Ne dubitate? Uditemi ancora per due momenti con attenzione, che io confido di mettervi in una luce chiarissima questa consolatrice e indubitabile verità.

In due maniere, o Signori, può Dio rendere felice un uomo percosso e astituto dallafortuna; o servendosi di prosperiavvenimenti, che lo facciano cangiat di stato; o negli avversi armandolo di tal costanza, e di un'interna doleezza così ineffabile, che sia lieto, e beato in mezzo ancora delle difgrazie. Ora di quelle due vie, non poss'io già afficurarvi, per dirvi il vero, che Dio lia per tenere con ello voi piuttollo l'una, che l'altra, posto però assicurarvi su la divina parola sua, che se voi da quest'ora incomin-, ciate a temerlo, a servirlo di verità, e con titte le forze voltre ad amario. Egli non può mancarvi di una vera felicità. Più: henchè voi non veggizte alcup, mezzo jumano, che v'apra un raggio fol di speranza, questo non è alcun ostacolo all'infinita provvidenza di Dio. Se sete misero per altrui oppressione, ricordivi di Giuseppe. Perchè lo venderono i suoi fratelli? Per non averlo ad adorare giammai. E perchè lo adorarono, se non se appunto, perchè lo aveano yenduto? Quem ideo vendiderant, ne adorarent, il Magno Gregorio, adoraverunt quia vendiderunt. Iddie si valle dell' oppressione medelima, che dovea crederli la sua disgrazia più irreparabile, qual di mezzo primieso al suo più alto esaltamento. Se siete misero per invidia del tentatore, vi ridovvenga di Giobbe. Chi potea xisanarle di tante piaghe, chi potea ristorarlo di tanti dannite

Eppu-

Eppure Iddio non gli erebbe a molti doppi fortune salute, e vita? Se siete misero per alta prova, che di voi faccia Dio Rello, ri-cordivi di Tobia. Chi poteva raccendergli gli occhi in fronte, chi il caro figlio reftituirgli, chi farlo lieto ad un punto di tanti beni? Eppure Iddio con quanta facilità mutò sembianza allo stato di due samiglie ad un tempo; a quella di Tobia in Ninive, e all'altra di Raguele in Mesopotamia? Ma queste eran anime predilette, mi dite voi, da Dio governate con una provvidenza fraordinaria. I lor travagli eran travagli da Santi. Laddove noi pur troppo siam peccatori, e i nostri mali sono effetti e gastighi de nostri gravi delitti, che veramente ci hanno fatto infelici. Ebbene? Abbiamo noi a disperare però? La provvidenza di quel Dio, che vi predico, può ella andar mai disgiunta da un'infinita misericordia? Non era dunque peccatore Manasse, quel Recrudele? Non lo era Nabucco, quel Re superbo? Eccovi il primo nel cieco carcere di Babilonia, carico di catene, squallido, se-polto vivo, e dimentico nel fondo orrendo di una torre nimica. Eccovi l'altro, esule dalla Città, e dalla Reggia, errar qual fiera, per solitari boschi e diserti, senz' altro sostentamento, che quello di crude erbe, senz'altro tetto, che quello del cielo aper-to. Chi potea l'uno dalla sua carcere, e l' altro dal suo diserto tornare al trono? Eppure appena questi Re penitenti, incominciarono no loro mali a temere, a servire di cuore a Dio, che vidersi con maraviglia di lor medesimi, restituiti nelle lor Reggie, e su quel trono, su cui non erano a mantenerli bastati, nè la loro potenza, nè i loro eserciti, nè la loro politica, nè la lor gloria, rimessi; in mancanza di tutti gli umani mezzi, dalla lor fede, e dalla lor penitenza: ( I. Reg. 12.) Timete Dominum, io vi ripeto, Cristiani amati, io service ei in veritate, be ex toto corde vestro; e con ciò solo sarà certissima la vostra felicità. Io dico felicità; perchè se voi d'ogni parte, veramente sarete fedeli a Dio, potrà bensì darfi caso, ch' Egli per fini altissimi, e amorosissimi vi voglia poveri, vi voglia infermi, vi permetta perleguitati, ma non giammai infelici. Quì è, miei Signori, dove l'onnipotenza, e la sapienza di Dio trionfa del cuore umano, e di tutta la sua fiacchezza, facendo un uombeatistimo, e felicissimo, se gli è fedele, in mezzo ancora di tutti i mali. Lasciamo stare gli antichi esempi. Non ricordiamo per ultimo, Quarel, Granelli,

che i nostri padri, i nostri primi fratelli, difenditori, e sostenitori fortissimi e gloriosi di nostra fede. Potrebbe ella paragonarsi, Uditori, quella felicità, che trovavano per avventura su i Sogli loro i Tiranni cinti d' imperio, di conquiste, e di gloria, a quella, cui godevano i nostri Martiri su le lor croci, su le lor ruote, su le loro cataste, su i lor patiboli? Incominciando da primi Apostoli, e giú scendendo per tutti i secoli della Chiela, non è egli vero, che ( Ex. II. ad Cor. 7.) gaudio superabundabant in omni tribulatione? Chi di loro potra diru misero da' loro stessi più arrabbiati nimici; se questa anzi era la pena di que crudeli, che fra tanti ritrovamenti, onde distruggere i loro nomi, le loro fustanze, le loro vite. non potessero trovarne alcuno, con cui difiruggero la loro felicità? Eppure v'erano Donzelle timide gittate in pascolo alle fameliche siere; v'erano canuti padri, che sotto degli occhi loro straziarsi miravano i cari figli: v'erano madri tenere che tra le fiamme vedean gittarsi i freschi parti delle lor viscere; v'erano fedeli sposi, che da faette, e da lancie vedevano ferire i fianchi alle loro dilette spose. Chi tra essi però su misero nella perdita della patria, delle fostanze, della libertà, della vita, nella servitù, e nella morte? Niuno assatto, niuno. Tutti con volto placido, con impavida fronte, con chiaro guardo, e sereno manifessavano l'allegrezza, che avean nel cuore, Superabundabant gaudio in omni tribulatione. Questi temevano, questi servivano, questi amavano con un cuore persetto; qual maraviglia, s' eran selici? Non può Dio mancare delle infallibili sue promesse; ( Luc. 6. Matth. 5. ) Beati eritis, dice Cristo, quando, o Signori, quando? Cum vos oderint bomines, in ejecerint, & exprobraverint: gaudete in illa die, & exultate. Lasciamo oggimai questa contenzion di parlare, e in due tratti chiudiamo la sustanza di questa Predica. Essa contiene tutto l'ordine di Provvidenza da Dio rivelatoci, e da noi forse non avvisato. Un guardo al fine, cari Uditori, a cui questa Provvidenza ci scorge . E' immortale ed eterno; non è caduco e presente. Cesseranno con ciò i nostri errori contro di lei per la varia distribuzione dei beni, e dei mali di questa terra. Abbandono fedele ai mezzi lasciatici dalla provvidenza. Cesseranno tutte le nostre querele: perocchè o i nostri mali per vie inaspettatissime avranno fine, o noi saremo in mezzo ad essi selici. Una verità sì importante, che ci convince, sia una verità, miei fedeli, che ci converta'; poichè si tratta di tutti noi, non solamente per gli anni eterni, ma non meno per questi pochi

e caduchi da Dio concedutine a vivere sulla Terra. Così sia.

# PREDICA IX.

S T A T I.

In his jacebat multitudo magna languentium, cacorum, claudorum, aridorum expectantium aqua motum. Joan. V. (Evang. fer. 6. post 5. Domin. Quadr.)

Uella stessa sapientissima provvidenza creatrice dell' Universo, che il Mondo materiale e sensibile di tante spe-cie di cose tra lor si varie a i vari comodi della vita maravigliosamente adornò, quella fu, Ascoltatori, che istituendo non meno il moral Mondo, e civile dell' umana Repubblica, di vari stati, e condizion di persone tra lor diverse, per bene privato e pubblico la compose. Volle, che altri avesse carico di presedere, ed altri merito di ubbidire; altri dovesse reggere e mantenere le famiglie particolari, altri servire a i ministeri della sua Chiesa, chi facesse fiorir le lettere, e le scienze per istruzione de suoi fedeli, chi coltivasse il commercio, e le arti per comodo della lor vita; chi in giusta guerra trattasse l'armi, e chi in quieta stagione adoperasse agli studi, e a' ministeri di pace; dividendo, e spargendo, come leggiadramente si esprime il Savio, l'infinita sua Sapienza su tutte l'opere delle sue mani, e a ciascuno degli uomini quella parte comunicandone, che all'uffizio e stato loro si conveniva; (Eccl. 1.) Vidit, & dinumeravit, & dimensus est,... & effudit illam super omnia opera sua, & super omnem carnem secundum datum suum. Felice il Mondo, Uditori, se a secondare i consigli di questa pietosissima Provvidenza si studiasse ciascuno adempiere le non difficili obbligazioni del proprio stato. Ma una gran parce degli uomini ne fa querela, duolfene amaramente non men di quel, che facessero de'mali loro que' languidi giacenti intorno alle sponde del bagno prodigioso di Gerosolima in questo di ricordati dall' Evangelio. Vorrebbono, che scendesse dal Cielo un Angelo commovitore, anzi rivolgitore dell'Universo, che variando

il presente ordine delle cose, a curarli de' loro vizi, e a ristorarli de loro mali, si fa. cesse cangiar di stato. Dicono, che in esso viver non possono cristianamente; ma si lusingano, che facilmente il potrebbono nell' altrui; non ottenendo così giammai nè la persezione del proprio stato, di cui ingiuriosamente si lagnano, nè la perfezion dell'altrui, a cui sospirano vanamente: Inganno grave, Uditori, ch' io spero oggi convince. re a gran profitto, se mi riesca di dimostrare due pratiche verità, che l'una l'altra si legano, e si rispondono. Qualunque stato cristiano, solamente non è un ostacolo, ma è un mezzo da Dio ordinato a conseguir la perfezione del proprio stato. Io dico insomma, che nelle provvide disposizioni di Dio lo stato facilita al Cristiano la fantità, e la santità perseziona nel Cristiano il suo stato. lo spero oggi trattarvi tanto praticaments queste due verità, che ottengano per se me-desime tutra la vostra attenzione. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

La provvidenza degli uomini, miei Signori, per ottenere il ben pubblico di una Città soventemente sagrifica il ben privato de Cittadini, perchè è provvidenza piena di debolezza; talor sagrifica al ben privato il ben pubblico, perchè è provvidenza pervertita dalla malizia. Ma non potendo cadere in Dio ottimo e onnipossente, nè malizia, nè debolezza, egli ottiene il ben pubblico dell' Universo, senza sagrificare però il ben privato delle sue creature, e conseguisce non meno il ben privato delle sue creature, senza sagrificare però il ben pubblico dell' Universo, senza sagrificare però il ben pubblico dell' Universo delle sue creature, senza sagrificare però il ben pubblico dell' Universo.



niverso. Questi sono due sini, che aggiunti insieme dimostrano quinci la sorza, e quindi la soavità della sovrana sua provvidenza, ciò, che se dire per avventura al Padre S. Agossino, che Dio provvede a ciascuno di noi, come se sossimo soli al Mondo, e al Mondo tutto provvede, come se sossi una persona sola: (S. Augustinus.) Sic Deus ununquemque nostrum, tamquam solum curat, de sic omnes, tamquam solum curat, de sic omnes, tamquam sineulos.

Che ha egli fatto però questo Dio provvidissimo, ottimo, e onnipossente? Ha co-stituito nel Mondo la varietà degli stati, perchè così era richiesto alla pubblica felicità. Ma nel tempo medelimo a ciascuno di questi stati ha distribuito, e serbato grazie, e vantaggi per la salute affatto propri di quello stato, perchè così era richiesto alla privata felicità. Appunto come, Uditori, nell' uno e nell'altro ordine di natura, e di grazia a tante diverse terre a contrarie piagge di Cielo esposte ha donato virtù di produr piante e frutti così diversi, alla varia loro costituzione maravigliosamente conformi; e a' Sagramenti diversi, che si ricevono, diverse grazie ha legato, che strettamente si dicono grazie Sagramentali . Eccovi i due tratti maravigliosi di provvidenza, che rendono qualunque stato cristiano mezzo certissimo di salute. Grazie e vantaggi affatto propri del nostro stato, vere fonti del nostro bene; ma grazie e vantaggi trascurati universalmente da noi, che divengono però il suggetto di gran giudizio, e di giustissima condannazio-

ne. Veggiamolo chiaramente. Havvi egli stato nel Cristianesimo, il quale sembri più minacciato di perdizione, di quello delle ricchezze? E' cosa molto più facile, diceva Cristo, che un grosso canape entri per l'angusto soro di un ago, che non a un ricco l'entrar nel Regno de'Cieli. Ma perchè ciò? interroga S. Ambrogio. Forle per difetto, e per vizio delle ricchezze? Non già, risponde, non già. Esse sono per se medesime indifferenti ad essere, o bene, o male impiegate: anzi sono un dono di Dio, il quale non lo disgiunge da quello delle sue grazie, che mai non cessano di consigliarne a' ricchi il buon uso: (S. Ambros.) Discant divites non in facultatibus crimen esse, sed in bis, qui uti nesciunt facultatibus; nam divitiæ ut impedimenta improbis, ita bonis sunt adjumenta virtutum. Giovamenti delle virtu, dice questo gran Padre, e quali, e quante, Uditori, che le ricchezze mettono un uomo in istato d'esercitare con infinita facilità, e che io dico però vantaggi propri di questo stato? Adjumenta virtutum. Riflettoteci per un momento.

Un ricco non può egli farsi senza fatica alcuna verò Apostolo di Gesù Cristo, di molte anime conquistatore? S' egli impieghi una parte delle sue facoltà a collocare ad onesti partiti fanciulle povere, la cui miseria è spesso l'unico, ma troppo grave pericolo della loro onessà; se facciasi protettore di abbandonati pupilli, che però appunto fono al vizio più espossi, perchè non sanno, nè come, nè donde apprendere virtù alcuna; se istituisca, o mantenga per quella parte, che può, utilissime opere a togliere gli Icandali della Città, e nodrirvi la Religione; non gli varranno per avventura le sue ricchezze ciò, che a un fedele Ministro dell' Evangelio, le fatiche, e gli stenti di un'apo. stolica vita? (Prov. 10.) Possessio divitum, dice lo Spirito Santo ne' suoi divini proverbj, civitas firmissima. L'eredità dei ricchi, quella, che Dio ha destinato loro a conquista delle bene usate ricchezze, è una Città fortissima e inespugnabile, che, come spiega ed interpreta S. Ambrogio, è la celeste Gerusalemme, dov'è il Regno eterno di Dio: (S. Ambros.) Que est ista, nist Jerusalem, quæ in Cælo est, in qua Regnum Dei?

Che se il sasto, la licenza, ed il lusso ne divorano il prezzo, e ne alienano miseramente i diritti; le tutto ciò, ch' esser dovrebbe Arumento della virtù, si sa incentivo e nodrimento del vizio; se l'odio, a cagione d' esempio, dalle fatiche del corpo, in cui ci lascia l'abbondanza de' beni, ch' è per se stessio un vantaggio a coltivare lo spirito, non fa che nodrire una vita molle, effemminata, ed inutile non meno alla Religio-ne, che al Mondo; fe l'educazione opportuna, che le ricchezze ti hanno messo in istato d'avere ne'primi anni, vantaggio sommo alla regolarità della vita, non fa che rendere più inescusabili i disordini de i più maturi, se la moltitudine dei dipendenti, e del servi, a cui l'esempio, e il voler nostro è una legge, ch'esser dovrebbe per se medesima un freno al vizio, che sfuggire non può la critica di tauti osservatori, e uno Rimolo alla virtù, che tanti imitatori si può promettere, non fa che crescere la baldanza, e sostenere la prepotenza; è forse questo difetto, e proprietà dello stato, o non anzi malizia di chi ne abusa? Discant divites a non in facultatibus crimen esse, sed in his, qui uti nesciunt facultatibus, nam divitiæ ut impedimenta improbis, ita bonis sunt adjumenta virtutum.

Un altro stato parmi qui degno di ricordare, però appunto, che suol passare nel Mondo, siccome molto pericoloso per la sa-D 4 X

Inte, io dico quello de' Giudici, degli Avvocati. Ma io non so, se abbiate mai riflettuto donde nasca l'opinione di questa difficoltà. Forse perchè un tale stato agevoli il vizio, e metta ostacolo alla virtù? Tutto all'opposito, Ascoleatori. Anzi perchè un tale stato elige di fua natura molte virtù, e grava di sua natura gli opposti viz). Molto giusto si convien essere a un uomo, che debba rendere altrui giustizia. Il suo stato lo obbliga ad uno studio esattissimo per conofoerla, a uno zelo invitto per folienerla, a un' incolpabile integrità nello amministrarla. Di queste virtà, che sole bastano a fare un fanto, non solamente infinite occasioni si presentano alle persone, che professano questo stato; ma tanti sono gli simoli a esercitar-. le, che una persona, la qual si trovi manearne, si vede astretta di fingerle, e di affertarie. Pur eroppo talor si formano delle cavillose Scritture, dei fallaci argomenti, delle ingannevoli dicerie a sostenere una causa senza ragione. Ma con quanto artifizio si studia in està di far pasere un vivo zelo, e fincero per la Giustizia? Pur troppo talor fi ascondono, e si sopprimono gli autentici documenti, si tessono le intollerabili dilazioni; potrebbeli forse giugnere sino alla viltà detestabile di vendere una sentenza. Ma conquanto segreto, con quanti pretesti, con quante apparenze del più dilicato difinteresse è necessario dissimulare e nascondere tuttociò? Dite; se in questo stato può averci periona, che voglia effere ingiulta, e posta sperare d'esserlo impunemente, fuorché sotto il manto, e le affettate sembianze della Giustizia? E perchè dunque non si risparmia la fatica di fingerla, e in quella vece non fi studia d'esercitarla? Se spesso più agevel cofa farebbe esser giusto di verità, che non essendolo pur parerlo? Manca Dio iorse degli ajuti della lua grazia?

Voi siere, o Giudici, ed Avvocati, diceva il Padre S. Agostino, con cui ha Dio diviso i suoi titoli più divini . Voi ha egli costituito padri degli orfani, disenditori de' poveri, delle vedove ristoratori. Alle vostre mani ha fidato non pure le facoltà, i beni, e la pace delle famiglie particolari, ma la pubblica seurezza, e la pubblica felicità: tutti argomenti del vostro merito, e vantaggi del vostro stato. Che s'altri fosse non padre, ma predatore, se accettatore di persone, e di doni, se delle proprie sortune fabbricatore su la rovina di chi sidò a lui le fue; se in lui non è carità, non giustizia, mon misericordia, non sede; questo non è ditetto, nè proprietà dello flato, che abbonre da tuttociò. E' vizio, è peccato di Intimedefimo; che alle grazie, e ai vantaggi del proprio flato non corrifponde, tutti fom fenfi del Padre S. Agostino nel trentesimo-quinto de' suoi Sermoni tenuto a Giudici, e a Magistrati presso questo gran Padre, e Vefcovo convenuti per udirlo con libertà rangionare de' sor doweri.

Ma lo farei infinito, le z ciascun degli flati particolari dovessi scendere, per far loro conoscere i propri loro vantaggi per la fainte. Ne abbraccierà molti insieme colle belle parole di S. Giovanni Grisoftomo. Sento le vostre sense, diceva al suo popolo questo Padre, ma perdonatemi, este non vagliono ad alcuna vostra discolpa: (Chresostomus) Nequaquam frigidu ilta verba proferas; mundanus jum, uxorem babeo, filiorum curum gere. lo vivo in mezzo del mondo, mi dite voi, io ho moglie, e figliuoli, io ho fulle braccia una grande famiglia, una Carica di gran momento mi occupa tutte l'ore, e tutte le mie maggiori sollecitudini. Ebbene. Che mai vorreste inserire da tuttoció? Che dunque voi non potete fuggire il vizio, e esercitar la virtù? Ma ditemi, se il Ciel vi falvi, consiste forse la santità nel non avere a far nulla, o confinata è ne' Chiostri, negli Eremi, e ne' Deferti? La vostra Carica vi obbliga ella a commettere delle ingiustizie, o non anzi le proibisce, ed arma per impedirle tutto il rigor delle leggi? Le vostre cure, le vostre fatiehe, le vostre sollecitudini vi traggono forle a vivere nel difordine delle dissolutezze; o non anzi sono un freno alle voglie delle morbide passioni, che mai non possono trovarvi ozioso! La vostra condizione, qual ella fiafi, vi dà ella diritto al vizio, o non è il vizio, che dilonora la vostra condizione? Ah Cristiani, dicea l' Apostolo, no, che Dio non ci ha premesso in uno stato di sdegno, ma sì d'acquisto della falute: ( I. Ad Theff. ) Non posnit nos Deus in iram, sed in acquisitionem salutis. Di acquisto della salute, io ripiglio, non folamente renduta felice al nostro stato, ma di più ad esso così legata, che ogni stato cristiano non solo è un mezzo, ma direi quas una necessità di salvarsi.

Imperocche riflettete, miei cari Uditori, che tuttocià, che è peccato, non solamente è sempre al vostro stato straniero, ma spessio ancora opposissimo; che Dio ha legato per modo le divine sue leggi a quelle del vostro stato; che non potete violar le sue senza contravvenire nel tempo stesso alle vostre, e se volete peccare e perdervi, i due vostri dover più sacri hanno per voi a profanarsi

adi

ad un tempo re quelli della voltra professione di Cristiano, e quelli infeme del vostro stato. Sentite, s'io dica il veso.

Suffistere, impiegarsi eccuparsi, rendersi utile al Principe, alla Pamiglia, alla Religione, alla Patria, questo è proprio ed essenaial d'ogni stato. Ma questi non son, che stimoli alla virtu. Ponghiamo caso, che il vizio ci si introduca; che voi vogliate, a cagione d'elempio, dell' arte, voltra,, o del voltro commercio fare un guadagno diforbitante, o della pubblica vostra Carica per ogni modo arricchire. Eccovi nel voltro stato introdotte le frodi, le ingiustizie, le ulure, le estertioni, le infedeltà. Questi sono peccati, che perdon l'anima; ma nel tempo medelimo non sono pesti dell' umano commercio, che la screditano, lo avviliscono, lo distruggono? Non son rovine della civile Repubblica, che traggon finalmente il ben privato, ed il pubblico a perdizione? Se voi volere nel comodo vostro stato cittadinesco, grandeggiare su i vostri pari, ed emulare i maggiori di voi; eccovi in cala voltra introdotti il luffo, il fasto, l'ambizione, le inutilisime spese, ed i gravissimi carichi di xoba altrui. Questi sono peccati, che perdon l'anima; ma nel tempo medesimo non sono danni evidenti a disertar senza dubbio le infelici vostre famiglie, e gl'innocenti figliuoli vostri? E voi tra gli agi di una nobile condizione, se non curate, che come oziosamente passare il tempo; eccori nel vostro stato introdotta l' intemperanza , l'essemminatezza, il giuoce, e il disordine delle ore, l'irreligione, e il disprezzo della pietà, ostacoli fatalissimi alla vostra eterna salute, ma nel tempo medelimo alla condizione, e al carattere di gentile persona, e di nobile Cittadino non solamente stranieri, ma niente affatto onerati. Che dirò, o Dame Cristiane, dell'infinito rispetto, che il dilicato splendore dell'onor vostro esige dallo zelo di un Ministro di Dio, che parrebbevi ingiurioso, se della vostra virtà paresse essere diffidente? Ma s'è così, buon per me, ch' io non ho dunque da predicarvi, che per fuggire la corruzione del Mondo, vi rinserriate ne' Chiostri, vi ascondiate negli Eremi, o ne' Diserti; che per vestire, parlare, conversare, trattare in guisa ad esigere la vera stima, e il vero osseguio del Mondo, voi ci viviate fuori del Mondo: ho a predicarvi, che sosteniate veracemente il decoro, che le virtù professiate sinceramente, che sanno il pregio, e l'onore del vostro stato: (I. ad Thess.) Non posuit nos Deus in iram, fed in acquisitioner salutis.

Di fatto questa, o Signari, questa su la risposta, che il zelantissimo Precursore di Cristo, il grande S. Giovanni Bateista rendeva dal suo Diserto a coloro, che lo chiedevano di configlio per ottenere falute. Non eran esti, o Leviti consecrati all'Altare, o Maestri al populo della divina Legge: no,. Afcoltatori. Erzno Pubblicani, narra l'Evangelista San Luca, condizion di persone espostissime ad un avaro interesse. Questi il richiefero, e scongiuraronlo: Maeltro noi vorremmo falvarci; ma che dovremo noi farperò? (Luca 3.) Publicani dingrunt ad illum: Magister, quid faciemus? Andate, rispose loro Giovanni, adempiete a doveri del voltro impiego. Siate fedeli non meno al pubblico, a cui servite, che alle persone particolari, dalle quali esigete. Non vantaggiate dell'oro, che per voi si maneggia, se non se quanto v'è dalle leggi permesso. Questo è ciò, che Dio vuole da un uomo nella vostra Carica costituito: Nibil amplius, quam qued conftitutum est vebis; faciatis. Succederone a' Pubblicani i soldati. E noi, dissero, o gran Profeta, come faremo a salvarci? Noi, cui la sorza, la libertà, e la ferocia dell'armi configlia ogni maniera di violenza? Interrogabant & ipsum milites: Quid facienus & nos? Questo santistimo e iapientissimo uomo non li obbligò, nemmeno li configliò a deporre la spada. Ma cotelle armi, rispose loro, cotesta forza, non ad opprimere amici e fudditi, non a nodrirnimicizie e risse private, che all'usfizio e al dover vostro si oppongono, ma servano con sedeltà a difendere, e a sostenere i diritti del Principe, e della Patria: non usurpate l'altrui, ma siate contenti de vostri giusti stipendi; e la costanza della vostra sede, la pazienza delle vostre fatiche, la moderazione, e il buon uso del valor vostro, saranno altrettante virtù, mezzi certissimi della vostra fantificazione nel vostro stato: Neminem concutiatis, nemini calumniam faciatis, contenti estote stipendiis vestrir Somiglianti risposte faceva al resto del popolo, a ciascun configliando, e persuadendo di quelle cose, che all'ustizio e stato loro si convenivano. Oh felice Gerusalemme, contenermi non posso dallo esciamare altamente, avventurosa Città, in cui si adempiesse questo consiglio! Gli erari privati e pubblici, i commerci, e e le arti, gl'impieghi militari e civili, con tanta rettitudine, con tanta fede, con tanto onore amministrati, non la farebbono la più felice Città del Mondo?

Io già entro nell'altro proposto punto, in cui ho a farvi conoscere, che tanto la

lan-

fantità non opponess a stato alcuno, che anzi la santità perfeziona ogni stato. Eccovene in due parole una ragione dimostrativa. Dio più non esige da voi, che appunto la santità in tutto propria del vostro stato: (Ad Eph. 4.) Obsecto, at digne ambuletis vecatione, qua vocati essis. Comprendetelo chiaramente.

No, dal momento, in cui Dio vi diede, o madre di famiglia, figliuoli e figliuole, in cui vi addossò una casa da governare, in cui voi vi strigneste ad un uomo obbligandovi di formare la sua felicità; da quel momento, io dico, questo provvidissimo Padre e Dio non ha più esatto da voi, nè rigorosi digiuni, che vi estenuassero il corpo, nè lunghe meditazioni, che vi occupasiero l'ore, nè austerità di rigida penitenza, nè perpetua clausura d'impenetrabile Chiostro. A quelle ardue virtà, che debbono fantificare le Vergini sacre a Dio, egli ha sostituito per voi la materna pietà, e la viva sollecitudine all'edicazione cristiana della famiglia, che vi ha fidato, la pazienza in soffrire o importuni cognati e cognate, o una suocera avara, sospettosa, ed altiera, che non potete per avventura togliervi mai dal fianco, la mansuetudine, e la dolcezza in temperare gli sdegni, e l'ire di un marito collerico e dispiacevole, la moderazione nella fortuna, la rassegnazione nelle disgrazie, la fedeltà a chi vi è forse infedele, l'amore a chi poco o nulla ne ha più per voi; virtù, che non sono delle prime men ardue, ma che sono sì proprie del vostro stato, che senza esse non potete santificarvi, e con esse non potete non essere l'idea, l'esempio, e la rara felicità di quella casa fortunatissima, in cui fiete entrata. Lo stesso io deggio ripetere a ciascun'altra condizion di persone, che vivono in mezzo al Mondo.

Alle virtù proprie de'Religiosi Dio ha sostituito per voi la vegliante prudenza, l'assiduo studio, il dissicile disinteresse, l'incorrotta giustizia. Per voi l'instancabil fatica, la sincera lealtà, l'inviolabile sede, la
carità, la pazienza, l'onoratezza crissiana;
virtù, che santiscano la vostr'anima, ma
nel tempo medessimo perfezionano il vostro
stato. Che più l'Dio è sì geloso di questi
vostri doveri, che gli atti medessimi di Retigione, i quali ve ne frastornino, non gli
son cari: non pur non li esige, ma li ricusa da voi.

Che fai in questa grotta o Elia? disse sià Dio a questo grande Profeta, il qual fuggito dall'idolatra Samaria aveva ad una spedenca ricoverato per orarvi con pace a e

adorarvi senza contrasso il vero Dio d'Israello: (III. Reg. 19.) Quid bic agis Elia? Ob. Signore, rispose egli, il vostro popolo vi ha abbandonato, i vostri Altari ha distrutto, e i voltri Profeti ha uccilo. Lo sono restato solo, adoratore odiato del vostro nome. Ebbene, ripigliò Dio, e tu tra i mali di tanta desolazione puoi qui restartene nella pace d'una quieta contemplazione? (Ibid.) Pade. vade, & revertere in viam tuam. Vanne tosto; e ritorna per quella via, che tua è; perocchè propria del tuo ministero; ch' io faprò ritrovarmi, qualor mi piaccia, i solitarj e pacifici adoratori. Alla Città, ed alla Corte, io ti voglio, o Elia, non al Diserto. Tu hai ad essere il zelatore della mia gloria per tutto Israello, tu hai ad ungere e consecrare altro Re, che vendichi le abbominazioni di Jezabele, e di Acabbo, tu hai ad eleggere ed istruire un successore del tuo ministero, erede di quello spirito, ch'io ti ho donato. Quest'è il tuo carico, e que-A'io voglio da te: Vade, vade, & reversere in viam tuam.

Che fate dunque stancando colle lunghe

preghiere vostre gli Altari, io dovrei dirvi, se pur le Chiese susser la vostra passione, e quì passaste le ore a vostri impieghi richieste, o Giudici ed avvocati, o padri e madri di numerose famiglie, o mercatanti ed artieri, o voi tutti dal vostro stato obbligati a servire il prossimo vostro? Quid bic agis Elia? Le cause dei clienti, e dei rei non si finiscono mai, un popolo di milerabili geme nello squallore delle pubbliche carceri, un altro di litiganti v'affedia i Tribunali, e le case. I processi degli uni, e le ragioni degli altri giacciono ne' vostri studi d'alta polvere ricoperte; e voi potete pensare, che Dio gradisca il lungo ozio di queste vostre preghiere? Pade, vade. O revertere in viam tuam. Le voltre famiglie sono in un disordine luttuoso, le figliuole amoreggiano, ed i figliuoli imperversano. Il tempo di queste vostre infinite confessioni, e illuse meditazioni è per tutta la vostra casa un tempo di libertà, e Dio non voglia, che di peccati; e voi potete pensare, che senza sdegno rimiri Iddio tanta voltra trascuratezza? Vade, vade, in revertere in viam tuam. La povera vostra moglie, e gli ancor teneri figliuoli voltri hanno a vivere sulle fatiche delle vo-

stre braccia. L'arte voltra, e il voltre com-

mercio è l'unica vostra entrata. Voi trascu-

rate tutti i vostri interessi, che vanno a per-

dersi, e voi perdete le ore delle voltre 12-

tiche, che più non tornano; esponete però

tutta la vostra casa ai pericoli, che seco

porta la povertà, e potete penfar, che voglia soffrirlo Iddio? Vade, vade, & reverte-

re in viam tuam.

Che s'io dovrei, Dilettissimi, accendermi di tanto zelo, e così amaramente rimprovecarvi, quando l'impedimento a i doveri del vostro stato selle la religione, e l'amore della pietà; che dovrei dire, Uditori, come dovrei parlare, se fosse l'ozio, se sosse di giuoco, l'intemperanza, il disordine, la aranità? Dio non sosse neppur le virtà, perchè son false, qualor si oppongono al vostro stato; e vorrà egli sossirire i vizi? Ma s'ècosì, non è egli dunque dimostrativo a conchiudere, che tanto la fantità non opponesi a stato alcuno, che anzi la fantità persezio-

na ogni stato? Che se voi siete o per alrezza di condizione, o per copia di facoltà, o per qualsiasi altra ragione liberi da queste cure, sarete woi men pregevoli nel voltro stato, o punto degraderete dell'onor vostro, se siate santi? Deh perchè non poss'io su questo fine del mio parlare, nominarvi da questo luogo, e celebrarvi pubblicamente, onoratissimi Cittadini, nobilistimi Cavalieri, che invece di collocar l'onor vostro nel lusso, nell'alcerezza, e nel fasto, lo collocate nella cristiana moderazione, nel rendere il suo diritto a ciascuno, nel metter pace, ove è guerra, nel giovare il ben pubblico, e il ben privato della Città; lo collocate nell'invariabile rettitudine de' vostri consigli, nell' incolpabile integrità de vostri costumi; in tutte l'opere più virtuole d'una niente affettata, ma fincera e viva pietà? Siete voi forse. Cavalieri meno onorati, perchè così cristiani? O non anzi l'amore, l'ornamento, il deco-ro, gli elempi, e gli oracoli della Città? Perchè voi, o Dama, tra lo splendore di un chiaro sangue, colle doti di vago volto, di vivo spirito, e di ricca fortuna avete a sdegno gli amori stranieri, e tuttociò, che li nodrifce, e li pasce; perchè sapete frenare e allontanare da voi l'ardire delle lingue più libere; e degli spiriti più dissoluti; perchè non amate di divertirvi, che dopo esservi utilmente occupata; perché talora non isdegnate di consolare della vostra presenza, e ristorare dell'oro vostro povere case, deve colla mileria alberga l'infermità; perchè la vostra virtù sa vincere la vostra sdilicatezza, e alla frequenza de Sagramenti aggiugnete una vita, che vi fa degna di riceverne i frutti; perchè siete un esempio nel tempo ·steffo, e una legge di religione, e d'onore a chiunque abbia la sorte di conoscervi, e di trattarvi, siete voi forse meno pregiata

Dama? Possono però ignorarsi le doti vostre? Possono candannarsi le vostre virtù, se non se forse dalle persone, che vi vorrebbono più mondana per potervi men rispettare?

No, che non mancano laddiomercè nelle nostre Città Cattoliche esempi sì gloriosi, che rinnovino le memorie di tanti Santi da Dio a ciascuno stato donati, quasi altrettanti difenditori dell'amorola sua Provvidenza per ogni stato. Io più non curo sapere, perorerò coll'eloquente Tertulliano, no, più non curo sapere dove voi siate; bastami di sapere, che ovunque siate, siete cristiani, a conchiudere, che voi dunque non dovete aver parte nella corruzione del Mondo: (Tertull.) Nihil refert ubi sitis; entra saculum estis. Che importa, se Religiosi o Secolari, se Ecclesiastici o Maritati? Ciò, che santifica la persona, non è già l'abito, ma la virtu. Questa è propria ed essenzial d'ogni stato, non solamente perchè in ogni stato siete seguaci di Gesà Cristo, e professori del suo divino Evangelio; ma perchè ed ogni stato è mezzo alla fantità, e la santità è perfezion d'ogni stato. Io spere averlo convinto così, che basta: ma non avendo sin quì parlato d'alcune particolari circostanze di stati, a cui io debbo la più esatta risposta, io il farò brevemente nell'altra parte, le prima piacciavi, che ripoliamo.

#### SECONDA PARTE.

Padre, parmi udire chi mi rimprovera, voi oggi avete esagerato le cose. S'egli è così, come dite, non ci avrà più differenza tra stato e stato; e farà buono ugualmente quello di un Religioso de'Consigli Evangelici professore, e quello di un uom del Mondo, che vive in mezzo alle occasioni più lubriche di perder l'anima. Quel di una Vergine a Dio consecratasi in guardatissimo Chiostro sino da suoi verd'anni, e quello di una madre di famiglia esposta dalla prima sua giovinezza a tutti i pericoli del maliziolissimo Mondo. Eppur vi è forza di confessare, che l'uno stato è dell'altro migliore; l'una ha minori pericoli per la falute, l'altro maggiori. Eccovi una verità, miei Signori, che male intesa produce inganni gravissimi a pregiudicio delle nostr'anime.

Certo, che l'uno stato è dell'altro migliore, dice l'Angelico colla dottrina di Paolo Apostolo; perocchè tende di sua natura a una maggior persezione, nè degli opportuni mezzi non manca per ottenerla. Ma l'assoluta opportunità in se medesima degli stati più santi è a ragguagliare alle rispetti-

ve disposizioni delle persone, e sopra tutto alla sovrana vocazione di Dio. Quest'era insomma a pensare per ciascuno di voi, quando foste ad eleggere lo stato vostro. Allora invece, che l'interesse, l'ambizione, la vanità, o altri umani rispetti fusser le leggi della vostra elezione, doveva esserlo la vocazione di Dio, l'esame sincero del vostro spirito, e delle vostre disposizioni, il defiderio della salute. L'elezion vostra sarebbe stata per avventura migliore, e oggi ci vivereste in maggiore facilità di salvarvi. Ma poiche già avete eletto, ed io qui suppongo irrevocabile l'elezione, sovvengavi delle risposte, che dar sapeste a chi forse vi sconsigliava dal farla. Voi fapelle allora risponde-re, che in ogni stato un Cristiano potea falvars, anzi santificars, che siccome negli stati più fanti non pochi spesso si veggono, che santi non sono, così non mancano delle persone del Mondo, che strette agli obblighi del matrimonio, o a quelli delle pubbliche Cariche, sono gli esempi delle Città. Queste, che allora furono le disese d'un'elezione mal configliata, hanno ora ad essere le Massime, che la riformino. Voi più non avete a pensare ai doveri, o a' vantaggi di quegli stati, che non son vostri, ma sì a que'soli, che si appartengono al vostro stato; e se voi studiarete di profittarne con fedeltà, la vostra esperienza medesima potrà convincermi, che nè lo stato vostro cristiano alla santità non si oppone, nè al vostro stato si oppone la santità, anzi lo perfeziona.

Ma sonoci degli stati, Uditori, che non sono di lor natura perpetui, e vorrebbono però dirsi piuttosto impieghi, ustizi, occupazioni, che stati. A cagione d'esempio Ecclesiastici Benefiz), che annessa hanno, e legata l'obbligazione di regger anime; pubblici Ministerj, che seco portano il carico di provvedere al ben pubblico delle Città; reggimenti delle famiglie, che esigon cure, sollecitudini, industrie, accorgimento, e prudenza particolare; e per parlar con tutti, e di tutti, servire più in una casa, che in altra, tenere più un commercio, che l'altro, professare più un mestiere, che l'altro, e che so io? Ora in questi uffizi, o Signori, entran non rade volte delle persone, che l'esperienza convince, o della loro inabilità a esercitarli; o della lor debolezza a trionfar degli ostacoli, che ci incontrano per la salute, Sieno per se medesimi questi impieghi quanto si voglia innocenti, e possan essere meritori: chi di fatto li esercita praticamente conosce che non cl vive, che peccatore. Sente, che non ha forze a sossentera i pericoli, o a compierne le obbligazioni. In così fatti stati havvi egli salute? Sì, miei Signori, perchè ci ha libertà, anzi debito di abbandonarli. Parliamoci chiaramente, che quì si tratta di un punto di gran momento.

Se il Benefizio, il tribunale, la carica, l'amministrazione, il commercio, la casa, o il mestier vostro vi perde, sarne rinunzia è il mezzo unico di salvarvi. Voi sentite, che sono o alla vostra debolezza, o alla vostra inabilità occasioni prossime di peccato. E

forza di abbandonarle.

Ma quelle rinunzie, quelle divisioni, mi dite voi, sono difficili, e seco traggono conseguenze di gran discapito. Ma il non farle, io vi rispondo, è fatale, e seco porta la dannazione. Posso io adularvi, o lusingarvi su questo punto? Ah, miei cari Uditori, quali sono queste difficoltà, che vincer non debba l'amore della salute? Quali sono queste difficoltà, che voi stessi tra pochi giorni al Tribunale giustissimo di Cristo Giudice non siate per confessar debolissime e insussistenti, per condannarle, siccome inganni gravissimi e inescusabili, che vi fecero perdere l'eternità? E perchè dunque voi, 'che tante difficoltà superaste per ottenere una Carica, a cui avevate di verità ostacoli insuperabili, non saprete ora vincerne alcuna a deporta, e rinunciarla coll'onor vostro, e di Dio? Mancano per avventura partiti, che se voi non sapete per voi medelimi rintracciare, un uom di fenno, di religione, e di zelo sappiavi suggerire? O mancherà Iddio d'assistervi della sua grazia, e della sua possentissima protezione, se con atto magnanimo e cristiano risolvete anzi perdere, secondo l'avviso di Gesù Cristo, l'occhio, la mano, o il piede, che l'anima, in uno stato che la condanna? (Matth. 18.) Melius est tibi, finiamo colle divine parole del Salvatore, Melius est tibi debilem, vel claudum ad oitam ingredi, quam duas manus, vel duos pedes babentem mitti in gebeunam ignis. Nol voglia Iddio, nè permettalo alcun di voi,

# PREDICAX

# PARADISO.

Domine bonum est nos hic est.

Matth. XVII. (Evang. Domin. secund. in Quadrag.)

**TE** come un'ombra, od un raggio delle beante Divinità, sur fatti degni i tre Discepoli avventuroli, e confortati a vedere sul volto glorificato di Crifto colà sul Tabor, così io potessi, Uditori, quella celesse Reggia del Pazadilo, dov ella alle beate e feliciflime anime la pienezza della fua luce comunicando svelatamente si manisesta, aprirvi innanzi e agli occhi voltri rappresentare; certo, che oggi piucchemmai lieto, e del carico mio contento imprenderei a parlarvi, sicuro di migliorare la condizion vostra, e i costumi, non già nojandovi, o rattristandovi, come io temo soventemente di dover fare; ma sibben'anzi spargendo l'animo di tutti voi d'infinita allegrezza, e d'ineffabile consolazione. Ma ohime, che non pure a'nostri guardi son chiuse quelle altissime celesti porte, ma a nostri stessi pensieri, quantunque più della luce sottili ed agili, sembrano impenetrabili, che giunti su quelle soglie portativi su'le ali del più infiammato desso, perdono a un tratto valore, e lena, e avendo indarno varcato pianeti e stelle, stanchi e disperati ricadono sulla terra? (II. ad Cor. 12.) Nee oculus videt, nec auris audivit, nec in cor bominis ascendit . . . Arcana verba que non dicet bomini toqui. Ma donde mai, Uditori, millero sì inaccessibile di un foggiorno, che debbe essere finalmente la nostra patria, di una felicità, che ci è promessa a mercede delle nostre opere, a palio del nostro corso, a corona di una giustizia, a cui dobbiam confortarci colla speranza di conseguirla? Forse nel Paradiso non sono i beni, di cui abbiam fulla terra più chiare idee, di cui sentiamo nell'animo più servidi i desiderj? No, che sappiamo, che in quella beata Reggia di Dio è magnifica l'abitazione, inviolabile la libertà, ficura la pace, dolcissima la compagnia, immortale la vita. Sappiamo, che in quel beato paefe, patria di vero gaudio, non petrà entrare con esso noi, nè abitar mai alcun male; non ignoranza d'intendimento, che tutti saremo faggi della sapienza di Dio; non malizia di volonta, che tutti faremo

santi della bontà di Dio; non desormità di sembiante, che tutti saremo belli della bellezza di Dio; non dolore, non tristezza, non tedio, non infermità, non timore: non altra passione alcuna di quelle, che rendon milere loventemente la quella terra le più alte condizioni, ed ogni stato conturbano di umana felicità. Sappiamo infine, che quello corpo medelimo, che ora è fatto a patire, fara formato unicamente a godere, e in cia-fcun de luoi fensi d'inestabile piaces compreso, e come diffe l'Apostolo, quasiv di nuovo manto della gloria sua rivestito. Noi tuttociò sappiam certo, e molto ancora di più. Che è egli dunque il mistero del Paradiso, che tuttavia resta ascoso, inestabile, incomprensibile? Dio, Uditori, lo disse a Abramo Egli stesso : (Gen. 15.) Ego Jum protector tuus, 😉 merces tua magna nimis. Non è insomma, che Dio medesimo, di Creatore, di Protettore, di Padre, fatto mercede dell'uomo: Merces tuas. Non è possibile, Ascoltatori, raggiugnerne la grandezza. Magna mimis: ma egli è sibbene possibile, dice S. Agostino, sentirne la dolce idea di una fomma felicità. Seguiamo i giulti pensieri di questo Padre. Dio, dic'egli, fara la-nostra mercede, perchè in tre guise beanti noi goderemo di lui; in se stesso, in noi stessi, in tutti i Beati: (Augustinus.) In ::la beatitudine perfecta Des tripliciter fruemur; in semeptipso, in nobis ipsis, in omnibus Beatis. Partiamo dunque in tre guardi per nostro modo d'intendere, e di spiegarci, questa divina idea della persetta felicità, che speriamo nel Paradiso. Un guardo a Dio. Eccovi il vero beante oggetto, che costituisce la nostra felicità: ne goderemo in se stefso. Questo sarà il primo punto. Un guardo a noi stessi. Eccovi in noi una persetta immagine di quello beante oggetto, che replica in noi medesimi la nostra felicità: ne goderemo in noi stessi . Questo sarà il secondo. Un guardo a tutti i Beati. Eccovi in tutti essi altrettante perfette immagini di questo beante oggetto, che moltiplica la

mostra selicità. Questo sarà il terzo. Die mercede dell'uomo, che contituisce, che replica, che moltiplica la sua persetta selicità: (Genes. 15.) Ego sum protestor suus, in mosces sua magna nimis. Eccovi, Ascoltatori, il mistero del Paradiso. Egli è maggiore di tutti i nostri pensieri, ma egli non è maggiore della cristiana speranza, nè della infinità bontà di un Dio onnipotente, menesico, rimuneratore. Incominciamo.

## PRIMA PARTE.

Al primo entrare, Uditori, su quelle celesti soglie del Paradiso, la Fede, che ci su scorta ne' lunghi errori di quest' oscuro pellegrinaggio, leva in un istante ogni velo dal suo bel volto, accende di nuova luce chiazissima i vivi occhi amerofi, e si fa infomma beata visson di Dia. Che oggetto è questo, Uditori, che diciam Dio, che il solo esser veduto da un' anima avventurola la fa beata, cangia in un attimo tutte le sue idee. appaga tutti i suoi desider), la comprende, e l'inonda di un'estaste di piacere così ineffabile, che debba poi per tutta l'eternità benedir l'ora, in cui nacque, e quella assai più, in cui morì a quella terra, che tutti i piaceri, tutti i telori, le grandezze tutte del Mondo debbano al paragone parerle un fogno, ed un nulla, che nautraga, dirò così, in un mare di godimento, non possa ella stessa nè spiegar, nè comprendere, nè consenere il gaudio immenso della sua propria Elicità? Qual è, io vi replico, quest'oggetto, che può far su uno spirito un'impressiome così profonda, e sì forte, che in un istante al solo esser veduto lo fa beato?

lo lo dirò, Ascoltatori, come lo insegna la Fede, e la ragione lo persuade, ma non saprò poi spiegarlovi di guisa alcuna. Egli non à, che il volto divino, il vero Esser di Dio: (Joan. 3.) Videbimus eum ficuti est. Una benta, una bellezza infinita, che nell' atto medelimo, in cui le scuopre, dona tutpa se stessa a quest' anima sua diletta, e al primo issante le dice: lo sono tutta per te. Miraml a parte a parte, vagheggiami, contemplami, riconoscimi, ch'io sono tua. Mira ch' io sono eterna, però eterno debb'el-Lere il tuo piacere in godermi io sono immutabile, però immutabile è il dono, ch'ioti fo di me stella; io sono immensa, però non hai a temere di uscir mai più dal mio feno; io sono unica, però altro bene non havvi, che tu possa desiderarti fuori di me; eppure sono seconda, però niun bene non havvi, che tu posta desiderare a me stessa, Entra, mia cara, ne' più profondi fegretti dell'effer mio; che nienta di me non debbe efferti più nafcoso. Ecco nella sua sonte la Sapienza, che non t'inganna, la Provvidanza, che non ti può venir meno, l'Onnipotenza a cui nulla non può resistere, il tuo principio, il tuo sine, il tuo centro, il tuo riposo, il tuo Dio: Videbimus eum sica-

Chi potrebbe comprendere, Alcoltatori, l'ellatico rapimento, l'intimo e ineffabili piacere, i dolci sensi di un'anima, a cui Dio. parla così? Io mi abbandono a questa felice idea, e vengonmi su le labbra le parole di Giobbe: ( Job. 42.) Auditu auris audivi se. nunc autem oculus meus videt te. Mio Dio; io vengo da un luogo, dove £utto mi parla• ya di voi, e niente fapea spiegarvi. Mi dicevano, che siete bello, immenso, infinito, misteri grandi e ammirabili dell' ester von fira. Ma che poteva io comprendere di tuta tociò? Molto me ne dicea la ragione; moltissimo me ne aggiugneva la sede e tutto era luono di voci, che mi feriano l'orecchio 🔒 fenza però formarmi idea alcuna di voi: Au*ditu auris audivi te* : ma ora , che finalmente io vi veggo, ora io vi conosco, o mio Bene, ora io vi intendo. Oh viva sonte d'ogni bellezza! Oh chiara luce di tutto il vero! Oh dolce pace di tutti gl'infaziabila miei pensieri! Nunc autem oculus meus videt te.

Miei cari Uditori, che posso io ora soggiugnere per dichiararvi in qualche modo ib piacere di questa selicità? Io vi consesso; che mille pensier mi vengono consusi all'animo: ma tutti io li risuto nel tempo stesso, dolendomi sul bel principio del mio parlare di avere oggi impreso a ragionarvi di cosa, di cui nè immagini trovar non posso, nè argomento, nè idea, che in qualche parte ne sormi concetto degno. Ma s'io pur debbo parlarveno, m'è forza usar di pensieri, e di parole minor del vero.

Che di felice, Uditori, quello su per Adamo, quando creato appena, l'Angelo lo introdusse nel Paradiso terrestre, ed egli vide la prima volta, e a parte a parte mirò quel delizioso soggiorno, che Dio gli avea destinato! Che lieta aurora nacque per Salomone, quando si sentì insusa da Dio quella sua ammirabile sapienza! Immaginate, Uditori, la loro selicità. Un uomo, che all'improvviso si desta da un dolce sonno, e nell'atto medesimo di aprir gli occhi al giorano, si sente fatto il più saggio di tutti gli uomini, adorno l'animo di cognizioni si chiare, e sì prosonde di cose, tutte ad un pum-

to, e senza fatica alcuna acquistate. Entra L'altro nel Paradiso terrestro, e questa, gli dice l'Angelo, quella, o Adamo, fia la tua flanza: ed egli interno all'amenissimo luogo in une coi lenti passi movendo, sereno il guardo, fe lo inchinava alla terra, quella di mille fiori bellissimi sotto degli occhi suoi Ladornava a fargli molle, piacevole, e delicato passeggio; se da esta levava il guardo, le secondissime piante d'elette poma già gravi, i rami loro inchinavano quafi pregando. lo a coglierne qualche frutto. A' fianchi mansuete fere, che fiere allora non erano, di tutti i vari lor manti vatiamente vestite, ciascuna al suo novello signore venta rendendo fuo primo omaggio. L'aria fonante in-torno di dolci canti di vaghi augelli, che salutarlo parevano in lor favella, e il Cielo sopra quel luogo del più giulivo sereno ridente, e lieto, da cui un raggio della sua luce, e dell' eterna sua pace spirava Iddio, oh qual foggiorno formavano per Adamo, di qual piacer gl'inondarono, com'egli il vide, l'umano petto!

Ma dove mi vengo io aggirando miseramente, e pendendo per questa terrestre valle? Che idee sono coteste di troppo impersetta felicità? Torniamo al Cielo, Uditori, sorniamo al Cielo, ch'egli è assai più tollesabile di un tanto bene dir cose, che non bassiamo a comprendere, che non formarne,

dicendone, sì basse idee.

Vede in Dio il Beato una bontà, e una bellezza infinica, che a lui si dona, che fa estatica la sua mente per infinito diletto di maraviglia. Ma che? Appena un guardo gliba fatto conolcere tanto bene, il suo cuore: non è più in libertà. Le divine attrattive di un oggetto sì amabile, esercitano sopra lui tutta la loro Forza infinita. L'innamorano, lo rapiscono, l'infiammano, l'incatenano, lo trasportano, lo fanno uscir di se Resso. Care siamme! Dolci catene! Soavi trasporti di un'anima beata e amante! Ama, Uditori, quest'anima felicissima, ma dell'amore più fervido, che fosse mai, perchè s' infiamma all'infinita bellezza del ben, che ama. Ama, ma dell'amor più sincero, perchè perdendo ogni pensier di se stessa, non sa bramar, nè volere, nè immaginare altro bene, che quello, che ama. Ama, ma dell' amor più contento, perchè ogni bene ritrova nel ben che ama. Quest'amore, diceva S. Agostino argomentando spiegarsi colle nofere parole usate, comincia ad essere la sola aura, di cui respira quest'anima selicissima, il folo spirito, di cui ella vive. Se mi chiedete, di che ella penfi, peasa d'amore; se mi chiedete di che ella parli, parla d'ambre; se mi chiedete di che ella viva, vive d'amore. Ma propriamente non pensa, nè parla, nè vive, nè sa alcuna di queste cosecosì, come noi possiamo spiegarle. Comprendete, s'egli è possibile, queste due sole parole. Ama un Bene infinito, e gode di cutto il bene, che ama: (August.) Amat, de fruitur.

Oh amore, amore, elclamava quelto gran Padre, tu sei il più dolce affetto del cuore umano, e ogni altro bene senza di te. è noja e miseria. Eppure tu sulla terra non puoi esfere, che un desiderio non appagato giammai. Dolce tormento, tu ci diletti nell' atto medelimo, che ci affliggi . Che-farà mai, quando non farai, che appagarci; quando non sarai più desiderio, ma godimento? ( August. ) Sic Deum diligent toto corde, ut sotum cor non sufficiat plenitudini dilectionis G fic gaudebunt toto corde, ut totum cor non sufficiat plenitudini gaudii. Sì, Ascokatori, io lo dirò arditamente, ma veramen-te. Parmi in quelta parte d'intendere un Paradiso, intendendo, che amerò Dio colla più ardente, più viva, più insaziabile paffione, lasciatemi spiegar così, che quest'amore farà contento. Possibile, dico io tra me stesso, che amando di questo modo un oggetto sì amabile, io non mi trovi effere . kelicissimo, quantunque io mi trovassi non nel beato foggiorno del Cielo empireo, ma tra le fiamme di mille inferni?

La pena unica, che saprei singermi in uno stato così felice, non potrebb'essere, che l'idea di qualche possibile divisione di un'anima così amante da Dio amato. S'ella potesse dirgii, a cagione d'elempio, mio Dio, io vi veggo, e vi amo: ma ohimè, che io non posso abbracciarvi, non posso stringermi a voi tanto intimamente, quanto io vorrej. Eccovi un pensiero, Uditori, che nasce in noi, dice il Magno Gregorio, dall'impersezione infinita, con cui amiamo e veggiamo su questa Terra: ( Gregorius ) Multa bic videmus qua non babemus: in Calo idem eff videre, in babere. Vedere eamare quaggiù, non è una cola medelima, che possedere. Vedere in Cielo, e amar Dio è una cosa medelima, che posse derlo: possederlo coll'unione più intima, più indissolubile, e più perfetta per modo che questo beato possedimento, come parla l'Apostolo, è una vevissima e persetta trasformazione nel bene Reflo, che si possiede: (II. ad Cor. 3.) Nos vero omnes revelata facie gloriam Domini Speculantes in eamdem imaginem transformamur .

Da

Da Dio adunque vedeto, amato, e posseduto così, volga il Beato un guardo a se stesso. Oh ammirabile cangiamento! Egli, Uditori, non trova più se medesimo, non un vestigio delle sue antiche impersezioni, del nativo suo nulla: ma in quella vece si sente essere entrato per modo in Dio, e Dio in lai, che più non vede, nè riconosce in se stesso, che una persetta immagine di questo Dio. Quest'è, che l'Apostolo dice, trassormazione, e Agostino goder di Dio in noi stessi: (Augustin.) Deo fruimur in nebis metissis. In eamdem imagineme transsormamur. Spieghiamelo, quant'è possibile, chiaramente.

In che consiste, o Signori, la persezion di un'immagine? Ella consiste nel possedere persettamente i sembianti del suo esemplare; a cagione d'elempio, l'aria, i lineamenti, le fattezze, il colore del volto, che rappresenta. L'arte ne sa talora delle maravigliose su le tavole, e su le tele. Giugne a far parere su un volto le invisibili passion dell' animo, e sogliam dire di un eccellente ritratto, non solamente, che rassomiglia alla persona, che rappresenta, ma che par della. Queste sono le prove estreme dell'arte: ma la natura sa assai di più, e in un istante, con infinita facilità. Basta, che questo volto li presenti a uno specchio. Non prima esso lo ha innanzi, che to ha ritratto colla maggior fedeltà. Se bello è questo viso, quest'immagine è bella della bellezza sua; le: cangia atti e colore, quest'immagine cangia seco nell'atto stesso; par, che s'adiri, s'egli s'adira, e non meno si raffereni, s'egli si rasserena. In una parola non può veder quest'oggetto senza rappresentario qual' è in se stesso, perchè non sa, che rissettere quelle specie medesime, che riceve. Ora ditemi, Ascoltatori, se quell'immagine così com'è una semplice e passaggera riflessione di luce, fosse di verità, quale dimostra essere, e quel cristallo, così come pare, che si trasformi si trasformasse di satto nelle sembianze, che rappresenta, non si direbbe, e non farebbe di verità di tutte quelle fattezze posseditore, e questo bene, qual siasi, non otterrebbelo al solo essergli innanzi? Eccovi l'idea più semplice, e più espressiva, che ci forma di noi l'Appoltolo presentati a quel divino beante oggetto del volto, e dell'esfer di Dio. Il nostro spirito, insegna egli con infallibil dettrina, sarà a guisa di cristallo terlissimo e senza macchia, in cui tutto l'esser di Dio per valor di una luce, che parte dal volto suo, chiaramente, svelatamente, persettamente û esprimerà. Ma questa ela

preffione non fatà finti, non pallainera, non disanimata, sarà una vera, e reale, e propria trasformazione: (11. ad Cor. 3.) Nos vero onnes reveluta facie gloriam Domini speculantes in eamdem imaginem transformamur. Trasformazione, che dice infomma una comunicazione si incima, e si perfecta, che ci sa Dio di se stesso, un dono così totale e amorolo di se medelimo, che 'afforbendo dirò così, e confumando nell'abisto di tutti i beni tutta la nostra miseria, ci cangia in lui. Oh Dio! Una stilla di acqua, che fe trasforma in un mare, una scintilla di fuoco, che si trasforma in 'un Sole, il niente nel tutto, l'uomo in Dio: Transfermamur. Procuriamo di presentire Uditori, s' egli è possibile, qualche parte di tanta selicità.

Dunque se io giungo a salvarmi, ripeta ciascun di noi a se stesso, io troverò in me medefimo una divina beatitudine, perchè in me medesimo troverò Dio: Dio in quella mia mente, ora si incerta ne' suoi giudici, nelle sue idee così oscura, nelle sue cognizioni sì limitata, in cui tutto è tenebre, per vero dire, ignoranza, ed inganno. Ella sarà ripiena per modo della vastità, della luce; della grandezza, della fapienza, e della scienza di Dio, che sarà trasformata in quella fonte purissima di tutto il vero. Dio in quella mia volentà ora sì debole, e sì incostante, che tanti assetti conturbano, tante passioni sconvolgono, che avviliscono tanti timori, e tante speranze ingannano; ella sarà ripiena per modo della rettitudine, della pace, della costanua, della bontà di Dio; che sarà trasformata in quella sonte immutabile e imperturbabile di tutto il bene. Miei dunque faranno i configli di Dio, miei i pensieri, le compiacenze, gli affetti suoi: In eamdem imaginem transformamur. Che più? In questo corpo medesimo, in cui ora nory trovo, che infermità, che miseria, che tristi annunzi di morte, in questo corpo medesimo troverò Dio, una bellezza, che rassomigli alla sua, una sottigliezza, una luce, una forza invincibile, una vita immortale, un inestabile godimento, che imiti l'immensità, la spiritualità, lo splendore, la vita, e la beatitudine di Dio: In eamdem imaginem transformamur. Che piacere, Uditori, solo a pensare paragonando quello, che adesso siamo, a quel, che allora saremo, se andiamo falvi!

Risovengavi di Davidde, qualor già fatto Monarca nella Reggia di Sion, le sue passate avventure seco medesimo reputando paragonava il presente suo stato di Ré possente al suo primiero e nativo di povero pa-

storello: (Pfal. 77.) Elegit David servum fuum, fustulit eum de gregibus evium. Oh la grande imutazione, diceva egli, mio Dio, che avete fatta di me! Io sono nato un pastore, e non so come, mi trovo essere per voi un Re. Queste mie mani medelime, che ora stringono scettro d'oro reggitore del vostro Popolo, non trattavano allora, che debole e rozza canna dalla mia (greggia medesima tenuta a vile. Questa mia fronte, che splende ora, e siammeggia per le gioje preziose e care della corona, che la circonda, non proteggeya io állora dai raggi del Sole ardente, che colla povera fronde di una vite, o di un faggio. Questa è una Reggia magnifica, che adornano per ogni parte trofei superbi, e ricchissime straniere spoglie. Questa era un'angusta capanna, dal cui bafso e fosco tetto non pendeva, che la mia fronda, e in vece di questo vasellamento d'oro, e d'argento, non mi vedeva io d'intorno, che pochi vasi di creta fragile, entro cui spremere dalle pasciute gregge, il scutto di poco latte. Oh Dio possente! Che mutazione avete fatta di me! Io tali cose pensando, quali a me stesso non credo: ( Ibidem ) Elegit David servum suum, suftulit eum de gregibus ovium, pascere Jacob servum suum, & Israel bæreditatem suam.

Ma che veniam soi seguendo, Uditori, stranieri affetti, e immaginando la contentezza di un pastor fatto Re, per esprimere la beatitudine di un uom fatto Dio? Qual giudicio pensiamo noi, che sormi ora Davidde beato in Cielo di quella stessa real grandezza, a cui Dio in terra lo sollevo! Che Imperi, che Monarchie, che trionsi, che gloria di questa valle di lagrime, e di miseria? Molto meno sembragli tuttociò a paragone del Cielo, che già non parvegli la sua capanna a paragone della sua Reggia. Ben lo antivide e protestollo egli stesso: (Psal. 83.) Melior est dies una in atriis tuis

Super millia.

E di verità, miei Signori, tutti i beni del Mondo, dei quali Iddio voglia arricchite un suo servo, migliorano bensi il suo stato, ma non cangiano, nè trasformano lui medefimo. Davidde era lo stesso uomo nella Reggia di Sion, che già era stato nella capanna di Betlem; e se alcuno de' suoi antichi compagni avesselo riveduto, senza sapere, che sosse a noi avverrebbe, se alcuna di quelle avventurose persone già da noi conosciute su questa terra, potessimo cogli occhi nostri vedere beata in Cielo. Non più un uomo, od Quares. Granelli.

un Angelo, ma ci parrebbe, came all'estatico S. Giovanni, vedere un Dio. Dio, che
possegono, le ha trassormate in se stesso:
la sua luce, la sua gloria, la sua bellezza,
la sua bontà, tutte le sue perfezioni, di cui
sfavillano. Questa vista, ristette S. Agostino,
farebbeci nell'atto stesso beati. Ma s'è così,
che sarà di un Beato, il qual di questi beanti oggetti ha sotto gli occhi una moltitudine
gloriosissima e innumerabile? Quest'è, conchiudo con questo Padre, una moltiplicazione infinita di beatitudine! (August.) Deo
fruimur in omnibus beatis.

Da Dio adunque oggetto primo e sovrano della sua felicità, e da se stesso, in cui si replica quest'oggetto, volga il Beato il suo lietissimo guardo intorno. Quali sono le perfone, Uditori, in cui s'incontrano gli occhi suoi? On dolcissima compagnia, che sola bansar potrebbe all'idea d'una persetta sesso.

cità!

Nel lungo corso di tanti secoli, Ascoltatori, quanti ne avrà la durazione del Mondo, non ci sarà mai vivuta sopra la terra, persona alcuna amabile veramente, di veri pregi, e di vere virtudi ornata, la quale in Cielo non debba effere compagna vostra. Le Ester, le Giuditte, le Debbore, le Susanne, per valor, per configlio, per grazia, e per sede così samole; i pietosi Noè, gli Abrami fedeli, i Mosè taumaturghi, i Gio... suè vincitori; e Patriarchi, e Proseti, e Principi, e Sacerdoti, e quanti glorioli nomi banno di se lasciato alla più tarda postericà una più illustre memoria di desiderio piena, e di fama. Che se da quelle lontane età a secoli più vicini di Grazia facciam passaggio, compagni nostri saranno i fortissi-mi nostri Martiri, le invittissime nostre Vergini, i sapientissimi nostri Padri, gli Apostoli gloriosissimi fondatori di nostra sede . Sarà quella sopra ogni cosa da Dio creata bella, amabile, divina Vergine, che di se stessa potè invaghire lo Spirito dell'amore, e il vero Figliuol di Dio di umane membra al-le fue fomiglianti nell'intatto feno vesti. Sarà quello stesso Figliuol di Dio fatto per nostro amore Figliuelo di Lei a salvecci, e a redimerci col sangue suo. Oh dolce Madre. augusta Regina del Cielo, e della terra, io dunque potrò vedervi, potrò conoscervi, potrò parlarvi a mio agio! Mi farà lecito imprimere sa quelle vostre pietose mani, che mi protessero, divoti baci amorosi. Oh adorabile Umanità del mio Salvatore! Non mi farà già conteso di baciar mille volte le cicatrici gloriole di quelle piaghe, che tolleraste per me, fontane già di salute, ora di

godimento. Oh sensibile Paradiso! Che posso io fingermi di più felice per me? Eppure,

Uditori, v'è affai di più.

· E' forza pensare e aggiugnere, che tutti i pregi, che fecero comparire, e spiegarono fu la terra persone tali , non furono più , che ombre rimpetto a quelle, che faranno risplendere, e avranno in Gielo; che noi vedremo di essere da queste persone amati tanto teneramente, che non à a far paragone dell'amer loro verso di noi, a quello de più fervidi spou , delle madri più tenere, degli amanti più passionati; che questo vincolo soavissimo d'eterno amore non sara mai dissolubile ne per sospetto, ne per invidia, ne per gelosia, nè per altro de' tanti mali, che dividono soventemente su questa terra le più leali amicizie, e tornano in veri odi gli amor, che sembrano più costanti; che insomma un vero oggetto di beatitudine cialcund' essi sarà per noi, e noi con essi tutta la no-Ara avrémo comunicata.

Comprendetene la ragione: ( I. ad Cor. 15.) Deus erit omnia in omnibus. Dio farà tutto in tutti. Sulle quali parole S. Agostino: Quotquot ibi sunt, Dii sunt. Quanti ivi sono, sono in Dio trasformati, e Dio in essi. Dunque ciascun de' Beati vede ne' suoi dolci compagni una perfetta immagine di questo Dio, e un immagine di se stesso. La somiglianza con Dio è eccitatrice dell'amor beatifico di Dio medesimo: la somiglianza con essi è eccitatrice dell'amor beatifico di se stessi. Per la prima ravvisano ed amano Dio in essi, e in essi posseggono il loro bene: per la seconda riconoscono ed amano se medesimi, siccome da questo bene posseduti tutti , e compresi. Eccovi perchè in Cielo non abbia luogo, nè possa averlo l'invidia; perchè in ciaseun de' Beati, non vedesi propriamente, nè amasi, nè riconoscesi, che Dio solo; perchè le varia lor gloria non è, che una varia moltiplicazione dell'oggetto medesimo del loro amore, e della loro felicità. Dunque non può, che accendere quest'amore, avvivarne la cognizione, moltiplicarne la beatitudine.

(11. ad Cor. 3.) Transformamur a claritate in claritatem, così spiegavasi mirabilmente l' Apostolo, tamquam a Domini spiritu. Quello spirito di Dio, quella sua divina sembianza, che a guisa di viva luce veste e comprende tutti i Beati, è come un raggio, Uditori, di due ammirabili movimenti; l'uno di direzione, per cui comunica direttamente al Beato la gloria del suo splendore; l'altro di riflessione, per cui dal Beato partendo, quefla gloria medesima riflette in altri. Tutti però godranno non solamente della propria

chiarezza, ma della chiarezza di tutti; perchè ciascuno la propria luce comunicando, . l'altrui ricevendo, farà in Dio trasformato colla chiarezza di tutti: Transformamur u claritate in claritatem, tamquam a Domini spiritu. Quest'è, ch'io diceva con Agostino moltiplicazione di beatitudine, e gaudio innumerabile: ( S. August. ) In illa perefecta felicitate tot innumerabilium Angelorum , In hominum, erit gaudium innumerabile.

Che se un Beato, conchiude questo gran Padre, appena potrà capir nel suo cuore il proprio suo bene, come farà capace dell' allegrezza, e del gaudio di tutti gli Angeli, di tutti i Santi, moltitudine gloriosissima, ed infinita! (S. August.) Si ergo cor bominic de carro sur la carro sur nis de tanto suo bono vix capiet gaudium suum, quomodo capax erit tot, in tantorum gaudiorum in illa perfecta felicitate! Oh mio povero cuore! Ed è pur vero, che a tanto bene tu sei serbato? Lo speri tu veramente? Confidi di conseguirlo? Se così è, dimentica i tuoi presenti travagli, rasciuga e tergi il passaggero tuo pianto. Non ti sia grave la legge di quel gran Dio, che alla tua fedeltà promette si gran mercede: ( Gen. 13. ) Ego sum protector tuus, & merces tua magna nimis. Ripoliamo.

# SECONDA PARTE.

Da quella beata patria del Paradiso, a cui abbiamo sin qui i nostri pensier levato, io chino infine, Uditori, un guardo alla terra, valle del nostro pianto, e luogo del nostro esilio, cercando di riconoscere, e di distinguervi, se sia possibile, le persone, che sperano e credono quella felicità, dalle altre, che nè fede, nè speranza non hanno di tanto bene. Al primo scorgere le occupazioni, gli studi, le cure di queste genti, non parvi egli, Uditori, ch'esser dovrebbe agevolissimo il giudicarne?

Ponete caso, che vi foste trovati essere in Babbilonia, quando il superbo Caldeo ebbe tratto colà in catene la misera gente Ebrea. Erano in quella Città superba a un tempo stesso due Popoli, l'uno di cittadini infedeli, l'altro d'esuli Israeliti; ma non credeste, che fuste punto difficile distinguere l'un dall'altro. Voi avresse veduto legrandi piazze, e le ampie contrade della Città popolosa inondar di persone a lieti giochi, a profani spettacoli, a feste, e a danze affollantisi; altre far pompa d'altero lusso, altre languire di molli amori, quelle anelare all'altrui, queste invidiare, molte usare superbamente della fortuna, tutte infomma occuparfi

parsi di vanità. Questo era indizio certissimo, che quelle erano genti di Babbilonia, che in essa avevano costituito la loro sede, la loro patria, la loro felicità. Se vi calegdi veder gli esuli Israeliti, volgete altrove gli occhi, ed i passi. Venite meco alle rive più solitarie, e per le solte ombre più oscure, e più meste del Fiume Eustate, che bagna. la gran Città.

Eccovi un Popolo sospiroso e piangente, che spira dal volto squallido la sua tristezza, e dagli umidi languenti occhi il suo deside. zio. Questo è uno stuolo di vergini figlie di Sion. Vedete le sconsolate, incolto lo sparso crine, dimesso il pallido volto, e il disadorno fianco raccolto. Quello è un altro di madri. Osiervate, com'esse i teneri pargoletti dal pietoso petto pendenti, più che non. palcono del loro latte, bagnano delle lor lagrime; dolendo la loro sorte, che in paese d'esilio alla servitù si nodriscano, e crescanoalle miserie, ed a i guai. Quinci dogliosi giovani piagnenti il siore di loro età, d'ogni allegrezza, e d'ogni onore spogliato, e quindi canuti vecchi rimproveranti a se stessi i tardi anni a tanta doglia serbati. Oh questo è senza dubbio un popolo d'esuli, che quì non ha albergo, non ripolo, non pace. Tutti sospirano, e a quella piaggia di Cielo, che mira verso Sionne, volgendo le grida e il guardo; d'altra felicità, nè pensare, nè parlare non sanno, fuorche di quella della lontana lor Patria: (Pfal. 136.) Super flumina Babylonis, illic sedimus & flevimus, cum. recordaremur tui Sion.

Ah, Crissiani, per distinguervi dalle genti, che in questa terra pensano collocata la loro patria, e la loro felicità, e quella del Gielo nè credono, nè sperano, nè conoscono, no, ch'io non cerco sul volto del Cristianesimo, nè una doglia sì inconsolabile, nè un desiderio così fedele. Cerco non più, che un indizio della loro speranza, un argomento della lor fede. Cerco tanto disinte-

resse, che basti a non gittarci per sempre quegli immensi tesori, per pochissima terra di quest'esilio. Cerco tanta onestà, che basti a non privarci per sempre di quei piaceri ineffabili per un piacer momentaneo di quello luogo di servità. Cerco tanta cura, che basti a non perdere tutti i nostri pensieri, tutte le nostre fatiche, tutti i nostri sudori, per costituirci in un luogo, dove non è possibile star più che giorni, senza pensare a quello, che abitar dovremo in eterno. Io cerco infine persone, che vogliano sincera-mente salvarsi alla più mite condizione, che abbia Dio costituito: ( Matth. 19. ) Si vis ad vitam ingredi serva mandata. Tanto bene non costa, più, che l'esatta osservanza dei divini comandamenti. Eppur sì poco cercando, ohimè in quanto pochi mi èdato di ritrovarlo!

Ma qual inganno, o Fedeli, qual misera. cecità può trovar luogo a sedurci su questopunto? Non è il piacere, che noi cerchiamo? Non è una vita beata e lieta? E perchè dunque alla sua falsa, e momentanea apparenza vorremo correre affascinati, e alla fua: vera ed eterna sustanza stoltamente rinunziare? Perchè, se le nostre passioni ci laseiano qualche avanzo di ragione, e di sede, sosterremo nel nostro cuore contro di noi questi termini incomparabili, Tempo e Eternità, Terra e Cielo, Mondo e Dio? Perchè se qualche amore serbiamo in noi medesimi, soffriremo di vivere più un momento in istato di perdere tanto bene? Santi, che tolleraste a salvarvi sì duri astanni, Martiri, che soffrisse sì acerbe morti, Dio Salvatore, che agonizzaste su questa Croce per mia salute, e il sangue vostro innocente versaste per ottenerla, deh perchè mai e esemp), e promesse, e tanto prezzo infinito sarà perduto per me? Oh Paradiso, Paradiso, com'è possibile trovar tra gli uominichi posfa crederti, eppure possa rinunziarti?

# PREDICA XI.

# IMPENITENZA FINALE.

Ego vado, & queretis me. Et in peccato vistro moriemini.
Joan. VIII. (Evang. fer. 2. post 2. Domin. Quadr.)

TEmpo, in cui Cristo offeso sdegnosamente fi parte ( Joan. 8. ) Ego vado, partito inutilmente si cerca, quæretis me, nè più trovando rilorgimento, s' incorre la dannazione, en in peccato vestro moriemini; egli è, Cristiani Uditori, per ciascun uom peccatore il tempo della sua morte; tempo, che altrove Iddio nelle sue divine Scritture dice di orrenda notte oscurissima, quando niuno non sa, e sapendo non può operare; tempo di grande tribolazione, quando l'animo oppresso dalla terribile immagine di tutti i mali niun configlio sa prendere di salute; tempo di vendetta, e di sdegno, in cui egli minaccia di prendere a riso, e a scherno le angustie de peccatori; tempo d' estrema e inevitabile necessità, quando a dispetto di tutte l'arti, e di tutte l'umane forze, la sua divina giustizia è risoluta por fine alla vita, e all'ardire di un suo nimi-co. Epppre, (chi 'l crederebbe, Uditori?) 2 a questo terribil tempo, che una gran parte de peccatori cristiani, o disserisce senza volerlo, o volendolo affida le sue speranze. E'a questo tempo, che si promette un momento, non già vendicatore, come minaccia Iddio, ma ristorator felicissimo dei disordini, e degli eccessi di tutti i tempi. Oh presunzione vanissima! Oh inescusabile cecità! Parvi egli, miei cari Uditori, che un Ministrodella parola di Dio abbia a farne un fuggetto di contenziosa dimostrazione ovver piuttosto d'amare lagrime inconsolabili? E che può darsi di più terribile, e di più vero di quello, che tante volte minaccia Cristo nel suo Vangelo? Quaretis me, & non invenietis; & in peccato vestro moriemini. Forsechè quelle sono minacce vane, ch' egli poi non adempie, e quasi dimentica di averle scritte? Ohime, Cristiani, in quante guise terribili, e a pensare, e a veder funestissime, si adempiono tutto giorno sotto degli occhi nostri! Adempionsi nei peccatori, che pecgano profondamente, per parlare colla Scrittura; e adempionsi nei peccatori, che non sono caduti ancora in quest'abisto d'iniquità.

Comprendete a salvamento vostro, Uditori, le due verissime parti di questa Predica. Io distinguo nell'impenitenza finale un gastigo di Dio, e un peccato dell'uomo. Havvi un' impenitenza finale, la qual non è, che un gastigo dei peccati della vita. Havvene un altra, che è un nuovo peccato d'impenitenza nella morte. Il gastigo dell'impenitenza finale è a temere anche dai peccatori mediocri di pochi falli, e di moderate passioni. Questo in primo luogo dimostrerò. Il peccato dell'impenitenza finale è il fine ordinatio dei peccatori d'abiti viziofi, e di violente passioni. Questo in secondo luogo farò conoscere. Gassigo, e peccato, di cui alcun altro non è o ad incorrere più tremendo, o a commettere più fatale. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Per intenderci chiaramente, convien supporre, Uditori, siccome dottrina certa de Padri con Agostino, e de' Teologi coll' Angelico, che ogni uom peccatore ridotto a morte, e avvisato del suo pericolo è strettamente tenuto per positivo precetto di reli-gion verso Dio, e di carità verso se stesso, egli è, dico, strettamente tenuto di convertirsi, cioè detestare i peccati, di cui si trovi esser reo, pentirsene, confessarlene, e cogli atti della fede, della speranza, e della carità rendere l'onor supremo al suo Creatore, e procurare a se stesso la sua eterna salute. Che se il misero, o per malvagità de' perversi suoi abiti, o per violenza delle sue ree passioni, o per malizia della peccatrice sua volontà, trascuri e lasci di farlo, commette un peccato gravissimo d' ommissione distinto da tutti quelli della sua vita, che propriamente si dice, ed è peccato d' impenitenza finale. Ma per dannarsi, cari Uditori, egli non è necessario giugnere a questi estremi. Bastano i peccati della vita, senza aggiugner quest' ultimo della morte. Basta, che un uomo reo anche di una sola colpa mortale, muoja di fatto senza pentirfeue,

sene, non già perchè voglia morir così, ma piuttosto perchè gli mancano quelle opportune e favorevoli circostanze della sua morte, che gli lasciano modo e tempo di provvedere a se stesso. Questa mancanza è un gastigo di Dio, non è un peccato dell'uomo: però l'impenitenza, che da essa nasce, è di gastigo, non di peccato. Veggiamolo nell'esem-

pio della divina Scrittura.

Giunto era presso a Damasco il Profeta Eliseo: quando Benadad Re della Siria fi trovava essere colà compreso da grave morbo. Riseppe appena l'infermo Re la venuta dell'uomo di Dio; e mandò per lui Azaele con molti doni pregandolo, perch'egli volesse dirgii, se di quella infermità fosse, o no, per guarire. Va, rispose al Messo il Proseta, e digli: Risanerai; ma di verità Iddio mi ha detto, ch'egli morrà: (IV. Reg. 8.) Vade, & dic ei, sanaberis: porro oftendit mihi Dominus quia morte morietur. Che è ciò, miei Signori? Inganna forse egli, e mentisce anche un Profeta? Iddio gli hadetto, che Benadad si morrà, ed Eliseo gli - manda rispondere, che sarà sano? Vade, & dic ei, sanaberis: porro oftendit mihi Dominus, quia morte morietur? No, Ascoltatori, ris-Ipondono gli Spositori, ed i Padri, Eliseo non inganno, ne menti, perche quantunque Benadad il giorno appresso morisse, non mori per l'infermità, di cui veramente guariva; ma perchè Azaele medesimo violentemente l'uccise. Perd su vero, il sanaberis, e vero non meno il morietur: ma delle due verità, l'una, che lo affidava, l'altra, che lo avrebbe forse riscosso da' suoi peccati, Dio in pena giustissima non dispose, che gli venisse all'orecchio la salutevole; lasciò, che la piacevole il lufingasse: Vade, & dic ei fanaberis: porro oftendit mibi Dominus, quia morte merietur. Eccovi l'impenitenza, ch' io vi diceva di puro castigo. Poiche osservate. Questo misero Re muore di fatto impenitente ne' suoi peccati. Ma perchè? Perchè non voglia pentirsene neppure in morte? E così aggravi e consumi con un nuovo peccato di volontaria impenitenza tutti i peccati della sua vita? No, Ascoltatori, ma perchè assicurato, che già guarisce della sua malattia, si lusinga di aver lontana la morte; però non teme il pericolo di morte nel fuo peccato.

Oh lufinga, ingannatrice lufinga, che riempie l'Inferno di peccatori mediocri, contro de' quali par, che non vagliano gli argomenti, che addur si sogliono dai Ministri dell' Evangelio, a far temere l'impenitenza finale! Io sono tuttavia giovine, dite voi, e

assai robusto della persona. So non ho passioni si violente, che non mi lascino la speranza di vincerle facilmente: Non voglio vivere una vita perduta. Commettero qualche fallo, ma ai primi giorni più solenni, e più sacri risorgero: Sanaberis, Sanaberis. Che posto io dirvi? Forse sarebbe appunto, come voi dite. Ma che? Un accidente impensato, e impossibile a prevedere, una di quelle, che noi diciamo dilgrazie, e son gastighi di Dio, vi sorprende improvviso, e in pochi istanti v'uccide. Se voi aveste poche ore di tempo, forse sareste salvo: ma Dio offeso, che non vi ha mai promesso un momento, non vel consente: lascia correre le naturali cagioni, e voi con pochissimi falli, con passioni tuttavia facili a vincere, piuttosto per avversità di dilgrazia, che per durezza di cuore, vi morite purnondimeno nel vostro peccato, e vi morite dannato: morte morieris. Vi può sorprendere un' infermità traditrice, e il medico, che per quantunque valorosissimo, non è un Profeta, chiesto da voi vi risponde, che non c'è alcun pericolo, che presto risanerete: Sanaberis. Ma che? La febbre a una notte cangia improvviso, e per qualunque ne sia l'origine, delude l'arti, e le sperange del curatore, vi trae di senno, v'immerge in un profondo letargo, vi stringe le viscere di tormini insopportabili, vi rende infomma incapace d'alcun'azion ragionevole; e voi, che se aveste saputo in tempo il vofiro pericolo, vi sarelle iorse sgravaco l'anima de' vostri falli, già non potete più farlo, e piuttosto per istravaganza di male, che non per molta malizia di volontà, vi morite ad ogni modo nel vostro peccato, e vi morite dannato: Morte morieris. Che dirò della falla pietà dei vostri, che disserendovi sino agli estremi l'amaro annunzio di morte, non vi lasciano sovencemente un ora tranquilla da provvedere a voi stesso? La confusione. e il disordine delle cose, che vi vengono allora all'animo, vi occupa, vi conturba, vi porta a mille oggetti il penfiero; e adogni cola cercando porre qualche prouvedimento, morite infomma senza poterlo dare ad alcuna; e piuttosto per ingombro di mente, e per tumulto di fantasia, che per malvagità di passioni, e di vizi, vi morite miferamente nel vostro peccato, e vi morite dannato: Morte morieris.

Ma i Ministri di Dio, che avrò pure d' intorno? Chi sa quali, e quando li avrete? Chi sa, di quale efficacia per entrare nel vostro cuore, a compungerlo, a consolarlo, a disporlo ad una vera contrizione, piuttoso che ad annojarlo, o inutilmente atterirlo?

lo? Il Re Ozia aveva al fianco un Profeta, anzi il massimo de' Profeti, ch'era Isaia: eppure Iddio non volle prima manisestarglisi, che già Ozia non sosse morto: (Isai. 6.) In anno, quo mortuus est Ozias vidi Dominum. E perchè ciò i interroga il santo Padre Bassilio, se non perchè Ozia era un peccatore, e Dio per giusto gastigo non volle, che Isaia prosettasse prima della sua morte. Forse al suo zelo sarebbesi convertito; ma egli demeritava un ajuto si sotte da Dio osse (S. Bassi.) Quamdiu Ozias Rex vinit, non potuit vissonem videre Isaias Propheta; erat enim Ozias peccator, in faciens malum in conspessu Domini.

Ah, miei cari Uditori, che se noi siamo rei anche di una sola colpa mortale, convertircene sin morte, può dipendere da tanti, che noi diciam casi, e sono tutte disposizioni di Dio, di nessuna delle quali siamo padroni, che l'affidareisi è troppa temerità. Forse sian tutte prospere, ma sorse no; e se una ne sosse avversa, che sia di noi? (S. Jo: Chros.) Car dicis sortasse? grida Giovanni Grisossomo. Cogita quod de anima deliberas. Tu dici sorse, e non pensi, che a questo terribil sorse tu assidi l'anima, assidi l'eter-

nità?

Ma io confido pella divina misericordia, Dio è pietoso: Sed fido, inquis, Dei misericordie: misericors est Deus. Chi può negarloti? siegue il gran Padre: Scio, lo ego: anzi fopra quanto tu possa pensare e credere, pietosissimo. Ma questo Dio si pietoso senza verun oltraggio della misericordia sua infinita non ha egli dunque permesso, che tanti altri in questa guisa n'andassero nel fuoco eterno? Sed misericors ille Deus, & illos, de quibus dimi, binc abstulit. Abstulit tanti impuri a quella notte medelima, che fu la prima del lor peccato, e l'ultima della lor vita; tanti vendicativi a quelle insidie medesime, che fur le prime tese a un rivale, e furon l'ultime volte contro l'infidiatore. Abstulit tanti giovani nel fior dell'età loro, tanti uomini peccatori ne' lor peccati. Che se volete, e sperate misericordia, parvi egli, che poca sia l'avervi sin qui aspectato, il darvi ora spazio di penitenza, il toccarvi ora il cuore colla sua grazia? O non è anzi un troppo offendere la sua bontà, voler perdere questi preziosi momenti, come le dopo quella voi aspettaste nell'altro Mondo in premio, o in gastigo una vita più breve assai? Questa, io ripeto, e conchiado con S. Giovanni Grisostomo, non è ella dunque una grande misericordia?

Ma ella è appunto la falsa idea, che di

questa divina perfezione si forma una gran parte de' peccatori, che affidandoli a moltiplicare i peccati senza misura alcuna, li conduce all'altro genere fatalissimo d'impenitenza, per cui quantunque vogliam supporre, che niun di questi sinistri accompagni la lor morte, il tempo lor conceduto non vale a togliere, ma sì a gravare l'impenitenza della lor vita. Impenitenza finale non più sol di gastigo, ma di peccato, e di peccato di tutti gli altri tanto più grave, quanto è di tutti consumazione, dirò così, e compimento, che finisce di renderli eterni oggetti dell'odio eterno di Dio. Eccovi il altro punto di questa Predica, che io non posto proporvi, e molto meno trattarvi fenz' alto orrore.

Tre virtu, Ascoltatori, rendono preziola la morte de' Giusti dinanzi a Dio, Fede, Speranza, e Carità; e tre oppossi peccatid' impenitenza si dividono miseramente la morte dei peccatori, de' quali ora io vi parlo. Non tutti, Uditori, commettono il peccato medesimo d'impenitenza; ma come sono diverse le disposizioni degli animi, diversi iloro caratteri, diversi gli abiti, i vizi, i dissordini della vita, così diversa, quantunque in tutti satale, è l'impenitenza terribile

della morte.

Un uom vivuto (enza religione, muore impenitente, perchè muor senza fede, e commette morendo un peccato d'infedeltà. Un uomi vivuto nella servitù di una rea e violenta passione, che lo ha fatto schiavo, e lungamente predominato, muore impenitente, perchè muore sonza la carità, e commette morendo il peccato della durezza. Un uom vivuto nella consusione, nella moltitudine, e nel disordine di mille vizi, muore impeni-tente, perchè muore senza speranza, e commette morendo il peccato della disperazione. Infedeltà, durezza, disperazione finale, peccati gravissimi d'impenitenza, che chiudono variamente, e consumano i giorni estremi, e le funeste agonie di questa sorta di peccatori .

Oh Dio! Che angustie, miei cari Uditori, di un Confessor Religioso, quantunque si voglia dotto e zelante, condotto ad assistere ad alcuno di questi miseri moribondi. Lasciamo stare gl'increduli, ch'io non debbo supporre nel Cristianesimo, benchè pur troppo la libertà del costume, del leggere, e del parlare oggimai ne moltiplichi degli esempi sunesti assai. Questi adempiono chiaramento le minaccie di Dio, e muojonsi nell'ignoranza, e nel satale disprezzo di tutte le verità, che potrebbono illuminarli e sal-

falvarli: (Prov. 18.) Impius , sum in profun-

dum venerit, consemnis.

Trattili di un fedele, ma da gran tempo predominato, o da un avaro interesse, o da un odio maligno, o da un amore lascivo. Facciamo supposizione, che possano, e vo-Bliano confessarsi. Spesso la fama pubblica molto prima della lor voce ha recato all'orecchio del Ministro di Dio gli scandali della lor vita. Non importa. Sarebbono risto-rabili per l'infinita pietà di Dio, se questi miferi si giovastero veramente dell'ore estreme. Ma quì sta il punto. Noi cominciamo a parlare. Ma questa roba, Signore, queste ricchezze acquistate, o per maneggi infedeli di pubblici ministeri, o per commerci illeciti, e viziati da frodi e ulure, o per ulurpazioni, o per liti ingiustamente mosse e difele, bisogna restituirla. Restituirla? Se questo è tutto l'avere della mia casa. Fedel moglie, cari figliuoli, che fia di voi? Ma quello nimico odiato da tanto tempo con amarezza così implacabile, bisogna amarlo, e amarlo sinceramente, risarcirlo di tutti i danni recatigli, cancellar coll'esempio solenne e pubblico di una pace cristiana lo scandalo delle passate pubbliche ostilità. Se questo è stato l'impegno tenacissimo, e insuperabile della mia vita. Io gli perdono, se ho a perdonargli, ma io non voglio vederlo. Balla così? Ma quell'oggetto, o quelli oggetti illegitimi d'indegni amori, bilogna toglierliss per ogni modo dal sianco, dalla casa, dagli occhi, e dal cuore, e toglierlisi veramente per sempre; odiare, e abborrire il peccato, e l'occasion del peccato più di quanto finor si amò. Se non ho altro di caro al Mondo. Già io non fo male alcuno. Oh Dio! A quel tempo, quando non si opera, che per abito, quando il tentatore fa le estreme sue prove, quando il ben, che si lascia, però appunto, perchè si lascia, semdra amabile piucchemmai; quando la mente, e l'animo già mancanti, sono estremamente più languidi, più irresoluti, più stanchi di quel, che fussero mai in vita, ahimè, che ridotti questi infelici ad uno stato sì deplorabile senton così la difficoltà di questi atti, che quantunque ne veggano, e ne conoscano l'indispensabile obbligazione, prolungano, si contorcono, differiscono, non risolvono mai di adempierli, e par loro di non potere ciò, che il volere è troppo duro e violento a questa milera volontà. Ho io ad aggiungere ragioni, o lagrime a questa semplice sposizione di cose?

Certo, che un miracolo della grazia potrebbe infine trionfar solo di questi cuori, e -cangiarli in un momento, e salvarli. Ma chi potrebbe prometterloß a fronte delle minaccie di Cristo, il quale assicura, che si morranno nel lor peccato? in peccato veltro moriemini. S. Agostino forma su questo punto, non dirò già un argomento fortissimo, ma piuttofto una sensibile dimostrazione. La grazia, dic'egli, della finale perseveranza è un dono così gratuito della divina bontà, che paò Dio negarlo senza ingiustizia alle anime più fedeli. Un Apostolo conquistatore di un Mondo alla fede di Gesù Cristo, una Vergine immacolata a Dio consacratasi sin da primi suoi anni, e mantenutasi di lui solo amante colla gelosia più fedele di se medesima; quest'anime predilette, dice Agostino, hanno fermamente a sperare dalla divina misericordia questa final grazia, che tutte l'altre coroni: ma quella dolce speranza debb'essere temperata da un vivo timore dei giudic) di Dio profondi e impenetrabili . Eppur consolatevi anime a Dio fedeli. Non havvi nella Scrittura una minaccia contro di voi, non un elempio di fede, che Dio in morte ne sia mai stato avaro a chi gli fu sempre sedele in vita. Purnondimeno è verissimo. che voi avete a temere, avete costantemente a pregare per ottenerla. Ma seè così, miei Signori, per quale strana prefunzione può un nimico di Dio promettersi questa grazia, che Dio medesimo, il qual n'è solo il Padrone, non solamente non gli ha promesso, ma minacciato sì chiaramente di non essere per consentirgli: grazia, che per lui dovrebb' esfere tanto maggiore, e più forte, quanto dovrebbe vincere tanti ostacoli, di passioni, d'abiti, di malizia, nessun de' quali è nelle anime giuste? Dunque una grazia, la qual non è, nè puo essere, che il sommo premio, e la suprema corona della giustizia, della carità, della fede, dell'umiltà, della sincera religione, sarà per voi la mercede dell'avarizia, della superbia, della libidine, dell'empietà. Se non è questa speranza, follia palpabile, qual sarà mai?

Io arrofisco, Uditori, a pur ricordare quell'argomento, che il popolare inganno suol prendere dal buon Ladrone, quasi parer potesse di forza alcuna. Un uomo salvo, crocisisso a' fianchi di un uomo Dio Salvatore, nel giorno della grande misericordia, bagnato e sparso del sangue di Redenzione, e come osservano alcuni Padri, chiamato la prima volta, parvi egli di circostanze paragonabili a un peccator moribondo de' giorni nostri? O non anzi l'altro perduto nelle medesime çircostanze, e dannatosi impenitente a' fianchi, e sotto gli occhi di un uomo Dio,

che moriva per lui, dovrebbe riempierei di spavento? Io stupisco assai più, che un uom crocissso con Gesù Cristo potesse perdersi, che non se tutti i peccatori del Mondo si

fossero a quel giorno salvati.

Ma a che indagare i Misterj, se l'esperien-22 è sensibile ed evidente? Dove si veggono, Ascoltatori, queste grandi restituzioni, queste reconciliazioni sincere, queste divisioni efficaci nella morte de' peccatori, de' quali ora vi parlo? Non si perdono tutte l'arti di un ministro di Dio, a persuadere, che almeno si confessino i debiti, e se ne gravi l'érede? Che si dia una qualche dimostrazione di pace, pur troppo equivoca ed insincera? Che si licenzi di casa quella persona, che in mancanza della passion di chi muore, l'interesse suo proprio conduce ad essere soventemente assistirice, consolatrice, dirò meglio, condannatrice lanche dell' ultime agonie? E quando pure si ottengano tutte queste formalità, è egli questo cangiare il cuore, o non anzi lasciarlo nell'abito, e nel peccato dell'invincibile sua durezza?

Durezza, Uditori, che talora vorrebbe vincersi da un peccator moribondo, ma non si può. Gli ssorzi sono impotenti, languidi i desideri, e per giudicio di Dio giustissimo non riescono, che alla più amara, e più irreparabile disperazione. Io sono astretto a sunestarvi altamente ricordandone e descrivendone su questo sine del mio parlare, dalle divine Scritture, una sensibile prova a un

tempo, e una terribile idea.

Saule, quel Re pervertito dall'ambizione, e dalla crudeltà, vicino all'estremo pericolo di una battaglia inevitabile e decisiva è compreso da gran timore: (I. Reg. 28.) Timuit, & expavit cor ejus nimis. Buon per lui, Ulitori. Volgeli a Dio, a Sacerdoti, a Profeti chiedendoli di configlio, Confuluitque Dominum. Ma Dio, che tante volte sin quì gli ha fatto udir la sua voce, già più non vuole rispondergli, nè parlargli. Et non respondit ei, neque per somnia, neque per Sacerdotes, neque per Prophetas. Che fa egli però? Poichè vede tornarsi vani i mezzi leciti e religiosi, risolve tentarne uno illecito e superstizioso. Portasi a un Indovina profana, che cogli spiriti si diceva tener commercio, e pregala, perch'ella adoperi a suo savore le magiche arti, e sacciagli comparire il già morto Samuele. Questo Profeta previene per comandamento di Dio gl'incantesimi della donna, che nulla non avrebbono con lui potuto, e prima, ch'essa li adoperi, si si presente a Saulle.

Stava & Re taciturno nel solitario luogo

e deserto, mille affannosi pensieri ravvolgemdo nell'animo conturbato: quand'ecco farglife innanzi l'ombra, o a meglio dir le sembia nze del già morto Profeta, che in tuono di voce grave e severa: E perchè gli dimanda, perche hai tu turbato la pace del mio sepolcro? (Ibid.) Quare inquietasti me, ut suscitarer? Oh Profeta, gli risponde Saulle, io son ridotto agli estremi. Veggomi a fronte un esercito di nimici; e Dio mi ha abbandonato : Coarctor nimis : siquidem Philistiers pugnant adversum me, & Deus recessit ame. E che puoi dunque sperar da me, ripigliò Samuele, se Dio ti ha abbandonato? Quid interrogas me, cum Dominus recesserit a to? Saulle, è giunta l'ora, che si adempiano le parole, ch'egli ti fece udire per la mia voce: Dio squarciera dalle tue mani il tuo Regno, passerà in quelle del tuo nimico, tur perderai la battaglia. Israele sarà sconsitto; e domani tu, e i tuoi figliuoli sarete mecotra i morti: (Ibid.) Faciet tibi Dominus, 5cut locutus est in manu mea . . . Scindet Regnum tuum de manu tua .... Dabit Ifrael tecum in manus Philistinorum. Cras autem tu, In filii tui mecum eritis. Oh Profeta! Mæ per qual mezzo potrebbe placarsi Iddio? Samuele, Ascoltatori, già più non parla, anzi più non si vede, che col suono dell'ultime, tremende voci, scomparve e dileguò. Saulle era uomo di molto spirito, d'assai coraggio. Eppure si sentì a quest'annunzio gelare il sangue, mancar le forze: cadde tramortito etremante sopra la terra, gravando col suo terrore l'imminente miseria dell'inevitabile suo gassigo: Saul cecidit porrectus in terram: extimuerat enim verba Samuelis, & robur non erat in eo. Non perdiam, Dilettissimi parte alcuna d'istruzione si profittevole, e si evidente.

Timore e spavento, Timuit, & expavit, & forza, che sia l'affetto di un peccatore, che crede, dico di un peccatore di lunghi abiti, e di malvagie passioni, al tristo annunzio della sua morte. Tanti peccati, e tante pene, che de aspettarsene, non sono schiere al suo guardo vieppiù terribili, che a Saulle nonerano-i Filistei? Timore e spavento, che finalmente lo porta a Dio, maa Dio, che più non vuole rispondergli, ne parlargli: (Ibid.) Consuluitque Dominum; & non respondit ei, neque per somnia, neque per Sacerdotes, neque per Prophetas. E perche in Dio tanto silenzio? Perchè Saulle era stato sordo alle voci di Dio medesimo: Quia non obedisti voci Domini. An Cristiani, che posso io dirvi su questo punto di più terribile, o di più vero delle parole espresse di Cristo: (Joan. 7.) Que-

Quaretis me, & non invenietis. Sì, finalmente mi cercherete in quel giorno; ma non Sarà, che vi riesca di ritrovarmi. Cerchere-· te una contrizione sincera de' vostri salli; ma non saprete trovarne in Dio un motivo, che penetri nel vostro cuore, e vaglia a giustificarvi. Cercherete una viva fiducia nella divina pietà, e nelle piaghe del Salvatore; ma non saprete vedere in lui che giustizia, e sdegnosa e terribile Maestà. Cercherete un suo Ministro fedele; ma Dio non vorrà allora parlarvi per bocca sua. Ne agrete noja e malinconia, non consolazione e ristoro: Queretis, le non invenietis. Vi volgerete non men di Saulle a tutti i mezzi possibili di proiungare la vita: ma poichè infine ella sarà disperata, sarete da un costume di Religione condotto a ricevere gli ultimi Sagramenti. Ecco nelle vostre stanze entrar Gesu. Cristo Sagramentato. Oh Dio! Che orrore! Deh ritiratevi, venerabili Sacerdoti, volgete altrove il suono de' sagri Cantici, e delle pietole preghiere. Risparmiate a un peccator moribondo l'amarezza di questa vista. Cercate di un'anima a Dio fedele, che questo è per lei un dolce saggio del Paradiso. Ma ad un nimico di Dio, ohimè, Uditori, che Cristo Sagramentato è un oggetto troppo più spaventevole, che a Saulle non su l'apparizione di Samuele. E quali altre voci può egli sperar d'udire da questo Dio offeso sì lungamente, e in tante guile oltraggiato, fuori di quelle terribili e spaventose: ( I. Reg. 28.) Non obedisti voci Domini? Infelice! Tu dunque hai trascurato tutte le voci della mia Grazia, tutte quelle della mia pietosa Misericordia, e quelle non meno della mia tremenda Giustizia. Io ti ho predetto, che in quelto punto tu non mi avrelli trovato. Dunque da me che speri? Che io falfifichi le mie parole? Anzi le adempierò: Faciet tibi Dominus sicut locutus est in manu mea. Passeranno poche ore, e tu sarai presentato al mio terribile Tribunale. Quivi hanno a giustificarsi i diritti, che pretendesti d'avere su la mia legge, quivi l'empietà del tuo cuore, la doppiezza de' tuoi maneggi, le dissolutezze della tua carne, le usur-Pazioni de' tuoi acquisti, i peccati della tua vita: Cras mecum eris. Ricevi dunque, ricevi in questo terribile Sagramento, di cui vivendo non volesti usare a salute, che non curasti, che profanasti, ricevi il tuo tremendo Giudicio, e la tua anticipata condannazione. Oh parole di troppo orrore! Come può un peccatore impenitente usar di fede, e di ragione in quel punto, e non sentirle? Deh mio Salvatore, e mio Dio, illumi-

nate le anime, che qui m'ascoltano. lo so, che queste vostre minaccie sono ora effetti della vostra misericordia; so, che anche tra peccatori avete spesso dell'anime elette e care. Per quante sorse di queste, che qui mi ascoltano, mi avete oggi sidato le divine vostre parole! (Psalm. 59.) Dedisti significationem; ut sugiant a facie arcus, ut siberentur elesti tui. Liberate oggi dunque quest'anime dalle lor colpe, illuminate le loro tenebre, sciogliete le lor catene, sicchè niuna di quelle, che oggi m'hanno ascoltato, disferisca a quel punto una conversione, che lo sperare è inescusabil sollia, e il non ottenere è irreparabile dannazione. Riposiamo.

#### SECONDA PARTE.

Egli è a vedere per ultimo una maniera più ascosa di impenitenza, e forse più universale, che va congiunta colle pietose apparenze di una morte cristiana. Grande inganno, Uditori, e artifizio troppo selice del comune nostro Avversarjo! Conciossiachè, se quanti vivono peccatori, e muojono impenitenti, morissero disperati; se risiutassero gli ultimi Sagramenti di riconciliazione, e di pace; se rinovassero gli orrendi esempi degli Antiochi, dei Baldassari, dei Giuliani; non troverebbesi dissicoltà a far temere l'impenitenza finale a chiùnque spera sinire con una morte cristiana una vita malvagia. Ma egli son è così.

Noi abbiamo alla nostra età conosciuto uomini peccatori, mi dite voi, i quali ridotti a morte con apparenze di pietà somma, e di vera Religione hanno ottenuto la grazia de' Sagramenti. I Sacerdoti, che aveano intorno, e tra le mani e i santi deati ne'quali hanno spirato l'anima, chiusi loro per l'ultima volta gli occhi, son poi venuti racconfolando le lagrime della famiglia colla sicura speranza della loro salvezza. E'stata placida la loro agonia. Rispondevano e replicavano a quanto il Ministro di Dio sperimentato e sollecito veniva loro opportunamente dicendo. In una parola, sono vivuti da peccatori, pur troppo), ma fono morti da Santi. Hanno goduto, quanto aveva il Mondo di quà, ed ora godono quanto è di là di beato. Questi, Uditori, sono talora i sensi, con cui si parla di queste morti. Ma sono essi veraci, e fermi altrettanto, quanto dolci, e di lufinga ripieni?

Primieramente, s'egli pur anche fosse, come si dice, sarebbe questo argomento di forza alcuna ad assidare persona, che avesse seno? E chi potrebbe promettersi questa ma-

niera di morte anziche quelle descritte innanzi? Di più, ristettete, se leale le sincera su la lor penitenza, chi può spiegare
l'assanno, il pentimento, il dolore, ch'essi
hanno avuto a sossirire della soro passata vita? Come avrebbon voluto con quanto avevano più di sangue, o di spirito ricomperarne ogni issante, per distruggere quant'essi secero, e per odiare, quant'essi amarono! Ora
morire, Uditori, detessando, condanando,
abborrendo tutta la propria vita, egli è un
morir penitente; questo è verissimo; ma hon
è egli altrettanto un morir molto amaro?
Possibile, che un'uomo possa seriamente risolvere di condurre una vita, di cui vogsia
davvero in morte essere son alcontento, e
inconsololi di avente condotta di

inconsolabile di averla così condotta? Ma questo è ciò, miei Signori, che studiando le Scritture, ed i Padri, mi riempie di distidenza su queste morti, o piuttosto di disinganno. Concedono i Santi Basilio e Girolamo, Agostino e Giovanni Grisostomo, si, concedono quelle lagrime, concedono i Sagramenti, non contendono questa quiete di cole, queste apparenze di conversione. Eppure negano a questi miseri la penitenza, negano la salute. Dicono, che l'estrema difficoltà di concepir questa viva e leale detestazione della lor vita sopra ogni cosa, quest' amor vivo e fedele del fommo bene, che non curarono, quell'odio amaro di quello, che unicamente cercarono, non si vince, che per la forza di una grazia trionfatrice, miracolosa, e affatto straordinaria, di cui in morte, ha il giustissimo Iddio positivamente disposto, e rivelato palesemente, di non vole-re a malvagi essere liberale: (Prov. 1.) In interitu vestro ridebo, O subsannabo vos Dicono, che quelle lagrime, le quali pajono espresse dal dolor del peccato, sono anzi versaté su l'imminente e inevitabile necessità di lasciarlo. Dicono, che i Sagramenti, se si ricevono da questi miseri con apparenze di Religione, cio è per una vana fiducia negli atti esterni della Religione medesima, che per se soli non possono giustificare. Dicono, che la pace, in cui sono lasciati, è un effetto della sicurezza, in cui è il nimico d'averli suoi. Dicono, che la lusinga, in cui restano i circostanti della loro salute, è un occulto giudicio di Dio, il quale a' Giusti è argomento di gran timore per la sua impenetrabile segretezza, e a peccatori un gastigo, che li affida ne lor peccati. Conchiudono, che questa è un'impenitenza profonda, 🕏 un'impenitenza segreta, impenitenza, se così vi piaccia chiamarla, misteriosa; ma che

è impenitenza, e impenitenza finale; perocchè musjono eternamente dannati. Finiamo col Santo Padre Girolamo fedelissimo Interprete, e profondissimo conoscitore delle divine Scritture.

Riconosce egli questi infelici in que miseri Ebrei pianti si amaramente da Geremia: (Thr. 2.) Matribus suis dixerunt; Ubi est triticum, & vinum? Cum deficerent, quafi oulnerati in plateis Civitatis, cum exbalarent animas suas in finu Matrum suarum. Erano i miseri dalla Inchezza, dall'inedia, e dai mali di un lungo assedio ridotti a morte. Ma nella loro difavventura aveano pure il contorto di venir meno, e languire in seno alle loro pietole madri. Ad esse levavano gli occhi languidi, e colle ultime fioche voci moribonde, e mancanti; le pregavano di silloto: Ubi est triticum, Gr vinum? Le afflitte donne amorofe si struggovano su que miseri in molte lagrime per la materna pietà, procacciando di ristorarli. Ma chimè, ch'essi non erano più in istato di giovarsi d'alcua soccorso; perchè nell'atto medesimo di domandarlo, morivano: Cum deficerent in plateis Civitatis, cum exhalarent animas suas in finu Matrum fuarum. St., dice Gitolamo, voi morrete nella Chiesa di Gesù Cristo, in questa fanta Gerusalemme. Ella sarà pietosa alle vostre agonie più di quanto lo sossero quatle madri a' loro cari fighuoli. Beache peccatori, ella vi stringerà tra le materne sue braccia, vi accosterà all'amoroso suo seno, interporrà per salvarvi preghiere e lagrime. Ma di provvidenza ordinaria, sia tutto indamo ad ottenere falute; perchè a quel tem-pe di questi mezzi voi di fatto non userete a salvatvi: (S. Hieron.) Frustra tunc querunt triticum, Gr vinum verbi gratice Spiritualis, cum in terrenis negotiis, le voluptaribus faculi occupati, ad defecturo venerint præsentis vita. E perchè ciò? Perchè quello è tempo, legue Girolamo, non di rimedio, ma di vendetta: Non enim tunc tempus est remedii, sed ultionis. Oh Dio! Quando mai resterem noi convinti di una verità predicata così altamente dalle Scritture, e dai Padri; a cui nulla possiamo opporre, suorichè vane luunghe, e fallaci speranze! Deh, miei cari Uditori, qual uom disenno, e di tede, potendo ora a se stesso provvedere sicuramente, ora, che è tempo di misericordia, e di grazia, vorrà aspettarne a quel punto un'esperienza terribile e irreparabile, che lo convinca nell'atto medesimo, e lo condanni? Nol voglia Iddio, nè permettalo d'alcun di noi. Così sia.

PRE-

# PREDICA XII.

# INFELICITA' TEMPORALE DEL PECCATORE.

Alligant onera gravia, lo importabilia, lo imponunt in humeros hominamo

Matth. XXIII. (Evang. fer. 3, post 2. Domin. Quadrag.)

He da un sedele, e leale timordi Dio, ge dall'esatta offervanza della santa sua legge quell'immortale dipenda, e sovrana felicità, che Dio in Cielo a' suoi eletti ha serbato; questo è un articolo di religio. ne, che nemmeno da' nostri inganni non trova contrasto alcuno. Ma che altrettanto abbia a dipenderne la presente, io dico quella, che può godersi quaggià tra i beni di questa terra, sicchè esser possa soave giogo la legge, dolce calice la giustizia, e tazza amara, e pelo grave, ed importabile all'uomo l'iniquità; questo è concetto, che i pregiudicj, e quafi disti l'esperienza delle nostre passioni rendono a credere misterioso: se però appunto peccano gli uomini, è però unica-mente, che dimentichi dell'eterna, privar non si sanno della presente selicità, che travano negli oggetti del lor peccato. Ma questa lusinga loro è ella poi così pratica, e sì fedele, che almeno temporalmente pensare, o dire si possano su quella terra selicigli uomini peccatori? Davidde sosteneva, che no. Beato l'uomo temente Iddio, egli esclamava. Il donator d'ogni bene lo farà crefcere dagli umili fuoi princip) a grandi prosperità, non altramente, che gentil pianta costituita alle sponde di viva acqua secondatrice: (Psal. 1.) Erit tamquam lignum, quod plantatum est secus decursus aquarum. Non così gli empi seguiva egli no, non così: Non sic impii, non sic. lo ho veduto alcun di costoro torreggiante e superbo qual alto cedro del Libano: ma quali nell'atto stello, in ch'io stava maravigliando la sua grandezza, mi è scomparito dagli occhi, null'altro vestigio di se lasciando, che il nudo orrore di quel terreno, ch'esso adombrava: (Psal. 36.) Vidi impium superexaltatum super cedros Libani, & transivi, & ecce non erat. Riduciamo le cose a termini più sensibili, e più precisi. Peccatori cristiani, se quì mi udite, voi forse rinunziate all'eterna per goder nel peccato d'una presente fe-

licità: ed io prendo a farvi conoscere, che nel peccato perdete non pur l'eterna, ma la presente felicità. Sentite di più i partiti larghissimi, ch' io voglio farvi, tanta siducia mi spira oggi la verità. Io voglio primieramen. te supporvi in uno stato di prosperità, e di fortuna, che abbondi di molti beni di questa terra. Di più non voglio usare degli argomenti diretti d'autorità, o della divina religione, o della morale filosofia. Io mi ristringo spontaneamente a que soli, che io trarro dal fondo del vostro cuore, e de vostri costumi, che vi facciano non solamente confessare e credere, ma sentire, se fia posfibile, praticamente, questa certissima verità: che un peccator cristiano, quantunque si voglia lieto di molti beni di questa terra, conduce vita misera ed inselice, sinch'egif vive nel suo peccato. Che se io tanto ottenga per forti ragioni, e vive, no, non dispero, che voi non siate per sentir di voi stefsi almeno quella pietà, che suole spirare a' mileri il senso de propri mali. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Questa verità, miei Signorì, che tutta la prosperità temporale non basta a rendere selice un uomo, il quale sia vizioso, se noi vogliamo disaminarla a i principi della divina religione, o a quelli della morale sisocia, disputar non si può, perchè è già messa suori di controversa. Tutti i migliori Filoriosi, benchè Gentili, hanno compreso assa; ristette e dimostra S. Agostino ne divini suoi Libri della Città di Dio, the la vera selicità debb'esser un bene interno dell'uomo, di cui egli sia nel suo animo lieto e tranquillo, e come dicevan essi, beato posseditore. Però conseguentemente insegnarono, ch'ella non poteva cossituirsi ne'beni esterni, sia di fama, sia di sortuna, de'quali potea mancare l'uom savio senza però manca-

re di vera felicità, ed all'opposito potea lo stolto abbondame, così dicevano essi l'uom vizioso, senza però ottenerla, non potendo all'interno disordine mettere gli esterni beni riparo. Questi sono i principi della morale filosofia. Quelli della divina religione sono tuttavia più dichiarati, più forti, più indubitabili. Gli empj non hanno pace, dice Dio presso Isaia. Pentimento e miseria su tutte le loro vie : Iddio medesimo presso Davidde. Gli empj, presso lo stesso Proseta, sono a guisa di mare per gran fortuna agitato, che per argento, o per oro, per merci preziole e care, che si divori, non può calmarsi (Isai. 57.) Impii, quast mare fervens, quod quiescere non potest. Questi sono gli oracoli della Fede.

Ma io lasciando da parte tutti questi argomenti, benchè sì forti, nè altri giudici non yoglio di questa, causa, che voi medesimi, nè altre ragioni, fuorchè la vostra sperienza. Rispondetemi adunque, peccator cristiano, se quì m'udite, ch'io voglio ora supporre di vizi mediocri, e di mediocri passioni. Che avete, che vi dà noja? Io ve ne chieggo, e sentite perchè. Forse vi parrà strano l'argomento primo ch'io prendo della voltra miferia. Gerco di voi, e parmi vedervi sempre nelle più liete, e più libere compagnie. Dall'un piacere passate all'altro, d'uno in altro divertimento, e sudiate di tesserne la vostra vita per modo, che penerei a trovarvi in un momento di solitudine, in un sembiante di pensieroso. Questo vi parrà forse il ritratto della più lieta, e più godente persona, che vivaci sulla terra. Ma lo è egli di verità? Rifletteteci per un momento. Qual carattere è forza, che sia il vostro? Perdonatemi : ma voi siete un uomo, che sugge sempre da se medesimo. Trovarvi solo, essere obbligato d'entrare nel vostro cuore, di riflettere al vostro stato, al vostro pericolo, al dover vostro, in una parola, a voi stesso, questo è un pensiero, che vi riempie di tanto tedio, che non vorreste sentirlo mai. Che indizio è questo, Crissiano amato, vi chieggo col P. Sant' Agostino, se non che voi portate con voi medesimo un male interno, a cui cercate rimedio fuori di voi?

Egli vi paragona questo gran Padre, a un pover uomo inselice, il quale abbia menato cattiva moglie. Misero! In casa sua non ha pace. Una donna increscevole, rissosa, e molesta, non sa parlar nè tacere, che non gli dia sempre noja. Da tutto trae argomento, o di amare querele, o d'implacabili sdegni, o di prosonde malinconie. Che può

egli fare, dice Agostino, lo sventurato marito? Sapete che sa? Cerca suori di casa sua quella pace, che colà entro non può godere. Quando ha a ricondurvili, tesse tutte le dimore, che può, nè vede l'ora d'uscirne, poiche c'è entrato. Eccovi il caso vostro dice questo gran Padre; sì, voi siere desso quest' uomo infelice, e queste Donna infoffribile è la vostra coscienza: (S. August.) Mulier rixosa, conscientia mala. In cala vostra, cioè nell'intimo del vostro animo, esta non vi lascia aver pace. Quivi voi non sentite, che rimproveri troppo amari della vita, che conducete. Prega, minaccia, sgrida, non può quietarsi . Però che fite? Presto fuori di casa. Bisogna divertir l'animo ; distrarlo, distiparlo, occuparlo d'oggetti esterni; fuggire infomma da voi medelimo. Ma è egli possibile, Uditor mio amatissimo, suggirne sempre? Possibile non pensar mai ne alla ragione, nè all'anima, nè alla fede? Ester uomo, e non esferlo? Estere, e non effere cristiano? Un solo pensier, che fuggavi sopra alcuno di questi oggetti, non è a gulla di lampo orribile, che a timido pellegrino soprappreso su periglioso sentiero da notte lurida e tenebrosa, scuopra improvviso un orrido precipizio, ch'egli abbia a fronte, od a fianco? Quantunque quasi nell'atto stesso, che balenando lo scuopre, dileguando lo asconda, riempie il misero di tanto orrore, che più non può dare un passo senza sospetto. Oh Dio! Che lampi di gran terrore per voi! Una disgrazia impensata, una morte improvvisa, un pericolo, una minaccia, un momento di solitudine, e di ragione. Questa ristessione perpetua di non ristetter mai a se stesso, non è possibile a un animo ragionevole; e quando fosse possibile, potrebbe questa parervi mái una felicità?

Dio Creatore, Dio Padre, e Legislatore dell'uomo; voi dunque mi avete donato un lurie di chiara ragione, un altro di viva fede, due raggi del vostro volto, e della vostra bonta, perchè io dirittamente operando, tra tutti i mali, che infestano l'umana vita, trovassi sempre in me stesso, dico nel testimonio della mia buona coscienza, un conforto, una pace, una fonte di tutti i beni; ed io, misero, sono vivuto in guisa, che se questo lume di ragione, e di fede risplende ancora nella mia mente, tra tutti i beni, di cui vi piaccia arricchirmi, ho a trovar sempre in me stesso la fonte di tutti i mali.

. Era il clementissimo Iddio, che passeggiava per nostro modo d'intendere alla fresca ombra del Paradiso terrestre dopo il pecca-

to del primo Padre. Adamo si trovava tuttavia esfere in quel soggiorno amenissimo di piacere. Ma riflettete con S. Ambrogio, com'è divenuto per lui un Inferno quel Paradifo medefimo di delizie, cerca nascondersi, e se potesse ottenerlo, suggendo di quel giardino, certo il farebbe, tanta è la pena, che soffre d'averci ad essere ritrovato. (Genes. 3.) Adam, Adam ubi es? Il chiede però Dio stesso, non già cercando del luogo dov'egli sosse, spiega ed interpreta S. Ambrogio, ma fibben'anzi del tanto divorso stato, a cui in quel luogo medefimo erafi già condotto (S. Ambros.) Ubi es? boc est non in quo loco quaro, sed in quo fiatu. Adamo, o Adamo rispondimi dove sei? Tu sei pure nel Paradilo terrelire. Mira all'intorno, che tutto è pace, tutto è vaghezza, tutto è piacere. Taoti beni non bastano a farti lieto? No; pargli udirlo rispondere, che tanti beni sono fuori di me, ed io non trovo in me stesso, che il mio peccato. Ben mi fur cari, finch'io ci vissi innocente. Tutto al di fuori per me spirava allegrezza, perchè nulla al di dentro mi contristava. Ma ora io debbo rispondere a Dio, che mi chiama. Arrossisco di comparirgli qual mi creò: che troppo ho dissormato in me stesso le sue sembianze. lo son peccatore. Tanto basta, perchè ancora nel Paradiso io sia misero, io sia perduto. De quibus bonis, de qua beatitudine, de qua gratia, in quam miseriam incidifti?

Oh Dio! A quante anime cristiane degg' io ripetere questo divine parole: Adam, Adam ubi es? Dove sei o donna, che più non trovi felicità, nè piacere, o nell'amore de'cari figli, o nella fede del buon consorte? Non nell'amenità delle ville, non tra le feste della città? Tu pur abiti tuttavia in quella casa medesima, che dianzi era un Paradiso per te: e come dunque s'è ella in un Inferno cangiata? De quibus bonis, de gaa beatstudine, de qua gratia, in quam mi-feriam incidisti? Ahime, inselice! Che un' occasione funesta, una passione importuna è giunta a contaminarti l'anima di peccato: Tutti i beni ti sono intorno, tutti sono fuori di te; ma dentro hai tutti i mali. Non puoi tu stella ingannarti, e non sentire il tuo danno: In quam miseriam incidisti? Lo stesso io deggio ripetere a ciascun uom peccatore, quantunque si voglia lieto di molti beni di questa terra: che se in mezzo ad essi sente i rimorsi della coscienza, questa gli turba tutti i piaceri, gli fa passar dei momenti così funesti, e sì amari, che male possono compensarsi da giorni interi di

strepiti, e di follie. Eccovi un tribunale presente, giustissimo, inevitabile, che noi sentiamo per esperienza inalzato da Dio deatro di noi medesimi; tribunale, che ci condanna nell'atto medesimo, in cui pecchiamo, e ci sa tosto sentire il peso, e il gastigo di sue condanne. Peso e gastigo, che senza suco, senza demoni, e senza altre tormento alcuno, anticipa per se medesimo la dannazione all'animo di un peccatore, che serbi ancora alcun senso di ragione, e di sede.

Ma sono appunto quelli rimorsi, o Padre, parmi udire chi mi ripiglia, che noi già più non sentiamo. Ci tormentarono assai un tempo: ma finalmente li abbiamo oppressi nel nostro cuore. Noi pecchiamo con libertà; e la coscienza non parla più. Se v'abbia alcuno tra noi, miei cari Uditori, il quale possa così di se protestare, quest'io non so: quel, ch' io fo certo, si è, che sarebbe quest' infelice il più milero, che sia tra noi. E perchè? Forse per lo stato di cecità, e di durezza, a cui farebbe ridotto, ch'è il più tremendo gastigo della giustizia di Dio? Questo sarebbe argomento directo di religione: non voglio usarne. Sentite dunque perchè. Però appunto, che la sua infelicità non farebbe la fua colcienza, come fuol effere dell'universale de Peccatori; ma in quella vece sarebbe la sua passione giunta ad opprimere la coscienza. Rinnovatemi l'attenzione, perche io spero di chiaramente scuoprirvi verità certa, piena di ficura sperienza, e d'utilifimo disinganno. lo ragiono così •

Una passione, Uditori, per cui un'anima cristiana tanto ha peccato, che più non sente di guila alcuna i rimorfi della coscienza, non può effere mediocre. Dunque o ella siasi di un odio amaro, o di un amore perduto, o di ambizione, o di libidine, o d' interesse, è forza, che somma e violentissima sia. Ora è egli possibile, Ascoltatori, essere predominato da violentissima passione, e non essere sommamente inselice? Basterebbe spiegare i termini a dimostrarlo: ma giudicatene dagli effetti sperimentati, sensibili, ed evidenti. Paragonate quelli, che fa in un cuore una passione di questa sorta, a quelli, che vi produce una coscienza rimorditrice. I rimorsi della coscienza sono una pena, che l' uomo cerca fuggire distraendosi nei beni esterni. Gli stimoli di una gran pastione sono una forza, che strappa l'uomo, e dividelo da ogni altro bene. Dal momento, che lo comprende, pare, che lo incateni: lo riconcentra tutto in se stesso: sugge gli amiei, ama la folitudine, e veste tosto sembiante d'uomo nojato di tutto il Mondo. Fingete pure, ch'egli abbia beni a dovizia. Io dico, ch'egli non può in questo stato godere d'alcuno d'est, così appunto, come se

non ne avesse di guisa alcuna.

Ponete caso, che sia ricchissimo; ma che il predomini una violenta ambizione. Tanto non goderà delle ricchezze sue, che anzi le avrà in odio, e in dispetto, seppur non valgano ad ottenergli o la vendetta, o l'ossequio, o l'alto grado d'onore desiderato. Sia altri costituito in altissima dignità; ma lo predomini un violento interesse. Tanto non goderà ne di titoli, ne di onori, che anzi li abborrirà; nè faprà perfuaderfi, come gli uomini dall'amor pubblico, o dalla pubblica stima possano trar diletto e piacere. Esagero. io forse, o adorno di color falsi un ritratto, di cui trovar non si possa l'originale? Non sono queste le espressiori, con cui voi, o amante infelice, descrivete all'oggetto della vostra passione lo stato del vostro cuore? Non dite, che tutto il Mondo vi noja? Che d'ogni piacer v'incresce? Che parvi esser folo ugualmente, quando non avete all'in-torno, che i muti alberi d'una diferta campagna, o le nude pareti delle vostre stanze, che qualora vi trovate essere nelle sale più frequentate, o nei teatri più strepitos: tanto una persona sola in ogni luogo vi occupa tutto, e tiene r pensier vostri, e gli affetti unicamente fissi in lei sola? Espressioni fal-Le, ingannevoli, le non avete passioni, maverissime, se l'avete. Così direbbe l'ambiziolo, e l'avaro, le l'uno, e l'altro agli oggetti di queste passioni loro spiegar dovessero il vivo ardore delle lor brame; e direbbono tutti il vero. Ma questo non è egli dunque un privare, che una passion tiranna. fa l'uomo di tutti i beni, perchè lo mette evidentemente in istato a farsene misero egli medesimo, come se niuno ne avesse, perchè d'alcuno di fatto non può godere? Che rifpondete?

Padre, non è difficile la risposta. Se questo appunto è il nostro piacere, questa la nostra felicità, non curare d'ogni altro bene,
per goder di quel solo, che appagando le
nostre brame ci sa felici. Iò non dissimulo,
come potete conoscere, dissicoltà; ma voi
aon dissimulate a voi stessi un rroppo utile
disinganno. No, miei cari Uditori, una violenta passione, neppur di quel bene non può
godere, a cui sagrifica tutti gli altri. Comprendetene chiaramente la prima ragion certissima, che lo dimostra. Bassa troppo poco
a turbarla. Sì, Ascoltatori, a desolare, a

intristire, a rendere inconsolabile un animo predominato da una passione sì violenta bassano piccolissimi ostacoli, leggerissime avversità, accidenti di niun conto però appunto, che così piccoli, inevitabili nel commercio del Mondo, e dell'umana società. Facciam sensibile la verità coll'esempio.

Scielgo tra tutti Ammano, di cui lo Spirito Santo ci lasciò scritta nel libro d'Ester con tanta cura la storia. Quest'uomo predominato dall' ambizione, comprendeva egli stesso d'essere giunto al sommo dell'umana. prosperità, e non sapeva comprendere, come il suo cuore si trovasse contuttociò nel sondo della miseria. Un forestiero, che rifiutava di genuflettergli innanzi al fuo ufcir di, palagio, voi lo sapete, era l'unico suo travaglio. Questo era il solo ostacolo, che incontrasse la sua superbia. Ma sentite da lui medesimo sino a qual segno il gravasse. Raunati un giorno presso Zare sua moglie gli amici tutti, Io, disse loro, voglio con voi sfogare il mio cuore. Amici, voi sarete sorpresi a quel, ch'io sono per dirvi. E'il vero : le mie ricchezze sono infinite, io mi veggo all'intorno la più bella, e più numerosa posterità; e ciò, che adempie tutti i miei voti, la mia gloria è al fommo del fuo splendore: (Efth. 5.) Exposuit illis magnitudinem divitiarum suarz..... filiorumque turbam, & quanta cum gloria super omnes Principes, & servos suos Rex eum elevasset. Ota, seguì dicendo, comprendete o amici l'eccesso del mio dolore. Benchè io possegga nello stato mio tutti i beni, penserò sempre (che parole!) penserò sempre di non averne pur uno, sinch' io vedrò Mardocheo sedentesi su le soglie del reale palagio. Et cum hec omnia babeam, nihil me habere puto, donec videro Mardochæum Jedentem ante fores regias. L'amarezza di quella villa mi accompagna nelle stanze del Re, e in quelle della Regina. Mi segue a questa mia casa; e nel!' atto, che per le piazze, e le contrade di Susan mi veggo pure adorato, e riverito da. tutto il mondo, parmi sempre d'aver negli occhi quel vilissimo prigioniero, che nega prostrarmisi, come gli altri. Tant'è, Nibil me habere puto, donec videro Mardechaum sedentem ante sores regias. Attoniti e soprappreli restaron certo gli amici a questa strana conchiusione, e alcuno d'essi di miglior, senno cessò forse in quell'atto d'invidiare la sua fortuna. Ma quali sono, o Fedeli , su questo tratto di facra. Istoria gli affetti nostri? Io vi dirò alcuna cosa de miei. Non istupisco, che ciò avvenisse ad Ammano, poichè io veggo non rade volte avvenire.

Te lo stesso caso tra noi Ben mi dolgo, che un'esperienza sì convincente, e sì chiara on ci migliori. Non è egli forse un puno di niun pregio, che a tanti uomini a tante superbe donne, sa dimentiramente la lor fortuna; e avendo ze, nobiltà, e fama, nibil se s'essi non giungano al bra-'na vendetta? Non è una 'i, che a tanti avidi in-🤏 mai più degli amrdoli pur fignori di babere putant, quel discapicipio di geloi meglio accolto perduti sparge l' la intisichire di pui verità sono gli Amezza del grado, e all' . Ma quanto a cieche e che per ostacoli, e per sipiccoli e dispregevoli, li atemi ragione Uditori, sono

chè riflettete, di questi piccolì gli è impossibile, che moltissimi non acontrino. Un uomo indisferente non midera, ma un uomo assai passionato può non esserne assai percosso. Egli sostesse sei movimenti dell'animo, dice il Pontesse S. Gregorio, gli essetti stessi, che negli umori del corpo fanno le ardenti sebbri. Tutto è di noja. Una piega dei più morbidi lini, un raggio di alquanto più viva luce, le molli e regolate percosse del tempo d'un oriuolo, non che altro strepito, l'inquieta, lo altera, tutto gli vieta il sonno, e il riposo.

Ma via, sieno queste leggere cure, quantunque ne loro esfetti sì gravi. Gli ostacoli, miei Signori, che una gran passione mette ella stessa alla sua propria selicità, sono in cumulo d'una miseria certa e irreparabile. Io ritorno ad Ammano, e finisco colla più grande, e più terribile verità.

Per conforto della sua afflizione, rispose la moglie, e consentiron gli amici, ch'egli poteva togliersi facilmente di pena facendo uccidere Mardocheo. Comanda, diss'ella, che sia alzato un patibolo, e domattina di al Re, che tanto ti favorisce, che Mardocheo ci si appenda; questo si farà subito; così tu n'andrai lieto al reale convito, ed egli pagherà cara la sua villania: (Esth. 5.) Jube parari excessam trabem, en dic mane Regi, ut appendatur super eam Mardocheus, en sibis cum Rege latus ad convivium.

Così configliava la Donna, Uditori, paren-. dole dire assai, perchè non sentiva tutta la forza della passion del marito. Ma ad Ammano, che aveva già configliato la sua ambizione? Il solo Mardocheo, -replice egli, non è una vittima, che bastar possa alla gloria di una vendetta, che sia degna di me. Egli morrà: ma insiem con lui non voglio meno del sangue di tutta la sua Nazione, e già ho messo ordine e modo, che tutto Grà versato; (Esth. 8.) Et pre nihilo duxit in unum Mardochæum mittere manus suas, magisque voluit, omnem Judæorum, qui erant in Regno Assueri, perdere Nationem. Lui misero! lui perduto! Volere un Popolo intiero, anzi una Nazion trucidata, fu quello un furore, che non potè star segreto. Giunse agli orecchi della Reina. Ella pensò giustamente, che ad impedir tanta strage fossero a tentare gli estremi mezzi: Ester si espose al pericolo della vita per salvare tutto il suo popolo; e l'ambizione di Ammano, che ad esser felice, non avea prima altro ostacolo, che la costanza di un uomo solo, a togliersi quest'inciampo dagli occhi si se'nimica ella stessa, tutta la potenza di una Reina, tutto l'amore di un Re, tutte le forze di una Nazione, a cui fu astretta soccombere senza riparo; che la crudele superba anima disperata, ebbe per ogni modo a spirare su quello stesso patibolo, che a Mardocheo aveva costituito.

Eccovi, miei Fedeli, il certissimo nostro danno. Le violente passioni, o debbono cambiar natura, o del mediocre e del poco non possono contentarsi. Vogliono eccessi, e gli eccessi o tosto, o tardi trovano sempre al Mondo ostacoli insuperabili. Se sia la vostra passione un rapace interesse, una vivacità insaziabile di roba altrui, voi ne vorrete tanta, che finalmente le vostre arti si scuopriranno, e avrete a perdere tutto a un tempo. Se sia la vostra passione un amore perduto, una perduta libidine, voi farete lo scandalo tanto pubblico, che finalmente non si vorrà più soffrire. In quella casa voi non potrete metter piede mai più. Vorrete scorere tanti prati, che finalmente voi stessi troverete la vostra serpe, e sarà immedicabile il suo veleno. Prenderete degli estremi partiti, e delle risoluzioni sì sconfigliate, che non avranno mai più rimedio. Accenderete le implacabili inimicizie, che sostener non potrete, e tardi dovrete piangere di avervi alzato colle vostre mani un patibolo, su cui morir disperati. Non sono antichi esempi sì luttucsi. Si veggon anto a' di nostri queste catastrofi, e queste orribili rivoluzioni di co-



fe. L'un male dà mano all'altro, finchè si ranza unica di riacquistare la perduta seliciprecipita negli eccessi, che formano l'assi. (Isai. 46.) Redite prevaricatores ad corzione, e le lagrime delle intere famiglie, e l'esempio, per non dire la savola delle città.

Ravvedetevi de vostri falli, piangeteli, detestateli; e in una vera conversione, in un

Ah miei cari Uditori; non è così? Dunque quale felicità possiam noi prometterci da nostri peccati, le questi anzi ci turbano tutta l'umana prosperità? Io chiudo in un solo dilemma dimostrativo tutta la prima parte di questa Predica. Imprimetelo nel vostro animo. Un peccator cristiano, in qualunque grado egli siasi di prosperità temporale, se pure è peccatore, o lo è per passioni mediocri, che gli lasciano sentir gli amari rimorsi della coscienza, o lo è per passioni sì violente, che sono giunte ad opprimere la coscienza. S'egli si trova essere nel primo stato, la sua coscienza forma la sua miseria; e nel secondo, la sua passione, è la sua somma infelicità: dunque sia sempre misero, quantunque in mezzo di tutti i beni.

No, Dilettissimi, io non vi predico in questo giorno, che per amore di Gesù Cristo siate contenti di abbandonare le vostre case, di spogliarvi de vostri averi. Io vi predico, che vogliate anzi goderne: (Ad Philip. 4.) Gaudete, iterum dico, gaudete. Così l'ottimo, e clementissimo Iddio vi serbi lo splendore del grado, cresca la gloria del vostro nome, feliciti i vostri commerci, benedica le vostre arti, secondi le vostre terre, facciavi fiorire intorno bella, e amabile la vostra posterità. Ma voi, o Cristiano, mettetevi in uno stato a goder veramente di questi doni di Dio, non vogliate esser mifero fra tanti beni, non permettete, che una passione, un inganno, un peccato torni in amarezza, ed in lutto i giorni lieti e tranquilli, de'quali il pietosissimo Iddio ha destinato di tessere la vostra vita. Quando mai ho io a sperare di conquistarvi, se una verità si sensibile, e dimostrata si chiaramente non vi commuove? Ripoliamo.

#### SECONDA PARTE.

Io ho supposto sin qui un Peccator prosperato di molti beni di questa terra: ma s'egli susse, siccome molti pur sono, da suoi peccati ridotto alla perdita de suoi beni, e messo insomma tra le angustie più sordide della povertà, o dell'infamia, ci sarebbe egli per questo misero consorto alcuno, speranza d'alcun soccoso? Sì, ci è speranza, Peccatori amatissimi, e ci è consorto: ma non nel vostro peccato. Nel seno di questo Dio, che avete sinora offeso, in queste pietose viscere d'infinita misericordia, qui ha riposta la spe-

ranza unica di riacquistare la perduta felicità: (Isai. 46.) Redite prevaricatores ad cor. Ravvedetevi de'vostri falli, piangeteli, detestateli; e in una vera conversione, in un sincero ritorno a Dio voi troverete il ristoramento, e il consorto de'vostri mali. Udite un tenerissimo tratto d'infallibile divina Istoria, che ravvivi nel vostro cuore la speranza languente, la morta sede, e facciavi coll'esempio veder più chiara la verità.

Era già da un gran tempo diserto esquallido il Tempio santo di Dio. Achaz, quel Re profano e crudele, avea tutto, empiuto d'Idoli delle Genti per modo a che n'era ita in dimenticanza l'antica religione. Gemea però lotto la tirannia degli Assirj gran parte delle elette Tribù, e i miseri avanzi dell' Ebrea Gente di giorno in giorno aspettavano la loro estrema dispersione. Quando fucceduto al padre facrilego il pio e religioso figlio Ezechia, raro frutto, e gentile di quella selvaggia pianta, pensò d'avere ricorso a Dio, e a trarre se, e il popolo di miseria, ristorarne la vera religione. Avvicinavasi di que'giorni la solennità della Pasqua disusata già da gran tempo, e solitada molti anni di ritornare a quel popolo senza celebrità , nè allegrezza . Mandò egli dunque Ministri suoi per tutto Israello, che per ogni contrada delle misere e spopolate lor terre alto gridassero: (II Paralip. 30.) Filii Israel revertimini ad Dominum Deum Abraham, G Isaac, & Jacob; & revertetur ad reliquias, que effugerunt manus Regis Affriorum. Tor-nate o Figli d'Abramo, d'Isacco, e di Gia-cobbe, tornate al Dio pietoso de vostri Padri, ch'egli tornerà a voi. Questa lieta speranza, questo solenne invitto raccolse in Gerusalemme un'incredibile moltitudine d'Israeliti. Era una pietà, miei Signori, vedere il loro squallore, la loro desolazione. Avanzi miseri di una barbara irruzione d'Assirj, chi dovea piangere gli estinti padri, chi i perduti fratelli, chi le rapite spose, chi i cari figli condotti schiavi in catene. Pur credereste? Rientrarono appena nel Tempio santo di Dio, appena invocarono la sua pietà, che furono udite le lor preghiere, ed ebbe fine la lor miseria: (Ibid.) Exaudita est ven eorum, pervenitque orațio ad babitaculum sanaum Cali. Quanto inoltravano i giorni della folennità, tanto cresceva ne' loro animi l'allegrezza: sicchè quel Popolo, riflette il divino Istorico, oppresso dalle miserie, edai mali, non si poteva oggimai più distinguere da quel popolo felicissimo, che a pacifici, ed aurei giorni di Salomone avea quel Tempio medesimo dedicato: (lbid.) Et bilaritate

P87-

Perfusa omnis turba Juda, tam Sacerdotum, Levitarum, quam universa frequenția, fa-Eta est grandis celebritas in Jerusalem, qualis a diebus Salomonis in ea Urbe non sueras. Nè qui fini tanta festa: ma all'uscire di Gerusalemme, e del Tempio, che spettacolo di tenerezza su agli occhi di Dio, e degli uomini, veder quelle genti cercar d'armarsi di martelli, e di scuri, indi tosso volare a' boschi, ai Tempj, agli Altari idolatri, e tutto distruggere, tutto abbattere, tutto atterrare, e fra lo strepito di gravi colpi, onde risuonavano lietamente i colli intorno, e le valli, mandare al Cielo inni di plauso a Dio, di benedizione, e di gloria all'augusto, e santo suo Nome. Così abolite de lor passati delitti colle vestigie ancor le memorie, tornò in Israello la pace, Dio si se'sua difesa, e sua sicura felicità: (II. Paralip. 31.) Reversique sunt silii Israel & possessiones, & Civitates suas.

Deh, perchè non possio in questo di rinovare, e in questo Popol sedele, esempio di
così dolce memoria? Revertimini filii Israel ad
Dominum Deum vestrum. Deh ritornate sigliuoli amati del sangue di questo vero Israello, sì ritornate alle braccia, ed al seno del
vostro Dio. Piangete i vostri peccati, implorate sa sua pietà, disponetevi alla benesicen-

za della sua infinita misericordia. Che giovano le dilazioni; lo sperar vano, che giova? Ecco i preziosi momenti non tanto della vostra conversione, quanto della vostra felicità: Reversimini filii Israel ad Dominum Deum vestrum. Da questo punto, se vi pentite davvero, egli vi rende la pace da tanti anni smarrita della vostr'anima. Dio si sa vostro scudo, vostra disesa, ricchezza vostra, sicuro scampo da quel crudele Tiranno, dalle cui mani nimiche, appena non siete ancora condotti a morte: Reversetur ad reliquias, que essugerunt manum Regis Assiriorum.

Ma all'uscire di questo Tempio non siate voi nè men generosi, nè men sedeli di quest che furono gl'Israeliti. Andate, e distruggete gli avanzi profani, e le suneste memorie di vostre colpe. Restituite quella roba, che non è vostra, risarcite quella fama rapita al prossimo, troncate quegli ingiusti commerci, abbandonate quelle pratiche d'iniquità, e tra queste magnanime risoluzioni trionsi la Grazia di Gesù Cristo, si ravvivì la vostra fede, raccendasi nei vostri cuori, e confortili la sua dolcissima Carità; Revertimini ad Deminum Deum vestrum. Tanto sarem felici, Crissiani miei dilettissimi, quando cesserem d'essere peccatori.

# PREDICA XIII.

# INVIDIA.

Audientes decem indignati sunt de duobus Fratribut.

Matt. XX. (Evang. fer. 4. post 2. Domin. Quadr.

E su pietoso consiglio dell'infinita bontà di Dio, dai mali stessi, che insestano l'umana vità, trarre argomento di tanti beni, che parve al Padre Sant' Agostino di assai più ammirabile provvidenza lo averli così permessi, che non del tutto impediti; (Aug. Enchir. c. 27.) Judicavit messius de malis bene sacere, quam mala nulla esse permittere: su per l'opposito, Ascoltatori, altrettanto maligno ritrovamento del minico di Dio, e degli uomini, dai beni stessi, che ci ha donato la Provvidenza, trarre argomento di tanti mali, che insesice satica giudicò Quares. Granelli.

il Savio lo studio di procacciarne, è vant cosa, ed inutile la fortuna di possederne: (Eccl. 4.) Contemplatus sum omnes labores hominum, de industrias animadverti patere invidice proximi; de in hoc ergo vanitas, de cura superstua est. E nel vero, una pissione così matigna per vergogna e per danno dell'uman genere, ha il nimico introdotto nel cuor degli uomini, che volge a propria miseria le altrui selicità, e se ne attrista, se ne amareggia per modo, the io non so, se più miseri sieno gli uomini per lo dolore de propri mali, o per l'invidia de beni altrui:

invidia, Uditori. oggimai sì comune, e difatata nel Mondo, che non ci è bene, che uom possegga, che non sia tosto per mille altri invidiato, invidia così nimica, che non ci ha mezzo, che non adoperi a distruggimento, e a rovina del bene altrui: invidia per ultimo così fatale, che a togliere il ben pri-vato di un uomo, soventemente sagrifica il ben pubblico delle Città, delle Provincie, dei Regni, e mette a gran disordine l'Univerlo. Fu quella passion malnata, Uditori, che accesa nell'animo dei Giudei dai prodigj, e dalla fama di Cristo, poichè li ebbe condotti a tutte l'arti più inique contro di un Uomo Dio, li trasse infine a commettere il più atroce delitto, che mai vedesse la terra, crocifiggendo, e uccidendo per mani umane il Salvatore di tutti gli uomini. Che più? Non ne andarono affatto esenti neppur gli eletti Discepoli di Gesù Cristo, che l' Evangelio di questo giorno descrive sdegnati forte per la materna preghiera a favore di Giacopo, e di Giovanni, e mal soffrenti il solpetto, che sosse udita: (Matth. 20.) Audientes decem indignati sunt de duobus Fratribus. Studiamo dunque formarcene, Ascoltatori, un'idea, che vaglia a spirarcene tan-to orrore, quant'à richiesto a shandire per sempre quelta paffione malvagia dal nostro animo. Due inganni per mio avvilo l'introducono, e la sostengono nel cuore umano. Inganno primo: l'invidia nasconde la sua malizia, e l'invidioso fi lusinga per poco di non essere peccatore. Inganno secondo: l'invidia nasconde se stella, e l'invidioso per pocogiudica di non esserlo. lo verrò dunque in primo luogo scuoprendovi questa passione nell' esser suo. Comprenderete la sua prosonda malizia. Sarà il suggetto del primo punto. Appresio studierò farla conoscere ne suoi effecti. Comprenderete la sua lagrimevole universalità. Sarà il suggetto dell'altro punto. Riconosciamola per ciò, che è; e per ciò, che produce: che questo mostro non può restarsi tra gli uomini per mio avviso, se non se cuanto ci stia nascolo, e sotto non sue sentbianze mentito. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

Che è ella dunque in se stessa, Uditori, questa passion malnata, che invidia per noi si dice? Essa è, risponde il Padre Sant' Agostino, una tristezza del bene altrui, un odio dell'altrui felicità, che rende l'invidioso nimico del solo bene, e nimico di tutti i beni degli uomini: (Augustinus lib. 11, de Gen.

ad lit. c. 14. Prosp. Sent. 292.) Invidia est trislitia de bono alterius, & odium aliena se-licitatis.

Un Cittadino a cagione d'esempio ne vede un altro arricchire, crescere di riputazione, e di grado la sua famiglia, riuscire ne suoi conligli, prosperare ne'suoi commerci, goder la grazia, ed il favore di un Grande. Questa fortuna gli pasia l'anima, non può soffrirla, e gliene duole si forte, che tanto cresce la sua miseria, quanto pargli di veder crescere l'altrui invidiata felicità. Un uom di lettere ne sente un altro applaudire, acquistar fama di gran sapere, di ornato scrivere, e di eloquente parlare. I Mecenati lo favoriscono, l'Academie l'onorano, il Pubblico accoglie con maraviglia, con approvazion, con diletto le opere del suo ingegno. Ol-che travaglio per l'animo d'un invidioso! Pargli di perdere ciò, ch'altri acquista, studia amaramente, come distruggere l'altrui credito, e se il merito dell'invidiata persona contro dell'arti sae si sostenga, tanto veleno non può spargere ne' suoi scritti, e nelle sue dicerie, che molto più non gliene resti nell' animo, a roderlo, a consumarlo, a farlo tristo, e sopra modo dolente del bene altrui. Aggiugniam questo ancora. Una donna ambiziosa ne vede un'altra ben ricevutà dal Mondo. Sente, che lodansi di avvenenti le sue maniere, di leggiadro il suo volto, di vivace e pronto il suo spirito. Oslerva, che non le mancano, o per liberalità, e per amore del compiacente marito, o per ricchezza sua propria, i più pregiati e pellegrini ornamenti, che tanti ha più servidori, quanti ne cerca meno, che gode infomma la stima, l'amore, il plauso pubblico della Gittà. Chi potrebbe descrivervi gli amari effetti, che accende l'invidia nell'animo di costei? Voi la vedreste quando infiammare per rabbia, quando impallidir per livore; se quei colori per avventura, che le dipingono il volto, fossero naturali, e variar si potessero al variar degli affetti della natura. Oh malvagia passion crudele! Contenermi non posso dallo esclamar con Basilio, dove, o donde nascesti mai? Chi ti introdusse nel cuore umano?

Fu il nimico dell'uman genere, Ascoltatori, ristettono tutti i Padri sulle divine parole della Sapienza: (Sap. 2.) Invidia Diaboli mors introivit in orbem terrarum. Egli su, che nel diabolico animo già di tartareo veleno guasto e corrotto concepì il primo questi passione. Veggendo egli l'uomo adorno e ricco di que doni di Dio, ch'egli perduto avea, gl'increbbe sorte della nestra selicità;

e quan-

s quantunque non fosse egli per acquistarla, perchè noi la perdellimo, anzi il noltro danno fosse per crescere il suo tormento, volle piuttosto esser egli più misero con nostra perdita, che non lasciarne con suo vantaggio selici. Malignità diabolica, che col primiero peccato, egli tentò d'infondere, e d'inserize negli animi umani; malignità, che imprime nell'invidioso il vero carattere del suo spirito, e fillo essere a parte di tutta la sua maliza: (S. Greg. Maon.) Quamvis par oinne vitium, quod perpuratur, così il Magno Gregorio, antiqui bostis bumano cordivirus infunditur, in bac tamen nequitia tota sua viscera Servens consutit, & imprimenda malitia pefirm voinit.

Piacciavi di riconoscerlo, Ascoltatori. Però inoltrate con & Giovanni Gtisostomo intimamente negli afetti di un cuore, che da questa passion sia preso. Costui si attrista del bone altrui, odia l'altrui selicità. Ma perchè questa trissezza, Uditori, perchè quest' . edio? (S. Jo. Chryfoft. homil. 44- ad popul. Antioch.) Cur doles, o bomo, proximi bonis? Quam dices caussam, rogo? Teme egli forse, o ha ragion di temere, che il bene altrui torni a suo danno, e l'invidiata persona, che lo possiede, usar ne voglia contro di lui? Se xosì fusse, sarebbe la sua piuttosto passion di timore, che non d'invidia; ma nulla meno, Ulitori. Quest'invidiata persona spesso sarà mel numero de' suoi amici, e forse de' suoi più stretti congiunti. Non ne avrà ricevuto, che benefizi, e da quel posto medessmo, da quella carica, da quelle facoltà, che le invidia, potrà promettersi la sua assistenza, e la iua protezione, tanto non teme, nè ha ra-gione di temer nulla. E perchè dunque dolersi de'beni suoi io replico con S. Giovanni Grisoltomo, perchè attristarsene? Quam dices caussam rogo? Forse perch'ella non abbia merito di pollederli, perchè li abbia a torto usurpati? Ed il suo credito, il suo ben parere, in una parola, la sua selicità sia un' ingiustizia del Mondo, che favoritce ed onora una persona, che non lo merita? Se così tosse, sarebbe la sua piuttosso passion di sdegno, che S. Tommaso nominò Nemeli, che non d'invidia. Ma se anzi è questo merito, Alcoltatori, i pregi, e le virtu che lo fanno i veri oggetti dell'odio di questa passion malvagia.

Provate a mettere sotto gli occhi d'uomo di lettere invidioso le Opere di un invidiato. Vedrete, com'egli tosso verrà in esse cercando con occhio turbato e livido di alcun errore, che possa dargli cagion di mordere e

criticare. Se per ventura gli avvenga trovarne alcuno, si rasserena in quell'attimo, si rallegra, ve lo accenna, lo esagera, ne sa una
sella infinita. Ma se per l'opposito ne cerchi
indarno, se trovi l'Opera d'ogni parte così
perfetta, che toglia la sua critica di speranza di poterla mai oscurare, tace, impallidisce, rilegge, e mal potrebbe dissimularvi al
di suori, com'egli dentro si roda per gran
dispetto.

Offervate una donna invidiosa a certe critiche circostanze, quando la sua rivale le dà negli occhi più vivamente. Voi vedrete, com'ella la disamina, e le ricerca da capo a piedi. No, non crediate, che un sol capello ne fugga dagli occhi fuoi. Sapete perchè? Vorrebbe pur consolarsi, e però fiudia di ritrovarla o senza spirito nelle parole, o senza grazia nel volto, o fenza decoro nel portamento, o senza finezza almeno, e senza gusto negli ornamenti. Che s'ella stessa non vegga di che riprenderla, credete a me, ch' ella mai non soffei, nè il più acerbo dolore, nè la più amara disperazione. Veggiam, se vi piace, questo maligno costume del nostro Mondo in alcuno degli esempi più celebri del Mondo antico.

Eccovi un Pastorello, che si presenta ad un Re. Vago d'aspetto, semplice di maniere, ed oltre l'umile condizion sua franco e generolo, si offre presto ad impresa di grancimento. Dice, che il desiderio di servire il suo Principe, e la sua Patria lo ha condotto dalla Greggia alla Corte, e che il valore, ch'ha in petto, e la forza, che sentesi nelle braccia, sperar gli sanno di riuscirne con onor suo, e del Re. Il Re stupisce alle parole, e allo spirito del Pastorello. Non sa d' indollo levargli gli occhi, e filamente mirandole da capo a piedi, niente in lui non iritrova, che non gli piaccia. Infine n'è così preso, che già incomincia a temere per la fua vita, ed offervandelo difarmato fenz'altro arredo, che quello di una debole pastoral canna, lo guernisce colle sue mani medesime, e vestelo della sua propria armatura. Chi non direbbe, Uditori, che se questo favorito Garzone riesce felicemente all'impresa, sia il Re per sentirne grandissima compiacenza, e per amare vieppiù, e favorit questo prode, a cui crescerà tanto merito l' averlo ad uopo così difficile si ben l'ervito? Eppur sentite, Uditori, che fa l'invidia. Voi già avvisate, che il Pastorello è Davidde, Saulle il Re, e il memorando duello col paventoso Gigante, l'impresa di cui si tratta.

Ritorna dunque vittorioso Davidde insul-F. 2 tan

tano le ebree Donzelle a quel teschio reciso, ch'era pur dinanzi il terrore de'loro Forti, e cantano inni di molto plauso al Pastorel vincitore. E Saulle, Uditori, Saulle, che preso avevane tanta cura, e tanta sollecitudine per lui mostrato? Saulle, che vestito l' aveva dell'armi sue, benchè poi spogliate per lo disuso dal Pastorello; Saulle, che il primo frutto pur gode di quest'impresa, quali affetti si sente nascere in cuore verso Davidde? Chi'l crederebbe, Uditori? Egliamava, e favoriva questo Pastore, quando non avevaancora alcun merito presso lui; ed ora, che se n'è fatto tanto, l'odia, e'l abborre. Temeva pur dianzi per la sua vita, ed or gli duole assai più, che il Filisteo non abbiane fatto strazio. Quella spada, quell'elmo, quello scudo, e quel teschio, spoglie del valor di Davidde, e quelle voci sessos, con cui si celebra, sono altrettante saette, che dagli orecchi, e dagli occhi passano a far prosonda serita nel cangiato suo cuore. Non può più vederlo, non può soffrirlo, e dove prima s'erainchinato sino alla degnevolezza di volerlo difendere, di volerlo vestire delle proprie sue armi, ora imperversa sino al surore di tentar di trafiggerlo colla sua lancia. Oh mutazione incredibile! Oh stranissimo cangiamento! Ma donde mai, o perchè? Uditelo da lui mede. simo: (I. Reg. 18.) Dederunt David decem millia, i mibi mille dederunt. Quest'uomo. cresce in riputazione di valore sopra di me. Tanto basta, perchè io debba odiarlo. E'il più tedel de miei fudditi, il più prode de miei soldati. Non posso impresa alcuna commettergli, ch'ei non adempia con altrettanto di fede, che di valore. Questo è un merito, direte voi. No, Ascoltatori, questo è un demerito sempre maggiore, poiche è un merito, che giustifica il plauso, che ne riporta sopra Saulle: (Gregorius lib. V. Moral. cap. 33.) Hinc Saul', egregiamente il Magno Gregorio, David subditum lanceam interquendo persequitur, quia quem magnis quotidie augeri virtutum successibus sensit, ultra se excrescere expavet. E dunque il merito veramente, che si odia dall'invidioso niente meno della fortuna; e la virtu, a cui l'invidia è nimica niente meno, che al premio della virtù; e il vero bene dell'uomo, a cui si oppone questa passion malvagia.

Ben vorrebb'ella per lo più, Ascoltatori, dissimularsi, e nascondersi sotto il velo d'una lodevole emulazione: ma a discuoprirla e conoscerla chiaramente, basta non più, che dissinguere il dispiacere del proprio disetto, dalla tristezza, e dall'odio del bene altrui.

Se emulate senza invidiare, non v'incresce, ch'altri sia grande, ma ben vi duole di non esserio voi: non vorreste, nè oscurar, nè distruggere l'altrui merito; ma sibben crescere il vostro; godete anzi di vedere in altri premiata la virtù, che a voi manca, e studiate di provvedervene colla speranza di altrettanta mercede: Questa è lodevole emulazione; ma niente di questo non sa l'invidia.

Osfervate Caino, il primo figlio di Adamo, e il primo invidioso del Mondo. Vede egli dalle vittime di suo fratello salire al Cielo pura e sieta la fiamma, che le consuma, in segno del gradimento, che glie n'ha Iddio: dalle sue torcere oscura, e ingombra di molto fumo, quasi Dio rifiutasse quel sagrifizio. Sdegnasi però egli, e ne intristisce sì forte, che sul cangiato suo volto, sparuto e squallido, leggesi il suo cordoglio: (Gen. 3.) Iratusque est Cain rebementer; concidit vultus ejus. Iddio medesimo degna parlargli, e Perchè, gli dice, o Caino, perchè ti adiri, e ti attristi così? (Ibid.) Quare iratus es, G cur concidit facies tua? Tace il ribaldo, non ben sapendo, per mio avviso, come rispondere. Ma Dio, che gl'intimi sensi di quel cuore vedeva, senza mestier d'adirli dalla sua voce, Non sai tu dunque, segui dicendogli, che se ben farai, bene te ne verrà, e mal, se male? (Gen. 3.) Nonne si bene egeris, recipies; fin autem male, statim in foribus peccatum aderit? Volendo dirgli, se tu desideri, che io onori il tuo sagrifizio del gradimento medesimo, di che quello di tuo fratello ho onorato, perchè nol fai così bene, com'egli il fa? Perchè non scegli le primizie più elette dei frutti, e delle biade della. tua terra, com'egli sceglie i più pingui agnelli della sua greggia? Perchè col medesimo affetto di religione, cogli atti medelimi del vero offequio tu non me l'offri, con ch'egli l'offre ? Tu, che hai veduto, o Caino, con un occhio sì attento tutto il gradimento, ch' io ne ho mostrato, per contristartene, perchè non hai osservato tutto il merito, che egli se ne faceva, per imitarlo? E se lo hai osservato, che non ne fai altrettanto! Nonne st bene egeris, recipies? Così avrebbe fatto Caino, se fosse stato emulatore di Abele; ma egli era invidioso: però non pensando, nè a migliorare. ne a corregger se stesso, voi: sapete il partito, che prese crudele e atroce, aggiugaendo al demerito d'un sagrifizio non accettevole, il delitto di un detestabile fratricidio. Oh invidia? di quanto eruda e tartarea malignità spargi e avveleni quel cuore inselice, che tu comprendi? Odia per te co-

stui il bene innocente di chi non gli ha mai fatto alcun male, odia in lui il merito manifesto di questo bene, cerca distruggerlo, senza cercar d'imitarlo. Malignità opposta direttamente alla sovrana bontà di Dio, perchè dov'egli trae bene da tuttii mali, l'invidioso trae male da tutti i beni; malignità opposta alla natura, perchè dov'ella intende di far comuni alla specie i beni degl'individui, costui vorrebbe spogliarne tutta la specie per appropriarli a se solo; malignità, che non ha alcuna ragione, dice Giovanni Grifostomo, che possa in parte alcuna scusarla. Imperocchè, se voi avete ruhato, potete dirmi, che vi ci ha stretto la povertà; se adulterato, che la violenza d'una passione vi ci ha condotto; se commesso omicidio, che il furore dell'ira v'ha trasportato; scuse frivo. le, e irragionevoli, è vero, ma pure scuse di qualche sorte: (S. Joan. Chrss.) Fur paupertatem prætendere potest, adulter concupiscentiam, homicida furorem, frigidas illas quidem, & irrationabiles, babent tamen quas prætendant excusationes. Ma se voi invidiate, che scula avrete? Niuna affatto, se non se unicamente una profonda malizia: Nullam penitus, nis tantum intensam nequitiam

Chi crederebbe, Uditori, che una passione così malvagia avesse luogo tra gli uomini, massimamente se colti, se di gentil nazione, se di sincera religione? Eppure a parlarvi senza lusinghe, e senza adulazione, non ci ha forse passione, la qual sia più universale. Io voglio, che ne formiate giudicio da' suoi essetti: Questo è l'altro punto, del quale io vi consesso, che mosto più volentieri vorrei trar prove e argomenti da Memorie, e da Libri del Mondo barbaro e antico, che non dal costume de' tempi nostri: eppur mi veggo dall'amore della verità, e dal desio di giovarvi, costretto a dir quelle cose, ch'io

non vorrei.

E donde nasce, miei cari Uditori, quell' urtarsi continovo, che si fa l'uno l'altro, in ogni ordine, in ogni stato, in ogni condizion di persone? Quella compiacenza segreta, che sentesi degli altrui danni, e quegli ostacoli manifesti, che si studia di mettere agli altrui avanzamenti? Può egli per avventura un cittadino onorato crescere sopra gli altri per consiglio, per lettere, per ricchezze, o per favore di un grande, senza, vedersi tosto formare nella fua Patria un contrario partito, che al desiderio del privato suo danno fagrificando soventemente il ben pubblico, non adoperi ogni arte per soprassarlo? Guai se questa malignità trovi appicco, o dalla sua Quares. Granelli.

condizione, o dalle sue sacoltà, o da qualunque altra cosa, che valer possa a oscurarlo. Tutto si mette in opera, e artifizi, e simutazioni, ed inganno. Quando si amplifica ciò, che è, e quando si finge ciò, che non è. Se le azioni non possono condannarsi, si esplorano, e si condannano le intenzioni. L'invidia fa accorti gli ottusi ingegni, e artifiziole e eloquenti le rozze lingue. Una civile famiglia risorgerebbe a miglior agio e fortuna, per un ricco, e vantaggioso partito, che le si offre; ma l'invidia di un suo vicino, e talor anche di un suo congiunto, ha ottenuto di frakornarne il trattato, e godefi del crudo piacere di vederla tuttavia gemere nella miseria. Apresi un lucroso commercio, che potrebbe giovare al Pubblico di una città ; ma perchè tale ne arricchirebbe forse al pari di chi non può soffrire il suo bene, l'invidia trova atti da chiuderlo, e sagrifica la sua Patria. Una carica, ed un impiego si converrebbe a tal altro; ma perchè s'egli pur l' ottenesse sarebbe in grado o uguale a quello. o maggiore di un invidioso, trovansi le maniere di allontanarlo, e non importa che l' occupi chi non lo merita, e peggio n'ula. Diamo di grazia qualche ordine, Ascoltatori, a questi fatali effetti di una passione così nimica dell'umana felicità, ch'io sto per dire, che se essa sola potesse togliersi dal cuore umano, avrebbono con essa fine tutte le

umane milerie. Due proprietà, a guisa di due caratteri, la distinguono, e la comprendono, che sono poi le maniere de'suoi strani ritrovamenti. Ella è una passione vile e coperta: però le arci sue sono piene di doppiezza e d'inganno. Ella è una passione crudele e maligna: però conduce agli estremi della barbarie, dell' ingiustizia, dell'empietà. Passione vile, Uditori, che nata appena in un'anima gli fa sentire la sua viltà. Però il primo studio dell' invidiolo è dissimulare e nascondere la sua invidia. Voi avrete ottenuto un prospero avvenimento. Chi ci avrà messo maggiori ostacoli, chi nel suo cuore più se ne attrifta, farà il primo a mostrarvene sul finto volto la più amichevole compiacenza. Per poco voi crederete, che tanta parte egli prenda nella vostra felicità, che per essa sia egli fatto felice non meno di voi, tante sono le espresfioni, che ve ne fa, e tante le larghe offerte; che aggiugne di tutto se. Ma voi misero, se vi fidate. Se troppa sede prestando a suoi esterni sembianti, gli fate parte d'alcun de' vostri segreti, de' quali egli valer si possa contro di voi. Però appunto s'infinge, che F

sosì spera, Spera, che avendolo ad uno dei vostri amici, tanto più forti armi gli diate in mano a trafiggervi, quanto siete del sospettar più lontani di quella destra, a cui pure le confidate. Prenderà egli talor le parti di configliere, e perfuadendovi d'esfere il più zelante di tutti i vostri vantaggi, vi disiuaderà quei partiti, che potrebbono farvi onore, e a quelli invece v'infiammerà, iche a parer suo possono rovinarvi. Se può scuoprirvi ambizioso ed ardito, vi condurrà a tentar delle imprese delle forze vostre maggiori, colla speranza di vedervi soccombere sotto il pelo; se timido, e distidente, vi singerà mille ostacoli, dove non ne avrà alcuno. Sono piene, Uditori, le Storie sacre e profane di così fatti artifizi, di cui fu sempre l'invidia feracissima ritrovatrice. Le armate, le corti, e i palagi de Grandi ne sono tanti teatri, su cui si rappresentano di continovo queste non finte scene. Misero chi debbe esserne parte; selice chi può a suo disinganno, e ad istruzion sua profittarne! lo non ho agio, nè tempo a farne quì più minuta, e più elatta descrizione, bastandomi di conchiudere con S. Giovanni Grisostomo, che la doppiezza più maligna, e più accorra peste dell'umana società, è introdotta e sostenuta tra gli uomini dall'invidia: poichè cercando questa passione nascondersi per gran vergogna della propria viltà, e nel tempo stesso di nuocere per gran desiderio del male altrui, nol può fare altramente, che infingendosi, dissimulandosi, facendo sembiante d'esser ciò, che non è, e di non essere ciò, che è. Doppiezza, Uditori, che tanto maggiore ha luogo nelle città, nelle case, nelle comunità, quanto sono in esse più deboli, e disarmate le persone, che invidiano. Doppiezza, per cui s'asconde quella passion malvagia persin sotto i manti più religioù, e più sacri. Entra, e signoreggia nel Santuario; infesta, guasta, e corrompe la chiesa di Gesù Cristo, una doppia ipocrissa consigliando, che valer posta a un tempo stesso a due fini; e a nascondere i propri vizi, e ad oscurare le altrui virtù.

Che se l'invidia, Uditori, si può congiungere colla sorza, so voglio dire, se l'invidioso può nuocere quanto brama, a qual estremo di crudeltà non lo consiglia, e nol porta la sua invidia? Povero e innocente Giuseppe! I suoi dieci fratelli lo han colto solo, e lontano dal vecchio padre, il cui savore ha destato contro questo gentil garzone la lore invidia. Come al vederlo si agita ne' loro petti, e raccendesi il concepito veleno, e alle lor lingue salendo, Ecco, li sa ripetere l'uno l'altro quel motto amaro, ecco il sognatore: (Gen. 37.) Ecce somniator venit. Appresso, chi potrebbe descrivervi con qual furore gli si avventano tutti addosso, facendo a gara per istrapparli d'intorno il manto, argomento infelice dell'amor prima, e poi del lutto paterno, e spoglia certo non degna nè d'essère invidiata così, nè d'essère così rapita? Attonito, e soprappreso frattanto l'inno. cente garzone, che niente di somigliante temeva, si vede spogliare ignudo, e asiassinar per le mani de suoi fratelli. Ascolta quel crudele configlio, che tra lor fanno di ucciderlo, non disputandosi d'altro omai, che della maniera di dargli morte. Finalmente voi sapete, Uditori, che su gran pietà, e gran ventura d'uno di esti, indurre gli altri a restarsi contenti, che fosse venduto schiavo agli Ismaeliti, cangiandogli per gran mercè la morte nella servità, e spesso per mio avviso volgendo dietro a suoi passi lo sguardo bieco, non abbastanza contenti di quel consi-

la morte nella servitù, e spesso per mio avviso volgendo dietro a suoi passi lo sguardo bieco, non abbastanza contenti di quel consiglio.

Oh Dio! Quante volte veggiamo noi rinnovato nelle nostre città cattoliche sì crudo esempio! Ponete caso, che una disgrazia suggetti al surore degl' invidiosi una persona invidiata; che in una Corte le venga meno il savore di un Principe, o in una città quello di un Grande, che sostenevala; che la sortuna di quell' impresa abbiala abbandonata; che sallitogli quel commercio abbiala impoverita:

voi vedrete avventarlesi tosto contro, quasi mastini alla preda, una turba de'suoi medesimi concittadini, di quelli dell'ordine suo, della sua condizione, spesso del suo sangue medesimo, della sua casa, de'suoi fratelli. Fassene crudo speglio, riducesi alla più misera nudità; e se non si giugne a privarla di vita; egli è sovente, perchè trova l'invidia più lungo pascolo in una vita più misera della morte. Così non fosse, Uditori, com'è pur troppo così. Ma sapete, conchiuderò con S. Giovanni Grisostomo, ciò, che io piango più? Egli è al pensare, e al vedere, siccome questa passion malvagia, questo peccato gravissimo dell'invidia, radice e fonte di tanti mali, poco pochissimo gravi e morda le coscienze degli uomini; com'essi non se ne facciano pressochè serupolo, quasi pur sosse leggerissima colpa, e cosa indisferente: (S. Joan. Chros.) Indifferens peccatum esse videtur, cum sit omnium atrocissimum. Se ciò interviene o perche ella fi asconda dissimulata

nel vostro cuore, o per troppa difficoltà, che

voi troviate a sbandirnela, io sono tosto per

suggeritvi e i più chiari argomenti a discuo-

prir-

prirne i principj, e i mezzi più certi a impedirne i progressi. Eccovi il pratico, e importante suggetto dell'altra parte, ch'io tratterò brevemente dopo un momento brevissimo di ripolo.

## SECONDA PARTE.

A conoscere una persona tocca d'invidia, dice il Magno Basilio, basta osservarne i sembianti: (S. Bakl.) Ipso fatentur ore boc vitium invidi. Aspectus illis est aridus, & obscurus, gena subtristis, supercilium demissum, anima ipfo morbo suffusa: Arido l'aspetto e oscuro, le guancie livide e fmorte, basse e torve le ciglia, e tutto il volto spirante un non so che di maligno, e nel tempo medesimo di malcontento tra la rabbia, e la malinconia. Ma que- o occasioni, appena trovasi chi non lo sia. fti, per vero dire, sono argomenti di un morbo cresciuto al sommo suo grado, e fatto quasi incurabile, non altramente che tabe, od ulcera già formata, a cui tardi si adopera, e sempre indarno la medicina. Parliamo dunque d'infermi men disperati, che ancor non danno, che i primi indizi del mor-

bo, che li minaccia.

Voi, che mi dite di non sentire laddiomercè passione alcuna d'invidia (giacche appena trovasi persona al Mondo, che di que-Ha passione si confessi esser rea) rispondetemi finceramente. Havvi egli persona della condizione, del sesso, dell'ordin vostro, con cui possiate aver gara? Voi vi abbattete a occafione, che i pregi suoi fanno, dirò così tutta la loro pompa. O sentite, o vedete il pompa. O sentite, o vedete il plauso, che le si sa. Lodasi da tutto il Mondo, e dirò ancora di più; voi vi trovate in obbligo di lodarla con tutti gli altri. Ma non v'incresca, di grazia, disaminarvi un momento. Quali affetti di verità fentite nascervi allora in cuo. re? Godete voi veramente di quella sua, qua-Junque siasi, avventura? La compiacenza, che ne mostrate, è sincera: Ovver piuttosto lo fplendore di tanta luce comincia a ferirvi gli occhi, e lo strepito di tante lodi a nojarvi gli orecchi? Se una persona, che non vorre-se voi esser quella, sottentri a novarvi qualche difetto, se dica, che non ci è poi a far tanto le maraviglie, che si potrebbe desiderarci assai cose di più, e di meglio, che quanto a se le par vederci di quelle, che le dispiacciono; questo discorso vi metterebbe egli mai in maggior calma lo spirito, e in miglior grazia la persona, che ve lo tiene? Succedereste voi mai a prendere le difese di questa critica, s'altri la contraddica; o con

più accorto configlio a contraddirla voi sesso, per infiammare così vieppiù il vostro finto avversario ad aggiugnere ragion più forti, e sempre nuovi argomenti a condur voi, e gli altri nel suo giudicio? E se per caso a questa già sì applaudita persona avvenga qualche sinistro, penereste voi mai a sentirne nel vostro animo tutta la compassione, che studiate mostrarne sul vostro volto? Tristezza del bene, e compiacenza del male altrui, che non giugne ancora agli estremi, ma che si sente però, questa è verissima invidia, e per questi argomenti si manifesta. Ma questi quanto mai sono al Mondo e a veder fréquentissimi, e a piangere universali! A sangue freddo, dirò così, pochi sono gl'invidiosi, ma a sangue caldo, che è quanto dire alle

Non sarà dunque che necessaria, e util cosa saper dei mezzi da preservarcene. Due soli sono gl'intrinsici ed essenziali, la carità, e il disinganno. Carità, che tanto esser dovrebbe più facile e forte ostacolo ad ogni invidia, quanto questa passione, come osfervò S. Bafilio, ci anima contro delle persone non già stranière, ma nostre, che per comunione di patria, d'età, di studi, e spesso ancora per congiunzione di langue, amar si dovreb bono più facilmente: Neque enim Æzoptio, dice il gran Padre, (Bafil. bom. de Invid. que est XI. inter. bom. var. arg.) vir Scytba invidebit; sed suæ genti quilibet; & in eadem gente non ignotis, sed familiaribus, & vici-nis, & ejusdem artis hominibus, aut alia de caussa conjunctis, & bis denique coavis, cognatis, & fratribus. Chi amerem noi, Uditori, se non amiamo i nostri concittadini, i nostri congiunti, i nostri fratelli? Quellidella condizione, dell'ordine, degli studi, della profession nostra? Ma se noi li ameremo, non invidieremo loro giammai. La carità, che al dir dell'Apostolo, considera, siccome suoi gli altrui mali, e piangeli non altramente che propri, tiene non meno in conto di beni propri gli altrui, e d'essi formasi per vivacità, e per dolcezza della sua tenera compiacenza una vera felicità. Vorrem noi piuttosto del bene altrui farci miseri per una passion malvagia, che del bene medesimo felicissimi per una cost onorata, e cristiana virtà!

L'altro mezzo, Uditori, insegnatori dallo stello Magno Basilio, è quello del disinganno. E quali sono cotesti beni, che per lo più invidiamo? Non sono beni caduchi, e miseri, ne'quali per vero dire, non può effere costituita alcuna vera felicità? Consideriamoli dunque per ciò, che sono, o cessando la sti-

ma d'essi, sarà pur forza, che cessi non men l'invidia: (Bafil. bom. de Invid. qua eft XI. inter bom. var. arg.) Non enim in rebus fluxis, seguo parlandevi cen S. Basilio, bonum constituimus; sed ad sempiternorum, & verorum bonorum participationem vocati fumus. Come potremo, a cagione d'esempio, invidiare altrui le ricchezze, fe con un guardo di mente disingannata risletteremo alla loro caducità? (Psal. 48.) Noli timere, cum dives fa-Aus fuerit bome, quoniam cum interierit, non sumet omnia. Come la fama, il credito, e l' alta stima degli uomini? se questa gloria mondana finisce tosto, e vien meno, non altramente che siore d'ignobil campo. (Pfal. 102.) Omnis gloria eius, quasi stos agri, sic esstorebit. Come l'ingegno, e il sapère? se questi stessi, che pajono migliori beni, perchè • se felicem, & amulandum. più intrinseci all'uomo, hanno però con esso

la loro fine, e l'uomo più letterato del Mondo va in un sepolero a confondersi col più ignorante? E come infine la grazia, e la bellezza di un volto, se questo poi è il più vano, il più caduco, e il più fragile di tutti i beni? (Prov. 31.) Fallax gratia, e vana est pulchritudo. Entriamo, Uditori, entriamo nei sensi di questa vera, disingannata, e cristiana filosofia. Leviamo sa nostra, mente a pensieri degni di spiriti natiall'immortalità, e noncuranza e disprezzo sentiremo di questi beni piuttosto, che non invidia; (S. Ba-fil. loc. cit.) Qui res humanas rationi subjeceris, finiamo colle belle parole di questo Padre, & ad veram pulchritudinem, laudemque se converterit, multum absuerit ab eo, ut in rebus terrenis, & fluxis, quemquam putet es-

#### E R N

Mortuus est autem & dives, & sepultus est in Inferno.

Luc. XVI. (Evang. fer. 5. poft 2. Domin. Quadr.

Raci un Ricco, narra il Salvatore nell' Evangelio, eraci un Ricco, il qual di 🛦 porpora, e di finisfimi lini solea veflirsi, e ciascun giorno faceva conviti lauti; e un povero per nome Lazaro alle porte del fuo palazzo giaceva, il quale neppure avendo con che coprir le sue piaghe, ardentemente bramava di riflorar la sua same con quegli avanzi, o piuttosto di quei risiuti, che dalle mense del Ricco si gittavano a' cani; nè però aleun gliene dava. Or egli avvenne, che il Povero venuto a morte fu dagli Angeli erasportato nel sen d'Abramo; e morto non meno il Ricco, fu da Demonj sepolto nel fuoco eterno. Ei colà il misero levando gli occhi afflittissimi, quasi nell'atto di ricercare d'alcun conforto al suo atroce tormento, vide da lungi. Abramo, e nel feno di lui quel Lazaro, che già avea conosciuto alle porte del suo palazzo; e così, come veduto l'ebbe, pregando altamente, e gridando, Oh padre Abramo, esclamò, padre Abramo, pietà di me, manda qui Lazaro, che una sola sil-

la di acqua si lasci cadere per compassione dall'estremo suo dito su la mia lingua, che retrigeri la mia fete; perchè io mi sento brugiar le viscere in queste fiamme. A cui Abramo, Figliuolo, disse, sovvengati, che molti beni tu ricevesti nell'altra vita, eque-Ro Povero non ha avuto che male. Ora tra il tuo stato, ed il nostro v'è una distanza infinita. Un caos insuperabile e immenso cidivide per sempre; ne tu potrai mai salire, dove noi samo, nè alcun di noi potrà scendere, dove tu sei. Se così è, riprese allor l' infelice, io dunque ti prego, o padre, che mandi Lazaro alla mia casa paterna. Cinque tratelli ho vivi, che così appunto ci vivono, come io vivea. Egli li faccia certi del prefente mio stato, perchè essi ancora non vengano in questo baratro di tormenti. Ma questo, replicò Abramo, io non ti posso concedere, che farlo sarebbe vano. Essi hanno Mose, e i Profeti, che chiaramente ne li istruiscono. Oh padre! Gridò ancora per l'ultime volta il misero, se non ci credono: ma se sice .

alcuno de morti ritorni a vita, gli crederanno. Non lo sperare, conchiuse Abramo: se non ascoltano Mosè, e i Proferi, non crederanno neppure a un morto rifuscitato. (Luc. 16.) Si Mossen, & Prophetas non audiunt, neque si quis ex mortuis resurrexerit, credent. Eccovi, miei cari Uditori, l'evangelica Istoria di quello giorno, che dee formare il tremendo soggetto della mia Predica. Non ne aspettate altra divisione suori di quella, che ne fa Cristo nel suo divino Evangelio. Tutto è ripieno d'infallibile verità, d'istruzione sovrana, e di certissimo disinganno. Niente d' esagerato, Uditori, ma niente di più terri-bile. Così io sappia spiegarvi i sensi delle divine parole, com' esse sono le più essicaci ad imprimere nel vostro animo l'idea più giusta, più grande, e più salutevole dell'Inferno. Incominciamo.

# PRIMA PARTE.

Muore questo Ricco infelice, quest'uomo molle, nodrito nella delicatezza, e tra gli agi; nè tutti i suoi beni non possono preservario da quello colpo fatale. Ma morto appena, ohime! qual orribile, ed improvviso cangiamento di feena si fa per lui! Gesti Cristo ne parla, siccome d'uomo, il quale sia nell'Inferno non solamente coll'anima, ma inliem col corpo : e poichè egli è indubitabile, che ogni uoni dannato dovrà correrenel giorno estremo la stessa sonte quando mietera dal suo corpo, come parla l'Apostolo, strumento e servo del suo peccato, i frutti della carne, di che egli il contaminò; parliamone noi non meno alla maniera medesima; che così più sensibili, nè però meno fondate saranno le nostre idee. lo dissi dunque, orribile, ed improvviso cangiamento di scena!

Poiche nell'atto dello spirare, serrati gli occhi per sempre a quanto di prezioso e di vago possedeva, e godeva sopra la terra, si aprono a quell'istante dinanzi al misero le eterne porte di quell'abisso. L'Inferno, dice il Profeta, allarga le spaventose sue fauci per divorarlo. Ed egli vede, oh Dio! Che vista! Una carcere, è troppo poco; una fornace, non basta ancora; un mare, e un abisso di vive fiamme accese dall'implacabile e giusto sdegnandi un Dio onnipossente e nimico: (Apoc, 14. 6 20.) Lacus ira Dei magnus ... Puteus abyssi ... Stagnum ignis. Oh se potesse il misero tornare addietro, e ritesserne un' altra vita! Quanto vorrebbe esser altro da quel, che fu! Come cangerebbe con Lazaro la sua sorte; ed ornamenti, e delizie gli par-

rebbono l'ulcere di quel Povero, che aveva prima cotanto a schifo, e ad orrore! Ma il suo viaggio è compiuto, è finito per lui il tempo di grazia, di misericordia, di libertà. Questa è la casa, che merita, e in que-Ita deve abitare. Sebbene, che io dico io abitare? No, dice Gristo, vi debbe esser sepolto: (Luc. 16.) Sepultus, sepultus est in Inferno. Incominciamo a comprendere i primi

sensi delle divine parole,

Sepolto, Uditori, perche ad entrarci non potea far quello misero resistenza punto maggiore, di quel che faccia un cadavero gittato a imputridire nel suo sepolero. Il peso dei iuoi peccati per se medesimo cader lo sa colaggiù, e la terribil sentenza della sua irrevocabile condannazione annoda, estrigne tutte le sue potenze: (Matth. 20.) Ligatis manibus, & pedibus mittite eum in tenebras exteriores. Sepolto, perchè debb' esserci dimenticato dalla pietà, e dalla misericordiadi Dio, non men di quel, che dagli uomini sieno dimenticati i cadaveri già sepolti: (Pf. 87.) Sicut vulnerati dormientes in sepulcris, quorum non es memor amplius. Sepolto, perchè dovunque sia per cadere, debbe restarvi immobile, siccome appunto un cadavero dilanimato. Immobile nelle membra del corpo, che penetrate per ogni parte, e comprese dal vivo ardore di quelle fiamme, non potranno neppure avere il disperato conforto di contorcersi in mezzo ad esse, di imaniare, di mutar fianco sul letto del tormento. Quelle fiamme medesime, dice il Profeta, che tutto intorno le avvolgono, sono a guisa di una pioggia di lacci, che toglion loro ogni libertà, ed ogni moto: (Pf. 10.) Pluet super peccatores laqueos. Immobile nelle potenze dell' anima confermate nel disordine, nella malizia, nella reità del peccato senza risorgimento: Nulla est redemptio. Doppia immobilità, Ascoltatori, effetto d'una cagione, che lo Spirito Santo nominò ceppi di tenebré, catene di lunga notte: (Sap. 17.) Vinculis tenebrarum, & longæ nochis compediti. Finalmente sepolto, perchè debb'esserci abbandonato a preda, e a paícolo di una morte immortale, come si abbandona un cadavero alla corruzione del suo sepolero. Morte, dice Agostino, la più verace, e la più insaziabi. le, perchè ad ogn'issante muojono per lei i miseri ad ogni vita, e ad ogn'istante rivivono alla lor morte. ( August. in Pfal. 48.) Mors depasces eos, quia semper morientur ad vitam, in semper vivent admortem. Eccova, o Cristiani, in qualche parte spiegata la divina parola di Gesù Cristo: Sepultus est in Inferne. Ma

Ma che sepolero è cotesto? Udiamone, Ascoltatori, dal condannato medesimo, che ci è sepolto, la più infallibile, e più terribile descrizione. Un alto grido lamentevole, e inconsolabile esce dalle sue labbra: (Luc. 16.) Crucior in bac flamma. Ahime, ch'io sono sepolto in quest'incendio di fiamme, e in esse fon tormentato! Crucior. Ma qual tormento è cotello, che sì ti afflige, infelice? Che noi veggendoti in un mare di fiamme, non fappiamo comprendere, se non che ardi. Sì, io ardo, risponde il misero, e spiega S. Agostino le sue parole, ma il mio ardore non è, che una sola delle mie pene. Dacchè io sono caduto in quest'orrendo sepolcro di tutti i tormenti, (bid.) in bunc locum termenterum, eutti io li fosfro da queste siamme: (Ibid.) Crucior in bac flamma. Poco è, che parte alcuna io non abbia di questo misero corpo, la qual non sia un carbone di suoco, che suoco io respiri, e vegga e tocchi, e parli, e mandi fuoco; che quello fiero elemento divoratore abbialo nelle viscere, nelle midolle, nell' osla, che in ogni luogo mi arda, ed in nessun mi consumi, come se fosse la mia sultan-21. Poco, che giunga fino a tormentarmi lo spirito, e le potenze dell'anima, mi strazi, e affligga sovranamente: io ci sento non meno tutte le pene, che ogni altro male più barbaro potrebbe farmi: Crucior in bac flamma. Ma chi potrebbe descrivervi ciò, che non è comprensibile? E' lo sdegno di Dio, che anima quest'incendio, è un braccio onnipotente e nimico, che mi slagella, sono le fue tremende vendette, che tutte io soffro: Crucior in bac flamma.

Ma era l'orrore, Uditori, e sa moltitudine di tante pene, che il suo lamento descrive; qual'è, che lo crucia viammaggiormente? Basta ristettere al conforto, che chiede. Una stilla di acqua, e questa per espressione vivissima di desiderio, protesta, che avidamente sull'infocata lingua raccoglierebbe stillante dall'estremo dito di Lazaro: (Euc. 16.) Mitte Lazarum, qui intingat extremum digiti sui in aquam, & refrigeret linguam meam, quia cruciox in bac flamma. Relazione terribile, Alcoltatori, e giustissima corrispondenza, riffettono tutti i Padri, della pena al peccato, delle membra infelici, che ministre ne furono su la terra, fatte nell'Inferno il suggetto del più atroce dolore. Questo ricco dannato facea nelle crapule la sua vita. Epulabatur quotidie splendide: avea peccato della più morbida intemperanza ad un tempo alle dilizie della sua gola, e della durezza la più spietata alla fame del povero: (Ibid.) Cupie-

bat saturari de micis, qua cadebant de mensa divitis, en nemo illi dabat. Ora egli soffra nella sede del suo palato il più atroce dei suoi tormenti. Il suoco, che Tortulliano nominò saggio, ne ricerca tutte le sibre, e di un ardore riempiele così mordace, che il misero ad ogni istante si sente morir di sete: che dico sete? di un suror, di una smania, d'un incendio intimo e disperato. Mancano le parole, che spiegar possano la verità, e ci convien di tornare a quelle dell' Evangelio: Crucior in bac stamma.

Cost spiegarono i Padri quella disuguaglianza di pena in un luogo, in cui tutte si soffrono, e dove non è più stilla di alcun conforto, attribuendo a quel fuoco, che n'è immediato ministro, giustizia, sapienza, e ragione sull'esempio di Paolo Apostolo, che gliattribui zelo, e emulazione: (Ad Hebr. 10.). Ignis æmulatio. S. Agostino: (Hom. 15. e 50.) Quantum exegerit culpa, tantum ibi de homine quedam flamme rationalis disciplina vindicabit: e altrove: (Ibid.) Quantum stulta iniquitas suppessit, tantum sapiens pæna desæviet. Il Magno Gregorio: (L. IV. Dial. c. 43.) Unus quidem est gebennæ ignis. sed none uno modo omnes cruciat peccatores. Uniuscujusque enim quantum exigit culpa, tanta illic sentitur pæna. Cassiano lo dice fuoco ricercatore dei meriti: (Cassian.) Ignis inquisitor meritorum. Eulebio Emilleno fuoco interrogatore delle offa, delle midolle, fin de' nostri penseri: (Euseb. Emis.) Interrogabit offa, & medullas, & cogitationes nostras. Sì, interrogabie quegli occhi infelici, che furono le prime parti, che noi aprimmo ad un amore profano, quel cuore misero, che ne su acceso, quella mente lasciva, che mille ingegni, e mille arti studiò a riuscirne, com'era la sua lusinga, felicemente. Quella carne, e quell' offa, e sino quelle midolle, che da un immondo piacere furono contaminate. Interrogabis quelle mani rapaci, quella lingua mormoratrice, quell'implacabile petto sede degli sdegni, degli odi, delle malignità. Interrogabir quelle nudità scandalose, quelle barbare prepotenze, quegli empi abusi, che noi facemmo della ragione, dell'autorità, dello stato, di tutti i doni di Dio, e saprà quesso fuoco giusto, saggio, ragionevole, vendicatore risponderci della pena, che meritammo, e faprà darlaci proporzionata a tutti i nostri delitti non men di quel, che facesse, e faccia pur tuttavia all' Epulone infelice, a cui già parmi tempo di ritornare.

Chiede il misero una stilla di acqua in refrigerio: ma giugne egli colle vive sue lagrie

Digitized by Google

me ad ottenerla? No, Ascoltatori. Ma questo è peco. Egli ne ha una risposta, che lo
dispera di ottenerla mai più, sicch'egli cessa
in istanti dal domandarla. Non basta ancora.
Una risposta, che giustifica presso lui stesso
quest'inesorabile rigor di Dio. Sono due ristessioni; che in infinito, se posso parlar così, gli gravano la damazione.

Io dico risposta, che, lo dispera di ottenere mai più il conforto, che chiede. Poichè qual'è la ragione, che gli dà Abramo della sua negativa ? E'l' impossibilità. Per compiacerti, dic'egli, di cotesta stilla di acqua, che tu domandi, bisognerebbe, che o tu potessi salire dove noi siamo, o alcuno di noi discendere dove tu sei. Questo passaggio è impossibile. Un Caos Immenso, e insuperabile ci divide per uno spazio infinito. Non pud varcarsi: (Luc. 16.) Inter nos, io vos magnum Chaos firmatum est: ut bi, qui volunt binc transire ad vos, non possint, neque inde buc transmeare. Comprendiamo, Uditori, la verità e l'evidenza di questa grande ragione, che spiega e svela il mistero, ch'io non saprei come altramente chiamarlo, il tremendo mistero della dannazione.

Quali sono, o quali esser possono, cari Uditori, questi due termini l'uno dall'altro così lontani, che la distanza è infinita, se non se il Paradiso, e l'Inferno? Diciamo meglio: Dio Amico, e Dio Nimico: Dio Glorisicatore, e Dio! Vendicatore? Qual è questo Caos immenso, questo spazio incomprensibile, che le divide, il cui viaggio non potrebbe toccare giammai la meta, non mai vedere il suo termine, ed il suo sine, se non se l'interminabile, consusa, oscura, e a tutte le umane menti, a guisa di tenebroso prosondo Caos, impercettibile eternità? Inter nos, so magnum Chaos sirmatum est, ut hi, qui volunt hinc venire ad vos, non possint, neque inde bue transmeare. Oh mistero! io lo ripeto, oh tremendo mistero della dannazione!

Dimenticate, s'egli è possibile, Ascoltatori, l'atrocità di quel suco; non parliam più di tormenti, non ricordiamo più siamme. Non ne parla più il ricco dell'Evangelio, non chiede più refrigerio alla rabbiosa sua sete. Questa risposta lo ha ammutolito sui suoi tormenti. Dio, e Eternità sono i due grandi oggetti, che soli occupano, e sopra lui stesso devano i suoi pensieri.

Dio nimico, che mi ha dato quest'effere, in cui già impresse un'immagine di se stesso; Dio nimico, che mi ha redento, e bagnato del sangue suo; Dio nimico, che tante col-

pe, e tante volte mi ha perdonato, santificandomi colla sua grazia. Dunque nimica l' Onnipotenza del mio Creatore, nimico il sangue del mio Redentore, nimica la santità, la mifericordia, e la grazia del mio pietofo Santificatore, nimico il mio principio, il mio bene, il mio fine. Ahi! non più mio. Ma s'egli non è più mio, e perchè dunque risento ancora quest'inchinazione infinita verso di lui? Perchè mi resta un desiderio sì ardente, di vedere il suo volto e d'unirmi ad un bene, che non è mio? Io non l'amo; eppur lo defidere. Io l'odio; eppur lo sospiro. Desiderio crudele, che più m'accendi di tutto il fuoco del mio Inferno! Odio, spietato, che mi divori più di tutte le pene, che qui io soffro! Barbari contrari affetti; dunque per mio solo tormento in questo misero petto v'unite insieme? Quando vi placherete mai più? Quando potrete almeno distruggervi l'uno l'altro? Possibile, che io non possa mai più o tanto desiderare, che più non odj, o tanto odiare, che più non defideri? Ma dove mi lascio io trasportare? Quasi pur mi lusinghi spiegarvi i sensi, e la pena di un'anima condannata, ch' odia e desidera, che abborre e sospira, che cerca nel tempo stesso, e bestemmia quel Bone immenso e infinito, ch'essa ha perduto? Vana fatica! dice S. Agostino: questa pena è inesplicabile, perchè è tanto male esser privo di Dio, quanto Dio stesso è bene: (Aug. 1. 19. de Civ. c. 18. Privari Deo, bec est tanta pana, quantus ipse est Deus.

Privazione di Dio, o vogliam dire divilione terribile di Dio dall'uomo, che non fi sente da un peccatore su questa terra, perchè i beni sensibili, che sono un'ombra di questo Dio, lo ristorano, perchè non è mai perfetta, non è irreconciliabile: divisione, che ciecamente si elegge però da un misero, e in cui talora si passano i mesi, e gli anni; ma che incomincia nel vero per parte sua dal primo momento del suo peccato: ( If. 59.) Iniquitates vestræ diviserunt inter vos, ig-Deum vestrum, & peccata vestra absconderunt faciem ejus a vobis, ne exaudiret. Divisione, che su la terra par, quasi io dissi, che formi una pena di Dio, tanta è la cura, e tante sono le arti, con cui cerca la sua pietà di riunirsi ad un'anima, che si è divisa da lui; quasi in lei trovasse, e sperasse tutto il suo bene. Ma divisione, che cangiate le veci formerà la più atroce delle pene tutte dell'uomo. Dio lo cercava, egli non l'esaudì, volle vivere da lui lontano lusingandosi di godere nel suo peccato d'una migliore felicità. Ora il milero cerca Dio, e Dio non lo ascolta.

Digitized by Google

non gli risponde, non sente di lui pietà: Peccata vestra diviserunt ... absconderunt faciem ejus a vobis ne exaudiret. Dio mio! Che mutazione terribile avete fatto per me! Di Padre in Giudice, d'Amante in nimico, di sì pseghevole alle mie lagrime in sì ineforabile al mio tormento, di pietoso in crudele: (Job. 3.) Mutatus es mibi in crudelem, lo in duritie manus tuæ adver∫aris mihi .Ma quando mai avrà fine tanta miseria? Quando sarà soddisfatta la vostra Giustizia? Quando terminerà quest'insoffribile divisione? Ahimè! -Non mai: Inter nos, & vos magnum Chaos firmatum est. Io ritorno alle divine parole dell' Evangelio, che nell'orrore, e nella confusione, in cui mi ha messo il suggetto di questa Predica ho preso ad unica scorta per qualche ordine del mio parlare.

Niente di più espressivo, Uditori, a spiegarci, quant'è possibile, l'eternità, di quest' immagine dell' Evangelio: Magnum Chaos. Anni, secoli, età, misure tutte di tempi a questa sola parola dileguate dagli occhimiei. Poiche fingete, Uditori, di vedere quel Caos pigro e confuso, e tenebroso ed immobile, o a dire più veramente quel vano infinito, quel nulla, da cui Dio creò il Mondo. Non ci erano allora Cieli, che segnassero col loro moto successione alcuna di tempo, nè giorni però, nè notti, nè mesi, nè anni, che si potessero immaginare. Non ci erano cose, che nella loro rivoluzione continuantesi, e succedentesi l'una l'altra crear potessero alcuna idea d'ordine successivo. Non ci erano menti, che almeno ne loro vari pensieri formantisi l'un presso all'altro costituissero in se medefime questa successione, che suor di se non potevano ritrovare. Ma sì un presente perpetuo, oscuro, infinito fenza principio, e senza fine. Eccovi l'eternità: Magnum Chaos

No, miei cari Uditori, non ci ha nell'Inferno misura alcuna di temponon più diquel. lo, che avesseci in questo caos; sicchè quei miseri postano più distinguere o notte, o giorni, o mesi, od anni, o secoli, o età. Di questi tempi hanno per avventura l'idea, che portarono dalla terra, ma non hanno più la misura, che interamente perderono. Non l' hanno dal luogo, dove sono sepolti, ch'è un abillo profondo e cieco d'olcure fiamme. Non l'hanno dalla successione de'lor contenti, che sempre tutti li soffrono nel punto istesso. Non l'hanno dall'intensione or maggiore, or minore della lor pena, perchè ella sempre li affligge nel medesimo grado di atrocità. Nemmeno l'hanno dalla succession degli oggetti dei lor pensieri fisi immobilmente nel solo og-

getto della loro dannazione, da cui non possono distrarsi più. Ma questo tempo, che li abbandona, quanto a non esser più conoscibile, li accompagna quanto all'essere interminabile. Quantunque in questo stato di cose postano dubitare se un secolo sa niente più, che un momento, ogni momento par loro un secolo, perchè non è più per essi un momento di tempo, è un momento d'eternità. Oh caos? Oh eternità! Oh giustizia vendicatrice di Dio, che grande idea ci formate dell' , alto vostro rigore! (Pf. 76.) Sagittæ tuæ transeunt: ben diceva il vostro Profeta, st iono terribili le saette, con cui talora ferite gli emp) su questa tetra, e gastigate i peccati. Guerre, caressie, inondazioni, tremuoti, mortalità . Ma queste passano , transeunt : ( Ibid.) Vox tonitrui tui in rota. La voce onnipossente del vostro tuono, la sentenza terribile della condannazione, quella è a guisa di ruota, che sempre aggirali sopra i mileri, immobile nell' asse suo, volgentesi in se medesima, senza potersi distinguer mai, nè il principio, nè il fine del perpetuo suo moto, che in ogni punto incomincia, ed in nessuno finisce: Sagitta tuæ transeunt, von tonitrui tui in rota.

Ma perchè tanto rigore, tanta severità? Ritorniamo per l'ultima volta alla risposta d'Abramo, ch'io diceva risposta, che giustifica presso il misero quest'inesorabile rigor di Dio. Seguitemi per poco ancora con atten-

zione.

Vede il Ricco infelice Abramo, e Lazaro; un ricco, ed un povero salvi e beati. Abramo ricco, siccome lui, anzi più assai di lui: Lazaro già da lui conosciuto sì miserabile, ch'egli lo aveva a orrore. Eccovi sotto degli occhi suoi un esempio evidente. e un mezzo certissimo di salute: un esempio di Abramo sì celebre presso il popolo di Dio, ch'egli, che pur era di questo popolo, non potea certo ignorarlo; un mezzo in Lazaro sì quotidiano, e sì pronto, che sava sempre alle porte del suo palazzo, nè egli poteva entrarci, ed uscirne senza vederlo. Questa vista gli sa conoscere, com egli potea godere di tutte le sue ricchezze, e salvarsi, tanto solo, che qualche misericordia avesse avuto di quello povero, la mancanza di cui è propriamente il delitto, di che il fa reol'Evangelio. Questo è ciò, che Abramo gli replica, e gli ricorda per una chiara e sensibile giustificazione di Dio; (Luc. 16.) Recordare Fili, quia recepisti bona in vita tua, & Lazarus similiter mala. Deh ricorditi, o figlio, che Dio ti aveva arricchito nell'altra vita, perchè le tue facoltà ti conducessero a sal-

vamento, è a questo povero non avea dato, che mali, perchè essi t'impietosissero, e a ristorar ti movessero tanta miseria. Ricorditi, che quando in lui taciuto avesse la lingua, che ti chiedeva loccorso, per lui parlavano le sue piaghe, che mai non cessavano dal domandarti pietà. Ricorditi, che i tuoi canimedesimi te la insegnavano pietosamente lambendo le ulceri di quel povero, che tu spietatamente cacciavi: Recordare. Poco da te chiedeva un Dio di merito, e di grandezza infinita; non chiedeva, che ciò, ch'era suo; non si restava dal chiederlo un sol momento; interponeva per ottenerlo l'autorità sua divina, le sue sovrane promesse, le sue tremende minaccie, e quella appunto di cotesta eternità, che tu soffri. Tu sempre sordo non meno alle preghiere, al dolore, ai gemiti di questo povero, che alle voci, ed ai precetti di Dio, tu gliel negasti. Ora si son cangiate le veci. Dio ha adempiuto le sue parole. Che puoi opporgli? Se quel, che soffri ti sembra un prodigio e un mistero della giustizia, ricordati, che quello, di che abulasti, era non meno un prodigio, e un missero della misericordia. Recordare, sì, recordare, che con pochissimo tu potevi salvarti, ne l'hai voluto; che per pochissimo ti sei dannato, e tu medesimo ti sei eletto la dannazione: Recordare.

Oh memoria! Grudel memoria! Terribile Recordare, che eternamente risuonerà nell' animo d'un inselice, che metterà sotto gli occhi del misero per l'una parte i mezzi della salute, che non curò, e per esti la facilità di salvarsi; per l'altra i suoi propri peccati, che lo condussero a perdizione, e la vanità del piacere, che da essi prese; tu sei quel verme della coscienza, che mai non muore; verme insaziabile ed implacabile, i cui morsi sono amarissimi, le ferite proson-

de e le ulceri disperate!

(Jer. 15.) Quare factus est dolor meus perpetuus, de plaga mea desperabilis? Deh perchè mi trovo io sepolto in questo baratro di tormenti, senzi consorto, senza fine, e senza Dio? Perchè le mie piaghe sono così prosonde, e così disperate, che non potranno rimarginarsi mai più? Quare sattus est dolor meus perpetuus, de plaga mea desperabilis? Oh Dio! Per nulla. Per un guadagno infelice di pochi soldi, per la misera soddissazione d'una vendetta, per un piacere sordido, e momentaneo di pochi istanti! Ma poichè aveva commessi questi peccati, non poteva io ristorarmene facilmente? Oh quanti stimoli, quante occasioni, e quante quasi ne-

cessità di pentirmene è confessarmene midiede Iddio! Tanti altri ne usarono e sono salvi, che io un tempo conobbi più peccatori di me: e perchè dunque non ne feci io altrettanto? Quare? Deh chi mi rende un di que giorni, una di quelle notti, un solo di que' preziose momenti, ch' io stoltamente perdei, eppur bastava a salvarmi! Ma come allora una morte crudele troncò il tempo di mia falute, perche ora almeno un'altra morte pietosa non può finire quello delle mie pene? Fiamme, Dio, eternità, verme crudele della coscienza, possibile, che quest'essere miserabile sia alla forza di tante pene immortale? Oh morte, esclama S. Agostino, quanto saresti dolce a coloro, a cui già fusti sì amara. Come ti sospirano sempre color, che sempre ti odiarono! Come saresti il sommo di tutti i beni a cui già fusti l'estremo di tutti i mali?

Miej cari Uditori, che posso io soggiugnere a tuttociò? Come dovrò io perorare? (Jer. 6.) Filii hominis, parmi sentir la voce di Dio, fac tibi plantum amarum. Se qualche senso tu serbi, non dico io già di zelo, dico d'umanità, come puoi contenere sù gli occhi il pianto? Mira l'innumerabile moltitudine di Cristiani, che come a folla precipita in quell'abisso: (Isai. 5.) Infernus dilatavit animam suam. Quante, inoltrato l'autuno, scosse per alcun vento cadono sulla terra inaridite le foglie, e con quella impazienza medesima, con quella stessa stolidità, con che una greggia si stringe, s'urta, si ammonta, e cacciasi nell'ovile, tante, e così infelicissime anime sconsigliate cadono e entrano nell'Inferno. Ahimè! le persone più gentili, e più culte, e dirò ancora, se sì vi piace, più amabili, e più distinte vanno a finire così. Che giovano le lusinghe, le adulazion che giovano? Vivere, come si vive, una vita tessuta d'ozio, d'amori, di mollezza, di vanità conduce infomma a dannarsi. Addietro dunque, Cristiani miei dilettissimi, addietro, addietro. Penitenza fincera, fe abbiam peccato, guardia severa di noi medesimi per non peccare, che quì si tratta di tutto, trattandosi di non dannarci. Resta tuttavia una parte dell'Evangelio, che è torse la più terribile, dico di Lazaro, che si vorrebbe mandare a vivi, perchè facesse lor fede di quest' Inferno. La spiegherd dopo un momento brevissimo di riposo.

## SECONDA PARTE.

Parla ancora per l'ultima volta l'infelice Ricco dannato, e poiche in nulla non prò giovare a le stesso, cerca per un zelo misteriolo giovare altrui. Par ch'egli serbi qualche avanzo d'amore pe suoi Fratelli, e prega Abramo, che mandi per ossi Lazaro, acciocchè egli faccia lor fede del tremendo gasligo, che in quel luogo terribile di tormensi (offrono i Peccatori: (Luc. 16.) Ne lo ipsi veniant in bunc locum tormentorum. I Padri, che spiegano quello tratto, consentono, che non fu zelo, non essendo laggiù più possibile carità, ma o su timore, che i suoi fratelli crescessero il suo proprio tormento col loro danno; o fu malizia di renderli più inescusabili nella loto dannazione.

Checchessiasi di ciò, io vi prego riflettere alla risposta d'Abramo. Che gioverebbe, risponde egli, mandare per essi Lazaro? Non hanno forle Mosè, e i Proseti, che descrivono lor l'Inferno, quanto potesse mai farsi Lazaro? Che se ne a Mose, ne a Proseti non credono, crederebbono forse a un morto risuscitato? T'inganni assai, se lo speri: (Luc. 16.) Si Mossen, & Prophetas non airdiunt, neque si quis a mortuis resurrexerit, credent. Sciogliam per ultimo quella grande risposta, e comprendiamo la forza dell'argomento d'Abramo. O i tuoi fratelli credono quest' Inferno, o non lo credeno. Se sì, egli è inutile mandar Lazaro per ottener da esti una fede, che già prosessino. Se no, egli è inutile mandar Lazaro per ottener da essi una sede, che non ottengono Mosè, e i Profeti. E perchè? Perchè non è acciecamento punto minore, anzi maggiore assai, negar sede a parole non da un solo prodigio particolare, ma da infiniti pubblici e evidentisfimi già confermate, anzi da tutti insieme i caratteri dell'infallibile verità, di quel, che sarebbe negarla a un morto risuscitato. Que-.sto solo potrebbe forfe ingannare: quelli non possono. Tant'e: Si Morsen, & Prophetas non audiunt, neque si quis a mortuis resurrexerit, credent.

Permettetemi, o peccatori cristiani, se m'ascoltate, che di questo argomento io usi infine con libertà. Credete voi veramente l'Inferno, oppure non lo credete? Se sì, qual surore è egli cotesto vostro, creder l'Inferno, e peccare? Credere un abisso di mali ed eleggerli per pochissimo bene? Credere cormenti eterni, ed incontrarli per un momento di miserabil piacere? Se non è questa foll'a palpabile, se questo non è-surore, qualsarà mai? Dite piuttosto, che nol credete, no, nol credete. Ora di quale argomento userò io, non dirò già per convincervene, ma per salvarvene? Un morto risuscitato? Non ha molti anni, che un popolo innumerabile su di questo prodigio pubblico spettatore cogli occhi suoi. Ma Cristo dice, ch' egli sarebbe inutile, e inutile lo provò Egli medesimo presso gl'increduli Ebrei. Tentiamo dunque un estremo partito. Acciechiamoci par un momento sopra un punto così infallibile. Mettiamo in dubbio l'Inferno. Lo ragiono così.

Che perderò in vivendo, e credendo, come se questo Inferno ci sosse? Che perderò, osfervando con esattezza i precetti di Dio, e quelli della sua Chiesa? Io vivrò una vita lontana dal vizi, e dai disordini delle passisni, una vita tranquilla-senza rimorsi, e senza timori. I miei contratti saranno pieni di onore, e di fede. Il mio talamo farà legittimo; l'interesse non potrà mai condurmi nè a rapine, nè a frodi, nè a fordidezze, pesti . dell'umana società. L'ambizione non potràfarmi schiavo di un onor vano, che odioso mi renda a'mici cittadini, ed a me stesso grave e nojolo. La concupiscenza non potrà fungstarmi, ne sminuirmi i giorni della mia vita. Io viverò conformemente alle feggi di una retta ragione, e se può averci felicità fu la terra, io appunto farò felice. Quando mai potrei io ritrovarmi malcontento di me medelimo, quando hene io trovasi, che non ci fesse l'Inferno, ch'io ho creduto?

Ma per l'opposito, se quest'inferno ci sosse, come a dispetto di tutto il mio acciecamento io mi sento costretto, almeno di dubitare? Che perdita irreparabile farei io mai e perchè? Che infinita miseria verrei io a soffrire, e per qual bene? Che dico bene, Un Inferno nel Mondo per la tirannia delle mie passioni, e pei rimorsi non mai estinti del tutto di mia coscienza. Un Inferno nell' ore estreme del viver mio per lo timore d'incorrere quest'Inferno, di cui allora una fede importuna mi desterà la più amara disperazione. E dopo ciò, un verissimo Interno d'orrendo fuoco, e di eterni tormenti. Oh Dio! A vivere cristianamente colla sicurezza di non incorrerlo, non perdo nulla. A fare altramente, nulla io non guadagno, e arrischio tutto. In questo stato di cose potrei io risolvere senza stoltezza, di vivere un solo istante in peccato, benchèl' Inferno non fosse, fuorché probabile?

Ma dove, ed a chi parlo io? Perdonate, Ascol-

Ascoltatori, al mio zelo quello tratto del mio parlare. No, non ci ha tra noi infedele. Tutti crediam l'Inferno, quanto scrediam giusto Iddio, larghissmo premiatore de buoni, e onnipossente gassigatore dei rei. Parliamo dunque sedelmente così. Quando bene non ci fosse l'Inferno, vorrei servirvi, ovver amarvi o mio Dio, Creatore, Redentore, Santisscatore, mio sommo principio e sine. Vorrei dolermi supremamente di tuttociò, in che la

mia o dimenticanza, o malizia vi avesse osseso. Adoro la vostra giustizia, temo i slagelli
dell'ira vostra; ma il mio cuore è tuttavia
più sensibile a tanti tratti amorosi della vostra bontà. Per questa sola io voglio amarvi,
voglio ubbidirvi, voglio costantemente servirvi sino alla morte. Raccendete, o buon Dio,
raccendete in questo mio petto una, scintilla
del vestro amore, che più varrà dell'incendio di mille Inserni. Così sia.

A COLUMN TO THE SECRETARY AND A SECRETARY ASSESSMENT OF THE SECRETARY ASSESSMENT OF TH

# PREDICA XV.

## INTERESSE.

Hic est bæres; venite, occidamus eum, & babebimus hæreditatem ejus.

Matth. XXI. (Evang. fer. 6. post 2. Domin. Quadr.

Affione alcuna non è tra gli uominito a sentirne la tirannia, più crudele, o a ricordarne i delitti più detellabile. o a conoscerne la natura, più vile, della passione dell'interesse. Eppure non ve n'ha alcuna, Uditori, che gli animi umani più universalmente predomini e signoreggi . Venite, fi confortavano gli empj in questo di ricordati nell' Evangelio a figura d'ana Nazione, questi è l'erede, uccidiamolo, che ne otterremo per la sua morte l'eredità: (Matth. 21.) Hic est bæres: venite occidamus eum, babebimus bæreditatem ejus. Crudel configlio! Barbara risoluzione! Sinagoga infelice! Ben uccidesti l'Erede. Ma tanto lungi dall' ottener la novella, perdesti anzi in giusta pena del tuo delitto la tua antica eredità. Adea terribile, Ascoltatori, dell'empietà, del furore, dell'ingiustizia, della viltà della passione dell'interesse, che oggi l'Evangelio fa reo della morte di Gesù Cristo. Però il gran Padre S. Giovanni Grisostomo non men profondo conoscitore degli umani costumi, che zelatore fortiflimo della loro moderazione tutte intele le arti della sua divina eloquenza a combattere, e a spegnere ne'cuoti umani quella infaziabile avidità dell'argento, e dell'oro. Voi vi dolete, diceva egli al suo Popolo d'Antiochia, che tutto giorno io vi parlo dell'interesse; Ed io vi rispondo, che parmi sempre di dirvene trop-, po poco. Scendendo di quelta Cattedra dopo avervene lungamente parlato, vorrei potervi

seguire al foro, alle botteghe, alle piazze, a' tribunali, alle case, per non cessar di parlarvene un sol momento. Vorrei, che la moglie, i figliuoli, gli amici, i servi, gli agricoltori non sapessero parlarvi d'altro; sicchè almeno per troppa noja ve ne restaste. Poichè di verità questo morbo, Fedeli cari, tutto il Mondo comprende, e gli animi di tutti gli uomini infetta e perde miseramente: (S. Joan. Chros.) Universum enim orbem bic morbus, & omnium animos comprehendit. Quest'era a'tempi di San Giovanni Grisostomo. Ma il Mondo è egli fatto per invecchiare più liberale? Voi lo sapete, Udito-ri, la passione dell'interesse anche a' di nostri è la passione predominante del Mondo, e per quantunque sia vile, sia barbara, sia spietata, appena trovar si può assimo così gentile dov'ella non abbia luogo. A ragionarvene però, Uditori, colla speranza d'alcun profitto, io vi prego riflettere non meno a'mezzi, che la introducono nel cuore umano, che agii effetti, che vi produce poichè c'è introdotta. lo riduco a due sole proposizioni la dottrina, e i pensieri di San Giovanni Grisostomo, il quale avendo in sorse cento delle sue divine Omelie di questa passion parlato, mi è paruto di dover sciegliere a prima scorta di questa Predica. L' interesse è la passione più universale del Mondo, perchè serve a tutte l'altre passioni, e a tutte le false virtù del Mondo. Vedremo

i mezzi, che la introducono nel cuore umano. Questo sarà il primo punto. L'interesse
è la passione più satale del Mondo, perchè
vince senza disesa le virtù tutte, e senza
merito opprime tutte la passioni del Mondo.
Comprenderemo gli essetti, che vi produce.
Questo sarà il secondo. Io vi consesso, tiditori, che bench'io prenda a parlarvi contro
il peccato, e le passione dell'interesse, molto
maggior profitto io spero trarre da' liberali,
che non dagli avari. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

Osservate, incomincia San Giovanni Grisostomo, se non è l'interesse nel Mondo a guisa d'universale diluvio, che a nessun grado di dignità, a luogo alcuno profano, o facro non la perdona. Entrate, come, vi piace, o ne palagi de Grandi, o ne tuguri de' poveri. Giacciono colà sepolti tra le tenebre maliziole d'un'affettata e colpevole dimenticanza, legati non adempiuti, debiti non soddisfatti, infelici ragioni di vedove, e di pupilli spogliati e smunti de loro beni. Gemono i ridondanti granaj fotto il peso di quelle biade, che concedute da Dio a pubblico sostentamento, l'avarizia sottrae alla disperata fame de poveri, e deludendo le intenzioni pietose della benefica Provvidenza, talora in mezzo delle più liete abbondanze crea le più misere carestie. Ma non crede-. ste però innocenti gli alberghi della miseria. Eccovi vite povere, e angustamente condotte, ma pure oziole; che di niun'altra fatica non li sostentano suori di quella d'ogni animal da rapina, di ghermire la preda, e guardarsi dal cacciatore. Che se per arte, o mestiero le occupa e le affatica, eccovi strane compensazioni; che i pretesi lor crediti a dismisura sorpassano, doppiezze e frodi ne'lor contratti, infedeltà ed inganni nelle lor opere. Uscite alle pubbliche piazze, entrate ne' fondachi, nelle botteghe, ne'banchi. Quivi vedrete adulterare le merci, alterar le misure, viziare i prezzi, paltiare in mille modi le usure, e farsi trisli guadagni non già sul proprio pericolo, sulla propria fatica, o sulla propria abilità, ma sull'astrui infelice necessità, sulla sede de' semplici, sull'inavvedutezza degl'inesperti. Portatevi alle aperte campagne, e ovunque hanno messi, ovunque greggie ed armenti, stupite come gli aratori più rozzi, ed i pastori più incolti sitrovar sappiano mille ingegni, e mill'arti a deludere l'accortezza de padroni più avari, e sotto degli occhi loro impunemente ingannarsi.

Rientrate nelle Città. Assidetevi agli Mudi degli Avvocati, a'tribunali della ragione; quivi osservate come si tessano le infinite dimore, come si formino le cavillose scritture, come si rendano le perigliose sentenze, per cui eroica vuol essere la giustizia, qualora abbia nimica la prepotenza dell'interesse. Che più? Inorridite al ritrovar questo morbo fino nel Santuario. Quivi fa orrenda strage delle leggi più sacrosante. Quivi consiglia e adempie le simonie più facrileghe, e più coperte; quivi profana e usurpa le sacre rendite, patrimonio de' poveri, e sangue di Gesù Cristo. Quivi prostituisce, io lo dirò colla frase di Geremia, le pietre del Santuario, e le disperge venali per le pubbliche vie. Oh Dio! Che diluvio! Che inondazione fatale, a cui non è argine che resiste: Universum orbem bic morbus, & omnium animos co mprehendit .

Che facciam dunque, Uditori? Declamiamo altamente contro dell'interesse. Detessiamo, esecriamo, perseguitiamo questa passion malnata con quanta forza spirar ci possano il zelo, e l'eloquenza cristiana. Gredereste? Consiglio inutile, vana fatica. Il Mondo tutto null'altro sa tuttodì, che declamare contro dell'interesse. Tutti sono eloquenti per condannarlo. Tutti l'incolpano degl'infiniti disordini, che guassano i reggimenti privati delle famiglie, e pubblici delle città, e tutti sono persuasi d'esserne lontanissimi. Ma che misterio è cotesso, Signori cari? Tanta moltitudine d'interessati nel Mondo, e tutto il Mondo nimico dell'interesse?

Io voglio sciogliervi questo nodo s'egli è possibile, che, s'io non erro, ha due capi; l'un di malizia, l'altro d'inganno. Sapete perchè tutto il Mondo è nimico dell'interesse? Però appunto, che tutto il Mondo è interessato. L'altrui interesse è un ostacolo insuperabile all'ingordigia del proprio. A cagione d'esempio l'interesse dei venditori, che dar vorrebbono le merci loro a carissimo prezzo, è conteso da quello de compratori, che a vilissimo le vorrebbono. L'avidità della moglie, de figliuoli, de servidori, che vorrebbono molto avere, è contesa da quella del marito, del padrone, del padre, che poco vorrebbon dare; e non potendosi insomma nell'umano commercio niente acquistare dall' una parte, che non si perda dall'altra, l'interesse di chi vorrebbe arrichire acquistando. sempre è conteso da quello di chi perdendo impoverir non vorrebbe. Quindi l'universal nimicizia, che voi potrete offervare nel Mondo contro la passione dell'interesse, che nasce

l'afomme dall'amore del proprio, cui contrafla l'altruí.

Ma la lufinga, Uditori, di non essere in-teressati, benchè lo siamo di verità, ha più profonde, e più nascose radici, ch'io non potrò altramente scoprirvi, che sacendo, dirò così, notomia dell'animo umano, e ricercandone tutti i feni. Deh non v'incresca, che ogni arte adoperi, ed ogni studio per farvi chiara conoscere la verità. Entrate dunque per un momento in voi sessi, miei cari Uditori, e piacciavi di confessarmi, de alcuna passion sentite, che vi predomini. Donna, sareste mai inchinata alla semminil vanità, che facendovi sopramodo vaga di ben parere, vi conducesse per avventura a bramar quanti ornamenti cader vi possono sotto gli occhi, e quanti alle noftre terre ne vengono dalle straniere, oggimai troppo arricchite dalla vestra semplicità, che ingannano grossamente colla perperua-incoltanza, facendovi in pochi meli pentire del piacer vostro, ed obbligandovi a pagar caro un pentimento novello, che con piacevol vocabolo dicono nuova moda? Evoi, o padre di civile samiglia, sentireste per avventura l'ambizione di crescere di riputaziome e di-grado la vostra casa, e ornandola di nuovi titoli nobilitarla? Havvi alcuno tra voi, cui predomini l'amor del giuoco, del lusso, del fasto, e.d.altressi statte passioni umane? Quanto è difficile, Alcoltatori, essere da tutte libero, e non soffrire la violenza d'alcuna! Ora osservate, se io ragioni dirittamente.

Queste passioni rogliono soddisfarsi: eppure la maggior parte degli uomini non ha del suo tanto, che basti alla loro ingordigia. Che si fa egli però? Ulutpali dell'altrui. Ma perchè ulurpali, non già a sitenere, a nasconde. re, a seppellir sotto terra, siccome fanno gli avari, ma sì a profondere alla passione, che ci predomina, la maggior parte del Mondo commette il peccato dell'interesse, usurpando l'altrui, eppur si lusinga di non essere interessata. Carattere, Ascoltatori d'una gran parte degli uomini, rifultante da duc vizi opposti, di prodigalità, ed avarizia, che servono a un terzo vizio predominante. Avarlai loro doveri, prodighi alle loro passioni. Per queste non ci è mai stagione o tanto scarsa di rendite, o di contribuzioni, e di cariche così gravata, che obblighi a riformarle. Per quelli non ci è mai tempo così felice, che si risolva di adempirli. Crescono ogni di più, e ogni di meno si pensa di soddisfarli. Dicesi, che non se n'ha; e dicesi spesso il vero. Ma non si resta però scusato dinanzi a Dio, perchè se ne avrebbe, tanto solo, che si to-Quares. Granzili.

gliesse alle nostre passioni ciò, che debbesi agli obblighi nostri. Ma nol facendo, non isperate sottrarvi alla condannazion degli avari, perchè usurpando, o ritenendo, o frandando la roba altrui, nol faceste per titenerla, ma per prosonderla. Eccovi, s'io non erro, scoperta una moltitudine d'interessati nel Mondo, che si lusingano di non esserlo: perchè questa passione serve in essi ad un'altra, e non è giunta ancora ad essere predominante.

Ma io aggiungo qualche cosa di più: Serve l'interesse, Uditori, a tutte le passioni del Mondo, però da tutte è introdotto nel cuore umano. Serve altrettanto a tutte le false virtù del Mondo, però non meno da essi introdotto c'è, e sostenuto. Rinovatemi l'at-

tenzione. Grando spettacolo, Ascoltatori, che su ve-duto nelle pianure di Babbilonia, quando il superbo Nabucodonolor espose agli occhi dell' Universo la celebre statua d'oro, in cui pretese ricevere dal Mondo tutto divini onori-Erano colà raccolte le Nazioni tutte del suo vastissimo Imperio. Quando allo squillar delle trombe, che la presenza avvisavano della nuova Divinità, ecco ogni persona, e ogni gente profirare a terra la fronte, e adorare la statua profondamente: ( Dan. 3. ) Procidentes omnes populi, tribus, & lingue adoraverune statuam auream, quam constituerat Nabuchodonosor Rex. Oh prodigio di strana religione! Ben può pascerne il Re superbo la sua insana alterezza, perchè non so, se altrettanto ne vedesse giammii il Mondo. Così pensar si dovrebbe, Uditori, a giudicar delle cose dalle apparenze. Ma il Santo Padre Girolamo giudica tutto altramente. Osferva con guardo attento quella turba infinita così prostela, e niuna fede prestando agli esternisembianti, entra ne' loro animi, e quivi pargli vedere, che non la statua, nè la persona del Principe, che rappresenta, ma la sola mate-ria adorino, ond'è composta. L'oro, che in quel colosso di smisurata grandezza siammeggia in tanta copia a lor guardi, e fa loro conoscere quanto sia a sperarne da un Principe. che sì ne abbonda, è l'unico vero oggetto della lor maraviglia, e della loro religione; e il Re superbo dissidò sorte di ottenere per se medesimo divini onori, poiche si fece di una materia, ch'è per se stessa l'idolo universale di tutto il Mondo. Ciascun però, legue Girolamo, tanto più volentieri quella statua adorava, quanto che gli pareva di conlacrare in quell'atto la sua più viva passione: (S. Hieronym.) Qued autem aurea sit , lo infiniti ponderis; illud in çaussa est, ut stuporem videntibus creet, & res inanimata adoretur, ut Deus, dum unusquisque suam consecrat ava-

Con questa bella riflessione, e con queste parole del Santo Padre, permettetemi, che io disamini per un momento quelle virtù, che tono le più applaudite nel Mondo, e per cui temo, che possa dirsi, che ciascuno consacra la iua avarizia: Unusquisque suam consecrat avaritiam. Perocche ditemi. Queste virtù posion' elleno elercitarsi senz'argento, e senz'oro? Se così è, io non voglio, che dubitiamo per ora della loro sincerità. Ma ohimè? che le misere non hanno adoratori nel Mondo, e appena alcuno ne trovano nei deserti, o nei chiostri. Umiltà, pazienza, mansuetudine, penitenza, statue, lasciatemi dir così, di grolto legno, di creta vile, o di rugginoso ferro composte. Egli convien conoscerci ascosa una vera Divinità per giugnere a venerarle. Questo discernimento è di pochi. Le virtù, che si adorano ancor dal Mondo; sono le virtù ricche ed adorne; statue di fino oro Magnificenza, libertà, amor di gloria, .splendore, e decoro. Virtù, che senza il presidio delle ricchezze appena possono esercitarsi. Virtù, delle quali, per vero dire, nella parte più colta del nostro Mondo è anzi abbondanza; che carestia. Virtu, che potrebbono essere virtù vere per se medesime, se le ricchezze, che vi fi adoperano fosser legittime, e la radice, onde nascono, assai sincera; ma però appunto, che abbisognano delle ricchezze, virtù soggettissime ad esser false, e venali dell' intereffe.

lo dico falsa la carità di un crissiano, che a mantenere limofine plaufibili egloriofe, mantiene debiti inestinguibili ed immortali. Falsa la pietà di un padre, di famiglia, che a dare a un figlio nobile educazione, a collocare una figlia, edarla a ricco marito, imunge ed estenua quanto d'intorno ha di straniero. Falso uno zelo di religione, che a lasciase di se memorie più gloriose prosonde ne' Tempj morti le ecclesiastiche entrate, e lafcia perir di fame i poveri di Gesù Cristo, che sono i tempi vivi di Dio. Falsa una magnificenza, a cui dee concorrere l'estorsione, o l'abbandono de' miseri, che non hanno tetto, o ricovero. Falso un decoro, che vince le proprie forze, e non si può sostenere, che dell'altrui. lo sarei infinito, se tutti avessi a descrivervi i modi, e l'arti, con che s' asconde sotto sembianze di un uso così plausibile 1 universal cupidigia delle ricchezze, serva de nostri vizi, che la nascondono, e delle nostre virtà, che quasi giungono a consa-

cratla? Unusquesque suam confecrat avai-

Eccovi, miei cari Uditori, com'ella a poco a poco s'infigua nel nostro spirito, e giugne pur troppo infine ad esterci predominante, a farsi cardine fondamentale, diro così, di tutta la provvidenza del nostro vivere. Ob. Dio! l'esperienza continova di conoscerla utile alle nostre passioni se alle apparenti nostro vittù a poco a poco ce la fa amare. Quanto cresce l'esperienza cogli anni, e coll'uso la cognizione degli umani costumi, tanto essa mette più alte radici nel nostro cuore. Si comincia a riflettere, che nel Mondo venali fono gli onori, e venali non meno i piaceti. Che si trionfa, e si esulta da chiunque può sostenere i suoi vizi col braccio di una ricca fortuna, e sopra di tuttociò si aggiugne spelso una riflessione di gran momento, che finisce di pervertirci. Ristettesi, che il Mondo in pratica, qualor si tratta di facoltà, riguarda solo il presente, e poco o nulla il passato: stima un uomo per ciò, che possiede, e non si prende la pena d'esaminare per quali mezzi abbialo posseduto. Di qualunque sorte sien esti stati, se hanno avuto il merito d'arricchirlo, lo assolvono d'ogni colpa; e se una carica sdegnosa e ardita si sa dapprima sentire con qualche strepito, ammutolisce tra pochi anni, e se osasse risorgere, si condanna di maldicenza. Da tuttociò eccovi costituita nel Mondo la Massima universale, e di tutta la mondana politica regolatrice: che ad ogni costo mette conto arricchire: Rem, quocumque modo rem. Oh capo, e principio di tutti i mali!

Imperocchè, Ascoltatori; eccovì l'interesse fatto così tiranno dei Regni, delle Provincie, delle Città, delle Case, delle Famiglie
particolari, sconvolgere a suo talento ogni cosa. Vince le virtù tutte, opprime le passion
tutte degli uomini; e non avendo riguardo,
che a ciò, che giova, non serba più legge alcuna d'onestà, di natura, di religione, di sede; alla sua ingordigia sagrificando non men
la pubblica che la privata selicità. Questo è
l'altro punto, a ch'io vi prego di rinovarmi
tutta la vostra attenzione.

S. Giovanni Grisostomo interpretando l'Apostolo delle genti, che nomino Idolatria la passione dell'interesse, (Ad Coloss. 3.) Avaritia, que est simulacrorum servitus, dice, che
non v'ha Idolo, le cui leggi per l'una patte
sieno più-barbare, e all'umanità più nimiche,
eppur per l'altra sì prontamente, e esattamente guardate, siccome quelle dell'interesie: (S. Joa. Chrys.) Quid dicit avaritia? Esto
omni-

Digitized by Google

emmibus inimicus; obliviscere naturam, contemne Deum, sacrificium mibi te ipsum offer: diclo citius parent. Che si nimico di tutti, che dimentichi la natura, che spregi Iddio, che sagrifichi te medesimo. Detto, fatto. Volete esserne ad evidenza convinti?

Venite meco nel Tempio, dice il gran Padre, di questo Idol crudele, mirate intorno gli altari, oslervate le vittime, riconoscetene i Sacerdoti: ( Ibid. ) Vide, vide quas habeat aras, quæ libamina accipiate Per un affettodirettamente contrario alla sovrana pietà dell' Autore della natura, il quale ne sacrifizi agli uomini sostitul le greggie, e gli armenti, soflituisse questa passion mainata gli uomini stefsi agli armenti e alle greggie: e dove Iddio per salvare un Isacco volle svenato un ariete. l'interesse per salvare un ariete vuole sovenremente svenato e morto un Isacco. Vuol sagrifizi, ma li vuole di sangue umano. Non s basta: li vuole del sangue stesso, quant'è possibile, di chi le offre. Oh spettacolo disom-" me orrore! Mirate. Questo è sangue di sigliuoli innocenti, privi ne' primi anni d'educazione, e no più fermi, obbligati a uno stato, a cui non avevano nè vocazione, nè abi-Lità. Ci vissero inconsolabili, e ci morirono disperati Miseri! Sono le vittime dell'interesle: Ma per le mani di chi furono sagrificati? Riconolcete i barbari Sacerdoti. Furono i loro Padri. Questo è sangue di padricadenti, di madri, e di spose abbandonate. Vivi non ebbono sostentamento; morti non han: suffragi, le loro eredità si usurparono, si divorarono le loro doti. Misri! Sono vittime" dell'interesse; ma chi ha versato il lor sangue su questi crudeli altari? Riconoscetili. Furono i lor mariti, furono i lor figliuoli. Que-Ro è sangue di fratelli, di congiunti, d'amici: le amare dissensioni, le liti implacabili, i tradimenti, e gl'inganni per pochi palmi di terra, gli hanno condotti infine a perire, a distruggers, a trucidars così. Miseri! Sono vittime dell'interesse. Ma per mano di chi futono sagrificati? Per quelle de lor fratelli, de lor congiunti, de loro amici: Vide, vide quas babeat aras, que libamina accipiat 🗸

Ma tra la squallida moltitudine, le strida, il sangue, la consusione di queste vittime, voi sopra tutto m'empiete l'animo, non so, s'io dica più di pietà, oppur d'orrore, Donzelle assiste sagrificate da tanti Jeste crudeli, a piangere inconsolabili o nel silenzio di un chio-stro, o nella solitudine di una casa, una da voi non eletta, da Dio non voluta, e dagli uomini compianta indarno virginità. Sebbene

che dico Jefte? Pelice la sua figliuola, che vide almeno le lagrime di suo padre in quel, qualunque si fosse il sagrifizio, che di lei tece. Quella giovane sventurata poteva pur consolarsi, ch'ella era prezzo di una vittoria, che il Padre avrebbe con minor pena ricomperato a costo di tutte le sue sustanze. Ma voi mifere; voi sagrificate dall'interesse, voi vittime di questa sordida passion crudele, non potete soventemente ottenere neppure il tristo conforto di piangere con libertà. Non il merito della vostra ubbidienza, non il candore de'vostri costumi, non la tenerezza de'vostri anni non ha potuto sottrarre le vostre vite a questi spietati altari: Vide, vide quas habeat aras, que libamina accipiat

Io non ho lena, Uditori, a seguire più lungamente una figura si violenta; però vi parlerò con più pace, ma non con meno di orrore. Se riceve questa passion crudele sagrifizi di cose agli uomini ancor più barbari naturalmente si care, e vince infine, e trionfa degli affetti medesimi della natura; che strage non sarà ella delle persone straniere, e qual virtù si terrà contro la sua prepotenza?

Forse la Religione?

Un guardo, cari Uditori, volgete un guardo alle Provincie d'Oriente, e all'altre di Settentrione: Regnava in quelle terre la Fede, regnava la Religione di Cristo; e colla fede, e colla vera Religione, fioriva tra quelle genti forse assai più; che altrove la santità. Chi ha volto in diserti pieni d'abbominazioni, e d'errori, giardini così siorenti di santa Chiesa. Quella passion medesma, a cui l'avarizia di Giuda sagrissico il fangue, e la vita di Gesù Cristo, quella ne ha rinovato im que popoli l'avaro e barbaro sagrissio: Vide; vide quas habeat aras, que libamina accipiat:

Giustizia, onestà, lealtà, gratitudine, si terranno contro dell'interesse? Io ne appello per l'ultimo alla vostra esperienza. Da chiunque polla sperar da noi gran fortuna, havvi egli cosa, che noi a noi stessi non promettiamo sicuramente? Arbitri dell'altrui interesle, non giudichiamo noi d'esserlo a tutti-i nostri voleri? No; non temiamo, che la forza delle ragioni abbia a proteggere assai la causa del nostro avversario, se pur possiam della nostra sostenere la debolezza, con grossi doni, e con maggiori promesse. Non dubitiam che l'onestà, non sospettiam che la fede abbia a contenderci lungamente le nostre voglie, se abbiamo l'oro mezzano de nostri amori. In una parola, quando si voglia sperdere, e posta spendersi assai, non temesi di

2 not

non vincere alcuna virtit degli uomini, che tutte si fanno infine vittime dell'interesse.

Che più? Se quella passione ottiene senza alcun dubbio l'ultimo sagrifizio irreparabile edisperato di quell'anima infelicissima, che l' ha nodrita. Parlate a un misero interessato, quantunque ridotto a morte, parlate dell'obbligo indispensabile d'un' intera restituzione. Voi gli parete non altramento, che delirante. Come? Ch'io renda l'oro e l'argento, le terre e i beni, ch'io pur mi sono contanta pena acquistato? Ma se l'acquiste è il-Jegittimo, i mezzi iniqui, ingiusto il possedimento? Che potrebbe giovarti, o misero, quando bene tuoi fossero i Regni tutti dell', Universo E Se sola l'anima, e ignuda dee presentarsi al Tribunale di un Giudice che per argento, o per oro non può corrompersis Tant'e, Uditori, tant'e. Un'esperienza funofla ci fa conoscere, che queste ragioni non, hanno forza, e muore il milero sospirando e anelando perdutamente a quell'oro medefimo, che abbandona: Vide, vide quas babeat aras,

que libamina accipiat.

Ah, miei Fedeli, conchiudero con S. Giowanni Grisostome, che tanta parte ha formato, di- questa, Predica. Chi non prenderà grande orrore d'una passione si distumana? Essa non è naturale, riflette questo gran Padre, poiche se il fosse, sarebbe stata ne' primi ucmini; ma già era l'oro, nè però alcuno l' amava: ( S. Jean. Chrys. ) Hec cupiditas noninstra, non naturalis est, fuisset enim nobis a principio: sed aurum jam erat, neque quisquam aurum amabat: D'una pissione si prepotente, che ad ignorare ci storzi natura, e sangue, leggi, amicizia, e quanto di sicro è al Mondo? Cajus gratia genus, amicitiam, legas, omnia denique ignoramus. Deh rilovvengaci, Cristiani, ainiti, che siamo ricomperati da Cristo; e saria cambio troppo villano servire anzi all'oro, che non a lui: A Christo redemption sumus, On tamen auro servimus. Ma egli non è già a credere, che poca industria abbitogni, poca previsione a guardarci da tanto estremo. Deh non c'incresca disaminare con occhio astento quella malvagia radice, o di vizio, o di falsa virtù, che la fa nascere nel nostro cuore, e quella non meno, che la nodrisce, finche possiamo estirparla con qualche merito di libertà; poiche altramente qualunque sia la passione, a cui ora serve quella dell' interesse, sappiate certo, che finalmente si vincerà dall'interesse medessimo; e noi saremo doppiamente infelici: obbligati a vivere senza virtù; questo è poco; a vincere senza merito tutte le nostre passoni. Di questo dopoun breve respiro nell'altra parte.

#### SECONDA PARTE.

Vince l'interesse, Uditori, tutte le passioni dell'uomo, primieramente perchè, dice S. Girolamo, sopravvive a tutte le passoni dell' uomo: (S. Hieron. in ser.) Cum catera vitia senescente homine fenescant, sola avaritia juvenescit. Coll'andare degli anni perdono gli altri viz) di forza, questo l'accresce. Com' èuna passione nimica della natura, si nodrisce, , e li palce della sua distruzione. Voi però troverete ambiziosi, vendicativi, impudici, cheper travagli, per anni, per-malattie finalmente migliorano, e si correggono. Ma dove troverete voi un Avaro, che per infermità, o per vecchiezza facciali liberale? L'esperienza. di tutti i tempi convince, che non ne ha alcuno: Cum catera vitia senescente bomine senescant, sola avaritia juvenelcit.

Ma non è questa la tirannia, ch'io pretendo mostrarvi dell'interesse sopra le umane passioni. Senza valersi a distruggerse dell'età, le opprime per se medesma, e ciò, che parmitirannico, senza merito. Così è, Cristiani quello, che non ottiene dagli uomini la grazia di Gesù Cristo, la promessa di un premio eterno, d'un'eterna mercede, ottiene da un misero interessato il suo avaro interesse; e gli atti più violenti, de'quali, se la carità a Diososse il motivo, farebbono un Santo, un Beato, se adempiono per l'interesse; e fanno un'

empio, e un dannato.

Egli è il Padre Sant' Agostino, che nel cinquantesimo de fuoi Sermoni sopra dei Santi, costituisce e sostiene questo stranissimo paragone. Mette dall'una parte la carità dell'Apo-Rolo Paolo, quella, per cui tanto sece, etanto patl per amore di Gesù-Cristo; dall'altra la passione di un uomo inceressato; e dice, che non sapendo trovar virtà maggior di quella di Paolo a vincere in lui tutte le passioni della natura, e farlo una vittima della sua carità, nulla non sa trovar, che l'adegui, che la passione dell'interesse. Ricorda queito gran Padre quelle divine parole dell'ammirabile Apostolo, con ch'egli spiega e distoga l'immenso ardore della sua carità: ( Ad Rom. 8. ) Qui nos separabit a charitate Christi? Chi potra mai separarmi dall'amore di Cristo? e acconciandole sulla lingua di un uomo interellato, gli fa ripetere: (Aguft. ferm. 30. de Sanctis. ) Quis nos separabit a cupiditate auri? Chi potra mai separarmi dalla cupidigia dell'oro? An persecutio? Questa non

Digitized by Google

gia,

già, che gli Avari perduto hanno ogni amore dell'umana locietà. Sanno d'effere in odio agli stranieri non meno, che a' lor domestici. sentono i lor rimproveri, ascoltano le lor querele; ma assai contenti per ciò, che posseggono, sono ugualmente insensibili al loro odio, che al loro amore. An fames? Nemmeno. Saranno dalla lor passione condotti a vivere nelle angustie più tormentose. Tanto lontani dal sentir più nè ambizione, ne gola fi ridurranno alle strettezze più sordide, sino a patir fame e sete, ma non sentirle. An peviculum, an gladius? Nemmeno. Esporranno a tutti i rischi la vita, ovunque sperino di fare acquisti a costo ancora del proprio sangue. Non temeranno la spada della Giustizia divina o umana. La morte stessa imminente universal spogliatrice di tutti i beni mon prima potrà loro schiantar dal cuore l'amore all'oro, che l'anima dalle viscere. Che più? dice Agostino, posson essi conchiudere colle parole del Salmo adoperate in questo lungo da Paolo: ( Pfalm. 43. ) Propter te mortificamur tota die, astimati sumus, sicut oves occisionis. Per te, o oro, noi abbiamo estinto nel nostro cuore tutte le nostre Passioni. Tu sei l' obbietto di tutte le nostre speranze, e tu non meno di tutti i nostri timori. Te solo amiamo, te solo desideriamo, e per te solo softriamo di buona voglia quant'è di male. Così Agostino con un pensiero, di cui non so, so il più forte cadesse mai in altr'animo, e in altro ingegno.

Certo, che è grande orrore, Uditori, a conoscerne la verità, ed a vedere, siccome un nomo perda a dannarsi per una passion vilissima quegli atti stessi, che secero in Paole il primo Apostolo di Gesti Cristo.

Godesse almeno l'Avaro su questa terra di qualche selicità. Ma nè di questa non è capace, però appunto, che de'suoi beni non usa per interesse. Egli n'è insomma Idolatra, dice l'Apostolo, e come gl'Idolatri fanno, spiega San Giovanni Grisostomo, che i loro Idoli guardano, e custodiscono con somma cura al solo uso di venerarli e adorarli, così fa egli di quanto ha di beni. Li guarda, li custodisce, li adora, ma non ne usa ad alcun prò della vita; e quando pure abbia a spénderne qualche parte, si accosta a' suoi scrigni pauroso e tremante, tocca le sue monete con quell' orrore medesimo, con che farebboli a commettere sacrilegio, parendogli profanare cose sacree divine: (S. Ioan. Chry).) Qued & quandoque coguntur, tamquam ad nefas aliquod timidi veniunt.

Non però tutti giungono a questi estremi. No, miei Signori. Anzi io vi confesso, che se alcuno vi sosse giunto, avrei per lui speso indarno sudore, studio e satica. Riderebbesi egli del mio parlare, e troppo confermerebbe colla sua invincibile ostinazione la ve-

rità, che io vi ho predicato.

Ma non a questi perduti, a voi hoio inteso di ragionare, miei amatissimi Ascoltatori, che i soli principi di quest'ingorda passione tentar potrebbono di pervertire. Deh per quanto amate voi stessi, la vostra eterna e temporale felicità, tenete sempre da voi lontano vizio sì abbominevole. Meglio è esser poveri, Cristiani cari; e soffrire con pazienza i disagi d'una pacifica povertà, che non ricchissimi essere, e sosfrire la tirannia d'una passion crudele. Passione, che se ora serve nei suoi principi o alle altre nostre passioni, o alle apparenti nostre virtà, vincerà infine tutte le virtù vere, e opprimerà senza meritotutte le nostre passioni. Non piaccia a Dio. consentislo d'alcun di noi. Così sia.

PRE-

# PREDICA XVI.

### RIBELLIONE DELLE PASSIONI.

Omne Regnum in se ipsum divisum desolabitur. Luc. Xt. (Evang. Dom. 3. in Quadr.).

Rande e giultissima condannazione, che la peccatrice Natura umana gravò fatta ribelle a se stessa, poiche al suo Creatore su ardita di ribellare. Appena, Uditori, tocchiamo gli anni della chiara ragione, quando avvifati per questo sovrano dono di Dio della nostra divina origine, dovremmo reggere in pace, e signoreggiare noi stelfi, sentiamo fremerci in petto passion ribelli, che fanno guerra intestina contro di noi medesimi, e questo Spirito eccelso di Dio creato alla libertà, ed all'Imperio, stringono speslo in ceppi, e mettono in servità. Ora a trattarvi, Uditori, da' suoi veri principi questo Bratico dogma di Religione, da cui dipende cutta la Provvidenza del nostro vivere, io vi prego riflettere, che due errori furono dalla Chiesa già condannati sul punto di queste nostre passioni fattesi in noi ribelli per la colpa del primo Padre. Errarono con Pelagio sli Eresiarchi del quarto secolo, non comprendendo la loro forza, e presumendo poterle vincere senza l'interna grazia di Redenzione. Errarono di que giorni medesimi i Manichei, e da esti poi gli Eresiarchi del secolo sestodecimo, affermandoli prepotenti più che non sono, e negando all'Uomo per vincerle, Grazia, e libertà. Non conobbero i primi, o finsero di non conoscere questa legge del peccato abitante nelle nostre membra, come parla l'Apostolo, e contrariante alla legge della nostra ragione. I secondi l'esagerarono, fino a volerla invincibile. Infomma gli uni si lusingarono di non essere peccatori per vanissima ipocrissa; gli altri si confessarono di esferlo, ma astai sculabile per una fatale necessità. Noi siamo la Dio mercè assai lontani dall'uno e dall'altro di questi errori dalla Chiesa già condannati; ma non lo siamo altrettanto, Udicori miei amatissimi, dalle pratiche conseguenze di questi errori. Queste sono, che formeranno il suggetto gravissimo, e importantissimo di quelta Predica. Pratica conseguenza dell'error primo è una vana presunzione di noi medefimi, per cui di fatto non ci prendiam oura alcuna di prevenire, e di vincere

le nostre passioni così appunto, come se noi pensassimo coi Pelagiani di non averle ribelli. Pratica conseguenza dell'errore secondo, è una vana lusinga, per cui di fatto scussamo i nostri peccati per la violenza, e la forza delle nostre passioni, cost appunto, come se noi pensalsimo coi Manichei di averle invincibili. Le due opposte cattoliche verità, ma conosciute, e comprese praticamente hanno a disingannarci, istruirei, e salvarci. Le nostre passioni sono per tutti noi un gran pericolo di peccare, perchè sono ribelli. Dobbiam temerie. Questa sarà la prima. Le nostre pasfioni sono per tutti noi una frivola scusa di aver peccato, perchè sono vincibili. Dobbiem combatterle. Questa sara la seconda. Io vi parlo oggi, Uditori, di cola così interna, e sì nostra, come noi stessi. Studierò farlo con evidenza, non che con chiarezza. Piacciavi attendere, e incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

La ribellione delle nostre passioni è gran pericolo di peccare, perchè questa ribellione, insegnano i Teologi col P. S. Agostino, nasce dal peccato, e inchina forse al peccato: (Ex Trident. Concil. sessioni decr. de peccato eriginali). Ex peccato sunt, ses ad peccatominclinant. Eccovi due ragioni, che testo vi spiegheranno colla più chiara sperienza di voi medesimi in che consista questa ribellione, e quanto sia a temere. Seguitemi attentamente, che io spero farvi sensibile su questo punto la dottrina del P. S. Agostino raccolta dalle sue divine istruzioni a Marcellino, e da suoi Libri contro Giuliano.

Voi n'andate a diporto per le vostre contrade ravvolgendo nell'animo le vostre cure. Quand'ecco vi vien veduto un oggetto piace-vole a'vostri sensi. Ohimè! Come talora ogni altra cosa dimenticate; e in voi s'accende un improvviso desiderio di esso, prima che voi il vogliate! Anzi soventemente a dispetto di tutto il vostro voler contrario, questa nimica siamma importuna si sa sentir vivamente nel

10-

voltro cuore, passa a commendere i vostri sensi, vi occupa la fantasia, vi agita, vi conturba, e la voltra ragione sente di non esser padrona di questi atti, che però appunto si dicon moti di ribelli passioni, che sendo pur moti voltri, muovono in voi contro la voglia vostra, ne al contrario comandar vostro rimettono, nè rallentano delle lor forze. Pena giustissima, miei cari Uditori, dice S. Agostino, di una Natura, che a Dio su ardita di ribellare) poiche, che altro fu all'Uomo da Dio renduto, che disubbidienza per disubbidienza? Egli disubbidì a Dio, e peccò: disubbidisce a se Resso, e sente la pena del suo peccato: (S. August.) Quid alind inobedientia retributa est? Eccovi dunque in che consista questa ribellione in quanto è penadell'originale peccato. Le vostre passioni insomma non vi ubbidifcono. V'assalgono, quando voi nol vorreste, e prevengono nello assalirvitutte le riflessioni di vostra mente. Comandate, che cessimo, non vi ascoltano, e resistono a tutti i comandi di voltra ragione.

Ma quest'è il meno, Uditori, rimpetto al modo, con ch'esse adoperano la loro forza per inchinarci al peccato. Sentite interna guerra perpetua, che noi dobbiam sostenere da noi medesimi. Primo carattere di ribellione. Queste nostre passioni talor si dissimulano nel nostro animo, ci lasciano del tempo in pace, e appunto come i ribelli fogliono, per assalirci a man falva aspettano il loro tempo. Secondo carattere di ribellione. Appena l'una di esse ci ha vinto, che tutte l'altre con lei fi legano a sostenerla contro di noi. Terzo carattere di ribellione. Gi combattono dilettando, e maggior piacer ci promettono a frutto della vittoria. Dissimulazione ingannevole, che ci assida, lega fortissima, che ci stringe, lufinga perpetua, che ci diletta, eccovi infomma i modi, con che esse c'inchinano, ci conducono, c'incatenano miseramente al peccato. Veggiamo tutto partitamente coi due più chiari argomenti, l'esempio altrui, e l' esperienza di noi medesimi, e veggiamolo in una delle passioni, che è di tutte la più senfibile, e la più universale.

Quanti anni, Uditori, giacque in Davidde diffimulata la paffrone della ribelle concupifcenza? Udite le parole di un Salmo, che per parere d'Origene egli compose poco prima del celebre suo peccaro: (Pfalm. 16.) Probasti cor meum; in vistasti nocle: igne me examinasti, in non est inventa in me iniquitas. Mio Dio, voi, che siete l'Indagatore de' cuori, avete provato il mio. Voi ricercato l'avete tra le tenebre della notte, voi l'avete disa-

minato qual oro nel vivo faoco: ma la vostra merce, voi non ci avete però trovato delitto alcuno. Sono passati innocenti i perigliosi anni della mia fervida gioventù. Io ho veduto senza commovermi le liete danze, e i plausi festosi, che mi facevano interno a gara tutte le Ebree Donzelle. Ora io già sono a un'età disingannata e matura. Questi oggetti non mi feriscono più. Questi oggetti non ti feriscono più? Infelice! lo rimprovera questo Padre, ed ora appunto tu sei perduto, che tu incominci a fidarti di te medesimo. Voi lo sapete, Uditori, questo buon Re passeggia un giorno per le alte logge del suo Palazzo. Fuggegli un guardo a caso dove meno si converrebbe. Un guardo!... Per un Davidde? Non era a credere, che d'impressione, e di forza leggere assai. Eppur che ne avvenne? Uditelo da lui medelimo: (Pfalm. 72.) Inflammatum est cor meum, immutati Junt renes mei, 😉 ego ad nibilum redactus sum, & nescivi. A quella vista importuna, s'infiammò in un istante questo freddo mio cuore: Inflammatum est cor meum. La presta fiamma ed impura passò ad accendersi ne'miei sensi: Immutati funt renes mei. E di me misero che fu allora? Ahimè! ch'io mi vidi in un tratto ridotto al niente, e quali senza saperlo non più Davidde: adultero, barbaro, peccatore: Et ego ad nihilum redactus sum, en nescivi. Avece inteso?

Chi è di voi, cari Uditori, il quale possa ripetere con Davidde: Probafti cor meum, & vistrasti nocte, igne me examinasti, 😉 non est inventa in me iniquitas? Signore cercate, visitate, disaminate le notti, e i giorni del viver mio, i pensier tutti, egli affetti di que-sto cuore. Sono innocenti. Potresse pertuttociò impunemente fidarvi di voi medefimo? Misera condizione di un Uom soggetto a passioni ribelli! No: la sua esperienza medesima non l'afficurà. Una sorpresa, un momento può farvi dimenticare e l'innocenza de'vostri costumi, e il decoro del vostro stato, e tutti i lumi della vostra ragione, che tuttociò in un istante fu fatto contro Davidde Re,-Santo, e Profeta. Ahimè, che questa suol esser poi l'amara confessione, che noi facciamo delle infelici nostre cadute! Io non avrei mai pensato, io non avrei mai creduto, questo non era il mio fine. Non si sà come. Non più. Spieghiamoci colle parole di David: Inflammatum est cor meum, immutati sunt renes mei, & ego ad nibilum redactus sum, & nescivi. Passiamo innanzi.

A quella guisa, Uditori, che in una Piazza sorpresa per tradimento a quel Soldato, che c'entrò il primo, succede tosto una moltitudine di nimici, che l'occupano per ogni parte, così in questo misero nostro cuore alla passion, che l'abbia vinto si legano, e si sollevano tutte l'altre o a confermarci nel nostro peccato, o a firci molciplicare i peccati. Torniamo un tratto a Davidde colle sisissioni del P. S. Auostino.

Entra egli nel cuore di questo Re già fatto adultero, e peccatore, ed offervate, riflette, che tumulto ribelle, che successione fatale di mille affetti. Incomincia la vergogna, e il timore che sia scoperto il suo falo; e che dirà di me il Mondo, pensa tie se, quand' egli mi trovi reo di un delitto così alieno, e lontano da sutro il resto della mia vita? Convien asconderlo per ogni modo. Benissimo: dunque si chiami dal campo Uria marito legittime di Berlabea. Ottimamente. Ma Uria venuto dal campo non giova punto allo intendimento del Re. Questo prode Soldato per non so quale delicatezza di militare serocia ricula costantemente di metter piede in tua casa. Davidde, che pur vorrebbe nascondere il suo delitto, l'invita, l'esorta, lo prega in vano. Che dispetto, che sdegno gli nasce in cuore, che presto si fanno edio di un uomo, che pargliavere quando a rivale, quando ad accusatore! L'ambizione gli consiglia disfariene, e per salvare ogni cosa gli propone il partito di far uccidere Uria, e di fpofar Bersabea. Barbaro tradimento! Possibile, che un Re sì giusto, e sì pio si conduca a commetterlo per amor di una Donna? No, Ascoltatori. Il solo amore non ce lo avrebhe condotto mai. Ma la vergogna, il timo re, il disperto, l'odio, l'ambizione, passioni tutte legatesi, e succedutesi l'una l'altra ve lo han condotto. L'innocente Uria condannato giace alle mura degli Ammoniti vittima della sua fede; e Davidde adultero per amoper tutte l'altre passioni si fa Tiranno: S. August. ) Fecit adulterium, in ne dete-Latur . parat homicidium, addit peccata peccais. Oh punto di gran momento, miei cari Ascoltatori, e degno nel vero di tutta la voftra riflessione! S'egli non fi trattafle, che d' una passione sola, forse si romperebbono i no-Ari lacci, certo sarebbono men terribili, e meno forti. Matrattafi di molte insieme, che tutte sono ribelli contro di noi. Veggiam, se vi piace, qualche orditura di quefte leghe.

Un'amicizia, un corteggio, una servitu, nominatela, come vi piace, talor si ammette, e si nutre da onessa Donna per vanità. Questa per poco sembra una passione innocen-

te, ed io sarei quali per confentitvi, che lo sarebbe, se fosse sola. Ma deh quante, mirato quante ne folleva, e ne accende nel voltro cuore. La vanità vi configlia di ben parere; vi fa invaghire d'ogni più vago ornamento. Ma tante spele, che ci vorrebono a soddisfarvi sono forse contese dalla domestica economia del marito. Eccodispetto, e sdegno, che si sa presto freddezza, per non dir odio verfo chi folo può effere legittimo obbietto del voltro amore. Se un donator liberale vi toglia di que fia pena, eccovi stretta per interesse a cui dianzi non eravate, che per semplice vanità. Ponete caso, che vi entri sospetto, che l'altrui artifizio miri a rapirvidal fianco questa persona, che vi sa onore, e vantaggio. Eccovi conturbata, e agitata, non so se più dal timore di perderla voi, o dall' invidia, ch'altra l'acquisti. Succede presto la gelofia, che vi fa odiar la rivale, e sudiar modi da non effere sopraffatta. Se in questo stato di cose una passione, che su in Davidde la prima, e in voi forse sarebbe l'ultima, vi proponga un parcito, che vi lufinghi d'afsicurarvi di tutto, ohime! quali angustie per voi di gran cimento, e di difficil vittoria! La fola vanità non vi ci avrebbe condotto mai. Ma la freddezza, e il disperto contro un marito, che parvi avaro; ma l' interesse, che parvi già gratitudine a chi vi è liberale; ma il timore, l'invidia, la gelotia di chi già avere a rivale, passioni tutte succedutesi l'una l'altra, legate insieme, e congiurate contre di voi, vi traggeno a degli estremi di tanta angustia, a cui non avresse pensate d'essere mai ridotta.

Questa congiura, Uditori, ch'io non saprei, come altramente spiegarla, da tutte assatto le palsioni si può formare, da cui poi s'annodano quelle catene fortissime e indissolubili, che fr diceno nel Mondo impegni: impegni, che riescono soventemente a desolazione, ed a pianto delle intere famiglie; impegni, che allacciano suo malgrado una persona infelice, che vorrebbe, e dispera di mai finirli. Ma questi, che dite impegni, che altro sono, Uditori, che molte nostre passioni legate insieme con un mistero di vincoli, dirò così, che ben potrebbon troncarsi con un taglio difficilissimo, ma non possono più disciogliersi? Vincoli, che stringendoci egni di più, ci conducono a confeguenze fatali per la nostr'anima. Eppure noi, quali non li avvisassimo, viviam tranquilli, trovando molto piacere d' essere così allacciati. 🗀

Ultimo, e più terribil carattere di ribellione. Combatterci, opprimerci, incaténarci,

e ber

e saper arti di tradimento sì accorte, che una lusinga sia la battaglia, un piacer di sconfitta, e libertà ci sembri la servitù. Senza, ch'io molto mi spieghi su questo punto, e senza tornarvi l'animo al già assai volte ricordato Davidde, questa è verità troppo chiara per se medesima, e assai più da piangere, che da spiegare: (Iac. 1.) Unusquisque tentatur a concupiscentia sua abstrastus, e illestus.

a concupiscentia sua abstrassus, es illectus.

Che stato, cari Uditori, che infelicissimo stato di questa nostra caduta Natura umana!

Non parvi egli, che riguardandoci intorno, e sentendo piuttosto, che conoscendo tanta nostra miseria avremmo tutti a gridar lagrimando con Paolo Apostolo; (Ad Rom. 7.)

Quis me liberabit de corpore mortis hujus? Oh

Dio! Tante insidie, tante guerre, tante oppressioni io ho dunque a temere di me medesimo? Deh chi mi toglie di questo corpo di morte? Chi per pietà viene a rompere le mie catene? Quis me liberabit de corpore mortis bujus?

Ma che parlo io, Uditori? Chi è, che tema, che pianga, che a Dio sospiri sedelmente così? Un guardo, cari Uditori, un guardo solo al costume universale del Mondo, al'
modo, con cui si vive da tanti, che pur professano sincera religione. Saprò descrivervi,
com essi accendano ed armino queste ribelli
passioni così appunto, come se non credessero, o non sentissero questa ribellione? Descrisfelo, Ascoltatori, in un modo maraviglioso
lo Spirito Santo nella Sapienza, dov'egli narrò l'introduzione nel Mondo dell'Idolatria.
Sentite tratto d'infallibile divina Issoria.

Morl ad un Padre amoroso un carissimo Figlio, e la morte glielo rapì nel primo fiore degli anni suoi, quando era più verde la sua speranza, e più tenero il suo amore. Dolente il Padre oltremodo per questa perdita, si fece del morto Piglio un ritratto, e procacciando disacerbare il suo lutto, rendevagli ciascun di le sue visite. A quelle amate sembianze levava il guardo, in esse sissava gli occhi ora vivaci per desiderio, ora languidi per dolore, or lagrimosi, or sereni, sempre palsionatissimi, e vagheggiandole, e contemplan-dole si sent) crescergliene così l'affetto, che giunse a tusingarsi di scorgervi qualche cola di più, che umano, e prese risoluzione di rendergli con tutta la sua famiglia divini onori: (Sap. 14) Acerbo enim luclu dolens Pater cito fibi rapti Filii fecit imaginem, G eum, qui tunc quasi homo mortuus fuerat, nunc tamquam Deum colere capit. Questo costume ebbe tosto imitatori. Gli Artesici vi aggiunsero la finezza dell'arte loro, ed a spirare a que' volti qualche sembianza di ascosa Divinità sacevano assai più belli i Ritratti; che non erano gli Originali. L'ambizione de Principi si usurpa quest'onore, e l'adulazione de sudditi ci consente. Così un affetto da principio innocente, e quasi dissi, virtuoso, ma troppo teneramente nodrito, aggiugnendovisi l'ambizione l'adulazione, e l'artifizio, riempiono presto il Mondo di Statue, e d'Immagini idolatrate. Ammirabile istruzione!

Leviamo il velo, che nasconde la verità, e parliamoci chiaramente. Genj, corrispondenze, simpatie, ed amori, che talor giangono sino alla follia dei Ritratti, ma verso gli Originali, esercitati e nodriti con una specie di culto, che S. Girolamo nominò, servitù della vita dovuta a Dio, e sagrificata miseramente a una sua Crestura: (S. Hieron.) Totum fervitium vite, quod Deo offerre debueras, offers Creature. Culto e servitu, che non piega, è vero, ginocchio profano, non brugia incenso sacrilego, non erge Tempii, nè Altari di empia Religione; ma occupa tutte l'ore migliori de giorni nostri; ma si sa l'unico obbietto di tutti i nostri pensieri, la cura unica, certo la principale di nostra vita; ma sembra fatto, io diffi quasi, un dovere di Religione, tanta è l'esattezza, tanta la dipendenza, tanta l'assiduità, con che si serve agli oggetti di quelle nostre passioni, e tanti i sagrifizi, che lor si fanno, delle cose tutte del Mondo più preziole, e più care, della domestica pace, della maritale concordia, dell'educazione delle famiglie, de' propri interessi, e della propria felicità. Culto e servitu, che il Mondo sostiene, e quasi dissi giustifica coll'ambizione, per cui l'essere co-sì Idolo, e l'essere così Idolatra, par fatto un punto non dirò più di vanità, ma di onore. Mancaci per avventura l'adulazione? E qual altro è il suggetto non dirò già de più appalsionati, dirò piuttollo de'più civili ragionamenti, che i rari pregi talor di uno spirito, spesso di un volto, su cui protestasi di vedere una sensibile idea d'ascosa Divinità; ma che nel vero svengono presto per tar conoscere agli occhi stessi tutta l'umana miseria? Non farebbe da compatire, se una de-bol persona, che tutto giorno si sente adulare così, si lusingasse nel vero d'essere quello, che tutto il Mondo le giura, ch'è; qualche cosa di più, che umano? Che dirò poi dell' infinito artifizio, che aggiugnefi a tuttociò? Parmi esfere entrato in fallacissimo labirinto, da cui non so, come uscire. Dico artifizio, e non m'intendo parlar di questo, che pure è giunto all'estremo non so s'io dica della finesfinezza, oppur dell'ingamo, a far parere, e adornare tutte le esterne sembianze, imitando alcuna volta, e emplando l'arte dei Dipintori. Parlo degli artisizi di spirito più nascosi, e più accorti, per cui ora si singe una passione, ora una virtà, che non si ha: in chi si studia destar dispetto, in chi gelosia, quando speranza, e quando disperazione. E tronche voci, e misteriosi sospiri e guerre e paci, e assettate repulle, che sono inviti, e rresoluti timori, che san coraggio. Oh Dio! Che serie, che consusione di cose pur troppo facili e universali a vedere; ma a disinvolgegere, ed a spiegare di troppo ardua, e sorse series.

vana fatica! Ma in questo stato di cose ( Dio immortale!) che è egli a temere, miei cari Uditori, dalle nostre passion ribelli, che senza alcun di questi esterni presidi sono si forti, e prepotenti contro di noi? Ho io forse a minacciare l'idolatria? Il Mondo de giorni nostri è troppo disingannato su questo punto; e tanto lungi dal credere molti Dei, inchina forte a dimenticare quel solo, che è vero Dio. Io ha sin dell'orrore a ricordar degli eccessi, a'quali giunsero per queste vie gl'infelici, de'quali parla lo Spirito Santo nella Sapienza. Dice che questi miseri tenendo veglie e adunanze piene di vera infania, ( Safa 14. ) Insania plenas vigilias babentes, non custodivano più, nè purità di costumi, nè fede, o onore di talami: Neque vitam, neque nuptias mundas jam custodiunt: che tutto era un consulo mescolamento di cose: Omnia commixta sunt: che l'uno era infedele, l'altro spergiuro, chi traditor del segreto, chi della vita, chi dell'onor dell'amico: Sanguis, & ficio, corruptio, & infidelitat, turbatio, & perjurium: che quando si rallegravano, non ci era più freno alcuno alle parole od agli atti, non rispetto, o riguardo a condizion di persone; che giungevano perdutamente sino alla follia, e al furore: Cum latantur, infaniunt, aut certe vaticinantur: che si vedea manifesta la dimenticanza di Dio, la corruzione dell'anime, l'incostanza e il pentimento de matrimon, il disordine dell'impudicizia: (Sap. 14.) Dei immemoratio, animarum inquinatio, nuptiarum inconftantia, inordinatio impudicitie. No miei cari Uditori, non sia tra noi niente di tuttociò, e susser questi costumi di un Mondo barbara, e antico. Ah, Dilettissimi, che a perder l'anima basta assai meno. Basta una compiacenza, basta un desiderio, basta un pensiero.

Eppur sentite; se una lufunga contraria afatto non regna nel Cristianesimo, ch'io dico pratica confeguenza dell' Erelia condananta de Pelagiani. Sono nel nostro Mondo più colte persone assai, che pensano e dicono, e quali giungono a perfuadere, che sia freno bastevote a queste così ribelli passioni un languido amore d'onestà naturale, che la sorte d'una civile educazione ha potuto per avventura istillare: persone, che nodrendo nell'animo una tenerezza funesta per chi già più nonpuò esferne legittimo obbietto, pur si lusingano, che una platonica pattione per uno spirito, che non veggono, nè conoscono, e quasi direi, non credono, possa infine appagare, o certamente frenare i sensi, che ardono unicamente per la vaghezza o vera, o appresa di quel manto materiale e fensibile, che loricopre: persone; che ricercando studiosamente l'occasion tutte di dar piacere a' lor sensi, che non sapendo chinare giammai un guardo per non vedere la vanità, come parlò Davidde, pur & lusingano, che d'altra colpa non debbano poi riprendersi, che di qualche lievissima curiostà: persone insomma, che credendo per fede, e sentendo per esperienza la ribellione delle umane passioni, pur se lusingano d'esserne così signori, come appena il sarebbono nello stato, che abbiam perduto dell'originale innocenza. Egli è pur forza, che questo sia il loro vero carattere, se incolpabili, se irreprensibili, se lontane d'ogni pericolo si voglion credere e sostenere tante libere usanze, che ogni di più s'introducono nelle città; se così facili e universali all'uno. e all'altro sesso esser possono queste platoniche contemplazioni, che aftraggono dalla materia, che a dispetto di questi corpi gravi, e corruttibili, come parla colla Sapienza l'Apostolo, (Sap. 9.) Corpus, quod corrumpitur, appravat animam, a dispetto, dico, di que se li corpi gravie corruttibili faccian volare due spiriti alle purissime stelle, e colà solo per sacri vincoli d'idee celesti, e di ammirabili simpatie li uniscano, li congiugano, li facciano beati e lieti della lor estasi, ovvero del loro logno, senza che pure si desti nelle menti loro l'idea, non che il desiderio ne'loro petti, de'nodi vili e sensibili che usano sulla terra, lacci e cadute d'anime ignobili e grossolane, che albergano in corpi d'oscuro sangue, che dell'onore sono così incapaci come della virtù.

S'egli è così, Ascoltatori, se quesso non è un inganno, se voi di fatto trovate pratiche quesse idee, deh permettetemi, che io pianga un momento su la misera e deplorabile condizione di noi Religiosi. Oh noi dunque sedetti! Noi ingannati sin dalla nossa più

Digitized by Google

più verde età! A che fuggire dal Mondo? A che lasciare le dolci patrie, i cari amici, i pietosi congiunti, se tra l'orrore, e la soditudine de nostri chiostri, noi soli siam condannati a vivere senza spirito, a sentir la viltà, a combittere la ribellione delle nostre passioni? Viltà e ribellione, che non si sente nel Mondo, in mezzo a tutte le cui lufinghe l'animo si nobilita, e si purifica non dal righte, ma dal piacere, si sa insensibile agli oggetti sensibili, non dividendosene, ma godendone, si arquista pace così tranquilla, non combattendo le inclinazioni della natura, ma secondandole. Chi ci ha dunque sedotti, chi ci ha ingannati così? Ah miei Signori, se questo'è inganno, io vi dirò sinceramente gli autori, che ne son rei.

A quelle ore medefime, a che voi vi assidete alle piacevoli veglie, ai teatri, od ai giuochi, noi quì siam condannati dalla solitudine, e dal filenzio a leggere le divine Scritture, gli Evangeli di Cristo, i monumenti de Padri. Ma qui troviamo che Dio c'insegna, che i sensi, e i pensieri d'ogni uomo figliuol di Adamo sono al male inclinati sino dagli anni primi di adolescenza; leggiamo, che le nostre passioni ora son paragonate a un'oscura e violenta procella, che ci Tapisce, ora a un incendio, in mezzo a cui divampando è somigliante a miracolo camparne salvi; leggiamo, che ci perirono e Principi, e Sacerdoti, e Savi, e Letterati, e le più colte non meno, che le più incolte Nizioni; che il solo interno disordine della natura, che ogni uomo lente in le Rello, è argomento a convincere, che per alcun grave fallo ella è caduta da quello stato di rettitudine, in cui Dio la creò, che è gualta, viziata, e corrotta. Apriamo gli Evangeli di Cristo ristoratore dei danni di questa misera natura umana, e non sentiamo parlarci, che di battaglie, di violenza e di forza, che dobbiam fare a noi stessi; di strettezza ed anguflia di quella strada, che sola mette a salute; di spine, e di croci, che ci convien di portare seguendo i passi di lui, che il periglioso viaggio segnò di sangue. Ricorriamo alle Apostoliche Lettere, e ci feriscono tosto l'animo le querele di Paolo: ( Ad Rom. 7. ) Sentio aliam legem in membris meis, repugnantem legi mentis mea, lo captivantem me in Jege peccati: legge, che io vinco, dice l'Apostolo, crocifiggendomi con Gesu Cristo, e ch' lo vi prego di vincere, miei fedeli, imitando me, siccome io lui imito esemplate e maefiro di verità. Finalmente portiamo un guardo sulle memorie di tutti i tempi, su gli esempi di tutti i Santi; sulle dottrine di tutti i Padri; e sentendoci d'ogni parte ripetere e ricordare quelta necessità di resistere, di combattere, di prevenire le nostre passion ribelli, noi siamo astretti a conchiudere, che questo dunque non è un pericolo appreso, un pericolo esagerato, un pericolo di poca forza a perderci, e a superarci, ma pieni l'animo di queste, che abbiam presenti incontrastabili verità, parci sempre di avere a rimproverare a noi stessi troppa condiscendenza; e quanto a me mi parebbe oggi commettere gran viltà, e gran peccato, s'io vi dicessi altramente da quel ch'io sento. Non declamiamo, Ulitori, nè esageriamo. Ma qual risposta potrebbe rendersi a un argomento di tanta forza?

Un'esperienza contraria, la qual condanni la dottrina delle Scritture, dell' Evangelio, de' Padri, anzi l'esempio del Salvatore, e quello di tutti i Santi? O non piuttosto una esperienza inselice, che la conserma? (Salvatore) arsimus, arsimus, conchiuderò coll'eloquente Salviano, de tamen flammas, quibus arsimus, non timemus. Si, queste siamme voraci delle nostre passion ribelli mille velte ci hanno compreso, ed è stata inessabile bontà di Dio, se non ci hanno consunte ancora; eppure, on danno nostro infinito! queste siamme medesime non temiamo.

Ma il temerle che giova, mi dite voi, se non sappiamo dei mezzi a vincerle e trienfarne? Queste nostre passioni si possono forse estinguere nel nostro cuore, e di ribelli, che sono, farle ubbidienti e soggette? Questo appartiene all'altra proposta parte, in cui coi mezzi da Dio lasciati a reggerle e a superarle conoscerete, che queste stelle passioni, che formano sì gran pericolo di peccare, perchè sono ribelli, non possono poi valere di scusa alcuna di aver peccato, perchè sono vincibili. Spero di farlovi a vostro grande consorto toccar con mano, dopo un momento brevissimo di riposo.

### SECONDA PARTE.

Comecche forti e ribelli sieno le nostre passioni, tanti sono e sì esticaci, e sì pronti i mezzi da Dio lasciatici a trionsarne, che molto maggior giudicio, per mio avviso, banno a temere i mondani per la lor somma trascuratezza, che non per gli eccessi, a cui però si conducono miseramente. Fateci, ve ne prego, Uditori, qualche più attenta rissessione. Tanto numero d'interne grazie, che come parla S. Agostino, c'infondono per se

medelime volontà fanta, e rintuzzano e spen-. gono la malvagia e la rea, frutti del sangue di redenzione e mercede dei meriti del Redentore, a cui dagli uomini ingombri ditanto Mondo si oppone o resistenza ostinata, o ingratissima noncuranza. Tanta copia di Sagramenti, da cui molti vivono per puro ozio così lontani. Tante divine istruzioni nelle Scritture, alla cui luce non curasi di avvicinare. Tanta abbondanza d'esempi santi, e di Ministri di Dio fedeli, l'uso, ed i consigli de quali taggonsi studiosamente. Iddio ci ha detto, ch'egli ci è necessario usar di qualche rigor col nostro corpo, moderato, discreto, convenevole al nostro stato, ma pur di qualche rigore, e noi vogliamo nodrirlo colla più molle delicatezza, e l'assolviamo con infinita facilità dalle assinenze medesime di precetto, e di legge più fagrofanta. Ci ha detto, che qualche freno ci convien mettere a'nostri sensi, che sono porte, per cui entra il peccato; e noi vogliamo portarli in cerca di tuttociò, che lor piace. Ci ha detto, che l'ozio è fatale per noi; e noi nell'ozio passiamo una gran parte di nostra vita. Ci ha detto infine, e in mille guise raccomandato la necessità di pregare; e noi appena sappiamo presentarci a Dio un momento, e quando pure facciam concorso a un suo Tempio, spesso noi ne partiamo senza avere però in questa casa d'orazione pregato nulla. Andiamo ora, e ricordiam passioni, che si ribellano, che ci assediano, che ci stringono. Ma non osiamo di ricordarle, come una scusadelle nostre sconfitte, che anzi sono un simprovero troppo aperto di tanta nostra trascuratezza. Se comprendiam finalmente il nostro pericolo, se non possiamo dissimulare a noi stessi la nostra incredibile debolezza, e perchè dunque non usiamo di questi mezzi, che ci assicurano la vittoria? Mezzi, che armarono alle più fiere battaglie della Carne, dell'Inferno, e del Mondo non pur gli Atleri, e gli Eroi della Chiesa, ma i teneri petti di dilicate donzelle, di donne imbelli. Sopra d'ogni altra cosa però una pratica istruzione piuttosto di provvidenza, che di rigore io vi prego d'in-tendere e di abbracciare, miei cari Uditori, ch' io verrò ora formandovi in pochi tratti.

Paolo Apostolo delle Genti, primo maestro a'fedeli, a vincere sicuramente la guerra
delle passion ribelli, che lunga ed aspra sostenne, quant'altri mai, quantunque de'più
alti doni di Dio così altamente onorato, nelle
fue Lettere a'Galati costituisce questa comparazione. Dice, che le nostre passioni muoyono in noi contro del nostro spirito quelle

persecuzioni, che nella casa d'Abramo Ilmaele moveva ad Isacco: (Ad Gal. 4.) Sicut tunc is, qui secundum carnem erat, persequebatur eum, qui secundum spiritum ita G nunc. Gercano tolto i Padri, e gl'Interpreti quale persecuzione fosse per Ismaele mossa ad Isacco; e null'altra si trova fuori di questa, che con l'acco Ismael, così com'erano fanciulli insieme, fanciullescamente scherzava. ( Gen. 21. ) Cumque vidisset Sara filium Agar Ægsptiæ ludentem cum Isaac filio suo. Ma in che dunque l'aveva offeso, domanda tra gli altri Origene, se non faceva, che scherzare? Quid laserat, si ludebat? Perche questo scherzo di prima infanzia si dice pur dall'Apostolo persecuzione? Persequebatur. Perche Abramo è obbligato da Dio a discacciare Ismaele reo di null'altro, fuorchè d'avere fanciullescamente scherzito? (Gen. 21.) Ejies ancillam, 🕝 filium ejus. Tutto è mistero, risponde Origene. Ismaele è il figliuol della schiava, e significa l'appetito; l'inferior parte di noi, sede delle passioni; Isacco è il figliuol della libera, e fignifica la ragione, la superior parte di noi, sede delle virtà. Ora se ad Ismaele, sinche è fanciullo, si permettono questi scherzi, presto si farà grande, e pretenderà di usurpare all'erede legittimo la patria eredità, nè egli saprà assai difendersi da un nimico, con cui è ulato a scherzare! Dunque si divida, e discrecisi. Che se un giorno Ismaele vorrà ad Isacco muovere qualche guerra, la farà da nimico, non potrà farla da tradi-

Eccovi, o Cristiani, l'esempio, che ci esorta l'Apostolo d'imitare, Convienci conoscer presto gli scherzi delle nascenti passioni. Che male è un genio alquanto più dolce? Che male è una confidenza alquanto più tenera? Quest'è infine un'amicizia, e non più: Quid laserat, si ludebat? Questa, dice l'Apostolo, è una persecuzione. Quest'è un Ismaele nimico vostro, con cui vi fidate di tener gioco e trassullo. Egli vi tradirà. Fuor di figuna. Riflessione, o Fedeli, a primi stimoli delle nostre passioni, riconosciamone i primi aslalti, e non tardiamo un momento a combatterne, e ad impedirne i progressi: Ejice, ejice ancillam, & filium ejus. Un più fedele, e più frequente ricorso a Dio, un esame più rigorolo, e più esatto dei nostri atti, delle nostre parole, di tutti gli affetti del nostro cuore. Una legge più inviolabile delle vistù opposte al vizio, a cui vi stimola la passione.

Se noi così ne useremo, questo sarà un supplire colla provvidenza cristiana a quell' austero rigore, che ci atterrisce. Questo sarà

un crocifiggere in qualche modo le nostre concupissenze, obbligandole a non partire dalla legge di Gesù Cristo. Non abbiamo noi dunque a far nulla per la nostr'anima? Può parer grave a persona quest'obbligo di serbar qualche pensiero di se medesima? Ah quale scusa penserem noi addurre a Dio, agli uomini, a noi medesimi, se per non usar di si poco noi perdiamo? Ciò non sia mai. Così sia.

# PREDICA XVII.

## MISERICORDIA

Jesus autem transiens per medium illerum ibat.

Luc. IV. ( Evang. fer. 2. post 3. Domin. Quadr. )

🔁 Ue Precurlori e due voci, che predicarono agli uomini la penitenza, fe-🖊 ce Iddio, miei Signori, dalla memeria di cutti i secoli risonare altamente sopra la terra. La prima fu voce di un Precursore della sua tremenda Giustizia, la seconda su voce di un Precursore della sua pietosa misericordia. La prima di Noè, che minacciava alla terra l'universale desolazione; la seconda fu di Giovanni Battista, che prometteva alle genti l'universale salute. Ma riflettete, Uditori. Il Presursore della Giustizia cent' anni interi ebbe a durar-minacciando le divine vendette prima, che si adempiessero. Quello della mifericordia appena l'ebbe promessa, che si adempie. Adempiessi nella divina periona di quell'amabile Salvatore, che fu la vera, e viva misericordia dal Ciel difcesa a ristorar tutti i mali di quegli uomini stessi, che sconoscenti ed ingrati ricusavano di riceverla: ( Luc. 4. ) Ipse autem transtens per-medium illorum ibat ( Ach 10.) Pertransuit benefaciendo. La sanando omnes. Ora ella è quest'infinita misericordia di Dio verso de peccatori, di cui în oggivorrei formarvi un'idea, che non ardire ad offenderla, ma vi spirasse risoluzione di secondarla. Uditene le maraviglie più grandi, ch'io ne ho raccolto dalle divine Scritture. Dio in esse protella di nodrire in seno treaffetti per la conversione sincera, e la salute di un peccatore. Dice che la desidera ardentemente, che vivamente la spera, che infinitamente se ne compiace. Sì, Cristiani: tanta è la divina misericordia per un'anima peccatrice, che la sua conversione si fa un oggetto del desiderio, della speranza, della compiacenza di Dio. Desiderio però, e speranza, che non potendo

in Dio essere formalmente, come notò S. Tommaso, secondo le imperfezioni, che suppongono questi affetti, sonoci nondimeno, secondo i pietosismi effetti, che ne derivano. Imperocche, Ascoltatori, il desiderio di Dio della conversione di un peccatore produce mezzi ammirabili per ottenerla: la speranza di Dio di questa conversione produce una pazienza istancabile nello aspettarla: finalmente la compiacenza di Dio di questa conversione produce una bontà, e una dolcezza inetfabile nell'accoglierla. Quando mai potrò io addurvi, o peccatori Cristiani, se gul m'udite, ragion più forti, o più efficaci motivi per ottenere dal vostro cuore conversion che vi-salvi? Dio la desidera, voi non avete da differirla. Eccovi il primo. Dio la spera: voi non avete da disperarla. Sarà il secondo. Dio se ne compiace: voi non avete a temere di contrillarvene. Sarà il terzo. Oh infinita, ineffabile misericordia, asilo unico di me peccatore, conforto, speranza mia, voi sola in questo giorno io invoco, voi sola imploro. Spargete oggi della vostra dolcezza, e della voltra efficacia le mie parole; nè consentite, che alcuna di quelle anime, che avete scorto ad udirmi, parta da questo Tempio senza lasciarvi a piedi i suoi peccati, e i suoi mali, spoglie, e trosei dell'infinita vostra pietà. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

Anima Cristiana voi avete peccato: avete volto le spalle a Dio, posposto li suoi divini diritti, le sante sue leggi al surore delle vostre cieche passioni. Voi avete perduto insomma l'amicizia di Dio, e Dio non meno

Digitized by Google

ha perduto la vostra da quanto tempo? Voi lo sapete. Ma questa perdita, a cui voi ogginai vi siete satta insensibile per un eccesso di cecità, e di durezza, non ha cessato mai d'essere sensibilissima a Dio per un eccesso maggiore assai di misericordia, e di bontà. Sembra, che questo Bene infinito abhia perduto una parte della sua selicità da quel momento, ch' è stato abbandonato da voi.

Egli è Dio infinitamente beato di se medesimo. Il Mondo tutto, e tutte le creature dinanzi a lui sono non più, che un nulla. A giudicarne secondo le nestre idee, che altri affetti potreste voi anime peccatrici destare in lui suori di quelli di vendetta, e di sdegno, ovver piuttosto di noncuranza, e d'infinito disprezzo della vostra malizia, e della vostra viltà? Eppure non è così. Sentite a patte a parte le sue parole.

(Ezech. 8.) Numquid voluntatis mec est mors impii? Dicit Dominus (Ezech. 33.) Nolo mortem impii, sed ut convertatur impius a. via sua, & vivar. No, dice Dio, io non voglio, che questa mia creatura muoja e perisca. Voglio, che si converta, e si salvi. Comprendo la malizia delle sue colpe: sento la gravezza di tanto offese. Ma non importa. lo voglio la salute, e la vita di quest'ingrata, bench'ella della sua vita non usi, che a farmi oltraggio: io. voglio pace con lei, bench'ella pur mi fa guerra: looffeso la chiamo, benchè ella non mi risponda. Io cerco tutte le vie di entraz nel suo cuore, benchè pur me ne serri tutte le porte; nè mai stancandomi pe' suoi rifiuti con. tanto più di costanza io procuro la sua salute, con quanto più di cecità e di durezza ella va in braccio alla sua perdizione. Tant'e, Nolo mortem impii, sed ut convertatur a via sua, & vivat.

Parvi egli strano questo si vivo desiderio di Dio i Sentite cosa più strana. Egli medesimo prende a giustificarlo così. Ditemi, se una donzella, sono le sue parole, perduto avesse la fascia preziosa e cara del seno che più l'adorna, ovveramente una madre il tenero, e dolce frutto delle sue viscere portato con lungo assanno, partorito con molta doglia, e del suo latte, e del suo sangue nodrito con somma cura, potrebbono non sospirare di racquistarli? (Jer. 2.) Si oblivisci potest virgo fascia pestoralis sua, aut mulier infantem uteri sui. Quando bene queste giugnessero a dimenticar tuttociò, io non sono per dimenticarmi di te: Etsi illa oblita fuerit, ego tamen non obliviscar tui.

Espressioni misteriose, Uditori, io nol contendo, e nol niego, ma non però punto falle, nè elagerate; espressioni conformi a tanti mezzi maravigliosi, con che Dio, sempre cercando la conversione di un peccatore convince della sincerità, e dell'ardore, con cui desidera di racquistarlo; espressioni, per cui Tertulliano non dubitò di affermare, che Dio detraeva a se stesso con tanta misericordia de suoi nimici: (De pænit. c.2.) Sua fibi patientia Deus detrabit. Ma disse male, Uditori, e doveva piuttosto dire col Savio, che però appunto, che Dio, è sì grande, è sì pietoso, (Sap. 11.) Misereris omnium, quia omnia potes. Degno pensierodi un divino Scrittore.

Oh se a spiegarvene la verità, potessi ora condurvi e levarvi col mio parlar sino alla fonte viva e sincera di questi divini affetti , aprirvi il cuore di Dio, introdurvi per un momento in quell'abisso di carità! Che estast di maraviglia e d'amore, che grande idea del vero esser di Dio, ci-rapirebbe in un issante la mente, e il cuore! un mare immenso, Uditori, un abisso di luce, un tenforo infinito di grazia e di bontà, infinitamente inchinato a comunicare se stesso alle fue creature, come può non bramare di romper gli argini, che alla sua naturale beneficenza mettono le nostre colpe? Non è, che egli desideri aver dei nostro. E', che vorrebbe comunicarci del suo. Ma come potrebbe farlo? Come entrare in uno spiritolibero, ribelle e ingrato? Illuminare le tenebre di una mente acciecata, ammollir-la durezza di un cuor perverso, amareggiare i suoi più dolci piaceri, estinguere le sue più vive passioni, e a questi pieros fini ordinare prodigiose e innumerabili circostanze di tempi, di perfone, 'di luoghi, di natura e di grazia; se quella misericordia, che lo move a far tuttociò non fosse insieme Sapienza, Immensità, Provvidenza, Onnipotenza infinita, per cui solo potrebbe farlo? Misereris omnium, quia omnia potes.

Verità, Ascoltatori, così profonda nel tempo stesso, e sì chiara, che s' io dovessi formarmi alcuna nuova dimostrazione dell' esistenza di Dio, non vorrei-trarla d'altronde, che dagli affetti, che nell'animo di un peccatore produce una misericordia, che desidera di salvarlo. I vivi lampi, che gli feriscon la mente, gli amari rimossi, che gli stringono la coscienza, e speranze, e timori, e desideri, ed affanni, e cangiamenti improvvisi di mille affetti, no, che nell'animo umano produrre non si potrebbon giam-

mai,

mai, fuerche da uno spirito superiore, e loyrano, onnipossente e divino, che lo predomina: Misereris connium, quia connia

Dotes .

Ma ciò, che è più ammirabile, e misteriolo, Uditori, è che questa sovranità, questa onnipotenza infinita, che potrebbe sovranamente, e a suo talento dispor di noi, ne dilpone, come si esprime il savio, con grandissima riverenza: (Sap. 2.) Cum magna reverentia disponit nos: e rispettando la libertà, che ci diede, s' inchina sino ad usare dell' artifizio piuttosto, che della forza per conquistarci.

Par, ch'egli studj, dirò così, per qual via più facilmente introdursi nello spirito di un peccatore: e se lo trova di un'indole debile e timorosa, lo atterisce perfino in sogno colle minaccie de'suoi gastighi; se nobile, e generola, gli sa conoscere la sua bontà, se docile, e gentile, cerca obbligarlo , co' benefizj, se dura, e barbara, studia ammollirlo con i flagelli; ma questi sempre pietofi, e quelli sempre largbissimi. Fa nascere circostanze, che all' impensata, dirò così, lo sorprendono, lo riconducono deviante, e quali a forza lo traggono a convertirsi. Questo è un tratto sì dilicato, che a scuoprirvene la verità e la finezza, convienmi di far ricorso all' esempio della divina Scrittura.

Un Profeta si presenta a Davidde per comandamento di Dio. Davidde è tuttavia peccatore. Reo della sposa rapita a Uria, e della morte di quest' uomo sagrificato alla sua passione, questi atroci delitti non ha ancor pianto. Natano è istruito da Dio, come debba a questo Re peccatore, portare le sue parole. Udiamo come un Profeta sostenga presso di un uomo reo il carattere di un Dio offeso, e sdegnato. Sire, incomincia, io imploro la vostra Giustizia. Un caso atroce la merita, ed io la spero da voi. In una delle vostre Città eraci un vicco posseditore di molte greggie ed armenti, e un povero pur ci avea, tutta la cui facoltà riducevassi ad un'agnella, che del suo pane nodrita, e nel suo seno cresciuta, egli avea cara, e guardava non altramente che figlia, piccolo conforto, ed unico della sua povertà. Ora volendo il ricco a un forestier suo ospite fare onore, risparmiando le proprie greggie, e gli armenti mandò rapire a questo povero inconsolabile la sua agnella, e d'essa fece al forestiero convito. Oh ribaldo! esclamò tosto Davidde acceso di giusto idegno, viva Dio, o Profeta, costui morrà, (11, Reg. 12,)

Vivit Dominus, quoniam filius mortis est vir, qui fecit boc: e abbandonatosi a tutto il vivo risentimento, che un'azione si sordida, e sì crudele potea spirargli, seguia pensando, e dicendo degli esemplari gastighi, che volea dargli. Ma dimmi infine, conchiule, chi è costui? Natano allora chinando il guar--do, sospese per un momento la sua risposta. Il suo silenzio ebbe ad accendere viammag. giormente l'impazienza del Re, da cui richiesto vieppiù a dichiarar questo reo, messigli gli occhi in fronte, Davidde, disse il Proseta, Davidde nol riconosci? Tu se quel desio: (lbid.) Tu es ille vir. Tu hai rapito l'unica sposa ad Uria, e lui hai ucciso colla spada dei figliuoli d'Ammone: (Ibid.) Uriam Hetaum percussisti gladio, & unorem ejus accepisti in uxorem tibi. Non altramente, che a folgore, Ascoltatori, che al Ciel sereno scoppi improvviso, resto sorpreso Davidde a una risposta sì inaspettata. Ma già il Prose-. ta volgendo a parole di gran pietà la confusione del Re, Ascoltami, seguì dicendo, che Dio mi comanda di parlatti così.

Davidde, io ti ho levato da un campo, dove guardavi una greggia, e ti ho consecrato a Re del mio popolo. Io ti ho falvato dal furor di Saulle, e ti ho donato la Reggia del tuo padrone, e tutti i suoi beni, e tutte le sue ricchezze. Se quello ti sembra poco; e tu m'hai volto le spalle. tu m'hai offelo, perch'io non t'abbia beneficato abbastanza, io sono pronto a darti molto di più: (Ibid.) Si parva sunt ista, adjiciam tibi multo majora. E come dunque hai tu potuto sprezzare le mie parole? Perchè resisti alle voci, ch' io ti fo udire nell' intimo del tuo cuore? ( Ibid. ) Quare ergo contempsisti verbum Domini?

A un artifizio così divino, non è a slupire, Uditori, che si sentisse Davidde spez. zare il cuore. La contrizione lo strinse, sfogolio il pianto, e appena potè gridare, Pertavi, che tosto Dio gli soggiunse pel suo Profeta: Ed io ti ho perdonato: (Ibid.) Deminus quoque transtulit peccatum tuum.

Oh artifizi della divina misericordia, tratti pietosi di un infinita bontà, siete voi fore a i Daviddi soli serbati? Che moltitudine, Ascoltatori, d'anime peccatrici da Dio forprese e convertite così, non ci descrivono le Divine e le Ecclesiastiche Istorie? Sogni misteriosi dei superbi Nabucodonosor, catene e carceri dei crudeli Manasse, incontri d'istruzione non aspettata di Samaritane infedeli, pericoli e scampi aperti di adultere condannate, fanità prodigiose di

Digitized by Google

percatori d'ogni maniera operati da Gesta Cristo, non fuste tutti artifizi della divina misericordia? Per Margherita la penitente celebratissima di Cortona, non giunse fino a valersi dell'implacabile fedel cane, che traendola quasi a forza sul cadavero del suo amante giacente ascoso lungo la via, la fe'sentire in quell'atto tutto l'orrore del suo pec-

cato, e quello del suo pericolo?

Sebbene che vengo io ricordando avvenimenti di luoghi, o di tempi da noi lonta-ni? A voi, a vei foli io appello o peccatori Cristiani, se quì m' udite, anzi a questo tempo medelimo e a quelto luogo, dov' io vi parlo. Non è un artifizio della divina mifericordia, che qui v'abbia essa in questo giorno condotti, non è sua pietà, e degnazione infinita, che non a un Profeta, ma a un peccatore, qual io pur sono, considi le sue parole, e dia loro forza di fare sul vostro animo dell'imptessione? Ah, che io sento in me stesso la verità, che ora predico: (Psalm. 144.) Miserationes ejus super omnia opera ejus. Grandi cole e divine, o Dio possente e grandissimo voi mi fate conoscere delle vostr' opere; ma niente, che possa a quella paragonarfi della vostra misericordia Queste si, queste vincono tutte l'altre d'assai: Miserationes ejus super omnia operaejus. Ma quante di queste opere, o anima peccatrice, che quì m'ascolti, ha ella perduto fino a quell'ora per te? Quanti mesi, forse quanti anni sono, che tu ti vivi in pecca-, to? Che questa misericordia infinita cerca, sospira, desidera di racquistarti? Non basta ancora così? Puoi credere, che tuttavia ci abbia tempo da differire?

Il pellegrino Tobia al suocero, ed ai congiunti, che trattenerlo volevano per alcun giorno dal fare ritorno a Ninive, no, rispondeva, perocchè io sono certo, che il pietoso mio padre, e la mia povera madre contano l'ore e i giorni, e struggonsi di desi, derio per cagion mia: (Tob. 10.) Pater meus, le mater mea modo dies computant, le cruciatur spiritus eorum in ipsis. Diceva il vero, Uditori, che la madre singolarmente non potea più darsi pace. E' una pietà leggere la descrizione, che dei sospiri, e dell'ansia di questa donna amorosa per lo ritorno di quest' amato sigliuolo fanno le sacre carte. Piangeva, dicono, questa tenera madre, ed il suo pianto era di lagrime irremediabili: (Ibid.) Flebat irremediabilibus lacrymis. Il buon Tobja quantunque anch' egli afflittifsimo, saceva e diceva, quanto veniagli all' animo per consolarla. Ma tutto indarno; pe-

rocche ella nullo modo consolari poternt. Ma passate le ore di quelle per lei lunghissime vegliate notti, appena l'alba spuntava dall' Oriente, veniva errando per le contrade di Ninive, usciva della Città, e dove non po--tea giugner coi passi, giungea coi guardi; perocchè stanca salendo sopra alcun poggico che lungo la via si alzava, quanto di campagne e di strade potea scuoprire, tutto coll' amorolo guardo esplorava (Ibid. : Ut procus videret eum, si sieri posset, venientem Quante volte le parve di riconoscerlo da lontano in alcun. Pellegrino, che per quelle contrade facea viaggio, e aggiugnendole il defiderio viammaggior lena, gli corse incontro, il caro nome ne ripete; ma poi delusa d' ogni speranza, ohi potrebbe spiegarvi l'affanno suo, qualor venendo la sera, doveva al povero suo albergo tornare sola e diserta, e al cieco padre recar novella, che il giorno, gli affanni, e i passi perduto avea! (Ibid.) Quotidie exiliens circumspiciebat, 😘 circuibat vias omnes, per quas spes remeandi videbatur, pr procul videret eum, fi fieri pef-Set venientem.

Eccovi la viva immagine, che Dio vi fa di se stesso, o anime peccatrici, eccovi l'atto; in che io sono obbligato rappresentarvi la divina misericordia: una madre tenerissima e passionata, che ciascun giorno sospira, e tentando e ritentando tutte le vie, cioè tutti i mezzi della voltra conversione, senza Rancarsi mai, viene incontro a un figliuolo, che va ramingo da lei lontano: Quotidie eniliens circumspiciebat & circuibat vias omnes, per quas spes remeandi videbatur. Ma voi infine a questa pierosa vista, che risolvete? Non ha egli dunque a venire mai più quel giorno, che vi rivegga? Oggi non è ancor tardi abbastanza? Che aspectate di più? Ob desiderio di un Dio, possibile, che tu possa trovar contrasto dalla durezza di un

µomo!

Ma Padre, io non tarderei un momento, se potessi sperar, che Dio sosse per aver cara la conversione di un'anima sì peccatrice, e sì ingrata, com' è la mia, se potessi promettermi una vera conversione. Ma se fapeste gli eccessi de'miei delitti, e l'iniquipà del mio stato? Io non so pià che peccare. Oh Dio! Che catene mi stringono per ogni parte! Come potrò viocere un abito, che in me è già fatto per l'uso di molti anni, natura? Come potrò risarcire e gli scandali, e i danni, che ho satto al prossimo in mille modi? Come potrò lasciare quella persona, a cui la più viva e più violenta

henta paissone con mille indissolubili lacci mi tiene avvinto? Non l' ho tentato altre volte, ma sempre indarno? Queli sono pensie-

ri, che mi disperano.

Ah Grissiani, che è ciò, che dico? Ras-Verenatevi per un momento, e comprendete la forza di una sola ragion chiaristima ed evidente, colla quale io vi rispondo. Dio la spera cotesta vostra conversione, e voi avete da disperarla? Dio, che comprende infinitamente più, che voi non potreffe, tutte le vostre difficoltà; Dio, che conosce quali forze vi tenga pronte, se a questa prima sua grazia corrispondete; Dio, che vi agita adello il cuore, e vi produce gli affetti, che ci sentite; sì, quello Dio infallibile ne' suoi Giudizi, onnipotente nelle sue opere, spera la vostra conversione, e la vostra falute, e voi avete da disperarla?

Ho io ad allungarmi un momento per dimostrarvi questa speranza di Dio? Ma s'ella 'è già dimostrata in tutto il corso di questa Predica, sendo impossibile, come osservò S. Tommaso, desiderio operatore di tanti mezzi per ottenere il bene desiderato, il qual non sia nel tempo stesso speranza di questo bene. Che se alcun nuovo argomento voi ne bramate, non d'altronde io il trarrò certa-

mente, che da voi stessi.

Non dite voi, ch' è gran tempo, che voi vivete in peccato? Che sono stati enormissimi i vostri eccessi? Potete voi dubitare perruttociò, che tuttavia ci vivete sopra la Terra; che dunque Dio senza fallo vi ha 'fin' ora sofferto, sino a questo di vi ha aspettato? Ma tanta pazienza, dice il Profe-'ta, può ella avere altro fine che quello della misericordia? (Isai. 30.) Expectat, sì, expettat, ut misereatur vestri. Tanta pazienza, soggiugne l'Apostolo, non è ella l'effetto formalissimo della speranza? (I. Ad Thes. 1.) Sustinentia spei. Se Dio non avesse un dì felice aspettato, quando voi finalmente voleste tornare a Lui, e salvarvi, vi avrebbe sofferto tanto? Se vi avesse voluto perdere, gli fon mancate occasioni di farlo? Che dico io, se vi avesse voluto perdere & Se non vi avesse pietosamente difeso, io debbo dire, se non avelle voluto per ogni modo falvarvi, sareste voi più tra vivi, e in questo Tempio al presente in istato non pur d'ascoltare, ma di sentire gli effetti di tutta la sua pietà? Oh se sapeste quanto cotesta vostra disesa è a lui costata! Riconoscetelo finalmente e tuttavia resistete, s'egli è possibile, a tanto eccesso di Carità.

Quando Davidde nella spelonca d'Engada

Quarel. Granelli.

di salvato ebbe ai Re Saulle la vita, quella vita medelima, ch'egli non impiegava, che alla più fiera persecuzione di questo Prode, e in quella vece recifogli non più, che un lembo del real manto, con esso tra mano gli fu alle spalle, e pregando il Re a riconoscere la sua fede, (I. Reg. 24.) Quem perfequeris, gridò forte lagrimando e pregando, Ren Ifrael, quem persequeris? Deh piacciati, o Sire, di volgere addietro un guardo. Mira, e riconosci chi tu perseguiti. Tu perfeguiti la mia vita, mentr' io difendo la rua. In questo lembo reciso delle tue vesti. ch' io tengo in mano, comprendi, che io oggi ebbi così in mio poter la tua vita come il tuo manto: Cognosce, & vide oram chlamsdis tuæ in manu mea. A queste grida Saulle rivolle il guardo, vide, e mirò il lembo reciso del real manto, riconobbe Davidde, e la sua fedeltà, dimenticò il suo furore, nè potè più contenere sugli occhi il pianto: Et levavit Saul vocem Jeam, & flevit.

Ah peccatori cristiani, altro, che un lembo di manto reciso vi mostra ora per la miz voce la divina Misericordia. Levate un guazdo, e mirate non già *oram-chlamydis vefti æ în manu mea* ; ma la vita più preziola , la più innocente, e più amabile, che fosse in terra, per voltra sola difesa sagrificata. Questo è il petto, che vi ha fatto scudo. Queste son le ferite di una tremenda Giustizia, che a voi dovevano portar la morte. Cognosee, to vide, che non già solo, come Davidde fece a Saulle, vi ha difeso, perchè hon v' ha uccisi, ma quello vostro vieppiù pietoso difenditore, per salvare la vostra vita ha perduto la sua: Pro vobis mortuus est, Ha egli dunque ad avervi diseso indarno, indarno sparso tutto il suo sangue per voi, confitto indarno su questa Ctoce così? Con quest' oggetto sotto degli occhi potete voi disperare? Oppur nodrir la durezza di contendere più un momento a tanta Misericordia la vostra conversione? Ah che un desiderio di Dio sì ardente, una speranza così fedele merita la compiacenza d'avervi infin conquistato. Ma a racquistar fianco, e lena a trattarvi ancor quella parte, consentitemi un momento brevissimo di riposo.

### SECONDA PARTE.

La conversione di un peccatore è un oggetto della compiacenza di Dio. Egli si sorma di essa una specie di nuova beatitudine, di puovo gandio, di nuova felicità. Non H

oserei di pensare, non che di credere sì strani eccessi d'ineffabile Misericordia, s'egli medelimo non ne avelle fatto un articolo di nostra fede; (Luc. 15.) Gaudium erit in Calo saper uno peccatore panitentiam agente, quam super nonaginta novem justis. Sembra, che Gest Crifto, come riflette Sant' Agostino, non sapesse saziarsi mai di accertarne di verità tanto consolatrice . Erasi paragonato ad un fedele pastore, che lieto oltremodo per la rinvenuta sua pecorella, comecchè stanco dal lungo errare per girne in traccia, pur la fi reca pietosamente su gli emeri, e al suo ovile abbandonato per lei, di lei sola abbastanza ricco e beato la riconduce. Aveva aggiunto del piacer sommo, che la sollecita Donna senti e mostro per la trevata fua dramma, mettendo a infolita lieta festa la Casa tutta e ragunando con incredibile gioja tutte le Donne amiche, del suo passato dolore, e del presente suo giubilo lungamente con esse, e dolcemente narrando. Ricordo infine quell'ammirabile comparazione del Padre amante, che al fospirato ritorno del reo Figliuolo gli cadde per temerezza ful collo, di dolci paterne lagrime lo bagno, mille pietofi baci gl' impresse ful volto squallido. Non lasciò luogo alle scufe, non volle udire discolpe, An Figlio, dicendo, mio caro Figlio, che tu oggi mi sembri risuscitato. Questo è un giorno, in cui mi rendi la vita, rimettendo nelle mie mani la tua: (Ibid.) Filius meus mortuus, erat , lo revixit; perierat lo inventus eff.

Eppur sentite quel, ch' io vi leggo nell' animo, o peccator Cristiano, che m'ascoltate. Voi forse tuttavia titubate, ne sapete risolvere di convertirvi, e perche? Perche la voltra conversione vi fa orrore e trislezza solo a pensarla; perchè vi sembra di condannare voi fleffo a un atto, e a una vita triffa e funesta, se l'imprendete. Ma quando mai (Dio immortale!) finirem d'essere dilingannati ? Lasciam di grazia da parte ogni contenzione. Discorriamola in pace per

due momenti,

Rispondetemi, o anima cristiana, così agitata per l'una parte da forti stimoli della grazia, per l'altra da un' apprentione funesta di quello, che sia di voi, se abbandonate il peccato. Credete voi veramente nell' Evangelio di Gesù Cristo? Non vi offendete, ma rispondete a voi stessa nel vostro cuore. Padre, che dite mai? lo sono un'anima peccatrice: pur troppo. Ma non però ho perduto la fede; e per quella mia fede darei la vita. Così io penio, che lia. Ma s'è

casì, voi siete dunque porsuala e convinta per certezza di fede infallibile e indubitabile, che il voltro Dio prenderebbe della vostra conversione un infinito piacere. Non petete più dubitarne, poiche mi afficurate di credere , e queste sono le sue parole. Dunque com effer pud, che voi possiate persuadervi, che Dio goderebbe altamente veggendovi a' piedi di un suo Ministro fedele acculare le vostre colpe, e detestarle con una vera contrizione, e voi siate nel tempo stesso per sentirvi morise di malinconia, di affanno? Chi è il padrone di questi affetzi del vostro cuore? Qual idea vi formate voi mai di Dio a pensare, che nell' atto medesimo in cui voi date a lui quel maggiore piacere, che può dargli un' Anima nel vostro stato, egli sia per volere, che voi soffriate la più estrema affizione! Vedete a quali termini incompossibili sien ridotte le cole. Dio contento di voi, e voi scontenta di Dio; Dio per voi beatissimo, e voi per lui sconsolata; Dio per la vostra conversione in fella, e in trionto, e voi per quella comversione medelima in pianto amaro, in amara desolazione. Quest'è impossibile, fedeli cari , quell' è impossibile: ( Matth. 7. ) 9 mos, cum sitis mali, diceva Crifto, nofis bona data dare filiis vastris, quanto magis Pater vester calestis?

Ma non abbiamo noi dunque a piangere, non abbiamo a detastare sopra ogni cola le notire colpe, non abbiamo a foffrire il rolfore di confessarle? Non abbiamo a vincere le passion nostre per guardarci dal ricadere? Si, Dilettissimi, senza dubbio. Ma io dico, che questi atti amari per se medesimi non si può credere, che diano a Dio un infinite piacere, e non abbiano a produrre moltifsimo ancora in noi. Dico, che queste laggime, che incominciano per amarezza di una vera contrizione, finiscono per doscezza d' una soavissima carità. Dico, che Dio ama troppo un anima penitente per consentire tanta opposizione d'affetti nel euor di lei, e nel suo, e conchiudo, che se è sincera, . leale la penicenza, egli la fa contenta, e

beata di lui medelimo!

A quella guisa, dice Giovanni Grisoftomo, che all'orrore d'estivo nembo oscurissimo, che il Sole, e il giorno rapito abbia per qualche ora alla Terra, poiche è disciolte in larga pioggia fecondatrice, succede tosto il più puro, e il più giulivo fereno, come allora par, che s'allegri la terra tutta, e al nuovo raggio si abbellisca, e si adorni ogni tiore, ogni erba, ogni pianta, così avverrà

senza dubbio nella vostr' anima. Oh nembo terribile pieno d'orrore, d'oscurità, di spavento, che ora formano sul vostro cuore tanti dubbi, tante incercezze, tanti amari rimorli, tanti affannoli timori! Piangete un momento lagrime di contrizione fincera, pentitevi, ma di cuore, confessatevi, ma intieramente, convertitevi, ma davvero. Oh pietà, oh pace, oh dolcezza, oh soavissima tranquillità! (S. Joan. Chryf.) Sieut post vebementes imbres mundus aer, & purus efficitur, ita & post lacrymarum pluvias, ferenitas mentis fequitur, atque tranquillitas.
Oh lagrime felicissime! soggiugne Bernardo, che viene a tergere dal vostro volto quella. pietosa mano medesima, che vi creò. Occhi. beati, che intali lagrime eleggeste di liquefatvi! Felicos lacroma, quas manus conditoris abstergunt! Beati oculi, qui in talibus liquesteri elezerunt! Voi chiamo in testimonio della verità, che ora predico, Maddalena, Agostino, Saulo persecutore, Taide meretri ce, e quante beate, e felicissime Anime nel Coro innumerabile de' Penitenti regnate in Gielo. Oh trofei immortali del Sangue di Gesu Cristo, gloriose spoglie della Misericordia, voi rafficurate quest anime, che ancora si stanno incerte, e non risolvono di fidarsi di Dio.

Nen rimproveri, non minaccie, non auflerità, non rigore, non più memoria de paffati vostri delitti: (Mich. 7. projiciam, in profundum maris omnia peccata tua. Nel mare
del divino suo Sangue, degl'infiniti suoi meriti, della sua infinita Misericordia. Se soste
fato più avaro di Giuda, più di Caino crudele, più prepotente di Faraone, più di
Nabucco superbo, più di Ammone lascivo,
no, non importa: (Isai 1.) Si suerint peccata vestra ut coccinum, sicut nin dealbabuntur. Tutto sarà mondato, e in vece di tanai abiti abbominevoli d'iniquità, la bella grazia, la viva sede, la sicura speranza, la soa-

vissima carità con abbondanza inessabile di sovrani doni di Dio verranno a gara per arricchirvi, per consolarvi, per mantenervi inuno stato così selice.

Sacerdoti Ministri del Sagramento di riconciliazione e di grazia, vi sa avvisati S.
Giovanni Grisostomo, Iddio vi guardi dall'
essere, o dal parere con queste anime austeri. Dio non vuole da voi giudicio, vuole
misericordia. Errate anzi, e eccedete in
pietà, che in rigore, e dove il Padre di
famiglia è sì selloso, e sì largo, non sia
ardito il Ministro d'essere avaro e severo:
(S. Joan. Chrysost.) Si erramus, parviam
paeniteniam imponendo, mestius est de misericordia Deo rationem reddere, quan de aufleritate, ubi enim patersamilias est largus,
dispensator non debes esse avarus, es fi Deus
benignus, ut quid Sacerdos austerus?

Dopo ciò, che possa io soggiugnervi o peccatori? Ho io a chiudere questa Predica colle minaccie della vostra perdizione, se a tanta Misericordia non vi arrendete? Non mi resta più a farlo nè tempo, nè animo, nè vigore. Ma se alcun' anima cotanto ingrata m'ascolta ancora, deh questa spoglia, sì quella spoglia io vi domando per ultimo, o viva e vera Misericordia, pietasissimo Salvatore. Quella spoglia io vi domando iu mercede non dico del mio sudore, del mio affanno, che nulla merita, e nulla può, dico del voltro Sangue, della vostra morte, dell'arti vostre divine. Che gioverebbe quanto finor faceste per lei, se questa misera dovesse andarne perduta? Che il vostro fervida desiderio, la vostra lunga speranza, se non avete la compiacenza d'averla infine salvata? Trionfate, Dio Salvatore, trionfate oggi di quella voltra nimica con un trionfo degno di un Dio crocififio, e morto per sua salute. Come poss'io da' vostri piedi partire senza sperar d'averla dalla misericordia vostra ottenuta? Così sia.

# PREDICA XVIII.

## GIUSTIZIA.

Si Ecclesiam non audierit, sit-tibi scut Ethnicus, & Publicanus.

Matt. XVIII. (Evang. fer. 3. post III. Quadr.)

VIustizia, e Misericordia sono due at-, tributi del sovrano esser di Dio, non 🎩 già nimici, Uditori, nè in parte alcuna contrarj, ma nati inlieme da una medesima fonte di santità, e di bontà, ma insuperabili l'un dall'altro per modo, che noi non potremo ricordar mai opera alcuna della giustizia, di cui non abbia la pietosa misericordia temperato il rigore, nè opera alcuna della misericordia, in cui non abbia ottenuto le parti sue la giustizia. Fu certamente questa sovrana giustizia, che i primi padri rei del violato comandamento dal Paxadito terreltre mandò in efilio, ed a guardarne le porte collocò l'Angelo minacciolo dell'ardente sua spada armato. Ma su ad un zempo la divina misericordia, dice il Proteta, che al loro uscire di quelle soglie con essinsci, e nelle terre seguendoli del loro esilio, venne ognor ristorandoli de loro mali. Ru la giustizia, che torrenti di acque versò dal cielo a sommergere l'umana gente già, fatta a Dio, e alla natura ribelle. Ma fu ad un tempo la pietosa misericordia, dice l' Ecclesiastico, che in mezzo alla procella di quelle acque reggea la nave, e la famiglia del Giusto, ella, che l'arco di pace nell' orrido seno di quelle nubi dipinse, ella, che poi sgombrandole sereno il Cielo, e l'umana generazione pietosamente salvà. Così all'opposito, se voi vedete alla fronte del fedel popolo fuggitivo dalla servitù dell' Egitto la divina misericordia aprirgli insolita strada nel fondo del mar diviso, voi gli vedete alle spalle la divina giustizia, che lo rinserra su l'Egiziano persecutore; e mentre l'una mira sovra le spiagge un popolo per lei salvato, l'altra ne vede in mare un altro per lei sommerso. Così nell' Evangelio, che legge in questo giorno la Chiesa, se la divina misericordia insegna tutte le vie della conversione di un peccatore, la divina giustizia, ne minaccia non meno lo spaventolo abbandono: ( Matth. 28.) Sit tibi ficut

Esbnious, & Publicanus. Ma così sopra tutato alla metà degli anni, come Abacuch Profeta nominò il tempo dell' umana redenzio. ne, parve a Davidde di veder l'una e l'altra di queste divine perfezioni là sul Calvario nella morte di un Uomo Dio dividera tra lor la gloria, e in atto di soavissimi abbracciamenti, quafi dolci forelle, e carestrignere eterna pace: (Pfal. 84.) Misericordia, & veritas obviaverunt sibi, justitia openax osculatæ sunt. Eccovi, Ascoltatori miei dilettissimi, perchè io avendovi della divinamisericordia assai ragionato, mi tenga oggi in obbligo di parlatvi della divina giustizia, non già ed estinguere ne vostri animi queldolce affetto di sicura speranza, che ho studiato destarvi, ma sibbene ad accompagnarlo con quello di un fedele timore, che none meno studierò oggi spirare ne vostri cuori. E' veramente terribile, Cristiani Uditori, quella giultizia vendicatrice di Dio. Esperchè? la ne traggo dalle Scritture due pratiche proprietà, che reggeranno i due puntidi questa Predica. Ella è una giustizia piena di giudicio. Ella è una giustizia piena di pazienza. Giudicio, ma occulto a deliberare le sue vendette. Questa è la prima. Pazienza, ma ricordevole a compiere le sue vendette. Questa è la seconda. Oh giustizia alla divina misericordia così congiunta! siate oggt ministra sua, ed un timore spirateci, che ci compunga, e ci salvi, non una disperazione, che ci disanimi, e ci condan-u ni. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

Una giustizia, a cui assista costantemente il giudicio, è una giustizia piena di tanta equità, giustamente rislette S. Agostino, che contro lei non può essere querela alcuna. Voi mi slagellate, o Signore, diceva però. Daviddo, voi mi assisgete: ma retto è il vostro giudicio, ed io non trovo, che opporte

porre a voltri giusti consigli: (Pfal. 113.) Justus es, Domine, & rettum judicium tuum. Ma la terribile proprietà, il vero carattere, the rende sopra ogni credere formidabili questi giudici della giustizia di Dio, è la loro-prosonda e impenetrabile segretezza: (Eccl. 16.) Plurima ipsius opera, dicea però l'Ecclesiastico, sunt in absconsis, sed opera justi-

tiæ ejus quis enuntiabit?

Egli sembra a prima giunta, Uditori, che le opere anzi della Giustizia sieno state le più sensibili agli uomini, e le più manifeste, non le più ascose. Tanti mali, che inondarono il Mondo Jopo il peccato del primo padre, un diluvio di acque che lo sommerse, un altro di vive fiamme, che incenerì le città peccatrici, il memorando sterminio delle più celebri Monarchie della terra, che segna l'epoche più famole di tutte le età del mondo, sono opere per avventura, che possano agli uomini restare alcole? Plurima ipfius operafunt in absconfis, sed opera justitiæ ejus quis enuntiabit? Sì, cristiani, risponde il Padre S. Agostino, perocchè egli è a distinguere l'esecuzione, l' adempimento di queste opere, e il consiglio, il giudicio di Dio nell'ordinarle e disporte. L'adempimento è manifesto, il giudicio è -nascolo. E questo appunto è il terribile, -che vendette così sensibili, gastighi sì strepitoli, che passano a funestare colla sola lor -rimembranza tuete le età, e tutti i tempi, -sieno state ordinate da Dio con un segreto così profondo, che allora appunto freno state adempiute quando meno si aspettava dagli momini, e per que'mezzi medesimi, de'quali meno temevano. Più. Che benchè lor minacciate, benche prefette, li abbiano soprappresi pur nondimeno a guifa di turbine, che il Cielo improvviso, e la calma del mar turbando, non prima è sopra ad una nave infelice, che tal la torce di un vortice, e la comprende, che la divora in un istante e l'affonda. La viva comparazione è nel luogo medesimo dell' Ecclesiastico, che spiega il suo prosondo pensiero: (Eccl. 16.) Vias illius quis intelligit, & procellam. quam nec oculus videbit bominis? Comprendete, o peccatori cristiani, questa infallibile verità.

Io debbo dirvi a nome di Dio, che durando voi in peccato, e resistendo ostinatamente alle voci della divina misericordia, la divina giustizia prenderà senza fallo vendetta orrenda di voi; (Eccl. 15.) Nemini dedit spatium peccandi, non enim concupiscit multitudinem siliorum insidelium, lo inutilium. Ma se di più mi chiedete quali saranno i

Quares. Granelli,

mezzi, quali l'aran le vie, per cui questa giustizia vorrà disporre le sue vendette, e il vostro sterminio; che/ poss'io dirvi di vero? Non può sapersi: Quis intelligit vias ejus? Saranno le avversità, che mi disertino la famiglia, m' infamino, m' impoveriscano, mi disonorino, e a morir mi conducano disperato? Ovvero le prosperità, che mi sacciano dimenticare l'anima e Dio, moltiplicare i peccati senza misura, sinchè non meno mi traggano, quasi vittima impinguata all' altare, ad una morte da impenitente e prescito? E' egli questo stato di vita, che io sto per imprendere, e da cui mi prometto tutta la mia felicità? E' egli quello commercio, in che io lon per entrare, e da cui fpero tutti i maggiori vantaggi? E egli que-fto viaggio, quell' amicizia, quella carica quest'impiego, questo trattato di matrimonio? Infine qual'è la via, su cui m'aspetta la giustizia di Dio, e vado io ciecamente ad incontrare le sue vendette? Che posse io rispondervi, o peccatori? Tutto è segreto, tutto è profondo, tutto è impenetrabile: Quis intelligit vias ejus?

Pur nondimeno, se tra l'orrore di quesse tenebre può alcuna cosa conghietturarsi, è questa sola, che allora appunto è più a temere per voi; quando agli occhi ciechi del Mondo parrete essere più selice. Rinovate-

mi l'attenzione.

Perduta miseramente la battaglia di Cisson giaceva Silara sotto la tenda per lui fatale dell'invitta Jaele, trapassato da lungo chiodo le tempie, e immobilmente sul pavimento conficto, bagnato e molle dello sparso suo cerebro, e del già freddo suo sangue, senza onore, senz'anima, e lenza vita. Ma nel tempo medesimo in Aserete sua patria, che si pensava, Uditori, e come si ragionava di lui? Alla madre, che parea troppo follecita del suo ritorno, dicea non già la più stolta, ma la più saggia delle sue nuore: (Judic. 15.) Una sapientior ceteris uxo-ribus ejus hæc socrui verba respondie. Ota Sisara sta dividendo le spoglie della vittoria, e la più vaga fi elegge tra il numero delle schiave: (Ibid.) Nunc dividit spolia, in pulcherima fæminarum eligitur ei. Ota a lui si consegnano le variodipinte vesti, e i preziosi ornamenti di gemme, e d'oro, che a ricchi e risplendenti monili vagamente intessuti ci penderanno dal collo: (Ibid.) Vsstes diversorum colorum Sisaræ traduntur in prædam, & Supellen varia ad ornanda colla congeritur. Ingannata! Vieni, infelice, al padiglione di Jacle, e mira che sia di Sifa-H 3

ra. Altro, che divisioni di spoglie, altro, che elezioni di schiave! Avanzo misero di una perduta battaglia non su sottratto alle spade, ed ai dardi dei vincitori nimici, che per esser troseo del braccio debole di una donna, che in questa guisa l'ha ucciso. Così sia fatto, o Signore, conchiude Debbora, di tutti i vostri nimici: (Ibid.) Sic persant inimici tui Domine. E forsechè, Ascoltatori, questa minaccia su vana, e senza effetto la profezia?

Oh se un lume profetico, qual ebbe Debbora, in questo punto medesimo, in ch'io vi parlo, ci dipingesse il vero stato presente di molti uomini peccatori, che il Mondo pensa alle cime dell'umana felicità, quanti Sisara vedremmo noi, che innanzi a Diogià si giacciono sulla terra, che portano già alle tempie affisso il chiodo della sua tremenda giustizia, la quale il braccio possente ha già levato su gli empj, e sta nell'atto di scaricare quel colpo, che li trafigga! Che induzione di formidabili esempi, ce ne ha Iddio lasciato, nelle divine Scritture! Vane speranze, fallaci lusinghe, giudici incerti degli nomini, che un giorno solo, e un momento volge a gran lutto, e ad amarissima

disperazione!

Che pensavasi, Ascoltatori, del superbo Senacheribbe, quando la spada dell'Angelo vendicatore gli trucidava subitamente tutto l'esercito vittoriolo? Ciò non gli avvenne a quella notte medesima, a che il giorno sopravvegnente doveva aggiugnere al suo imperio colla caduta di Gerosolima un nuovo Regno? Che pensavasi di Jezabele, quando i feroci cavalli aggiunti al cocchio di Jehu già affrettavano il corso a calpestarle le immonde carni, e a divorarle anelavano i famelici cani? Ciò non le avvenne a quel giorno medesimo, a che ella di se faceva, e de' suoi vani ornamenti più vaga pompa? E che pensavasi d'Oloserne, quando quella spada medesima, che aveva al fianco, era già impaziente di tingersi nel suo sangue impugnata dal braccio di quella donna medesima, ch'egli serbato aveva a' suoi immondi piaceri? Ciò non gli avvenne a quella notte medefima, a che egli era certo l'oggetto dell' invidia lasciva dell'esercito Babbilonese? E che pensavasi di Baldassare, quando la tenebrosa terribil mano scriveva su le pareti della più lieta sua stanza l'irrevocabil sentenza della sua morte? Ciò non gli avvenne a quella cena medesima, a ch'egli vano oltremodo delle ottenute vittorie, e delle spoglie rapite al Tempio, con maggior festa

tra le vivande, e le tazze i facri vasi ne profanava? Oh se avesser preveduto quest' infelici le circostanze de loro mali, se le avessero prevedute! Ma chi poteva penetrar negli abissi dei giudici di Dio? Verità, Ascoltatori, che non dovrebbe un momento lasciare in pace chiunque sia consapevole a se medessmo di aver nimica questa giustizia di Dio. Qual tempo può per lui essere di sicurezza, se appunto il meno temuto suol essere il più fatale?

Dirovvi cola tuttavia più spaventevole ma non men vera. Restano sì impenetrabili questi giudici della giustizia di Dio, che giungono ad alterar le promesse di Dio medesimo, e due gran Padri S. Girolamo, e S. Giovanni Grisostomo primieri lumi l'un della Greca, e l'altro della Latina Chiesa portano su questo punto un opinione terribile, che fondano chiaramente nella divina Scrittura, di cui essi surono conoscitori così profondi, e interpreti così fedeli. Spiegano essi quelle parole, che disse Dio a Noè nell'atto di minacciare il Diluvio, e losterminio per esso dell'umana generazione: (Gen. 6.) Verumtamen erunt dies ejus centum viginti annorum: e riprelo primieramente l'error di coloro, che dell'età degli uomini dopo il Diluvio accorciata le interpretarono, quasi volesse Iddio dire, uomo alcuno non ci viverà sulla terra dopo il Diluvio oltre a cento e vent'anni, lo che dimostrano esser falsissimo; insegnano, che quello spazio di tempo fu spazio di penitenza da Dio agli uomini conceduto per placare il giusto suo sdegno: Erunt dies eius centum viginti annorum; hoc est habebunt centum viginti ad agendum panitentiam. Ma che?. Trovando poi questi dottissimi, e sapientissimi Padri dal computar diligente degli anni di Noè, che cento anni soli tardò Iddio il Diluvio dopo questa promessa, conchiudono, che fu promella condizionata, e Dio idegnato dell'impenitenza degli uomini per un secolo, anticipò di vent'anni il meritato gastigo: (S. Joan Chrysoft.) Quia vero illi panitentiam agere contempferunt, noluit Deus tempus expectare decretum; sed viginti annorum spatiis amputatis induxit diluvium super terram anno centesimo agendæ pænitentiæ destinato.

Dopo ciò, che potrei io soggiungnere, o peccatori, del tempo, in cui avete a temere dei gassighi di Dio? Noè avea ricevuto una promessa da lui, e predicando agli uomini la penitenza potea dir loro così: Uditemi genti incredule, e peccatrici. Cento e vent'

vent'anni' Dio vi consente a placarlo. Per questo spazio di tempo egli sospenderà i suoi gassighi sopra di voi. Aspette à dagli uomini peccatori una salutevole penitenza: Erunt dies ejus centum viginti annorum. Eppur l'abuso dei cento anni rapi loro il tempo degli altri venti, su i quali sorse sidavano. Io non ho ricevuto promessa alcuna da Dio, io non posso promettervi, peccatori amatissimi, un giorno solo, non un momento. Ma pieno l'animo di troppo giusto terrore su giudici così tremendi, e così impenetrabili della giustizia di Dio, tremo, e conchiudo nell'animo mio così.

Dunque se io son peccatore io ho nimica, questa terribil giustizia! Una giustizia, di cui non potrò mai querelarmi, benchè mi estermini, e sopra modo mi astligga. Una giullizia onnipotente, da cui non so ne qual vendetta, nè per quai mezzi sia per pigliare di me, da cui però non so come, nè dove, nè quando guardarmi. Una giustizia, a cui tanta fretta, fanno i miei malvagi collumi, che giungono quasi ad alterar le promesse di Dio medesimo. Ed io petrò sostenece una nimicizia co i tremenda, e per me sì fatale? Potrò in questo stato dormire le notti: placide, e lieti e tranquilli passare i giorni? Oh stolidezza, se io presumo di me medesimo! Oh inganno, s'io mi prometto una più lunga pazienza!

Ma via: ponghiamo caso, ch'io la mi possa promettere. Oh giustizia tuttavia più terribile però appunto, ch'è una giustizia piena di pazienza! Questa è la seconda riflessione, in ch'io vi prego seguirmi con attenzione.

Così è, Ascoltatori . Parlando io della divina misericordia niente non ho trovato di più pietoso dell' ammirabile pazienza, con che Dio tollera i nostri falli, ed aspetta la nostra conversione: ora io parlandovi della giustizia niente non trovo di più severo, e a conoscere spaventoso di questa medelima: pazienza. Mi contraddico io forse? No, Ascoltatori, comprendetene la ragione. Quella pazienza per se medesima è un effetto dolcissimo della divina misericordia, perchè è di sua natura congiunta al desiderio, e alla speranza della nostra conversione; ma il lungo abulo, che talor noi ne facciamo, la rende il più terribile effetto della giustizia, perchè le strappa dai fianchi, dirò così, la compagnia pietosissima di questi soavi effetti; e al desiderio sostituisce una specie terribile di timore, e alla speranza la disperazione del nostro bene. Ora siccome, Uditori, dal-

la pazienza di Dio, che spera e desidera la conversione di un peccatore, nascono i tratti più teneri, e più amorosi di-una infinita bonta, così da questa medesima pazienza, che dispera, e che teme della conversione di un empio, nasce la più tremenda vendetta, che prenda mai la giustizia di Dio d'una creatura ingrata e ribelle. Spieghiamo tutto partitamente col chiaro esempio delle divine Scritture, e colla certa dottrina de Santi Padri.

Volendo Iddio, scrive ai Romani l'Apoflolo, sar manisesto il suo stegno, e l'insinita potenza del suo braccio vendicatore (Ad Rom. 9.) Volens Deus ossendere iram de notam facere potentiam suam, che sece, Ascoltatori, che sece? Armò il cielo, e la terra contro de'suoi nimici; No, crissiani, dice l'Appostolo (Ibid.): Sustinuit in multa patientia vasa ira apta in interitum. Sostenne con molta pazienza i vasi dell'ira opportuni alla perdizione.

Questa terribile pazienza si dice nelle Scritture accompagnata alla divina disperazione della loro salvezza, perchè siccome chi alcuna cosa dispera, spiega ed interpreta S. Girolamo, già più non cura dei mezzi per ottenerla; così dice Dio (Ose. 4.): Non vistabo super filias vestras cum suerint fornicate, nec super sponsas vestras, cum adulteraverint. Sulle quali parole il Santo Padre Girolamo: Cessat ultra desperans emendationem. Questo è l'effetto di una pazienza vendicatrice, che si spiega nelle Scritture coi termini della disperazione, non sar dei peccati alcun salutevole risentimento (S. Hieron.): Magnæ est iræ Dei non irasci, lo stesso Padre, cum semel de salute illius desperaverit.

Di più si dice questa pazienza accompagnata al timore, perchè siccome chi teme non forse avvenga ciò, ch'egli teme, toglie tutti i mezzi, che può, dell'avvenimento temuto; così Iddio non consentendo, che le grazie ordinarie della conversione, sottrae giustamente le più illustri e più forti, e permette nel peccatore l'acciecamento, e la durezza del cuore (Isai. 6.): Excæca cor popusi bujus, de aures ejus aggrava, de oculos ejus claude, ne forte videat oculis uis de auribus suis audiat, de corde suo intelligat, de convertatur, de sanem eum. Parole terribili d'Isaia troppo chiare per se medesime.

Ora tornando all'Apostolo, questa su la pazienza, dic'egli, con che il giustissimo Iddio tollerò i Greci, e i Rómani, che avendolo conosciuto siccome Dio, nol glori-H 4 fica-

4 fica-

hearono come. Dio (Ad Rom. 1.), Qui cam cognovissent Deum, non sicut Deum glorisicaverunt. Non punì la loro superbia, e la loro infedeltà. Non usò dei mezzi più graziosi, e più forti al loro ravvedimento. Però che ne avvenne? Sentite, Uditori, dal gran Dotter delle Genti serie maravigliosa di cose; e istruitevi su questo punto di tutta la verità.

Tradidit illes Deus in desideria cordis esnum. Permise senza impedirlo, che secondassero i desideri-malvagi del loro cuore. Questi nè immaginarono, nè finsero, nè bramarono altra selicità suori di quella, che negl'immondi piaceri dei sensi loro costituirono, caugiando, come parla l'Apostolo, la verità eterna di Dio proposto loro per sine nelle apparenti, e menzognere lusinghe di un falso bene.

(Ibid.) Tradidit illos Deus in paffones ignominice. Dai desideri del cuore scorti e condotti si diedero preso in preda alle passoni dell'ignominia; vale a dire alle più sordide, e più nesande', dalle quali risugge e abborre per se medesima la natura, di cui tutto l'ordine pervertirono. Non basta ausora

(1b.) Tradidit illes Deus in reprobum sensum. Dalle passioni dell'ignominia tolti di senno, e satti in tutto ibrutali, permise Eddio che cadessero in senso reprobo, cioè, ripiega lo stesso Apostolo, in un giudicio sal-issimo delle cose, pensando certo, che non ri sosse, nè Dio, nè Anima, nè Giustizia, mè Provvidenza (1b.): Non probaverunt Deum babare in notitia: e in tanto abisso di tecità, e di ignoranza, si lusingarono d'essere i più veggenti, e i più saggi di tutti gli uomini (1bid.): Dicentes se esse sapientes, sulti satti sunt.

Mirate ora quest'inselici così sofferti dalla pazienza di Dio, come li descrive l'Apostal'o, Vasi dello sdegno di Dio, ripieni d'ogni maniera d'iniquità (Ibid.): Repletos. omni ini quitate. Eccovi ridotti ad essere la abbominazione, e l'infamia della natura umana: uomini avviliti a prostituire uno spirito eccelso e immortale al sango più immondo, e più sordido della Terra. Uomini rifiutanti d'adorar Dio, e in quella vece prostesi innanzi alle mute statue, e insensate, sacrificati alle voglie di vilissime Creature. Uomini acciecati nell'intendimento, e fatti siccome bruti stolidi e irragionevoli, senza virtu, senza sede, senza onestà, senza onore, senz'anima, e senza Dio (Ad Rom. 1.); Sustinuit in multa patientia vasa iræ apta in

interitum. Oh Giusto Padre, Jestlamiamo, Uditori, con Gesù Gristo, il Mondo, che non vi teme non vi conosce (Joan. 6.)? Pater juste, mundus te non cognovit. E qual gastigo può singersi più tremendo di questa vostra medesima pazienza, per cui siete temuto meno?

Peccatori cristiani, veniamo a noi, Dio pazientemente vi aspetta, voi sapete da quanto tempo. Ma questa sua pazienza è ella per voi la pazienza della Giustizia, o veramente quella della Misericordia? Eccovene gli argomenti. Desideri del cuore, passioni d'ignominia, reprobo senso, questi sono gli effetti d'una pazienza vendicatrice. Desideri di uncuor perverso, che non pecca no, solamente per l'umana fragilità, ma pecca profondamente per-parlare colla Scrittura, e dilungando da Dio costituisce nel suo peccato la fua felicità. Passioni d'ignominia, che avviliscono un uomo ad opere, che si dicone nella Scrittura abhominazioni, e non è lecito con altro-nome spiegarle. Finalmente reprobo senso, ch'è il vero, e consumato carattere di quest'anime abbandonate. Qui è, miei cari Uditori, dov'io vorrei, che facese la più attenta rissessione. Ahimè, che questa misera cecità non la permette Iddio folamente in quelle Terre infelici, su le quali il Sole della Giustizia non è ancor snato: noi ne veggiamo esempi funesti assai nelle nostre città carroliche. Chiudonsi talora gli occhi in faccia al Sole più vivo, e giugnefi a non vedere, a non sapere, a non credere, anche in mezzo alla luce della verità, e della scienza di Dio. so parlo colle Scritture. Questo, o fedeli, a chiunque legge le Scritture, ed i Padri, è argomento sibbene di pianto amaro, ma non lo è di siupore. Non hanno essi dunque a giustificarsi, o gran Dio, da'vostri stessi nimici i vostri infallibi-H testimoni? Non hanno a compiersi sopra gli empj le tante volte replicate minaccie del giustissimo vostro sdegno? Non abbiam noi mai a conoscere chi vegga, e non vegga? Chi ascolti, e non intenda? Chi palpi tenebre, e presuma di veder chiaro? E che akro avete voi minacciato a una Greatura ribelle, superba, e ingrata che vi dimentica, che si abbandona a suoi vizi, che perdesi nella follìa de'suoi vani pensieri, che questi estremi di cecità, e d'ignoranza?

(Matth. 16.) Generatio mala, & adultera fignum querit, diceva Cristo, & fignum non dabitur ei. Che è ciò? interroga S. Agostino. Voi non sate, o Signore, che infiniti prodigi, voi n'empiete ogni via, per

Digitized by Google

cui portate i vostri divini passi. Voi richiamate da morte a vita i Lazari quattriduani: voi raccendete le spente pupille in fronte de Ciechi Nati, voi con un cenno, con un comando restituite robustezza e vigore alle già languide esangui membra; e tuttociò voi lo sate nella suce maggior del Mondo, sotto gli occhi d'innumerabili spettatori; e può averci persona, che signum quarat, e può esser vero, che signum non datur ei? Sì, risponde lo stesso parch'essi dalle passioni loro acciecati, nemmeno il Sole più chiaro veder non potranno a tutti gli uomini manisesso (Psal. Sa.). Supercecidit ignis, son viderunt Solem.

Chiunque presso il Vesuvio si trovi essere, Ascoltatori, quando il bitume, ed il zolfo nelle sotterrance caverne strapamente agitato arde e divampa, vede dalle cime, e dai fianchi della scossa, e aperta montagna volgere al Cielo volumi e vortici di denfo sumo, che di larghissime ruote a guisa di altrettante nubi la pura aria ingombrando, alle circostanti terre rapisce il Sole, ed il giorno, e nel meriggio stesso fa notte. Non è, che il Sole, Uditori, non sia in Cielo, che ogni altra gente del suo benesico raggio è lieta e illuminata. E', che un nembo di fumo tra il Sole, e quelle terre frapposto, non lascia loro penetrar raggio, che vincer possa quella oscurissima, caliginosa, diurna notte. Supercecidit ignis, & non viderunt Solem, ignis sumosus, ignis concupiscentia (S. August.).

Questo era lo stato dell'Ebrea Gente a' tempi del Salvatore, e questo è lo stato di quelle anime, che lungamente abulando della la pazienza della misericordia, sono infin tollerate colla pazienza della Giustizia. Il famo delle ree passioni ingombra loro per modo la mente oppressa, che non veggono più, nè sentono la luce più viva della verità a tutti gli uomini manifesta. Oh gastigo sopra ogni altro satale! Perocche infine che avverrà egli di questi miseri, e a che son essi da così si tta pazienza miseramente serhati? E' egli a temere che alcun di moi sia sofferto da una pazienza tremenda? E quando il fosse, ci sarebb'egli per questo milero eonforto alcuno? Consentitemi a respirare un momento, ed io sono per farvi qual potrò meglio, risposta certa, e per voi, spero, consolatrice.

SECONDA PARTE.

Avea Davidde dagli Ammoniti sosserto ingiurie sopra ogni credere acerbe e gravi. Quando stretta d'assedio Rabbata lor Città capitale, Gioabbo mandò per Davidde sacendol certo, ch'era la Città per cadere, e a lui serbava la gloria d'averla vinta e espugnata. Il carattere di questo Principe, voi sapete, Uditori, che era la mansuetudine, e la clemenza: (Pfal. 131.): Memento Domine David, Gromnis mansuetudinis ejus; ch'egli aveva un cuore fatto consormemente a quello di Dio (As. 13.): Inveni virum secundum cor meum. Eppure udite.

Vinta la Città per assato, non volle, com'era allora in costume, che il Popolo prigioniero fosse menato a morte a tumulto dell'esercito vincitore; ma in quella vece serbatolo, e tutto su gran pianura raccoltolo fece di esso la strage più sanguinosa, e più atroce, che leggasi nella divina Scrittura.

Erano dunque i miseri nel grande steccato nudi ed inermi cinti all'intorno dall'esercito vittoriolo. Quand'ecco dall'un fianco, e dall'altro movere sopra d'essi più schiere di feroci cavalli a insoliti carri aggiunti, che i fianchi aveano, e le ruote acute ipade, di falci dentate, e di taglienti coltella armate. On spettacolo di sommo orrore! A quella guisa, Uditori, che sopra di un ampia messe su grande aja ammontata, com'è : il costume di molte Terre, salgono a battere le secche spiche cavalli indomiti dalle grida de circostanti Aratori viammaggiormente, animati, così discorrevano su quella turba ienza altra legge fuori di quella, che dava loro lo sdegno de reggitori nemici, dalle strida, e dagli urli de miseri trucidati vieppiù inferociti i destrieri. Erano i primidalle serrate ugne pesti e fiaccati. Altri sotto le ruote di gravi carri si stritolavano. Altri pendevano da'loro fianchi per alcuna delle risaltanti armi mezzo tronchi e rapiti. A cui si segnava per una falce la vita, a cui il fianco investivasi per una spada, a cui via il portavano nel rapido irregolar corfo o gambe, o braccia. Tutto era strida di disperati, tutto era sangue, ferite, e morte. E Davidde; quel Re sì clemente, quell'animo sì pietolo soffriva essere spettatore di tanta ilrage? Si, Ascoltatori, anzi tante volte la rinovò, quante erano degli Ammoniti le Città, ch'egli vinse ( H. Reg. 12, ): Populum queque ejus adducens serravit, & circumegit super eos ferrata carpenta, divisitque cultris, & traduxit in typo laterum: sic fecit universis Civitatibus filiorum Ammon.

Eccovi, o Cristiani, un'immagine orrida, è vero, ma pur non uguale, nè espressiva abbastanza del tremendo rigore, che un Dio d'infinita misericordia userà infine co'suoi nimici tollerati pazientemente. Vendicherà, dice il Savio, tutte le sue offese, e quanto verrà più tarda, tanto sarà più terribile la vendetta: Deus enim est patiens redditor.

Aprite, cari Uditori, aprite un tratto fotto degli occhi vostri quella voragine ortenda di eterne fiamme, quell'abisso di morte, di tormenti, e di mali, a cui la Giustizia vendicatrice di Dio i suoi nimici ha serbato. Parvi egli paragonabile al'a strage degli Ammoniti? E un Dio d'infinita misericordia potrà, soffrir tanta pena nelle sue creature? Non sentirà pietà alcuna de' loro mali ! No, Ascoltatori, perche questo Dio infinitamente pietoso è non meno infinitamente santo; e come tale debbe manisestarsi. La sua opposizione al peccato non solamente debb'essero in se medesima, dee parere per la sua gloria, infinita. E' una stessa Bontà eterna, interminabile, incomprensibile, che si glorifica nel premio eterno, immenso, sovraeccedente della Giustizia, e nel gastigo non meno eterno e terribile dell'empietà.

Peccatori Cristiani, se qui m'udite, que-` fli oggetti pieni di giusto orrore, questi pensieri di verità certe e infallibili fanno essi qualche impressione sul vostro cuore? Vi destano qualche timore, qualche rispetto di questo Dio giustissimo, santissimo, onnipotente? Se no, che posso io rispondervi, che vi consoli? Ma se pur siete sensibili tuttavia, se una scintilla di desiderio sentite nascervi in petto di placar Dio, di sottrarvi al suo sdegno, d'implorare la sua pietà, consolatevi. Voi compensate oggi assai largamente la mia fatica colla più dolce speranza della vostra salvezza. Questi non sono effetti d'anime abbandonate. E' un' infinita misericordia, che per salvarvi si valle oggi dell'armi non già nimiche, ma protettrici e pietose della Giustizia. Io però a vostro conforto, e a sicuro rimedio de vostri mali vi lascerò colla più grande idea, che abbiaci sulla Terra della Giustizia di Dio.

Ma dove, o donde pensate voi, ch' io sia

ora per ricercarne? Forse tra i gastighi degli uomini? E che è mai l'uomo, o gran Dio, che possa sossene la forza del vostro braccio, che regger possa all'infinito potere del valor vostro? Egli non è, che una canna mobile ad ogni vento, e fragile ad ogni scossa, quantunque si voglia debole. Voi, che siete il Dio possente delle vendette, una volta sola avete potuto usarne liberamente: (Pfalm. 93.) Deus ultionum Dominus, Deus ultionum libere egit. E quando mai trovasse un termine di voi degno, su cui agli uomini sar palese la grandezza insinita dell'infinita vostra Giustizia?

Ah, Dilettissimi, levate un guardo, che questo termine della Giustizia di Dio è agli occhi vostri presente; ma d'una Giustizia, che non più di timor vi riempia, che di speranza. Eccovi il termine dello sdegno di Dio: eccovi il segno delle sue tremende saette: (Job 16.) Posuisti me tibi, quasi in fignum. Mirate in lui, e riconoscetene gli effetti della Giustizia di Dio, e del passato voltro furore. Niente non ha di più dolce la divina Mifericordia, ma niente di più terribile la divina Giustizia. L'una v'aggiunge animo per accostarvi a questo Trono pietoso d'inessabile carità. V'instruisca l'altra a temere del suo tremendo rigore. (Ex Luc. 23.) Quia si bæc in viridi, in arido, quid fiet ?

Oh Gesù mio, mia speranza, mio Salvatore, che parole terribili sono coteste vostre! Se in voi dunque così innocente, in voi segregato da peccatori, in voi Piglio così diletto, e sì caro, la Giustizia di un Padre infinitamente pietoso, prese purnondimeno soddisfazione così severa delle mie colpe, di cui voi non aveste, che le sembianze, che sia di me misero, di me reo, di me peccatore, legno arido e secco senza altro frutto, che di peccati? Si bac in viridi, in arido quid siet

Oh Giustizia, chi può abbastanza temersi? come può un uomo dimenticarti, che abbia sotto degli occhi un simulacro, un esempio si portentoso del tuo tremendo rigore! Ma nel tempo medesimo chi può di voi dissidare, mio Salvator pietossilimo, che tutto quesso si otrovassi all' ombra della vostra Croce il ristoro di tutti i miei mali, l'asso de' miei timori, il sicuro perdono de' falli miei? Così sia.

PRE-

# PREDICA XIX.

### PENSIERI.

De corde exeunt cogitationes male ... bec sunt, que coinquinant bominem.

Matth. XV. (Evang. fer. 4. post 3. Domin. Quadr.

Oichè l'animo umano soventemente nella divina Scrittura al mare si paragona, e le umane passioni alle procelle, ed ai venti, che lo sconvolgono, strana co-sa non vi parrà, Ascoltatori, se a lubrici pesci, che in esso guizzano, io prenda oggi argomento dall' Evangelio di rassomigliare i pensieri. Altri si stanno ascosi, diro così, nel fendo del nostro cuore, nè prima salgono a farsi alla nostra mente vedere, che alcuna viva e violenta passione non metta in agitazione e in tempesta i nostri turbati spiriti. Se caldo ídegno, o vivo amore si accenda nel nostro animo; ecco tosto bollir la mente di mille non pria veduti pensieri, che si confondono l'uno l'altro, si urtano, si succedono; ne alcun' altra più espressiva comparazione spiegar potrebbe o la lor moltitudine, o il lor tumulto, o la loro varietà, che quella dei turbati pesci dalla forza di una profonda tempella su gli ondosi flutti agitati. Altri all' opposito vengono allora a gala, che tutto è in calma, e nell'ozio di una tacita solitudine, o nella quiete di una tranquilla notte appariscono nel nostro animo, e in esso tanto più vivamente veder si fanno, quanto più ripolate sono le specie di cui si formano, e più serena è la mente, che le rimira. Ohimè! Qual rete di maglie sì ben teffute, o qual arte di pescatore sì accorto su questo piccolo interno mare ora placido, or fortunolo, potrebbe assicurarci per modo, che a temer non avessimo d'essere più spesso preda, che predatori! Lasciam da parte ogni guisa di figurato parlare, che ci ha abbastanza introdotto nell'importante suggetto, di che io mi sono pro-posto di ragionarvi. lo vi parlo dei peccaminosi pensieri, che secondo l'avviso di Gesù Cristo, escon dal cuore, e propriamente contaminano tutto l'uomo: (Matth. 15.) De corde exeunt cogitationes malæ: pensieri, che, come insegnano i Padri dell'ultimo generale Concilio, sono un pericolo de più

gravi della nostra eterna salute; pericolo tutto interno e indivisibile da noi; pericolo universale, e ad ogni età, a ogni luogo, a ogni tempo presto a combattere; pericolo momentaneo nel tempo sesso e fatale, che in un istante può perderci; pericolo finalamente, a cui non è alcuno di quegli ostacoli, che sogliono difficultare, impedire, o certamente diminuire le esterne opere del peccato. Ora in questi pensieri, Uditori, io distinguo e considero una miseria e un peccato. Sentite dei pensier tentatori, questa è una miseria della natura. Consentite a così fatti pensieri, questo è un peccato di volontà. Miseria; argomento di molto merito alle anime giuste e fedeli, di gran rimprovero alle anime trascurate e mondane. Questo in primo luogo dimostrerò. Peccato difficilissimo alle anime giuste, facilissimo e fatalissimo alle anime peccatrici. Questo in se-condo luogo saro conoscere. A due assai diverse maniere d'Ascoltatori parmi oggi dover parlare; altri oltremodo cauti, e solleciti, altri trascuratissimi e noncuranti. lo verrò in guisa col savore di Dio l'una e l' altra parte trattando, che le incaute e peccatrici anime studierò di riscuotere, le timorose e soverchiamente soliecite rasserenare. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Scrivendo il Santo Padre Girolamo alla Vergine Demetriade, osserva, dic'egli, che questa è l'arte prima del nostro crudo avversario, stancar le semplici e pure anime, che a Dio si volgono, da mille sconci pensieri, e a quelle massimamente, che nel proposito di vita più religiosa sono di fresco entrate, immagini tanto sordide, e sì straniere cose metter nell'animo, che la mente così turbata per poco si persuade, che il suo novello proposito l'abbia fatta peggiore, e lusingandosi, che sosse un tempo più pu-

ra, perchè era meno turbata, fi fa vaga d' abbandonarlo, ch'è tutto il fine, a cui vorrebbe il nimico che questa sua nuova macchina riuscisse. Ma di questi pensieri, segue Girolamo, tu ne soffrirai di due sorte. Altri, che appena ti toccan l'animo, e non sì tosto veder si fanno, che già dileguano, appunto come se camminando per via, o stando tu alla finestra, ti passi fotto degli occhi l'ombra di qualche rapido augello, che fenda l'aria. Non prima tu l'hai veduta, che l'hai smarrita, e se alzi un guardo, vola si ratto, che già non puoi più conoscere il corpo che la mandò: (S. Hieron. in Epist. ad Demetr.) Tenuis umbræ mode pratervolare mentem solent, seseque tantummodo vel transeundo monstrare. Questi, o Demetriade, non solamante non son peccati, ma nè tentazion di peccare. Sono effetti di leggeri tuoi spiriti, che per entro le vie del cerebro erano senza legge: ( Ibid. ) In iis, qui se leviter menti oftendunt, & quafi fugiendo demonstrant se, nec peccatum omnino, nec puena est.

Ma altri ne soffrirai di qualità affatto opposta, che vorranno per ogni modo far' nido nella tua mente; e per quantunque nojartene, che tu faccia, e dibatterti, e volerli crollar da te, non otterrai più di quello, che tu vegga ottenersi nei caldi mesi di staze da un cane anelante, il qual nel collo abbia fitti gli acuti pungoli delle infestatrici suo mosche. Fa egli suonar d'interno ora dall'una parte, ora dall'altra l'asciutto dente; ma quelle o sicure ed ostinate si stanno tra pelle e pelo, o non sì tolto si levano con lento volo, che son tornate più avide ad attaccarglisi; e seppure gli avvenga un tratto d'arrivarne una, cent'altre gli sono addosso a fare le sue vendette: (Id. Ibid.) Repugnanti, & invito animo suggeruntur. Quibus mens cum horrore quodam renititar. ac refistit, quibus ut contristatur acceptis, ita gaudet repulsis. Questi per vero dire sono gli assai spiacevoli, questi i tentatori. E ciò, che hanno di più molesto si è, che allora appunto vengono a conturbarti, quand'essi meno il dovrebbono, e tu meno il vorresti. Se vuoi raccoglierti in Dio, se a piè degli Altari, o in alcun tacito luogo della tua casa ti prostri a lui per adorarlo e pregarlo: ecco tosto un esercito di questi pensier malvagi, quasi pur quivi ti aspettassero al varco, aggirarsi per la tua mente.

Oh Dio! tu piangi, che infestazione è cotesta? Come potrà egli mai esservi accetto un cuore così distratto e tur bato, un cuore

che non sa starsi con voi, neppure que due momenti, in cui vi prega e vi adora?

Umiliati, anima giusta e fedele, umiliati profondamente. Non ti attristare però, nè pensar Dio discortese verso di te; nè risutante una vittima, che tu gli offri penando e combattendo così. Che anzi però appunto l'ha cara la sua pietà, che la nostra malizia abborre, ma non la nostra miseria. Sin qua le espresse parole, e la dottrina di S. Girolamo, a cui per vostro maggier consorto, anime giuste e sedeli, piacemi aggiugnere con S. Gregorio un tratto celebre della divina Scrittura.

Aveva Abramo il sagrifizio misterioso 🚣 Dio richiestogli di cinque diverse vittime tedelmente adempiuto. Giacevan esse divise coll'ordine da Dio disposto su i loro altari, e il fedelissimo sagrificatore dovea dal Cielo aspettare la sacra framma, che in segno del gradimento di Dio consumasse quell'olocausto. Ma in quella vece ecco scendere da'vicin monti schiere di brutti augelli, e rapaci, e intorno ad esse aggirarsi per divorar-les. Abramo poco altro pote fare a quel giorno, che darsi opera nojossima per mandarneli, e da loro voraci rostri, e da lor sordidi artigli difendere le sue vittime: (Gen. 15.) Descenderuntque volucres, & abigebat eas Abraham. Ma che? Appena riuscito era a cacciarli dall'una parte, che quelli sacean le volte, e ritornavan per l'altra: Se alla destra ne inseguiva una torma, si vedea per un'altra assalito dalla sinistra, e a fronte e alle spalle. Oh Dio! Che briga! Che sagrifizio turbato! E' egli a credere, che gli piacesse? Sì, Ascoltatori; anzi questo, se nol sapete, su il gran sagrifizio dell' alleanza; e Dio in esso la strinse col Patriarca fedele, e le più grandi promesse col divino suo giuramento gli confermò : ( Ibid.) In illa die pepigit Dominus fædus cum Abrabam.

A che dunque tante querele, conchiude, ed applica la Scrittura il Magno Gregorio, di così fatti pensieri, che il cuore e la mente, vittime, che voi a Dio offerite, anime giuste e sedeli, tentano di rapirvi, o almen di lordarvi? Sì, Dio permette, che siate così tentate, nè permette però che piacciavi la tentazione: questa non è che prova d'una virtù, ch'egli stesso sostitura e umiltà, che quì non è, che miseria da tollerare, non vizio alcuno a riprendere: (S. Greg. M.) Sape in ipso Orationis sacrificio importuna se cogitationes ingerunt; qua hoc rapere, vel

macu-

maculare valeant, sed cum citius manu sanela discretionis abiguntur, sessine agitur, ne cordis saciem caligo operiat, qua banc en il-

litita delectatione tangebat.

Ma queste anime, Ascoltatori, così sollecite e timorose non sono sorse le sole, a cui un Ministro dell' Evangelio debba da questo luogo parlare. Vivesi in guisa al Mondo per molti ancora de Cristiani, che la moltitudine dei pensieri malvagi non è tanto per essi una miseria della natura, che non sia molto più un vizio di volontà. Io dico, ch' essi si formano la più misera necessità di non aver mai nell'animo altri pensieri, suoriche questi tentatori e profani: necessità, per cui costituiscono se medesimi in un perpetuo pericolo di peccare.

Imperocche, Ascoltatori, è egli possibile, che altre idee nella fantalia si dipingano. fuorchè le immagini di quelle cose tutto giorno si hanno sotto degli occhi, che sanno P'occupazione, lo studio, e pressochè l'unica tollecitudine di una vita mondana? Possibile, vagheggiar sempre oggetti, che non è lecito di possedere, senza che la questa servida Santasia se ne formino mille ritratti spesso più lusinghieri e più vaghi, talor meno onesi, sempre meno disesi, che non sono gli originali? E ozio non interrotto proflochè: mai, che da'più liberi divertimenti, e tavele, e libri impuri, e scherzi, e motti, ed equivoci, che oggimai formano i più sofferti, e quasi mi suggi detto, i più graditi ragionamenti, possono di guisa alcuna. l'umana mente lasciare tranquilla e sgombra ?

Mirate un fabbro, dice l'Etclesiastico; lavoratore del ferro, che tuttogiorno si stasul fuoco a stemprarlo, e a batterlo su l' incude, come le mani, il volto ed il petto ha arti, affumicati e anneriti. Ve ne supite> No certamente, che maraviglia anzi sarebbe, se a quel negro carbone, ch' egli maneggia, a quella caliginosa fornace, a quella fiamma vivissima, su cui si sta tutto dì, egli imbiancasse: (Eccli. 38.) Faber ferrarius sedens juxta incudem, lo considerans opus ferri, vapor ignis uret carnes ejus. Entrate nella sua mente, e vedete, se altre idee vi si aggirano, che di folli, di martelli, di lime, e d'altrettali strumenti a temperare, a condurre, ad ammollire, od a torcere il duro ferro. La notte gli rimbombano tuttavia, benchè sopiti, gli orecchi diquello strepito, ond'egli assorda il giorno la. Brada. Dorme e pargli estere nella bottega a compiere alcun più difficile suo lavoro, e

stanca pure sognando su la fantastica incude le dure braccia: (Eccl. 38.) Von mallei innovat aurem ejus, de contra similitudinem vasis oculus ejus. Cor suum dabit in consummationem operum, de vigilia sua ornabit is

perfectionem.

Eccovi il caso vostro, anime trascurate e mondane; non vi adulate. Non farebbe che fallità, se così appunto vivendo, come vivete, voi pur negaste di avere la mente ingombra di mille pensier malvagi, e non sarebbe, che ipocrisia, se foste ardite di que. relarvene. Queste querele ben convenivano ad un Girolamo, che tra gli orrori della sua grotta, tra l'asprezza della sua penitenza, di cui pendevano intorno a quelle rozze pareti i sanguinosi strumenti, tra le prosonde meditazioni e gli studi della divina Scrittusa, che notte e di l'occupavano, in quella sua mente Santuario invero, ed albergo di tutte le sacre cose e divine, pur trovassero un avanzo di luogo le memorie delle donzelle, e delle danze Romane. Egli poteaquerelariene, egli potea stupirae, siccome d'una miseria molestissima e lagrimevole della guasta natura umana. Ma in una vita oziola, molle, effemminata e mondana, con una mente, ch'è albergo d'ogni profanità, non sarebbe anzi a stupire, che un avanzo di luogo si ritrovasse per un pensiero di Religione? Quand' anche foste così avvisato, dice lo Spirito Santo, da non brugiarvi giammai, il solo vapore di tanto suoco v'abbronzirà: (Ibid.) Vapor ignis uret carnes ejus.

Ah Christiani, quest' ozio, questa lagrimevole dissipazione prima fonte di tanti pensier malvagi; non parmi solo un peccato da piangersi per un Ministro di Dio, che non sia danno altrettanto da contristarne altamento ogni animo liberale della civile onestà, e del ben pubblico amante. A che dunque ci ha Iddio acceso nell'animo tanto lume, e tanto discernimento, quanto pure in nou pochi a molti lampi si scorge, si manisesta e si vede? Perchè languisce e avvilisce in un ozio molle, inutile, estemminato, senza servire in nulla, nè alla famiglia, nè al Principe, nè alla Patria, nè alla Religione, nè a Dio? Sonoci mille arti ad apprendere, mille scienze a conoscere liberali, e piace-voli ad acquistare. Noi medesimi le approviamo, le ammiriamo in altrui, sovente ancora ne siamo tocchi d'invidia: e perchèdunque non applicarci a coltivare alcun poco quello spirito sì sollevato per se medesimo? Perchè sopra tueto non invaghirci di conoscere alcuna cosa delle eccelse e divine

da Dio lasciateci nelle sue fante Scritture? Elempi maravigliosi, infallibile istoria, sovrana filosofia, Massime sopra ogni credere giovevolissime al vivere cristiano e civile. Oh se di queste meditazioni non fossimo alla mente nostra sì avari, quanto meno da pensieri ribelli verrebbe ella infestata? Questo, conchiude infin S. Girolamo, è il più efficace rimedio contro la loro forza, e la lormoltitudine; fuggir l'ozio, occupare la mente di pensier utili, di pensier fanti, che non lascino pressochè luogo ai malvagi, ed ai rei: – ( S. Hieronym. ) Qua de re debes ∫acras Scripeuras fine intermissione meditari, bis tuam repleve mentem, & malis cogitationibus locum auferens divinis animum senfibus occupare.

Ma se ciò non ostante questi vengano ad assalirci, come dobbiam combatterli? Eccovi l'altro punto, a ch'io vi prego di rinovarmi tutta la vostra attenzione. Peccato di pensiere, peccato a commettere assalissimo e satalissimo alle anime peccatrici, e mondane. Parliam ne' termini più semplici e più

precisi .

Quando, e come passa un pensiero destasoci nella mente senza che noi il vogliamo, ad esserci volontario, e a gravarci l'anima di peccato? Un'assai chiara comparazione tratta dalla Scrittura, e usata da qualche padre, ci renderà, s'io non erro, assai sen-

fibile quefta dottrina.

Le nostre passioni, dice lo Spirito Santo nell'Ecclesiastico, Tono un incendio, che noi ci ascondiamo nel nostro seno; e i nostri pensieri sono, come le sue faville. Osservate. Voi vi assidete ne freddi giorni del crudo verno intorno al domestico fuoco. Quando la fiamma appresali alle disposte legna vi schizza su gli abiti qualche scintilla. Ma ella il fa in due maniere. Alcuna volta l'aria chiusa ne' pori del denso legno, diradandosi colà entro per lo vigore del caldo, e fortemente agitandosi; n'esce con uno scoppio, che vi porta su gli abiti la favilla. Voi da questo strepito fatti accorti la vi scuotete tosto d'indosso, nè quella lascia sul vostro sajo di se vestigio. Altra volta vien ella per altro caso a caderci più insidiosa, e senza romore alcuno; nè prima voi l'avvisate, che un sottil fumo e grave salendo dall'arso lembo viene ad offendervi l'odorato. Vi levate tosto in quell'atto, vi scuotete d'in-torno il suoco; ma poi diligentemente offervando, vi ritrovate con dispiacere sul manto la negra macchia, che l'infidiosa scintilla vi ha già formato. Eccevi, s'io non erro,

spiegate le due maniere di tentateri penfieri : Ricososcetele chiaramente.

Alcuna volta v'assagono così ssacciati, così scoperti, che voi tosto avvisate la lor malizia, la conoscete. Alcun'altra vi sorprendono sì di nascoso, che non prima voiristettete sopra di essi, che sono già penetrati colla sorza loro ne'sensi vostri, che sono come le vestimenta della vostr'anima, e

questi ardono del loro suoco.

Ma ardan essi quanto si voglia, prima di questa ristessione, egli non è, nè può essere alcun peccato, infegnano concordemente tutți i Teologi; perchè prima di questa rifleffione non ha luogo alcun atto libero di volontà, che sola può di peccato contaminarvi. Il vostro pericolo incomincia dalla vostra rissessione; cioè da quell'acto, che vi sa accorti, che il voltro pensiero è malvagio. ed ha un oggetto da Dio vietato; poiche se voi dopo questa riflessione vi compiacete nel vostro cuore dell'oggetto peccaminoso, che il penfiero vi rapprefenta, e quantunque non vogliate metterlo in opera, pur dell'immagine vi dilettate, voi siete reo di compiacenza peccaminofa; che se di più voi il desiderate, voi siete reo di desiderio perverso; dico di compiacenza, dico di desiderio di libera volontà, non di quegli atti, ch' esser possono senza colpa, dell' intelletto solo, o dei sensi: (S. Hieronym.) In ea igitur tantummodo cogitatione peccatum est, S. Girolamo; e S. Gregorio, (S. Greg. M.) quæ consensum menti dedit, eccovi il consentimento di volontà necessario a peccare, que malum fuum blande fovet, eccovi la compiacenza di volontà bastante a peccare, que in factum gestit erumpere, eccovi il desiderio di volontà consumatore dell' interno peccato.

No, non temete, anime giuste e fedeli, che da péccati di opera vivete così lontane. Nè per vivezza d' immagine, nè per lunghezza di tentazioni, nè per ardore di sensi, no, non si peeca. Peccasi per volontà libera, e liberamente abbracciante il peccato propostole dal pensiero. Questo volontario e pieno consentimento a voi è difficile soprammodo però appunto, che ciò, di che l'opera così abborrite per un fincero e leale timor di Dio, non è credibile, che volontariamente vi piaccia dipintavi dal pensiero. Anzi i primi moti del vostro animo possono per mio avviso convincere della vostra innocenza. lo ragiono così. Se voi peccaste, o pecchereste di compiacenza, o pecchereste di desiderio. Spiacevi soprammodo d' essere così tentati. Il dispiacere è contrario diret-

tamen-

ramente ed opposto all'atto di compiagenza. Temete e tremate per lo pericolo di offender Dio. Il timore è non meno direttamente contrario e opposto all'atto del desiderio. Rassernatevi adunque, che tutto è salvo.

Ma voi sibbene tremate, anime peccatrici.
Ciò, di che l'opera così vi piace, egli è difficile soprammodo, che vi dispiaccia dipintavi dal pensiero. Eccovi il più satale pericolo della vostra salvezza, anime incaute, e di voi stesse per vostro danno sicure. Comprendetene le ragioni, nelle quali io vi restringo la dottrina de' Padri dell' ultimo generale Concilio, che questo punto trattarono esattamente.

Per l'una parte cotal genere di peccati, riflettono questi Padri, non ha mestieri nè di lunghezza di tempo, nè d' opportunità d'occasione, nè di condiscendenza di complice. Quelle circostanze facilitanti ne moltiplicano il numero in infinito. Per l'altra Lendo questi peccati, che non han corpo, atfatto spirituali ed interni, però appunto, che sono meno sensibili, metton di se men d'orrore. Un' anima trascurata ha appunto tanto d'avvilo, quanto balta a peccare; ma non ne ha poi quali alcuno a conoscere la malizia del suo peccato. Però dov' ella nen avrebbe alcun luogo di lufingarfi, che fosse innocente la sua troppo tenera corrispondenza, la libertà de supi occhi, e quella del Tuo trattare, se in quella casa, e con quelle persone commettesse peccati d'opera, sestiene tutte le sue occasioni per incolpabili. quantuaque si gravi l'anima di peccati gravissimi di pensioro. Quale ostacolo, Ascolea-cori, a quelly peccati interni, di cui non &, nè può essere testimonio, che solo Iddio, (Pfalm. 12.) Scrutans torda, Grenes, quale ostacolo potrebbon metterci l'onore, il decoro, lo stato, il timor dell' infamia, e altrettali riguardi umani, ch'io tanto lungi dal sostenere, che non sien argini alla esterne opere del peccato, voglio pianger piutosto, che sieno gli unici, nè però metter possano al nostro cuore quel freno, che mettono a' nostri sensi? Che importa al nimico, che il corpo sa innocente, se abbiamo l'anima peccatrice: (Matth. 15.) De corde exeunt cooftationes mala... Hac sunt, qua coinqui-nant bominem: (Matth. 5.) Qui viderit ad concupiscendum ... jam machaius est . Sono parole di Cristo, voi le intendete?

Ma ciò, che parmi su questo punto più miserabile, egli è un inganno universalissimo tra queste anime trascurate, le quali sogliomo da cotal genere di peccati tenersi per

lontanissime, apertamente dicendo, che il peccar di pensiero qualora o non si possa, o non si voglia peccar di opera, è peccato da genti sciocche: anzi sciocchissime, io vi rispondo, che è sempre sciocchezza somma peccare: ma sono esse da cotal genere di sciocchezza così, com'è l'avviso loro, lontane! Oh Dio! Se il fossero veramente, dice il Pontefice S. Gregorio, dovrebbono elsere di continovo combattenti e agitate per discacciare, e per vincere la moltitudine dei malvagi pensieri, di cui è torza, che la lor mente sia per ogni parte assalita. Questo gran Padre paragona lo fiato di queste anime a quello degli Egiziani, quando Dio mandò loro quello strano flagello di sordidi e innumerabili insetti. Chi potrebbe spiegaro l'agitazione di quelle genti così infeltate. Dalle pubbliche vie ricoveravano i miseri alle lor case; ma al primo entrarci trovandole da quelli nuovi nimici per ogni parte occupate, dall'una slanza fuggivano all'altra. Ora aprivano, ed or ferravano frettolosi porte e finestre. Ma tutto indarno. Ovunque era aria da respirare, erano queste pesti a combattere. Oh Dio! Che travaglio! Che miserabile infestazione! Ma in questo strano flagello, dice it Santo Pontefice, che altro ci è da Dio figurato, che la lubrica moltitudine di pensieri ribelli, da cui voi siere, o anima peccatrice e mondana per ogni parte occupata? In quo quid aliud, quam insolentes cura defideriorum carnalium defignantur?

Ora ditemi, parvi egli d'essere nella medesima agitazione per discacciarli? O non anzi nella quiete e nella pace maggior del Mondo? Che indizio è questo, segue Gregorio, se non che i vostri pensieri non hanno dal vostro animo contrasto alcuno? Diciamolo coll'espressione del Santo Padre Questi diabolici insetti non tanto vengono a pungervi, quanto a morire nel vostro ani-mo. Egli ha perduto quella dilicatezza di senso, che alle mime giuste e fedeli sa sentire i lor pungoli. Ammettonsi, consentesi, non si curano: (S. Greg.) Cogitationes superflue, que assidue in animo carnalia cogivante, lo nascuntur, to desciunt, eam sudvita tem, qua unusquisque intrinsecus per spiritam unctus est, perdunt.

Ma faremo noi sempre ugualmente insenfibili a ranto danno? Ah Cristiani, tempe verrà, e forse non è lontano, quando immobile il nostro corpo sopra un letto di morte, ritorneranno i nostri pensieri, dove ora ci postano i nostri passi; a quelle caso, a quelle

adunanze, a quelle Chiese medesime, e a quelle strade, e importunamente mettendoci iotto gli occhi appunto di quegli oggetti, che ora tanto avidamente cerchiamo, ahimè, che forse non potrem riconoscere persona alcuna, la quale non ci rimproveri di aver peccato; non dico d'opera, dico di compiacenza, dico di desiderio! Allora ci torneranno alla mente le parole di Cristo, che ora sì facilmente dimentichiamo: (Matth.5.) Qui viderit ad concupiscendum, jam mæchatus eft. E in quello stato di cose di noi miferi che avverrà? Due effetti ugualmente fatali egli è troppo facile, che ne seguano, o d'una disperazione amarissima di poter mai abbastanza confessare e piangere tante colpe ... Oh Dio! Che moltitudine d'interni peccati! Come potrò raggiugnerne il numero, ricordarne le specie, accennarne le circostanze? Ma via: la carità, la dottrina, la diserezione, ed il zelo di un Ministro di Dio agevoli tuttociò. Il passato sia messo in salvo. Ahimè! che un avanzo di vita può esserci miseramente satale. Eccovi le tentazioni. a cui dobbiamo aspettarci, miei cari. Uditori, al punto di nostra morte. Non posson esser, che tentazion di pensieri' Ma queste diaboliche suggestioni, che tante volte ci abbiano contaminato, pur troppo è facile sacilissimo, che ottengano dal nestro animo un nuovo consentimento, che ci condanni, e ci perda. Troppo ci atterriscono su questo punto le sacre Storie, troppo ne piangono i Santi Padri. Deh, Cristiani, apriamo gli occhi a un pericolo sì manifesto, e provvediamoci finch' è tempo. Ma che dorremo noi far però? Noi, che di questi pensieri rimprovera la colcienza, e commove la grazia a volercene liberare? lo sono per dirvi cose facili, ma necessarie a salvarvene poichè avrò preso un momento brevissimo di ripofe.

#### SECONDA PARTE.

Io parlo dunque ad un'anima, che per la fua passata trascuratezza abbia ragione assai di temere d'essersi fatta rea di questi interni peccati; e questa io istruisco come al passato sossero danno debba porre simedio; e al suo temuto pericolo provvedere.

Quanto al passato consentite, o Fedeli, a voi stessi qualche pensiero, che vi giustifichi, poiche di canti ne avete accolto e nodrito, che vi condannano. Egli vi è necessario di rientrare un momento nel vostro cuore, e nella vostra coscienza, e se trova-

te di non aver forse mai accusato questi penfieri, risolvere una generale confessione degli anni andati. Per quale inganno, miei cari Uditori, un partito sì facile vi spaventa? Non ha egli dunque a trovarsi un Ministro di Dio, che abbia carità e zelo per voi? Che vi agevoli col suo sapere, e colla sua diligenza l'integrità necessaria del Sagramento, che vi consoli, v'illumini, vi metta in pace? Tutto saciliterà l'eseguirio sol che voi risolviate a volerso.

Mio Dio, avete a dir con Davidde, v'infegna il Magno Gregorio, questo mio cuore mi ha abbandonato, poiche partendo da voi, si è venuto perdendo in mille inutili deside-1: (P/al. 39.) Cor meum dereliquit me. Meco già più non è il lume degli occhi mieipoiche la mia mente s'è oscurata sopra ogni credere per molta nebbia di quella caliginola profonda valle: (Bid.) Et lumen oculoruin meorum, & ipsum non est mecum. Ma voi o luce infinita, voi o ineffabile carità, vol mi farete rinvenir questo cuore, voi sgombrerete questa mia notte. Fatelo per le viscere della vostra misericordia; che io sono fermissimo di seguire le vostre pietose scorte. Oh se io possa, o mio Dio, racquistar quello cuore fatto per amarvi, e quella mente fatta a conoscervi, io vi saro si fe-dele, quanto vi sui sin or disleale: (S. Greg. M.) Cor quipps nostrum invenimus, belle parole di S. Gregorio, cum per intentionem cordis spiritualia quærimus, cum banc a terrenis evellimus, & ad sælestia dirigimus.

Così pollo rimedio al passato convien provvedere per l'avvenire. Guardia e custodia, Cristiani cari, alle porte della nostr'anima, che sono i sensi; e riflessione su i nostri affetti, e su i nostri pensieri. Non viviamo a calo, Uditori, poiche saria troppo misero dannarci a calo, ma pur dannarci. Hanno esse dunque ad essere così difese le nostre case, le nostre stanze, sicchè vogliam pur sapere di chiunque, e perchè ci capita: e la nostr' anima debb' essere così esposta, e così abbandonata, che possa entrarci, e porvi casa, dirò così, chicchessia, senza che noi neppure ce ne avvisiamo? Ora un affetto. ora un altro, quando una compiacenza, quando un desiderio, sempre un nimico, che ce la spogli, ce la rubbi, ce la di-

Sconfigliato quel misero Isboset avanzo infelice della famiglia di Saul, il qual vivendo tra' suoi nimici senza sospetto, altra guardia non tenne alle porte della sua casa, che una donna oziosa mondatrice di grano. Vennero Re-

Digitized by Google

Recab, e Baana, ed a man salva l'uccisero su quel letto medesimo, su cui troppo placidamente, e troppo sicuramente dormiva. Ma noi saremo più compatibili, se non vorremo degnare di qualche rissessione questo povero nostro cuore, sicchè a tutti i colpi dell'avversario non resti esposto? (Prov. 4.) Omni custodia, dice lo Spirito Santo, omni custodia serva cor tuum, quoniam em ipso vita procedis. Questa custodia ha finalmente a consistere in una rissessione non già nojosa, agitata, nè scrupolosa, Uditori, ma giusta, ma sollecita, ma ragionevole, nata da un desiderio sincere di conservar questo cuore mondo immacolato.

Se noi così ne useremo, avviserem facilmente ogni malvagio pensiero; e allora, dice il Santo Padre Girolamo, con cui siccome questa Predica ho cominciato, così piacemi di finirla, allora non tardiamo un momento; a combatterlo, a discacciarlo da noi
con un atto crissiano ad esso contrario. Quando il nimico non ha gran forza, quando è
sul nascere, allora è tempo di farne strage:
(S. Hieron.) Nolo sinas cogitationem crescere.
Nivil in te Babsionium, nivil confusionis adolescat. Basta non più, che una ristessione,
un momento, che senza alcun atto esterno

ci volga l'animo a Dio, protestandog!i; che vogliam prima morire, che mai offen-

Rendiamoci vieppiù facile questa riflessione medefima, volgendola a Cristo solo, il quale è quella pietra, segue Girolamo, a cui si schiacciano questi parti infelici di Babbilonia. Così è: un amoroso pensiero a quest' amabile Salvatore, si opponga a tutti i pensieri tentatori e profani, che vengono a conturbarci: (Pfal. 136.) Filia Babylonis misera, beatus qui tenebit, & allidet parvulos tuos ad petram! (I. ad Cor. 10.) Petra autem Christus est. Come potrò io compiacermi di un oggetto maivagio, come potrò io bramare un impuro piacere, una fanguinosa vendetta, un guadagno infelice, e vierato, se io pensi a voi o mio Bene; allo stato di tanta pena, a cui vi siete condotto per amor mio, alla vostra dolcezza, alla vostra poverissima nudità? Oh me beato che trovo in voi solo una difesa, e uno scudo, che mi difende, che mi consola, che mi assicura, che mi protegge da tutti i colpi dell' avversario! Filia Babylonis misera, beatus qui tenebit, & allidet parvulos tues ad Petram!. Petra autem Christus est. Così lia.

# PREDICA XX.

## ORAZIONE.

Et rogaverunt illum pro eo. Luc. IV. (Evang. fer. 5. post Domin. 3. Quadr.)

Tranissima e lagrimevole opposizione di cole! In Dio tanta misericordia, e 🄰 negli nomini tanta mileria. Tante case nel Mondo della divina beneficenza, quanti sono i Tempi di questo Dio, e tanti alberghi nel Mondo di travagli, e d'angustie, quante sono le abitazioni degli uomini. Non parvi quello, Ascoltatori, un oggetto sì sorprendente, come se intorno al margine di fresca fonte larghissima ridondante di vive acque vedeste errar moltitudine di persone arse tutte, e anelanti di molta sete, che non curando di appressarle le labbra, rabbiosamente morissero di aridità? Però appunto, dice S. Agostino, e però unicamente Quares. Gravelli,

miferi fono gli uomini, che non fi accostano pressochè mai alla misericordia di Dio. Spieghiamoci chiaramente. Ella ha costituito quest'infinita e provvidissima misericordia di spargere i suoi tesori sopra di noi; ma vuol che noi a riceverli ci disponiamo per l'orazione. La preghiera, che noi a Dio ne facciamo, è un accostarci alla fonte di tutti i beni per trarne sicuramente larzhissima beneficenza. Ma siamo noi abbastanza istruiti e convinti di questo essenzial dogma, di religione? lo ne formo oggi il suggettoo di questa Predica, e a trattarlovi da' suoiprincipi, io vi prego riflettere, Ascoltatori, che il vero bene dell'uomo non può altróve

trove costituirs, che nell'eterna felicità, e nei mezzi di conseguirla. Ora riguardo a questo beato fine io considero due miserie somme dell' uomo. L'impotenza di meritarlo, e l'incertezza di conseguirlo. All'una, ed all'altra abbiamo pronto rilloramento, ma unico nell' Orazione. Imperocchè nella somma impotenza, in cui viviamo, di meritare la nostra eterna salute, l'orazione è mezzo unico ad ottenerla; e nella somma incertezza, in cui viviamo della nostra eterna salute, l'orazione è mezzo infallibile a conseguirla. Ma a rendere vieppiù pratiche e fruttuose queste due verità, io aggiungo, che si trascura di questo mezzo in due modi: o non usandone, e ci opponiamo così alla iua necessità; o male usandone, e ci opponiamo così alla fua efficacia. In due parole. Non è salute senza orazione: eppure noi non preghiamo. Eccovi il primo punto. Non è orazione senza salute: eppur talora pregando non ci salviamo. Eccovi il secondo. Se io ottenga oggi, Uditori non solamente istruirvene, ma persuadervene, avrò ottenuto in brev' ora, d'assicurare per sempre la vostra felicità. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

L'orazione, di cui vi parlo, Uditori, è chiaramente spiegata da Gesù Cristo, in tre sole sue divine parole, che a tutti rendono sensibilissima la sua dottrina: (Joan. 16.) Petite, & accipietis: (Luc. 11.) Quærite, & invenietis: pulsate, & aperietur vobis. In che consiste ella dunque quest'orazione sì necessaria per ottenere salute? Ella consiste in domandare a Dio umilmente, petite, costantemente, quærite, sollecitamente, pulsate; in domandargli, io dico, le divine sue grazie, che ci conducano a conseguirla. Questa è l'orazione necessarissima ad ogni adulto per ottenere salute; e questa è l'orazione trascuratissima dal più degli adulti, che pur desiderano di salvarsi. Io voglio prima istruirvi di tutto il dogma cattolico su questo punto, colla dottrina del P. S. Agostino; che poi la nostra esperienza c'istruira facilmente de noftri falli. Uditemi con attenzione; che io vi parlerò con chiarezza.

Due grazie tra l'altre, insegna questo gran Padre, ( Aug. l. a. de dono Persev. c. a6.) dee ricever da Dio chiunque ottiene di fatto la sua eterna salute: la grazia prima, che la incominci, e l'ultima, che la coroni. La prima dicesi vocazione, o principio alla sede; l'ultima perseveranza finale.

La prima, che ricevono i molti chiamati, l'ultima, che non ottengono, che i pochi eletti. Senza la prima non si comincia; e senza l'ultima non si compie l'opera della salute. Ora di queste due grazie, qual è il dogma cattolico?

Noi professiamo di credere, risponde Sant' Agostino, che il pietosissimo Iddio dona liberalmente la prima senza esserne da noi pregato, l'ultima non la consente, che all' orazione, Credimus Deum alia dare non orantibus, sicut initium fidei, alia non nisi orantibus preparasse, sicut usque in sinen perseverantiam. Dunque tanto è necessaria l'orazione a salvarci, quanto a salvarci è necessaria la grazia della finale perseveranza. Facciamo un passo più oltre.

Una serie di grazie, che sono, e diconst ajutatrici, ci è necessaria a reggere, ed a coudurre la nostra vita cristiana. Con esse dobbiamo vincere le ribelli passioni, resistere alle arti del Tentatore, osservare i divini precetti falutarmente. Ma a quale condizione, Uditori, possiam noi prometterci queste grazie? Non ci partiamo dalla Dottrina su questo punto certissima d'Agostino. Egli è dogma di nostra fede, dic'egli, che niuno viene alla salute, se non se invitato da Dio: (S. August.) Nullum credimus ad salutem, nist Des invitante, venire: che niu-no invitato opera la sua salute, se non se ajutato da Dio: Nullum invitatum salutem suam, nist Deo auxiliante, operari: che niuno merita, nè non ottiene di fatto quell'ajuto da Dio, se non se per mezzo dell'orazione: Nullum, nisi orantem, auxilium promereri. Dunque tanto a salvarci è necessaria l'orazione, quanto a salvarci è necessaria la grazia.

Eccovi la radice, Uditori, della necessità, ch' io vi predico dell'orazione. Per l'una parte, la necessità della grazia; per l'altra, una legge giustissima di Provvidenza, che vuol esserne da noi pregata. Legge e necessità così tra loro connesse, e per vincolo indifiolubile legate insieme, che i ni-mici dell'una lo sono sempre del pari stati dell'altra, e i lor fortissimi disenditori non hanno giammai diviso la loro causa, siccome è chiaro a vedere nella dottrina de Padri Girolamo ed Agostino, ed in quella de' Concilj Affricani tenuti nel quarto Secolo contro Pelagio. Chiudiamo ora in un folo argomento dimottrativo tutta la dottrina cattolica su questo punto. Senza le attuali grazie di Dio operar non si può, e senza la grazia della finale perseveranza non si ottiene di fatto la nostra eterna falute. Questa è proposizione di fede. Senza orazione nè grazie attuali, nè non si ottiene da Dio la finale perseveranza. Quest' è il dogma sin qui spiegato colla dottrina de' Padri. Dunque senza orazione sarebbe vano sperar salute: dunque è il mezzo, ch'io vi diceva unico e necessario a salvarci. Ma noi già lafciando questa stretta maniera, e teologica di ragionare, applichiamo sensibilmente le cose a noi.

Un guardo, o Fedeli, alla più viva immagine, che Iddio ci abbia lasciato di noi medesimi. Eccovi un Uomo di felicissimo ed alto stato caduto a mendicità, ed a miseria. Egli avea gregge ed armenti; ma di essi non gli è restata pur un'agnella. Aveva case e poderi; ma quelle gli rovinarono da' iondamenti, e questi gli fur rubati e diserti. Avez figliuoli molti e pietoli; ma questi gli furon tutti sepolti vivi tra le ruine. Milero! Fols'egli almeno restato sano della persona, e potesse colle fatiche delle sue braccia campar la vita! Nemmeno. Una lebbra schifola e divoratrice lo ha coperto per modo, che sino alle nude ossa gli rode intorno le carni. Egli non può per niente ajutarli. Languido, abbandonato, e giacente su vile luogo, ed immondo, udite, com' egli parla di se medesimo. Oh Dio! esclama, io ho perduto ogni cosa. Che altro è restato a questo povero avanzo d' uomo, fuorche le labbra? (Job. c. 9.) Derelicta, derelicta sunt tantummodo labia circa dentes meos.

Voi comprendete, Uditori, che questi è Giobbe; ma io non so, se comprendiate altrettanto, che questo appunto è lo stato di noi medesimi. Si, Crissiani, questo è lo spoglio, che ha fatto de' nostri beni il peccato: questa è la miseria, a cui noi siamo condotti. Riconoscetela chiaramente.

Che abbiam più noi, cari Uditori, di quelle, che un tempo furono ricchezze nostre? Dov'è il Paradiso terrestre, quel sicuro, e beato soggiorno, che doveva pur es
sere la nostra stanza? Dove l'integrità, l'innocenza, l'originale giustizia, che dovean
essere pregi mostri? Appena ne abbiamo più
in memoria, a ricordare che surono, e più
non sono. Ma in noi medessimi, che alto
orrore! Ignoranza, e cecità d'intelletto, ribellione, e violenza di passioni, incostanza,
e fragilità di volere. Tutta è una piaga.
Languidi, e giacenti su i luoghi più immondi di questa terra, noi sunestiamo coll'
orrore de'nostri mali quell' aria stessa, che

ne circonda. Pur consoliamoci, Ascoltatori, che in uno spoglio sì universale, in così estrema miseria una parte di noi vive ancova: Derelista, derelista sunt labia circa dentes meos . Oh se sapessimo usare di queste labbra, siccome Giobbe ne usò, pregando a suoi mali da Dio consorto! Egli si vide presto cader d'intorno lo squallor delle piaghe, videli rivestire di gioventù, e di bellezza, videsi restituire, anzi moltiplicare la posterità, e le sustanze. Ma noi per non so quale stupore giacciamo attoniti, e mutoli ne'nostri mali. Io voglio dire che noi impiagati nell'anima dalle nostre passioni, e da'nostri peccati più assai, che Giobbe non fu nel corpo, noi non preghiamo, non usiamo di questo mezzo unico, e necessario al nostro ristoramento, e senza orazione veniamo infine ad essere senza alcun bene, scherzo de' nostri nimici, e sudibrio de nostri mali.

Due scuse sogliono addursi, di che io ora vi prego a voler meco conoscere l'insussistenza; l'una del tempo, l'altra dell'ignoranza. Io non prego, dicono alcuni, perchè non ho tempo a farlo. lo non prego, altrifoggiungono, perchè non so farlo, come conviene. Ma in primo luogo chi è, che sa querela del tempo? S'egli par, che nel Mondo ve ne sia tanta abbondanza, che l'unica occupazion d'una gran parte di esso è in cercar di passarlo senza nojarsene. Donna, se foste voi, perdonatemi. Una mezz' ora di meno, di che? Di serj e necessari pensieri, o al governo economico della casa, o all'educazione cristiana della famiglia? Queste son cure serbate a qualche consorto dell'abbandono ad età tarda e cadente. Voi nel fiore degli anni vostri non ne volete sollecitudine. Di che adunque, di che? Mi permetterete che io 'l diça? Una mezz'ora di meno di studio di vanità rimedia a tutti i vostri lamenti. Chi vi obbliga a farvi schiava, io voglio dire piuteosto dell' ozio altrui, che non del vostro piacere, sicchè interrompendo quella serie di cose, che spesso appena vi lascia poche e sregolate ore di legger sonno, non vogliate, che si rispetti per voi qualche ora di solitudine, qualche tempo di libertà? Se voi nol fate, se l'ozio, il mondo, la vanità v'incatena, e v'inganna mileramente così, dite, che potrete rispondere a questo divino Giudice, quand' egli vi met-terà a fronte di un Ester, che nel primo più verde fiore degli anni, nello fplendore della regale fortuna, coll'obbligo di ador-narsi alla dignità del suo grado, e al gusto

difficilissimo del Monarca suo Sposo, lusingata dai vaghi pregi di un volto, che la divina Scrittura dice incredibili, adulata dagli ossequi idolatri di un Mondo intero, occupata dai pensieri della salute di tutto il suo Popolo, sapea nonpertanto trovare il tempo, in cui deporre del regio capo le bende profane, che l'adornavano, strapparsi dalle braccia, e dal collo con generolo disprezzo le gemme, e l'oro, gittar dagli omeri il ricco manto reale; e in umiltà, in cenere, ed in cilizio prostrarsi a Dio, e protestargli, ch'ella abborriva quelle insegne su-. perbe di real fasto, che l'onore d'essergli serva non lasciava al suo cuore luogo alcuno di compiacersi di quello d'esser Reina, e pregavalo con molte lagrime a non permettere ch' ella dimenticasse giammai tra lo splendor lusinghiero del suo Imperio l'umiltà, e l'offervanza della divina sua legge; fapeva trovare i giorni, ch'ella diceva gior: ni, del suo silenzio, ( Estb. 14. ) in diebus silentii mei, ne quali fattasi della strepitosa sua Reggia una tacira solitudine, tenea con Dio solo lunga, e dolcissima conversazione: ditemi, che potrete rispondere voi privata, voi non di una Reggia infedele, ma d'una casa cattolica abitatrice, voi senza cure, senza pensieri, senza sollecitudini, se queste selici ore, e questi giorni beati trovar non sapete, che sieno ore e giorni del vostro silenzo, e delle vostre preghiere? In diebus filentii mei. E voi tutti, o Fedeli, di quale stato, e condizione vi siate, che tutti pure trovate tempo per gli affari di questa terra, che importano tanto meno, come non avrete a trovarlo per quello, che importa tutto? Davidde aveva un Regno da governare, Mosè un Popolo da condurre, Giosuè un esercito da comandare; e così altri infiniti dell'Età andate, e delle nostre presenti. Eppure tutti aveano tempo a pregare, perocchè tutti aveano mente a conoscere la loro vera necessità del soccorso, e dell'ajuto di Dio. Basta esserne sinceramente convinti; e chi è tra noi, che trovar possa difficoltà a consecrar cia cun giorno alla falute della nostr' anima una mezz' ora di fervida, e di fedele preghiera a Din?

Ma noi, o Palre, non sappiamo farlo. Questo è uno studio, e questa è una scienza serbata a voi Religiosi. Permettetemi, che io rilponda all'una e all'altra di queste repliche. Voi non sapete pregare? Ma di chi mai, io vi chieggo con S. Giovanni Grisotomo, potrebbe essere questa sì strana confessione? Ogni altra ignoranza sarà possibile, dice questo gran Padre, ma questa non può trovarsi ne miseri, che n'è loro maestra la lor miseria. Osservate quel povero rozzo, incolto, incivile, che non sa niente; pur sa pregare, e sa farso con tanta forza, che vi strappa di mano qualche sovvenimento. Quel vostro bambino, o madre, che non sa ancora articolare una fillaba, pur fa pregare, e voi intendete le sue preghiere, e vi dispongono a compiacergli. Che più? Quelle 1emplici rondinelle, che al ritornar d'ogni Aprile, sotto i tetti delle vostre case fau nido, certo, che nè ragione, nè intendimento non hanno; eppure sanno pregare, dice Davidde, e Dio fa intendere alla sollecita madre le lor preghiere, e lor provvede di nodrimento. E voi dotati di senno, d'esperienza, di spirito, voi non sapete pregare? Ah, Cristiani, qu'i non si 'tratta di estasi, di rapimenti, d'alte contemplazioni: trattali di pregare; e vale a dire d'esporre a Dio le nostre miserie, e domandargli soceorso in quella guisa medesima, che sa un povero abbandonato, in cui tra via v'incontriate. Chi è, che possa coll'ignoranza scusarsi, e dire

di non saperlo?

Per quello poi, che aggiugnete, che la scienza, e lo studio dell'orazione, è studio e scienza propria di Religiosi; chi può contenderlo? Certo, Uditori, guai a quella cella, e a quel chiostro, da cui partisse l'orazione. Seco ne andrebbono le virtà tutte, e come in luogo di lor sicuro ricovero c'entrerebbono tutti i vizj. Voi vedreste in un subito cangiarsi gli Eremi più esemplari, e i chiostri più rinomati per santità in odiosi ricetti di facrileghe abbominazioni, e divenire lo scandalo delle Città quegli stessi, che or ne sono l'esempio. Non gioverebbe ne astinenza di vitto, nè orrore d'abitazione, nè ruvidezza di sacco, e di cilizio a tenerne lontane le incontinenze, le frodi, le rapacità, le avarizie, e quanti altri mali rendono gli uomini a Dio ingrati, ed al Mondo. Ciò, che fa utili ed efficaci tanti mezzi fortissimi alia virtù, è in essi lo studio dell'orazione, per cui pregano nelle ore più tacite della notte, o nelle prime più quiete del giorno, pregano a Dio di grazia, di soccorso, d'ajuto per sostenere i doveri, e rispondere agli obblighi della loro vocazione. Ma che può egli inferirsi da tuttociò? Che voi dunque potete starvene ozioli senza pregare? E chi non vede la forza dell'argomento chiarissimo, che la vostra opposizione medesima è venuta strignendo contro di voi? Conciofiache s'è verissimo, che noi divik

dal Mondo sin dalla nostra più verde età, noi lentani dalle occasioni, noi logori innanzi Lempo o dall'asprezza di un vivere penitente, o dallo studio non mai rimesso delle più ardue scienze, noi dobbiamo pregare, e l'orazione è un mezzo a noi necessario a vincere le non mai morte passioni della nostra misera umanità, a perseverar nella grazia, come potete voi dispensarvene? Voi nel Mondo, voi tra gli agi, voi tra le occasioni più lubriche, voi senza freno d'alcun estrinseco impedimento a peccare? Teme e grida chi è già nel porto, conchiuderò col Pontesice S. Leone, e chi è nell'alto tra le procelle, e tra i venti potrà tenersi sicuro senza pre-

Ma io già sento chi mi rimprovera, quasi io supponga universale nel Cristianesimo quest' inganno. Noi preghiamo, dicono forse i più; ma non siamo uditi da Dio. L'orazione, che consentiam necessaria, ci è nonpertanto

inutile e inefficace.

Eccovi un punto, su ch'io vi debho, Uditori, la più chiara risposta, e la più esatta istruzione, Dio ha promesso un' essicacia infallibile alle orazioni. Non è così? Sì senza dubbio. E perchè dunque la maggior parte degli uomini non ottiene ciò, che si prega? Manca Dio forse della parola sua, o prende 🙇 deludere i nostri voti, e le speranze nostre diletto? Non è possibile, Ascoltatori. Dio è fedele, dice l'Apostolo, non può negare se stesso. (II. Ad Tim. 2.) Fidelis Deus, negare Jeipsum non potost. Egli dunque sicuramente non manca a noi; ma noi sibbene manchiamo a lui, e manchiamo per modo, che di un mezzo infallibile alla nostra selicità abusiamo talora sino alla nostra più misera perdizione. Questo è l'altro punto, che certo merita tutta la vostra attenzione.

Egli è dogma cattolico, insegnano i Padri con Agostino; e i Teologi coll' Angelico, che le promesse di Dio di un efficacia infallibile alla preghiera, assolutamente riguardano il vero bene dell'uomo, che non può altrove consistere, che nell'eterna felicità, e neimezzi della virtù, e della grazia per conseguirla. Questa è il solo oggetto, che me-rita supremamente l'ardore di tutti i voti di un spirico ragionevole ed immortale. E questa il dono sovrano in tutto degno di Dio, che senza restrizione ha promesso alla fedeltà, e alla costanza dell'orazione. In ordine agli altri beni caduchi per se stessi, e manchevoli della terra, queste promesse non sono per niun modo assolute, ma sotto la condizione, che esti sieno giovevoli, o

Quares. Granelli .

certo almeno non pernicioli a quello fin heatissimo, che dee voler sopra tutto, e pregarsi da Dio chi prega. S. Agostino, e S. Tommaso riflettono, che a pregar giustamente pregar non si può, che in nome del Salvatore, nome, che per se stesso e il vero oggetto della preghiera contiene, e ogni altro esclude, che a quest'oggetto si opponga per alcun modo. Dottrina certa, Uditori, fondata nella bontà infinita, e nella provvida benificenza di Dio, che falsi beni non può promettere alla fedeltà di chi prega, ma sì veraci. Dottrina chiara, espressa assai volte nelle sue divine parole: (Matth. 6.) Quarite primum Regnum Dei, & justitiam ejus. Dottrina consolatrice, che ci assicura di conleguire per voti quanto per meriti non otterremo giammai.

Ma che fa egli, Uditori, la maggior parte degli uomini su questo punto? I beni assolutamente promessi alle nostre preghiere appena è mai, che li preghiamo da Dio. Incerti della nostra salvezza, agitati da dubbi amari di conseguirla, cerchiam vanamente conghietture, argomenti, indizi della prede-Minazione; vorremmo ottenerne una certa rivelazione, che ci togliesse di dubbietà. Predominati dalle nostre passioni, avvolti tra mille lacci di colpe, stretti d'assedio dal nostro crudo avversario, vorremmo pure camparne salvi. Iddio ci ha detto: Pregate, chiedete, domandate grazie e salute, ch' io vi prometto, v'esaudirò. Per poco, che io quasi dissi, non gli crediamo, tanto si pare, che siamo languidi, e noncuranti a domandargli niente di tuttociò. Le vocali preghiere, che pur contengono queste domande, a che siam soliti recitare, non sono punto animate dal nostro cuore: parliamo in esse senza pregare. Eccovi, miei cari Uditori, la ragion vera, per cui quantunque abbiamo tutti un mezzo facile, pronto, e infallibile di salvarci, tanti pur nondimeno si perdano miseramente.

Sapete, dove siam fervidi, siam costanti, importuni, e solleciti pregatori ? Qualor si tratta di alcuno di questi beni terreni a noi non promessi assolutamente da Dio. Un figlio, un maritaggio, una fanità, un felice riuscimento di un commercio di gran guadagno, una lieta vittoria di una lite di grossa rendita, oh allora sì, che si stancano di preghiere, e gravansi di mille voti gli altari allora ci ritornano alla memoria le promesse di Dio, e presumiamo per poco di strignerlo ad esaudirci, quasi egli pur ce ne fosse

debitor di parola.

Io ·

Io non condanno, Uditori, che ci preghiam da Dio questi beni. Egli solo n' è l' Autor vero, e il Signore, e noi dobbiamo pregarlici da lui solo. Condanno, che pervertendo il diritto ordine della paterna sua provvidenza, questi sieno i primi e gli unici, che di verità ci preghiamo; condanno, ch' egli ci sembri un mistero di sì difficile spiegazione, se a lui non piaccia di consentirlici; e fopra tutto condanno l'amarezza, l'impazienza, ela niuna rassegnazione di queste nostre preghiere. Voi felice se Iddio non vi ascolta! dice il Padre Sant' Isidoro. Cotesta vostra preghiera, che a voi sembra sì inutile, cotesta stessa è efficace: ( S. Isidor. ) Multos Deus non exaudit ad voluntatem, ut exaudiat ad salutem. Anzi però appunto, soggiugne S. Agostino , che l' orazione è esticace per se medesima, invece di un falso bene, che male desiderate, v' ottiene il vero, che ad ogni costo dovreste desiderare: (S. August.) Fide. liter supplicans Deo pro necessitatibus bujus vita, & misericorditer auditur, & misericorditer non auditur : quid enim infirmo fit utilius, magis novit medicus, quam ægrotus. Ma noi non sappiamo fidarci a Dio almeno in quella guisa medesima, in che sogliamo fidarci a un uomo; e tollerando con pace che il medico ci contrasti una tazza di fresca acqua, qualora brugiam di sete, o ci obblighi a cure, e a tagli dolorosissimi, se sia giovevole per suo giudicio alla nostra salute, non sappiamo soffrir, che Dio o ci nieghi una dannosa prosperità, o a tollerar ci conduca pazientemente un'utilissima tribolazione. Che è ciò, Cristiani, se non volere, che l'orazione da Dio promessa essicace per la salute, non solamente divenga inutile a questo fine, ma perniciola?

Di satto, conchiude S. Agostino, è alcuna volta quest'abuso della preghiera amara, impaziente, disordinata, a Dio sì nojoso e sì grave, che mossone a giusto sdegno consente adirato ciò, che propizio non avrebbe mai consentito: (S. August.) Sape Deus iratus concedit, quod male ab eo petitur, prasciens noxium suturum esse prenti. Comprendetene

la verità coll'esempio.

Aveva pur diamzi mosso dal diserto del Sina il popolo d'Isdraele: quando nojato della manna prodigiosa, con che Dio il paseva per quell'inospita solitudine, con amarezza, e con lagrime domandò carni a mangiare: (Num. 11.) Flagravit desiderio sedens, En selona, En ait: Quis dabit nobis carnes ad vescendum? Salirono sino al Cielo i sospiri di questo popolo ingrato, sali la voce del sunesto suo pianto. Ma assai dispiacquero a Dio questi voti, gli dispiacquero queste lagrime: Iratusque est furor Domini valde. Però idegnato altamente parlò a Mosè, e, Vanne, dissegli, vanne a questo popolo ingordo. Chieggono carni a mangiare: or bene, tu dirai loro ... Che aspettate Uditori? Che essi non pure non le otterranno; ma che alle nubi prodigiose comanderò, che non verfino neppur la manna: sì, morranno tutti di fame? Niente di ciò, miei Signori. Tu dirai, Dio proseguì, che otterranno subitamente quanto esti chieggono, che domani io. farò loro portar dall' Affrico le carni più dilicate e più elette in copia sì ridondante, che per la nausea escano lor degli occhi, perchè io sono altamente sdegnato: (Ibid.) Ut det vobis Dominus carnes, & comedatis donec exeat per nares vestras, & convertatur in nauseam, eo quod repuleritis Dominum, In fleveritis coram eo. Dio non tardò a tenere la sua promessa. Si videro tosto a nembi venire le coturnici, e stanche dal lungo volo cader volontarie tra le lor mani. Di presso a tre millioni di persone, quante erano a quel diserto, non v'ebbe alcuno, che non avessene quante più seppe desiderare. Eccoli però già sparsi pel vasto campo farne per ogni luogo conviti lauti, e con estrema intemperanza divorarsi le pingui carni alle lor lagrime concedute. Ma che? (Pfalm. 77.) Adbuc osca eorum erant in dentibus eorum, In furor Domini irruit super eos. Giacevano altri ne padiglioni, altri per la molle erba distesi e gonfi della lor crapula; quand'ecco l'ira di Dio scendere a far vendetta del lor peccato. Ecco funestarsi ogni tenda per una morte inaspettata e improvvisa; ecco cangiarsi in tumuli di cadaveri quelle, che dianzi erano tavole di convitati; ecco i vivi restati attoniti e pavidi fra tanti morti assannolamente affrettarsi a dare a'miseri sepoltura. Sinchè partendo, quanto prima il poterono da un luogo così funesto, ci lasciarono per istruzione de'posteri questo titolo memorabile, Sepolcri del defiderio: (Num. 11.) Vocatusque est ille locus, Sepulchra concupiscentia.

Che può egli dirsi, Uditori, di più terribile, o di più chiaro? Conchiude, ed applica la Scrittura col P. Sant' Agostino il Pontesice S. Gregorio: si ottiene da Dio sdegnato il compinento di un desiderio dannevole, in cui speriamo la nostra felicità, e poi trovianto il nostro sepolero. (S. Greg. M.) Majoris quippe iracundia est, cum hoc tribuitur, quod male desideratur: unde per Prophetam dici-

dicitur: Adbuc elcæ corum erant in dentibus eorum, & furor Domini irruit super eos. Scrivete, o Donna, scrivete in fronte di quella cafa, in cui fiete entrata, portataci, dirò così, dall'impazienza e dall'ardore de' vostri voti, eppure ci vivete oggi sì misera, e forse nimica a Dio: Questa casa è il sepolcro del mio desiderio: Sepulchra concupiscentice. Scrivetelo, ambizioli, su i vostri leggi; scrivetelo, interessati, su i vostri scrigni, scrivetelo, o Crisliani, su tutti i luoghi di quelle prosperità temporali, che senza rassegnazione, senza pazienza, senza ordine vi siete con amarezza, e con lagrime da Dio pregate. Tutti sono sepolcri del desiderio: Sepulchra concupiscentiæ.

Oh voi felici se questi fervidi desideri, questi voti incessanti, che avete acceso nel voltro cuore per ottenere da Dio caduche prosperità, che sono pascoli delle vostre passioni, li aveste diretti a vincerle? Voi, che ora ardete in un incendio d'impure fiamme, avresle già trionfato della ribelle concupiscenza, e vivereste un'angelica vita; voi che questi fallaci beni legano adesso, e stringono a mille lacci di colpe, già sentireste la dolcissima libertà dei figliuoli di Dio. Questi sono, cari Uditori, gli oggetti veri delle divine promesse, questi i frutti inestimabili ed immanchevoli d'un' Orazione fedele. Mas come dunque dobbiamo noi riformare, ed a qual metodo le preghière? Sarà il suggetto dell' altra Parte, se prima piacciavi che ripoliamo ...

#### SECONDA PARTE.

L'ultimo errore infine, per cui noi ci opponiamo all'efficacia infallibile dell'orazione, egli è perchè quando ancora preghiamo beni utili alla falute, non li preghiamo però nel modo, a cui Dio ha legato le sue promesse: (Jacob. 4.) Petitis, Go non accipitis, l'Apostolo Jacopo, eo quod male petatis. L'Angelico San Tommaso (D. Th. II. 2. q. 83. a. 5.) raccoglie dalle Scritture queste due positive condizioni, oltre le negative, che già abbiamo accennato: Pie, do perseveranter; pietà e perseveranza. Pietà, vale a dire, spiega l'esimio Interprete dell'Angelico, sede, umiltà, stato, o desiderio sincero della carità abituale.

(Jacob. 1.) Postulet in side nibil hæsitans, dice S. Jacopo. L'Orazione non può essere senza sede; ma una sede, che la renda esticace, dee sosteners su le divine promesse immobili ed infallibili, le quali sgombrino

il nostro animo d'ogni dubbio di forse non conseguire da Dio i beni eterni, che domandiamo, e i mezzi per ottenerli. Se pregando, noi dubitiamo, questo è segno manifestissimo, che noi dunque appoggiamo la nostra fede a qualche altro principio debole e vacillante, e però siam somiglianti, segue l' Apostolo, a un instabile flutto del mar procelloso. Spinto esso dal vento e dall' impeto suo natio viene alla spiaggia. Stendesi fopra d'essa allargandosi e disciogliendosi par, che l'abbracci. Ma che? Coll'impeto stesso, con cui ci venne, ne parte, e non sì tosto la tiene, che l'abbandona. Qui enim basitat similis est fluctui maris, qui a vento movetur, On circumfertur.

Alla fede si vuole aggiugnere l'umiltà. Dio rimirò, dice Davidde, l'orazione degli umili, e non ebbe giammai a vile le lor preghiere. Ma noi facciamo soventemente concorso alle sue Chiese e agli Altari, con un sembiante e un portamento sì altiero, che sembra anzi, che noi pensiamo d'onorar Dio, e i suoi Santi con una visita di splendore e di gala, che non di pregare, siccome poveri e miseri, a una divina misericordia. So, che l'umiltà debb'essere virtù interna; ma so non meno, che come il buon colore da un corpo sano, così ella fiorisce nell'esteriore di un animo, che la possegga. Ester ricordata pur dianzi, diceva a Dio, che non portava la sua corona ne giorni del suo silenzio e delle sue orazioni: (Esth. 14.) Tu scis, quod non portem illud in diebus filentii mei?

In terzo luogo l'orazione perchè sia essicace in vigore della promessa di Dio, o vuol esser congiunta colla carità abituale, o almeno coll'essicace desiderio di essa. Lo che è quanto dire: o la persona che prega, debb' essere in grazia, oppur se trovasi per sua miseria in peccato, dee vivamente desiderare la sua conversione. Voi moltiplicherete le vostre preghiere, dice Dio per Isaia, ma io non le udirò; perchè piene di sangue, cioè di peccati sono le vostre mani.

Dubbiasi fra Teologi, se Dio abbia promesso esticacia alle orazioni dei peccatori, ed escludendo concordemente dalla promessa que sinfelici, che sono fermi di durare nel loro peccato, ristringono la quistione a que soli, che bramano rompere le lor catene, e convertissi di cuore a Dio. Ora di questi insegnano, che quantunque nella Scrittura si parli loro con termini assai dubbiosi, com è in Daniele, (Dan. 4.) Forsitan ignosset deliciis tuis, e negli Atti Apostolici

(AA. 8.) Roga Deum, si forte remittatur ti-bi; pur nondimeno i Padri S. Basilio, S. Giovanni Grisostomo, S. Agostino con altri molti, e assai Teologi coll'Angelico, fondando la lor dottrina nell'orazione del Pubblicano, nella parabola di Gesù Cristo narrata, dell' importuno, che prega la notte, e ottiene quanto ha mestieri per albergare il suo Ospite: ( Luc. 11. ) Dico vobis: Etst non dabit illi, qued amicus ejus sit; propter improbitatem tamen ejus, surget, & Agbit illi; finalmente sulle espresse parole del Salvatore: ( Ibid. ) Omnis, quis petit, accipit. Omnis, hve justus, sive peccator, come spiega il Grisolomo; conchiudono, che infallibile ed esficace è la preghiera non solamente del giusto, ma aneora del peccatore seppur non manchi delle condizioni accennate.

Finalmente vuol essere perseveranza: (Luc. 18.) Oportet semper orare, En non desicere; la qual divina sentenza spiegando S. Agostimo, dimostra, che questo è ordine convenientissimo della provvida benesicenza infinita, ch'ella tardi non rade volte a consentire le grazie ancora spirituali, perchènoi siamo per la preghiera ripetuta più servida, e non mai stanca più disposti a ricevere le maggiori. Oh Dio! Egii è gran tempo, ch'io sprego,

nè però ottengo: ho io ancora a pregare?' St, Cristiani, risponde S. Agostino, perocchè Dio differendo, non però niega: ( S. Aug. ) Cum aliquando tardius dat, commendat dona, non negat. Più dolce, segue Agostino, vi sarà un dì l'ottenere ciò, che subito conceduto forse terreste a vile. Pregando e ripregando voi dilatate la capacità per se angusta del vostro cuore, e la grazia, cheverrà tarda, verrà più abbondante: Petendo, 🕩 quarendo crescis, ut capias. Che tardiam dunque, o Fedeli? Nel nome augusto, onnipotente e pietolo del nostro mediatore, del noltro primo trateilo, di questo Dio Salvatore, usiamo infine senza abusarne, di un mezzo si necessario e si certo per la nostra, salute. Preghiamo con umiltà, con perseveranza, con fede, grazia e salute; che nè i una, nè l'altra non ci potrà Dio negare; egli, che le ha promesse. Oh frutto inessimabile di questa Predica! Se noi preghiamo così, non è possibile, che alcuno di noi si perda. Totti ficuramente ci salveremo. Verrà meno la Terra, i Cieli verranno meno: ( Luc. 21. ) Cœlum, & terra transibunt: Ma non così le parole, e le promesse di Dio: Verba autem mea non transibunt:

I A STATE OF THE S

# PREDICA XXI.

## VITA ALLA MODA...

Venite, & videte bominem, qui dixit mibi omnia quecumque feci.

Joan. IV. (Evang. fer. 6. post Domin. 3. Quadrag.)

B il Mondo de giorni nostri sia peggiore o migliore del Mondo antico, questa è quistione, che il Savio tacciò di
stolta, (Eccl. 7. 11.) e le Storie divine e umane convincono di dubbiosissimo
scioglimento. Il certo è, Ascoltatori, che
i vizì di un secolo non vaglion mai a disesa di quelli di un altro secolo, e che
se i loro ebbono purtroppo a piangere i nostri Padri, noi a'nostri non meno dobbiamo
le nostre lagrime. Il Mondo di questa età,
in cui siamo caduti a vivere, è sorse più
mansueto, più socievole, e più civile, che
non su un tempo; ma è egli per tutto ciò a
giudizio vostro, Uditori, più Cristiano Tre

gravissimi abusi ci regnano a'giorni nostri, che senza indagar vanamente, se sien peggiori di quelli de'giorni altrui, noi dobbiam riconoscere, siccome i veri disordini del nostro secolo, che sanno il Mondo secondo l'espressione dell'Evangelio, (Jo. 16. P. In alibi passimi.) un Regno di consusione, di scandalo, e di rovina, e che un Ministro dell'Evangelio dee mettervi sotto gli occhi non men di quello, che il divin Salvatore sacesse i suoi alla Divina Samaritana: Divit mibi emnia quecumque seci. Il primo abuso è del tempo, il secondo delle sustanze, il terzo è dello spirito. Comprendete partitamente la serie de'nostri mali. Il tempo si disordina in guisa nei

mon-

mondani divertimenti, che non ne resta per i mezzi della salute. Le sustanze si scialacquano in guisa nel lusto mondano, che non ne resta per i doveri della salute. Lo spirito si pregiudica in guisa nelle mondane sollie, che non ne resta per i pensieri della salute. Eccovi, Ascoltatori, il carattere di quella mondana vita, che sendo propria de' giorni nostri, io oggi mi farò lecito di nominare vita alla moda; carattere condannato altamente non meno dall' Evangelio, che dall' augusto esempio manisestissimo dell'ordine, della pietà, e della viva religione del luogo dov'io vi parlo. Incominciamo...

### PRIMAPARTE.

Il tempo dunque si disordina in guisa nei mondani divertimenti, che non ne resta per i mezzi della salute. Questi sono singolarmente l'Orazione, la parola di Dio, la frequenza de Sacramenti. Ma come usar ne potrebbono le persone, che menan vita alla moda? Io abborro dal farvi qui una fatirica e mordace descrizione delle ore del loro giorno, e di quelle della lor notte; ch' io sono sempre per piagnere, non mai per deridere gli altrui mali. Ma se la notte si dia pressochè tutta alla veglia, certo è necessario, che una gran

parte del giorno si dia al sonno. Ora la Religione non ha questo costume, ma instituito ha le cose conformemente all' ordine della natura. Ella ha supposto, che lo quiete ore notturne dovesse essere per gli uo: mini di solitudine e di riposo; quelle del chiaro giorno di commercio e di fatica. Però a queste ha ordinato le pubbliche sue preghiere, e i suoi sagrifizi, a queste l'istruzione a fedeli della divina parola, e l'uso dei Sagramenti . ( Pfalm. 103.22. ) Ortus est fol ... exibit ad opus suum, dicea Davidde descrivendo il ordine naturale dell'Universo, 🕒 ad operationem suam usque ad vesperam. Fa-&a est nox, in ipsa pertransibuntomnes bestiæ Sylve. Pensate se per tere selvaggie veglianti e erranti fra le tenebre dell'alta notte ha mai inteso descrivere le più culte, le più gentili e mansuete persone della Città.

Sendo dunque, Uditori, così ordinate le cose naturalmente, come profittar ne potrebbe chi altera così le ore della notte, e del giorno, che la mattina è perduta licuramente? Eccovi con ciò solo o fatti inutili, e impraticabili, o certo al fommo difficultati i primi mezzi diurni della falute.

Ma via: poiche il tempo, che io aveva ordinato, non ti è piaciuto, parmi, che Dio,

Uditori, volga a ciascuna delle persone mondane quelle parole medesime, che udì da Giobbe: ( Job. 14. ) Conflitus mihi tem-pus, in quo recorderis mei: Segnami un tempo, in cui tu voglia ricordarti di me. Nella nuova distribuzione, che tu hai fatta, hai tu pensato a darmene momento alcuno? Dimmi, a quale ora del giorno, a qual della notte dovrò io vederti nell'atto di adorare, di riconoscere, d'invocare chi ti creò, di pregarmi di quelle grazie, senza cui eternamente ti perdi, e che la mia provvidenza piena d'equità, e di giustizia non dee, nè vuole concedere, che pregata: Constitue mihi tempus. Che rispondete?

Oh Dio! E che potrebbe rispondersi dalle persone, che menano questa vita; La notte, e la mattina è perduta. Le poche ore del giorno, che restano tuttavia, quando un affare di gran rilievo, quando una convenienza, a cui è forza adempiere, gli amici, le mense, le visite le si divorano. Presto assai li la notte, e ricominciano l'ore, che sono troppo occupate sin presso a giorno. Bilogna di più adornarsi, conciarsi, abbigliarsi, e queste cose bisogna farle alla moda. Voglionci oggimai ugualmente per debolezza del viril iesto, che per vaghezza del femminile le lunghe ore, e appenna si trova tempo da respirare. Pelice chi può cogliere il punto di una Messa precipitata! Se Dio restasse contento di questi pochi momenti, questo forse sareb. be il tempo, che noi potremmo segnargli.

Sì, Ascoltatori, io lo dirò arditamente: questo tempo, benchè brevissimo, sarebbe pur qualche cosa, se da chi vive alla moda, almeno di quello tempo non si usalle alla moda. Ma ohimè, che nè tanto di fede, nè tanto di religione non conduce ad affiftere al Divin Sagrifizio quelle persone, che almeno i pochi momenti, in cui esso si compie, da Dio, che vede la mente, e il cuore, si possano riconoscere, siccome un tempo costituito per adoratio, per riconoscerio, per pregarlo. L'irreflessione, l'irriverenza la noja, l'impazienza, la distrazione perpetua lo si rapiscono, e partesi dalla Chiesa senza sapere di aver fatto altro, che di esserci stato. Ripeta adunque, ripeta Iddio, che tuttavia n'ha ragione, la sua amara domanda: Constitue, constitue mibi tempus, in quo recorderis mei.

Oh tempo, tempo! a che dunque se'tuagli uomini conceduto, le i giorni, e i mesi, e forse talora gli anni, segni e misuri, senza condurre un ora felice, che sia a Dio accettevole, che tempo sia di salute! Sarebbe a inorridire, Uditori, per un'anima sinceramente sedele passare un giorno solo così. Non vorrebbe, che questo entrasse a sar numero ne giorni degli anni suoi. No, pregherebbe ella a Dio, questo giorno inselice, (Job. 3.) non computetur in diebus anni. Che sarà dunque passarci le settimane, i me-

si, gli anni, le età?

A conoscerne via maggiormente il gravissimo, e satal danno, io vi prego rislettere, Dilettissimi, che perduti così i primi mezzi della salute, non solamente si perdono le occasioni di pressochè tutte l'opere virtuose, e cristiane, che sono legate a un ordine più regolato di tempo; ma il tempo stesso si perde, ch'è in se medesimo il primo mezzoessenziale, ed intrinseco della salute. Ogni momento n'è così prezioso, ne vale tanto, riflette il Santo Padre Bernardo ( Bernardus serm. de temp. ) quanto val Dio, perchè in ogni momento, che sia bene impiegato, non si guadagna nientemeno, che Dio: Tempus tantum valet, quantum Deus; quippe in tempore benz consumpto comparatur Deus. Tempo brevissimo della vita di un uomo, che vola, e passa tanto rapidamente, che non si trova da' savj velocità, a cui poterlo paragonare. Giobbe tra gli altri ne formò delle immagini, di cui non parve essere mai contento. I miei giorni, dic'egli, vanno più rapidi de' rapidissimi corridori: (Iob. 9.) Dies mei velociores cursore: più delle navi, che portan carico di frutte preste a marcire: ( Ibid. ) Quasi naves poma portantes: più dell' Aquila, che dalla fame cacciata piomba fu la preda: ( Ibid. ) Sicut Aquila volans ad escam. Basta vivere qualche età, e poi volgere addietro un guardo a sentire la verità delle divine parole; che tutto il tempo di nostra vita non è che il passaggio di un'ombra. (Sap. 2.) Unbræ transitus est tempus nostrum.

Ora un tempo sì prezioso, un tempo sì breve, eppur tempo, da cui dipende tutta l'Eternità, si potrà perdere impunemente così? Sarà soffribile nel Crissianesimo, sarà tenuta innocente quella moda di vivere, che lo disordina, che lo consuma, che lo profa-

na di questo modo?

Ah, miei cari Uditori, che questo tempo che passato una volta, noi non potremo richiamare mai più, Dio potrà un giorno, piangeva l'inconsolabile Geremia, potrà, e vorrà richiamarlo contro di me, perch'iogli renda ragione del come l'avrò passato, (Thren. 1.) Vocavit, vocavit tempus adverfum me. Oh nuovo esercito, e formidabile,

che sarà questo del tempo, che Dio giustissimo metterà a fronte di un' anima trascurata, e mondana, o al punto della sua morte, o certo a quello del suo giudizio! Consideriamolo, Ascoltatori, un momento, riconosciamone la forza, e l'ordine, le schiere, e l'armi, che lo rendono spaventevole. Parmi, che a quelto esercito composto tutto di tempi, vada innanzi, e presieda a guisa di condottiero, quel terribile Angelo descritto da S. Giovanni, che avente un piè sulla terra, l'aktro sul mare gridò, egiurò per Dio vivo altamente, che tempo non ci sarebbe più stato: ( Apoc. 10. ) Juravit per viventem in sæcula, quia tempus non erit amplius. No, anima iventurata, tempo avvenire di misericordia, di grazia, di merito, di libertà non ci sarà più per te: Tempus non erit amplius. Mira alle mie spalle il passato, che su già tuo. Ecco in ordinanza disposto il tempo tutto della tua vita. Dio è, che lo ha ri-chiamato, e comandatomi di ordinarlo così in battaglia contro di te: Vocavit tempus adversum te. Osserva com'è diviso in due ale, che formano due eserciti. L'una è di giorni, l'altra è di notti. Qual delle due ti comparisca più spaventevole, più armata, più torte contro di te? I tuoi anni, le tue età ne formano, e ne conducono le varie schiere. Riconosci fra esse le primavere, i carnovali, gli autunni, e i santi tempi medefimi delle quarefime, delle pasque, de'giubbilei, delle più sacre solennita, che il perpetuo disordine de' tuoi costumi poco, o nulla ha distinto da i di profani. I lunghi giuo. chi, le danze libere, i teatri, le veglie, i conviti, l'ozio, e la vanità segnano tutte l'ore, che il sonno non ha occupato, etutte le armano terribilmente contro di te. Oh Dio! di tante notti, di tanti giorni, di tanti meli, di tante stagioni, di tanti anni, che vedi ora ichierati sotto degli occhi tuoi, dov'è un giorno, dov'è una notte, dov' è un ora intera, che tu abbia santificato? Alcuni pochi momenti d'incerta Religione compariscono nondimeno divisi da questa armata di tempi schierati contro di te. Ma son sì pochia sì squallidi, di buone operesì disarmati, che non ardiscono di sar fronte a quest'esercito innumerabile, che ti è nemico: Vocavit, vocavit tempus adversum te. Oh vista, Uditori, oh spettacolo d'alto orrore per un'anima cristiana ridotta al punto della sua morte, o a quello del suo giudizio, la quale pensi a qual fine Iddio le ha dato il tempo!

Eppur notate attentamente, miei cari, ch'



io non ho qui nominato, non ho descritto alcun grave peccato distinto da questa perdita sola di tanto tempo. No, io non ho accompagnato alle vegliate ore notturne, nè gli scandali dell'innocenza, nè le insidie dell' onestà, nè le dissolutezze dell'impudicizia. Al giuoco non ho congiunto, nè gli eccessi della profusione, nè le impazienze, gl' inganni, le disperazioni dell'avarizia; non la licenza a teatri, non l'immodestia alle danze, non l'intemperanza ai conviti. E' il solo tempo, Uditori, il solo tempo perduto in questa serie di vita, di cui vi parlo. Questo solo forma l'esercito, che Dio oggi per la mia voce vi mette sotto degli occhi. Me felice, che io non debbo ripetere a chi m'ascolta le parole dell'Angelo condottiero di questo tempo! Tempus non erit amplius. Sì, Dilettissimi, la divina mifericordia ci dà ancora del tempo: ma quanto? Forse anni, forse mesi, forse giorni, e forse non più, che ore, o momenti. Ah Christiani, neabbiamo perduto affai. Basta così. (I. ad Cor. 7.) Tempus breve est: conchiuderò questo punto colle divine parole di Paolo Apoltolo, reliquum est, ut qui utuntur boc mundo, tanquam non utantur; præterit enim figura bujus mundi. Restaci poco tempo; non ce n'èpiù da perdere; questa vita mondana, che così lo disordina, non ha ad essere più per noi. Dannist chi vuol dannarsi alla moda; benchè il dannarsi, e dannarsi per nulla, è la follia della più vecchia usanza, che sia al mondo. Così a Dio piaccia ularci milericordia per lo passato, come riformeremo il nostro tempo per l'avvenire. Sì, Ascoltatori, (Ad. Epbes. 5. ) redimentes tempus, dice altrove l'Apostolo, quentam dies mali sunt. E' forza farlo per profictare dei mezzi della salute, che sono legati al tempo, per profittare del tempo stesso, ch'è il primo mezzo della salute: perdita irreparabile, che sa la vita, -che diciam vita alla moda.

'Ora altro danno di un altro ben più sensibile, e che può dirsi più nostro, io debbo farvi brevemente sentire: danno delle sostanze, che in secondo luogo ho proposto. Se il tempo si disordina in guisa nei mondani divertimenti, che non ne resta per i mezzi della salute, le sostanze si scialaquano in guisa nel lusso mondano, che non ne resta per i doveri della salute. Rinnovatemi l'attenzione.

Doveri della salute io dico, Uditori, tutti i doveri dello stato, in cui ci ha messo Iddio, che si adempiano per le sostanze. Un padre, ed una madre debbono provvedere all' 'educazione, al sostentamento, allo stato dei lor figliuoli, secondo la condizione, in cui sono nati. Un amministratore, e un ministro di roba altrui, debbe farlo con fede, con integrità, con industria a vantaggio del suo Signore; un tutore a quello del suo pupillo; un Principe, o un Magistrato a quello del popol suo. Un erede dee adempiere sedelmente ai carichi della sua eredità, soddisfarne i legati, pagarne i debiti, eseguirne le ordinate disposizioni. Tutti debbono pensare a' poveri, e soddisfare al precetto naturale, e divino della limofina. Questi sono doveri indispensabili per salvarsi a chiunque abbia sostanze di questo Mondo, e che io dico pe-

rò doveri della falute,

Ma che sa ella, Uditori, la mondana vita alla moda? Non adempie a questi sacri doveri: non basta: si costituisce di più in una misera, ma volontaria, e colpevoie impossibilità di adempiervi mai. Scialaqua turto in un lusso, che non può sostenere senza o ulurpare, o fraudare, o profondare il proprio, e l'altrui. Sembra, che questo lusso non potrebbe essere, che de' ricchi, e de' grandi: ma regna forle, e senza forse altrettanto nelle mediocri, e nelle povere condizioni. Come il primo elemento, dirò così, l'anima della vita, di cui vi parlo, è l'ambizione, e la vanità, tutti studiano di parere più che non sono, nè ceder vogliono di guisa alcuna a chi nel vero può più. Soffrirassi dalla miseria di abitar male, di mangiar peggio; ma non vestire, non comparire, non divertirsi alla moda, questo non già. Chi crederebbe, Uditori, che più non fosse nè un mistero, nè un sogno, siccome su pel Monarca Babilonele, ( Dan. 2.) vedere non una statua, ma molte vive persone per la città, che hanno la testa d'oro, e il busto d'argento; eppure ne tanto rame, ne tanto ferro non hanno a formarsi il resto del corpo; che i piedi sono di creta. Come potrebbe non rovinare? Ma di questa ambizione, di questa importunishma vanità, di questo lusso alla moda, quali sono le conseguenze?

Figliuoli miseri! infelici figliuole! che nascerete di questi padri, e di queste madri godenti, e viventi così alla moda. Non ci farà di che spendere per educarvi: senza educazione resterete non meno senza virtu, che senza mezzi da procacciarlavi. La miseria vi nodrirà nella sordidezza, e ne' vizj sino a perirci. Disperate fanciulle, dove troverete voi una dote da costituirvi in convenevole matrimonio, o almeno da guardare in un povero chiostro l'onore, e l'onestà? Pupilhi

inno-

innocenti, voi sarete traditi. Creduli mercatanti, le vostre partite non si salderanno mai più. Creditori ingannati, non sarete pagati mai. Poveri Monisteri, spedali pubblici, pie opere della città, languirete d'inopia, nè un avanzo non ci sarà più per voi, di che potervi tenere in piedi. Morti, anime be-nemerite de' vostri eredi, e delle vostre famiglie, non isperate i suffragi, che alla fede de posteri confidaste. I vostri legati parranno si infopportabili, che non faranno adempiuti, le vostre disposizioni saranno dimenticate. Erati privati, e pubblici, popoli miserabili, che sia di voi? Bisogna defraudar tutto, divorar tutto, per mantenere nelle persone, che possono avvantaggiarne il lusso di nostra vita.

Eccovi nuovo esercito, Ascoltatori, di querele, di lagrime, di lamenti, che si dicono nella Scrittura voci di sangue, che vanno al cielo, e chiamano sulla terra i castighi di Dio: (Gen. 4. Ezech. 7.) Vox sanguinis clamat ad me de terra. Esercito tuttavia più formidabile, che non era quello del tempo descritto dianzi. Imperocchè finalmente il tempo perduto non nuoce, che a chi lo perde; le sossanze scialacquate così, sono un

pubblico danno, che nuoce a tutti. Ma ciò, che parmi su questo punto più miserabile, è l'insensibilità, la durezza, dirò di più, l'allegria, con cui la vita alla moda dispone gli animi umani a non commuoversi punto, anzi a ridersi di questi danni, la lusinga che non sien loro imputabili. Imperocche dicon essi, chi potrebbe a questi doveri impiegare le sostanze, che non ci sono? Se ce ne avesse, o creare se ne potesser di nuove, volencieri si adempierebbero. Ma le non ce n'ha, e crearne non è possibile. bilogna averci pazienza, e non pensare, che Dio, nè il Mondo possano mai esigere quello, che non si può. Così, Uditori, acchetandoli sull'impotenza presente pur troppo vera, si dimentica la cagione, che l'ha prodotta, e quella che la perpetua pur troppo rea, e colpevole dinanzi a Dio. Quest' impotenza reale non ci satebbe, se non si fosse voluto vivere, e vivere non si volesse tuttavia alla moda; lo che è quanto dire, se non si fossero vanamente scialacquate quelle sostanze, che Dio ci diede, e vanamente non meno non si volessero scialacquarne gli avanzi. Quale necessità ci è mai stata, o quale potrebbe esserci mai di viverci stoltamente

Non ho più tempo, Uditori, di esattamente descrivervi, e sarvi qui riconoscere a

parte a parte l'abuso, che si fa oggi delle sostanze in quel, che a giorni d' Ezechiele Profeta facea l'ingrata Gerufalemme . ( Ezech. 16.) Alcuni saggi ne ricorderò tuttavia, che prego non a rimprovero, ma sì a salute, ed a profitto ritornino di chi m'ascolta. Città misera, e sconoscente, che hai tu fatto, diceale Iddio, dimmi, ch' hai fatto del mie argento, e del mio oro, di ch' io t'aveva arricchita per onorarmi? Tu ne hai fabbricato degl'Idoli infaziabili, e ingordi, che ti hanno divorato ogni cosa, e all'infamia de' tuoi costumi hanno aggiunto la miseria della tua mendicità: Tulisti vasa decoris tui de auro meo, atque argento meo, quæ dedi tibi, & fecisti tibi imagines, & fornicata es in eis. Se giunta a tratti d'indosso per cagion loro quelle vesti medesime più leggiadre di color varj, di ch'io t'aveva adornata: Sumpfisti vestimenta tua multicoloria, 😉 operuisti illas. Poco è, che tu abbia alla loro voracità stoltamente profuso quel, ch'era tuo, benchè da me ricevuto; hai di più profanato, ed empiamente usurpato per cagion loro quel ch'era mio. Sì, il mio olio, e il mio timiamo tolto al mio Tempio, tu lo hai fatto ardere ai loro altari: Oleum meum, & thymiama meum posuisti coram eis. Che più? I tuoi figliuoli medesimi, le tue figliuole, che a me generalti, e a me dovevi nodrire, tu le hai a questi tuoi Idoli fagrificate nelle sostanze, che alla loro educazione servir dovevano, o alla lor dote. Misera! Tutto è perduto, tutto è divorato. Tulisti filios tuos, & filias tuas, quas generasti mihi, & immolasti eis ad devorandum. Tronchiamo, Uditori, tronchiamo questo tratto profetico, che segue, e finisce terribilmente colle minaccie degli eltremi galtighi, che si adempieron pur troppo sull'infelice dal giusto sdegno di Dio, e noi pensiamo a schivarli.

Moderazione, Uditori, meno di vanità, e di superbia; misuriamo alle sorze le nossere spese e sovvengaci, che per adempiere i dover nostri, non per servire alla sollia, e alla moda, Iddio ci ha dato sustanze, di cui dovremo rendergli un giorno ragione esatta, siccome non già signori, ma servi, amministratori, e semplici depositari di roba sua. Ad subsidium vita, conchiuderò colle belle parole di S. Basilio, (S. Basil. M.) ad subsidium vita, non ad malorum incitamentum divitia data sunt; pecunia anima redemptio, non exitii occasio. Resta per ultimo il terzo abuso tuttavia più fatale di un altro bene dell'uomo, che sa la vita al-

la moda, ch'è l'uomo stesso, dico il suo spirito in guisa pregiudicato dalle mondane sollie, che non gli resta un pensiero per la salute. Sarà il suggetto dell'altra Parte dopo un momento brevissimo di riposo.

### SECONDA PARTE.

L'abuso dello spirito, Ascoltatori, che sa la vita alla moda, è finalmente il più grave, e il più lagrimevole di tutti i danni ; perocchè rende tutti gli altri perpetui, e pressochè incorriggibili. Spirito io dico la facoltà naturale di un animo vivace, e pronto a conoscere, a pensare, a riflettere, a produrre plausibilmente i suoi pénsieri, e le fue riflessioni. Ora qual uso fassi di questo spirito dalle persone, che vivon vita alla moda? Alcune, per vero dire, non ne usano 'nè ben, nè male, perchè o ne mancano intieramente, o certo n'hanno si poco, che par ne manchino, tanto non saprebbon mai pensare, nè riflettere, nè parlare con alcuna giustezza, nè con alcuna profondità. Queste vivon così, perchè si vive così, e sono a guila di tronchi, che si cacciano in un torrente senza governo. Seguono la corrente dell' acqua, perchèli porta, nè sanno dove li porti, nè come, o perchè sieno portati. Urtano ciecamente ora a una sponda, ora all'altra. Quando li aggira un vortice, quando un cespuglio li allaccia, quando abbandonati si giacciono sull'arena. Anime inutili viventi a caso, che non pensano nè a Dio, nè al Mondo, e che potrebbon salvarsi, se alcun potesse salvarsi a caso; ma che pur troppo si perdono, troppo esposte da questa sorta di vita o a ommettere, o a commettere molte cose, per cui dannarsi.

Ma vivonci così nel Mondo altre non poche persone dell'un sesso, e dell'altro, che tanto lungi dal mancare di spirito ne hanno assai, e pensano, e conoscono, e riflettono acutamente, e produr finno con altrettanto di grazia, che di chiarezza, e di forza i lor pensieri, e le lor riflettioni. Questo è lo spisito, Ascoltatori, di cui si abusa miseramente dalle persone, che menan vita alla moda: spirito, che esternamente si perde sempre nelle follie; spirito, che internamente si guasta spesso dalle passioni; spirito, che satalmente si perverte talora dall'infedeltà. Oh danni, Uditori, lagrimevoli danni, che conosciuti a un lume alquanco più vivo di una seria riflessione fanno a molte religiose persone benedir mille volte quel felice momento, in

cui fuggite dal Mondo sono state da Dio sottratte al pericolo di viverci questa vita!

Imperocchè, Ascoltatori, uno spirito vivo, e alquanto più penetrante, che si trovi così introdotto nei costumi di un Mondo vago, piacevole, lusinghiero, non saprebbe viverci così gran tempo senza far nulla. Bisogna dargli un oggetto, che lo interessi. Non tarda troppo a trovarlo. Ma in quella serie di vita, quale potrebbe essere mai suorchè un oggetto, che lo perverte? Quì questo spirito occupa, ed esaurisce, dirò così, tut-to il suo suoco, il suo accorgimento, e la sua vivacità. Bisogna piacere, e finalmente ne studia i mezzi, e i modi. Bisogna ascondere molte cose, molte manisestarne, fingerne alcuné, altre dissimularne, trovar partiti, tempi, occasioni, profittare d'ogni momento, di tutte le favorevoli circostanze. Nascono dei pericoli, de' contrasti, delle opposizioni fortissime, e dispiacevoli. Quando schivarle, quando foffrirle, e quando bisogna vincerle. Eccovi tutti i pensieri, tutte le occupazioni di questo spirito, che io dico perduto miseramente nelle follie. Pensate, se Dio, l' anima, l'eternità possono averci luogo. Il sensibile, e il presente l'occupa tutto: l'insensibile, e l'avvenire non può occuparlo. Quando bene alcun di questi pensieri, o l' interna voce di Dio, o l'esterna della sua divina parola gli ecciti nella mente; questi fon semi, afficura il Salvatore medesimo nell' Evangelio (Luc. 6.), caduti in mezzo alle spine. Restano oppressi, nè possono riuscire a fruteo: Quod autem in spinas cecidit bi sunt, qui audierunt, la a sollecitudinibus, la divitiis, & roluptatibus vita euntes suffocantur, & non referunt fructum.

Ma sonoci in questo numero degli spiriti, che vanno ancora più oltre, nè solamente non resta loro un pensiero per la salute, ma giungono a perderne colla memoria la fede. Pretendono di coltivare lo spirito meglio, che i più non fanno. Dalla converfazione dei vivi, che li distrae, passano a quella de'morti, che li raccoglie, e alcuni eletti Libri leggendo, che i larghi margini, i pellegrini caratteri, e le dorate spoglie vieppiù commendano alla leggiadria della moda aggiungono la serietà della Filosofia. Ma quali Autori, quai libri leggono essi con tanto studio? Qual listema ne apprendono di così buona Morale, che li migliori? Ahimè, che le pagine, che io veggo tra le loro mani, non fono, che quelle, che (S. Ioan. Chrof.) S. Giovanni Grisostomo nomino: Arma Damonum, Ecclesia subversio: macchine di perdi-

zio-

zione. Questa lezione finisce di pervertire uno spirito, che le passioni hanno già troppo pregiudicato. Questi sono, di cui scrisse Davidde, che le lor menti giungono finalmente all'estremo della stoltezza, che si corrompono, e guastansi da loro studi abbominevoli alla Sapienza di Dio: (Psalm. 13. per totum.) Dixit insipiens in corde suo: non est Deus. Corrupti sunt, & abominabiles facti sunt in fludiis suis: Che le conserve delle cognizioni, che acquistano, e che producono, sono sepoleri aperti d'errori, di menzogne, e d'inganni : Sepulcrum patiens est guttur corum, linguis suis dolose agebant: Che i loro discorsi sono amari, e maledici spiranti un'aura mortale, come il veleno degli aspidi: Venenum aspidum sub labiis eorum, quorum os maledictione les amaritudine plenum est. Che se non tutti giungono a questi estremi di perdere intieramente la fede, anzi di più di combatterla, e di deriderla nello persone, che la professano, tutti almeno di tanto la illanguidiscono, che in somma di bene, segue il Proseta, non ne sanno più nulla: Non est qui faciat bonunt, non est usque ad unum. Così Dio volgendo dal sommo Cielo uno iguardo su i figliuoli degli uomini, che menan vita alla moda, quasi sperando di ritrovare tra essi chi lo conosca, e lo cerchi, Dominus de Calo prospexit su-per filios bominum, ut videat si est intelligens aut requirens Deum, non ne trova pur uno di questo numero, che non lo abbia dimenticato, che deviato non abbia dai sentieri della sua legge, che non si sia fatto un peso grave, importabile, inutile sulla terra: Omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt. Il Profeta conchiude, che non è questa la strada della felicità, e della pace, che quella è anzi della miseria, e della perdizione: Contritio, & infelicitas in viis corum, & viam pacis non cognoverunt. Addietro adunque, Uditori miei amatissimi, addietro, addietro. Tempo, sustanze, e spirito, sono tre beni, di cui la follia del mondano costume non merita, un sagrifizio, che ci condanni eternamente, e ci perda. Nol voglia Dio, nè il consenta d'alcun di noi. Così sia.

transmiration are an area and a second area and a second

# PREDICA XXII.

## PURGATORIO.

Cum sublevasset osulos Jesus, lo vidisset quia multitudo maxima venit ad eum, dixit ad
Philippum: Unde ememus panes, ut manducent bi?

Joan. VI. ( Domin. 4. in Quadreg.

NA misera mostitudine, un popolo sconsolato io vengo oggi a presentarvi, o fedeli, perchè imitando la pietà, e la dolcezza di Gesù Cristo delle fameliche turbe ristoratore, vi piaccia d'essere a' loro mali pietosi, e a ristorarneli liberali. Parlo di quel popolo eletto d' anime predestinate, che nel carcere del Purgatorio il momento sospira della sua libertà per volare in feno a quel Dio, da cui egli è in un abisso di siamme tenuto così lontano. E me felice! ch'io debbo oggi parlare a un altro popolo eletto, pietolo, e fedele, a cui sono certo, che spira Iddio, e comunica colla sua grazia i dolci sensi della sua infinita misericordia. Senza però, che io riponga speranza alcuna nell'efficacia del mio parlare, io posso riporne assai nell' umanità naturale del vostro animo, e tutta poi nella grazia

di Gesù Cristo, che vieppiù lo ammollisee a favore delle sue spose. E forsechè non son elleno obbietti degni, e di tutta la naturale pietà, e di tutta la crissiana misericordia? Oh s'io potessi vivamente rappresentarveli, qual animo così barbaro fingere si potrebbe, ch'io non dovessi promettermi di commovere? Io divido in tre parti quella qualunque idea, che ho potuto sperare all'intendimento nostro opportuna: Nella condizione del loro stato, nel carattere del loro spirito, nella sorza del loro potere. Se vale a commovervi la miseria; quelle son Anime, che patiscono atroci mali di pena, nè però serbano reità alcuna di colpa. Questo è il loro stato; e sarà il primo punto. Se più vi tocchi il merito della virtù; quelle son Anime, che patiscono con una carità invincibile da tutti i mali. Questo è il loro carat-

tere; e sarà l'altro punto. Se finalmente vogliate avere all' interesse vostro riguardo; quelle son Anime, che niente non possono a vantaggio di se medesime, ma tutto possono per voi. Questo è il loro potere; e sarà il terzo punto. Somma pena fenza reità di peccato: fomma virtù fenza difordine di passione: somma efficacia per noi, senza alcuna forza per se medesime. Eccovi le traccie, e l'ordine del mio parlare. Oh Dio Salvatore, Dio amante, Dio sposo di quelle penanti anime, se mai altra volta io vi ho in questo luogo del favor vostro pregato, oggi io l'imploro tanto più vivamente, quanto parmi dover trattare presso del vostro popolo più assai, che la causa della lor pena, quella dell'amor vostro, e della vostra pietà. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Il Purgatorio, Uditori, ch' è luogo costituito tra il Paradiso, e l'Inserno, ha dell' uno, e dell'altro di questi termini contrarj, ed estremi. Sonoci nell'Inferno tutti i mali di colpa, e tutti i mali di pena. Quello è un abisso di tutti i tormenti, e di tutti i peccati. Nel Paradiso non è nè male alcuno di pena, nè alcuna macchia di colpa. Quella è una Regia, in cui non entra nè alcun dolore, nè alcun peccato. Ora il Purgatorio ha questa proprietà dell'Inferno, che in esso sono atroci mali di pene: ma nel tempo medesimo ha questo pregio del Paradiso, che non è in esso reità alcuna di colpa. Eccovi il vero stato di un'anima eletta chiusa in quell'orrenda prigione. Ella si trova essere in mezzo di tutti i mali, ma delle colpe, per cui li soffre, non ha, che il solo debito della soddisfazione. Stato di pura grazia, stato di pure pene; l'uno le rende misere, l'altro le rende amabili : qual oggetto potrebbe fingersi, che fosse degno altrettanto, quanto esse sono dell'amor vostro, e della vostra pietà?

E per ciò, che allo stato della lor pena appartiene, io non sono per farvene troppo orrida descrizione. Bastivi di sapere, che scrivendone i Padri, non dubitarono di affermare, che ardono quelle Anime in mezzo a un fuoco non solamente di una qualità somigliante a quel dell'Inserno; ma di una medesima atrocità; anzi del suoco stesso; Eodem igne palea comburitur, en aurum purgatur. (S. August.) S. Agostino. (S. Cyril. Hierosol.) Nihil differunt inter se tormenta infernalia ab iis que sunt in Purgatorio. S.

Cirillo Gerosolimitano. (S. Thom.) Idem ignis est, qui damnatos cruciat in Inferno, los qui justos in Purgatorio. L'Angetico S. Tommaso.

Sì, Ascoltatori, quelle fiamme medesime accese dalla divina Giustizia colaggiù nell'Inferno a tormento de'suoi nimici, ardono nel Purgatorio a pena de'suoi eletti: quella stessa materia, che colaggiù le nodrisce, anche nel Purgatorio le pasce; quella stessa virtù di tutti i tormenti producitrice, che penetra negli spiriti, e li comprende, e li assigge in modi maravigliosi, ma veri; quella stessa, ch' è nell' Inferno, è non meno nel Purgatorio.

Pur credereste? Una fiamma troppo più nobile, e in tutto spirituale, e vivissima as-sai più le accende, che non sa tutto il suoco di quell'ardente lor carcere. Amano, Ascoltatori, quel Dio medesimo, che le flagella; ma quest'amore, che fa-in Gielo un beato, perch'è un amore di godimento, fa un misero nel Purgatorio, perch'è un amore di desiderio. Non pensano, che a lui solo, non sospirano che per lui. Impero violentissimo di natura, e di grazia le spinge a Dio, le fa lanciare dirò così verso l'amato lor bene; argine insuperabile le rispinge, e tiene da lui lontane. Che tempesta, Uditori, che opposizioni, che pone d'interni affetti! Dove, o donde potro io trarne un'immagine, che vaglia in qualche parte a formarvene se non un degno concetto, una sensibile idea?

Io non so, miei Signori, se voi vi fiate abbattuti mai a vedere, o dalle cime di un' alta Torre, o da quelle di alcune marine rupi, una nave infelice, la qual battuta nell' alto dalla fortuna di grosso mare, ma giunta pur finalmente alle bocche di un porto amico, dalla contraria forza dei marofi, e dei venti ne sia respinta. Veduto areste la misera fare le prove estreme, e tutta l'arte tentare di sua salute. Quando l'un fianco, e quando l'altro piegare, e opporre alla nimica tempesta dei flutti flagellatori; quando una vela, e quando l'altra spiegare, e volgere ad ogni vento, sperando pur tra 'l furore di tanti avversi, trovare un filo d'aura pietosa, che la secondi. Cadono le stanche antenne, gli alberi affaticati si spezzano, le percosse vele si squarciano; pur non dispera. Alle perdute sarte procaccia sostituirne di nuove, si alleggerisce, si spoglia: or la vedete reggersi sulle cime degli alti flutti, ora precipitar nelle valli, che le apre sotto l'ondoso mare. Ora risorge, or ricade. Ai-

ta o cieli! Pietole genti soccorso. Ahimè! la mitera prega indarno. Ecco le tenebre di un'alta notte, che nuovo orrore conducono sul suo pericolo. Il porto è inaccessibile. Scostari dalla terra infelice, e va nell'alto a cercare se non salute, e riposo, almeno stato di pena meno agitata.

Sforzi inutili, Ascoltari, di servida fanta-fia a sspiegarvi l'agitazione, e la tempesta del desiderio amoroso, che in un mare di fiamme conduce a Dio un'anima predestinata. Impeto di natura, che cerca il suo fine, violenza di grazia, che al suo oggetto solpira, orror di tormenti, che in leno del suo ripolo implora Icampo, e rittoro, no miei Signori, trovar non possono sulla terra tra le nostre confuse, e languide idee un' immagine, che valer possa ad esprimerle, e vivamente rappresentarle. Deponiamone le speranze, e in quella vece studiam di conoscere qual argine sì insuperabile faccia a un de-

siderio sì ardente tanto contrasto.

Forse reità alcuna di colpa le macchia ancora, e dell'amor le fa indegne del loro Dio? Ben so, Uditori, che quella è l'idea, che il nome stesso ci forma del Purgatorio, come di un luogo, dove a quella guisa, che nel crociuolo di ogni scorie si purga l'oro, ed assinasi, così le macchie si tergono di quelle anime, che tuttavia meno monde perle sozzure di alcun peccato uscirono di questa vita. Ma a parlar veramente colla più esatta dottrina, che i migliori Teologi raccolto hanno dalle Scritture, e da'Padri, non è così. Questi distinguono nel peccato una reità di colpa, che macchia l'anima, e toglie in tutto, ed in parte le sue bellezze, ed una reità di pena, la qual non fa, che renderla debitrice alla giustizia di Dio della giulta foddisfazione costituita dalla sua giustissima Provvidenza. La reità delle colpe non si rimette, che in questa vita per la sincera ritrattazion del peccato, e per l'infusa grazia tantificante. Il debito della pena può restar tuttavia, e resta soventemente di fatto a scontare nell'altra. E' questo solo, Uditori, non macchia alcuna di colpa, che tiene l'elette spose di Dio in quelle siamme penose del Purgatorio. Così non senza assai testimoni di Scritture, e di Padri, l'esimio Interprete dell' Augelico S. Tommaso Francelco Suarez. Dunque pud Dio ripetere veramente a cialcuna di quelle penanti anime quelle dolci, e amorole parole de facri Cantici: (Cans. 4.) Tota pulchra es, amica mea, & macula non est in te. Tu sospiri, mia cara, tu peni, tu ti affliggi, tu ardi;

ma in mezzo alle tue afflizioni, ma tra l'or. rore de tuoi tormenti, tu però sei bella, nè macchia alcuna di colpa non è più in te, Tota pulchra es , amica mea , 😉 macula non est in te. Parole comolatrici, Uditori, ma che in noi certo, destar dovrebbono gran pietà. Stava l'innocente Susanna al Tribunale sacrilego di que' due Giudici scellerati di Babbilonia: ma un denso velo, con ch' ella erafi per onella ricoperta agli 'occhi de' circostanti ascondeva non men la grazia del viso, che la consusione, e il dolore dell'innocente. Quando coman arono quegl' iniqui che si scuoprisse: ( Daniel. 13. ) Susserunt, ut discooperiretur. Al levar di quel velo, e all'apparir di quel volto, narra il divino Istorico, chiunque la rimirò, e la conobbe non potè contenere su gli occhi il pianto: Flebant igitur sui, & omnes, qui noverant eam. Oh santa sede togliete il velo, che ci nasconde gli oggetti più degni d'esser veduti. Se in un' istante vi piace spegnere quelle fiamme, le liberar d'ogni pena le vostre elette, una sola di quelle anime belle fate in questo, punto visibile agli occhi nostri, Che impazienza, che commozione, che pianto vedrei destarsi in questo Popol pietoso per suo ristoro! Altro, che quello, che nella sala di Babbilonia destò l'aspetto dell' innocente Sulanna: Flebant igitur sui, & omnes, qui noverant eam. Chi di voi non vorrebbe, miei cari Uditori, a costo del sangue stesso, non che dell'oro, tanta bellezza togliere di tanta pena?

Ma voi sì le vedete, o mio Dio, queste amabili vostre spose, e voi poi potete sof. frirle in tanta desolazione? Possibile, che voi amiate chi tormentate così! Amor di tenero sposo, rigor di Giudice inesorabile, come nel vostro cuore possono legare insieme? Ah cristiani, questo è un mistero, dice il Pontefice San Leone, in cui dobbiamo adorare la sua Giustizia inviolabile del suo amore: (S. Leo M.) Ob tormenta misericor.

die! Amat Deus, & cruciat.

Ma se questo mistero, Ascoltatori, vi sembra sì incomprensibile, spiegatene un'altro, che io vi prego di riconoscere in voi medesimi. Voi sostenete d'amarle quelle penanti anime elette, non è così? Eppur di quanto dite, di quanto pensate voi di soccorrere alle lor pene? Questa Giustizia di Dio, che parvi così severa con este, e così misteriola, si rimette oggi alla vostra pietà. Dio salvatore ha instituito un sagrifizio per esse, che non gli è meno costato di tutto il suo sangue, e di una vita divina. Pregavi egli medéfino, perchè ne usiate a timettere quelle anime nel suo seno. Un ornamento, un piacere, poco oro, di cui vogliate privarvi per amor loro, può liberarne una schiera. Ricuserete di farlo? Dite, se non avrebbon ragione quelle povere anime abbandonate di querelara altamente colle parole di Giobbe: (Job. 19.) Quare persequimini me sicut Deur? Che Dio mi ami, eppure sossira vedermi afflitta, quest'è un missero: ma pure in qualche parte io l'intendo, perchè l'ossesi, Fratelli, congiunti, amci, concittadini in che v'ossesi con possesi con possesi con severi? Quare persequimini me sicut Deur?

Ma questa, Uditori, è già un entrare nei sensi del loro spirito. Seguiamole, s'egli è possibile, sedelmente, e dallo stato delle lor pene passiamo a conoscere in pochi tratti il carattere delle loro virtà. Rinovatemi

l'attenzione. L' idea della pazienza la più perfetta, quella è senza dubbio, che ci hanno lasciata i Martiri. Quelle anime grandi hanno vinto d'assai per la forza d'un'invincibile carità quanto ha fapoto pensarne mai la più solta, o più severa filosofia. Ma egli è forza di confessare, che quella no, non adegua delle penanti anime del Purgatorio. Lasciamo stare, che non è a far paragone tra pena, e pena. I Martiri non pativano, che nel corpo, i cui cormenti ristorati erano, e spesso vinti dalla felicità, e dalla pace, che a godeano nello spirito per nian modo penante: però gli atti della loro pazienza potevan' effere lietissimi, e poco men, che beati. Quelle anime soffrono nello spirico afflitto veramente, e penante; però gli atti della loro pazienza ben posson' essere fedeli, e santi, ma non già lieti, nè in guisa alcuna ristoratori. I Martiri adornavano del loró sangue, e d'ogni loro travaglio cresceano il pregio, e la gloria della corona loro. Quelle anime soffrono senza merito, perchè il lovo penare non è, che sola soddisfazione di debito in uno stato, a cui non può più rispondere mercede alcuna. I Martiri non pativano, che dalla barbara crudeltà dei tiranni. Quelle soffreno da Dio medesimo. Eppur l'amor loro, la costanza, la fede, non solo uguaglia, ma vince quella di tutti i Martiri. Comprendetene la ragione; que-Ro spirito eletto è una spirito confermato da Dio in grazia. I suoi atti non posson' esfere meritori, perchè g'à è nel suo termine; non lieti, perocche ello è penante: ma debbon essere tutti santi, perchè esso è san-

Quarel. Granelli.

to. Non mai un disordine, benchè lievissimo di Passione, non una momentanea impazienza, non un tedio, una noia, una stanchezza, dirò così, di patire.

Due prodigi, Uditori, che aggiunti insieme sanno a ciascuna di quelle anime elette il più amabile a un tempo, e il più pietoso carattere, che sosse mai; l'uno di pene, l' altro di pazienza; Dio nell'uno glorisica tutta la sua Giustizia, nell'altro spiega, e comunica alle sue spose tutta la sua santità.

munica alle sue spose tutta la sua santità.

Apriamo un tratto le porte di quell'orrenda prigione. Oh Dio! Che stanza di fuoco, e di tormenti! Ma udiamo per un momento le voci, che in quel profondo rifennano. Sono voci di benedizione, e di lode a quel braccio medesimo, che le flagella. Ripeton' esse, Uditori, in un modo maravigliofo quel Cantico, che rifuonava nella fornace di Babbilonia per la fedel gratitudine dei tre felici Garzoni , che Dio intatti , e lieti serbava in mezzo di quelle fiamme. Se non che quelli benedicevano un Dio, che per loro salvezza ne aveva spento gli arderi. queste benedicono un Dio, che per lor pena li accende. Sì, benedite, ripetono, opere cutte di Dio benedite quella mano onnipolsente, e pietosa, che vi creò, lodatelo, celebratelo, esaltatelo per tutri i secoli: (Daniel. 3.) Benedicite omnia opera Domini Domino. Quanto la fresca pingeia, e la rugiada ristoratrice; aftrettanto voi heneditelo o vivo fuoco, e cocentistimo ardore: Bonedicits ignis, & cflus Donino. Quanto la bella luce, e i chiati giorni fereni, tanto voi heneditelo ofcure notti, e meste tenebre spaventose del carcer mio; Benedicis nocies, & dies Domino, benedicite lux, & tenebre Domino. Quanto la pura aria, e le firmmanti selle del Cielo, tanto voi beneditelo turbini minacciosi, e ardenti folgori, che turbate il profondo di quest'abisso: Benedicite fulgura In nubes Domino. Oh Dio giuffo!! Dio fanto! Dio clementissimo, in queste siamme io v'adoro, in queste io riconosco la vostra misericordia, e la vostra bontà. No che io non ci sono dimenticata da voi, dolce mio spo-so. So che mi amate. so che bramate di liberarmene. Voi lo potresse per voi medefimo, ma l'ordine adorabile della vostra giustissima provvidenza chiede da voi, che il facciate per mezzo alerui. Adoro, e benedico quest'ordine costituite per voi. Sono i figli pietoli della vostra Chiefa, i nostri cari fratelli restatisi su la terra, da cui voleto che alpettiamo il soccetto. Che non possiamo sperare dalla lor sede? Che non dobbiamo prometterci dalla lor carità? Oh fratelli, figli, congiunti, amici pietà di noi, compafione, misericordia de nostri mali. Ora ricordivi, che siamo vostre, ora sovvengavi di quelle lagrime, che voi spargeste su le nostre agonie, dell' immortal gratitudine, che allora ci prometteste. Forse la loutananza degli anni ve ne ha illanguidita, e forse tolta la rimembranza. Ma sappi figlio, fratello, sposa, forella, amico, sappi ch' io peno ancora. Deh miei cari, che sia di voi, che cessi oggi lo stato della mia pena, che apra il mio carcere, che mi doni la libertà?

Cristiani, pietosi cuori e fedeli, che mi ascoltate, che degg' io loro rispondere per parte vostra? Che indarno pregano, che indarno sperano, che sospirano indarno? Ho so a dir loro, che sinte, e interessate furono le vostre lagrime, perside, ed insedeli furon le vostre promesse? Ho io a sar risuonare nel loro carcere quelle tremende parole: (Psal. 10.) Superbit impius, incenditur pauper? Voi povere abbandonate ardete pure, e penate; essi tripudiano. Voi restatevi ginude tra queste siamme; essi ne andran coperti d'argento, e d'oro. Voi in tormenti, essi in piaceri: Superbit impius, incenditur pauper.

Ah se ciò sosse, che siamme di giusto sdegno in quelle anime accenderei, che alta
vendetta a Dio chiederebbono contro una
durezza così crudele? Ma che parlo io, Uditori? Sdegno, e vendetta in quelle anime
predessinate? Perdonate al mio zelo questo
trasporto ingiurioso alla loro virtù. Misericordia esle gridano, pietà, e perdono, o mio
Dio, a quel fratello, a quel figlio, a quello
sposo, che mi dimentica. Un giorno sosse,
se voi degniate toccar loro il cuore colla
vostra divina grazia, saranno pietosi assai
vostra divina grazia, faranno pietosi assai
possente e benesico, sicchè vi servano, vi benedicano, e sieno un giorno su in Gielo compagni nostri.

Eccovi i sensi loro, Uditori; e guai agli uomini se non pregasser così. Arde la divina giustizia contro la nostra dimenticanza, ma i lero gemiti, insegna per la comunione de' Santi la Cattolica Chiesa, a favor nostro la placono, la disarmano, la impietosiscono. On virtù veramente invincibile a tutti i mali! On pazienza di carità imitatrice persetta di quella dell' uomo Dio salvatore, il qual pregava dalla sua Croce perdono ai suoi medesimi crocissisori, Pater dimitte illis.

Che se quelle anime sono così pietose verso de loro stessi nemici, che sara verso de horo cari, e veri liberatori? Io non so più, che due brevi ristessioni su la forza del lor potere. Nulla non possono, Ascoltatori, a vantaggio di se medesime, ma tutto possono a vantaggio di noi; anzi però appunto tante possono a vantaggio di noi, che niente non possono a vantaggio di se medesime. Sentite come.

L'amore infinito, che ha Dio per effe nello stato della lor pena, aggiugne una torza, e un'efficacia incredibile alla loro impetrazione. Quelta forza, e quelta efficacia non permettendo la divina giustizia, che giovi punto a rimettere del loro debito, perchà già sono in uno stato di termine, tutta intera rimane, e stendesi a prò di chi piaccia ad esse d'adoperarne. Dio è impaziente, lasciatemi dir così, di far loro conoscere tutta la finezza dell'amor suo, e nol può fare altramente, che udendo le lor preghiere a favor di coloro, che sono tuttavia in istato di ricevere misericordia. Io voglio rendervi assai sensibile la verità di questa giusta riflessione con un celebre tratto della divina Scrittura.

Risovvengavi del Monarca Assuero, quando fortemente acceso d'amore per la novella sua spola Ester, videla impallidire, o cader tramortita percossa dallo splendore della sua maestà. Aggiugnendo Iddio grazia, e dolcezza a quegli atti pietosi della intimorita Reina, si destò subito nel cuor del. Re la più viva, e più amorofa pietà. Balzò egli tosto dal real trono, narra il divino Istorico, più intimorito, e più pallido per lo timore, in cui vedea la sua Ester, ch'ella stessa non era del suo pericolo: (Esth. 15.) Festinus, ac metuens exilivit de solio; e a confortarla, e a richiamare il fuo spirito, dimenticando tutta la sua maeslà, non ascoltò, che le voci del fuo amore.

Ora fingete, Uditori, che quella legge di Persia, che condannava alla morte chiunque al Re non chiamato si fosse ardito di prefentarli, fosse stata una legge presso quella superstiziosa Nazione al Monarca medesimo inviolabile, e Assuero ad onta del suo amore, e di tutta la sua più viva passione si fusie veduto astretto d'abbandonare al rigore di questa legge la vita di Ester, e la felicità di se stesso. Se nell'atto di rientrare ella in se stella, aprendo gli occhi amorosi, e veggendo il Re intenerito, e passionato così per lei, gli avelle in questi sensi parlato: Mio Re, e mio sposo, io muojo contenta, perchè io veggo, che voi mi amate; e il mio ardire, che mi fa perder la vita, non mi sa perdere il vostro amore, che ho caro più della vita. Ma poichè le inviolabili leggi del vostro Imperio non vi permettoro di meco usare maggior pietà, piacciavi di usarne, o Sire, a savore del mio popolo, e del mio sangue. Per questa mia vita, che vi è sì cara, e che io sagrisso di buon grado alla vostra gloria, salvate, mio Re e mio sposo, quella della mia gente, per cui vi prego, e del mio popolo, per cui io moro. Che forza, Uditori, è egli a credere, che avuto avrebbono queste preghiere, questi ustimi voti di Ester sull' amoroso animo d'Assuero, se ranto più egli donò al suo convito?

Mio Dio, io so, che voi non isdegnate un paragone disuguale, poich' egli non è polfibile ritrovarne tra gli uomini di quelli, che vi convengano: anzi in quel pietoso Monarca avete inteso lasciarci un' immagine di voi medesimo. Egli è obbligato, Uditori, a lasciar le sue spose nello stato della lor pena, benchè le ami affai più, che Assuero non potesse amar Ester; che le leggi degli uomini son mutabili, quelle di Dio non soffrono mutazione. Non gli resta, che compiacere a' lor desider per ciò, che chieggono a prò d'altrui. Pensate, s'egli può negar nulla agli amorosi lor gemiti, a'loro ardenti sospiri. Felice chi presso lui abbia ad avvocato una penante sua sposa! Sebbene che parlo io? Le circostanze del caso nostro sono assai più vantaggiole.

Se questo popolo, per cui Ester pregava, sosse su culta della giustizia di Persia avesse per alcun atto di pietà eroica salvato al Re la sua sposa, e mentr'ella si conduceva alla morte, Assuero si sosse veduto assistato a riconoscere da questo popolo la salvata vita di Ester, e in lei la selicità di se stesso, da chi de' due avrebbe egli dovuto questo popolo fortunato promettersi più generosa la gratitudine? Dalla salvezza di Ester, o dall'amor d'Assuero? L'una dovea dire al Re: io vivo per questo popolo; e l'altro a lei: ed io sono per questo popolo di te

Ah, Crissiani, eccovi ne' suoi termini le circostanze precise del caso vostro. Da voi soli dipende oggi salvare a Dio le sue spose. Voi potete e alsa giustizia di Dio soddissare ad un tempo, e i desideri adempiere della pietà. Ma egli vi è necessario un atto eroico di sede, e di carità Crissiana, che vi allarghi il cuere, la mano.

Chi è di noi, che nos senta grande ne-

cessità di un gran soccorso di Dio, e di una grande protezione? Le disgrazie private, e pubbliche ci minacciano: spesso sentiamo il fischio dei flagelli di Dio. Forse sta scritto un decreto di morte contro di noi; nè non finiscono però i peccati. Miseri! se per qualch' atto di pietà eroica non plachiam l'ira di Dio. Eccone il tempo, Uditori miei dilettissimi, eccone l'occasione. Salviamo oggi, salviamo a Dio le sue spose, ch' esse salveran noi. Giunte in questo giorno al trono di Dio, e libere, e beate per noi, oh, Sposo, e Re onnipetente, diranno a lui colle parole di Ester, salvezza alla Città, che mi ha salva, pace a quel Popolo, che mi ha redenta: (Esth. 7.) Dona mihi animam meam pro qua rogo, & populum meum, pro qu, obsecro. Donate, o mio Dio, donate a me vostra sposa quell'anima, quella famiglia, che mi ha tanto donato per mettermi nel vostro seno. Lungi da voi le disgrazie, lungi i flagelli dell'ira vostra. Misericordia a chi la ha usata si largamente con noi: Dona mibi animam meam, pro qua rogo, & populum meum, pro quo obsecro. Non tardiamo un momento, Fedeli cari, ad obbligare per noi una sì forte, sì necessaria, così infallibile protezione. Io già vi veggo impazienti di donar loro soccorso assai più dell'usato largo e pie-

Presumo io forse di voi, e ciò sperando m'inganno? Deh, nol voglia Iddio, Cristiani. Dunque le Donne Ebree si saranno spogliate a gara de'loro vezzi là nel deferto per fabbricare dell'oro loro una sacrilega Deità, e non potrà il vero Dio a favore delle sue spose ottener niente di somigliante da voi, pietose Donne fedeli, che m'ascoltate? Facciamo un paragone più tollerabile. Avrà potuto il guerrier Macabeo ottenere da' poveri suoi soldati soccorso largo, e pietoso per le anime de'lor compagni morti in battaglia, e potrà dissidare un Ministro di Gesù Cristo di confeguire altrettanto da'fuoi fedeli? Lungi da me un pensiero a voi così ingiurioso 🦠 e alla fede, che professiamo.

Angeli tutelari di quelle anime, e di quel carcere, che parmi ora veder su l'ali per questo Tempio impazienti di presentare al Trono di Dio le limosine di questo popolo, e volar indi ad aprire quella prigione di suoco per mettere in libertà le vostre dolci compagne, sì, consolatevi, che non è alcuno tra noi, il quale oggi non voglia liberarne una schiera. ( Isai. 18.) Ite Angeli veloces ad gentem convulsam, ad gentem dilaceratam. Andate a quelle anime assitte, e dite loro

K 2 per

per parte noftra, che noi veramente c' incomodammo oggi per amor loro; che la nostra fede, e la nostra pietà ha vinto oggi per lor ristoro la scarsezza degli anni, e la mifera condizione dei tempi. Ditelo alle anime a noi più care, ditelo alle anime più abbandonate. Sia questo giorno in eterna memoria colassu in Cielo. S'imprimano sulle soglie di quelle aperte celesti porte gli eletti nomi pieroli de più liberali benefattori. Sia benedetta, e sia protetta in eterno da una moltitudine di beati salvi per noi quest' inclita Patria vostra, la carità, e la fede di questo popolo. Tanto sarà perduto, quanto noi riterremo per noi medesimi: tanto sarà a mille doppi acquistato, quanto per esse noi doneremo. Liberià in questo giorno, Popolo dilettissimo, libertà, pace, e riposo a quelle belle, amabili, virtuole anime tormentate. In quella dolce speranza io respiro per un momento, e ripola.

#### SECONDA PARTE.

Il soccorso, che da voi spero a favore del-.. le anime sante del Purgatorio, quantunque io mel prometta liberalissimo, non può appagare il mio zelo. Jo delidero in oltre accendere il voltro animo di una costante misericordia per esse, che mai non cessi di spirarvi quegli atti, che esser possano di lor ristoro. Udite esempio di gran pieta.

Aveano i Gabaoniti in vendetta della desolazione recata lor per Saulle, crocifisto sopra una de' loro monti i figliuoli di questo misero Re: ma due tra essi ne avea, che nati erano certamente della madre più tenera, e più amorofa che fosse mai. Nomavasi quella Resfa, donna un tempo di Saul, ed or la più sconsolata di quante mai ci vivessero in Israelo. Poiche accorrendo la misera al dolorofo spettacolo, che i due suoi cari figliuoli pendenti dalla lor croce facevano di se stess, a piè di quegl' infelici costitui il suo dolente soggiorno. Coperse d'aspro cilizio quel duro sasso, su cui talor riposava le stanche membra; e l'unico suo consorto era guardare, e disendere quegli amati cadaveri, Acchè nè avido rostro d'augel rapace, nè ingordo dente di cruda fiera a quelle misere spoglie facesse oltraggio. Oh quanto messe e turbate passava ella in compagnia di que morti le oscure notti, e quanta doglia riconducevale ciascun giorno l'aurora, e il sole, scuoprendole ne volti sempre più squallidi de'suoi estinti figlinoli sempre nuovi argomenti, del suo affanno! Dall' incominciar della messe smo alla entrar dell'autunno du rò ella così vivendo; quando giunta a Davidde la novella di pietà tanta, venne egli stesso a consolar le sue lagrime, e del paterno sepolero onorò quei cadaveri serbati intatti

dalla materna pietà.

Eccovi, o Cristiani, un esempio di costanza, e di amore, che dee confondere la nostra dimenticanza. lo non vi chieggo una superstiziosa, e inutile malinconia su la morte de' vostri cari: io vi domando una cristiana pietà. No, non vogliate attristarvene, vi replico coll'Apostolo, siccome fanno coloro, che iperanza alcuna non hanno: (Ad Thefs. 4) Non contristemini sicut & cæteri, qui spem non habent. Ma non vogliate dimenticarle, io vi prego col Savio, siccome fanno coloro, che sono ingrati: (Eccl. 36.) In mortuum produc lacrymas. Non trattali di guardarne i cadaveri da un' ingiuria, che già non può più loro recare dolore alcuno: trattali di liberarne le anime da pene atroci, che veramente le affliggono e le tormentano. Eppure appena-renduti loro gli uffizi estremi di religione, ahimè! che spello si avvera delle persone medesime a noi più congiunte, e un tempo ancora più care, quella tremenda minaccia fatta contro de' peccatori: (Pfal. 9.) Peritt memoria eorum cum sonitu: Col suono lugubre degli ultimi funerali si è spento la loro memoria. Deh, miei cari Uditori; non fia così per chianque si pregi d' animo umano, e di pietà cristiana. Se abbiam legati da adempiere, ricordivi, che defraudare i defunti di ciò, che è loro, è il furto più detellabile, e più crudele, che far si possa, certa origine satalissima dello sterminio delle famiglie. Che se non li abbiamo, deh! la loro condiscendenza per nois che di tai peli non ci gravarono, sia anzi motivo di fedel gratitudine, che non iscula d'ingrata dimenticanza.

Ma sopra di questo sunto io vi debbo, miei cari Uditori, un configlio di gran momento. Il bene per noi più utile sarà quello, che in vita noi faremo a noi stessi colle nostr'opere cristiane, e colle presenti nostre limosine, che Dio accetta tanto più volettieri, quanto quello, che a lui doniamo vivendo, noi il togliamo viyamente a noi fiessi; quello, che a lui leghiam dopo morte, a nostri eredi piuttosto, che non a noi il to-

gliamo.

Moltitudine dunque d'opere soddisfattorie; viva follecitudine di profittare delle Indulgenze, che sono i tesori della Chiesa di Gesù Cristo; generosità di limosine, e pietà

viva, e costante per chi ti ha preceduto nella gran via, come si dice nella Scrittura la morte, via, per cui dee passar chiunque

nacque, ed essere un giorno oggetto di quella compassione medesima, di cui egli si pregiera essere stato oggi l'esompio. Cesì sia,

# PREDICA XXIII.

## RISPETTO ALLE CHIESE.

Et cum fecisset quaft flagellum de funiculis, omnes ejecit de templo.

Joan. II. (Evang. fer. 2. post Domin. 4. Quadr.

L pietolifimo Figliuol di Dio, che a togliere, non a punire i peccati del Mondo, era dal Ciel disceso sopra la terra; Cristo assolvitor delle adultere, accoglitore delle pubbliche peccatrici, commensale, e dimestico de peccatori; Egli, che quasi agnello inalterabile, e mansueto avrebbe sofferto in pace lo strazio atroce, ch'erano i suoi nimici per fare di lui medesimo; quest' Uomo Dio, Ascoltatori, si arma oggi la prima, e l' unica volta di severo flagello, fa comparire sul sereno suo volto il primo lampo di sdegno non più veduto, e ulando una parte dell'onnipotenza sua infinita adempie la Prosezia antichissima di Davidde, e solo sconvolge, scaccia, e punisce una moltitudine temeraria ardita di profanare il tempio del Padre luo: omnes ejecit de templo, oves quoque, O boves, O nummulariorum effudit as, O mensas subvertit. Gran peccato si converrà dunque dire, che quello fosse, che solo infra tutti fu gastigato, e ripreso con tanto zelo dal Redentor dei peccati di tutti gli uomini. Ma se così insostribile, argomenta S. Agostino, su al Figliuol di Dio l'irri-verenza a quel Tempio, che delle nostre Chiese non su più, che figura; che dovrem dire, e pensare delle profanazioni, che nelle Chiese di Cristo si commettono da Cristiani? Eccovi un argomento, Uditori, su cui un ministro dell' Evangelio è obbligato imitare, anzi emulare, se sia possibile, il zelo di Gesti Cristo; e la causa trattando delle sue case, sare le prove estreme a so-stenere, e difendere l'onor loro. Non ci partiam dall'idea, che ce ne forma l'esempio di Gesù Cristo. I vantaggi, che hanno le nostre Chiese su l'antico Tempio di Sa-Iomone, rendono più colpevoli, e però a Quares. Granelli.

Dio più odiose le irriverenze de Cristiani. Sono più sante le nostre Chiese, che non eta quel Tempio per l'abitazione, che ci sa Dio; sono più sacre, che non era quel Tempio per i sagrifizi, che vi si ostrono a Dio; son più benesiche, che non era quel Tempio per i Sacramenti, e le grazie, cho vi si ricevon da Dio. Però se irriverenze, che quivi entro commettonsi, sono più ree di quelle, che surono punite con tanto zelo da Cristo, perchè contengono un disprezzo di Dio presente più espresso un aprofanazione di Dio sagrificato più empia, una ingratitudine a Dio benesico più mostruosa. Tanto solo, ch' so vi saccia conoscere ciascuna di queste parti, so sono certo, che tutti meco detesterete, Uditori, un delitto sì detestabile. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Quantunque il Tempio di Salomone fosse per avventura la fabbrica più magnisica, che avesseci sulla terra, e la sua stessa magnisicenza crear dovesse negli animi de riguardanti un'alta idea del Signore, che l'abitava; era nondimeno dissicile spiegare, e intendere, siccome un Tempio materiale opera delle mami degli uomini, fosse di verità una casa di Dio. Braci un Santuario, Uditori, parte la più augusta, e più venerabile di quel Tempio; ma egli non era ignoro; che colà entro niun'altra cosa più sagra vi si serbava, che l'arca del Testamento. Eraci un altare d'opera, e di materia maravici un altare d'opera, e di materia maravici un altare d'opera, e di materia maravici più soma sopra d'esso non si vedevano; che le vittime, che a Dio si offerivano. Quella nebbia chiarissima, e risplendente, che riempiuto aveva quel luogo nel di più soleme.

della fua dedicazione, era non men dileguata dopo quel giorno. În una parola, egli era facile ad intendere, siccome quella fusse una casa a Dio dedicata per gli atti di religione, che in esso si praticavano, ma come fusse una cala di Dio, in cui quell' essere spirituale, ed immenso specialmente abitasse, questo era così difficile ad ispiegare, che a Salomone medesimo parve incredibile, il quale però dubbiando, e maravigliando esclamò ( III. Reg. 8. ) Ergone pu-sandum est, quod vere Deus habitet super terram? Si enim Calum, & Cali Calorumte capere non possunt, quanto magis domus bæc, quam ædificavi? Eppur lo era di verità, miei Signori , poiche casa sua Iddio la nomina nelle divine Scritture: Domus mea. Sua, insegnano, e spiegano i Teologi, e i Padri, non già perchè quelle mura comprender potessero, o contenessero entro di se medesime l'immenso esser di Dio; ma perchè egli medesimo l'aveva eletta, ssiccome un luogo, in cui agli uomini far sentire specialmente gli effetti della sua divina presenza. Così si spiega egli stesso ( III. Reg. 9. ): Erunt oculi mei, & cor meum ibi cun-Elis diebus.

Ma ragionando de nostri Tempj, Uditori, noi non abbiam già a ricorrere ad alcuna ragione astratta, o lontana per convincerne, che sono case di Dio. No, non è un'arca, che noi ci serbiamo, non è un vuoto altare, che noi c'innalziamo, non è sun passaggero prodigio, che noi dobbiamo ammirarci. Quello Dio immenso si è fatto uomo, ed ha avuto una casa sopra la terra, in cui abitava. Quest' uomo Dio Salvatore degli uomini ci ha amato con un amore così vivo, e fedele, che ha voluto restarsi con essonoi in una guisa sensibile, benchè ammirabile, / e misteriosa sino alla fine de secoli. Egli ha avuto però bisogno di luogo, in cui abitare veramente fra noi. La nostra Religione glie. ne ha consecrato di meno magnifici, che il Tempio di Salomone non era. Egli se n'è restato contento; ed onorandoli infinitamente più, che quello non fece, ha degnato di abitarci in persona, e con tutta la sua sostanza Dio, ed Uomo non men di quello, ch'egli abiti nel sommo Cielo, assiso alla destra del Divin Padre.

Sì, Ascoltatori, qui veramente abita Iddio nella maniera più rigorosa, e più stretta, che voglia intendersi; perchè in Gesù Crito abita corporalmente, come parla l'Apostolo, la pienezza tutta della Divinità: (Ad Coloss. 2.). In quo omnis plenitudo divinitatis

corporaliter habitat. Qui veramente aperta sono i suoi occhi, quegli occhi divini, che d'infinita pietà s'accendono su'nostri mali. Qui noi serbiamo il suo cuore, quel cuore amoroso, che lo ha condotto ad abitare fra noi: Erunt oculi mei, & cor meum ibi cundis diebus. Rissetteteci attentamente, Uditori, e sarete astretti conchiudere con ragione maggiore assai, che già non sece Giacobbe nella campagna di Mambre (Gen. 28.): Vare non est bic aliud, nist domus Dei.

Ora convinti sì chiaramente, che queffa è la casa di Dio, può egli restarci luogo di dubitare del rispetto, che ci convenga portarle? Possiam noi fingere di non intendere, che le colpevoli irriverenze, che nelle Chiese noi commettiamo, tornano a manifesto disprezzo di quel divino Signore, che ci abita corporalmente? Come, o Cristiani! ( accendevali di gran zelo San Giovanni Griiostomo ) Voi comprendete, che sarebbe un furore quello di un suddito, che sosse ardito di fare oltraggio al suo Principe nella sua Reggia; che villania sarebbe quella di un vostro pari, il qual venisse ad affrontarvi in cala voltra; e poi potrete dissimular di conoscere l'alta offesa, che fate a Dio non rispettandolo nelle sue Chiese? Prob Nefas! ben conchiudeva contro il profanatore Sabiniano il Santo Padre Girolamo (S. Hieron.): Inventa est res, quam nulla eloquentia explicare queat: repertum est facinus, quod nec Mimus fingere, nec Scurra ludere, nes Aiellanus possit effari.

Eppur, ohimè, è egli strano a vedere nel Cristianesimo questo delitto? Queste case di Dio sono fra noi rispettate? Entriamoci, Ascoltatori, ne'giorni massimamente delle più sacre solennità. Agli ornamenti, che vestono le pareti, e gli Altari, alla frequenza di un popolo, che le riempie, all'armonioso concento d'Inni, e di Cantici, di cui risuonano, sembra, che la Religione degli uomini abbia apprestato a Dio una Reggia, dove onorarlo; ma io sento partire dal Santuario una voce, terribile divina voce di querela e di sdegno, che anima in questo punto la mia, e coi divini suoi sensi mi obbliga di parlare ( Ezech. 8. ): Fili bominis, putasne vides tu, quid isti faciunt bic, abominationes magnas, quas fecit domus Israel bic, us procul recedam a Sanctuario meo? Pensi tu di vedere, o figliuolo dell'uomo, che facciano quì costoro? Le grandi abbominazioni, che quì commettono fotto degli occhi miei, perch'io cacciatone per l'orrore mi allontani, e mi parta dal mio medeli-

Digitized by Google

mo Santuario? Offerva, e mira, che non è quello up popolo di adoratori fedeli, che quì si raccolga per onorarmi: è una moltitudine d'oziosi, che sembra qui radunata per insultarmi ( Ezech. 8. ): Vide, vide abominationes pessimas, quas isti faciunt hic. Mira, com altri è ardito di volgermi superbamente le spalle, altri non degna di piegar le ginocchia all'adorabile mia presenza, altri motteggia, e scherza, e ride con libertà. Mira, come le figlie del popol mio, molto più adorne, che i miei altari non sono, portano tra queste mura la vanità, l'ambizione, e lo scandalo di rapirmi gli adorasi. Mira, come quest'aria fumante de sacri incensi, che al mio altare si brugiano da' Sacerdoti, sia spesso contaminata Ida mile immagini impure, che la licenza degli occhi, e l'immodestia del portamento dipingono nella mente, da mille pensieri immondi, che pascono una segreta concupiscenza : e talor anche da sospiri, e da votr, che tutto altrove si volgono, che a miei Altari. Mira, come le soglie nel Tempio mio, che io già nominai porte della salute, spesso divengano inciampi di perdizione, e quelle insidie, e que'lacci, che altri non può mettere nelle case, o nelle pubbliche vie a una guardata onella, quivi si tendano sicuramente, nè possa la vigilanza scuoprirli, o l'innocenza schivarli: Vide, vide abominationes-pessimas, quas isti faciunt hic. Parti egli po-co, che poiche hanno costoro ogni angolo della terra riempiuto de loro vizi, e delle loro iniquità, vengano in cala mia ad oltraggiarmi così? ( Ib. ) Numquid leve eff boc, ut facerent abominationes istas, quas fecerunt bic, quia replentes terram miquitate, convers sunt ad irritandum me ? Or bene. Anch'io faronne altrettanto nel mio furore. Non più perdono per esti, non più pietà. Grideranno sino alle stelle: ma io non li udird ( Ib. ): Ergo, & ego faciam in furore; non parcet oculus meus, nec miserebor, o cum clamaverme ad aures meas voce magna, non exaudiam eos.

La vilione, Uditori, che dopo quesse passe vide nel Tempio Ezechiele Profeta, è delle più spaventose, che noi leggiamo nella Divina Scrittura. Egli la descrive così. Aveva appena parlato Iddio: ed ecco entrare dalla gran porta, che mira verso Aquilone, sei terribili personaggi armati ciascuno d'esse di un vaso di morte. Un altro ne aveano in mezzo di bianchi lini vestito, dal cui sanco un calamajo pendeva, qual di scrittose. Tutti si presentarono dirittamente all'al-

tare di bronzo da cui Dio parlava: il quale senz'altro chiamato a se lo scrittore, Passa, gli disse, per mezzo della Città, e segna un Tau sulle fronti delle persone dabbene, che piangono, e gridano contro di quelle abbominazioni; e voi, loggiunle agli altri, seguitelo, uccidete senza pietà, contaminate di sangue ogni casa, riempiete gli atri di morti, ne rispettate sesso, od età. Que foli, su cui vedrete segnato il Tau, non toccate. Uscite, e andate (Ezech. 9.): Er illis dixit audiente me: Transite per Civitatem sequentes eum, & percutite. Non pareat oculus vester, neque misereamini .... Contaminate domum, implete atria interfectis, egredimini. Quelli audarono, e ubbidirono: ed io tremante per lo spavento caddi boccone in terra altamente gridando: Ahi, ahi, shi, Dio Signore! Siere voi dunque sì ineforabile ( Ib. )? Remansi ego, ruique super faciem meam, & clamans ajo: Heu, heu, beu, Domine Deus. Ed egli a me. Questo è un delitto, che io non posso soffrire. Non rispettano la mia casa, dicono, ch'io più non ci sono, che non ci veggo: è giusto, ch' io ne faccia altrettanto nelle lor case ( 1b. ): Dixerunt: Dereliquit Dominus terram: O Dominus non videt: . . Viam ecrum super caput sorum reddam. Quand'ecco ritornar lo Scrittore, ch'era di bianchi lini vestito, il qual disse a Dio: Signore ho fatto come mi avete ordinato ( Ezech. ): Er ecce vir, qui erat indutus lineis, qui habebat atramentum in dorso suo, respondit ver-bum dicens: Feci sicut pracipisti mibi. Ah, Uditori dilettishimi! Se Dio sdegnato comandasse oggi altrettanto fra noi, havvi egli persona alcuna dentro delle sue mura, la qual potesse temere di non portar sulla fronte per fua difesa il segno della pietà, a della Religione, che è l'unico rispettato degli Angeli sterminatori? Deh avvivi la fede, pianga le irriverenze commesse nella casa di Dio, e Tempio a Tempio paragonando ne comprenda la detestabil malizia, e con una Religione più umile, e più severa cancelli innanzi a Dio la memotia della passata sua o irriflessione, o empietà.

Che se non veggasi mutazione, Uditori, s'io non potessi sperarla, una terribil prezghiera farei costretto per minor male di fare a Dio. Vor, o Signore, soste già supplicato dal primo fabbricatore del vostro Tempio, che vi piacesse di tener sempre aperati su questo suogo gli occhi vostri pietoss (III. Reg. 8.): Sint oculì tui aperti super locum issum cunstis diebus. Io sono astretto a

della fua dedicazione, era non men dileguata dopo quel giorno. In una parola, egli era facile ad intendere, siccome quella fusfe una casa a Dio dedicata per gli atti di religione, che in esso si praticavano, ma come fusse una casa di Dio, in cui quell' essere spirituale, ed immenso specialmente abitasse, questo era così difficile ad ispiegare, che a Salomone medesimo parve incredibile, il quale però dubbiando, e maravigliando esclamò ( III. Reg. 8. ) Ergone pu-tandum est, quod vere Deus habitet super terram? Si enim Celum, & Cæli Celorumte capere non posunt, quanto magis domus hac quam edificavi? Eppur lo era di verità miei Signori, poiche casa sua Iddio la mina nelle divine Scritture: Domus Sua, insegnano, e spiegano i Teoles Padri, non già perchè quelle im prender potesiero, o contenelle se medesime l'immenso esser perchè egli medesimo l'aveva me un luogo, in cui agli u specialmente gli effetti de' senza. Così si spiega! 9. ): Erunt oculi mei ctis diebus. Ma ragionando d

Ma ragionando de noi non abbiam ragione astratta che sono case che noi ci fre, che no gero pro ci. Qued ha

JUSH abitdi una m; offre fu i nonottri Tempi infinitamente che il Tempio di Salomone non però grava fenza mifura la malizia celle noffre profanazioni. Imperocchè, miei Fedeli, dicea l'Apoltolo, non fi tratta già più del sangue d'agnelli, di vitelli, o di tori, che in protestazione del fovrano suo effere, a Dio fieno fagrificati, siccome in quel Tempio facevali. Trattali della vita, e del fangue di un Uomo Dio, che si è fatto Virtima, e Sacerdote per noi. Quelto sangue, e quella vita Divina si sagrifica ciascun giorno su i nostri Altari: dirò meglio: zinnovali perfettamente quel Sagrifizio medesimo, che operò la Redenzione del Mondo, e da cui lolo sperar possiamo tutta la nostra falute. Questo, Uditori, è un dogma infallibile di noltra Fede, che contro glian-

zichi errori, da' Padri antichi già fostenuto.

corporaliter habitat fono i fuoi occhi, d'infinita pietà s' Quì noi ferbia amorofo, che noi: Erunt Elis diebu tori, e gione cobl

elle Erefie, il Sano, e di Trento
nte, diffinirono,
rid. sess. 22. de
enim, eademque
Sacerdotum miniuce tune obtusti,

a questo terribifliftete, voi non altra parte voi ella, che alla o, che non fevoi colla fede, verenti, sepza ceudere, contro 2? Fingete, Ugran giorno, a fvenò fulla genere, li foiun popolo di le così tenuto ocausto, come Chiefe, menit rinnova. Oh rore al Gielo, potuto il Fior falute volce uno sguarore amarezza n di tutte le .! Divin Padre

concuna pioggia un popolo così ingrato? Ah Criaccendevali a quello tratto di molto zelo l'eloquentissimo S. Gievanni Grisostomo ; la vostra fede r'insegna, diceva egli, che qui si compie quel sagrifizio medesimo; che è la stessa divina vita, lo stesso sangue divino, che qui si offre per voi alla Giustizia, e alla Misericordia di Dio, che se ne sono le circostanze diverse, queste il solo orrore togliendone, non fanno, che crescerne la Religione. Ma voi frattanto che fate, d'amore non vi struggete, di confusone, di gratitudine a tanto eccello di carità? Tutto ciò, che vedete, dovrebbe certo spirarvi all' animo questi sensi ( S. Ioan. Chrys. ): Quid facis, oh bomo! Agnus pro te immolatur, Sacerdos pro te angitur, ignis in sacra mensa refulget, sangues in cratere in tuam purificationem at Christi latere bauritur; D tu non confunderis, non ingemiscis?

Ma no, che di questo gran Sagrifizio voi non siete spettatori soltanto, quasi di una grand'opera di Religione, a cui la vostra presenza non abbia altra parte, faori di quella di venerarla. Voi ci sostenete caratteri troppo più intereffanti. Questo adorabile Sagrifizio si offre per voi; a sconto de vostri debiti, ed a remissione de vostri peccati. Voi ci avete la parte di debitore, e di reo. vuesto adorabile Sagrifizio si offre da voi. vi ci avete la parte di Sagrificatore, di nistro, di Sacerdote. Comprendete, Miei Uditori, i vostri veri caratteri, che e non posso dire di più efficace a spina vera Religione.

siete voi dalla natura obbligati a rie la sovranità di quell'Essere; che A riconoscerlo con alcun Sagrifigli facciate, ficcome ad autore sstro, legittimo della vita, e delile sue Greature? Ma e questo , sì naturale, sì indispensabido adempiete, e per qual Sa-Te per quel dell'Altare, di 'ni dovete placare la giustiemente per voi offela. Una ia vi è necessaria a con-, a disermare il suo ide-questa vittima di proche il Corpo, e il sagrificato per voi? he n'è ciascuno di inistro, il Sacerbile Ascoltatogna la Chiesa .. ie medesimo sia l'. critto Gesu, egli non è pe-

vittima e il Sacerdote, che celebra, e i Fedeli, che assistiono al Sagrifizio: ond'è, che l'immediato Ministro comanda al popolo di pregare, che sia a Dio accettevole il Sacrifizio comune (In S. Liturgia): Orate... at meum, ac vestrum Sacrificium acceptabile stat apud Deum Patrem Onnipotentem.

Peniate dunque un momento, Fedeli cain , a questi grandi caratteri , che sostenete nell'atto d'assistere al Sagrifizio divino, e giudicate per voi medelimi di quello, che vi convenga. Penlate, o donna Cristiana, se sia soffribile, che ci veniate col portamento medesimo, colle medesime vanità, che v'ingombrano, qualor n'andate a un teatro, o a una veglia. Pensate se nella vostra persona (pirante per ogni parte leggerezza, e profanità postano siconoscere Dio, e la Chiesa una facrificatrice di quella divina vittima immacolata, che per voi si offre, e da voi. Pensate, o Gristiano, se vi convenga in que st' atto di tanta Religione volgere tutto altrove gli occhi, e i pensieri: affettare un sem-

biante così distratto, ed altiero, che par condanni la Religione, che professate; assistervi con un solo ginocchio piegato a terra, e l'altro quasi sdegnante di adorar quel Dio, che credete: peggio, scherzando, accennando, amoreggiando. Oh confusione! Oh rimprovero per noi Cristiani! Noi siamo dunque noi stessi, che profaniamo i nostri mister) più sagrosanti. Dirò di più. Noi siamo i soli di tutte le genti, che siamo arditi di profanarli . Imperocchè, Cristiani, portate un guardo ( Dio si querela altamerte pel suo Profeta ) alle Isole barbare, alle Nazioni idolatre, che adorano una falla Divinità, che figrificano a' fassi, ed a' metalli, a viliffime Creature, a' Demonj medefimi dell'Inferno ( Jerem. 2. ): Transite ad Infulas Cethim , & videte , si factum est ejusmedi. Considerate il silenzio, la riverenza, l'orrore, con che esti si tengono ne'loro Tempi, massimamente nell'atto de'lor detestabili Sagrifizi. Mirata, com'altri sono obbligati ad inchinar sulla polvere le altera fronti, altri a tenere costantemente le braccia levate al Cielo, altri a coprissi di densi veli gli occhi, ed il volto, tutti a tremare per riverenza di un atto da lor tenuto sì fagrofanto. Guai, che una voce importuna fosse ardita di violare quel profondo silenzio: appena è lecito colà entro di respirare. Guai che un oggetto profano sopravvenisse a distrarre l'attonita Religione di quel? le genti : faria delitto di morte . Popoli ciechi e inselici, Nazioni sedotte e ingannate, è falta, superstiziosa, e sacrilega la vostra Religione. No non son Dei quelle statue insensate, alle quali sagrificate (1b.): Et tamen ips non sunt Dis. Ma noi potrem comportare, Fedeli cari, che ad una statua infenfrea così si sagrifichi, come all'unico vero Dio dovrebbeli sagrificare, e a questo Dio così da noi si sagrifichi, come ad una statua insensata! O mutiamo con queste genti Dio, e Religione, o mutiamo con esse culto, ed osseguio. Tanta riverenza a una falfa Divinità è detestabile stolidezza: ma tanta irriverenza a un Dio vero è un empiera insopportabile ( lbid. ): Populus autem meus mutavit gloriam (uam in Idolum.

Eccovi perchè, Uditori, o nell'un modo, o nell'altro noi fiamo sempre sotto il flagello di Dio. E d'onde mai pensate egli, che avendo noi una vittima d'infinito valore, avendo nel Cristianesimo una moltitudine pradigiosa di Tempi, e d'Altari su cui si sagrifica ciascun giorno, siamo pur nondimeno così sovente da Dio puniti à Bastereb-

De,



be, e bastà un Tempio solo di Dio a chiamar sulla terra le divine benedizioni; e tanti Tempj, e tanti Altari non bastano a proteggerci dal suo sdegno? Ah che pur troppo a noi conviensi il rimprovero che sece Osea alla Tribù d'Efraimo ( Ofee 8. ]: Multiplicavit Ephraim altaria ad peccandum, factic funt ei Aræ in delictum. Si, quegli Altari, che l'infinita bontà di Dio ha conceduto moltiplicare nelle nostre Città Cattoliche, quegli Altari, a cui mai non mança nè vittima, nè Sacerdote, perchè ogni Fedele potesse trarne con somma facilità le divine benedizioni, quanto fono accresciuti di numero, tanto hanno perduto di Religione, sino a volgersi a gran peccato, e a delitto gravissimo del popol mio: Multiplicavit Epbraim altaria ad peccandum, facta sunt ei ara in delictum.

La moltitudine stessa de Sacerdoti, che esigono questi Altari tanto moltiplicati, haintrodotto nel Santuario delle persone, che divinamente non trattano i Divini Mister; . Oh punto di gran momento, lu cui non polso tacere, e tremar debbo, e arrossire a parlare (Ofece 5.)! Audite hoc Sacerdotes, Osea Profeta, non io, che parla, Audite hoc Sacerdotes, quia vobis judicium est: quoniam laqueus facti estis speculationi, & rete expansum super Thabor. E' egli possibile sperar rispetto da un popolo spettatore, se il Sacerdote, che celebra, non l'ha egli stefso, se nel suo portamento, nelle parole, negli atti, non la gravità delle facre religiofissime cerimonie dalla Chiesa ordinate, ma comparisce la follia, la leggerezza, il disprezzo, l'irreligione? Questo non è egli dunque essere laceio, e rete di scandalo sul Taborre, cioè nel luogo medesimo della severa Religione, nell'atto della maggior fantità? Oh Giudizio, tremendo Giudicio, che dee temere un Sacerdote profanatore del suo terribile Ministerio! Audite hoc Sacerdotes, io ripeto tremando, quia vobis judicium est; quoniam laqueus facti estis speculationi, & rete expansium super Thaber. Ma dovrò io con sì amari rimproveri chiudere questa Predica?

Oh Sacerdoti, e Leviti, che mi ascoltate, degni Ministri del Santuario, popolo religioto, e sedele, in mezzo a cui abita Iddio, così oggi raccendasi ne' vostri animi la Refigione, e la Fede', che professate, così non manchi giammai tra voi ne l'Altare, ne il Sagrifizio fonte d'ogni benedizione, come io posso prometterlavi l'arga, e pietosa da' votra Tempi. Questo appartiene all'ultima pro-

posta parte. Ma prima piacciavi, che ripo-

#### SECONDA PARTE.

A farvi in pochi tratti conoscere la prodigiosa beneficenza de nostri Temp), io non ho, che ad introdurvi, o Fedeli, in questi alberghi della misericordia di Dio, e pregarvi a riffettere a tuttociò, che qui entro voi vi abbattete a vedere. Eccovi sulle soglie la pura fonte di quelle acque Battelimali, che nati appena vi fecero a nuova vita rinascere, e la macchia originale tergendo dalla vostr'anima, all'alta adozion vi levarono di figlinoli di Dio, e di eredi di un' immortale felicità. Voi non potete innoltrar pochi passi senza vedere i Tribunali pierose di salutevole penitenza, non già a condannarvi, ma qui innalzati da Dio unicamente ad affolvervi da tutti i vostri delitti. Gli Altari, che riverite, non fono sacri, che a pietoli vostri Avvocati, a cui nom furono eretti, che per un atto di gratitudine alle loro benefiche intercessioni. L voti, che pendono d'ogni intorno alle lor sacre pareti, fanno perpetua fede, che or vi renderono fanità prodigiofa, ora vi perfervatono da prefenti pericoli, quando le voltre: cafe, quando voi stessi, quando la patria vostra difesero dalle estreme calamità. Quella menla divina, a cui pure innoltrando voi vi accostate, può ella non ricordazvi, che: quivi delle Divine sue carni vi ha tante volte pasciuto il vero Figliuol di Dio? Queste luogo, de cui vi parlo, non è una Cattedra di verità, e di falute, da cui per la voce de' suoi Ministri Iddio medelimo v'ammaestra? Che più? Cotesta terra medesima, che voi calcate, non è l'albergo fedele delle ceneri de voltri Avi, e non debbe non meno un giorno esserlo delle vostre, perchè quivi riposte in pace, e ad ogni altro bepeinsensibili, sentano però quello del loro sacro Sepolero, e l'anime, a cui già furone care spoglie, entrino a parte de Divini Misteri, che a lor suffragio si celebrano in questo luogo? Dio immortale! Qual altro luogo c'è in terra, o quale ci su giammai più: ripieno per gli uomini della voltra divina beneficenza? Qual paragone potrebbe farfene col Tempio antico, dove alcuno non era de" benefici Sagramenti, che qui entro ci si dispensano largamente? E in questo luogo, os Fedeli, noi entreremo a dimenticar tuttociò, che noi veneriamo, e vediamo coglia occhi nostri ? Questo luogo non potrà dimque

que spirarci almeno tanto di gratitudine, che in esso noi rispettiamo il nostro Divino Benefactore (1. Ad Corinth. 11.)? Numquid domos non babetis, dicea l'Appostolo, ad manducandum, & bibendum, aut Ecclesiam Dei contemnitis? No, non ci ha luogo nel Mondo, in cui non siamo beneficati da Dio; ma questo è un luogo, in cui non siamo, che beneficati da lui. Questo è un asilo, dove ricoveriamo sicuramente da suoi flagelli, che altrove pur ci minacciano 2 n ci puniscono, e la Divina Giustizia rispetta, diròcosì, quella Casa della Divina Misericordia. Ditatto qualora Iddio vuol mettere un popolo alla desolazione, nè non lasciargli più scampo dalla sua collera, qual è la più ter-Tibil minaccia, con ch'egli spieghi l'inesorabile suo rigore? lo partirò dal mio Tempio, dic'egli, abbandonerò il mio Santuario; Questa casa non sara più casa mia ( E. zech. 8.): Procul recedam a Sanctuario meo. Allora la mia Giustizia scorrerà libera tutte le vostre contrade; allora non avrà argine il torrente dell'ira mia; allora non ci sarà alcun asilo, che vi protegga dalle percosse de miei flagelli. Terribile Profezia, Udito-ri, terribilmente adempiuta contro la gente Ebrea. Parti Iddio dal profanato suo Tempio per non averci a rientrare mai più, e seco n' andarono tutti i beni, e sottentraro-

no tutti i mali a disertare ogni cosa. Priva di Tempio, su tosso priva di Regno, di Saccerdozio, di libertà. Serva, raminga, e errante sopra la terra, condannata a portar fra le genti l'orrore del suo gassigo, e l'indelebil memoria de'suoi delitti, sente già da più secoli il peso orrendo del flagello vendicatere, che così come i suoi Profesi le minacciarono, ognor la percuote, nè trova asso, difesa, o scampo dal suo tremendo rigore.

Lungi da noi, o Fedeli, augurio così funello: ma le così noi bramiamo; lungi da noi l'imitazion detestabile delle sue colpevoli profanazioni, che in noi farebbono tanto più ree, più empie, e più ingrate, quanto le nostre Chiese sono più sante per l'abitazione, che ci fa Dio; quanto sono più sagre per i Sagrifizi, che vi si offrono a Dio; quanto son più benefiche per i Sagramenti, che vi si ricevon da Dio. Vera Religione, Fede fincera, e viva ci introduca, e accompagni in quelle cale di Dio, non vana curiolità, non leggero coltume, non abominevole ipocrilia. Veniamo a piangere le nostre colpe, non a commetterle, a placar lo sdegno di Dio, non ad accenderlo, a farlo alle nostre case propizio, non ad offenderle nelle sue. Così sia.

## 

# PREDICA XXIV.

## ABITO.

Pece magna clamavit: Lazare veni foras: & statim prodiit, qui fuerat mortuus.

Joan. II. (Fer. 6. post. 3. Dom. Quadr.)

Ra gl'infiniti prodigi operati da Criflo, ed a far fede della sua presente
divinità ricordati dall' Evangelio, siccome surono i più stupendi, così sembrarono a' Padri più misteriosi i tre celebri motti tornati a vita. Furono questi la figliuola
del Principe spirata appena, e nella casa paterna
giacentesi tuttavia; il figliuol della vedova nell'
atto appunto, che coll'usata suneral pompa
era al sepolero portato; finalmente il fratello di Maria, e di Marta col pianto estremo già lamentato, anni dal quarto di già
sepolto. Tutti erane morti, e tutti surono

resuscitati da Cristo, ma per maniera divetsa assai. Poichè alla fanciulla non sece il Salvatore, che stringer la fredda mano; edella tosto a quel divino contatto ricevè vita:

{ Matth. 9. } Tenuit manum ejus, for surrenit puella. Al sigliuol della vedova sece un
alto comandamento, interponendo l'autorità
di quella divina voce, a cui ubbidiscono le
cose ancor che non sono: (Luc. 7,) Adolescens, tibi divo: Surge. Per Lazzaro si conturbo, pianse, fremè, e sinalmente satta rimovere la sepolcral grave pietra, gridò sortissimo: (Joan. 12,) Clamavit. voca magna.

E per



E perchè ciò, interroga S. Agostino. Era egli forse più difficile impresa all'onniposiente virtu di Cristo resuscitare un sepolto, che non un morto tuttavia sopra terra? Follia sarebbe il pensarlo. Ma volle con ciò istruirne de'vari stari di un'anima morta alla grazia, e degli ostacoli più, o meno forti, che essa mette al suo proprio spirituale risorgimento. Mugre un'anima, dice Agostino, per un interno peccato di desiderio; e figura della sua morte è la fanciulla spirata appena, e giacentesi nella privata sua stanza. Pa pubblica la sua morte per un' esterna opera di peccato; e n'è figura il figliuol della vedova esposto già sulla bara pubblicamente, e a seppellire portato. Finalmente si seppellisce, ed infradicia nella sua morte per un milvagio abite di peccatore: e n'è la figura Lazzaro quattriduano: ( S. August.) Peccati Junt differentia, tamquam tres mortes, in cords, in facto, in consustudine. Oh a qual estremo di miseria, e di mali è condotta quell'infelice, la quale è giunta a contrarre malvagio abito, o vogliam dire consuetudine di peccare? Non pure è morta, segue il gran Padre, ma già è sepolta la misera nel suo peccato. Le mani, e i piedi ha legati non men di Lazzaro, e gli occhi spenti ha coperti di negre bende, che alle funeste sue tenebre non lasciano penetrar raggi di luce amica. No, che a riscuoterla più non basta, che o la mano di Dio la tocchi co' suoi stagelli, o la sua voce la chiami per la divina parola de'suoi Ministri: ( Idem. ) Ad banc excitandam non satis est, quod Dei manus eam in adversitatibus tangat, non sufficit vox concionatorum. Non ci vuol meno dei gemiti, e delle grida di Cristo: Christi adhuc requi-, ritur gemitus, ejulatus. E' necessario ch' egli ci adoperi quell'alta onnipotenza e fovrana che i morti anche più fracidi ritorna a vita: Vox imperialis alte clamans, potentissima, que fætentem, & inveteratum de sepulcro evocet peccatorem. Eccovi, Ascoltatori, il inggetto di questa Predica. Ma per trattarlo a universale profitto mi convien dargli un ordine, che lo comprenda dai suoi princip). lo dunque primieramente v'istruirò per qual modo si contragga da un animo un reo abito di peccare. Appresso vi parlerò della miseria somma di un animo, che l'abito ha già contratto. Finalmente dirò dei mezzi, che valer possono a ristorarnela. Il pericolo di contrarre abito è gravissimo per chiunque prende a peccare. Quello sarà il primo punto. La miteria dell'abitogià contratto è estrema per chiunque replica i luoi peccati! Que-

flo sarà il secondo. I mezzi a risorgerne sano infallibili ma necessar) per chiunque non voglia perdersi nel suo peccato. Questo sarà il terzo. L'importanza dell'argomento chiede oggi da me tanto zelo, quanto di atten-. zione da voi. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

Gli abiti vizioli, che noi coll' Angelico (D. Th. 1. 2. quaft. 49. ar. 3.) diffiniremo disposizioni facilitanti a peccare in una specie medeuma di peceati, per quali mezzi u contraggon da un'anima, che prima era innocente, e poi si perverte sino alla misera condizione d'esser abituata nel suo peccato? Contraggonfi, dice il Santo Dottore, per gli atti moltiplicati di una specie medesima di peccati: Ex frequentatione aclumn generatur habitus. Il qualeabito; Ascoltatori, noi possiam concepirlo con S. Gregorio a guisa di una catena, che viene di mano in mano legandoci e stringendoci tutti intorno, di cui tante sono le anella l'uno nell'altro entranti, quanti son gli atti delle colpe di una specie medesima, che commettiamo.

Ma io voglio tuttavia più chiaramente, e a parte a parte spiegarvi tutti i gradi funesti di questo pervertimento, sicchè ciascuno in quello si riconosca, che gli appartiene, e

al pericolo sia presto di provvedere.

E' dottrina di Dio medesimo, Ascoltatori, spiegata da lui a Giobbe colle immagini le più sensibili, e a noi ricordata da S. Girolamo. Uditela attentamente. Mira, o Giobbe, diceagli Iddio, come alla fredda stagione le molli acque gelano a poco a poco, addensano, e così indurano, che di fluidissime, e pronte al moto che prima erano, divengon folidissime e a guisa di duro sasso al ferro stesso infrangibili: (Job. 33.) In finilitudinem lapidis aquæ durantur, & super-ficies abyssi constringitur. Questa è l'immagigine di un'anima peccatrice. Offervate, incomincia la superficie prima a gelare, e distende su l'acque non più che un sottil velo di ghiaccio. L'occhio appena il discerne, tanto è trasparente. Mache? Se tosto oun' aura più tepida del caldo auttro non lo disciolga, o non lo rompano gli spessi colpi dei remi, questa superficie, benche si tenue, dispone a gelare con incredibile facilità la seconda, che sotto essa si asconde. Ritarda colla sua solidità il naturale moto dell'altra, e l'agitazione le toglie della soprastante aria. Già la seconda è gelata, e di un velo, che prima era, già è una crosta di ghiacghiaccio. Che più? L'opposizione all'imminente aria è maggiore, e maggiore l'ossacolo al moto delle settoposse acque. Queste però con sempre maggiore facilità addensano, e indurano, finchè di un torrente, o di un lago, anzi pure di un mare, che prima era, già è fatto un lassrico quale di duro sallo: In similitudino lapidis nque durantur, do su-

perficies abysi constringitur.

Eccovi, o Cristiani, sensibilmente spiegato ciò che avviene nella vostr' anima. Voi commettete il primo voltro peccato. Incominciate a gelare. Questo è un ostacolo da voi frapposto tra le vostre potenze, e la grazia commovitrice di esse a operar giustamente. Di fatto essa vi tocca meno, e il vostro delitto ve la rende meno sensibile, e meno forte. Per l'altra parte gravate esse dal vostro stesso peccato rallentano, e intepidiscono in tutte le loro virtù, e voi già siete a replicatne un fecondo più assai disposto di quel che foste a commettere quel primiero. Di questo passate al terzo con facilità ancor maggiore; e tanto cresce questa facilità, quanto, crescendo gli atti, cresce l'ostacolo a tuttociò, che potrebbe o ritardare, o impedire il vostro pervertimento. Così eccovi in poco tratto di tempo formato l'abito: eccovi fatto il gelo: (S. Hieronym.) De iis mibi videtur dicere, conchiude il Santo Dottore, qui jam consuetudine obduruerunt.

Deh comprendete il vostro pericolo, finchè è tempo, (sottentra al Santo Padre Girolamo, istruendovi, e scongiurandovi il Pontence San Gregotio) comprendete il voltro pericolo, Anime incaute, e da una vana lusinga miseramente ingannate. Voi facilmente sperate di metter freno a voi stesse, poichè alla voltra pattione vi parrà aver foddisfatto di qualche sfogo: (S. Gregor. Magnus.) Antiques hostis prius quasi consulens blanda ad animum loquitur. O l'infernal tentatore, o le nostre pssioni, o un reo amico, o noi stessi, che tutti siamo del pari nimici antichi di noi medelimi, tengono al nostro animo questo piacevole ragionamento. Che è poi finalmente consentire uno sfogo a una passion giovanile? Tu non dovrai però vivere qual uom perduto: ha ogni cola il suo termine, e il suo rimedio ogni male. Placata una volta quella violenta passione potrai, volendo, vivere cristianamente. Infine io non ti chieggo che un sol peccato. Prius quast consulent blanda ad animum loquitur. Ma a co i doice parlare, a configlier i piacevole qual è d'ordinario la risposta del no-Aro animo? qual è la nostra risoluzione? Ob

noi figliuoli ingannati di una madre sedotta! Noi prestiam fede alle lusinghe ingannevoli, la pronta occasion ci perverte, il proposto piacer ci asfascina, la fallace speranza ci fa coraggio. Noi consentiamo, e pecchiamo. Ahime, Cristiani, piange sulla nostra ruina certa questo gran Padre. Benchè un sol peccato, se non se forse intensissimo. non faccia l'abito, commesso il primo, egli è troppo facile commetter gli altri, che presto presto il faranno: (Idem) Sed cum semel dentem delectationis infixerit, violentia post consuctudinam pens insolubilitar innodatur. Oliervate l'evidentissima espressione di quello Padre. Egli nomina il primo fallo dente del piacere confitto nella vostr'anima: Cum semel dentem delectationis infixerit: poichè siccome ad infettar tutto il sangue ba-Ita un sol morso di dente nimico, che il presentissimo mortal veleno v'abbia introdotto: così a comprendervi tutta l'anima, e tutti i sensi, basta non più che uno di questi colpi piacevoli, e lufinghieri che una volta ci abbia contaminato.

Voi con ciò solo perdete l'orror primiero al peccato; demeritate le grazie più efficaci, e più forti; occupate di mille immagini tentatrici i voltri lenli, e i voltri penlieri, le voltre esterne, ed interne potenze. Il nimico non ha che a ricalcarvi il tenace dente, che è già confitto: non ha che a rincrudire una piaga, che già è aperta. Questo fa egli sì facilmente, che ottenuto un giorno uno sfogo, palla con quelle arti a domandarvi un anno, e una età; e voi non fiete a negargli quella seconda domanda punto più forti o costanti di quello foste a contendergli la prima: Sed cum semel dentem delectationis infixerit, violentia post consustudinem pene insolubiliter innodatur.

Sanfone, Uditori, quell'uom fortifimo, alle cui mani aveva fidato Iddio la salvezza. e la gloria del Popol suo, quanto presto su condotto per Dal la all'estremo della debolezza, e della desolazione! (Judic. 16.) Defacit anima ejus, & ad mortem usque lassata est. Le tuni, con che la persida gli strigne ognora più forte le robustissime braccia, sono senza comparazione più deboli di quelle interne, e indissolubili, che il vinto cuore gli allacciano, e fanno schiavo. Tre volte egli ha spezzato gli esterni vincoli, ma il cuore ha stretto d'una catena, ond'eglicerto non uscirà. Dalila, benchè sì persida, ottiene la quarta volta il segreto del suo valore. Ecco a' piedi di lei il crine misteriolo troncato, e sparlo, troseo milero, e me-

**410**-

morando di una passiono di pochi giorni, e troppo ampia mercede, ma troppo giusto castigo di pochi falli: Quanto magis in Dalilæ consuetudine perseverabat, tanto sortioribus eum

vinculis alligabat.

Deh l'altrui danno giovi almeno, o Fedeli, a farne accorti e avvisati del nostro pericolo. Lungi dal primo fallo, se non l'abbiamo commesso ancora, che la disesa più forte, massimamente in certa specie di colpe, è sempre quella di non aver mai cominciato. Che se de primi peccati noi già sentiamo gravata l'anima, deh per quanto amiamo noi selli, la grazia di Gesucristo, la speranza della salute, facciamcia romper tosto questa fatal catena. Ogni momento, che differiamo, ogni istante, che noi duriamo in peccando, può essere senza riparo: (S. Hierongin.) Festina queso, io vi prego colle parole di S. Girolamo, in habens in selo pedem, naviculæ funem magis præcide, quam solve. Tronchiamo il corso a quella funesta serie d'avvenimenti, e di mali, di cui la nostra tardanza ci farà piangere un giorno, ma troppo tardi. Poichè nel vero noi miseri te dallo stato di peccatori passiamo a quello di peccatori abituati! Questo è ciò che io vi prego ora d'intendere profondamente.

Un guardo, Uditori, a quel misero stato, a cui fu la natura umana condotta per la colpa del primo Padre. Può egli niente veder-# di più insclice? Eppure, osservate, acutamente, e veramente ristette S. Gio. Grisftomo, che questo è stato di una natura peccatrice bensì, ma non già abituata nel suo peccato. Che anzi appena il provvidissimo Creatore scoperse la prima piaga, che lo strinse pietà di noi, e cercò tosto colle sue mani medelime rimarginarla, e a fanità ricondurla: (S. Joan. Chrisoft.) Mox ut vidit, quod factum suerat, & ulceris magnitudinem, ad opitulandum festinavit, ut no ulcus grafsando fieret incurabile. Ma a quello stato di miseria somma ed estrema, a cui nè Adamo, ne i figli suoi non conduste l'originale peccato, conduce un'anima un malvagio abito di peccare. Comprendete la verità della

dottrina di questi Padri.

Legge, e fomite del peccato. Questa è la pena della prima colpa d'origine: ma legge, e fomite, che si tempera, e vincesi sacilmente per la grazia ristoratrice di Gesti Ctisto. L'abito è una seconda legge, un nuovo somite di peccato assai più violento, che non e il primo, che conduce di satto un misero a moltiplicare i peccati senza misura alcuna. Nel primo stato serba tuttavia l'ani-

ma il naturale amore della giufizia, e l'orrore natio all'iniquità. Nel fecondo perde
l'uno e l'altro così che giunge spessione fenza rimorso alcuno. Finalmente nel
primo stato è intera la libertà: nel secondo
è per la sorza dell'abito tanto debisitatà, che
si soggetta non rade volte a una morale necessità di peccare. Io dico cose a pensar sanestissime, ed a spiegare spaventevoli; ma
non però punto fasse, o esagerate.

Pecca un abituato, o Fedeli, senza misura alcuna, e il numero delle sue colpe ben si può con quel Re penitente paragonarealle stelle del cielo, e alle arene del mare, Datemi un uomo abituato profanatore del fanto nome di Dio. E' egli mai che nell' animo di collui li accenda alcuna pallione, anzi alcun modo, benchè lievissimo, o di fospetto, o di sdegno, d'ira, d'amore, di desiderio, che il misero in giuramenti sacrileghi, o in atroci bestemmie non isciolga la lingua impura? Sebbene che dicaio passioni? Se ad animo ancora ripolato e tranquillo don sa altra lingua parlare, tanta è la forza della prepotente consuetudine, che quella lingua diabolica, e scandalosa. Misero! A qual numero innumerabile giungono in poco andar di giorni i suoi spergiuri, le sue bestemmie, le sue sacrileghe profanazioni! Eccovi un infelice abituato nell' incontinenza. Ole Dio! Che piaghe! quanto fordile, e quanto profonde! Havvi egli parte in quest'anima, la qual sia sana? De suoi pensieri qual è che da impurissime immagini non sia lordato, e qual affetto può accendersi in questo cuore, che da nerissime siamme non sia. compreso? Egli è a tale condotto, che già non può più godere senza lordarsi d'alcun piacere della vita socievole. ed innocente, Ogni obbietto gli desta in cuore un desiderio malvagio, ogni occasione lo spinge a un' opera scellerata, ogni stimolo lo precipita alle azioni più sordide, e più nefande. Mifero! A che confusa, e innumerabile moltitudine giungono in poco tratto di tempo le sue perdute dissolutezze!

Anzi osservate rissessione verissima d'Agossino. Egli non ci ha peccatore abituato in una specie di colpe, il quale d'altre moltissime d'altra specie non facciasi tosto reo: (S. August.) Omnis peccator perseverans in peccatis suis addit peccata peccatis. Imperocche, Uditori, quello numero di tante colpe trova sovente osacoli, i quali senza peccato non posson togliersi; esse delle disposizioni, le quali senza peccato non posson mettersi; trae delle conseguenze, che senza al-

tri

tri peccati non poliono frastornarsi, o ristorarsi, o volersi. Eccovi però il misero non solo avvolto in que' falli, a che l'ha costretto l'abito direttamente, ma di più in altri infiniti, che o conducono, o dispongono, o conseguono agli ssoghi incessanti delle sue insaziabili passioni. Oh Dio! che abisso, che moltitudino, che importabile carico di pectati!

Eppure chi il crederebbe, Uditori? Queflo peso gravissimo di tante colpe, questa serie funesta d'iniquità non è che il grado minore, il passo primo della sua estrema miseria.

Certo, Uditori, ch' egli sarebbe a credere, che un'anima cristiana ad uno stato ridotta così infelice sia la persona più conturbata e sconsolata del Mondo; che a guisa del fratricida Caino venga ogni tratto a se medesima minacciando il suo vicino sterminio, e pensi d'essere oggetto d'abbominazione, e d'orrore al cielo, e alla terra. Così dovrebb' essere certamente, ma per accrescimento grandissimo di miseria così di fatto non è. Era quello il primo sangue, rislettono i Padri, di cui Caino avea lordate le mani; però tanto orrore ne concepì: ma poichè l'abito ha renduti familiari i delitti, si perde d'essi l'orrore in guisa, che giunge l' uomo a commetterli, benchè gravissimi, senza rimorlo alcuno: ( S. August.) Peccata, quamvis magna, & borrenda, S. Agostino, cum in consuetadine venerint, aut parva esse, aut nulla creduntur.

Io non leggo mai, Uditori, senza stupore altissimo lo strano avvenimento di Giona. Comanda Iddio a questo Profeta, che vada a Ninive, ed ivi predichi a quelle genti la penitenza. Egli risolve di non andate: ma questa risoluzione lo rende l'uomo più sconsigliato, e peggio accorto del mondo. Osfervate, Egli prende a fuggirsi: (Jon. 1.) Surrexit Jonas, ut fugeret. Ma dove, eda chi? Egli pensa di andare in Tarsis, e pretende fuggir da Dio: (Ibid.) Ut fugeret in Tarsis n facie Domini. Ma, Giona, tu sei pur Proteta. Puoi tu dimenticarti che Dio non è iolo signore della tua terra, sicchè non possa inseguirti, e raggiungerti uscito de'suoi confini? In Tarsis speri tu forse di non trovarlo? Perdonate, dice Giovanni Grisostomo, all'agitazion del suo animo un partito sì sconsigliato. Egli è figura di un peccatore, che incomincia a peccare, e sente i primi rimorsi de'suoi delitti. E' conturbato, è agitato. Pargli sempre d'avere ai fianchi Dio, che lo insegua, e cerca dove suggire.

Ma ecco il torbido Giona sulla spiaggia di Joppe: eccolo entrato in mare. Oh quì sì che l'agitato Profeta gli estremi effetti dovrà soffrire del suo timore. Egli, che dianzi in terra si tenea si mal sicuro, immaginate che farà in mare. Ad ogni fragor di flutto, ad ogni stridor d'antenne, ad ogni soffio di vento egli si terrà certo perduto. Pensate. Dio copre il cielo del più orrido nembo, che fosse mai: Misst ventum magnum in mare, & facta est tempestas magna. Ibid.) Gonfiano l'onde, ed alla nave infelice flagellano furiole i quali sommerli fianchi. Tutto è certo pericolo d'inevitabil naufragio, d'orribile morte. Preghiere, e voti, che vanno al cielo, preziose merci che fi abbandonano al mare, grida disperatissime di gran lamento: (Jon. 1.) Et timuerunt nauta, Or clamaverunt ad Deum suum, Or mi. serunt vasa, quæ erant in navi in mare. Ma in tanta costernazione, in uno spavento così universale, qual è il partito, Uditori, che prende Giona? Il suggitivo, il timoroso, il pur dianzi così agitato Profeta? Egli sarebbe incredibile, se la divina autorità non facesse di caso cotanto strano sicura fede. All' altrui vista fottraggesi cheto cheto, e all'imo fondo scendendo della battuta nave, si porta feco uno spirito si ripolato e tranquillo, che sì sonora e strepitosa procella non lo impedisce dal prender tosto un altissimo e fermo sonno: (Ibid.) Et Jonas descendit ad inferiora navis, & dormiebat sopore gravi. Oh misero addormentato Proseta! Possibile che tu non senta quel, che tra poco confesserai, che per te solo è levata si gran fortuna, te solo chieggono i flutti, te solo i venti? Ecco la mostruosa balena, che intorno a'fianchi s'aggira della tua nave , e allarga per divorarti le fauci orrende.

Ma cessiam contro Giona le vane minaccie, e le inutili meraviglie. Egli era in questo stato figura, dicono i Padri Agostino, e Giovanni Grisostomo, di un peccatore abi-tuato, il quale vinto l'orror primiero alla colpa, si fa ad essa così insensibile, che dorme queto, e tranquillo nel luo peccato. Non solamente questo noi grava punto, nè punto il commove; ma a destargliene in petto qual che rimorso, ma a scuoterlo dal suo letargo fatale, non vagliono soventemente nemmeno i mezzi più strepitosi, e più forti, che foglia Iddio adoperare pietosamente alla conversione dei peccatori. Quante volte, infelicissimo abituato, ha egli acceso per te nembi, e procelle: Misst ventum magnum in mare, & facta est tempestas magna. Hai pur

Digitized by Google

ten-

sentito i suoi tremendi flagelli a guisa di minacciosa tempesta sichiacti intorno. E guerre, e tremuoti, e grandini, e inondazioni, e epidemie di malattie, e di morti. Hai pur veduto cogli occhi tuoi le lagrime inconsolabili della povera moglie, de sigliuolini innocenti, degli amici, de servidori sedeli, l'universale commozion d'ogni gente. Ciascuno a Dio si volgeva, ciascuno pregava a Dio: Timuerunt, & clamaverunt. Ma tu frattanto, infelice, qual hai preso partito, qual hai seguito consiglio? Ti sono esti venuti però in orrore quella pratica scandalosa, quell'odio antico, queil'amor difonesto, quel gioco disp ratissimo, quell'insaziabile avidità? Ah milero! che tu sei ito a giacerti in seno del tuo peccato, e così alti clamori non ti han dellato: Descendit in inferiora navis, & dormiebat sopore gravi.

Ma il Padre Sant' Agollino, Uditori, Icio. glie il mistero, e rende la ragion vera, benche terribile, di quest'abisso d'iniquità, e di miseria. Dice, che l'abito acquista tanto di forza sopra d'un inselice, che lo conduce soventemente a peccare quali contro sua voglia, dice che il suo peccato si sa per lui una seconda natura, in una parola, che stretto è miseramente, e condotto a una morale necessità di peccare? (S. Aug.) Ex voluntate perversa facta el libido, & dumservitur libidini , facta est consuerudo , 🔄 dum consuetudini non resistitur, facta est necessitas. Di grazia riflettete un momento alla ferie funesta di questi gradi. Da una volontà pervertita nasce una strenata concupilcenza: Ex voluntate perversa facta est libido. Dal tervire alla sfienata concupilcenza nasce una violenta consuctudine: Dum servitur libidini, facta est consustudo. Da una vioienta consuetudine natce una misera necessità: Dum consuetudini non resistitur, facta est necessitas.

Necessità, Cristiani, ma la più mitera, che possa singersi, perchè quantunque uom pecchi per questa necessita, è inesculabile il peccato. Inescusabile, dice Agostino, perchè quella necessità egli l'ha imposta liberamente a se stesso, liberamente replicando i peccati, che son venuti formando l'abito: (S. Aug.) Lex peccati est violentia consucudinis, qua trabitur esiam invitus animus co merito, quo in ea volens illabitur. Inescusabile, perchè egli non pone i mezzi, che liberamente potrebbe porre a vincer l'abito, ed a sottats così a questa necessità: Dum consustu dini non resissitur, lo stesso Padre, fasta est necessitas. Oh stato dunque sopra ogni credere lagrimevole, ed inselice!

Se tanto milero, cari Uditori, rende lo flato dell' umana natura la colpa del primo padre, che hanno a piangerne per tutti i lecoli i suoi miseri discendenti; con quali lagrime dovrem noi piangere quello di un' anima Cristiana dalla restituita innocenza caduta in abisso così profondo d'iniquità, ch' è giunta a perdere ne suoi peccati, non pur la graza, ma la coscienza, ma il senno, ma talor anche la libertà? Oh amare confessioni, che voi Ministri del Sagramento di riconciliazione, e di grazia sentite spesso da quelti mileri! Padre, non posso più contenermi : io tento indarno la conversione : il mio peccato è per me una seconda natura, una vera necessità.

Andate ora, e fidatevi di passare ne vizi l' età primiera, promettendovi la seconda virtuola, e cristiana. No, dice Dio: (Job 20.) Offa eius in plebuntur vitiis adolescentia sua. & cum ipjo in pulvere dormient. Quando bene i voltri peccati non affrettino la voltra morte, i vizi della vostra adolescenza corromperanno la gioventù, passeranno a rendere deteltabile la voltra virilità, nemmeno nella vecchienza si resteranno d'opprimervi d'avvilirvi, di funettarvi. Sotto un crine canuto avrete un cuore, ed una mente lasciva. Avrete i vostri vizj nell'ossa, che verrano con essovoi a imputridir nel sepolcro: Ossa ejus implebuntur vitiis adolescentia sua G cum ipso in pulvere dormient.

Ma a vincere questa necessita, a rompere questi lacci, a uscire di questo stato di certissima perdizione, non ci sarà per un'anima, che in esso si trovi essere, partito alcuno? Sì, Cristiani, che ci ha partito, ci ha mezzo di sicuro risorgimento, e se Dio pietoto ha favorito di tanto le mie parose, e alcoltato se mie preghiere, che accompagnan dole colla sua grazia ne abbia in alcuna di queste anime destato brama sincera, io sono tosto per consolarnela, ed istrumela chiaramente, poichè avrò preso un momento brevissimo di riposo.

### SECONDA PARTE

A voi tola dunque io volgo per ultimo le mie parole, anima sconsolata, che da un abito vizioso, e malvagio sorse da molti anni siete tenuta schiava del vostro peccato. Voi mi chiedete, se v'ha più scampo, se v'ha speranza per voi: ed io tanto sono sontano dal crescere i vostri mali coll'acerbità di un'amara disperazione, che anzi non solo sono per dimostrarvi, che v'ha rimedio, ma per costringervi, se sia possibile, per ob-

bligarvie ad usarne con ficurezza di ricondurvi a interissima savità; e per aggiugnere viammaggior sotza alla mia istruzione, e per imprimerla più astamente nel vostro animo, io mi varrò dell'esempio più illustre, che Dio ce ne abbia sasciato nelle divine Scrit ture. Attendete.

Era il popolo Ebreo a'giorni del Re Giofia, fatto già da gran tempo così Idolatra,
che non pur tutto altrove, ma nel Tempio
flesso di Dio, v'erano Altari sacrileghi, è
all'entrata prima di esso vi si vedevano i favolosi cavalli, e i cocchi del Sole, che a
quel Pianeta, siccome a un Nume, i Re di
Giuda avevano dedicato. Or chi non sa, come tra tutti gli abiti il più difficile a fradicare quello è di una falsa Religione già inveterata negli animi, e confermata dal lungo uso d'una Nazione? Il vostro stato, o
peccatore di lungo abito, non può essere
peggior di questo. Eppure udite.

Giosia risolve distruggerlo, ed è sermo di rissorare la Religione del vero Dio. Che sa egli però? Prima d'ogni altra cosa egli ha ricorso ad Elcia gran Sacerdote, che un a-Vanzo di Religione serbava ancora in quel Popolo questa-venerabile Dignità: (IV. Reg. 22.) Vade ad Helciam Sacerdotem magnum. Eccovi il primo esempio, che voi dovete imitare. Un Ministro di Dio fedele per voi si scielga, a cui facciate ricorso, sinceramente esponendogli il vostro stato. Ma qual risposta, Padre, potrò aspettarne, o qual ba-stevol conforto? Elcia mandò al Re il libro della Legge, che avea trovato nel Tempio, nè gli dissimulò alcuna delle minaccie, che a'violatori di essa erano in quello scritte. Un Ministro di Dio sedele non può, nè debbe adularvi; ha a farvi conoscere tutti i vo-Ari doveri, ed istruirvi del modo, come dobbiate adempierli; ma debbe farlo con uno spirito di vero zelo, che quello è in somma della più tenera carità, che ve ne agevoli, quant'è possibile, l'adempimento. No, Ministri del Sagramento di penitenza, non balla no ricordare a queste povere anime le lor difficili obbligazioni; convienti studiar di più tutti i modi di agevolarle, e pensare, che non si tratta per noi tanto di giudicare, quanto di racquistare, e salvare la vita, e l'anima di un perduto Fratello. Giosia non fu tardo a seguire i consigli del Sacerdote, ma tutto il Popolo ragunato salì al Tempio, ed ivi giurò a Dio altamente di guardar d' indi innanzi la divina sua Legge con quanto aveva di forze, di spirito, e di coraggio: ) IV. Reg. 23. ) Fædus percussit coram Domi-Quares. Granelli.

Questa risoluzione di un animo generoso, e fincero, quella è, che trionfa degli ostacoli più insuperabili. Convien volere, Uditori, ma voler franco, magnanimo, risoluto. No, in questo stato non si ha più a vivere. Protesto al Cielo, e alla Terra, che non sia più, ch'io risolva d'osfender Dio. Così a lui piaccia d'assistemi colla sua grazia, com'io son fermo di perder anzi la vita, che peccar più. Questo è molto, Uditori, ma questo non basta ancora. Ritorniamo a Citosia.

Sonoci Altari, e Sacerdoti idolatri, ci fono boschi, e tu nuli superstiziosi. Se questi durano, si tornerà al vezzo antico. Convien estinguerne, se sia possibile, ogni memoria. Dunque si tronchino, si abbattano, si distruggano. Quello è già fatto: più non si veggono, che rovine. Parvi egli, che tanto basti? No, queste rovine medesime hanno a confirmarsi dal suoco, e quelle ceneri hanno ad effere sparse al vento. Ne basta ancora. Questi luoghi profani oggetti un tempo di falfa Religione hanno ad esserlo d'alto orrore. Ovunque furono Altari non si veggano, che sepolori, e tuttociò che potrebbe a quelto Popolo ricordar Idoli, non ricordi ora, che morti: ( Ibid. ) Contrivit statuas, succidit lucos, replevitque loca eorum ofibus mortuorum. Oh istruzione am-mirabile, ed evidente! Voi fapete, Udi tor mio dilettissimo, le circostanze, voi i luoghi, ed i tempi, vor le persone, che vi sono state fatali. Per voi, a cui siffatte memorie sono all'estremo pericolo, basta una ristessione ordinaria. E' necessario un ostacocolo, che vinca la consuetudine. Voi avete a concepire degli atti contrari a quelli, onde avete contratto l'abito; e non solo tutte quelle circollanze a voi note, che sono insomma le occasioni, si hanno per voi a suggire, ma poiche alcune soglion essere inevitabili, si hanno a rendere, se sia possibile, d'una contraria impressione. La viva memoria, e l'orror della morte era assai per un popolo vile, e dal timore condotto. Ma a me sembra Gristiani cari, che noi dobbiamo essere più generosi, e più onesti. Se una morte noi dobbiam ricordare, ricordiam quella di Gesù Cristo, ch'egli per noi soffrì. L'immagine di questa morte mettiamo in fronte di quella casa per noi funesta, e ricordiamo, che in essa tante volte su egli ricrocifiso da noi, quante volte peccammo. L' immagine di quella morte mettiamo in fronte a tutte le circostanze, che ci cendussero

una volta a peccare, e già ci destino a pentimento. Questi sono i tre mezzi necessari, e indispensibili per vincer l'abito. Ricorso a un Ministro di Dio sedele. Risolnzione di animo generoso. Atti contrari a quelli dell'

abito già contratto.

Gredete a me, protesta Sant' Agostino, all' esperienza mia propria. lo mi sono trovato' essere nel vostro stato; eppure ora il ricadere mi è più difficile, che facile non mi era uu tempo il peccare. Vinta la prima dissicoltà tutto agevola la grazia di Gesà Cristo: (S. August.) Grave cernitur omne, quod incipit, sed possquam ab his desuescere ceperit animus, usus tollit dissicultatem, invenieque facile esse, quod impossibile ante putabat.

Ma se dopo ciò, soste ancora dubbiosi, se ancora non risolveste, deh Cristiani, conchiude, e perora la vostra causa Sant'Agostino, vagliano a persuadervi le lagrime, vagliano le preghiere di Cristo. No, non crediate, che tanta turbazione, sì largo pianto, così profondi lospiri mettelle solo per Lazzaro. Eragli così facile tornarlo a vita, com'era stato il crearlo. Per voi pianse, per voi conturbossi, per voi fremè. Ma a quella voce, a quelle lagrime, a quell'imperio, a cui si fransero i legami di morte, tremò l'Inferno, Lazzaro tornò in vita: Advecens clamantis Domini rupta sunt vincula necessitatis, tremuit Inferni dominatio, redditus ef Lazarus viruis. A quella voce medelima, che ora vi parla al cuore, voi resterete insensibile, voi seguirete a giacervi legato, e morto, e l'allegrezza di quella risurrezione conturberere coll'irreparabile vostro danno? Se quelle di Gesù Cristo non bastano a convertirvi, che altro possono le mie lagrime inconsolabili, che piangere amaramente la vostra perdita? A Dio non piaccia permetterlo d'alcun di voi. Così sia.

# PREDICA XXV.

S C A N D A L O.

Tulerunt ergo lapides, ut jacerent in eum: Jesus autem abscondit se; & exivit de Templo.
Joan. VIII. (Evangel. Domin. de Passione.)

Uga, e ascondimento di Cristo, che dal furore degli empi non ha più scampo, barbara moltitudine venuta fine alle pietre per lapidarlo, che oggetto di grande orrore, o Fedeli, al Cielo, e alla Terra! Che funello prelagio per l' Ebreo popolo, e per l'ingrata Gerusalemme! Bene dunque ti sta, le avevano da gran tempo predetto i suoi dolenti Profeti, bene dunque ti sta, Città barbara, e sconoscente, se da te lungi scacciato l'apportatore della salute, l'autor della vita, succede nelle tue mura la desolazione, e la morte. Già fischia intorno a tuoi avari confini il meritato flagello sterminatore. Ascolta, misera, ascolta l'orrendo suono dell'armi, e delle trombe nimiche, annunziatrici, e ministre delle vendette di Dio. Ecco le vittoriose Insegne di Tito, le Romane aquile predatrici allargar lopra te le nere ali funeste, gli adunchi vo-

stri avventure, spiegar gli artigli, finchèspogliata, diffrutta, e squallida, altra memoria di te non serbino le tue ruine, che quella de'tuoi delitti, e dei gastighi di Dio. Così, Uditori, predetto aveano i Profeti dell' ingrata Gerulalemme: e avvenue appunto così. Ora se ci ha peccato, Ascoltanti, che imiti il furore di que' crudeli, che veramente perseguiti Gesù Cristo, a lui si opponga direttamente, e accenda il suo sdegno, e provochi le sue vendette, egli è senza dubbio il peccato gravissimo dello scandalo. Ma, chime, quanti inganni, e quante ree ignoranze su questo punto, Uditori! Non si apprende di scandalo, che negli eccessi più manifesti, e più gravi. Non si conosce la malizia de nostri scandali, non si pensa al riparo de' loro danni. Eccovi un argomento, su cui un Ministro dell'Evangelio non potrebbe spiegar giammai abbastanza di zelo:

Digitized by Google

Poi-

poiche si tratta di difendere la vita, il sangue, la redenzione di Cristo. Nulla però - di meno a trattarlo con qualche frutto presso un popol sedete, io penso, che sia un punto asizi più ad istruire, che a declamare. Costituico però tre chiare, e semplici proposizioni, che tutto l'ordine reggeranno di questa Predica. Prima. Lo scandalo è un peccato facile a commettere. Egli ci è necessaria una grande cautela. Seconda. Lo scandalo è un peccato gravissimo a piangere. Bgli ci è necessaria una grande contrizione. Terza. Lo scandalo è un peccato difficilissimo a riparare. Egli ci è necessario un gran zelo. Dimostriamolo partitamente, e incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Scandalo è voce a noi venuta da'Greci, come avvisò San Girolamo, la quale vale altrettanto nella natia sua origine, che pietra, o intoppo mello tra via, e inciampo de' passegieri. Da lui l'Angelico San Tommaso, e con esso i Teòlogi spiegandola, e conducendola alla sua significazione morale, diffiniron lo scandalo, di cui parliamo: (D. Th. 2. 2. 9. 43. art. 1. ) Dictum, vel fa-Hum minus rectum, prabens alteri occasionem ruinæ spiritualis: Un detto, una parola, ovveramente un'azione meno dritta, che porge altrui occasione di spirituale ruina, che è quanto dir di peccare. Egli basta, Uditori, spiegarvi il senso di queste chiare parole a scuoprir tosto la somma facilità di commettere sì gran fallo.

Conciossiache, Ascoltatori, s'altri non fossero gli scandalosi, che i manifesti pervertitori dell'innocenza, o gl'infamati mezzani d'iniquità, anime vili e sordide, che delle umane sembianze non son vestite, che per vergogna, e per danno dell'uman genere; se ad essere scandaloso sosse almen necessario esser pubblico peccatore, e giugner sino all' ardire di portare in trionfo per le Città o i perversi consigli, o gli esempj malvagi di vizi, e di peccati; pubblici usurpatori, come un Acabbo, pubblici profanatori, come an Gereboamo, pubblici incestuosi, come un Brode, donne perdute, come Atalie, o Jezabeli; io penlo certo, Uditori, che rispar-miar fi dovrebbe a un'Udienza cattolica l' ingiuriolo rollore di udirsi da questo luogo rimproverare un peccato, di cui io certo non so pensare, che alcuno di voi sia reo; quando pur altri il fossero, la loro pubblica anfamia tanto scema d'autorità a' loro malvagi esemp), che costumi così perduti sogliono anzi destar negli animi aborrimento, ed orrore, che non accenderli a studio d'imitazione

Ma un'altra guifa di scandalo noi dobbiamo conoscere, e confessare, il qual quantunque sia nel genere degli indiretti, è verissimo scandalo, e sa dell'anime cristiane irreparabile, ed alta strage. Scandalo, che a commettere non è già necessaria nè intenzione maligna d'indurre altri a peccare. nè temeraria pubblicità di alcun grave peccato; ma basta non più che una parola, o un'azione men retta, o in se medesima, o nelle sue circostanze: dictum, vel factum minus reclum: perocchè veramente con tanto solo, e non più, noi diamo al prossimo occasion vera di spirituale rovina. Spieghiamoci, e intendiamoci chiaramente, e non v' incresca disaminare su questo punto i costumi de'giorni nostri. Come si parla, Uditori, come si tratta, come si conversa nel Mondo? Non ci sono più lingue laddiomerce, massimamente tra le colte persone, così profane, e si empie, che apertamente bestemmino il santo nome di Dio; ma ci mancano per avventura di quelle, che a parer di uno spirito vivace, e sciolto, motteggino la pietà, deridano la frequenza de Sagramenti, mettano in quistione, ed in dubbio degli articoli di Religione, e facilmente confondano la credulità colla fede? Sì, par corretta nelle donne cristiane se non la pompa, e la vanità, l'immodellia almeno, e la profanità del vestire; ma è ella poi questa moderazione si universale, che non si veggano delle persone uscir di questi confini, e quando troppo insensibili al rigore del freddo verno, quando troppo insofferenti del caldo estivo, i fottil veli, e i larghi manti portar nel vero di troppo scarsi, dove starebbe bene, che più abbondassero? Sono poi incolpabili gli artifizi infiniti, che nella modestia stessa, o vogliam dire nell'affettata negligenza si usano, io direi quali, a distribuire dei lacciper la persona, che tanto stringano più gl'incauti, quanto chi li dispose, sperando farvi inciampare gli occhi de'riguardanti, sperò non meno fuggir la taccia, e il rimprovero d'averli tesi? Quali sono i consigli, quali gli elemp), che sopra ciò hanno a prendere le figliuole, e le sempre imitatrici donzelle delle padrone e delle madri cristiane? Non si veggono pratiche apertamente malvagie: forse è un disonore, e una taccia presso del Mondo stesso il tenerle. Ma quelle, che si softengono innocentissime, lo sono poi vera-L 2

cemente così, che pessano suggir la taccia di scandalose? Eccomi entrare miei cari. Uditori, in un punto di gran momento, che da me esige una dissicile sedelta al mio ministero, e da voi una grande attenzione.

Iddio mi guardi dal supporre un peccato, dove non comparisce. Se voi mi dite di non commetterne di guisa alcuna, io alla vostra parola lo crederò. Ma a così fatte protestazion d'innocenza, voi alcuna volta aggiugnete querele assai. Dite, che della vostra amicizia ci sono lingue malediche, che non finiscono mai di farne per la Città infinite mormorazioni; che avete inteso non lenza vostra grandissima maraviglia, che per le bocche degli nomini voi n'andate in novelle, e se ne parla non altramente, che d' uno scandalo che se ne sono destate; e accese amarissime gelosie cagioni sempre feconde di mille noje, di rimproveri, e di ran. cori; che non ci mancano forse delle persono, che sono giunte all'ardire di pretendere giustificare sul vostro esempio non dissoluto le loro vere dissolutezze.

Qual partito aspettate, ch'io prenda su questo punto? Accusarvi con chi vi accusa? Condannary con chi vi condanna? Nol firò mai. lo anzi prenderò folo contro del Mondo stesso tette le vostre difese. Studiero persuadere la vostra innocenza: sosterrò, che gli argomenti, e gli indizi, che si producono contro di voi, non hanno forza a conchiudere alcan vostro delitto. Ma che potrei io promettervi per tutto ciò? Quando bene io tossi così eloquente, e così fortunato da lufingarmi di avervi giustificato dinanzi al Mondo, ne avrei io fatto altrettanto dinanzi a Dio? Nè voglio dire io già, che voi doveste nel vero simproverarvi di alcun ascoso peccato, ch'io voglio anzi durar credendo, che non abbiate commesso; nè commettiate. Diço per questa sola occasione, che date altrui di commetterne, così adoperando, siccome fate. Voi potete rispondere della vostra innocenza. Sia, come dite. Ma potete ugualmente rispondere dell' altrui?

Fecisli abscondite, (II. Reg. 12.) disse già Dio per Natano rimproverando a Davidde il celebre suo peccato. Sì, tu l'hai commesso nascosamente. Il mondo non può convincerti nè di adultero, nè di omicida. Ma con tutta cotessa tua segretezza tu ti sei satto reo di gravissimo scandalo, e assatto pubblico: (II. Reg. 12.) Blasphemare secissi inimicos Domini propter verbum boc. Le disposizioni, gli aigomenti, gl'indizi, quantun-

que incerti, di questi occulti peccati, questi sono gli scandaloss. Ma non abbiate peccato nemmeno nascosamente. Che importa, quanto allo scandalo, se le apparenze lo danno agli occhi de'riguardanti? Tutto v'è intorno disordine, ed amarezza. Chi in un peccato, e chi in altro precipita per cagion vostra. Quanti per avventura se ne commettono da chi vi eratta, quanti da chi vi of-ferva, quanti da chi v imita? E la fonte, qual ella fiali, di mali cotanto gravi, non avrà a credersi scandalosa, perchè è nascosta, perchè non è forse giunta a commette. re grave fallo, o certamente non l'ha commello, che nel più occulto segreto? Fecifii abscondite: Scula vana, ed inutile, eppure inganno comune! Blasphemure fecifii inimicu Domini propter verbum boc.

Ma ohime, quali angustie, sento chi mi ripiglia, mettete oggi, o Padre, alle nostre
coscienze! Dunque se il nostro prossimo prende occasione di scandalo dalle nostr' opere, o
dalle nostre parole, che in se medesime non
son peccati, o certamente non sono peccati
gravi, non assenndoci noi da esse, verremo
ad essere rei di scandalo? Ma ristette di
grazia, che noi viviamo non già in un Chiostro: viviamo in mezzo del Mondo; in un
Mondo, che da ogni cosa prende occasione
di pensare, di dire, e ciò, che è più lagrimevole, di far male: in un Mondo pieno di vizi, d'ignoranza, di debolezza. E

noi dovremo rispondere . . .

Non più, o fedeli, non più, dice Giovanni Grisostomo; perocchè questa non è già scula, ma sì argomento fortissimo contro di voi. Come, o Cristiani, ripiglia questo gran Padre, sapete dunque di vivere tra persone al vizio così inchinate, sì deboli nella virtù, di scienza cesì sfornito; tra persone, che l'ozio ammollisce, il costume perverte, l'ira, e la concupiscenza accende, ed agita con infinita facilità? Voi tutto ciò conoscete sino a esagerarlo. E voi potete credetvi lecita presso di un Mondo, tale tanta lihertà di parlare, di scherzare, di amoreggiare, senza temere d'essere per tutto ciò a persone sì deboli scandalou? Eccovi un dilemma dimostrativo... O voi credete che il Mondo sia sì robusto nelle virtù, ch'egli non è a temere di scandalo, suorchè negli eccessi più gravi. Dunque se la coscienza, o l'esperienza v'accusa d'avergli dato cagion di scandalo, confessate, che furono inescusabili i vostri falli. O voi lo credete sì debole, così infermo, che trae motivo di rovinare per ogni 'inciampo, Dunque comprendete

una



una volta, che vi obbliga la carità alla cau-

tela più riguardata.

Padre, pur troppo è debole: noi lo sappiamo. Ma questo è suo vizio, e non è nostro disetto. Non dovrebb'esser così. Chi può negarlovi, Signori cari? Certo, che dovrebb'esser tutto altramente. Ma ciò che monta? Abbiamo noi a trattare, e a conversar con un Mondo ideale, e platonico, qual dovrebb'esser; oppur con un Mondo reale, ed essistente; qual è di satto? Questo è un punto, che merita tutta la vostra rissessimone.

Il Mondo devrebbe essere sedelissimo nelle promesse: ma perchè voi sapete, che di sede ce n'è pochissima, non v'inducete a strignere alcun contratto senza le più autentiche sicurezze. I vincoli della natura, dell' amicizia, del sangue dovrebbon essere sagrosanti nel Mondo, ma perchè voi sapete, che l'interesse si profana, e li spezza con infini-ca facilità, non vi fidate soventemente neppur di fratelli, ed eleggete piuttosto un'incomoda divisione, che una confusion di sustanze, che a voi temete pericolosa. S'egli è dunque manifestissimo, che in tutta la provvidenza del vostro vivere, in tutta la serie delle umane azioni voi vi tenete obbligati a riguardare il Mondo così debole, e vizioso, com'è di fatto, e non già qual dovrebb'essere, virtuoso e forte; come potrete dispensarvi da questa legge, qualor si tratti della rovina dell' anime; come sperare, che il divin Giudice vi consenta una scusa, che voi medefimi nel commercio del vivere condannate?

Ma per comprendere senza scrupoli su questo punto tutti i vostri doveri, udite la dottrina di due gran Padri, San Giovanni Grisotomo, e S. Basilio, ne condannate-la di severa, poich'e giustissima. Due generi, e due maniere di vizi, dicono questi Padri, sono a distinguer nel Mondo: l'uno di malignità, l'altro di debolezza. La malignità torce al peggio le azioni medesime più virtuole, e più fante; condanna la religione d'ipocrissa, il zelo d'ambizione, la carità d'interesse. Di questo non è a curare. Se le nostr'opere, e le nostre parole sono per se medesime virtuose, e conformi alie leggi divine, e umane, lo scandalo, ch'altri ne voglia prendere, ha già ottenuto da' Farilei scandalizzantisi de' divini insegnamenti di Crisso, l'infamia, e il nome di scandalo Farifaico. Egli farà a suo danno, ma non a nostro peccato. La debolezza del nostro prossimo dessa è, che noi dobbiam ris-pettare. Questa può rovinar sacilmente per Quaref. Granelli.

uno (cherzo, per una leggerezza, per un motto imprudente, per una importuna vivacità, per molte cole infomma, che noi ben potremmo, e sì dovremme avvilare, ma che non ci firingono di gran rimorlo, perchè non ci pajono per se medefime peccati gravi, e forse nemmen peccati. E ia casi tali qual è il vero obbligo nostro? Da tutto ciò, che benchè leggermente, è nondimeno peccaminolo, assolutamente guardarci: ciò. che è indifferente, se temesi scandaloso per debolezza del prossimo, allora sarà permello, quando il giuftifichi giusto motivo, e grave, che secondo questi due Padri è un ben maggiore del danno, che può temersene: Tunc enim selum liberamur apæna, que posita est in éos, qui scandalum dant aliis, se ex scandalo aliud quodam lucrum nascatur majus damno, quod ex scandalo fit. Così quantunque una donna modeflamente adornata secondo lo stato suo, possa alcuna volta temere d'essere altrui, non volendo, occasione di scandalo, non è tenuta però nè a vestire negletto, nè a vivere impligionata, ne a vietarli gli onesti, e convenevoli usi del suo paese; perchè il diritto ferbato dell'onesta pubblica libertà, e del civile decoro convenevole ad ogni stato, è un ben maggiore del danno, che può temersene. Che se cio non na, dice Giovanni Grisostamo, e il nostro prossimo si scandalizzi di noi, benchè per sola sua debolezza, no non potremo difendere al Tribunale di Gesù Cristo la nostra colpevole noncuvanza: (S. Joan. Chry.) Adsoque, si boc non fuerit, & boc solum obvenerit, ut scandalizentur alii, sive ob rationem aliquam, sive ob nullam, five ut infirmi offendantur, Sanguis illorum Super caput nostrum, 😉 🕬 manibus noftris Deus animas tales requiret.

Ma credereste? Io mi veggio a un tratto obbligato di cangiar stile, e poco men che pentirmi del fin quì detto. Che timore di debolezza nel Mondo, o di semplicità! sento una moltitudine, che mi rimprovera: oggi mai appena è possibile scandalo, se non se forse presso delle persone, che non conosciono niente il Mondo. Per altro noi non ci stupiam più di nulla: non ci è più cosa, che possa scandalizzarci. Non ci è più cosa, che possa scandalizzarci? Ilo io a dolermi, Uditori, o deggio io rallegrarmi con chi mi oppone così?

Non ci son più vizi al Mondo? Non ci sono costumi, e esempi capaci di pervertire l'anime cristiane? Se così è, io deggio assi rallegrarmi, che siamo caduti a nascere

in un secolo così felice, che sa a'giorni nostri rivivere l'erà dell'oro. Ma sarebbono mai le cose tutto all'opposito? Sarebbe mai, che questi esempi, e questi costumi si suffer fatti si universali, che propagatane l'imitazione tolta ne avessero la maraviglia? Ma non prendete di grazia abbaglio su questo punto. Gli scandali posiono mai cessar d'essere scandali, quantunque cessino d'essere di

flupore!

Non è uno scandalo, benchè non sia di stupore, l'incredibile inverecondia, che usali nel parlare, nello scherzare, nel motteggiare, facendo un soggetto di liete risa, e di piacevoli trattenimenti tuttociò, che ad ogni ingenua persona esser dovrebbe argomento se non di molta confusione, almen d'onesto rossore? Non è uno scandalo, benchè non sia di stupore, veder le Chiese Cattoliche nelle più sacre Solenzità volte soventemente a teatri, dove non men si profanano i sacri Cantici, e i Davidici Salmi, che gli occhi, le menti, e i cuori de circostanti? Non è uno scandalo, benchè non sia di stupore, vedere dalle pareti di molte case cristiane pendere esposti oggetti così opportuni a destare negli innocenti figliuoli, nelle donne oziole, nelle incaute donzelle le passioni più labriche, e alla curiosa innocenza le più fatali? Non è uno scandalo, benchè non sia di supore, la moltitudine de'libri impuri, maledici, pervertitori, e talor anche infedeli, che fenza riguardo alcuno si mettono sotto gli occhi di chicchessia? Non è uno scandalo, benche non sia di stupore, l'abriuale disordine delle ore, e del tempo costituitosi nelle samiglie, che toglie . loro miseramente prestochè tutti i mezzi della salute? Non è uno scandalo, benchè non sia di stupore, che il Mondo abbia a'giorni nostri introdotto sì gravi abusi nello stato del matrimonio, ch'io sto per dire, che di que-. No venerabile Sagramento li è giunto quali a guastarne presso molti de' Cristiani le prime idee? Imperocche, Ascoltatori, dov'esso di sua natura è uno slato di vincolo, e di legame, il Mondo ne ha oggimai fatto uno stato di libertà. Dov'esso aggrava, e rende di sua natura più detestabile ogni peccato d' incontinenza, il Mondo gliene ha aperte tutte le vie, quasi a uno stato, che togliendo il timore, che sieno convinti i falli, toglia a commerterli la verecondia, Dov' esso insomma è uno stato istituito da Dio a rimedio della ribelle concupiscenza, il Mondo ne ha oggimai fatto uno stato del pericolo più fatale.

To non fo come, Uditori, mi vegge entrato in un punto di gran momento, ch'è il vero scandalo de giorni nottri, su essinon posso tacervi, e non ho modo, ne cempo di dirvi tutta la verità. Ma certo, che è gran suggetto di confusione, pensar, siccome un' onestà rispettata dal Mondo stesso, finch'esia è nubile, appena ha preso stato di matrimonio, che è stato santo, sacro, onestissimo, che par, che perda il diritto d'esserio più; e tutto il Mondo ne acquisti un altro sopra di lei di trattarla, d'amoreggiarla, di pervertirla, di parlare con una lingua libera, invereconda contaminata; e s'altri voglia riprendere tanta dissolutezza, rispondesi per ogni scusa, che finalmente cost si parla, e si tratta con donna, che è maritata. Non he io detto il vero, Uditori, che lo scandale degli abusi in questo stato introdotti è giunt to a guastarne presso molti de' Gristiani le prime idee? Donna, che è maritata, nella Chiesa di Gesù Cristo, vuol dir persona, che non è più în libertà d'eleggersi il suò partito, che non può farli più lecito di fludiar di piacere, fuorche ad un solo, che ha preso pubblico impegno d'essere nella Chiesa un esempio d'onestà cristiana, che v'e obbligata non solamente dalle ragioni, che stringon tutti, ma dall'autorità, e dal cafiço, che Dio le ha dato sopra la sua famiglia, ed altrettanto per avventura dallo splendore della sua nascita, e del suo stato, che rendono più osservabili i suoi esempi. Donna, ch'è maritata, vuol dir persona, che se amoreggia, non può più aver fine onefio pe' fuoi amori, se passa i giorni nel divercimento, e nell'ozio, frauda la fua famiglia della sollecitudine, e degli esempi, di cui le è tenuta; se cerca di farsi l'Idolo di una Città, è altrettanto per lei, quanto volerne essere laccio, e scandalo. Questa è l'idea lasciataci dal Salvatore, e da Dio, che istituì il matrimonio. Ma chi potrebbe ristabilirla nel Cristianesimo, e farla pratica, e univerfale? I Ministri dell' Evangelio? Poco si ascoltano, e quando vogliono entrare in punti, che toccano si vivamente i costumi del Mondo, o si tacciano di soverchio rigore, o si deridono di malaccorta semplicità. Voi sole il potreste oneste donne, e matrone Cristiane, il cui zelo, e la cui religione, con molta fede a questo tratto io imploro. Mie Signore, io fa l'alto rispetto, che vi si debbe, e tanto sono iontano dal violario, che anzi con quel zelo medesimo, con che in oggi disendo la causa di Gesu Cristo, io mi tengo da questo luogo obbligato a fostenere,

e discindere l'enor vostro: Gosì è: la vostra presenza dee spirare venerazione, e modeltia agli spiriti più dissoluti, e più arditi, debb essere un freno alle lingue più libere, una legge d'onestà, esdi virtù a chiunque voglia sperare d'essere da voi sosserto, non che gradito. Questo zelo dell'anor vostro serbatelo, e raccendetelo nel vostro animo, poich elso troppo congiunto a quello di Gesù Cristo. Altramente facendo, non sarebbe egli forse comune il danno? Qual servitù potreste voi più promettervi fuori di quella d'una passione, che v'avvilisse, non già di stima, nè di rispetto, che vi onoralse? Quel Mondo medesimo, che vi adula, è poi ardito d'incolpar voi di tutti quelli disordini, che lo pervertono. Dice, che parla, e tratta così, perche a voi piace, che parli, e tratti appunto così. Dice, che lascerebbevi delle ore, e dei giorni di libertà, se voi praticamente non dimostraste tanto tedio di solitudine. Dice, che terrebbesi in petto certi equivoci, e certi motti, certe lodi troppo innoltrate, e certi troppo passionati sospiri, se il voltro contegno moltralse di non gradirli, o almeno sapeste fingere di non intenderli, e imitando le scuse di Adamo, che incolpò Eva del suo peccato: (Gen. 3.) Mulier, quam dedisti mibi sociam, dedit mibi de ligue & comedi, pretende di far voi ree di zutte le licenze del vivere, che effemminano a giorni nostri i costumi, e formano il vero scandalo delle Città. Io non voglio per niente nè lodate, nè approvate, nè confermase queste sue dicerie. Ma sdegnando di parlarvi col Mondo, vi parlo coll' Evangelio, vi parlo con Gesù Cristo, e pregovi di riflettere, che voi potreste mille passioni estinguere, e mille abusi estirpare con nulla più, che col tenere un sorriso, coll'abbatsare uno sguardo, col non ammettere un dono, col contenervi talora d'una conversazione, quando a far tuttociò non meno: l' pnor di Dio debbe spingervi, che l'onor voltro.

Ahimè! Grissiani! di quanti scandali siam tutti rei, o dati senza volerlo, o potendo, e dovendolo non impediti! Quanta abbiamo ragion di piangere, se una volta possiamo giugnere a conoscerne la gravezza! Io non deggio niente sallangarmi su questo punto; poichè in pochissimi tratti del grande Aposolo delle Genti, spiegati dall'eloquentissimo Padre S. Giovanni Grisostomo, spero di metterlo setto gli ecchi

Melendo anodi ampinhila Anadala

Volendo quest' ammirabile Apostolo rendese alsai sensibile a Fedeli Gerinti la malizia

di quello scandalo, che a più semplici ne veniva per lo intervenir che facevano alcuni d'est a certe mense profane. Voi, scrisse loro, così facendo venite a percuotere mortalmente l'inferma coscienza de'vostri fratelli, per la salvezza de quali Cristo mori, Questo, o Fedeli, egli è un peccar crudelmente contro tutte le leggi più sacrosante. Contro quelle dell'umanità, perchè sono infermi; contro quelle della natura, perchè sono fratelli; contro quelle della religione, perchè sono redenti col sangue di Gesù Cristo; e ciò che sembra incredibile, commettere tanto eccesso per un convito: (S. Ioan. Chrys.) Quatuor crimina, & maxima accu-Sant; quod frater, quod infirmus, 😉 cujus tantam Christus rationem habuit, ut pro eo mori non recusaret, & quod post hec omnia propter escam pereat. Oiservate, dice Giovanni Grisostomo, come l'Apostolo porti l' eccelso all'estremo. Qual più inaudita barbarie, che ferire un infermo! Qual crudeltà più spietata, che assassinare un fratello? Qual empietà più sacrilega, che strapparlo dal seno, e dalle braccia di Cristo? E a tanto eccelso essere così insensibile, che si commetta per una cosa da nulla? Per una tavola di buon pennello, che si potrebbe con tanto poco nascondere, e ricoprire; per un vano ornamento, che si potrebhe con tanto poco correggere, e moderare; per pqche carte lascive scritte da penna intetta, che a guastare i costumi vagliano molto più, che ad alcun altro profitto; per un parlare, ed un trattar troppo libero, che la prudenza civile, e l'onestà naturale domandano di -riformare ?

Ahime, che sovente autori di tanto danno voi siete, o padri, ai cari vostri figliucli; voi, o madri, ai teneri parti delle vostre viscere; voi, o fratelli, ed amici, a
chi vi è più congiunto per tutti i vincoli
più sagrosanti; e voi tutti, o Fedeli, a chi
forma con voi per l'union della fede, e della grazia di Gesù Cristo, un medesimo corpo, di cui è capo chi per noi tutti morì.

E dopo ciò, potrà egli udirli tra noi, potrà tollerari chi replichi, e chi risponda colle parole del fratricida Caino: (Gen. 4.) Numquid ego custos fratris mei sum? Se altri periscono per mia cagione, tal sia di loro, io non voglio curarne. Questi, dice il gran Padre, sarebbon sensi d'una diabolica crudeltà: (S. Joan. Chros.) Illa Patana verba proferimus: dicere enim, quid mini curandum est, si ille scandalizatur, de ille perit, crudelitatis illius, asque imbumanitatis est. Co-

flarono a Cristo sangue, e a voi non debbon costare riguardo alcuno? Come, o Fedeli! Quest uomo Dio, vostro Re, non ricusò di prenderne tanta cura, che per amore di soro volle esser consisto su questa Croce; e voi potrete credervi secito di trascurare così per essi il frutto di questa morte, che tanta salute, e tanto prezzo sia vano per cagion vostra? (10.) Dominus quidem tuus pre co mori mon recusavit: tu autem post tantam salutem perime permittis, do quod gravius est, proprer escam?

Che se ciò è vero ancora di quegli scandali, di cui ci grava le debolezza del nostro prossimo, che sarà, Ascoltatori, di quelli più maniselti, e più rei, cresce, e conchiude l' argomento fortissimo lo stesso Padre, che la malizia commette, e la più aperta em-

pietà ?

Egli mi converrebbe di aver un fianco, e una voce, qual di ferro, e di bronzo, a far suonare agli orecchi di questi miseri le tremende parole di Gesù Criste: (Matth. 18.) Va bomini illi, per quem scandalum venit. Va, guai: questa è una voce di un Dio, che minaccia. No, dice Giovanni Grisostomo, quello è un lamento di un Redentore, che fi querela, e piange una perdita irreparabile: (S. Joan. Chrof.) Terribile boc verbum elt, & borrore plenum. Væ enim boc eft quab lamentantis supplicium illud non evasuros. Infelici! Meglio era per voi non veder mai , la luce di questo Sole, non esser nati, morice prima di nascere: (Matth. 16.) Bonum erat ei, si natus non fuisset home ille. Voi vi dichiarate nimici non della Croce soltanto, ma della vita, del fangue, della redenzione - di Cristo: voi, che le veci del nimico di Dio, e degli uomini, fostenete, disendete, adempiete, e a voltro danno, e d'altrui mi-Nabilmente perfezionate. Massime di poca religione sparse tra semplici, che fanno strage della lor fede; derissioni della pietà Cristiana, che estinguono la religione, disese, e lodi delle straniere dissolutezze, che introducono la libertà; configli, e esempi di perduto cotume, che tolgano ogni roslore al peccato, e all' onestà ogni difesa. Ma dove mi lascio trasportare a declamar contro abus, che qui non fono?

Lo scandalo più sensibile, di cui forse si troveremo esser rei, egli sarà avvenuto per violenza d'una passione, che senza complice aon si potea soddisfare. Un amore importuao, che ci ha compreso, ci ha non meno condotto a ricercar tutte l'arti d'ottenere corrispondenza da una persona, ch'era inno-

cente, e noi abbiam pervertito. Ali Crissiani! Questo mi sembra un punto assai più a piangere, che a declamare.

Noi dunque diciamo amore una passione, per cui al nostro piacere noi abbiamo sagrificato i beni tutti più preziofi, e più cari di quella persona stessa, che sosteniamo di avere amato? Mifer Fu perduta in quell'atto, che cominciammo ad amarla. Il nostro odio non le avrebbe fatto alcun male; e il nostro amore le ha fatto gli estremi danni. Non ci è più stato per lei nè luogò sì 'venerabile per fantità, nè tempo per religione sì sacro, nè custodia, nè guardia così gelo-fa, che abbia potuto difenderla da nostri aguati. Noi le abbiam teso lacci nelle pubbliche vie, tra le domestiche mura, persino in faccia di questi divini Attari. Ella era voftra, o Salvator spietolissimo delle nostr' anime; e tutto l'odio de'nimici vostri, e de' suoi non aveva ottenuto di pervertirla. Noi l'abbiamo divelta da questo pietoso feno, noi l'abbiamo strappata da queste braccia amorose, per farle perdere a un tempo la vostra grazia, e tutti i suoi beni, per farla misera preda d'una passione brutale, per metterla nelle fauci dell'infernale nimico. E dopo ciò quali ci lulinghiamo d'effere assai scufabili per un nome vano d'amore, con cui abbiam coperto a noi stessi una crudeltà sì spietata. Se noi dobbiam però piangere, se amaramente pentirci, io non penfo, che a persuaderlo ci sia più luogo, nè questa causa possa esigere perorazione. Ma basterà il nostro pianto, e la nostra contrizione? Prima di conoscerlo, riposiamo.

### SECONDA PARTE.

Due gravissimi danni cagiona qualunque scandalo, e due assai diverse persone vengono ad esserne pregiudicate: l'anima scandalezzata, e Cristo Redentor di quest' anima. All' anima esto viene a togliere Gesù Cristo, togliendole la sua grazia; e a Gristo viene a toglier quest'anima, facendola sua nimica. A piangere però con frutto una sì grave ingiustizia, è necessario di ristorare, quant'è possibile, questi danni. Io dico, ch'è necesfario, e aggiungo col più de Padri, e de migliori Teologi, che questa obbligazione è sempre di carità, e forse ancor di giustizia. Conciossiache, argomenta colla dottrina del Padre Sant'Agostino il sottile Maestro Scoto, fendo i beni della virtu, e della grazia, i maggior beni di un'anima: (Scot.) Cum virtutum bona sint maxima secundum Augusti-BUD >

num, chi la priva di questi beni, le sa il maggior danno, che possa farle: dunque è tenuto tanto più strettamente di ritornarne-la, quant'egli è stato più colpevole autore di tanto danno: Adeoque plus secundum justiviam ad restituendum procimo tale bonum tenetur, quantum sibi possibile est.

Ma questo è il difficile, Fedeli cari, e alcuna volta impossibile. Difficile, se tuttavia ci vivono le persone, che noi abbiamo scandalezzato, che è quanto dir pervertito. Perchè a condurre un innecente al peccato, Lutto agevola miseramente la vialubrica per se medesima, e facile alla discesa. Ma a ri-condurlo dal vizio alla primiera giustizia, tutto difficulta il sentiero scoseso per se medesimo, e a risalir saticolo. Ma sia comunque si voglia, ogni opera è a tentare per un'efficace restituzione dell'anime, per cui potendo variar moltissimo le circostanze, io non posto, se non rimettere alla direzione fedele di un Ministro di Dio quell'anima, che tocca dalla grazia di Gesù Cristo, gli altrui danni, ed i suoi sia disposta di ri-

Che se le misere son già perdute a ahimen Cristiani, che alto orrore mi mestono quelle grida inconfolabili, e disperate, che dalla terra del lutto eterno, e dell'eterno squallore, io voglio dire dalle fiamme inestinguibili dell'Inferno, mandano quelle anime a Dio! Imperocché riflettere. Se il sangue de' Martiri uscito di vene così pietose, che lo spargeva piutsosto di carità di quelle anime grandi, che la barbarie de lor Tiranni, grida purnondimeno vendesta a Dio contro le mani crudeli di chi lo sparse: (Apoc. 6.) Usquequo Domine non vindicas sanguinem no strum? che sarà di quelle anime condannate? Quella veramente è una morte, quello è un sepolero di veri estinti: (1b.) Sanguis interfectorum. Io mi sento ardere, e consumare da queste fiamme, grida quella donna infelice, perchè quel giovane dissoluto mi persuase di perdere l'onestà. Io son divorata da quell'incendio, perchè quella madre spietata non leppe altro inlegnarmi che amori, e vanità. Oh amico crudele, tu fosti, sper cui eterno larà il mio pianto in quello baratro di tormenti! Padre spietato! Furono i tuoi configli, le tue massime, il tuo interesse, che in questo baratro di miserie mi hanno precipitato, Vendetta o Dio, Dio giusto, vendetta dell'assassinio crudele, che questi barbari hanno fatto di nei. Se per essi non fosse stato, noi qui non saremmo morti eternamente a ogni bene, e avanzi miseri di tutti i mali: Usquequo non vindicas sanguinem nostrume?

Ma che dich' io del sangue de condannati, se grida, o scandalosi, contro di voi il sangue di Gesù Cristo? Queste sono le voci, che Dio non può non udire: (Ezech. 33.) Sanguinem ejus de manu tua requiram. Rendimi, o scandaloso, le anime, che m'hai rapito. Rendimi il frutto della mia morte, rendimi il prezzo del sangue mio; Sanguinem ejus de manu tua requiram,

Ma come fargli questa restituzione, se per quell'anime misere non ci ha riparo? (In Offic. Defunct.) In Inferno nulla est redemptio. Certo, o scandalos, che il vostro pericolo mi sa orrore. Purpondimeno escovi il mezzo unico. Zelo, o Gristiani, ma vivo zelo, che tutte l'arti vi faccia operare, per condur anime a Dio, col vostro esempio, colla vostra pubblica penitenza, se surono pubblici i vostri scandali, coi vostri consigli, colle vostre parole, e se lo stato ve lo permette, colle vostre sustanze. Quelle armi, dice l'Apostolo, che servitono all'iniquità, servano alla giustizia. Quest'è debito indispensabile per chiunque su scandalos.

Nè ciò facendo, dee però vivere senza timore. Cur timebo in die mala? dicea Davidde. Signore, che è ciò, che nel giorno de' miei ultimi mali, nelle agonie della morte mi riempirà di spavento? Cur timebo? I miei propri peccati? Io spero di averli pianti con dolor vero. Ma ohimè! che questi hanno lasciato delle vestigie sopra la terra, che altri hanno condotto a batterle, e a ricalcarle sul mio esempio. Queste orme malvagie mi stringeranno d'assedio; queste mi spargeranno l'anima d'amarezza: Iniquitas calcanei mei circumdabit me. Oh mio Dio, non ci sarà diligenza, che io non usi per cancellarle. Farò pubblica la mia penitenza. Non mi varro della mia autorità, che a sostenere i diritti della vostra divina legge. Insegnerò ai peccatori le vostra vie. Santificherò la famiglia, e la reggia, che voi mi avece donato. Esalterò finch'io viva, anzi nella memoria di tutti i secoli, la vostra giustizia, e la vostra misericordia. Ma voi, Dio pietolo, come i miei propri peccati mi perdonaste, così inchinatevi pierosamente a perdonarmi gli altrui: (Pfal. 18.) Ab alienis parce servo tuo. Così lia.

# PREDICA XXVI.

## PREDESTINAZIONE.

Loquor vohis, is non creditis ... Sed vas uon creditis, quie non estis ex evibus meis.

Joan. L. (Fer. 4. post Domin. Passon.)

Opol di Dio, e Popolo riprovato: eccovi due opposti caratteri, Ascoltatori, che aggiunti insieme diffiniscono propriamente, e da tutte le Nazioni distinguono la Gente Ebrea. Popol di Dio da lui eletto infra tutti a ricevere le sue promesse di un Uomo-Dio Salvatore, e a collocare-la fua falute nello sperarne, e nel crederne l' adempimento. Popol di Dio, in cui da primi suoi Patriarchi sino al giotno di sua venuta avea egli cossentemente serbato una serie non interrotta di prodigiosi Profetti promettitori di lui, nelle parole de quali egli riconosceva lo spirito, e la verità di quel Dio, che adorava. Popol di Dio, i cui sagrifizi, i cui riti, la cui storia, il cui regno non erano che una figura, e una promeffa perpetua della religione, e del regno di Gesil Cristo. Finalmente Popol di Dio, dal cui sangue egli nacque, a cui questo stesso Uomo Dio se' vedere la sua persona, sece udir la sua voce, se conoscere la sua virtu, e in tutte le più menome circostanze di avvenimenti, e di tempi non fe'che adempiere quell'ammirabile istoria, che della divina fua vita, e dell'acerbe fua morte aveva partitamente descritta ne' suoi Proseti. Eppur fu questo, Uditori, questo su il popolo ri-provato, il Popolo, che non crede, che non entrò nell'ovile di Gesù Cristo, che non su più Popol suo: (Daniel. 9.) Non erit ejus Populus qui eum negaturus est. Lo aveva predetto Daniele, e il Salvatore lo ripete: Joan. 20.) Loquor vobis, in non creditis: sed vos non creditis, quia non estis ex evibus meis. Ma donde mai, e (perchè? Fosse per un decreto fatale, per cui Dio si prendesse questo crudo piacere di deludere quelle gen-📬 con tanti mezzi, de'quali poi non volesle sinceramente vedere il fine? Bestemmia orrenda a pensare. Forse perchè quei mezzi non avessero forza assai a sar conoscere a quelle genti la verità, e persuaderle a seguir-

la? Protessa Iddio che ha fatto quanto sa potuto: (Ifai. 5.) Quid debni ultra facesse vinen med, G non feci? Dunque per qualt altre ragioni, fe non le per quell'unita? Perche di canti il sorti mezzi, di tante gra zie per lor natura si poderose a salvarli, to beramente, e ostinatamente abusarono: (OPE 13.) Ferditio ma, Ifrael, cost conchiude Dio stello tensummodo in me auxilium tuum. Becovi la verità, Ascoltatori, che conosciuta" profondamente toglie ogni lusinga, ogni errore, ed ogni vana sollecitudine sull arcano della nostra predestinazione. Che gioverebbe indagare questo mistero per quella parte, che a Die non è piaciuto di rivelarcene, se tuttociò, ch'egli ce ne ha rivelato, conforta la nostra speranza, rasserena i nostri timori, toglie la nostra prefunzione, e convince che non in questo mistero, ma si in noi soli può effere la colpa tutta della nostra perdizione. Io dunque a formarvi su questo grande argomento l'istrazione più utile, e la più necellaria, verrò dividendo semplicemente ciò, che della predestinazione Iddio ci fia rilevato, da ciò, che della predestinazione medesima è a lui pistinto tenerci ascoso. Quinci una serie di cose incerte, misteriose, e sconosciute, che o Die non ha frivelato, o certamente non ha spiegato, e quindi un'altra di cose certe, chiarissime, ed evidenti, che Dio medefimo ci ha dato a regola pratica di pensare, di credere, e d'operare: e su questi due cardini costituisco una sentibile giustificazione di Dio, e un manifesto disinganno dell'uomo. Uditemi attentamente, ch' io spero oggi istruirvi, disingannarvi, persuadervi, raflerenarvi. Incominciamo.

### PRIMA PARTE.

'Che ci ha egli vivelato Iddio, miei Signori, sul mistero della snostra predestinazione? Egli ci ha satto sapere, che il nostro giugnere

gnere a salvamento è un benefizio, che noi. dobbiam riconoscere siccome un dono grataito. della sua infinita benta, perchè è un beneu nzio, che seco trae, o inferisce, o suppone una serie di grazie sopra natura, che a noi non iono in alcun modo dovute. Non basta. Egli ci ha fatto sapere, che quella gloria, quell'etesna selicità p che è oggetto della predestinazione, debb' essere una mercede, un premio i una cerona della giuffizia; cioè de meriti dell'uom giusto, o vogliam dire delle bene usate lui grazie. Non basta ancora. Egli ci ha fatto sapere, che a favore di ciascuno di noi Gristo ha meritato, e Dio ha preparato una seria di grazie si benefica, che noi possiam sveramente austrendella lor forza, e ulandone licuramente falvarci.

Queste sono tre verità chiare ed infallibili tratte dalle sormali parole delle Scritture, e de Padri, che non sono nggimai più soggette ad alcana cattolica contreversia; e queste sole comprendono tuttonio, che unicamente, e propriamente sappiamo certo della predessinazione.

pieno delle oscurissime, ed. incestissime opinioni degli uomini, e de loro umani, e non divini sistemi; altri obbligati a entrare ne' misteri di Dio dall'ardire de'Novatori, che pretelero di dedurne confeguenze fatali alla Religione, e al costume; altri innoltratisi, per vaghezza di renderli al loro avvilo più chiari, a rintracciare un ordin di cole, che non li opponga ad alcuna delle tre verità, che noi abbiam ricordato; ed altri in fine condotti da quella sorta di passione, che si dice nella Scrittura passion di scienzay e noi diremo passione di scuola, a sostenere, è difendere più l'un lillema che l'altro. Sia di essi la loro lode, che noi disbuon grado a' difficili sud) la consentiamo: ma la regola giulta del nostro timore; e della nostra spezanza non la trarremo altramente dalle opinioni degli uomini, che per quantunque dottissime, potrebbon essere tutte falle, ma sibbene da quelle fonti medelime pare, e fincere delle infallibili rivelazioni di Dio, da cui sole sappiamo ciò che è per noi a temere, e ciò che abbiamo a sperare cristiana-

Sgombro io però di questi impedimenti prego che tragga innanzi un fedele, il quale tema o querelisi di non essere predestinato. Produca egli le ragioni de'suoi timori, o quelle di sue querele, ch'io sono per rendergli le risposte di Dio.

Padre, io sono un peccator cristiano, che travizi dal diritto sentiero fino dagli anni primi della mia gioventù. Ebbi alcun altro mio pari dell'età mia complice de miei delitti; ma egli dopo alcun tempo si converti, e vive pra cristianamente. lo tuttavia sono avvolto ne'lacci de'miei peccati, ne trovo modo d'uscirne. Egli ha avuto una grazia, che io non ho avato. Sarà egli predestinato, ed io no? Ma perchè egli, che peccatore era così com'io, e non io che triffiano era, e sono così com egli? E noi, o Padre, siam due fratelli nati, quali ch'io diffi ad un parto, tanto ci somigliamo. Abbiam sortito l' educazione medefima; abbiamo avuto fotto degli-occhi gli stessi elempi paterni e materni; siamo cresciuri insieme: eppure l'un di noi è di onesti e virtuosi costumi, ll'altro si è pervertito. Sarà che l'uno fiz il predestinato, l'alero il prescito? Ma perchè l'uno piuttosto che l'altro? Mei malmente ssam due sorelle collocate a somiglianti partiti, anzi in una cala medelima. Nè alcun'altra differenza è tra noi, senon che l'una segue un esempio di modestia, di religione, di fede, ch'è maraviglia; l'altra ne fegue in fomma un opposto di vanità. Sarà che l'una fia la predestinata, e l'altra misera la prescita? Ma perche piuttosto l'una che l'alera? Può egli rendersi altra ragione fuori di questa sola: perchè Dio vuole così? l'uno di noi salvo, l'altro dannato?

Sia questa la prima vostra disficoltà tratta, so nol sapete, dalla divina Scrittura, e toccante tre bellissimi punti della sua Storia. Poiche i due peccatori rei degli stessi delitti, l'un penicente, l'altro indurato, furono per avviso del Padre S. Agostina, Nabuccodonosor, e Faraone. I due fratelli nati ad un parto, l'un diletto, e l'altro odiato, surono Ciacobbe, e Esau, o argomento, o esempio, o figura, secondo il vario pensar de'Padri, de'riprovati. Finalmente le due sorelle collecate a somiglianti partiti, anzi in una tafa medesima, eppure i'una fatta fedele, l'altra restatasi nell'Idolatria, furono Rut, e Orfa, vedove l'una, e l'altra de due morti figliuoli della sconfolata Noemi.

Ora se noi vogliamo ricercare il perchè di così opposii lor sini da quella parte dei misteri di Dio, che a lui non è piaciuto di rivelarci, S. Agostino ci avvisa, che senza fallo daremo in qualche scoglio d'errore: (S. August.) Nosi quarere, si non vis errare. Ma se vogliamo cercarlo per quella parte, che Die ce n'ha fatto chiaramente sapere, tro-

Digitized by Google

vere-

veremo di che istruired, compungerei, disingannarei. Sciegliamo un solo di questi esempi per amore di brevità, e di chiarezza, e disaminiamolo attentamente colle giustissime ristessioni dello Scrittore, che va tra l' Opere del P. S. Agostino. Uditele attenta-

Nabuchedonosor pænitentiam meruit agere salutiferam, non autem Pharao. (Inter opera Augustini) Dio costituisce dall' una parte Nabuccodonosor penitente, dall'altra Faraone ostinato ne' luoi peccati : e in primo luogo domanda qual differenza fosse tra esti nella natura. Certo niuna: che amendue uomini erano della stella natura umana: Quantum ad naturam, ambo homines erant. Inoltre ei domanda qual differenza fosse tra essi nella condizione, e nel grado, che talor giunge ad acquistat molta forza fulla natura. Nemmeno alcuna; che amendue erano Re: Quantum ad dignitatemo amba Reges. E quanto ai dilitti? Nemmeno. Amendue opprimevano in servitù l'eletto Popol di Dio: Quantum ad caussam, ambo Populum Dei captivum possidentes. I mezzi certo da Dio tenuti per convertirli saranno stati tra loro varj molto, e diversi. No, Ascoltatori: Quantum ad panam, ambo flagello Dei clementer admeniti. Da Dio flagellato clementemente Nabuccodonosor; e con ugual clemenza flagellato ancor Faraone. Un Profeta all' Egiziano, che fu Mose; un altro al Babilonese, che su Daniele. Quid ergo fines corum fecit diversor? Che è ciò, che in tanta purità di natura, di condizioni, di grado, di delitti, e di grazie, a fini pur li condusse tanto disfomiglianti? Perchè Nabuccodonosor salvo, e Faraone dannato?

Oh se Faraone, Uditori, potesse rispondere a Dio così! Perchè Nabuccodonosor era un predessinato, ed io, che non era più peccatore di lui, era un prescito. Perchè voi, o Signore, per questa vostra predessinazione a lui donaste una grazia più sorte assai, e a me per la vostra riprovazione una più debole. Se potesse così rispondere, questa comparazione non avrebbe più sorza al-

Ma eccovi il soggetto di una disputa, in cui tutte le Scuole cattoliche, qualunque sistema tengano della grazia, sono obbligate di sossenere che nol potrà: (Psal. 106.) Omnis iniquitas oppilabit es sum. Non respondebit unum pre mille. Dunque per qual altra ragione se non se per quest'unica, perchè alla grazia della conversione Nabuccodonosor sedelmente rispose; Faraone alla grazia me-

desima resiste ? Quid ergo sines eorum fecit.
diversos? conchiude il lanto Dottore, nist quia
unus manum Dei sentiens in recordatione propriæ iniquitatis ingemuit, alter libero contra
mijericordissen veritatem pugnavit arbitrio.

Comprendete la forza di questa chiara ragione quanti al pari di Faraone durate offinati ne vosti falli? Miseri! Che triò che fate? Qual à stata sin a quest'ora la vostra infelicissima occupazione, e qual è forse al presente, mentre vi udite queste verità ricordare? Ah peccatori! voi sostenete una guerra aspra ed aperta contro la verità, e la misericordia di Dio. Sono anni forse che voi vivete in peccato. Dimitte, (Enod. 4.) va Dio gridandaviral coore colla fua grazia, dimitte quell'occasione malvagia, quella pratica iscandalosa, quel gioco disperatissimo. quel contratto usurajo, quell'abito vizioso: Dimitte: Potete voi ignorare, o dissimulare a voi stessi la cospanza, e la forza di queste voci? Non più nel vero di quello che potez Faraone. Egli aveva i suoi fiumi veduto scorrere di sangue, le vive acque insecciars, isterilir le campagne, languit le mesti, coprirsi il giorno di dense cenebre, errar la morte a diserrangli l'Imperio, e sunestargli la Reggia. Voi not avece a servir d'esempio a Monarchia così ampia, com'era quella d'Egitto, ne a tutta l'innumerabile posterità: però sono men pubbliche, e meno solenni le vostre piaghe: ma a voi sono forse meno sensibili? Non ha Dio lasciato di usar con essovoi, come fe' prima con Faraone, delle voci de'suoi Ministri, e delle soavi ispirazioni della sua grazia. Tanti altri a queste sole fi convertirono nelle medesime circostanze che voi, ne' medesimi falli avvolti che voi. Dio vi fece conolcere i loro elempi, vi fece maravigliare della lor conversione. Ma 'voi restaste invincibili a questa, pietola guerra. E Dio ha proseguito a combattervi colle armi più podero e de'suoi flagelli. Ha comandato alle grandini, che vi disertino le campagne, alle morti, che vi funestino la famiglia, alle vostre passioni stesse, che vi affliggano, e vi tormentino. Ma che ha egli ottenuto per tuttociò? Libero contra misericordissimam vetetatem pugnastis arbitrio. Voi alla forza di -tante grazie avete opposto non dico solo una durislima, ed ingratislima resistenza, ma una guerra implacabile contro la verità, e la misericordia di Dio.

Andate ora, e sperate di opporgli, che voi vi siete perduto, perchè egli non vi avea predestinato; che non avete risposto, perchè queste grazie non sono efficaci. Certo che non sono state essicaci. Ma questo è bene un prodigio della vostra durezza, che grazie di lor natura si sorti nol sieno state abbastanza per voi; grazie, che hanno ammollito un cuor si berbaro, e così indomito, com'era quello del superbo Nabuccodonosor, non abbian nulla ottenuto da quello di Faraone; grazie, che hanno santificato un Giacobbe; non abbiano però commosso Esau; grazie, che hanno illuminato una Rut, non abbiano però tratto dall' Idolatria un' Orfa.

Voi vorreste mettere il prodigio dalla parte delle Grazie. Il modo della loro efficacia è un mistero, che Dio non ci ha rivelato: ne disputiamo, ma ne ignoriamo i principi: non ne sappiamo di certo presochè altro senon ch'è pieno d'una linfinita bontà: (Ad Rom. 2.) Ignoras, quoniam benignitas Dei ad pænitentiam te adducit? Ma Dio medesimo con queste chiare comparazioni vi fa conoscere, che il prodigio, che vi condanna è dalla parte della vostra corrispondenza: (Ibidem.) Tu autem secundum duritiem tuam, In imponitens cor tuum thesaurizas tibi iram in die ira. Quella è la verità chiara, sensi. bile, manisesta, che Dio vi dice senza enigmi, e senza misteri, che vi obbliga a credere, a confessare, e quasi disti a sentire .

Verità, Ascoltatori predicata sì chiaramente, e sì altamente da Cristo nel suo divino Evangelio, che non lascia su questo punte alcun luogo alla lufinga, o all'inganno. Apriamo un tratto questi divini Libri, e studiam di conoscere la dottrina sincera di Gesù Cristo - Egli sa in essi due maravigliose, ma chiare comparazioni. L'una è detle medesime grazie conferite a persone non già delle stesse, ma di diverse disposizioni, a cui nondimeno chi aveva maggiori offacoli pur risponde, e chi: ne aveva minori resiste, e indura al peccato: (Matth. 11.) Væ tibi Bethfaida, ve tibi Corozaim, quia s in Tyro, G Sydone factæ fuissent virtutes, quæ factæ funt in te, olim in cilicio, & cinere panitentiam egissent. Voi siete, diceva Cristo, due città illuminate, due città favorite distintamente da Dio. Il vostre popolo crede in lui, e lo adora. Tiro, e Sidone di genti incre-dule ed infedeli. Eppure io v'afficuro, io Sapienza eterna, e infallibile, che se a Tiro, e a Sidone infedeli avesse Iddio conceduto le grazie che ha fatto a voi; Tiro, e Sidone si sarebbero da gran tempo per penitenza sincera de loro falli coperte di cenere, e di cilizio: voi vi restate insensbili, e pur

seguite peccando. Miseri! Che scusa avrete? Questa è la prima.

Cresce vieppiù la seconda. Gesù Cristo medelimo paragona grazie minori conferite a persone di peggiori disposizioni, e grazie maggiori conferite a persone aventi minori ostacoli. Eppur le prime di fatto a quelle minori, risposero, e si salvarono. Le seconde a queste maggiori resistono, e perdonsi. Sorgerà, dic'egli, la Regina, dell'Austro donna infedele, contro gli Ebrei di questa felice età; e saranno essi per lei condannati: perch'ella s'illuminò alla sapienza di Salomone; questi si acciecano alla sapienza di Dio, che parla loro per la mia voce: (Luc. 11.) Et ecce plusquam Salomen bic. Sorgeranno i Niniviti, quelli, che a penitenza sì celebre si condustero, udendo Giona. Essi condanneranno i peccatori di questa età che a penitenza non si conducono udendo Cristo: (Matth. 12.) Et ecce plusquam Jonas hic. Pinalmente racconta la parabola dei tre Scrvi, due di essi trassicatori fedeli, l'uno d cinque, e l'altro di due talenti, e però ugualmente premiati : (Matth 25.) Serve bone, & fidelis intra in gaudium Domini tui: il terzo seppellitor neghittofo di un folo, e però condannato: Inutilem servum ejicite in tenebras exteriores: illic erit fletus, & stridor dentium. Strigniamo dunque l'afgoinento così .

Nell'idea chiara, che ci dà Cristo della salute, e dei mezzi, che si conduconol, dimostra inescusabile chi si perde, e dimostra lo col paragone di chi si salva o coi mezzi medesimi, o coi mezzi meno graziosi. Dunque qualunque siasi il mistero di questi mezzi, che noi lasciamo, che non potrà mai servire di scusa alcuna a chi ne abusa, e si danna. Questa non è disputa, o controversia, Uditori, quest'è Evangelio.

Tutto vero, sento, chi mi ripiglia, ima oggi voi non toccate, e molto meno scicagliete sul punto della predestinazione alcunz delle più gravi, e più celebri dissione alcunz delle più gravi, e più celebri dissione alcunz dio predestina egli prima, o dopo la previfica dei meriti? Come spiegate l'esticacia infallibile della grazia per un'anima predestinata, e la sua infallibile inesticacia per una, che non lo sia? Come intendere quel tratto di Paolo Apostolo: (1. ad Cor. 4.)

Quis te discernit? Come l'altro della Sapienza: che tutti noi siam nelle mani di Dio, com è una massa di creta in quelle di un sabbro sabbricatore dei vasi, che a suo piacere, e à sua voglia da questa massa medesima ne forma alcuni, che si dicon val

fi di enore, ed altri, che vasi dicons di contumelia?

Di verità, Ascoltatori, che se io fossi vago di commendarvi alcuna opinione di Scuola, cotelle voltre difficoltà me pe aprirebboso un largo campo, ch'io potrei forse sperar di correre con qualche vostra maraviglia, o diletto: ma certo io il farei senza alcun vostros proficto. Che importa, a che giova, cari Uditori, indagar niente di tuttociò, se propriamente non può tapersi? Sono già secoli, che i Teologi ne disputano. Tutti pretendono di spiegare egregiamente ogni cosa; nè però l'una o l'altra delle opinioni contrarie, benche cattoliche, è così ferma, che oltrepassi i consini della probabilità. Che gioverebbe egli dunque, che io appoggiassi la mia speranza, e la vostra all'opinione, che paja per avventura la più benigna, e dirò ancora a me la più vera, se malgrado tutte le buone ragioni, che la fostengono, io vi confesso sinceramente, ch' ella potrebbe esser falsa? Che gioverebbe il mio timore, ed il vostro nodrir dell'altra, che paja per avventura la più severa, e ad altri non meno parrà migliore, se anch'essa malgrado tutte le buone ragioni, che la di. fendono, falfa potrebbe effer non meno? Ho io dunque a sperare, ovveramente a temere su un punto di tanto peso per ciò, che for. te non è, non su giammai, nè sarà? Stimo, e pregio le Scuole, gli studi, e la varie opinien de Teologi; ma non le onorone di speranza, nè di timore Cristiano.

Sentite ora, com'io risponda a me stesso su tutte queste difficoltà, e metta l'animo mio in pace. lo ragiono così. Donde so io, che ci abbia predessinazione? Che questo sia un miltero della sapienza, e della bontà di Dio ? Certo io nol lo, che dalla divina Scrittura, dalla divina autorità. Dunque io non pollo fondare altrove, che aquelli ikella Scrittura, a quella divina autorità o speran-32, o timore della Predestinazione. Ora que-Ha Scriftura, quella divina autorità mi dice -alcune cose sublimi, arcane, misteriose, che non intendo, ne Dio esige, che intenda, ma unicamente che adori; e molte altre me ne dice chiarissime, che Dio vuole, che intenda, e a credere, e a saper mi propone sicsome articoli della mia fede, e regole chiare, e pratiche de miei costumi. Queste sono: che Dio vuole sinceramente la mia salute; che si à fatt'uomo, che ha patito, ed e morto sopra una Croce, perchè io mi salvi ch'egli mi ha satto libere, e questa mia sibertà assiste della sua grazia, sicchè io

posso veramente operare la mia saluta; che se io voglio, infallibilmente mi salverò; che s'io mi perda, non potrò al suo cribunale rispondergli una parola per mille, nè incolpar mai, che me stesso della mia perdizione; che per dannarmi, mi convien esfere un nomo pieno d'ingratitudine a'suoi benefizi, di durezza alle sue grazio, di ostinazione alla sua pazienza; in una parola, che io non posso dannarmi senza volerlo io stesso, e volerto a dispetto di una bontà infinita, che vuole sinceramente la mia salute. O io credo alle parole di Dio, che leggo nelle sue divine Scritture; ovveramente io non ci credo. Se no: dunque nemmeno credo che ci abbia mistero alcuno della Predestinazione, che queste tole Scritture mi maniscolano. Se sì: dunque qualunque tiass questo mistero, che non, intendo, io sono certo, che non può opporsi giammai ad alcuna di quello cole, che intendo, e che Dio mi rileva tanto palesemente.

Persuaso, e convinto di tuttociò non per incerte opinioni di scuola, ma si per chiare, infallibili parole espresse di Dio, che formano altrettanti articoli della mia sede, in cui Padri, e Teologi tutti consentono concordemente, di verità, Ascostatori, che io mi trovo così sontano dall'indagare curiosamente il mistero della Predestinazione, che anzi parmi un mistero, come si possa trovar tra gli uomini questa curiosità. Sapete, quali sono i misteri; che in quella vece vorrei conoscere, e intenderne lo scioglimento?

Come è possibile, che sendo voi uomo di molto onore, di molto senfo d'umanità, abbiate potuto vivere cesì ingrato ai benefizi di un Dio, che avete creduto, che avete adorato, che molte volte voi stesse avete ringraziato? Come è possibile, che sendo voi uomo di molto senno, di molta mente, ab. biate eletto di vivere per un bene, della cui vanità sto per dire, che Dio ha aspettato, che la vostra esperienza medesima vi convinca; abbiate, io dico, eletto per quello bene di vivere in un continuo pericolo di cadere nella misera eternicà, che avete creduto, che avete confessato, che avete ancora contro la voglia vostra temuto. Come è possibile, che lendo voi nomo di molta fede cogli uomini, mantenitor tenzcissimo delle parole voltre, abbiate pur nondimeno mancato, e tante volte mancato alle giurate promefie, che a Dio facelle? Possibile che di tante sue divine parole, una non vi abbiamollo di tante ragioni, una non vi abbia convinto? Di

Tanti Sagramenti, und non vi abbia giufificate? Finiamola. Come è possibile, che colle grazie, che avete ricevuto da Dio nel seno del Gristianesimo, abbiate voluto perdervi? Questi, o Fedeli, sono i misteri, su i quali Iddie ci ha a giudicare: ma poiche avremo tutti questi misteri spiegato, e inteso, intendiamo, e confessiamo non meno, che quella parte della divina predestinazione, che in-Lendere non possiamo, non è un mistero, che possa valer giammai a turbazion nostra, o a discolpa; perchè non può mai opporsi alle verità, che intendiamo; verità, che tanto più chiaramente Iddio si ha sivelato, quanto ha voluto, che queste siano le regole certe, pratiche, e universali dell'operare, e del credere de suoi Pedeli. Che se qualche angustia forse vi affligge ancora, fostenete per poco d'era, ch'io spero toglierla intiera-mente da vostri animi nell'altra parte, se prima piacciavi, che respiriamo.

### SECONDA PARTE.

Ciò, che conturba una gran parte di noi sul punto della nostra predesinazione, e al modo appartiene, con cui s'adempie, ch'è la speranza, e il timore, egli è per ultimo l'incertezza, in cui Dio ri ha lasciato del nostro sine, nella quale incertezza noi pur s'appiamo, ch'egli non è, il qual prevede sicuramente, che sia di noi. Oh se egli avesse degnato di rivelarloci, dicono sorse alcuni, quanto più lieta, e tranquilla avrebe fatto la nostra vita! Ma poichè egli il sa, altri soggiungono, saccia io quanto si voglia per parte mia, s'egli prevede, che io debba salvarmi, mi salverò: e s'egli vede l'opposto, sarò dannato.

Rispondiam prima, se sì vi piace, a questi secondi, che tosto appresso soddisferemo anche a' primi. Voi, che così mi opponete, sedete ora pazientemente ascoltandomi; non è così? Io non posso da questo luogo chinare un guardo senza vedervi. Ma il mio vedervi è egli mai stato per voi una necessità, che piuttollo qui vi traviate, che non altrove? Io vi veggo, perchè ci siete; ma certo era il non esserci in vostra mano. Poteva io sibbene esortarvi, potea pregarvi, potevà deliderar, che ci foste. Ma non poteva obbligarvi, nè costrignervi ad esserci, fe voi non avelle, o per la molta religione, o per la molta cortesia vostra voluto. Eppure, poich'io vi veggo, egli è pur ne-cessario, che voi ci siate. Così rispondeva S. Agostino.

Dio dunque per l'infinita Sapienza sua è spectatore infallibile di tutte le azioni vo-Rre, con cui chiuderete la voltra vita, come lo è di questa, che fate presentemente. Ma egli non fa, che vedere ciò, che voi fate, non vi necessita a fare ciò, che egli vede. La sua prescienza dell'avvenire, segue; S. Agoslino, è come la vostra memoria del già passato. Come la vostra memoria non è mai stata per voi una necessità di fare quello, che vi ricorda aver fatto; ma sì lo averlo fatto è cagione, che voi il ricordiate; così la sua prescienza non è necessità di fare ciò, che farete; ma il farlo voi è ragione, ch'esti il prevegga; (S. August.) Sicut tu memoria tua nen cogis fada esse, que pratorierunt, fic Deus præsciencia sua, non cagit facienda esse que sunt sutare. La ragione chierissima di tuttociò è, perchè quelle Sapienza infinita, che tutto vede, non è, che un guardo di Dio purissimo, e semplicissimo, il quale non può vedere le cose altramente da ciò, che sono. A voi tocca però di mettere fotto quest'occhio divino azioni giuste degne della sua compiacenza, e non opere empie degne del suo orrore. Ma, Padre, io poi farò ad ogni modo ciò ch'egli vede. Sì, senza dubbio; ma voi il farete, perchè il vorrete, e se nol vorrete, voi nol farete glammai; nè egli mai il vedrà. Temete voi forse, che Dio prevegga, che voi stamane in vece di fare ritorno a casa, partir vogliate alla volta dell'Africa, o dell'America per non vedere la vostra Patria mai più? No, certamente, perchè questo voi nol volete. Eppure vale su questo punto, e varrebbe per qualunque altre più strano, l'argomento medesimo, che voi fate per vostra pena su gli atti ultimi di vostra vita, che Dio prevede. Abbiate un vero orrore al peccato, che voi mai nol vor-rete, nè Dio avrà mai veduto che lo vogliate .

Oh s'io sapessi ciò, che infine io vorrò, da cui dipende l'esser io salvo, o dannato! Perchè questo mi ha egli tenuto ascoso? Questa incertezza è il mio tormento. Uditene con attenzion la risposta, con cui so sine. Esige che non si sappia l'universale, e paterna provvidenza di Dio. Poichè qual alta consusione di cose sarebbe tosto nel Mondo, se sosser gli uomini in due schiere divisi, l'una senza speranza, l'altra senza timore? Io non so se peggior male sarebbone o i disperazione degli uni; quale moderazione la sicurezza degli altri? Come si potrebbe

con\_

convivere o tra congiunti del medesimo sangue, o tra Cittadini della medesima Patria? Non sarebbe ogni Città, ed ogni casa un Gaos di consusione, e d'orrore? Tronchiamo, Ascoltatori, tronchiamo un'idea si funesta d'avvenimenti, e di cose a cui Dio ha provveduto con quella impenetrabile segretezza, di cui altri non possono sar querela,

fuorche gl'ingrati.

Esige che non si sappia la particolar provvidenza per ciascuno di noi, a cui il merito della speranza, e del timore Cristiano sa molto più di vantaggio di quel che sar non potrebbe di provvidenza ordinaria la sicurezza. Così samo solleciti, così siam umili, così possiamo più facilmente esser puri amatori, e disinteressati. Deponiam dunque, Uditori, quest'inutile curiosità, e persuadiamoci, che Dio ha avuto per noi una Provvidenza paterna, e amorosa, piena di Giustizia, e di Bontà. Per ciò, che a lui ap-

partiene, la nostra sorte non può essere in miglior mani. Di noi temiamo, di noi dissidiamo. Ma nel nostro timor medesimo vestiamo sensi magnanimi, e generosi degni di figliaoli di Dio.

Non saprò dunque, mio Dio, mio Creatore, mio Redentore, mio Padre, amarvi mai, ubbidirvi, e servirvi, che per mio solo interesse? Ah, che io voglio farlo per la vostra sola Bontà. Eccovi in me una vittima pronta a sagrificarsi alla vostra gloria. Finchè sarà in poter mio, io voglio amarvi, voglio servirvi per voi medesso. Del resto curate voi; che io adoro senza osar d'indagarsi, i misseri dell'esser vostro, e del vostro opperare. Ma so, che tra questi, quello di cui mi avete convinto, è una bontà seuza esempio, una fede immutabile a chi si serve, un'infinita misericordia a chi si sida di voi. Così sia.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## P R E D I C A XXVII.

### LA PECCATRICE PENITENTE DELL'EVANGELIO.

Ingressus domum Pharisai discubuit: Go ecce mulier, qua erat in Civitate peccatrix.

Luc. VII. ( Evang. fer. 5. post Bom. Passion.)

TRA il Salvatore già assisso alla mensa del Farisen, quand'ecco suori dell'es-🎜 pettazione d'ogni altro, ma da lui certo aspettata, comparir nella sala di quel convito celebre Donna nel fiore di sua età, che i soli impeti del proprio cuore seguendo, nè d'altra cosa che fusse avendo riguardo alcuno, a piedi di lui si prostra. Prostesa appena, i suoi occhi si fanno due fontane di pianto. Ella non sa, nè può articolare una fillaba, non è ardita levare un guardo. Ma le sue lagrime scorrendo intanto su i nudi piedi del Salvatore così li bagnano, ch'ella, parendole null'altro avere, onde tergerli, li avvolge tra' suoi sciolti capegli, e mille volte li bacia, e quanto pur li rasciuga, tanto sempre li bagna di nuovo pianto: (Ibid.) Lacrymis capit rigare pedes ejus, & capillis capitis sui tergebat, & osculabatur pedes

ejus. Il Fariseo maraviglia non già alla sede, all'umiltà, od all'amore di quella Donna; ma sì alla sola condiscendenza di Cristo; e s'egli susse, pensa tra se, s'egli susse seil Profeta che pur si dice, certo non soffrirebbe costei; saprebbe ch ella è pecca. trice: (Ibid.) Si bic effet Propheta, sciret utique que, & qualis est mulier, que tangit eum, quia peccatrix est. Fariseo ingannato! Però appunto, che Cristo è Proseta, anzi il promesso da tutti i Proseti, conosce assai quella Donna, che tu non conosci. Tu la giudichi tuttavia peccatrice, e t'inganni. Egli, che nel tuo animo vede il tuo torto giudicio, in quello di questa Donna scorge non meno una contrizione, e una fede, che la giultifica, per cui debb'essere la maraviglia, e l'esempio di tutti i secoli. Il Salva. tore corregge, istruisce, convince con una

Digitized by Google

comparazione ammirabile il Farisco: Indi volgendo un dolce pietoso guardo alla Donna, la rasserena, e Vahne con Dio, le dice, ritorna in pace, che i tuoi peccati ti fon rimessi, e la tua sedeti ha salva: (Ibid.) Remittuntur tibi peccata; fides tua te salvam fecit ... Vade in pace. Ora a qual parte, Oditori, del divino Evangelio mi volgerò per trarne oggi argomento del mio parlare? lo vi confesso, che molto più volentieri col Santo Padre Gregorio vorrei con quelle di quest' amabile penitente confondere le mie lagrime, che non farne parole assai. Ma poichè il mio ministero mi obbliga a ragionarvene, deh permettetemi, che altra legge io non m'imponga fuori di quella dell'Evangelio medelimo, che vi predico. Da ello, spero, vedremo e i veri ostacoli, e i veri mezzi, e i veri caratteri di una conversione, che ci giustifichi. Me felice, se riesca a destare nel vostro animo una parte di quella viva commozione, ch'io sento nel mio! Incominciamo.

#### PRIMA PARTE,

Entriamo, Uditori, col Padre Sant' Agostino nello spirito di questa Donna, che me. dita seco stella, pensa, e risolve la sua conversione, e il cambiamento della sua vita. Oh Dio! Che contrasto! Che opposizione d' affetti! Che interna battaglia di gran cimento, e di difficil vittoria! Ella è nel fiore degli anni suoi, è troppo ornata di tutti i pregi, ahi troppo spesso infelici, che di una Donna fanno un Idol del Mondo, e un Ido. fatra di se medesima; che le spirano la va. nità, o la speranza di un predominio sul cuore altrui, che ottener non si può senzi mettere il proprio in servitù; ma che le molte conquiste lusingano troppo presto, e le fpiacevoli perdite non disingannano, che troppo tardi. La disgrazia di una libera educazione, i corrotti costumi di quella età, la lufinga, il plaufo, e l'affedio di una moltitudine di adulatori, e sopra tutto la natural tenerezza di un cuore molle, grato, condiscendente, e amante assai del piacere, l' aveano condotta ad essere, il Mondo direbbe forse, l'anima, la delizia, ed il pregio delle più liete conversazioni, ma l'Evangelio, che non adula, dice lo scandalo, e la peccatrice della Città: (Luc. 7.) Mulier in Civitate peccatria. In questo stato di cose, pensate quali esser dovessero i suoi affetti trattandosi di mutar vita. Sonoci amanti da abbandonare, genj, e inchinazioni da spegne-

Quares. Granelli.

re, lunghi abiti da svestire, piaceri da rinunziare, rispetti umani da vincere, diciamo tutto in una sola parola, vincula peccatorum, catene, e lacci pressochè indissolubili di peccati a sciogliere, ed a troncare. Pensate, se il nimico, che perdea troppo, perdendo questa conquistatrice, non avrà fatto per conservariali, le prove estreme; fe trovandola per avventura infensibile, e vit. toriola abballanza de suoi propri piaceri, non avrà studiato di vincerla per gli altrui, ora affalendola per la pietà, col metterle sotto gli occhi le disperazioni, e le lagrime inconsolabili di alcun de'più favoriti tra' suoi amanti, or per la fede ricordandole le più vive promesse, e i più fervidi giuramenti dati, e ricevuti, e costanza, e gratitudine, e lealtà . . . Misera condizione di un'anima naturalmente ben fatta, che legano soventemente al peccato non pur le sue passioni, ma direi quasi le sue virtu!

L'Evangelista, Uditori, non ci descrive questa battaglia, e tutto s'occupa a celebrarne il trionfo; ma le divine parole di Gesà Cristo ce ne formano per mio avviso la più grande idea. Al Fariseo egli dice: che questa Donna amò assai: (Ibid.) Dilenit multum; ed a lei stessa che la sua fede l'ha salva: (Ibid.) Fides tua te salvam feeit. Spieghiameie, Ascoltatori, e comprendiamone, s'egli è possibile, la vera forza, che niente non può pensarsi di più glorioso per lei, nè di più utile, e profittevol per noi.

Fede, e amore, due principi di giustificazione persetta, e sonti uniche della sortezza, che armò il combattuto suo cuore, senza cui, dice Cristo, ch'ella non sarebbe bastata mai a sare quanto ella sece. Fede, e amore, due prove manisestissime non meno della somma difficoltà, che della somma efficacia della sua conversione.

Imperocché riflettete, e ragionate, Uditori. Se a convertirsi le su bisogno di tan. ta fede, che meritalle così alto elogio di Cristo; dunque si convien dire, ch'ella a vesse una mente tanto pregiudicata, che il solo lume d'una fede prodigiosa bastar potesse a diradarne le tenebre, ed a sgombrar. ne gli errori. Se a convertissi le su bisogno di tanto amore, che Gesù Gristo medesimo celebrasse così altamente, dunque si convien dire, ch'ella portasse un cuore così legato a' suoi vizj, che un solo prodigio di carità bastar potesse a rompere le sue catene. Se finalmente la fola fede, e il folo amore la convert); dunque si convien dire, che niun M

altro motivo basso, ed umano non ci ebbe parte. Tre vere, e giuste ristessioni, ch'io trattar debbo, e condurre alla nostra più u.

tile istruzione.

Sì, Ascoltatori, la vita libera, che con. duceva questa giovane Donna fatto avea sul suo spirito quell'impressione medesima, che non è strano, ma lagrimevole riconoscere in chi ne imiti i disordini. La vanità, gli amori, i piaceri, la perdita irreparabile delle ore, e del tempo già le parevano troppo giuste condiscendenze da non aversi a contendere alla dilicatezza del sesso suo, e al fiore di sua età, anzi pur pregi a triontare nel Mondo su le sue pari. L'onestà, la modestia, il contegno, non ornamento, nè onore, ma pregiudici, ma debolezze, ma catene del fesso suo. Non le faranno certamente mancare persone assai, che adulando tutte le sue passioni, mettendole in quistioni, ed in dubbio degli articoli della legge, le avranno spento nell'animo quell'avanzo di lumi, per cui almen la ragione confessa a se stessa la desormità, e l'ingiustizia del suo peccato. La religione, e la pietà non le saranno parute, che miserie, e fredde occupazioni di spiriti deboli, o partiti di rifugio per le persone, che non avendo nulla a prometterli dalla scarsezza de propri pregi, abhiano a disperar di trovare fortuna al Mondo.

Eccovi, o Cristiani, lo stato di un'anima, a cui si convien nulla meno che un lume prodigioso di fede per convertirsi; fede, che cangi tutte le sue idee; sede, che disinganni tutti i suoi pregiudizi; sede, che sparga un lume diverso affatto di verità, e di chiarezza su tutti gli oggetti, che la rapivano, e su quelli non meno, che l'alienavano. Questa fede, Uditori, il Salvator ci assicura, che fu il principio, e la fonte della giusti. ficazione di questa Donna: Fides tua te falvam fecit. Entriamo dunque con una scorta così fedele nell'animo, e nella mente di lei in quel felice momento, che questa sede l' illumina. Chi potrebbe descrivervi veramente gli effetti maravigliosi, che vi pro-

duffe?

Un cieco, Uditori, fin dal suo nascimento, che molti anni vivuto nelle sue tenebre apra per un prodigio gli occhi alla luce, che maraviglia, che rapimento non sente ai primi oggetti, che vede? Come a guisa d'attonito il contempla, ora nell'uno, or nell'altro affisa le anelanti pupille, e riforma ad ogni guardo, e condanna tutte le antiche idee! Ma quest'immagine non è viva abba-

stanza, nè passionata: Rappresentatevi l'orror di un uomo il qual trionfando di avere
ucciso tra le tenebre della notte, o sotto un
elmo d'ossile insegna un nimico, o un rivale, nell'atto di riconoscerlo scopra improvviso, e vegga cogli occhi suoi di aver
messo a morte colle sue mani, coperto di
ferite, e di sangue, il padre, il fratello,
la sposa, l'amante. Tutte immagini troppo
languide, e disuguali ad esprimere l'impressione di sorprendimento, e l'orrore,
che produsse la fede nell'animo di quessa

Imperocchè, Ascoltatori, questo sovrano lume di Dio, vero, e vivo raggio della sua luce, scuoprendo tutto ad un tratto a quest' anima peccatrice la malizia delle sue colpe, e la vera deformità de'suoi vizi, le se'co. noscer se stessa, e innorridir di se stessa a quel momento medesimo, e a quella stessa misura, che si conobbe. Entrò questo lume nella sua mente, e quivi le se'vedere in un attimo la sozza turba infinita di quegl'immondi pensieri, che l'ingombravano. Penetrò nel fuo cuore, e quivi le schierò sotto gli occhi tutta la moltitudine abbominevole de'rei affetti, ed impuri, che l'accendevano. Sparse i suoi raggi su tutti i sensi del corpo suo, sulle notti. e su i giorni della sua vita, sulle stanze, e su i luoghi del suo soggiorno, su gli ornamenti, e sulle arti della sua vanità. Tutto le parve un mostro, un portento, un or-rore di desormità, e di peccati. A questo lume, Uditori, le circostanze medelime, che parean prima giustificare, o certo diminuire la lor malizia, già tutte le sembrano vieppiù aggravanti. Erano queste per avventura, la gioventu, la bellezza, la moltitudine dei tentatori, l'universale corruzion del costume: ma chi avesse potuto udirla ragionare di queste cole illu minata così!

Oh verdi anni perduti! Età felice dell'in nocenza, dell'onestà, del candore, so ti ho già dunque contaminato così! Sì pochi anni di vita, e tanto numero di peccati, che a funestar basterebbono le lunghe età! Infelice bellezza! Occhi, labbra, fronte, capegli, così innocenti della natura, e di Dio, io non ho dunque saputo possedervi un momento senza lordarvi, e senza prostituirvi? Che moltitudine di tentatori, e di amanti! Voi non sate che ricordarmi la moltitudine dei peccati commessi per cagion mia. Dunque io passeggiando per le contrade della mia Patria sono stata un slagello stermina-

tore

tore dell'innocenza, dell'onestà, della fede, della pace di tante anime! Che vive fiamme uscivano da questo corpo, che mor. tali saette piovevane dagli occhi miei! Usanze, e costumi del guasto Mondo, no, non potete giustificarmi. Voi aggravate lo scandalo de miei disordini, che tanto surono più funesti, e a pervertir più efficaci, quanto meno negli altrui animi trovavano di difesa. Misera! Che sia dunque di me? Odioso oggetto al Cielo, e alla Terra, dove potrò fuggir dall'orrore, che fo io a me stessa? Dove potrò lavarmi da tante mac-

Eccovi, miei Signori, una parte dell'impressione, che questo lume di sede sece nell' animo di questa Donna, che poi spiegarono i Padri colle più vive, e più enfatiche elpressioni. Sant' Agostino: (S. August.) Noverat quanto morbo laboraret. Il Magno Gregorio: (S. Gregor. M.) Quia semetipsam graviter erubescebat intus, nibil esse credidit, quod erubesceret foris: e altrove: Considera vit quod fecit, & noluit moderari quod faceret. Eccovi una parte dell'impressione, che questa fede farebbe nel nostro animo se al suo lume sincero noi una volta voles. simo riconoscere noi medesimi, e disaminare la nostra vita. Che altro aspetto prendereb. bono, o Gristiani, i pretesti e le scuse, con che studiamo nascondere, giustificare, diminuire a noi stessi i disordini del nostro vivere! ma non partiamo da quest'amabile penitente, che ci apre innanzi una serie di maraviglie le più opportune a commovere, e a intenerire ogni cuore, che abbia senso d'umanità

Questa fede Uditori, rappresentantele l' orrere de'suoi peccati, e la deformità del suo stato, bastava a confonderla, bastava a inorridirla, ma se null'altro le avesse fatto conoscere, l'avrebbe oppressa, e non l'a-vrebbe salvata. Un oggetto troppo più degno di questo sovrano lume di Dio le scuopri questa sede, per cui su sede, che la falvò: (Luc. 7.) Fides tua te salvam fecit. E qual oggetto, Uditori, se non se Dio medesimo, Dio uomo, Dio salvatore, in cui il primo carattere, che riconobbe, e al conturbato suo spirito si presento, su quello della pietà, e della misericordia? (Bed.) Fides salvam fecit, egregiamente il Venerabile Beda: quia jam spem

ab illo acceperat, a quo salutem querebat.
Rientriamo ora, Uditori, in questo spirito illuminato, per l'una parte atterito, ma per l'altra assai più confortato dalla sua sede. Sì, diceva ella a se stessa, quest'uomo Dio potrà, e vorrà senza dubbio vincere di pietà la malizia delle mie colpe. Assai lontano dalla durezza de Farisei; egli non ha sdegnato giammai nè i miseri, nè i peccatori. Se il pietolo suo cuore si è così intenerito su le tenebre di tanti ciechi, su i languori di tanti infermi, che ha fatto tanti prodigj per ristornarneli; come potrà non commoversi a un oggetto tanto più misero, e lagrimevole, di quella povera, e peccatri-ce anima mia? Che non pollo io promettermi dalla dolcezza, che spirano gli occhi suoi, se io giunga a suoi piedi, e a lui mi abbandoni? Iam spem ab illo babuerat, a quo

salutem auxrebat.

A questi dolci pensieri, quest'anima si riconforta, respira dal suo orrore, parle già essere a que piedi dolcissimi, a quella fonte di milericordia, e di grazia. Parle già aver trovato l'asilo de'suoi timori, il conforto de'suoi assani, l'insallibile ristoramento di tutti i suoi mali. Cara speranza, soave fiducia, tu dunque sei, che accompigni una sede, che salva, tu sei, che ti parti da una fede, che perde. Non bista credere, cari Uditori, è necessario sperare. Credono, dice l'Apostolo, anche gli spiriti condannati; mi la lor fede non fa, che aggiugnere alla loro dannazione lo spavento, la disperazione, e l'orrore: (Jacob. 2.) Credunt 19 contremiscunt. Credono su l'ore estreme della lor vita anche i Peccatori; ma la lor fede non è, che un disperato presentimento della loro imminente condannazione. Credè questa tedel penitente, e la salvò la sua sede, perchè non le fece nè conoscere, nè sentire l'orror de suoi mali senza metterle a un tempo sotto degli occhi quell'infinita bontà, che si sarebbe glorificata altamente nel r'a stornarnela. A questi ella è già impazien e di presentarsi, e lontana ugualmente dal'a irresoluzione, di che dissida, che dalle dimore, di che presume, ogni momento 'e pare un secole, che sia a piedi di Cristo, che a Cristo scuopra la sua miseria, che g i domandi pietà.

Ma deh prima d'abbandonarti alle scor e di questa sede, consulta, o Donna pietola, consulta per un momento il tuo cuore. Doci genj, teneri amori, soavi piaceri, questa è pur la lor fede, questo il lor Regno. E tu nell'atto di coglierne i miglior frutti, puoi rifolvere d'abbandonarli?

Ah Cristiani non ricordiamopiù vizj, non parliam più di peccati. Un nuovo divino affetto ha sprezzato in un punto tutte le sue M 2

catene: una fiamma dolcissima nel tempo stesso, e vivissima ha incenerito tutte le sue passioni. L'amore l'avea perduta: l'amore dovea salvarla: Dilexit multum. Oh qui sì, Ascoltatori, ch'io vorrei innalzarmi sopra me stesso: qui mi desidero energia di pensieri, e dolcezza di stile per farvi a un tempo stesso conoscere, ed invagnire di questo prodigio di carità.

Amore prodigioso, Uditori, e di un carattere evidentemente divino, che verso la persona di un Uomo Dio Salvatore s'accese in petto di questa Donna. Io dico, di un carattere evidentemente divino, perchè quest'amore ebbe ad un tempo due oppolle proprietà, che non possono naturalmente congiungers in cuore umano. Ebbe tútto il trasporto, la violenza, L'ardore della più viva passione, che susse mai. Eppur nel tempo medelimo serbò tutto l'ordine, tutta la legge, tutta la moderazione della più giusta virtù. Tranquillità e tempesta, rapimento e ragione, furore e pace. Entro, Uditori, e pregovi d'entrar meço in quelto carattere mara vigliolo, che ne conduce naturalmente a tutti spiegare i tratti del divino Evangelio, suggetto, e scorta del mio parlare.

Dilexit multum. Appena, dice S. Agostino, questa divina siamma di carità s'apprende al tenero cuore di questa donna, che la fa ebbra d'amore. Quantunque ella fusse usata ad amare, e ad amar per passione vivissima, e trasportata, sappiate certo, che ella non ha amato mai altrettanto. No non ha conosciuto mai un oggetto, che la rapisse così. Abbandonasi a tutta la sorza delle sue possenti attrattive, e sentesi brugiar viva, e morire di desiderio. San Giovanni Grisostomo veramente profondo conoscitore degli animi umani, e fedelissimo Interprete del divino parlare, non sa altramente descriverlaci, che a guisa di Donna da furor facro investita: (S. Joan. Chryf') Incredibilis in Christum amoris igne succensa... bacchari, ut ita dixerim, capit desiderio exagi. tata Christi.

Eccovi, in fatti, Uditori, sin dove ella trasportare si lascia all'impeto, ond'è compresa. Strappasi i nodi, che legano, e adornano le vaghe treccie de'suoi capegli, che a tutt'altro uso destina, che a quel d'ornarsene, e d'abbellirsene; o che piuttosto non sa ella stessa a che le debban servire. Prende un alabastro del balsamo più prezioso, ch'ella si trova avere, con esso tra mano esce sola della sua casa disadorna, ed

incolta. Non ha riguardo a chi l'incontri, o la vegga per la Città. Non pensa, che a ritrovare dovechessia, quell'oggetto, che la rapisce. Egli è a convito tra una moltitudine di persone, in casa di un Fariseo. Non può essere più importana, nè più fuori di tempo la comparla, che ci farà. Non importa. Già è entrata nella sala dei convitati, che persona non ha potuto, o non ha osato arrestarla. Già il cuore prima degli occhi le ha fatto conoscere, dov'è il Salvatore. Senza parlar, nè dire, par ch'ella ci sia venuta, vola ad abbracciare i suoi piedi. Trova a quell'istante medesimo nelle fue lagrime una chiara, e tepida fonte, dove lavarli; ne' suoi capegli un sottil panno, onde tergerli; ne caldi, e replicati fuoi baci uno sfogo vivo, e innocente di quell'amore, che la divampa. E questo era al di fuori, dice Giovanni Grisostomo, quest'era um nulla rimpetto a cose molto più ardenti, e più vive, chenell'interno dell'animo el'a agitava: (S. Joan. Chross.) Et bæc quidem omnia extrinsecus illa faciebat: ea vero, quæ in secreto mentis agitabat, multo bis erant ignitiora, multoque majora, que tantummedo Deus ipse cernebat. Che trasporto, Uditori, che impeto, che violenza d'amore!

Arrestiamoci, Ascoltatori, e per conoscere profondamente la verità, correggiamo le nostre idee, e le nostre espressioni. Che sapienza, che legge, che ordine, che giustezza di questo sì ardente amore! Io non so se potrò bassare a spirarvene tutta la maraviglia, che io ne sento in me stesso. Fingete, Uditori, che molti anni ella avelle avuto a pensare deliberando, come le couvenisse di presentarsi al Salvatore del Mondo: dirò più; ch'ella avesse avuto agio, e tempo di consultar Cristo stesso, quella Sapienza infinita sul modo, che giudicasse il più acconcio per venire a' suoi piedi a domandargli pietà, e perdono. lo fermamente asserisco, che configliata l'avrebbe di operare appunto così, com'ella oporò. Non è ardito, Uditori, nè senza prova manifestissima quant'io v'affermo.

Apriamo un tratto il divino Evangelio. Leggete, Ascoltatori, leggete, siccome Cristo, non già in generale, e in consuso, come di altri altre volte avea fatto, commendò l'operato da questa Donna; ma ciascuno degli atti suoi rilevò, celebrò, e poco men ch'io non dissi, descrivendo maravigliò: (Luc. 7.) Vides hanc mulierem? Così sta scritto, che al Fariseo rivolse egsi le sue parole. Vedi tu questa Donna? Io sono en-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

tra

trato in casa tua, Tu non bai dato acqua a miei piedi. Questa li ha lavati colle sue lagrime, e rasciugați co'suoi capegli. Tu non mi hai dato un bacio. Questa dacchè è entrata, non ha faputo saziarsi mai, non si è restata un momento dal baciare à miei piedi. Tu non mi hai olio alcuno apprestato, onde ungere i miei capegli. Questa un valo di ballamo ha versato su piedi miei. Però ti dico, che a lei si perdonano molti falli, perchè nel vere, ha ameto assai; ( Ibid. ) Propter qued dico tibi: Remittuntur ei peccata multa, quoriam dilexit multum. Eccovi un'approvazione, Uditori, dalla Sapienza di Dio, che convince di quelle, che ha regolato, configliato, e diretto tutte queste hie opere. Cristo non avrebbe giammai potuto lodare, e celebrare così ciò, che egli steffo non fosse stato per consigliare.

E nel vero non era un opera di Sapienza, e di Giustizia maravigliosa, riparar tosto col primo atto della sua penitenza tutti gli scandali de'suoi peccati? Essere più ardita, come parla S. Agostino, a dichiarare la sua conversione di quel, che fusse mai statu a far pompa della fua vanità? Non era un opera di Sapienza, e di Giustizia maravigliosa volgere a Arumenti della victù tattociò, ch' era stato incentivo, e nodrimento del vizio? E i balsami, gli occhi, i capegli, simboli della mollezza, della profanità, della libertà della vita, fagrificare, profondere, santificare a'piedi del Salvator dei peccati di tutti gli uomini? Sopra tutto non era un'opera di Sapienza, e di Giustizia maravigliofa, la pubblica dichiarazione di tanta umiltà, di tanto viva contrizione, quanto in lei quesse opere ne palesavano?

Grandi argomenti, cari Uditori, più asiai di dolci, e attente medicazioni, che non di lungo parlare, caratteri di un amore di carità veramente divino, saggio, e sedele altrettanto, quanto vivace, ed-acceso. S. Giovanni Grisostomo non dubitò di assermare, che questa fortunatissima penitente, anzi amante di Gristo, restò per le siamme purissime di quest'amore si monda di tutte le macchie sue, e a quegli occhi divini parve si pura, e si bella, che vinse di onestà e di candore le Vergini stesse più illibate, e più intatte: (S. Joann. Chryf.) Virgines quoque ipsas bonestate superavit.

Eccovi le conversioni, Uditori, che fauna fede persetta, e un amore sincero, assai diverse da quelle, che sa tasora o l'illusione della pietà, o un timore servile, o il Mondo stesso, che noja, e insedelmente asban-Quares. Granelli. dona i conversioni incostanti, conversioni dubbiole, conversioni ingannate, che uniscono soventemente la penitenza al peccato, e, che insomma non ci dividono dal peccato, che quanto l'occasion del peccato si è divisa nostro malgrado da noi. Però aspettasi la tarda età, aspettasi la nola, e il tedio di quei piacesi medesimi, che ci lusingano, in una parola, aspettasi per darci a Dio, la legge, ohe ne imponga il risiuto del Mondo.

Nessun di questi motivi non ebbe la penitente dell' Evangelio. Verdi erano gli anni suoi, prospere le fortune, adulatrice la turba di tentatori, e di amanti. La sola sede, e il solo amore di Cristo la converti.

Ora penfate: se un'anima così disposta non ritrovò nel cuore di Gesù Cristo tanto di misericordia, e di bontà, quant'ella a'suoi piedi portò di fede, e d'amore. Certo che ognuu di noi, acutamente riflette S. Giovanni Grisostomo, tali cose ascoltando ci rallegriamo con esfa lei, maravigliamo all' esempio di tanto chiara virtù, e l'assolviamo d'ogni passato delitto. Ora se noi, argomente quelto grad Padre, noi, che pur troppo abbiamo un cuore maligno, ci fentiamo purnondimeno commovere a suo favore, e intenerire così; pensate, se il benignissimo Iddio, viva fonte larghissima di bontà, non le fece sentir gli effetti più liberali, e più dolci della sua benefica carità: (Id.) Si igisur nos maligni hanc de illius ferimus conversione sententiam, intellige quanta jam benigni Di liberalitate potietur

Egli è poco, Udicori, che quello Dio Salvatore faccia sentire a lei stessa la sua bontà; io dico, che prendendone le difese manifesta palesemente la bontà, che ha per lei. Un'ammirabile comparazione la spiega a gran conforto di tutti noi, che debbe fare il profittevol suggetto consolatore dell'altra parte. Ora nell'atto di chiuder questa, a voi sole mi volgo, anime peccatrici, se mi ascoltate, e adoperando le divine parole di Gesa Cristo: (Luc. 7.) Vides hane mulie-rem, io ripeto a ciascuna di voi: Vedete voi queste Donna? Possibile, che il suo esempio non vi commova? Qual cuor di pietra, dice il Pontefice S. Gregorio, non frangerebbono le sue lagrime? E perchè dusque le vofire tardano a confondersi colle sue? Avreste forse maggiori ostacoli alla conversione, ch' ella non ebbe? Il Mondo è più piacevol per voi, che non era per lei? O il Salvatore. che su per lei così amabile, e sì pietoso, non sapra ester per voi, che odioso, e cradele! Quando mai ho io a sperare di conquistarvi, se nè l'esempio di santo amore, nè quello di pietà tanta non vi commove? Riposiamo.

## SECONDA PARTE.

Eranci due debitori a certo preffator di danaro, eccovi la divina comparazione, e le espresse parole di Gesti Crifto, eranci due debitori a certo prestator di danaro . L'unb gli doveva ciaquanta, e l'aitro dovevagli cinquecento. Ora non avendo esti di che pagare, il creditore pietolo dono all'uno, ed all'alero, e rimise intieramente il suo credito. Dimmi, o Fariseo, chi de due è a credere che amalie più il suo benefico condonatore? Penfo, o Machro, zifpole egli, che colui più l'amasse, a cui maggior somma di debito fu rimessa. Tu di bene, replico Cristo, e non hai, che ad applicare al caso di questa Donna la tua risposta. Se molri falli a lei si perdenano, tanto ha amato più, quanto più le è perdonzto, e meno ama colui, a cui men fi perdona: (Luc. 7.) Remittuntur ei peccata multa, quoniam disris multum: cui autem minus dimittitur, minus diligit.

In due maniere, Uditori, spiegano i Padri questa divina sentenza di Gesù Cristo. Gli uni prendon l'amore, come cagion motiva, e al creditore di rimettere il maggiori debito, e a Dio di perdonare i maggiori peccati. Gli altri prendon l'amore, come un effetto nel debitore del maggior debito perdonato, nel peccatore de maggior peccati rimessi. L'una, e l'altra spiegazione è verissima, e d'infinito consorto a un'anima pec-

catrice .

Sì, cari Uditori, chi a Dio si presenta con maggior carico di peccati può amarlo più per contrizione sincera, che non lo amano le persone medesime più innocenti; e chi da Dio ha ottenuto il perdono di maggior numero di peccati, dee amarlo più, che non fanno coloro, i quali meno colpevoli meno hanno sentita la sua pietà.

Che venite dunque opponendo, anime peccatrici, quasi invincibile ossacolo alla vostra conversione la moltitudine de commessi vostri peccati? Non avete voi dunque un cuere capace d'amare Iddio? Il Mondo sutto ha ad avere delle attrattive per voi, e Dio solo non ne avrà mai alenna? Sensibili al merito d'ogni eggetto, grate ad ogni atto della memoma benesicenza; non potrete commovervi nè ad una bontà, nè ad una bellezza, nè ad

una beneficenza infinita, che sospirando di usarvi un'infinita misericordia niun'altra cofa vi chiede, suorchè l'amiate? Se strane cose, e difficilissimi atti volesse esigere per rimettervi nella sua grazia, e perdonarvi tanti peccati, ogni ragione vousebbe, che tutto sagrificaste per ottenerla.

Ma egli non vi domanda, che amore, amore, che voi vedete acceso si dolcemente in un cuore, che su errante, su traviato, su poccatore al pari del vostro, e forse più assai del vostro: e voi potete contendergli quest'amore? Non dovrà dunque, infelice, ripetersi mai di voi quella pietosa sentenza di Gesà Cristo: Remittuntur ei peccata malta, queniam dilexit multum.

Dolci parole, Uditori, sulle quali ancors una volta piacciavi di ristettere veramente così. Non disse il Salvatore del Mondo: A lei si rimmettono molti peccati, perchè un'austera, e inesorabile penitenza ha straziato il suo corpo, perchè un digiuno prodigioso lo ha estenuato, perchè lo ha coperto la cenere, ed il cilizio, perchè un Eremo spaventoso, e un orrendo diserto se fatto l'albergo sno. No, Cristiani. Ma unicamente, perchè ella ha amato, ha amato assai: Remittuntur ei peccata multa, quoniam diserit, multum.

Consolatevi, anime penitenti. Quess'amore, che di una penitenza persetta è il motivo, Cristo dice, che n'è non meno l'esfetto: (Ibid.) Cui autem minus dimittitur, minus diligit: essetto, che dee ad ognora accendere per gratitudine, listorar per dolcezza, consumare per carità i pensieri, e gli affetti di un'anima fortunata, già peccatrice, ed ora amante di Cristo. Insomma le divine parole del Salvatore convincono, che a convertirsi davvero, non trattasi, che di amare; amare il più amabile oggetto, che folo appagar può veramente le passioni, e le virtù di tutto un animo un mano.

Ora tornando per ultimo all'ammirabile Penitente dell'Evangelio, avendola il Salvatore alla presenza di lei medesima, giustiscata, disesa, anzi celebrata così, volge sopra di lei uno sguardo, chi potrebbe ridirvi di quale, e quanta pieta temprato, e sereno, e quelle dolci sue parole pronunzia: Remissuntur tibi peccara. Sì, sta sicura. Tutti i tuoi falli ti son rimessi. E la vorrebbe pure spiegargli la gratitudine, che gliene sente: ma il Salvatore, che la comprende: Vanne con Dio, le dice, che il tuo a-

more, e la tua sede ti salva. Ritorna in

in pace: (Luc. 7.) Vade in pace.

Accompagniamo un momento, cari Uditori, questa fedele, e selicissima penitente, che parte giustificata dai piedi di Gesù Gristo. Che corceggio maraviglioso, Uditori, le viene intorno, e la segue! Per cui agli occhi di Dio, a quelli degli Angeli, e di tutte le creature conoscitrici del vero, sa una comparsa infinitamente più vaga, più splendida, più ammirabile di quella, che agli occhi stessi degli amanti suoi più perdoti saccsie mai ne giorni più lieti delle sue seste

Una divina sede scorge i suoi passi, e nell'atto, in che copre di un chiaro velo i misteri di Dio, sparge un infallibile lume su tutte le create cose, che la circondano. Seco la sapienza a conoscere, seco l'umistà a credere; seco a guisa d'ancelle le fedeli promesse di grazia, di consorto, di regno, di libertà. La pace disende, e adorna la strada, dav'ella passa, e l'aria stessa, che la circonda, sa pura, dolce, è serena. Reggono que sta Donna all'un fisoco la sicura speranza, all'altro l'invitta sorsezza; e il bianco manto sossemble de megnanimi passi, e delle onerate gleria de megnanimi passi, e delle onerate

imprese compagna. Tutti i dani di Dio a guisa di delci geni le fanne festa, scherzante intorno, e quale lo sparso crin ricompone, quale agli occhi sereni-rasciuga il pianto, e qual la fronte, le labbra, gli atti, e il portamento di lei sparge, di nuova grazia, e di amabil virtù.

Ma questo è un triento, mi dite voi, che sente troppo l'ardire d' una poetica fantalia. Sì, Ascoltatori, perdonatemi questo tratto, ch'io lo condanno. Ma riflettete, che non è falle, non è finto, non è esagerato; anzi che a tutte l'arti del più eviden. te, e del più vivo parlare mancano le espres. sione, e i colori, che spiegar possane l'energia, e gli effetti delle divine parole di Gesti Gristo: Vade in pace. Aggiugniamoci, o peccatori Gristiani, la nostre imitazione. Gustiamo una volta di questa divina pace; entriamo in parte di tanta gloria; e riflettia. mo, che numero di seguaci senza alcuna comparazione maggiore meritò, e ottenne da Dio la penitenza di questa Donna, che non avreb. bono ottenuto giammai dal Mondo tutte le sue lusinghe, i suoi pregi, e la sua vanità. Quì l' Evangelio finisce, e quì non meno al mio parlare to line.

overver converse and a converse a converse and a converse a conver

# PREDICA XXVIII.

### PASSIONE DI NOSTRO SIGNOR GESU' CRISTO.

Passio Domini nostri, Jesu Christi. (In Offic. fer. 6. maj. Hebdom.)

Assione, e morte di Gesù Salvatore: che titolo, Ascoltatori, che suggetto inesfabile di ragionare! Chino in queflo luogo uno sguardo per riconoscere le perfone, che qui mi ascoltano, ed a qual parte io mi volga di questo Tempio, parmi di non vederci, che una moltitudine di Fratelli in questo luogo raccolti da un medesimospirito di Religione, e di Fede, tutti figli di una Madre medesima, e di un Padre istesso, Ohime! Dicuna Madre, che piange incon. folabile la pardita del suo Sposo. Ecco spogliati, e fquallidi i fuoi Altari, lugubri le fue divise, flebisi le sue voci, dolenti gl'inni pietoli, e i fagri cantici lamentevoli. Di un Padre, che per amore ugualmente di tut-

ti noi rigenerati nel langue suo, in questo giorno sostenne con inestabile carità la passione più atroce, che sosse mai, e slagellato, e straziato, e deriso sino all'ultimo suo respiro lasciò tra le braccia di una Croce la vita benemerita della salute, e della redenzione di tutto il genere umano. Allo spettacolo delle sue pene, e a quello della sua morte iporridì la natura, si oscurò il Cielo, tremò la Terra, le rupi stesse, e le pietre si spezzarono per pietà. On misteri della giu. sizia, e della miericordia di Dio, quale essicacia possono sperar di aggiugnervi le parole di un uomo! Io vi consesso, Uditori, che me ne sento al pensarvi sì conturbato, che assai più voglia ho di piagpere, che di

parlare. Ma poiche il mio ministero mi obbliga a ragionarvene, qual ordine, o qual configlio prenderò io a seguire? Certamente non altro, fuori di quello del divino Evangelio, che ho carico di spiegarvi. Quivi la Passione del Salvatore è divisa naturalmente in tre parti. Nell'agonia sanguinose, ch'egli patl nell'Orto; negli strazi crudeli, ch'egli sostenne ne' Tribunali; nella morte spietata, che sofferi sul Calvario. Ma in ciascuna di quefte parti io rifletto, che ere caratteri indivisibili evidentemente si esorimono in Gesà Cristo: Uomo, Dio, Salvatore. Patisce, siccome uomo, 'e sente tutta la violenza del. le sue pene. Vince siccome Dio, ed esercita tutta la ferza della sua divina virtù. Trionfa, qual Salvatore, e profonde tutti i tesori della sua carstà. All'uomo dobbiamo lagrime amare della più tenera compassione. a Dio dobbiamo fede sincera della più viva religione: al Salvatore dobbiamo fervida gratitudine di dolce amore.

Ma donde dovrò io oggi implorare una fonte d'affetti, e di lagrime così sedeli? (Jer. 9.) Quis dabit capiti meo aquam, lo oculis meis fontem lacrymarum? Deh innoltrate, o Ministri del Santuario: inalberate il segno adorabile della nostra Redenzione.

Oh vivo albero di salute, e di vita, trono di grazia, e di amore, che il mio Sposo, e il mio Re ha imperporato del sangue suo; Croce beata, che sostenesti, e portasti quel corpo aderabile, che volle per me languire, e morire tra le tue braccia, io ti adoro oggi, e ti invoco mia dolce speranza, unico mio conforte. Donami il strutto di tanto sangue, di cui tu sosti bagnata, ricorda al Cielo, e alla Terra il prezzo immenso di mia saluse, che tu portasti: trionsa de miei peccati: lascia, che le mie lagrime lavino il sangue, di cui parmi vederti ancora sparsa, e grondante.

O.Crax ave spes unica: Hoc Passionis tempore Piis adauge gratiam, Reisque dele crimina. (In hynm-bujus diei.)

#### PRIMA PARTE.

Entriamo, o Fedeli, con un vivo penfiero nel funesto Getsemani ad essere spettatori di quanto avviene di un uomo Dio. Già è innoltrata la notte, e tutto intorno è silenzio, tenebre, e solitudine. I tre suoi più cari Discepoli, che lo hanno seguito, mon più che un tratto di pietra da lui lontani, giacciono per la stanchezza oppressi da grave sonno. Ma che veggio io? Che improvvisa costernazione sorprende l'animo di un uomo-Dio?

Appena fi raccoglie in se stesse, e in un momento si cangia di sembiante, e di volto, anzi se mi è lecito parlar così, di pensieri, e d'affetti. Egli, che mille volte ha protestato di sospirare questo selice momento di dar la vita per noi, che a questo fine è discesso dal Gielo in terra, che a guisa di Gigante, come parla il Profeta, esultò a corte, non par più desso. Trema, impallidisce, vien meno, prostrasi su la terra al divino suo Padre, e sospirando prosondamente, e pregando, Padre, gli dice, mio caro Padre. ie so, che niente è impossibile a voi : deh toglietemi per pietà dalle labbra questo calice, che è troppo amaro: non mi obbligate a morire di tanto affannn. (Matth. 26.) Pater mi, si possibile est, transeat a me calin iste. Questa preghiera non è esaudica, quest orazione non lo conforta. Una profonda maliaconia gli serra il cuore per modo, che par gli toglia-il respiro, e se ne sente mo. rire: (1b.) Triftis est anima mea usque ad mortem. Tedio, e noja mortale così l'opprimono, che in pochi istanti è ridotto ad una vera agonia. Comprendete, s'egli è possibile, Ascoltatori, il agitazione di quello cuore. Prega, e riprega. Ora û profira, or risorge. Il divin Padre gli manda un Angelo, che indarno studia di confortario. Egli lo ascolta, portali a suoi Discepoli, duolsi amaramente, che lo abbiano abbandonato. Confessa loro tutta la sua debolezza, par ch' egli cerchi dal Gielo, e dalla terra, dagli Angeli, e dagli uomini quel conforto, che più non trova in se stesso. Non basta ancora. Poiche si vede abbandonato così, ababndonali vlammaggiormente egli stesso a sutta la violenza del suo dolore. L'apprensione, e il timere, la triflezza, ed il tedio crescone a segno si portentoso, e si estremo, che spasimandone, e tremandonesente stranamente alterarsi gli umori tutti del corpo. Un freddo fudore incomincia a grendargli dal bianco volto; appresso si tinge di vivo sangue, e vivo sangue suda per ogni paste sino 4 a grondarne su quel terreno medelimo, che lo sostiene: (Luc. 22.) Et factus est sudor ejus, ficut guttæ fanguinis decurrentis in terram. Oh Dio! Che strano spettacolo è queste mai! Santa Fede, non è egli quest'uomo-Dio il più forte, il più beato, il più amante di

te di tutti gli nomini? E come dunque il forte teme, e teme pavidamente? ( Matth. 24.) Capit pavere? Il beato si attrista, e attriftali mortalmente: (Matth. 22.) Triftis est anima mea usque ad mortem? L'amante li noja, e nojast sino all'agonia? Se teme la passione, e la morte, che tante volte ha protestato di sospirare per noi, risolva di non volerla, che ciò dipende dalla sua dibertà. Se vuole conforto, si bei tutta l'anima, ch' egli è il Signor della gloria, e Padrone de' suoi affetti. Se si noja di amarci sì sconoscenti, e sì ingrati, ci abbandoni alla nostra miseria, ci dimentichi, ci condanni; ma non si attristi, non si addolori, non lo amareggi la morte, che vuol soffrire per noi. Eccovi, Ascoltatori, un mistero il più profondo nel tempo stesso, e il più ammirabile, ch'io pur confido spiegarvi, e farvi incendere chia-Tamente:

Veggendo il Figlio di Dio addolorato così, potete voi dubitare, che non sia uomo? Dirò di più. Non parvi egli il più debole di tutti gli uomini? Sappiate, che lo è di fatto. Ma per esserio ha operato nel suo interno un prodigio inaudito, della cui verità, quando la Fede non ci avesse iltruito abbastanza, il fatto stesso potria bastare a convincerne con evidenza. Egli ha diviso, Uditori, tutte le sue passioni da tutte le que virtu; tutte le passioni dell'umanità capaci di tormentario, da tutte le virtà capaci di consolario; e l'une all'altre opponendo ha voluto sentire, e vincere nel tempo stesso una pena, che nè un Dio avrebbe potuto fentir giammai, il quale non fosse un uomo, nè un uomo avrebbe potute vincere, il quale non fosse un Dio. Sì, Ascoltatori. In un cuore medesimo, in un medelimo spirito passioni spogliate d'ogni virtù per affliggerlo sopra quant'uomo fosse asslitto giammai, e virtù spogliate d'ogni paffione per obbligarlo a volere, ad inconerare, ad eleggersi tutto ciò, che lo affligge. Divisione, e opposizion prodigiosa, carattere di un'anima, e di un tormento, che a niun altro potea mai convenire, che a un uomo-Dio solamente. Il fatto stesso ce ne convince con evidenza.

Noi vediamo quest' uomo-Dio pallido, inconsolabile, angustiato, tremante, sudante sangue. Niente potrebbe esprimere l'eccesso della sua pena. Il suo timore è spogliato d' ogni sortezza. La sua malinconia è priva d' ogni consorto, il suo tedio non ha sollievo di scintilla alcuna d'amore: veramente patisce, come se non avesse, che le passioni del più debole di turti gli uomini. Eccovi l'uomo, Uditori. Dire di più. Ecco la tirannia delle passioni dell'uome. Eccovi un'immagine de'trasporti, a cui vi conducono o il dolore, o il piacere, o l'ambizione, o do sdegno, o la cupidigia, o il timore. Cristo elesse tra queste le sole più tormentose, e spogliandole con un prodigio di totte le sue virtù, volle sentire, e vincere nel tempo stesso una pena.

Ma un uomo cossituito così, quale risolazione, Uditori, qual partito potrebbe prendere? Incontrare quel male stesso, che tome pavidamente? Volere ciò, che lo attrista si mortalmente? Amare chi gli dà noja si estrema? Questo, Uditori, non sarebbe possibile al cuore umano. Eccovi il carattere del solo animo di Gesù Cristo.

Oppresso da tutta la violenza di queste siere passioni spogliate d'ogni virtù, oppone ad esse la forza di tutte le sue virtù spogliate d'ogni passione, e vuole, risolve, ed opera per maniera come se non sentisse timore alcuno, come se sosse il più lieto di tutti gli uomini, come se trovasse tutto il suo bene, e la sua felicità nel patire, nel morire per noi.

Conciossiache che sa egli, Uditori, quest' animo così angustiato, quest' uomo cremante per lo spavento, e per l'orrore delle sue pene, bagnato, e molle di un fresco sudor di sangue? Oh maraviglia! Oh carattere di evidente Divinità! Incontra, vuole, ed elegge quel male stesso, che gli cagiona tormenti cotanto estremi. Si rasserena in un attimo, desta gli addormentati Discepoli, e con un tuono di voce franca, je sicura, Sorge-te, loro dice, miei cari: è giunta l'ora, ch' io ho sospirato, ecco il mio Traditore. Và egli medefimo ad incontrar questo perfi. do. Gli offre tranquillamente il bacio di pace, e soffre d'essere da lui baciato; nè gli dispiace in quell'atto, the la durezza di un cuore, che non saprà mai volere il perdono del fuo tradimento: (Luc. 22.) Juda, osculo Filium hominis tradis? Gli sigherri gli stanno intorno a guisa di acconiti . Egli stesso li chiede, di chi essi cerchino: (Joan. 18.) Quem quæritis? Alla loro timorola risposta, replica, sch'egli è quel desso, per cui sono venuti: (1b.) Ego sum. A questa semplice voce, voce, Uditori, con cui già Dio spiegato aveva l'esser suo a Mosè. (Exod. 3.) Ego sum qui sum, li vede tutti cadere tramortiti a' luoi piedi: (Joan. 18.) Ut autem dixit ego sum, abierunt in terram, G ceciderunt retrorsum. Quella voce medei lima .

sima, che li aveva disanimati, con un altro on nipossente comando li rianima, e li ravviva. Riprende il zelo del Discepolo feritore d'uno di essi, e con un altro prodigio, rimargina in un istante, e a fanità riconduce le sue ferite. Dov' è il carattere, A. scoltatori, di un cuore oppresso dal timore, dal tedio, dalla tristezza? Questa maniera maravigliosa di risolvere, e di operare non ci convince col fatto stesso, che un solo prodigio di carità poteva farlo patir così per fentire, e per vincere in se medesimo tutte le nostre passioni? (Isai. 53.) Vere ... dolores nostros ipse portavit. Eccovi perchè i suoi Martiri non avranno più a sentire le pene di questi affetti; perche fanciulli, e donzelle tenere, e imbelli esulteranno alla vista de'più atroci tormenti, perchè avranno forza di vincerli. Perchè abbiamo un Salvatore (ad Hebr. 4-) tentatum per omnia, come parla l'Apostolo, il quale colla sua debolezza ci ha fatto forti, ci ha incoraggito col suo timore.

Gosì convinti i suoi Nimici medesimi, ch' egli si dava loro, perchè il voleva, (Isai. 53.) Oblatus est, quia ipse voluit, par che deponga in quest'atto la forza dell'onnipotenza sua infinita, per non usarne più, che a sessivita e una Misricordia incomprensibila lo ha condannato nelle poche ore, che più gli restano a vivere sulla terra. Porge loro a legare quelle mani pietose, che sole poteano rompere le catene di tutto il genere umano, nè pensa più che a patire, ed a

morire per noi. Io dico per noi, miei cari Uditori, e vorrei pure farvi sentir la forza di questo stretto motivo delle sue pene. Per noi rei veramente di tutto l'affanno del suo timore, perchè la terribile soddisfazione dovuta a Dio de'nostri propri peccati fu quella, che lo atterrì: per noi rei veramente di tutta la sua tristezza, perchè il poco frutto, che avremmo tratto dalla sua morte su quello, che lo attrissò: per noi rei veramente di tutta l'amarezza della sua noja, perchè la nostra dimenticanza, la nostra freddezza per tanto amore su quella, che lo nojò. Oh amore, che in petto al mio Salvatore potesti rasserenare tanta malinconia, incoraggire tanto timore, vincere tanto tedio, non potrai dunque ammollire la mia durezza?

Prima di partir da quest'Orto; ricerchiam di quel sangue, miei cari Uditori, che il Salvator ci lasciò. Riconosciamolo, e adoriamolo su quella terra, che n'è bagnata.

. : .

Oh caro pegno d'amore, prezioso sangue, che non la crudelta dei carnesici, non sla. gelli, non spine, non chiodi, ma il solo amore versò, si io ascolto le pietose tue voci. Sei sangue del mio fratello innocente, che grida da questa terra; sangue, che implora dal Divin Padre misericordia, e dagli uomini amore. Dio te udirà: il Mondo sarà redento per te. Io solo potrò non udiriti, potrò contenderti, potrò negarti l'amore, che mi domandi? Deh non sia mai. Respiriamo.

#### SECONDA PARTE

Orrida (cena, Uditori, e vieppiù sanguinosa apresi agli occhi nostri. A temprarne in qualche parte l'orrore, e a confermarne piattofto, e ad avvivarue la fede, io mi varrò de' Profeti, che furono in quella parte gli Evangelisti più esatti, e i veri Storici di tutto ciò, che in questo gran giorno di tribolazione, e di angustia avvenne al Figlio di Dio. Appena, parla egli stesso per Zaccheria, il Dio degli eserciti comandò, Destati, o spada, sul mio Pastore; sull'uomo, che mi sta al fianco, il Passor su percosso, e la numerola lua greggia n'andò dispersa: (Zac. 13.) Framea, suscitare Super Pastorem meum & super virum cohærentem mibi, dicit Dominus exercituum, percutiam Paftorem, Lo dispergentur oves. Restai io dunque abbandonato da tutti in potere de' miei nimici, segue egh medesimo per Davidde, per Salomone, per Geremia. I Giudici del mio popolo fecer configlio, e congiurarono contro di me. Risolverono di sradicarmi dalla terra de'vivi. I forti mi furon sopra armati di gran furore: (Psalm. 58.) Coperunt animam meam, irruerunt in mefortes. Dall' un Tribunale condotto all'altro, in ogni luogo io mi trovai circondato da tellimoni falsi, e spergiuri, che mi opponevan delitti, che io ignorava: (Pfalm. 34.) Surgentes testes iniqui, que ignorabam interrogabant me ... dolos cogitabant ... dilataverunt Super me os Juum ... Euge euge, viderunt oculi nostri. Voi sapete, o mio Dio, quanto sostenni. Offersi alle percesse il mio corpo, e le mie guance agl'insulti. No, non disesi il mio volto dalle ingiurie più sordide, e più crudeli: ( Ifai. 50.) Corpus meum dedi percutientibus, Lo genas meas vellentibus. Faciem meam non averti ab increpantibus, & conspuentibus in me. Le parole, ch'io mi sentiva suonar d' intorno, non mi annunziavano, che infamia, e morte: (P/alm. 40.) Quando morietur

de peribit nomen ejus? In questo stato di cose io mi volgeva a dostra, e a sinistra, quasi sperando, che alcuno mi disendesse, o almeno mi conoscesse, ma voi sapete, che neppur questo contento non ho ottenuto: (Psal.
141.) Considerabam ad dekteram, in videbam, in non erat qui cognoscerat me. Finalmente dei lor Tribunali, che tutti mi condannarono, trassermi a quello del Presidente
Romano, quasi io sossi straniero tra miei
fratelli, e sorestiero tra i figli della mia
madre: (Psalm. 68.) Extraneus sassus sum
fratribus meis, in peregrinus sissi matris
mese.

Ma quì, ascoltatori, comincia serie di cole vieppiù degnissima di maraviglia. Tutta la malizia degli empj raffinata dalle più acorte, e più maligne passioni, versatissima in tutta l'arte de'più malvagi giudizi, sostenuta dal favore di un popolo accortamente per religione ingannato, per quanto tessa di frodi, per quanto adoperi d'artifizi, per quanto adduca di testimoni, per quantofinga di zelo, non può ottener, che un Gentile, il qual non hazaccelo in mente, che il solo lume della ragione, giudichi reo un uomo, che contro ad essi non ha nè difensor, nè difesa, che alle loro più accorte, e meglio tessute accuse altro più non oppone, che un umile, e piziente silenzio, un nomo, dice il Profeta, sulla cui lingua non sono nè repliche, nè risposte; (Psalm. 37.) Non habens in ore suo redargutiones: anzi un agnello, che soffre in silenzio, ed in pace lo spoglio avaro delle sue lane: (Isai. 53.) Tamquam agnus coram tondente se obmutescet, & non aperiet os suum. E tante arti io ripeto, tanta forza, tanta eloquenza contro tanta femplicità, tanta mansuetudine, tanto silenzio non può ottener, che Pilato giudichi Crithe ree? Che giova più dubitarne, le stupirne che giova? (Joan. 18.) Nullam invenio in eo causam. Eccovi la sua risposta: Nullam. Di tante accuse non giunsero a persuaderne pur una sola. Dunque si assolva Cristo; e si condannino i calunniatori di Cristo.

Gosì dovevano giudicare, Uditori, se si sosse dovevano giudicare, Uditori, se si sosse di più, del più vile di tutti gii uomini. Ma non dovevasi giudicare così trattandosi di un uomo Dio Salvatore di tutti gli uomini. Non erano i suoi delitti, che dovevano condannarlo, erano i nostri; anzi perchè potesse portare la pena de nostri, non doveva averne alcuno de suoi: e questo mistero doveva rendersi sì manifesto, che per sorma di portentoso giudizio non mai più inteso,

g.

.

nc:

12.

jsi. U

//ES

à,

quel Giudice stesso, che il condannava, non solamente lo condannasse innocente, ma dichiarasse di condannarlo ad essere stagellato però appunto, che lo trovava innocente: Nullam invenio in eo causam. Eccovi le formali parole della sentenza. (Luc. 23.) Corripiam ergo illum. Oh barbarie! voi esclamate; ed io vi prego ad esclamare piuttosto: Oh Sapienza! Oh Giustizia! Oh Misericordia di Dio! Veggendolo condannato cesì, può egli restarci luogo di dubitare, che veramente non su ferito, che per i nostri peccati, come parla Ilaia, non fu percosso, che per i nostri delitti, e che le lividure delle sae piaghe furon la (nostra salute? ( Isai. 53. ) Vulneratus est propter iniquitates nostras. Attritus est propier scelera nostra .... Et livore ejus sanati sumus.

Condannate così, è l'uomo. Dio Salvatore alla sanguinosa colonna legato, e stretto per ellere flageliato. Volgesi egli in quest'arto, Uditori, dice Davidde, al divino suo Padre. Ed ecco, gli dice, o Padre, ch' io sono apparecchiato ai flagelli, per cui quello corpo voi mi formaste: (Pfalm. 37.) Ecce ego in flagella paratus sum: (ad Hebr. 15.) Corpits autem optasti mibi. Voi vedete, o mio Dio, il mio avvilimento, e la mia confusione; ma voi vedete ad un tempo, ch' io la sostengo per voi: (Pfalm. 63.) Tu scis improperium moum, & confusionem meam, & reverentiam meam. lo mi veggo all'intorno una moltitudine di carnefici. Tutti mi stringono, e mi minacciano a guisa di sciolti giovenchi indomiti, di tori insanguinati, e di fieri leoni, che nell'atto di divorare una preda, anelano all'altra, e ruggiscono: (Psal. 21.) Circunsdederunt me vituli multi, tauri pingues ob/ederunt me. Aperuerunt super me os suum, sicus leo rapiens, & rugiens.

Deh prima, che quelli barbari facciano le prove estreme del lor furorei, un guardo, Uditori, pieno di riverenza, e di fede a quella Santissima umanità. Eccovi in queflo corpo innocente l'opera più perfetta, che mai uscisse dalle mani di Dio formata da lui medesimo del sangue purissimo di una tenera Vergine. Sì, questo è il Tempio vero di Dio vivente, albergo degno della Di-vinità. Quella è l'Arca vera del Tellamento, che non la legge, ma serra, e veste lo stesso legislatore, Quest'è l'Agnello candido, e lenza macchia, da cui i Profetti di tutti i lecoli hanno pronunziato con tante lagrime il sanguinoso macello. E contro di questo corpo ... Deh non mi obbligate, Uditori, a descrivervi il fiero strazio, che ne fecero

Digitized by Google

que

que' crudell. Sentite piuttofto, come Iddio lo tratto: (Zach. 3.) Ecce ego calabo sculpturam ejus, & auferam iniquitatem terræ illius in die une. Con quello studio medefimo, dice Dio, con quella stessa severità, con che un valente scultore s'adoperasse giammai a trarre d'eletto marmo una flatua, che a posteri sia rimasa qual monumento inimitabile dell'arte sua, come studià a rilevarne ogni muscolo, condurne, e diramarne ogni vera, a spirare a quel volto, a quei sembianti, a quegli atti moto, passione, e vita, collo studio medesimo, dice Dio, colla medesima severità trarrò dal corpo del mio Unigenito un simulacro, un esempio, in cui gli uomini riconoscano la mia giustizia, e la vendetta, che meritavano i lor peccati. Ma perchè tanto rigore, tanta severità? Ah che se io tanto ottengo, tutte di quella terra toglierò con ciò solo le iniquità: Calabo sculpturam: auferam iniquitatem. Ora qual fu la terra, dice l'Apostolo, di cui dovevano togliersi le iniquità, se non quella de' nostri sensi, che vesti Gesti Gristo, non pure a sin di mondarli, ma di fantificarli coll'oblazion del fuo corpo? (ad Hebr. 15) Santificati per oblationem Corporis Jesu Christi. Ma lo haegli ottenuto per tuttociò? Che pols'io dirvi, o Fedeli, in rifposta di questa amara dubitazione? Certo che il simulaero terribile Dio l'ha compiuto; Cristo atrocemente su flagellato: Calavit sculpturam. A voi tooca adempire l'altra, perchè auferat iniquitatem.

Ma dopo un strazio così crudele, chi none avrebbe sperato almeno, Uditori, che le ore estreme, che lo affrettavano già alla morte, dovessero al Salvatore passare non dirò già. tranquille, ma certo da nuovi spasimi non tormentate? Eppure non su così. No, dic' egli medesimo per Davidde. Io non son uomo, non debbo per me aspettare dagli uomini senso alcuno di umanità. Io sono quel verme vite, che si calpesta da ogni piede, e s'infulta, obbrobrio degli uomini, e abbiezion della plebe: (Pfal. 21.) Ego sum vermis, & non homo, opprebrium hominum, 🐓 abiectio plebis . Poiché dunque il figliodi Dio non ebbe più intorno nimici a saziare delle sue pene, divenne scherzo, e trastullo di pochi vili soldati, che un piacere si tecero di tormentarlo. Oh incredibile avvilimento di un uomo-Dio! Soffrir pena atroce, ingiuriola, crudele, non già condannatovi da alcun Giudice, quantunque ingiusto, non sia costrettovi dalla prepotenza, o dall'odio di alcun nimico, benchè spietato; ma sottopostovi per questo solo, per fare del suo dolore, anzi pur del suo spasimo un piace-vole trattenimento di gente vile, e disonorata!

Tornando loro alla mente, che i Giudei l'accusavano d'ambito Regno, pensarono di schernir Gesul Grika come Re stolto, e tanto atrocemente lo fecero, quant'io dispero potervi nelle più vere fue circostanze descrivere, o sedelmente narrare. Uno scanno apprestarono in mezzo al Pretorio, che a questo divino Re fosse a guisa di Trono di Maestà: indi invitarono il Salvatore ad assidervisi. Egli compiacque loro. Ma parendo a que crudi, che le povere vesti sue niente non avessero di reale, gliele strapparon d'intorno, e denudarono così, e scuoprirono nuovamente quella Santissima Umanità, ahi quanto diversa da quella, ch' era pur dianzi; poiche rendute dalle recenti percosse livida, e contrafatta, e coperta per ogni parte di fresche piaghe. Ne quest atroce spettacolo, nè il rinovato suo spasimo, nè la sua pazienza, nè il suo sidenzo ad alcun senso d'umanità li commosse. Un lacero avanzo di vecchia porpora gli gittaron su gli omeri, qual regio manto, ed una canna gli dierono ad impugnare nella deltra, qual regio scettro. Ma a compire l'ornamento del. le Reali Divise mancavagli la corona. Ob quì si, Ascoleatori, che il mio narrare vien meno, poiche mi sembra di dirvi cosa affacto incredibile, e dell' umana barbarie maggiere assai. Di lunghe, acute, e robustissime fpine una ghirlanda tesserono a guisa di grancorona; e queka non rifiutandola lui, nè al Giudice, nè alle leggi appellando, ma tacendo divinamente, e per immento amos di noi sofferendo, alla serena mansuetissima tronte, all'una, e all'altra tempia, e tutto interno a quel capo Santissimo la adattarono, la premettero a viva forza, e conficcaronla profondamente. Oh Dio! Che spasmo, Ascol. tatori! Al primo configgersi di quelle punte acutissime, tante ad un tempo, in una parte di senso sì dilicato, e si vivo, un freddo pallor di morte si sparse a tutto rendergii esangue il volto. Minute stille di sangue cominciarono ad apparire sul margine delle serite. Poscia aprendosi per le ineguali percol. le adito ognor più largo, rivoli copioli ne ulcivano, e lu gli omeri da capegli grondavano, e dalla fronte scorrevangli sulle guancie, e su gli occhi, lordandolo per ogni parte, e distormandolo. Oh spettacolo, piagne Isaia, d'incredibile atrocica! (Isai. 53.) Vidinus eum, & non erat aspedus, & desiderawiravimus sum .. Et quas absconditus vultus sius, les despectus; unde nec reputavimus eum. Un uomo, Uditori, i cui capegli erano parte confusi, e avvoltitra quelle spine, parte distes, e irrigiotiti dal sangue ora scorrente, ed or rappreso tra essi; un uomo, il cui volto non più di un soave pallore, ma tutto era di sangue anch'esso sparso, e grondante; chi potea più mirarlo senz'alto orrore? (Ibid.) Nes putavimus sum quasi seprosum, percussum a Dee, den bumiliatum.

In quell'aspetto , Uditori , Pilato al suo popolo lo presento; e in quest'aspetto medefimo io a voi lo presento, o Griftiani: ( Joan. 19 ) Ecce Rex vefter . Ecco il vostro Re . Lo conoscete? Io non temo già di udir da voi quelle barbare voci, onde quel popolo forsennato assordò tosto l'aria, che certo al fuono delle sue grida inorridì: (Ibid-) Crueifige, crueisige eum. Noi non dobbiam condannarlo: ma questo exroppo poco; dobbiam riconoscerto, dobbiam seguirlo. Al miei Fe. deli! Questa sua porpora è tinta del sangue augusto di tutti i Martiri; questa corona ha poi formato le delizie, e la gloria di tutti i giusti; e questa canna, sì questa canna ha trionfato della potenza dell' Inferno tutto, e del Móndo; ha domato; ed ha vinto le Nazieni No, ne altro scettro, ne altro manto, nè altra corona non conveniva ad un Re Salvatore, che non ammile in se stelle, op. portunamente riflette il Pontefice San Leone, le mani empie de furibondi, che per farle servire a' suoi divini consigli: (S. Leo M. ) Admisit in se Dominus impias manus furentium, que dum proprie inservierunt sceleri, famulatæ sunt Salvatori.

Gli Ebrei mente non comprendono di tutto ciò, e seguono pur gridando furiosamente, che lo vogliono erocisso: Crucisse, Crurisse sum. Pilato condiscende vilmente al
loro surore, e protestando che lo condanna
innocente, pur lo condanna ad essere crocisisso: (Luc. 23.) Adjudicavit siri petitienem

eorum.

Seguiamo, Ascoltatori, il nostro divino Re ancora per un momento nell'ultimo suo viaggio carico gli omeri del ferale strumento della sua morte, e della nostra salute.

Eccovi il vero innocente Abele dall'empio suo fratello Caino tratto al Fratricidio. Eccovi il vero ubbidientissimo Isacco, che porta al Monte della vision quell' Altare, su cui eglistesso debb'essere vittima: Il pietoso Noè, e seco l'Arca di salvamento: L'eterno gran Sacerdote, e la chiave nelle sue mani della Casa di David. Abacuc Pro-

feta, Udicori, descrisse più vivamente d'ogni altro questi ultimi passi di Gesù Cristo. Voi siete uscito, dic'egli, voi siete uscito, o Signore, alla falute del popol vostro, siete uscito col Re, che consecraste voi stesso: (Habac. 3.) Egressus es in salutem populi tui, in Salutem cum Christo tuo . Veggo tra le sue mani nelle braccia della sua Croce l' insegna della sua forza: (Ibid.) Cornua in manibus ejus: ibi abscondita est fortitudo ejus. La morte, e il nimico dell'uman genere gli vanno innanzi: (Ibid.) Ante faciem ejus ibit mors, In Diabolus egredietur ante pedes ejus. Al suo passaggio s'incurvano i monti, grida l'abisso, s'umilia il Cielo, stanno la Luna, e il Sole, e le leggi del loro moto non prendono, che dalla luce dell'asta vostra foigoreggiante; (Ibid.) Sol, In Luna fiererunt in Tabernaculo suo ... ibunt in splendore fulgurantis bofice tuce.

Così adempiendo mirabilmente profezie, e figure, giunse il Salvatore al Calvario, ed io già posso dalla cima dell'alto monte invitare le genti tutte ad essere spettatrici del gran Sagrissio, per cui la vittima è già appressata, e l'Altare. Respiriamo un momento, e l'animo disponiamo ad esser vieppiù sensibile ad un mistero di tanto amore.

## TERZA PARTE.

Giunto il Salvatore al Calvario, in mezzo a due ladri lo crocifisero. In mille guise per tre ore intere lo bestemmiarono. Gli diedero bere siele ed aceto: si giocarono, e si divisero le povere vesti sue, di cui l'aveano spogliato ignudo per crocifiggerlo, e con ciò solo della barbarie degli uomini sia detto 'assai. Altro argomento mi è paruto di dovere sciegliere a quest' ultima parte del mio parlare. Entriamo per un momento in quel cuore amoroso, che ci lascia le prove estreme di quell'amore, che lo ha constto su questa Croce, e lo consuma per noi (ad Gal. 2.) Dilevit me: ripeta ciascun di noi a se stesso di premetipsum prome.

A milura, che il Salvatore ientesi venir meno, e si avvicina a compiere il suo olocausto, s'intenerisce il suo cuore, e sa prodigi di carità. Egli sa una preghiera, e questa è piena di essicazia per noi. Egli promette, e la sua promessa è piena di speranza per noi. Egli sa un dono, e questo è pieno per noi d'infinita liberalità. Finalmente egli sa una protesta, e questa è per noi piena d'amore. Non vi stancate di seguirmi

con attenzione.

lo dico primieramente, ch'egli fa una preghiera piena d'efficacia per noi; conciolhache che prega egli, Uditori, quest' uomo-Dio lacerato da tanti lirazi, officio da tanti insulti, in tante guise oltraggiato ? Qui sono, o Fedeli, le prime voci, che fra lo Arepito di tanta moltitudine insana interrompono finalmente il suo si lungo, e si costante blenzio? Eterno Padre, dic'egli, deh a questi miseri perdonate, perche est non sanno quel ch'essi faccians: (Luc. 23-) Paten dimitte illis, quia nesciunt quid saciunt. Questa meravigliosa proghiera di universale perdono a chiunque abbia parte nella fua morte, ella è piena per tutto il Genere umano d' infinita misericordia; ma essa inoltre per noi tu piena d'un essicacia infinita. Quante volte noi abbiamo peccato, e spirito di penitenza, e lagrime di contrizione, e forza a rilorgere, e perdono da Dio noi abbiamo ottenuto de nostri falli! Ma donde tanta milericordia? Ah ch'essa è un' effetto di quella grande preghiera per tutti pictosa, ma per noi efficace: Pater dimitte illis : quia nesciunt quid faciunt. E che dirà dell' amore, con ch'egli ícula la gravezza de nostri falli? Nesciunt quid faciunt. Accettiamo, o percatori Grissiani, da Lui medesimo questa scusa, e confessiamo, che la nostra ignoranza è la prima, e vera radice di tutti i nostri peccati; che quando osammo commetterli, summo ciechi, fummo insensati, e atsatto suor di noi ftesti. Nesciunt quid faciunt.

Egli promette, e la sua promessa io dico, che è piena di speranza per noi. Ammirabi-le cangiamento! Uno de malfattori crocifisti al suo sianco interrompe improvviso le be-Remmie dell'akro, il confessa vero Figliuol di Dio, il crede onnipotente, e lo adora, e pregalo di volerio chiamare a parte della lua gloria. Grande fiducia, Uditori, per un uomo scellerato già già spirante; ma nienze strana a chi pensi, ch'egli avea sotto gli occhi la stessa Misericordia. E che rispolegli il Salvatore? Rasserend, come il potè meglio, la fronte, accese di nuova luce gli occhi mancanti; sembrò a quell'issante dimentico delle sue pene; e sì gli disse pietolamente: Oggi meco sarai nel Regno del Paradifo. (Luc. 23.) Hodie mecum eris in Pasadiso. Se v'ha tra noi Peccatore, può non commuoversi a così tenera rimembranza? Misero! che disperi, se tanta misericordia usata al Ladro già convertito non è, che un elempio di quella, che oggi il Salvatore desidera di usar teco? (S. Ambres.) Secutus 44 errantem, sequere pointentem.

Ma li affretta ogni momento , e fi grana la sua agonia, ed egli pensa qual pietofisima Padre, come lasciarci, prima di spirare, alcun done, che ci redi a pegno perpetuo del suo amere. Ma che ha egli quest'uomo-Dio sulla Terra, di che disporre a nestro vantaggio? La sua vita, e il suo fangue lo ha già profuso per noi. Egli non ci ha ne tetto, nè albergo, e le sue vesti medefime, di cui coprivati, le ha già vedute dividerfi tra' suoi carnefici. Ma non temete, che il suo amore lo farà ricco abbastanza per lasciasci un tesoro. Dall'alto della sua Croce china egli uno iguardo, e in chi s'incontrano gli occhi suoi? In Maria dolce sua Madre, e in Giovanni suo caro Discepolo , che la persona di tutti noi softeneva. A questa vista tutto lo spirito alle moribonde labbra richiama, e fatto cenno di voler loro parlare, Donoz, le dice, ch'egli nen ebbe cuore di dirle Madre, ecco chi-diora innanzi ti lascio a figlio; e a te, mio Discepolo, ecco chi done a Madre: (Jean. 19.) Mulier, eces flius tous. Deinde dicit discipulo : ecce Mater tua. On dono inestimabile, ed infinito! Eccovi, miei Fedeli, perch'ella sia dopo lui la nostra speranza, il nostro conforto, la nostra Mediatrice, infine le nostra Madre: perchè Ella è stata la preziosa eredità lasciataci in pegno eterno d'amore dal vero fuo Figliuolo unigenito, che a tanto escello ci amò.

Finalmente egli fa una protessa, e questa pure io dico piena per noi di amore. Dice di sentirsi ardere, e consumare da una ardentissima lete: (Ibid.) Sition. Ma da qual sete? Senza alcun dubbio da una sete materiale, che lo tormenta. Ma molto più da una sete spirituale inestinguibile, che lo consuma. Sete di un ardentissimo zelo della nosira conversione; sete di un desiderio vivisimo della noffra salvezza : sete di compiere per noi morendo il suo fagrifizio, e la nostra Redenzione. Quanto più si avvieina quell' ultimo gran momento, tanto crescon le fiamme di quest'incendio di carità. Ma che gli resta a sostenere, che gli rimane a compiere l'olocausto? Qual pegno d'amore può più lasciare? Egli ha consortato la nostra Fede . tutte minutamente adempiendo le Profezie. Egli ha racceso la nostra Speranza con un prezzo sovrabbondante per la nostra salute. Ha finggellate col Sangue suo il patto eterno del nuovo suo Testamento di Har scritte con questo Sangue, e autenticate le leggidel Regno suo. Ecco la Giustizia, e la Pace l'una all'un fianco a e l'altra all'altro della

della sua croce, impazienti di strignere eterni amplessi. Tutto è consumato, tutto è compiato. Ben lo vede, e lo consessa egli stesso: (Jvan. 19.) Consumatum est. Null'altro più gli rimane, che spirar l'anima tra le braccia del divin Padre, per riceverne il premio di si sedele ubbidienza. (Luc. 23.) Pater in manus, tuas commendo spiritum moum. Eccolo giunto all'ultimo suo respiro. Eccol morire; anzi eccol morendo trionsare per noi della riorte: (Ibid.) Et bec dicens cupizavit.

A questo tratto, Uditori, anzichè ricordarvi l'orrore, e se tenebre, che ricoprison la Terra, invoco, e imploro sugli occhi vostri la lucepiù viva, che vedesse giammai il Mondo. Oh santa Fede, squareia in questo punto il tuo velo. Illumina del tuo più chiaro, e penetrante splendore l'oggetto, che debbo ora mettere sotto gli occhi de' tuoi Fedesi. Eccovi, Ascoltatori, un immagine, di cui la sola Pede può sarvi sentire le impressioni più efficaci, e più sorti. Mirate, Cristiani, mirate, e restatevi, s'egli è possible, più insensibili di quelle pietre, che si spezzarono. Così aveva aperte le braccia, così l'esangue capo inchinato,

cost le mani, e i pledi trasteti per votto amore. Ma che vegg' io ? Contro di lui, benchè morto, si incradelisce. Una lancia cradele gli squarcia il petto, ed una prosonda piagha vi apre, da cui le stille del poco Sangue, che tuttavia gli rellava, n'uscirono. Deh Peccatori, non tentate di serie più. Non ha più sangue a versare, lo ha sparso tutto per voi. Ecco, che questa piaga amorosa più non versa, che chiara acqua. Oh se questi ultimo sangue io potessi raccogliere, se lavar di quest'acqua le macchie mie! Si Crissiani, lo promise il Proseta, e noi il possiamo: (Is. 12.) Haurietis aquas cum gaudio de fontibus Salvatoris. Eccovi le vere fonti della nostra speranza: eccovi le sincere sorgenti d'una contriziene, che ci giustifichi. Deh queste fonti aprite in questo punto sul vostro Popolo, o Dio Salvatore, aprite quelle fonti di grazia, versate fopra di noi i tesori del vostro Sangue. Dolce oggetto della nostra speme, noi mille volte vi baciamo per gratitudine , vi adoriamo per religione, v'invochiamo per sede. Voi salvateci, e benediteci per quell'amore, che vi fece così pietolo. Benedictio inc.

## PREDICA XXIX.

### RESURREZIONE DI NOSTRO S. G. CRISTO.

Surrexit, non est hic.

Marci XVI. (Evangel. Domin. Resurrectionis.)

Vinto è l'Inferno, trionfata è la Morte. Christo è risorto. Ecco la sconsolata Figlia di Sion, la Chiesa sua cara Sposa, che il negro vedovil manto ha cangiato in ornamenti di nozza, e a lieti cantici di molta gioja ha rivolto il suono lugubre de suoi lamenti. Questo è un giorno, Ella grida, giorno d'esultazione, e di sesta, che ha satto nascere Iddio; giorno promesso, e sospirato per me, il più selice, e il più lieto pe Figli miei: (In Gradual.) Hac dien, quam secis Daminus, exustemus, le latemus in ea. La vera sonce di questa grande alle. grezza, che questo giorno sa sapra agni al-

tro solenne, e sacre, è il glorieso risorgimento di Cristo, infallibile oggetto della nostra divina Fede, certo argomento della cristiana nostra Speranza. Questa Fede, e questa Speranza studierò io di raccendere ne' vostri animi con tanto men di parole, con quanto più di servore dell' una vi priego il dono, dell'altra vi auguro l'adempimento. Eccovi il dolce suggetto veramente consoletore, con cui debbo chiudere l'Apostolico Ministero, a cui mi ha la sovrana autorità vostra, Principi Augusti, (Parlava l'Ocatore in Vienna all'Imperial Corte Cesarea nell'anno 1761, sino a questo di sostenuto, e la somma Religion consottato. Incominciamo.

E' a riflettere in primo luogo, Uditori, che niente pensare non si potrebbe di più provato, di manisestato, e conchiuso con più evidenza di quello vero risorgimento di Cri-Ro: (Luc. 24.) Surrexit Dominus vere. Com' esso doveva essere insomma la pubblica prova autentica dell'esser suo, della verità di tut. za la sua dottrina, e della fedeltà di tutte le sue promesse, dispose provvidamente, che amici, e nimici ne fussero testimoni, la semplicità, e la malizia, l'odio, e l'amore, l' incredulità, e la fede, i fensi del corpo, e le facultà dello spirito umano, tutti per modi maravigliofi, ma chiari, e evidenti, concorresser, e consentissero a rendere indubi. tabile quest'articolo, che come parla l'Apostolo doveva estere il fondamento, ed il cardine di tutta la Religione: ( I. ad Corinth. 15.) Si Christus non resurrexit, inanis est prædicatio nostra, inanis est & sides vestra.

I nimici implacabili autori della sua morte consapevoli della promessa sua limitata di più, e ristretta al solo andar di tre giorni, (Matth. 27.) post tres dies resurgam, tanto lungi dall' abbandonarne il Sepolero o alla divozione, o al difinganno de' luoi discepoli, prendone fomma cura e suggellarne essi stessi il gran sasso, che lo serrava, e a metterci guardie armate per pubblica autorità. Così impossibilitano l'impostura di un falso risor. gimento. Gli amici pauroli, disfidenti, ed incerti non fone arditi nemmeno d'avvicinarsi a un luogo così difeso. La tenerezza, e la semplicità delle donne, che bench è avesfero poca fede, avevano molto amore, la mattina del terzo giorno ve le conduce fulla speranza di ottener forse da' soldati la sacoltà d'imbalsamare il cadavero, che guardava. no. Ma questi sono suggiti cacciatine dallo spavento della Terra tremante, e dal cele-ste splendore, che li ha percossi. Essi medesimi lo riferiscono. Aperto è il sepolero, Le donne inconsapevoli dell'accaduto non ci ritrovano il corpo del Salvatore. Un Angelo le istruisce, com'è risorto, e le avvisa del luogo, dove lo rivedranno. Istruite così volano a ragguagliarne alcun de' Discepoli. Questi appena sanno persuadersi, che così sia veramente, com'esse dicono. Vanno attoniti alcuni d'esti sul luogo. Non veggono il corpo del Crocifisto Signore, ma non compren. dono, che siane forse avvenuto. La malizia degli empj non ha'altro scampo, che quello di tentar di corrompere per denari le guardie, che aveva messo al sepolero, e sar dir loro, che mentre s'erano addormentate i Discepoli l'avean rapito . Che stolida finzione,

giustamente riflette S. Agostino, che vana testimonianza d'uomini addormentati! Finalmente gli Apostoli tutti, e i Discepoli lo riveggon più volte cogli occhi loro, e riveg. gonlo, quando alcuni tra esti, quando tutti raccolti insieme; e riconoscono le cicatrici gloriose delle sue piaghe, ed hanno agio di farsi certi, che desse sono, ed Egli è desso, non pur parlando con essolui, e ascoltando le sue parole, e veggendolo cogli occhi propri; ma di più ancora toccandolo colle lot mani, finche passati in queste assai frequenti conversazioni piuttosto, che apparizioni, quaranta giorni, tutti concorrono al luogo, ch' Egli ha loro segnato per congedarsi da essi. Ascoltan quivi i ricordi, le promesse, i comandi delle ultime sue parole, e ricevutane l'amorosa benedizione, lo veggono salire al Cielo.

Non si può leggere, Ascoltatori, questa semplice Storia, che ne fanno gli Evangelisti senza esser convinti della forza la più le gitima, e più evidente del complesso di queste prove, che per se stesse si manifestano.

Ma v'è di più.

Tutti questi Discepoli sì paurosi un tempo, e sì increduli, vestono a un tratto il coraggio d'annunziare, di predicare, di pubblicare questo Risorgimento di Gesù Crocifisso; e quest'articolosi fa l'oggetto primo, e precipuo di tutto il lor ministero. Incomminciano dalla Città, dove era avvenuto, attestandolo, siccome cosa, che tutti aveane veduto cogli occhi loro, e toccato colle lor mani, fenza trovar persona delle loro contemporance, che oppor potesse alla loro teslimonianza ragione alcuna, alcun fatto a indebolirle almene l'autorità. Trovano bensì chi oppone contro la loro vita, catene, e carceri, croci, e patiboli, infamia, e morte. Ma tutti confermano, e luggellano col fangue loro sparso tra mille strazi la loro testimonianza, senza che alcun di tanti fedelissimi tessimoni per tormenti, pet lufinghe, per merti venisse meno.

Ora è egli possibile, conchiude Sant' Agosino, singere, o immaginare, che avesser tutti voluto e patire, e morit così per un uomo, che tutti aveano veduto morire in croce essi stessi, che aveva loro promesso, a provadella sua Divinità, che il terzo giorno sarebbe risuscitato, se non avessero coll' evidenza medesma veduto l'adempimento di questa prova? Ah sì, che veramente Cristo è risorto; conchiudiamo con una certezza, che a disaminarne i motivi, appena può lasciar luogo su questo punto al me-

rito

rito della Fede: Surrenit, furrenit Dominus

Ma s'è così, com'è senza dubbio, che lietz, e tenera compiacenza per un cuore fedele, per un'anima amante di quest'amabile Salvatore, saperlo certo glorificato così! Ripetere a se medesima queste consola. trici parole: Surrexit Dominus vere! Sì, il mio Signore è risorto: Quel corpo adorabile lacerato da tanti strazi, esausto di tanto fangue, confitto sopra una croce per me, morto, e sepolto, ha vinto le podestà dell' abisso, trionsato ha della morte, si è rive. stito di tutta la sua bellezza. Una vita immortale lo ha rianimato. La gloria, la felicità, lo splendore lo ammantano d'una luce, che adorna il Gielo e la Terra, e forma una parte della beatitudine di tutti i Santi. Mio Salvatore, felice il giorno, quando risuscitaste, e riviveste. Bella sopra ogni altra l'aurora, che lo conduste, sereno il Sol, che l'accese, ridente il Cielo, che l'adornò, delcissima l'aria, che spirò intorno! Oggi la mia sessa debb' essere esuscazione: Hec dies, quam fecit Dominus: exultemus, & la. temur in ea.

Ma ciò, che dee compiere tuttivia la nostra sacra allegrezza, egli è, Uditori, che questo glorioso risorgimento, infallibile reggetto della nostra divina Fede, lo è non meno della Cristiana nostra Speranza. Sì, Ascoltatori, Cristo risorto è cagion vera, meritoria, e esemplare del nostro risorgi. mento. Però si dice nella divina Apocalisse Primogenito dei morti; (Apocal. 1.) Primogenitus mortuorum. Perchè siccome, insegna l'Apostolo, Primogenito de Vivi condannati alla morte fu il primo Adamo, per cui entrò la morte ne vivi; così Primogenito de' morti destinati all'immortalità, su questo secondo Adamo, per cui entrò la vita ne' morti? (I. Ad Corintb. 15.) Christus resurrexit a mortuis primitie dormientium, quoniam quidem per bominem mors, & per hominem resurrectio mortuorum, & sicut in Adam omnes moriuntur, ita 🔄 in Christo omnes vivificabuntur.

Ripetiam dunque sicuramente a noi stessi i dolci sensi, e le parole di Giobbe: (Job. 19.) Scio, quod Redemptor meus vivit, Grin novissimo die de terra surressurus sum, Grunsulam circumdabor pelle mea, Grin carne mea videbo Deum meum. Sì, io so, che il mio Salvatore non solamente è risorto, ma è risorto per me. So, che Egli vive, e che io viverò. Indarno la morte mi ascon-

Quares. Graneli.

derà, mi divorerà in un sepolero. Egli ne ha trionsato in se stesso, facendomi veder come in me non meno ne trionserà. Egli mi chiamerà dalle viscere della terra. Ricomporrà le mie ossa, rivestiralle della mia pelle, le rianimerà del mio spirito, raccenderà gli occhi miei. In questa carne medesima, con questo corpo, ma glorioso, ma impassibile, ma immortale, un giorno io il vedrò: Rursum circumdabor pelle mea, do in carne mea videbo Deum meum.

Dolce speranza, Uditori, che debbe assai consolare, reggere, e perfuadere quella moderazione, in cui Dio ci comanda di contenere i sensi di questo corpo. Serbiamoli ad un piacere, e ad una vita immortale, ch' egli ce ne promette a mercede, e di cui oggi ci sa vedere un esempio al glorioso, e si chiaro nel corpo risorto di Gesti Cristo.

Un argomento sì illustre di Speranza, e di Fede non aveva veduto ancora quel magnanimo Giovanetto, che fu il terzo dei sette fortissimi Martiri Macabei. Il crudelissemo Antioco fatte a parte a parte sorto gli occhi di lui medefimo troncar le membra de suoi maggiori fratelli, sperando vincere con quest'atroce spettacolo la sua costanza. Il se'richiedere dal carnesice, perch' egli pure dovesse porgere al crudo taglio la lingua e le mani, crudel principio di vieppiù barbara carnificina. Mirò l'intrepido Giovanetto quel ferro grondante ancora del sangue de suoi fratelli, vide sul pavimento gli avanzi delle sparse lor membra; nè però meno animolo, ne men fedele, slendendo pronto sul ceppo le pure mani innocenti: Queste, disse, holle da Dio, e per lui volentieri io le sagrifico, sperando certo, ch' Egli, che me le diede, me le vorrà un di ridonare, se io le perda per lui: (2. Machab. 7. ) Manus constanter extendit, & cum fiducia ait : E Cælo ista possideo : sed pro. pter Dei leges nunc bæc ipsa despicio; quoniam ab ipso me ea recepturum spero.

Belle parole, Ulitori, gloriolo elémpio che certo merita la nostra imitazione! Dio è, che ci dono questo corpo, gli occhi, le mani, i sensi, che lo compongono. Noi beati, se in guisali conteniamo, che la fanta sua legge il freno, e la legge degli atti loro! Forse ci costerà qualche pena. Ma questo Dio fedelissimo largamente la premierà. Egli un giorno ci renderà senza dubbio questi sensi medesimi rivestiti di bellezza, e di glotia, e d'inestabil piacere immortalmente beari: E Cœlo ista possible: sed proprer Dei leges nunc

hec ipsa despicio, quoniam ab ipso me ea recepturum spero. Così avvivata la Speranza, e la Fede, sincere fonti della religiosa allegrezza di questo giorno, nè al dover mio, nè al desiderio vostro è richiesto più lungo

ragionamento.

A voi soli per ulcimo prima di congedarmi da questo luogo parmi di dover volgere le mie parole, piissimi Augusti, Principi Clementissimi, la cui sovrana presenza è l' onor sommo dell' Apostolico Ministero, il cui favor ne sostiene, e il cui esempio ne arma di nuova forza la fede, e il zelo. Ma nell'atto medesimo, in ch'io l'ossegnio profondo vorrei spiegarvi della mia gratitudine, ed il fervor de miei voti, non sono ardito pronunziare parole, o sensi, che non sien sacri, e divini. Soffrite ch'io vi ripeta le espression di Davidde, che sole mi pajon degne di voi: Specie tua, 😉 pulchritudine sua, prospere procede, & regna. Sì, innoltrate prosperamente, e regnate nello splendor, nella grazia, nella bellezza, e nella gloria di quelle doti somme, e sovrane, di che Iddio vi adornò. Propter veritatem, lo

mansuetudinem, & justitiam deducet te mi. rabiliter dextera tua. Egli, che vi diè un animo amatore così sincero della verità, Egli, che vi spirò tanta parte di sua clemenza, e tanta di sua giustizia, Egli solo reggerà, e condurrà per modi maravigliosi la vostra destra forte, e fedele a gloriosissimi fini, che nel magnanimo petto, e nell'alta mente avvolgete. Memores erunt nominis tui in omni generatione, 🕒 generationem. Egli. che vi donò così amabile, e graziosa, e generola Famiglia, Egli, che vi ha mostrato i primi frutti preziosi di una felice secondità nell'inclita, e virtuosissima Principessa, che vi promette i maggiori, non tarderà a farvi vedere i Figli de' Figli vostri, che a' Figli loro tramandino, e alla più tarda memoria delle lontane generazioni conservino il Vostro glorioso Nome. Adempiete, o Dio, adempiete questi fervidi voti della pubblica telicità, per cui i Popoli a voi devoti vi renderanno un Sagrifizio perpetuo di benedizione, e di gloria. Propterea confitebuntur tibi in aternum, & in saculum saculi. Così lia.

## PREDICAXXX

### IMMENSITA' DI DIO.

Aperti sunt oculi eorum, & cognoverunt eum,

Luc. XXIV. (Evag. fer. 2. post Pascha.?

Ppena Iddio per alcun segno maraviglioso la sua divina potenza agli Uomini manifesta, che ad un profondo rispetto spiratoci dall'idea della presente Divinità succedono facilmente gli effetti della più viva, e più fedele Religione. Quando degnò su l'Oreb di apparire a Mosè nell' ardente, e verde roveto; quando sul Sina al fedel Popolo pellegrino nel chiaro nembo folgoreggiante; quando nel Tempio al pacifico Re Salomone; e quando, per tacer d' altri infiniti, a due avventurosi Discepoli pellegrinanti in questo di ricordati nell' Evangelio, tutti ugualmente comprese di un sacro orrore, che su ad un tempo rispetto, ubbidienza, timore, e profonda Religione della presente Divinità. Non ho io dunque a spe-

rare di destar oggi ne' vostri animi sì giusti affetti, s'io vi ricordi la formidabil presenza di questo Dio non già per insoliti, e passaggieri prodigj manifestata, ma per costanti, e indubitabili verità di quella divina Fede, che professiamo? Sì, Ascoltatori. Noi adoriamo, e crediamo un Dio immenso; dunque un Dio, che ci è sempre presente con tutta la gloria della sua Maestà, con tutta la sorza del suo potere, con tutto l'intendimento della Sapienza sua Infinita; un Dio, che vede tutte le nostre opere, un Dio, che concorre a tutte le nostre opere, un Dio, che giudica di tutte le nostre opere. Sono tre riflessioni dell' Angelico S. Tommaso, che spiegano la persezione della divina Immensità, e formeranno i tre punti di queMa Predica. Proponiamoli chiaramente. Dio è immenso, Uditori. Dunque qualunque volta l'uom pecca, sa oltraggio a una divina, e presente Maestà, che lo vede. Questo sarà il primo punto. Abusa di una divina, e presente Onnipotenza, che lo sostiene. Questo sarà il secondo. Non cura di un'infinita, e presente Sapienza, che lo giudica, e lo condanna. Questo sarà il terzo. Incominciamo dal primo.

#### PRIMA PARTE.

Le prime idee, che noi formiamo di Dio,. dice il Pontefice S. Gregorio, (S. Greg. M.) ci rappresentano la sua divina immensità, nè immaginar non sappiamo una divina Natura senza concepir tosto un Essere, che tutto occupa, tutto riempie di se medesimo. tutto abbraccia, e tutto sossiene. Conside. riamola dunque alquanto più attentamente: Ponamus ante oculos, que sit illa Dei natura, que tenet omnia, implet omnia, compleclitur omnia, superexcedit omnia, sustinet omnia. Potremo noi paragonarla a quell'aria, che respiriamo? No, Ascoltatori, perch'egli è il vero, che noi viviamo in mezzo di essa, che è dentro, e fuori di noi; che per la sua ammirabile fluidità, e sottigliezza, penetra nelle viscere, s'infinua nel sangue, nodrisce ed anima dirò così, le sustanze tutte del nostro corpo: ma ella il fa come l' acqua in una spugna, molle, e porosa. Quella, che è in una parte di essa, non è del pari nell'altra; quella, che la ricuopre al di sopra, non lo sostiene al di sotto. Ma iono quantità tutte diverse, e distinte porziona di acqua, ciascuna delle quali è non più, che in una parte sola del corpo, che rutte infreme hanno compreso. Non così Dio, dice il santo, e dotto Pontesice: Nequaquam autem Deus ex una parte sustinet, atque ex alia superexcedit, neque ex alia parte circumplectitur; ma tutto in ciascuna parte di tutti i luoghi li riempie di se medefimo, e riempiendoli li sostiene, e sostenendoli li circonda, e circondandoli li penetra, li occupa, li comprende con tanta perfezione, ch' Egli è, segue Gregorio, sine in equitudine superius regens, sine latitudine inferius sustinens, interius fine extenuatione penetrans, exterius sine extensione circumstans.

Ciò presupposto, siccome dogma infallibile di nostra sede, conforme a tutti i principi della ragione, incominciate a conoscere alquanto più chiaramente la verità di quelle

grandi parole ricordate da Paolo Apostolo nell'Areopago: (Ad. 17.) In ipso vivimus, mevemur, & sumus: In Dio ci viviamo, in Dio ci moviamo, in Dio siamo. Perocchè ditemi: Dove vi trovate voi essere presentemente? In questo Tempio, mi rispondete: è il suo pavimento, che ci sostiene, sono quelle pareti, che ne circondano, quelli archi, e queste volte, che ci ricuoprono. Sì, Alcoltatori: ma più assai, che in questo Tempio, voi siete in Dio, Nessuna parte di esso vi è così intrinseca, così immediata, come vi è Dio. Voi uscirete tra poco d'ora di questo luogo, passeggiarete per le vostre contrade, rientrete ne' vostri alberghi; nè però voi di guisa alcuna uscirete, nè di un sol punto potrete mai allontanarvi da Dio. Egli sarà sempre ugualmente con esso voi in tutte le vostre vie, in tutte le vostre case, in tutte le voltre stanze: In ipso vivimus, movemur, 😉 sumus.

dove potrò io andarne lungi dal vostro spirito, dove fuggire a nafcondermi dal **v**oftr**o** volto? (Pfal 138.) Quo ibo a spiritu tuo, aut quo a facie tua fugiam? Se io pensi salire al Cielo, ivi voi fiete, e se discendere nell'abisso, non men colà voi vitrovate presente: Si ascendero in Carlum, su illuc es, si descendero in Insernum, ades. Metterò io penne al fianco robuste, ed ampie, e rutti varcando glimmensi mari, mi troverò albergo, e stanza negli estremi confini dell'Universo? Ma quando io il facessi, non sarebbe la vostra destra, o Signore, che reggerebbemi nel mio viaggio, e la vostra pietosa mano non meno che stendereste a raccogliera mi sul lido ignoto: Si sumpsero pennas meas diluculo, & habitavero in extremis maris; etenim illuc manus tua deducet me, 🔄 tenebit me dextera tua. Ma forsechè le tenebre della notte potranno agli occhi vosti sottrarmi, o ricuoprirmi, o nascondermi di

Oh Dio immenso! diceva però Davidde,

Oh conforto; Uditori, veramente sommo, e sovrano per le Anime giuste, e se, deli, che vivono nella grazia di questo Dio! Le sorze tutte dell'Inserno, e del Mondo non possono trovar per esse un luogo di sontanànza, o d'esilio dal loro bene. Spettatore delle soro battaglie, sossenitore de lor travagli, sono sempre, e in ogni suogo sicure di averso al fianco. Questo Dio ritrovò

guila alcuna? No, che voi le accenderete

di un vostro guardo, e al pari del chiaro

giorno voi farete risplendere l'alta notte:

Quia tenebræ non obscurabuntur a te, ign

nox, sicut dies illuminabitur.

Daniele anche nel lago de feroci lioni, e pote dirgli fidatamente: Voi siete meco nel mio pericolo, e voi serrate per mia difefa le fauci di queste sere. Questo Dio trovò Giona anche nel ventre della mostruosa balena, e tra le tenebre di quella prigione orrenda potè cantar le sue lodi, e promettersi libertà. Quello Dio ritrovarono i tre fedeti garzoni anche nella fornace di Babbilonia, e poterono tra quelle fiamme spirare intatti aure ristoratrici. Questo Dio si promise Davidde di ritrovare in mezzo all'ombre medesime della morte, e però disse di non temerne paura, o danno: (Psal. 11.) Si ambulavero in medio umbræ mortis non timebo mala, quoriam su mecum es.

Ma ohime, Cristiani! Che opposizione stranissima è questa mai! Noi viviamo sicuri in Dio; e Dio non vive sicuro in noi. Questa divina persezione della sua adorabile immensità lo condanna, lasciatemi dir così, ad essere spettatore degli oltraggi infiniti, che a lui sacciamo, o a parlare più veramente, la nostra cecità, il nostro ardire, la nostra ingratitudine, giunne ad ossenderlo benche presente. Io voglio, che conosciamo tutte le ree cagioni, e la malizia di quest' eccesso tanto ordinario a commettere, quanto parer dovrebbe incredibile a immaginare.

Rinnovatemi l'attenzione. Non solamente qualunque volta per noi si pecca, veniamo a mettere sotto gli occhi di Dio presente azioni ree, disonorate per se medesime, e sommamente brutte, e deformi, ma di più, riflettete, azioni, che toccano immediatamente l'onore di questo Dio, ch' è presente, che lui offendono, lui oltrag-giano nella pupilla degli occhi suoi. Voi, o Anima cristiana, siete un' immagine di questo Dio, e quell'immagine sotto degli occhi suoi peccando dissormate, e stregiate sordidamente, siete una figlia di questo Dio, e lo splendore di così alto carattere, pec-Cando sotto degli occhi suoi altamente disonorate, siete una sposa di questo Dio, e la fede di questo nodo santissimo, peccando, locto degli occhi suoi, rompete, violate, prostituite. Oh Dio! Che disprezzo di un' infinica maestà!

Fu errore quello di Assuero, quando pensò, che Amano, il quale in atto di supplichevole prosteso era implorando dalla Reina pietà, cercasse anzi di sarle oltraggio. Ma presupposto l'inganno suo, chi non ha per giustissimo il suo surore? (Esto. 7.) Etiam Reginam, gridava egli farnetico per alto sdegno, etiam Reginam vult opprimere me presenta in done med. Appendits eum. Presto al patibolo questo mainato: alla Reina medesima; in casa mia, sotto degli occhi mier... Nè potè prima quietarsi, che non avesse quel misero spirato l'anima rea di mill'altre scelleratezze, ma non dell'eccesso, di cui i gelosi occhi del Re l'incolpavano: (Ibid.) Suspensus est itaque Aman in patibalo, in Regis ira quievit.

Oh Dio geloso dell'onor vostro, che casì pure vi nominate soventemente nelle di. vine Scritture vostre, (Exod. 10.) Ego sum: Deus zelotes, come soffrir potete, che noi misere creature vi oltraggiamo così altamente, nè l'adorabile presenza vostra non vaglia a mettere alle passioni nostre quel freno, che a quelle del più ardito tra gli uomini mette soventemente l'aspetto non-dirò già di un Monarca, ma quella di un servo vile! Che orrore, Ascoltatori, a pensare, che siamo giunti noi stessi a offenderlo, e

ad oltraggiarlo così!

Sento nondimeno la scusa, che a qualche nostra difesa ci viene all'animo. Non sicon. sidera, mi dite voi, non si riflette alla pres sente Maestà di Dio, quando una passione ca trasporta a peccare. Si dimentica Dio presente; però si pecca. Così è pur troppo, Uditori. Ma questa parvi ella una scusa di qualche forza? O non anzi un'aperta confessione di un immediato disprezzo di questa Maestà medesima, che non curiamo? Imperocchè riflettete. No, non ignorafi, Ascoltatori, che Dio ci è presente. La natura medesima ce ne avvisa negl'improvisi pericoli, in cui gridiam per un impeto naturale non altramente, che se il vedessimo al nostro fianco: Dio ajutatemi. Eppure alle occasioni d'offenderlo si dimentica? Maquesto non è un trattarlo, o Fedeli, quali Persona sà dispregevole, che per quantunque sappiasi, ch'è presente, con infinita facilitàposta dimenticars?

Fingete, che Ammo alle parole del Residegnato avesse fatto quesla risposta: Sire io vi prego di perdonarmi, perchè non ho rissettuto, che voi qui soste presente. Come, o ribaldo! avrebbe egli ripigliato senza alcun dubbio con suror sommo. Tu sei dunque giunto a tanto ardir con Assuro, che per quantunque io ci sia, hai potuto dimenticare la mia presenza? E che, potevi miratti intorno cogli occhi tuoi, che non avesse da ricordarlati? Questa non è la mia Reggia? non sono queste le stanze del mio convito? Tutto qui spira la mia Maestà; e tu in casa mia! . . . Pessimo uomo! La tua disesa è peggiore del tuo delitto.

Ec-

Eccovi una riflessione, Uditori, della quate io vorrei farvi sentire la forza. Dio presente, ci è invisibile in se medesimo. Queste è verissimo. Ma che ci è mai nel Mondo, che oggetti possiam vedere cogli occhi nostri, i quali non ci convincano, che per quantunque invisibile, pur ci è Dio? Non è dunque piena della gloria voltra, o Signore, dicea Davidde, tutta la Terra? Quest' Universo non è egli dunque la vostra Reggia? E che hanno mai o di bello, o d'amabile le Creature, che non sia testimonio chiaro, e infullibile della divina presenza vo-Ara? Io veggio il Sole, e le Stelle, la Terra, e il Mare, le Piante, e i Fiori, l'Erbe, e le Messi, Pattezze, e Sembianze, che rapilcono gli occhi miei. Ma tutte queste innumerabiti Creature, che mi circondano, lo le veggo sempre nell'atto d'implorare dal voltro volto luce, grazia, vita, softentamento: (Pfal. 103.) Omnia a te expectant, ut des illis escam in tempore opportuno. Se voi aprite sopra di esse le vostra pierosa mano, si fanno liete, e della beneficenza vostra arricchiscono: Dante te illis collivent: aperiente te manum tuam, omnia implebuntur bonisate. Ma se il vostro volto volgete altrove, se della graziosa presenza vostra non le reggete: ecco turbata ogni cola. Parte ogni spirito, muore ogni vita, ogni bellezza dilegua, cutto nell'orrore ritorna del natio cenere: Avertente autem te faciem turbabuntur, auferes spiritum eorum, & deficient, & in pulverem fuun revertentur.

In quella guisa medesima, Ascoltatori, che al tramontare di questo Sole, e all'oscurare dell'aria, seco par, che tramonti la vaghezza dei colli, dei giardini, dei prati, che nelle tenebre di un'asta notte non sono oggetti di alcun piacere, e tanto solo il divengono, quando ritorna l'annica luce a spargere su la Terra i suoi raggi, e a rendere i coloni alle cose; così avverrebbe di tutte le più amabili Greature al sottrarne, che Dio facesse la sua presenza. Tutto reserbbesi in tenebre quest' Universo, anzi all'antico suo nulla ritornerebbe.

Eccovi, o Cristiani, perchè l'Apostolo Paoto diceva inescusabile chiunque non avesse
riconosciuto l'ester di Dio nelle sue Creature: (Ad Rom. 1.) Invisibilia, per ea, que
fasta sunt, intellecta conspiciuntur. Tutto ricordaci queste Dio, perchè nulla può averci
di bene, che da lui non sia, e per lui non
conservisi. E noi ci penseremo scusabili però appunto, che in mezzo a tante cose visibili, il sique unico delle quali è di farci co-

Quarel, Granellli.

noscere questo Dio, questo Dio medesimo dimentichiamo? Deh, Cristiani, più di ragione, e più di rispetto a una presenza così adorabile, e così manisesta. Io vivo nella Reggia di Dio, io sono un Tempio di Dio, anzi Dio stesso è la mia stanza, e la mia intima abitazione. Quanto veggo, e quanto respiro, tutto mi dice, ch'io sono in Dio, e Dio è in me. In questo stato di cose come potrò peccare? (Genes. 39.) Quomodo, quamodo possum peccare in Deum meum? Sono parole del sedele Giuseppe. E' giusto che le adottiamo.

Ma in debbo loggiugnere affai di più. Non solamente non fi può offendere questo Dio, e peccare senza un alto disprezzo della presente sua Maestà; ma al disprezzo è forza aggiungere un incredibile, e ingiuriosissimo abuso di questa presente Maestà medesina, che aggrava affai il peccato. Questo è l'altro punto, in che io vi prego seguirmi con attenzione. Dio, insegna l'Angelico S. Tommaso, e con esso tutti i Teologi, non ègià presente alle sue Creature in un modo, dirò così, ozióso, quasi semplice spettatore delle loro opere. No, Ascoltatori. Egli è anzi presente in un modo infinitamente attivo, perch Egli con esse adopera quanto esse fanno, e ad ogni istante riproduce mirabilmence quell'effere, che dono loro, ad ogni islante conservando loro quell'effere, che da lui riceverono. Quest'è, dice l'Angelico, eller presente non pur per ellenza, ma per potenza. Ragionate ora, Uditori, e comprendete le conseguenze di questa certissima verità. Nulla dunque noi non possiam senza Dio : nulla nell'ordine della natura, se Dio mon concorra con essonoi cogli ajuti suoi naturali: nulla noll'ordine della grazia, se Dio non concorra con essonoi co suoi ajuti divini. Però tutte le nostre opere intanto noi possiam farle, in quanto le fa Egli con esso. noi: (1sai. 26.) Omnia opera nostra operatus es Domine. Innoltriamo. Avendoci voluto egli Creature libere, capaci di merito, edi demerito, ha lasciato nel nostro arbitrio l' elezione di queste opere, pronto egli 2 con. correre a quale noi eleggiamo: (Ecclef. 39.) Appoluit tibi ignem, & aquam: ad quod volucris porrige manum tuam. Ante bominem vita, de mors, benum, de malum, quod placuerit ei dabitur illi. Dunque qualunque volta noi eleggiamo anzi il male, che non il bene, qualunque volta pecchiamo, obblighiam Dio all'uno dei due; o a toglierci la libertà e l'essere che ci diede; o a cooperare agli atti della nostra malizia, e del-

N 3

la nostra iniquità. Quest'è, Uditori, diche fa Dio la più giusta, e la più amara querela pel suo Proseta: (Isai. 43.) Servire me secisti in peccasis suis. Non solamente tu mi hai offeso, ma per ossendermi ti sei servito di me. Sì, di quella stessa onnipotenza infinita, che ad ogni istante ti assiste, per cui tu pensi, tu spiri, tu vivi, senza cui nulla tu non potresti, di quella stessa hai abusato ad ossendermi, ad oltraggiarmi, sino a condannarla a servirti nel tuo peccato: Servire, servire me secisti in peccatis tuis.

Gran fellonia, Uditori, del traditore Azele, che della grazia, e della sede del suo Signore abusò ad ucciderlo crudelmente! Grande ingiustizia del Re Davidde, quando a disfarsi d'Uria, pensò valersi d'Uria medesimo, e a lui solo consegnate se settere, che contenevano l'ordine della sua morte, che contenevano l'ordine della sua morte, obbligò questo prode soldato a servire egli stesso alla sua passione, e alla sua sudelta! Questo su aggiugnere alla prepotenza di un'oppressione tutta l'infamia di un tradimento. Ma che dovremo noi dunque, Cristiani amati, pensar di noi, che di quella onnipotenza medesima, che ci sostiene, abusiamo

così empiamente a peccare? Pensiero di gran terrore, Uditori, che certo solo bastar potrebbe a metter freno a tutre le passion nostre più violente, e plù ardite, che ci pervertono. Abbiamo un Dio necessario cooperatore di tutte le nostre ope-, re, di tutti i nostri pensieri, di tutte le nostre risoluzioni. Vendicativi, avari, lascivi, non è possibile macchinar nulla, ritolver nulla, eseguir nulla, senza valervi della presente onnipotenza di Dio, che vi sostenga, e vi serva. Giovane sventurato, tu mediti come espugnar l'onestà di quella insidiata fanciulla. Ma tra i mezzi, che ti fono venuti all'animo, io non lo se tu abbia penfato ancora, che qual tu fii per eleggere a compiere il tuo delitto, certo dovrai valerti di Dio. Egli dovrà regger que passi insidiofi, e notturni : altramente ti resteressi immobile su quella strada, come la moglie di Lot. Egli dovrà avvivare quei guardi, cho tu accendi d'impure fiamme: altramente ti resteresti cieco in istanti, come già furono i Sodomiti. Egli dovrà condurre, e sossere quella mano nello scrivere quelle lettere piene d'inganni, d'insidie di tradimenti, che dici amore: altramente tu ti vedresti assiderato quel braccio, comegià quello di Geroboamo. Oh Dio! E alle opere più scellerate, alle abbominazioni più detestabili! . . . Tant' è, niente non si può senza Dio: Servire, servire me fecisti in pecçazis tuis. Ma tali cole, pensando, è egli possibile, o Cristiani, che noi possiamo risolvere di peccare?

Immaginate, Uditori, che quando gl'Ifraeliti là nel diserto stavano per accendere gli olocausti sacrileghi, che al loro vitello d'oro avevano destinati, un Levita sedele avesse loro così parlato: Fratelli, voi dunque siete gia fermi di rendere divini onori, a questo stolido simulacro. Fatelo dunque, poiche il volete, ma prima uditemi. Altro fuoco voi non avete a mettere a quello altare, fuori di quello della prodigiosa colonna ardente, con che il vero Dio d'Israele c'illumina in questo diserto le oscure notti . Andate, di colà eccitate la fiamma, accendete le fiaccole, che vengan poi a incenerir queste vittime al vostro Idolo dedicate. Ma che vegg' io? Voi titubate, temete, non sete ardici di avvicinare alla colonna prodigiofa il facrilego braccio? Che ciascuno, Uditori, temuto avrebbe di testo esserne incenerito. Ma in quest'incerta turbazione di cose, Come, Ifraelio, avea dovuto per mio avvito ripigliare con forza fomma quell'Oratore fedele. tu dunque temi valerti in questo tuo fagri, fizio empio, e idolatra di un faoco prodigioso da Dio acceso; eppur non temi valerci di Dio medesimo? Tu disperi, che quella fiamma miracolosa possa mai turcersi, e profanarsi, ed accendere, e consumare queste idolatre tue vittime; eppur presumi, che il farà Iddio? Non dovrà egli fervirti in quel fuoco, qualunque sasi, che a quest'altar metterai, in quell'atto profano, in che tu piegherai a quest'idolo le ginocchia, in quelle voci lacrileghe, con che tu questo Gielo, je quest'aria sunesterai? Oh stolidezza! Temer di valerti nel tuo peccato di una creatura prodigiosa di Dio; e non temer di valerti di Dio medesimo! Eppure quest'è l' eccesso, Uditori, che chiunque pecca commette fidatamente.

Ma che potrebbe di peggio 'oprarfi per fede voltra, se noi credessimo un Dio, non già nimico, e vendicatore invincibile, ma sostenitore, ma protettore, ma amico dell' iniquità? Se sperassimo di averlo complice nella reità del peccato, come l'abbiamo cooperatore nelle opere del peccato? Ma no, Uditori, che se possiam male usare dell'onnipotenza sua infinita, non possiam mai pervertire l'infinita sua santità. 'Questo Dio, che a serbarci il diritto di libere creature concorre con essono, siccome universale cagione, non pure all'opere giuste, e sante sima,

ma alle maivagie, e allei ree, è un Diofempre fantissimo, il qual nell'atto medesmo, in che noi esercitamo vilmente la nostra malizia, esercita egli altamente l'infinita sua fantità. Terribis cosa, Uditorio, eppur chiatissima verità. Due concorreno all' azione medesima, Dio, e l'uomo. Dio è fanto, e l'uomo è pescatore. E come ciò à Eccolo chiaramente.

Not eleggiamo quell'azione perversa, Dio la detesta; noi l'amiamo, Dio l'odia; noi l'approviamo, Dio la condanna. Gosì operando con Dio, o a dire più veramente, Dio operando con essono i noi samo empi, ed egli è santo; Dio è giustissimo, e noi soli sam peccatori. Ma questo è ciò, che dovrebbe riempierci di spavento; sapete, che noi l'abbiamo persente che noi l'abbiam testimonio si irrefragabile, quanto un cooperatore, nè però complice per niun modo, ma sempre Giudice incorruttibile, giustissimo, e sapientissimo del nostro peccato. Di questo dopo un breve respiro nell'altra parte.

#### SECONDA PARTE.

Ovunque è Dio, Uditori, seso è non meno indivisibil da lui tutta la sua Sapienza,
e tutta la sua Giustizia. Dunque egli sonosce perfettemente tutta la malizia delle
nostre opere, e delle nostre intenzioni; tutte le circostanze, che le rendono più abbominevoli, io dico quelle, che noi vorremmo
talora nascondere a noi medesimi, non che
agli occhi di tutto il Mondo, tanto ci fan
rossore. Conoscendole siccome saggio, non
può come giusto noa condannarle. Quest'è
infallibile: ma udite le conseguenze di una
verità sì innegabile.

Qualunque fiafi quel luogo, che voi scegliete, quasi il più sicuro a peccare, perchè difeso dalla solitudine, dalle tenebre, dal filenzio, ah Cristiani, egli satà sempre un luogo pieno di tribunali, su cui sta assisa Giudice delle vostr'opere la Sapienza, e la Giustizia di Dio. Sì, quel solitario giardino, che avete eletto, o amante impudico, per discuoprire le vostre fiamme importune, non veggendovi intorno, che muti alberi, ed erbe, e fiori insensati, quello è un luogo, in cui tanti sono i tribunali di questo Dio, quanti son gli atomi di quell'aria, che vi circonda. Su ciascuna di quelle pian. te egli sta assiso per giudicarvi, su ciascun di que'fiori, che ve lo rendono sì piacevo. le. In quella stanza tenebrosa, e segreta, a

cui vi conduce il rossore del vostro delitto, e il timore del giudicio degli usmini, in quella via inosservata, e rimota, ove tendete insidie o all'onestà di quella fanciulla miseta, o alla vita di quel rivale inselice, anzi nel più riposto segreto de' vostri stessi pencieri, nel prosondo più impenetrabile del vostro cuore, tutto suori, e dentro di voà è pieno di tribunali di questo Dio, e in ciascuna di queste parti tutta la sua Sapienza conosce, e giudica delle vostre opere, e tutta la sua Giustizia è obbligata di condannarle.

Eccovi, o Cristiani, riflette S. Agostino, perchè Dio minaeci nelle Scritture, che grideranno nel suo giudicio contro di noi le cole medesime più insensate; le tavole de' nostri tetti, le pareti delle nostre stanze, la luce del giorno, e le tenebre della notte. In quella guisa medesima, dice il Santo Dottore, che sogliam dire: reclamano i tribunali, tuonano i pergami; perchè quantunque incapaci per se medesimi di queste azioni di vita, sono quasi animati dalle persone, che in essi le esercitano; così queste cose irragionevoli, e materiali, dalle quali non ci guardiamo, perchè incapaci di farci mai per le stesse verun rimprovero, sono animata da Dio, che di esse si sorma non altramente, che tribunali terribili a giudicarci. Ma questa voce, che ora è segreta, questo giudicio, che ora è occulto, un giorno risuonerà, si sarà intendere, ed altamente sentire agli orecchi di tutto il Mondo; e queste grida faranno a guifa di legno d'universale battaglia di tutte le Creature contro de'peccatori: (Sap. 5.) Pugnabit, pugnabit orbis terrarum contra insensatos. Oh Dio! Allora, che sia di noi sconsigliati, che ci animammo a peccare con quelle stolte parole de due Giudici iniqui di Babbilonia affalitori dell' invitta Sulanna: Nellun ci v**e**de: (*Daniel*. 13.) Nemo nos videt. Nessun ci vede? Se tutto è pieno degli occhi di Dio; se tutto splende della sua Sapienza, e tutto arde della terribile sua Giustizia, qual testimonio poss'io temere più irrefragabile contro di me di quelle cose medesime, ch' io temo

Felice, o avventurosa Susanna, pregio e gloria immortale del sesso vostro! Giudici scellerati, obbrobrio dell'età vostra, e infamia eterna del vostro nome; voi, che temeste il giudicio di un giovinetto Proseta, non curaste quello di Dio. La vostra passion brutale vi acciecò a non conoscerso, dove avevate sotto degli occhi tutti i più forti N 4

argomenti a ricordarlovi più prefente.' Se non baltava l'innocenza, e la grazia di quella donna medesima, che tanto sfacciatamenre assalisse, la fua virtu, la sua fede, la fua costanza doveva almeno convincervi, che in lei era Dio, e che in tanta onestà condannava tanta vostra dissolutezza. Levò, Ascoltatori, questa donna maravigliosa dal suo bagno intorno uno sguardo, e dove i Giudici iniqui non fapevano trovar persona, the li vedesse, Nemo nos vider, vide ella con un guardo di viva fede presente Iddio, che giudicava delle sue presenti risoluzioni. Procaeciarone i tentatori di divertirle da quest'oggetto il pensiero, e a quello di Dio opposero il giudicio degli uomini. Le minacciarono infamia pubblica; le descrissero il modo, ch'essi tenuto avrebbono per condannarla; le dipinfero agli occhi un popolo, ch' essi avrebbono armato contro di lei.

Certo, che alle loro parole parve all'afflitta donna di veder già quella piazza, in cui l'arebbon condotta, affollata di spettatori; immaginò dei discorsi, che si sarebbon tenuti fopra di lei; udi lo strepito, e vide il nembo di quelle pietre, che guafta, e percosta, e sepolta l'arebbono crudelmente. Questi vivi, e spaventosi pensieri le strinsero il cuor pietolo d'afflizione, e d'angustia per ogni parte: (Ibid.) Angustia sunt mihi undique, pietosamente grido; ma avvivando la fede di un Dio presente, Tuttociò, risolvè generofa, e franca rispose, io sono pronta a sofferire, anzichè peccare, o mio Dio sotto degli occhi vostri: (Ibid.) Melius est mihi absque opere incidere in manus vestras, quam peccare in conspectu Domini.

Oh esempio di costanza, e di sede, come non accendete ne'nostri animi sudio d'imitazione? Noi temiamo il giudicio degli uomini, non già che condanni la nostra innocenza, ma sì il nostro peccato; però cerchiam nascondigli, cerchiamo tenebre: e non temiamo il giudicio di Dio da cui nasconderci non possiamo. Voi, o Susanna, per temere quello di Dio avelle a foffrire la confusione di quel degli uomini. Noi non abbiamo il coraggio di foffrire la confusione del giudizio degli uomini, e abbiamo l'ardire d' incorrer quello di Dio. Che ne avverrà finalmente? Questo Dio, o Signori, che sur presente a Susanna nel suo giardino, si se' presente nen meno a'Giudici sa i lor tribunali. Prese egli sopra di se la difesa dell' innocente, e fece egti le sue vendette. Convinti, abbominati, e fepolti sotto il nembo di quelle pietre medesime, che a Susanna avevano preparato, nè il giudicio di Dio non fuggirono, nè quel degli uomini, restati a' posteri in rimembranza d'eterna infamia, e a'loro imitatori in esempio di troppo giulto terrore. Deh., Cristiani, se un Dio, che ci vede, non ci spira assai di rispetto per non peccare; un Dio, che ci serve, non ci sa orrore ad offenderle; un Dio, che ci giudica, e ci condanna, imponga fine a tanti nostri delitti.

Ma dovrò io, o potrò con un pensiero di tanto orrore chiudere questa Predica? No, Ascoltatori, ch'io voglio anzi vessire i teneri sensi consolatori, e gli amorosi pensieri del Re Profeta, (Pfal. 21.) Tu es, qui entranisti me de ventre: spes mea abuberibus matris mea: in te projectus sum ex utero-Oh Dio immenso, su dunque nel vostro seno, che mi depose uscito appena alla luce la madre mia. Voi foste, il quale mi raccoglieste: In te projectus sum en utero. Dat primo latte, che mi nodrì, voi comincialte ad essere la mia speranza: Tu es spesmea ab uberibus matris mece. Voi non mi avete abbandonato mai più. No, non avete sottratte mai la pietola presenza vostra a' miei mali. Io non vi ho indarno invocato, pregato indarno: Nec avertit faciem suam a me, G cam clamarem ad eum exaudivit me . E'dunque giulto, o Signore, ch'io viva à voi, se per voi solo io sono sin qui vivuto: Et anima mea illi vivet, in semen meum serviet ips. Cosl sia.

## PREDICA XXXI

### GRAZIA SANTIFICANTE.

Stetit Jesus in medio Discipulorum suorum, & dixit eis: Pax vobis.

Luc. XXIV. (Evang. fer. 3. post Pascha)

A quella fonte medesima di eterna luce, che tutta la gloria del suo splendore nel divin Verbo raccoglie, parte, Uditori, a guisa di chiaro rag-gio quella divina grazia santissicante, per cui l'altissmo Iddio la sua divina natura comunicandone ci rende figliuoli suoi, ci dà un diritto ereditario, e legittimo a un Regno ecerno, e celeste, e collocandosi in un ordine maravigliolo, ma vero di uguaglianza con esso lui, non solamente ci degna dell'amor suo, che sar potrebbe lasciandosi nella nativa bassezza dell'esser nostro, ma della sua amicizia, che non può sar, che levandoci alla divina grandezza dell'esser suo. Oh inessabile esaltazione di un uomo, che tanto è levato sopra se stesso, che maggiore de suoi pensieri è la sua stessa grandezza! Questa grazia, Uditori, che si riceve la prima volta da noi nel fonte della battesimale rigenerazione, non si perde, che per alcun grave peccato, ma perduta pur si racquista nel Sagramento di salutifera Penitenza. Ma è egli possibile, o Cristiani, che si conosca per noi il pregio di questa grazia, eppur ne viviamo sì noncuranti? Io voglio supporvi adorni tutti di tanto dono, ed a lasciarvi colla stabile, e dolce pace di Gesù Cristo, che col più servido desiderio, che posta accendersi in petto umano, io vi auguro, vi folpiro, e v'imploro da lui, pregovi di riconoscere la grandezza di questo dono. Due proprietà della Grazia santificante reggeranno i due punti di questa Predica, la sua dignità per riguardo all' uomo giusto, che la possiede: la sua fecondità per riguardo alle opere dell'uomo giuste, che condignifica. Dignità e fecondità della Grazia due sommi pregi di questo sovrano dono di Dio, e due forti motivi di perseverenza fedele, con cui io oggi chiuderò quest' Apostolico ministe-

ro, a cui voi stessi mi avete colla vocsira frequenza, e colla vostra religione sino a questo di confortato. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

La grazia santificante, che dicesi con altro nome per i Teologi grazia abituale, distinta dall'altra, che ajutatrice per essi, o attuale si appella, è difinita: Un abito spirituale sopra natura, che rende l'anima, che lo riceve, amica vera, e figlia adottiva di Dio. Ora a conoscere quant'è possibile chiaramente, lo stato altissimo di dignità, e di grandezza, a cui per lo dono di questa grazia si leva da Dio un'anima, osservate, Ascoltatori, con quanta proprietà si dice da Santi Padri una nuova creazione nell'uomo di un nuovo essere: (Greg. Naz. Orat. 40. de Bapt.) Sicut Deus nos primum creavit, così S. Gregorio Nazianzeno nell' Orazione fua quarantefima lopra il Battesimo, sicut Deus nos primum creavit, ita creatos instauravit, ac restituit, G quidem sigmento diviniori, G primum sigmentum multis partibus superante. Per intendere il pensiero di questo Santo Padre, a cui la profondità del fapere ottenne tra Padri Greci il titolo di Teologo, facciamo ricorso, Ascoltatori, a S. Giovanni Grisostomo, il quale per il sapere, ed il nicore purissimo del suo parlare, aureo su nomi-

Venite, o Cristiano, dic'egli, a quel campo maraviglioso, della cui terra piacque a Dio di formare colle sue mani medesime il corpo del primo uomo. Osservate un momento quest'opera degna d'artesice onnipotente. Che vaghezza di volto, che robustezza di nervi, che soavità di colore, che proporzion leggiadrissima di questa macchina miravigliosa! Ma che! Se a questo corpo.

corpo, benche bellissima, il Creator non ispiri un'anima, che gli dia vita, che altro è mai che un cadavero? Senz'anima cotesti occhi, benchè sì vaghi, non hannoluce; coteste braccia, benché sì armate di nervi, d'ossa, e di muscoli, non hanno sorza; cotesti piedi, coteste mani non hanno moto. Ponete caso, che Dio così il collocasse nel Paradiso terrestre. Potrebb'egli. goder giammai di alcuno de tanti beni, che in quel foggiorno amenissimo di piacere Dio ha creato per lui? Certo no, Ascoltatori: cotesto corpo senz'anima, sarebbe stato nel Paradiso terrestre a guisa di quelle statue, che nel mezzo di ampie piazze, e reali, o lu i margini delle vaghe fontane veggiam locate. Formano este ad altrui maravigliolo spettacolo di se stelle; ma qualunque pur siasi quell'atto umano, che per arte del valente Scultore esprimono vivamente, esse pet vero non ne hanno alcuno, per cui ne di quello, ne d'altro bene goder si postano: (S. Jean. Chrys.) Cogita queso formationis Ada ordinam, lo expande tecum quis orat formatus ille, antequam inspiraretur a Deo spiraculum vita. Simpliciter inanimis quadam imago operatione carens, in adminit utilis. Che ta però il prov. vido Creatore? Degna inchinarsi su l'opera delle sue mani; e spira a quel corpo la vivente anima, e donatrice di vita: (Gen. 3.) Inspiravit in faciem ejus spiraculum vii.e. Oh qui sì, miei Signori, che prendon le cose tuet altro aspetto. Al primo avvivarsi di quelle membra, al favor primo, che dà il moto a quel sangue, a' primi spiriti, che portano ad ogni parte vigore, e fenso, ecco sorgere Adamo Signore dell' Universo; eccolo di tutti i beni del Paradiso terrestre fatto lieto, e godente; ecco. lo per lo intendere, e per il volere simile 2 Dio, divider seco, dirò così, di tutte le create cose l'imperio. Questo è il bene di un nuovo esfere sensibile, e ragionevole, che per l'anima egli ha acquistato: (Gen. 2.) Factus est homo in animam viventem. Venice or meco offervando ordine maravigliolo di cole. Sdegnate per un momento la terra: levate, Uditori, levate un guardo all' Empireo. Eccovi colassà un Paradiso infinitamente più vago, e d'altra migliore felicità, che il terrestre non era ricco, e beato; un ordine superiore di beni sommi, eterni, inestabili, rimpetto a cui tutti i beni senfibili, e materiali sono non più che un nulla: ma riflettete, o Signori, l'uomo nello kato suo naturale tanto è incapace a conqscerli, ed a goderne, anzi assai più che non era il fuo corpo fenzianima riguerdo ai beni sensibili. Per acquistare questa capacità, molto più per avervi diritto alcuno, egli ha mestieri di una nuova creazione, di nuovo esfere, di nuova vita, di cui egli stesso immaginar non saprebbe nè il principio 🗸 nè gli atti, nè la grandezza. Questa, o Signori, questa è la Grazia. Dio non disseri un sol momento, insegna Sant Agostino (S. August.), ad infondere al primo Padre questa seconda vita. Anzi nell'atto stesso, in che l'anima spiro a quel corpo, l'anima stessa delle sue grazie avvivò: Simul condens naturam, & largiens gratiam. Oh s'io po-teili a que lo tratto descrivervi, la mutaziono, l'esaltazione ammirabile, che sece Iddio di quest'uomo! Per questa seconda vita è levato Adamo sopra se stesso, fatto partecipe della natura di Dio, figlio, amico, erede del suo Creatore, e di tutti i suoi beni, avente ragione intrinseca, diritto vero, e legittimo a quella stessa felicità, non dico umana, e manchevole, dico eterna, e divina, di cui Dio stello è beato. Misero! Quanto presto perdè peccando se stesso, e noi! Ma il Salvator col suo Sangue, miei cari Uditori, agli uumini ricomperò questa divina vita. Noi la troviamo la prima volta nell'acqua della battesimale rigenerazione, e perdutala per alcun grave peccato, la riacquilliamo nel Sagramento della falutitera Pe. nitenza. Istruiamoci ancor più chiaramente, quant è possibile, di verità si infallibili, e si divine. Questa grazia santisscante non è, ficcome quella degli uomini, confistente nella benevole volontà di chi per essa ci abbia cari, e ci onori, nè però innoltrantell a migliorare noi stessi, e a farne degni di quell'onore. A cagione d'esempio, perchè un Principe, quantunque si voglia altissimo, onori un uomo della sua grazia, non però que sta va a cangiargli entro le vene il fangue, sicche se di vile, e d'oscura nascita il trasse, lo faccia chiaro, ed illustre; nè alcuna virtù gl'infonde pur la medesima, s'egli per avventura da se non l'abbia. Quantunque il Principe per questa grazia volesse usar seco da amico, non da Sovrano, non però il Favorito verrebbe ad essère in grado di vera, propria uguaglianza al suo Signore. Quantunque lo adottasse a figliuolo, ed erede il facelle del Regno suo, non però egli avrebbe nulla in se stesso dal Padre adottante, che gli donasse a'suoi doni diritto intrinseco. Finalmente quantunque di gemme, e d'oro il vestisse, ben potrebbe farlo ricco, e adorno pano parere; ma bello, e gentile di brutto, e deforme, che prima folle, quelto non già. In una parola molti beni quelta grazia può fargli fuori di lui, niuno in lui stesso. Non così quella di Dio.

così quella di Dio.

Quelto gran Padre, Uditori, quelto Re onnipossente, insegnano colle Scritture, e coi
Padri tutti, i Teologi, infinitamente inchimato da un'infinita bontà a comunicare se
stessionale sue Greature, comunica di fatto
all'uomo per la sua Grazia in un modo maraviglioso, ma vero, non già solamente il
suo assetto, la sua benevolenza il favor
suo, ma la sua divina natura, il divino suo
essere (2. Petr. 1.) Maxima, in pretiosa
mobis promissa donavit, così l'Apostolo Pietro, ut per hoc divina esseramini consortes
matura; ove non disse, perchè siamo reputati, ma sibbene perchè siamo fitti veramente
partecipi della divina natura, divina essera-

mini consortes natura.

Dove sei, Anima Cristiana adorna di tanto dono? Figlia, amica, erede di Dio, partecipe della Divinità, deh mi concedi, che io ultimo de suoi Ministri, di questa sacre divise vestito, e adorno, mi prostri per un momento a' tuoi piedi, riconolca la tua grandezza, e le manifeste sembianze del mio Signore in te ravvisi, e adori prosondamente. Tu forse in umile stato, tu noncurata, e ne. gletta agli occhi ciechi del Mondo, tu se' maggior de' Monarchi, maggior de' Principi della terra, La vastità degl'imperi, la glo. ria dell'armi, la nobiltà dei natali a un raggio folo del tuo splendore dileguano, e vengon meno. Se in te sola avesse raccolto Iddio i pregi tutti più chiari, che in tutte le età divise: la sapienza di Salomone, Sansone la robustezza, il valore di Giosuè, la gentilezza di Davidde; se a'cenni tuoi ad un tempo soggettati avesse e terra, e mare, e cieli, e stelle, e gli elementi, che queste cole compongono di natura; se tutti gli avvenimenti avvenire ti avelle fatti presenti, e chiaramente svelati gli oscuri arcani de' secoli più remoti, tu certamente saresti portentola persona, e unica al Mondo, riverita, e adorata da tutti gli uomini qual altro Dio. Epppure dono senza comparazione minore possederesti di quello, che tu possedi, se un grado solo possedi della divina Grazia fantificante.

La ragione è chiarissima, dice l'Angelico S. Tommaso, per la distanza somma degli ordini di quello, che è naturale dall'altro, che è sopra natura; di quello, che è comunicazione del potere per grazia, che dicesi gra-

eis data, a quello, che è comunicazione dell'ellere per grazia, che dicesi gratum faciens. Oh dono dunque altissimo, ed inestabile! Esclamiamo, Uditori, e concludiamo con le belle parole di San Gregorio Nazianzeno, vero splendor dell'anima, donatore di nuova vita, di nuovo essere, nuova creazione, e di tutti gli eccelsi doni primo, e sovrano: (S. Gregor. Nazianz.) Omnium Dei benessiciorum prassantissimum, quo ex divino sumine santius in nos essunditur nibis.

Ora ditemi, o Cristiani, sembravi egli, che troppo io vi chiegga, le vi dimandi, che tanto dono non vogliate sagrificare a una passione, a una lusinga, a un inganno, a una misera vanità? Se io vi ricordi, che questo grande tesoro voi portate rinchiuso in vati di creta fragile, come parla l'Apostolo, e però vi è necessario usare di qualche guardia, di qualche sollecitudine per custodirlo? Che pregiarlo, conoscerlo, eppure non dica perderlo, ma folo esporlo alle occasioni di perderlo, non è possibile? Oh voi felici se possedendolo lo conservate fedelmente uno alla morte! Crescerà in voi a inestimabil ric. chezza, e a frutto immortale di eterna vita. lo passo dalla dignità della grazia a far non più che alcuna breve rifiessione sulla sua ammirabile fecondità.

Egli fu errore di Gioviniano condannato da' sacrosanti Concili, e da' dottissimi Padri del quarto secolo, che in Gielo non v'ab. bia tra' Beati disuguaglianza di gloria, nè in terra tra' Giusti disuguaglianza di grazia. Lutero appresso negli ultimi tempi lo rinno. vò; e l'ultimo universale Concilio sulla dottrina de primi stabili contra lui il dogma Cattolico, e invincibilmente lo confermò. Egli è dunque certissimo, che ci è tra' Giusti disuguaglianza di grazia, sicchè altri ne possiede in maggior copia, altri in minore. (S. August.) Qui ubique est, non in omnibus babitavit, S. Agostino, & in quibus est non equaliter babitat, & unde in omnibus San. Elis alii aliis sanctiores, nisi ab undantius babendo babitatorem Deum e Egli è inoltre infallibile, che l'uomo giusto può, e dee crescere in questa grazia sino alla morte: (Ecclesialt. 10.) Ne verearis usque ad mortem justificari, così il Savio nell' Ecclesiastico: (Ad Coloss. 1.) Ut ambuletis digni Deo in omni opere bono fructificantes, & crescentes, così l'Apostolo a' Golossesi.

Non è dunque la Grazia fantificante, s Signori, un ornamento dell'anima oziofo, dirò così, ed infrattifero per se medesimo, quasi gemma di un gran valore, che quanto serve a gran fregio di chi la porta, tanto sarebbe vano promettersi di aggrandirla. Ella è anzi un infinito tesoro, che esige mirabilmente, e produce il suo certissimo accrescimento. Non basta, Uditori. lo aggiungo di più, che tutto l'ordine da Dio rivelatoci della sua adorabile Provvidenza mira, e coopera a questo accrescimento per modo, ch'esso è il sine immediato di tutto il soprannaturale reggimento di Dio.

Spieghiamolo sensibilmente con una comparazione vaghissima dello Spirito Santo, che io traggo da' suoi divini proverbj: (Prov. 4.) Justorum semita, dic'egli, quafi lun splendens procedit, & crescit usque ad perfectam diem. Il sentiero del Giusto è a guisa di quello dello splendente lume, e cresce sino a chiarissimo perfetto giorno. Ora oslervate, o Signori, come il provvidissimo Creatore ha costituito per modo quest' Universo, che tutto mirabilmente coopera alla prontissima propagazione di questa luce, e al suo certissimo accrescimento. Egli ne ha costituito la sonte in un corpo di rapidissimo movimento siccome è il Sole. D' intorno ad esso costantissima conversione di corpi celesti, somma fluidità di ma-teria, superficie infinite capaci di frangerla, di raccoglierla, di rifletterla, e con prontezza ammirabile comunicarla. Voi vedete però, come ella si sparge in un attimo sul volto di tutte le create cose, e quanto è in lei, dona loro varietà di colori, scuopre, e forma nell'atto stesso la lor vaghezza, e de'suoi raggi ogni cosa ravviva, e accende. Niente di più espressivo. o Signori, a farvi conoscere la natura della Grazia santificante, e lo studio ammirabile della Provvidenza a facilitarne l'accrescimento. Quasi lun splendens procedit, G crescit usque ad perfectiam diem.

Imperocchè, miei Fedeli, dal primo issante, in cui voi riceveste questa grazia nelle vostr'anime, voi in lei riceveste come una sonte, un Sole di viva luce divina, che per se stessio si sparge su gli atti del vostro spirito, sugli affetti del vostro cuore, sulle opere delle vostre mani, e de'suoi raggi accendendole, le sa degne del gradimento, delle compiacenze di Dio, che produce nell'atto stessio di questa propagazione l'accrescimento di questa luce, io voglio dire, di questa grazia. Ma perchè queste opere hanno ad essere virtuose, a mettere, dirò così, in un rapido movimento tutta la vostra potenza; per sacilmente moltiplicar-

le, Dio v'infuse con questa grazia tutti gli abiti delle Divine Teologali virtù, tutti quelli delle virtù Morali, vi riempiè l' anima di celesti benedizioni, e per ulare le formole più evidensi del divino parlare, distillò i Cieli sopra di voi. Ogni opera, Ascoltatori, purchè onesta sia, e fatta in grazia, e per grazia, sia una tazza di fresca aqua, dice il Salvatore nell'Evangelio, donata per amor suo, senza che voi ci riflettiate a questo accrescimento, le produce per se medesima, e questo è il premio immanchevole, presente, e immediato di tutte le azioni dell'uomo giusto. Oh provvidenza vieppiù ammirabile ad arricchire le voltre creature di luce divina che voi non siece ad Illuminare quest' Universo di luce materiale! Justorum semita quasi lux splendens procedit.

Ma perchè, miei Signori, tanta follecitudine? Non ci partiamo dalle divine parole dello Spirito Santo : Crescit usque ad perfestam diem. Questa luce dee crescere sino al più alto meriggio. Ma questo, dice Agostino, qual altro è che il felice momento della beata vision di Dio? Eccovi, miei Signori, scoperto il fine di tutta questa amorosissima Provvidenza. (Pf. 35.) In lumine tuo videbimus lumen : I gradi della nostra grazia fantificante quì in terra hanno ad efsere la misura de gradi della nostra gloria celeste in Cielo. Tanto saremo beati, quanto vedremo Dio, tanto vedremo Dio, quanto saremmo illuminati da Dio: ma la misura di questo lume sarà la grazia santificante: Justorum semita tanquam lux splendens procedit, & crescit usque ad parfectam diem.

Or già applicando a voi slessi un' istruzione così importante, qual'è stata, o Fedeli, a configli sì provvidi di tanta milericordia la nostra corrispondenza? Dio sì sollecito per arricchirne di sì divino tesoro ha egli trovato in noi una pari sollecitudine? Un guardo, Uditori, agli anni andati di nostra vita. Forse la maggior parte ne è già varcata. In questa serie d'età, e di tempi quali vive opere cristiane potete in voi ricordare, che l'inestimabil tesoro di divina grazia abbiano in voi così come era il deliderio di Dio, e di tutta la sua Provvidenza cresciuto? Oh consusione, oh argomento di gran dolore per noi! Trovare i nostri anni si vuoti, che appena in lunga età abbiamo fatto alcun'opera, che produrre potesse in noi l' accrescimento di quella grazia. Ozio, e fatiche perdute, preziosi anni quando ritornerete mai più?

Mio

· Io non lo ricordarmi persona alcuna più inconsolabile del Re Gioas, quando dal già mancante e moribondo Eliseo ebbe infallibil risposta, ch'egli medesimo avea per sì poco messo alle proprie vittorie ostacolo insuperabile. Stretto questo Re sconsolato da Benadad Signor della Siria, nè avendo forze bastevoli per superarlo, ebbe al Profeta ricorso. Questi mosso di lut a pietà, Recami tosto, gli disle, arco e saette; indi sovvrapposta alla mano del Re la sua quasi in atto di spirarle, ed infonderle sovrane forze, Aprite, gli aggiunse, il balcone, che mira verso Oriente, e ciò satto, Scoccate, gli diste, la veloce saetta. Ubbidì il Re, e al suon del dardo che usciva dal tesó arco, Saetta di salute, gridò Elisco, di salute per Israel- . lo contro l'altera Sirla. Ma prendi esta, o Re, segui ordinando il Proseta, quelle, che avanzano, e percuoti la terra. Gioastre vol. te il fece, ma poi si restò. Sdegnato allora Eliseo, misero, gridò forte, che hai tu fatto ? Perchè restarti ? Se tu avessi seguito percuotendo la terra sino a sei volte, o sette, il tuo trionfo su i tuoi nimici saria compiuto. Ma ora tu vincerai tre battaglie, non però potrai vincere intieramente la guerra, nè loggiogare la Siria: (IV. Reg. 13.) Iratus est vir Dei contra eum, & ait: Si percussisses quinquies, aut sexies, sive septies, percussisses Syriam usque ad consumationem: nunc autem tribus vicibus percuties eam. Oh Profeta, qual rimedio al mio danno? Non ve n'ha alcuno. Eliseo lascia il Re, e poco appresso la vita. Infelice! Io immigino questo Principe, miei Signori, poichè la terza battaglia ebbe vinta contro gli Aslirj, riputar seco stesso la sua disgrazia, e ricordando gli Oracoli del morto Profeta, a cui la certa sperienza delle ottenute vittorie facea gran fede, rimproverare a se stesso. Deh perchè mi restai io allora dal percuoter la terra, che il potea pur facilmente? ecco, che io non pollo oggimai altro aspettarmi più che sconficte. Ma che giova seguire affetti così lontani, quando io debbo chiedervi, Ascoltatori miei dilettissimi, quali par siano i vostri? Noi abbiam fatto perdita più grave assai, abbiam lasciato oziose forze vieppiù sovrane. Che se ulato avessimo dei doni, che Dio ei ha fatto, saremmo ricchi al presente di gran tesoro.

Ma se alcuno di voi mi chiedesse d'alcun ristoro, e riparo per tanto danno, no, cho io non sono per adirarmi, come con Quoas sece Eliseo. Troppo io mi conosco estere non un Proseta, ma un peccatore al par di

voi bisognoso d'alcun conforto. I giorni, e gli anni, che restano, possono ristorare i perduti. Moltitudine di buone opere, Fedeli cari, frequenza di Sacramenti: eccovi le due fonti di Grazia, che delle opere giuste è la mercede, dei Sacramenti è l'effetto. Le opere la producano per merito del suggetto; e l'accrescimento, che fassi di lei per esse, si dice en opere operantis. I Sacramenti la conferiscono per virtù loro propria, e l'accrescimento, che fassi di lei per essi si dice ex opere operate. Profittiam dunque, Uditori, senza trascurarli mai più, di questi due mezzi certissimi di salute: che se questo frutto avremo tratto dalla divina parola, benediremo mille volte, anzi per tutta l'eternità quell'ora felice, e questi giorni, in che l'avremo ascoltata: (Ad Rom. 6.) Liberati a peccato, servi autem facti Deo, babetis fructum vestrum in sanctificationem; finem vere vitam æternam.

#### SECONDA PARTE.

Eccomi giunto al termine, miei amatissimi Ascoltatori, dell'Apostolico Ministero, che con zelo finoero, e vivo della vostra falvezza da me sin qui sostenuto, debbo tra pochi momenti chiudere, e a piedi deporre di Gesu Cristo. Quali sensi nell'atto di congedarmi da voi parvi egli, che mi convenga d'esprimervi da questo luogo? Veggo al mio fianco quel Dio, che mi ha confidato la sua parola, e sopra me stesso alzandomi, ha degnato di crearmi Ministro suo. Volgo a voi uno sguardo, e non posso non ricordare a me sesso la religione, la pietà, e la costanza, con che non vi siete stancati mai di riceverla, e d'alcoltarla dalle mie labbra. Due oggetti, che dividono i miei penfieri, e che, se ho a dire il vero, assai commovono in quello punto, e fortemente conturbano il combattuto mio spirito.

Che potrò io offerirvi, o mio Dio delle povere fatiche mie? Se qualche frutto esse hanno prodotto, tutto è vostro dono; ma se sterili sono state, e inseconde, tutto è mio delitto. Erano questi vostri Fedeli assai disse posti a ricevere la divina vostra parola; ma qual essecia poteva essa promettersi dalle labbra, e sulla lingua di un peccatore? lo temo il vostro giudizio, ma nel tempo medesimo io tanto consido nella divina vostra Bontà, che sono ardito di porgervi una pregliera. Non permettete, o mio Dio, che la pena de falli miei si stenda su chi mi lia udito. Seurano essi, che ia vostra misericore

dia non dipende dai merito, o dal demerito di alcun de' vostri Ministri. Fate loro conoscere per voi medesimo tutta la vostra bentà, e dei doni delle vostre grazie adempiete

il difetto del mio parlare.

Ma a voi, miei Fedeli, che debbo io dire? E che altro posto di me promettervi, o protestarvi, che un desiderio sincero, e vivo della vostra felicità? Se questa io vi implori, e vi prieghi fervidamente, sallo quel Dio innanzi a cui io ragiono; e voi, spero, lo crederete alla sincerità del mio animo ed a quella del mio parlare. Ma ad ottenerla, Fedeli cari, non vi ha altro mez. zo, che l'amicizia di lui, da cui dipende ogni nostra felicità. Questa io vi priego da lui, ma questa io imploro per ultimo da voi stessi. Disinganniamoci, Fedeli cari, delle vane apparenze di questo Mondo, conosciamo. una volta le lufinghe delle nostre pastioni, e afficuriamoci il nostro hene.

Quando il Popolo d'Israelio vinto dal superbo Caldeo, dall'amata Gerusalemme alla. volta di Babbilonia partiva, gli si se'incontra Geremia Profera, e ad istruzione non meno, che a conforto del loro eliglio, consegnò loro un libro, in cui scritta era l'infallibile Profezia del non lontano sterminio della Città, e dell'Imperio Babbilonese, e nell'atto di metterlo tra le lor mani, lo resto, disse, o Fratelli, a piangere sulle ruine della Reggia, e del Tempio la mia de. solazione. Voi n'andate a una superba Città, vittoriola, e infedele, ma non v'inganni la sua grandezza, nè vi faccia dimenticar di Sionne la superba magnificenza delle sue mura. Giunti alle sponde del gonfio Eufrate, che bagna la gran Città, leggete, o Fratelli, leggete il libro, che io vi consegno: indi legatelo a grave sasso, ed avvintologittate a perdersi questo libro tra i gorghi dell' alto fiume. Quando sopra d'esso vedrete chiudersi le rapide onde, nè apparire vestigio. del luego, dov'è sepolto, Così direte, così Dio sommergerà il superbo Imperio Babbilole: (Jerem. 51.) Cumque compleveris legere librum istum ligabis ad eum lapidem, 😉 projicies illum in medium Euphratem, & dices: he submergetur Babylon, Go non consurget a facie afflictionis, quam ego adducam Juper cam, en dissolvetur. Un libro assar migliore, o Fedeli, io consegno a ciascun di voi nel divino Vangelo di Gesù Cristo, che nel corso de passati giorni io vi ho da questo luo. go annunziato. Io mi rimango da voi divito in quello stato di vita, che alla divina milericordia è piaciuto cossituirmi; voi ri-

tornate alle vostre case, a' vostri impieghi ... a vostri commerci, al vostro Mondo. Così Iddio favorisca della sua grazia, e a lieco fine conduca gli studj vostri. Ma perchè alcuno di questi caduchi beni, miei cari Uditori, non abbia a farvi perdere giammai, deh risovvengavi, che in questo divino libro sta scritta l'infallibile Prosezia del prossimo laro fine: Sic submergetur Babylon, lo non consurget a facie afflictionis. No, non gittate a perdersi questo libro in alcun fiume di Bahilonia, abbiatelo anzi costantemente sotto degli occhi. E' troppo più prezioso, che quel non era di Geremia. Questo regga i vostri commerci, questo i vostri consigli, questo i vostri privati, e pubblici ministeri. Questo divin libro, Uditori, metterelo su i Tribunali, questo su i banchi, questo su i seggi, questo sulle piazze e nelle strade, e ne' vofiri stessi più lieti divertimenti; e qualor esti vi tentino a peccare, deh ricordate a voi stessi, ed alto gridate. Babylon submergetur, on non consurger a facie afflictionis, (Matth. 16. Quid prodest bomini si mundum universum lucretur, animæ vero suæ detrimentum patiatur ?

Non mi resta per ultimo, che di lasciarvi colla divina benedizione del donator d'ogni bene. Udite oggi, o pietosissimo Salvatore, l'umil preghiera dell'ultimo de'vostri servi, che non consida che nella vostra bontà. Ecco a'vostri piedi, o mio Dio, una parte eletta, e sedele della vostra eredità. Voi che l'avete raccolta colle vostre divine voci, voi, che l'avete pasciuta colla celeste vostra dottrina, voi, che l'avete redenta col sangue vostro, voi solo potete infine sal-

Benedite, o buon Dio, benedite la clemenza, la giustizia, la gloria, la religione, del pio, dell'invitto, del Grande Nostro Sovrano; moltiplicatene i giorni, adempiete. na i voti, secondatene la bontà. Benedite le magnanime indoli generole de' Principi figli suoi; e come vede per vostro dono rinnovarli in esti felicemente, così tosto vegga negli aspettati Nipoti perpetuarsi le sue reali virtù. Benedite la costanza, il consiglio, la sapienza, ed il zelo dell'ottimo nostro Pa. store, e Padre, e lungamente serbatene al vostro Gregge il santissimo reggimento. Benedite questo piissimo, e zelantissimo Clero, che a'vostri Altari è Ministro così fedele, e al vostro Popolo è esempio sì religioso. Benedite questi giustissimi, e incorruttibili Magistrati, questa chiarissima, e sioritissima Nobiltà, questo popolo sedelissimo, e properandone dell'alto vostro favore i consigli, gli studi, i commerci, le arti, e le terre, fate che la presente prosperità sia ad essi un mezzo pietoso a conseguire l'eterna. E co-

## process of the second s

# PANEGIRICO

## DELL' IMMACOLATA CONCEZION DI MARIA.

Ego ex ore Altissimi prodivi Primogenita ante omnem Creaturam.

Eccl. XXIV.

E colle illustri Accademie cattoliche dell' immacolato Concepimento di Maria I sempre Vergine sermissime difenditrici, I universale religione de Popoli, e il manifesto favore degli Oracoli della Chiesa non avessero consentito e a celebrarne con rito così solenne la veneranda memoria, e a con-Termarne con tanta cura la fede, largo eampo, ed ampissimo io oggi vedrei aperto a quel zelo, di cui per la verità, e per la gloria di quest'augusto mistero gli esempi, e le leggi dell' Istituto, ch'io seguo, sino da primi anni mi accelere. Ma grazie sieno immortali alla pietà, ed al fervore delle cattoliche Scuole, che colle celebri, e talde loro dilpute destarono nella Chiesa a guisa di forte vento ferenatore, per cui fgombrata in gran parte la fagra nebbia, onde una volta era cinto, ad ogni guardo fedele è renduto sì manifesto, che oggimai non è nel. la Chiefa chi o non professi apertamente di celebrarlo, o con umile ossequioso silenzio nol riverisca, e lo adori. Che degg'ie fare però? Degli argomenti, de quali non riman luogo ad usare per confermarlo, io mi var. rò a celebrarlo, e traendo dalle fonti medesime la sua grandezza, che ci hanno convinto della sua verità, farò siccome chi delle armi, delle quali in battaglia usò alla vittoria, si veste in pace per ornamento. Convenivasi al divin Padre di avere una Figlia non mai ribelle: convenivali al divino Figliuolo di avere una Madre non mai inferta: convenivali al divino Spirito di carità di avere una Spofa non mai 'nimica'. Dunque I ebbon di satto poiche il poterono. Noi già ne siamo e chiaramente istruiti, e fortemente convinti. Ma quale gloria però ne

torna a Maria? Questo è ciò che dee formare il suggetto di tutto il mio ragionare. Ella è compresa, divotissimi Ascoltatori, nelle divine parole dell' Ecclesiastico, onde il mistero di questo giorno ono ra specialmente la Chiesa: (Eccl. 24.) Ego ex ore Altissimi predivi Primogenita ante omnem Creaturam . Sì, Ascoltatori, Maria per lo suo immacolato Concepimento fatta è la Primogenita di Dio sopra tutte le Creature; perchè sopra tutte prediletta dal Padre qual Creatore, dal Figlio, qual Redentore, dallo Spirito di carità, quale Santificatore. Il Padre, qual Creatore, la costituisce per lo mistero di questo giorno nello state più selice di natu-ra; il Figlio, qual Redentore, nell' ordine più persetto di redenzione; il divino Spirito di carità, nel più alto grado di grazia. Essere conceputa senza peccato è per Maria una gloria sovrana ed unica; perch' egli è un esser creata, redenta, santificata, siccome la prediletta, e la prima di tutte l'opere della Creatrice, Riformatrice, Santificatrice voce di Dio: Ego ex ore Altissimi prodivi Primogenita ante omnem Creaturam. Ampio nel vero, e sublime argomento, Uditori, ci è dalla Chiesa proposto. lo farò ogni opera per trattarlovi in guila, che nè chiarezza a desiderar non abbiate, nè brevità. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

A farvi in qualche parte conoscere, Ascoltatori, i pregi ammirabili di natura, onda l'Onnipotenza di Un Dio Greatore adornò l'esser primo di questa prediletta sua Figlia, mi converebbe saper dipingervi il divin

Digitized by Google

vin Padre nell'atto di creare Maria, di spirar l'anima a quel tenero corpo, ch' esser dovea l'albergo dell'Unigenito Figliuol suo, anzi che della propria sultanza, del proprio fangue doveva solo concorrere a formarne l' Umanità. Egli ci è forza di confessare, che questa preziosa vita incominciava nel Mondo un ordin nuovo di cose, apriva il varco ad una serie di maraviglie affatto strane e inaudite, doveva essere il primo mezzo, e immediato, per cui si adempissero i più ineffabili, e i più augusti misteri della sapienza, e della bontà di Dio, argomenti della speranza, dell'espettazion, della sede di tutti i secoli, e cardini fondamentali di una novella provvidenza di grazia ristoratrice dei danni della perduta natura umana. Chi potrebbe spiegar però la compiacenza infinita, con cui Dio cominciò quella seconda Creazione, quest' ordin nuovo di cose? Lasciamo stare le teologiche speculazioni, che ad intendere sarebbono più difficili, che non a dire. Parliamone anzi con delle semplici, e chiare idee, delle quali, s'io pur non erro, Dio stesso ci ha largamente fornito nelle sue divine Seritture.

In esse, Uditori, egli ci ha partitamente descritta la Greazione del Mondo, e quella del primo uomo. Dice, che terra, e mare, e cieli, e stelle, e pianeti, e piante, ed erbe, ed animali creò, che un Paradiso amenissimo di piacere nella piaggia del mondo la più ardente, e più lieta costituì. E questo fatto disaminò attentamente, per nostro modo d'intendere, e di spiegare, se bello, se ricco, se adorno assai fuste quest' Universo per farlo stanza, e soggiorno d'una più nebile Creatura, su cui voleva degnar d'imprimere l'immagine del volto suo: (Gen. 1.) Vidit Deus cunda, que fecerat, le erant valde bona. Dopo ciò si descrive egli stesso nell'atto amorofo di penfare, di comporre colle sue mani, di animar l'uomo, e di farlo ad un tempo abitator felicissimo, e Sovrano Signore di quanto creato avea: (Gen. 2.) Formavit igitur Dominus Deus bominem, 🐯 posuit illum in Paradiso voluptatis. Possiam noi leggere, miei Signori, ovveramente ascoltare questa stupenda serie di cose, e noa sentirci rapire da una chiarissima idea della selicità di quest'uomo, e della predilezione per lui avuta da Dio? Oh felicissimo Adamo! Quando ti sece beato, e lieto quella mano amorosa, che ti creò!

Ora fingete, Uditori, che a quel principio del Mondo invece di Adamo, il divin Padre creato avesse Maria; che tutte queste

maravigliofe disposizioni si fosser satte per lei; che Dio allora pensando non a un'immagine accidentale, e di una semplice somiglianza, ma sibbene ad un'immagine sustan. ziale, e perfetta di se medesimo, avesse così disposto, che la prima persona di tutta l'umana stirpe, che uscisse delle sue mani fusse la Madre dell'Unigenito Figliuol suo: avreste voi pena alcuna ad intender, come così facendo, l'avrebbe egli prediletta fenza alcun dubbio qual Primogenita delle sue Creature, e in uno flato innocentissimo, e felicissimo di natura costituita? Certo no, Ascoltatori, che se tuttociò, che noi leggiamo della Creazione di Adamo, lo leggessimo della Creazion di Maria;! sarebbe chiara, e naturale l'idea, che nelle menti nostre si creerebbe non meno della sua persetta innocenza, che di tutti que'doni, che accompagnarono quello stato così selice. Ma io vi dico, o Signori, che noi dobbiamo pensare, e leggiamo di fatto molto di più. Seguitemi attentamente.

La Chiesa le addatta oggi quelle divine parole della Sipienza, che spiegano mirabilmente il mistero , di cui vi parlo: (Prov. 8.) Dominus possedit me ab initiovierum suayum, antequam quidquam faceret a principio. Togliere, dic'ella, togliere, o Pedeli, da' vo. stri animi il pregiudicio dei tempi. Entrate un momento in quell'eterna divina Mente, in cui sola hanno le cose non meno l'idea dell'essere, che la dignità, e la grandezza vera, e immanchevole dell'esser loro. Ora sappiate, che quivi Iddio mi ha posseduto sin dal principio delle sue vie, prima, che egli alcuna creata cola facelle: Dominus pofsedit me ab initio viarum suarum, antequam quidquam faceret a principio. No, non Erano ancor gli abissi del primo cans, ed io già era nella mente sua conceputa; (Prov. 8.) Nondum erant abissi, in ego jam concepta eram. Anzi egli non volle ne incominciare, nè compiere la creazione dell'Universo, senza vedermi al suo fianco indivisibil compagna, e quasi ajutatrice delle sue opere: (1/2-) Cum eo eram cuncta componens. Seco io però questi ampi Cieli stendeva, e di luce, e di stelle, e di pianeti adornava: (Ibid.) Quando præparabat Cælos, aderam - Seco i cardini della terra veniva costituendo, e i vasti seni aperti alle acque, le inviolabili leggi al già fluttuante mare imponeva: (16.) Quando appendebat fundamenta terra: quando circumdabat mari terminum suum, 😉 legein ponebat aquis ne transirent sines suos. E cialcun giorno venivami diletto nuovo da

tanto grandi, e tanto stupendi oggetti, che si spiegavano totto degli occhi miei, nè minor compiacenza del piecer mio vedea destarsi nell'animo del mio Sovrano Signore, a cui quasi gli scherzi giulivi e sestevoli de plausi miei ad abitar destinata tra' sigliuoli degli uomini, pareami che in ogni tuogo, e in ozni tempo piacesseo: (Ibid.) Et delestabar per singulos dies, ludens corum eo omni tempore, ludens in othe terrarum; en deliciae meae esse cum siliis hominum:

Ammirabile, Ascoltatori, e chiarissima idea di divina predilezione per questa Figlia di Dio, per questa Vergine benedetta tra le figliuole degli uomini. Poiche raccogliendo le molte in poche offervate oggimai il vero ordine delle cose. Adamo da Dio volu to dopo la Creazione del Mondo: Vidis Deus cunda, que fecerat. Maria innanzi: Antequam quidquam fecerat la principio. Adamo fatto posseditore di tutti i creati beni: ('Gen, 2.) Posuit eum in Paradiso voluptatis: Maria compagna della loro creazione: Cum eo gram cuncta componens. Adamo però suggetto alle vicende dei tempi, e di una mutabile volontà, capace di violare un precetto ricevuto da Dio, e così decadere da quello stato: (Ibid.) Quacumque die comederis ex eo, morte morieris: Maria costituita nell'ordine dell'immutabile eternità, ad ogni tempo foteratta, però incapace di cangiamento di volontà: (Prov. 8.) Ab eterno ordinata sum, den ex antiquis. Quello è ciò, miei Signori, che i Teologi poi (piegarono colle (colassiche loro formole di predestinazione speciale, d'intenzione antecedente, di proprietà di na-tura, di confermazione nello stato, ed altre sì fatte voci, a cui infomma null'altra cofa risponde suori di questa chiaristana, e manifesta: Maria predilecta, amata, e favorita da Dio più del medesimo Adamo, qual Primogenita di tutte le Creature: Ego ex ore Altissimi prodivi Primogenita ante omnem Creaturam.

Ma questo è ciò, voi mi direte, che non sappiamo comprendere. Se Maria su prediletta da Dio sopra del primo Padre; se in quella eterna sua mente, che non dipende dai tempi, le diede egli per nostro modo d'intendere, il primo luogo; dov'è un Paradiso terrestre creato per lei, dove un Albero della vita, che la rendesse immortale, dove un ordine di natura, che dai mali, che sossiere l'umana stirpe, la preservasse? Io sento assai, miei Signori, la forza della vostra dissicoltà; ma consido rispondervi con chiarezza, se voi seguite ascoltandomi con attenzione.

Quares. Granelli .

Voi vorrelle un Paradilo tetrellre fuori 🔔 di lei; ed io vi rispondo, che un Paradiso senza comparazione più delizioso, e più vago, Dio ha creato dentro di lei medesima. Però offervate, Uditori, come la descriva Iddio stesso, e facilmente vedrete, che questa tenera Vergine immacolata, ella medesima è il Paradiso, che voi cercate. Quello si dice nella Scrittura un delizioso giardino, che una fonte di chiare acque dolcissime placidamente bagnava: (Gen. 2.) Fluvius egrediebatur de loco voluptatis ad irrigandum Paradifum. E Maria dicesi nella Cantica un orto chiuso, e serbato alle delizie di Dio, dov'è una fonte di beni perenni, e ineffa. bile segnata da Dio medesimo: (Cantic 4.) Hertus conclusus soror mea sponfa, fons signasus .

Entriamo, Uditori, entriamo un momento, per quanto n'è conceduto, in questo chiuso, e dolcissimo Paradiso, che s'io sapessi rendervi assai presente, molto maggior diletto vi recherei senza dubbio di quello, che lenti Adamo, qualor da Dio fu introdotto nel Paradifo terrefire. Solo a penfarvi, per poco, ch'io mi sento rapire per maraviglia fuori di me medelimo. Eccovi nel tenero animo di quella Vergine la lieta stanza, il beato soggiorno dell'inviolabile pace, della sicura tranquillità. Quì non è passio-ne, che posta accendersi a conturbarla. Quì non è fomite, che possa ardire di ribellarsi. In quella limpida lerena mente non sono tenebre, non ignoranza, nè errore. In questa docile rettissima volontà non è durezza, non è malizia, non principio d'inchinazione a cola alcuna, o ad oggetto, che giusto e santo non sia. Questa ragione è illuminata, ed accesa dal sommo Vero. Questo cuore è cccupato, e compreso dal sommo Bene. Questi leggiadri sensi non son che un velo, e un albergo vaghissimo, ma fedelistimo di quello Spirito, che li anima, puri, e pronti ministri di merito, e di virtù. Oh Paradiso veramente serbito alle delizie di Dio, degno soggiorno dell'increata Sapienza, che di ello, ed in ello voleva prendere nuovo elle-. re, e nuova vita! Hortus conclujus foror mea

Seguiamo, Uditori, seguiamo a riconoscere partitamente gli oggetti maravigliofi, che in esso ci si presentano.

Albero della Croce, tu sei in quest'amabile Paradiso l'albero della vita: e le pene, e la morte, che sostenne tra le 'tue braccia l'innocentissimo Figliuol di Dio, sono i frutti preziosi, di cui non sosti avaro a Maria.

So; che il Figlio di Dio pati, e morì per sostenere la pena de nostri falli: ma so non meno, che ne l'impassibilità, ne l'immortalità, non sono doni all'innocenza d'origine essenziali, nemmeno sono a antiporre al patire, ed al morire. Che se il dolore, e la morte non sieno stimoli, nè castighi di alcun peccato, è forza che adornino, e perfezionino, non guastino, nè funestino l'innocenza. Per altro riflettete, Uditori, che la pena immediata del peccato d'origine imposta da Dio ad Eva, (Gen. 3.) in dolore paries, non toccò per niente Maria, che il dolce suo Figlio e senza alcuna noja portò, e senza alcun dolore partori. Ma lui addolorato, e lui morto, troppo di gloria faria mancato alla materna Innocenza, se di un divino Figliuolo mancata le sosse l'imitazione. Imitazione gloriosa, che a lei meritò l'augusto titolo di nostra Corredentrice: esempio divino, che fu per lei la forgente, e la fonte di tutti i beni. Io passo, Uditori, dallo stato della natura all'ordine di Redenzione.

Fu già argomento, onde contendere a questa Vergiue il pregio del suo immacolato Concepimento l'autorità delle divine Scritture, le quali senza eccettuarne persona alcuna, danno a Cristo la gloria di tutto aver col suo sangue ricomperato, e redento il genere umano: dunque, argomentavano, e conchiudevano i pii non meno, che dottissimi Oppolitori, fu redenta ancora Maria: dunque quella macchia d'origine almeno per un illante contrasse, cui per lavare si versò il sangue dell' universale Mediatore. Ma tanto lungi dallo infievolirsi con ciò la pia nostra credenza, che anzi venne a confermarsi viammaggiormente, crescendo a Cristo la gloria di perfettissimo Redentore, e quella a un tempo a Maria di specialmente redenta. Udire bella altrettanto, che chiara, e certadot. trina. Altro è contrarre il peccato, altro esser suggetto al pericolo, o al debito di contrarlo. A non avere mestieri di redenzione non basta non aver contratto il peccato. Egli è di più necessario non dover riconoscere da i meriti di un Redentore questo privilegio medesimo d'esser sottratto dal debito, o preservato dal pericolo di contrarlo. Maria non contrasse il peccato: però sù conce. puta senza alcuna macchia d'origine. Ma la grazia d'esser campata dal debito, o dal pericolo di contrarlo, questa grazia, io dico, ebbe da riconoscerla dai meriti del Redentore, e però ebbe mestieri di Redenzione. Ma di qual Redenzione, Signori miei, di ual Redenzione? Distinguete di questa pure

due sorte, e due ordini maravigliosi. L'una Redenzione di rimedio; l'altra Redenzione di preservamento. La prima adopera medicina a un mal già contratto; la seconda previene un male, che senza essa insallibilmente si contrarebbe. La prima trae dal precipizio i caduti, e scioglie dalle catene i già schiavi; la seconda da precipizio allontana, e serba intera la libertà.

Eccevi, Ascoltatori, l'ordine di Redenzione la più porfetta, a cui per lo mistero di questo giorno appartiene a Maria, ed eccovi a un tempo cresciuta a Cristo la gloria di perfettissimo Redentore. Tutta affatto l' umana natura per lo divino suo sangue si ricompetò; ma con quella diversità, che a quanti non appartenevano strettamente al teandrico ordine, e furono tutti i figli di Adamo fuor di Maria, si apprestò certo rimedio, e fovrabbondante riparazione pe già sofferti lor mali; Maria si meritò per ispecialissima predilezione di esserne preservata, e tra le spoglie, che il Piglio di Dio aveva quasi trosei appesi alla Croce, se mille, e mille ve n'erano tolte al nimico con una vittoria da Conquissatore, una pur ve ne su dal nimico difesa con una vittoria da Signo. re legittimo, e sicuro posseditore. Eccovila disferenza, che passa tra la Madre, e i Servi. Questi sciolti di lor catene, e dallo stato di servi passati a quello di Figli, e dall' eredità dello sdegno a quella d'adorazione, e di grazia; la Madre non mai sofferta in servitù, sempre voluta libera, e sempre dal nemico difesa per valore di un braccio, ch' è onnipotente, anzi per merito di un san. gue, ch'è d'infinito valore.

Che se ci è lecito gli effetti maravigliosi di questa Redenzione argomentat dai principi, egli ci è forza di riconoscere questa Ve:gine distinta così altamente da Dio sopra tutte le umane, e le angeliche creature, che la parte ch' Ella vi ebbe come cagione, toglie la maraviglia a qualunque più grande ef. fetto, e più strano, ch'ella potesse goderne. Imperocchè, miei Signori, aprite meco i monumenti de sacri Libri, e i divini Evangeli. Quivi noi pur leggiamo, che l'augusto mistero dell' Incarnazione del Verbo, e della Redenzione del Mondo proposto fu a tutte le ragionevoli Creature, siccome un mistero a iperare, a credere, ad adorare; ma aniuna Greatura fu mai proposto ad eleggere, sicche da lei dovesse in guisa alcuna dipenderne l'adempimento. Sola Maria ebbe da Dio un arbitrio di elezione su questo grande mistero così perfetto, che dal suo più libero confen\_

timento alla propolizione, che l'Angeloglie. ne fece, dipende veramente l'Incarnazione del Verbo, e la Redenzione del Mondo. Sì, Ascoltatori, ella potè riguardare un Uomo-Dio Redentore non solamente come un oggetto della sua Fede, della sua Speranza, della sua Religione: ma come un stermine sottoposto all'ultima determinazione della sua libera volontà. Ella liberamente accettò di dare al Figlio di Dio della sua propria sustanza, un Corpo, e un Sangue, che fosse Sangue di redenzione : liberamente gli aprì l'immacolato suo seno: (Luc. 1.) Ecce Ancilla Domini, fiat mibi secundum verbum tuum. Atto libero, Ascokatori, avente vera ragion di merito, e di cagione sulla redenzione del mondo, per cui S. Ambrogio cogli altri Padri la chiamano vero moral principio di tutti i beni: (S. Ambrof.) Quid est quod fine Maria consensu non perficitur Incarnationis mysterium? Quia nempe vult illam Deus omnium bonorum esse principium. Atto libero, per cui il celebre Alberto Magno uno de primi lumi del charissimo Ordine Domenicano, non dubitò di affermare, che Maria si appresto tanto a Dio, e a lui si congiunse, che più non poteva, s'ella non si faceva Dio stesso: (Albert. M.) Beatissima Virgo magis Deo conjungi non potuit, nist fie. ret Deus. Atto libero, dice l' Angelico S. Tommaso, per cui sostenne le veci, ed in se stessa raccolse, rappresentò, esaltò la volontà di tutta l'umana natura: (S. Thom.) Expectatur Mariæ consensus loco totius humanæ naturæ. Ora è egli, possibile Ascoltatori, che di una Redenzione, sopra cui Dio le diede una parte così sovrana sino a sottoporla alla sua elezione, e farne dipendere l' adempimento dalla sua volontà, non le facesse godere il frutto, e l'ordine il più pertetto, siccome è quello della preservazione? Sibben che giova voler conchiudere argomentando ciò, che è manifesto per se medesimo?

Ma quale gloria è questa mai per Maria? O la consideriamo in se stessa, o nelle sue circostanze, està non ha paragone, che la somigli. Ben ne diede Iddio, miei Signori, sigure molte, ed assa grandi immagini nella divina Scrittura, onde formarne alcuna sublime idea. Ma niuna non è che possa giugnere ad uguagliarla. Eccovi un' Arca sola, che nel comune, e memorando niustragio di tutto il Mondo si resta salva, e che tant'acque gonse, e procellose non sanno, che estaltar più sublime. Eccovi una sola Giuditta, che nell'universale desolazion del suo Popolo si resta intrepida, a cui la serocia del bar.

baro Duce Assiro, e la moltitudiue delle sue armi, non fa, che render più celebre, e memorando il suo glorioso trionfo. Eccovi un'Ester sola, che dalla legge d'universale vendetta è fatta esente, e viene quinci al suo Popolo a partorire salute. Eccovi una Sunamitide sola ... Ma che giova, ch' io venga ora velocemente scorrendo le divine Scritture? E chi non vede, quanto queste, comechè grandi, immagini siano minori del vero: Tutti i finora mentovati trionfi non valsero che a superare un nimico di forza umana, o a conquistare la grazia di terreno Signore. Non cost quel di Maria. Ella vin, se la forza tutta, e il furor dell'Inferno. Ella adempiendo le divine minaccie fatte già nel Paradiso terrestre al nimico dell' uman genere, che siccome per una donna egli aveva introdotto il peccato nel Mondo, così in questo stesso sarebbe vinto per una donna, che della prima vendicando l'ingiuria, e cancellando l'infamia, farebbe stata la gloria di tutta l' nmana slirpe, il superbo capo schiacciò all'antico serpente, che indarno tentò d'imprimere negli argentei suoi piedi il velenoso suo morso: (Gen. 3.) Inimicitias ponam inter te, & mulierem, & Jemen tuum, & semen illius. Ipsa conteret caput tuum. Ella si meritò una compiacenza perpetua, una carità eterna presso quel Dio, che amando fa altrui degno del suo amore.

Che se in ogni gloria, egli è grandissimo vanto quel d'esser sole; quanta dee ritornarne in Maria, che in tanta gloria non pure non ebbe uguale, ma nè compagno potè avere, nè alcuno imitatore, immaginatela ora, o Signori, colassù in Cielo tra quegli Spiriti beatissimi, che le fanno corona intorno. Sonovi colà Profeti santificati nell'utero delle lor madri. Evvi il Precursore di Cristo, a cui ella stessa, prima che fosse nato, recò Amedio, e salute. Sonovi intatte Vergini, che imitarono il suo candore. Sonovi invitti Martiri, che emularono la sua costanza; santissimi Penitenti, che a parte entrarono delle sue pene. Chi tra essi nè imitò il zelo, chi la pazienza, chi la carità, chi la fede. Niuno, è vero, giunse in vircu alcuna giammai ad esserle uguale: tutti ebbono però la gloria d'esserle imitatori. Ne gode ella, e ne esulta in quella beata città di gaudio, veggendo quasi sulla fronte di ciascun d'essi sfavillare un raggio della sua luce. Ma quale è il pregio, Uditori, in cui ella non pur non ebbe compagno, ma neppur ebbe tra gli uomini imitatore? Quale è la gemma di sua corona, che non pur vince in grandezna, ed in luce, quante adornan le fronti di que'beatifiimi Comprensori, ma è unica, ma è di una specie affatto diversa, di cui alcuno tra esti uon va fregiato? Ah eh' eila è questa l'originale Innocenza; la gloria di non essere prima stata, che immacolata non susse.

Oh ordine sovrano, ed unico di divina redenzione! Oh felice momento, in cui si manisestò, e si compiè! momento il più lieto, che dalle colpe del primo Padre veduto avelse giammai, o sosse mai per vedere nel corfo di tutti i fecoli l'affitta natura umana. Certo, che un Angelo ne recò agli spiriti difioli de' Patriarchi, e de' Profetti il lietisimo, e sospiratissimo annunzio; e questo preziolo momento fu il primo, che da que'giusti conoscitori del vero si festeggiasse siccome il primo momento di grazia, e di salute. Io dico di grazia, o Signori, per cui nè alla predilezione del Padre, nè a quella del Figlio, non la cedè la predilezion dello Spra so. Ma per amore di brevità piacciavi, che questo sia il suggetto dall'altra parte. Miposiamoci.

#### SECONDA PARTE.

Egli è a sapere, Uditori, che non è una cofa medesima, estere nello stato d'una natura innocente, ed essere nello stato d'originale giustizia. Il primo a strettamente parlare, non efige a costituirs, che una natura ienza demerito di alcuna colpa. Il fecondo aggiugne al primo il dono gratuito della grazia santificante, ed è in mano a Dio aggiugnerne altri, quanti gli piace, a misura di sua divina larghissima beneficenza. Di Adamo sappiamo, che egli gl'infuse gli abiti della virtu; che dotò la sua mente di sovrana fcienza, e di foprannaturale cognizione di Dio; che gli fu presto d'altre grazie attuali, ond' egli potesse farsi ognor nuovo merito di quella gloria, a cui lo aveva gratuitamente elevato. Ma qual-paragone tra Adamo, e Maria? Sentono i Teologi, e i Padri concordemente, ch'ella assai più ebbe di grazia nel primo istante della sua santificazione, che alcun'altra pura Creatura ne avelle mai giunta al termine della sua vita; e fondati sulle più chiare, e pjù celebri autorità delle divine Scritture asseriscono, ch' ella fu nel primo istante più fanta, che altr'uomo mai, oppur Angelo il fosse giunto all'ultimo supremo grado della sua santità. Ma s'è così, qual ordine maraviglioso di cole vegg' io aprirmisi innanzi, e succedere

al mio parlare! Una natura perfetta senza demerito di alcuna colpa. Questo è poco. Una natura, a cui non è passione, nè ribel. lion, che contrasti. Non basta ancora. Una natura, che un dono immento di grazia fantificante rende a Dio la più amabile, e la più cara, che mai uscisse delle sue mani. V'è ancera di più. Una natura, che efficacissima forza di attual grazia di tutte le vir. tù nodritrice a' più sublimi divini atti conforta, ed avviva. Vale a dire la cognizion più perfetta, che altri avelle giammai di Dio, il più dolce inflinto, e il più vivo momento del cuore ad amarlo, questi furono i pregi, onde un Dio santificatore onorò il primo illante, in cui cominciò ad essere la fua Spola. Chi mi dà ora così robusta eloquenza, onde in qualche parte spiegarne l' inesfabile dignità. I Santi Padri ne reslano soprappresi per maraviglia, e conchiudono con Davidde, che i fondamenti di lei sono gittati su'più, alti monti, che non posso altramente mirarli, che fino al Cielo levando il guardo attonito per issupore.

E di verità, miel Signori, tutto è pieno di magnificenza quali infinita, e di grandezza, che non ha esempio: Conciossiachè aggiugnete, se vi dà l'animo col pensiero, sin dove giunge, qual grado di merito potè toccare il Serafino più amante nel tempo, qual pur si fosse da Dio concedutogli a meritare. Chi potrebbe sperar giammai di segnarne le giuste mete? Eppure più oltre assai passò questa Vergine nel primo istante di quella santificazione, che ho impreso di celebrarvi. Immaginate l'amore, con che Dio predilesse i servi suoi più sedeli, qualora giunsero al termine delle lunghe loro fatiche. I Santissimi Patriarchi, i veritieri Profeti, gl'invitti Martiri, le intatte Vergini, gli Apostoli gloriosissimi. Chi può comprenderlo? Eppure assai più servido su l'amore, con cui Dio si compiacque nel primo istante di quest'unica, sua Sposa. Formate per ultimo alcuna idea del valore de' supremi atti più eroici, e più magnanimi, a cui per questo Dio essi giunsero nel corso gloriolo de loro arringi. Il sagrifizio d'Abramo, di Mosè l'ubbidienza, il perdono di Davidde, la costanza della invincibile Madre de' sette Martiri, e quanti poi nella legge di grazia gli esempi di quell'antica vincero, ed emularono. Chi potrebbe pensarne il merito, ed il valore? Eppure assai maggiore tu quello d'atto primo, che in quelto primiero istante la Vergine concepì di tutta ulando l'allai maggiore sua grazia. Io non

Digitized by Google

trapasso a commendare la vita; mi fermo folo nel primo istante, e la sua prima santificazione ammirando, e la sua prima corrispondenza, contenermi non posso dell'esclamare altamente: O fondamenti di questa mistica Città di Dio d'ogni più alto monte più eccessi, chi può abbassanza lodarvi, poiche Dio onora le porte, e l'entrata prima di Sion sopra tutti i tabernacoli di Giacobbe? (Psat 68.) Disigit Dominus portas Sion super omnia tubernacula sacob. Io ho studiato sinora esporvene alcuna parte; ma quanto poco sento io d'aver conseguito? Spe-

ro io però dal molto avvedimento vostro perdono; conciossiachè come potremmo mai ragionare di cose così divine? Qual idea grande, e giusta abbastanza possiamo noi sormarci di un Dio Creatore di onnipotenza infinita, che tutti versò in una cara sua Figlia i tesori del suo potere? Quale di un Dio Redentore d'infinira bontà, che tutti versò in una cara sua Madre i tesori, ed i meriti del sangue suo? Quale di un Dio Santificatore di Carità infinita, che tutti versò in una cara sua Sposa i tesori della sua grazia? E così sia.

### RECORDED TO THE SECRETARIES OF THE SECRETARIES OF S

# PANEGIRICO

### DELL'ANNUNZIAZIONE DI MARIA.

Fiat mibi secundum Verbum tuum.

Luc. L.

THE il Dio Creatore della caduta Natura umana, volesse un giorno esserne ristoratore; che per ciò sare esalsando la sua Giustizia non meno, che la Misericordia sua infinita degnar volesse di farsi uomo; che una Vergine dovesse eleggersi della famiglia di David, nel cui purissimo, ed intatto seno vostire le umane spoglie; che questa divina Maternità dovesse essere per lei sorgente di eccelsi doni, e sovra. ni, e per sutta l'umana stirpe principio, e fonte di grazia, e di salute, etano questi per vero dire, misteri, de quai quantunque alla legge di grazia serbato fosse a vedere gli adempimenti, a niun tempo però non aveva voluto Iddio, che mancaffero rivelazioni e figure, voti e promesse, speranza e sede. Ma che un Mistero di tanta gloria per l'altissimo Iddio di tanta espettazione per tutti i secoli, di tanta salvezza per l'uman genere, dovesse infine proporsi all'elezione di una Donzella giovine di pochi anni, e inesperta, e per adempiersi il suo più libero, e più spontaneo consentimento aspettar ne dovessero Iddio, e gli uomini; questo è un mistero, o Signori, di cui tacquero per vero dire tutte le antiche Scritture, nè incomincia a parlarne, che l' Evangelio di Gesù Cristo: (Luc. 1.) Missus Quares. Granessii.

est Angelus Gabriel a Deo. Scende a questa Donzella dal sommo Cielo Ambasciatore di Dio il più eletto Spirito di quella celeste Corte; e che vien egli recandole per parte del sommo Padre? Forse un sovrano inviolebile comandamento di accogliere, e di guardar nel suo seno un pegno divino, che Die ha decretato di confidarle? No, Ascoltatori. La riverisce, e l'adora con infinito rispetto, e proponendole il gran mistero dell' Incarnazione del Verbo, da lei ne aspetta la decisiva risposta. Pende peralcun tempo dubbiola la laggia Vergine. Pensa, ed esamina, crede, e s'umilia, sospira, e brama, ma non risolve. L'Angelo la fa certa d'una inviolabile Verginità, che non farà fecondato, che da uno Spirito onnipossente; conferma le sue parole col prodigioso portato del Precursore. che la sterile Blisabetta già al sesto mese ha condotto. Maria l'ascolta, e se mai altra volta, a quella certo di Dio ripiena risolvo infine, e risponde: (Ibid.) Ecce Ancilla Domini, fiat mibi secundum verbum suum. Oh risposta, che potè trarre dal sen del Padre l'eterno Verbo; risposta, che aperte il vatco all'universale redenzione dell'uman genere; rispolta aspertata da Dio, e sospirata dagli uomini; ma sopra tutto risposta piena di merito incomprensibile, perciocche piena

di perfettissima libertà! Vanne lieto, Angelo messagero, che il carico a te fidato felicemente' adempiesti. Sebben che penso per troppo fervido immaginare? Scendi anzi, e ritorna sopra la terra, Angelo pietosissimo, e aspetto, e voce di umano senso prendendo, tu a quell' Augusto Senato, tu a questo Popol fedele, che solo il puoi, le lodi di quella Vergine narra oggi, e ragiona. Che le a preghi umani non è permesso sperar tant' oltre, tu almeno, angelico Spirito pietolissimo, di alcun dei chiari tuoi raggi accendi ora la mente mia; tu reggi la mortal lingua; sicch'io nè pensi, nè parli cosa, che di questa divina Vergine indegna sia. Certo, miei riveriti Uditori, ch'io non mi sono trovate mai a parlare nè con maggior fiducia, nè con maggior diffilenza, che i pensier miei, e gli affetti sollevano stranamente ed opprimono a un tempo istesso. Io mi ristringo a un solo momento di questo grande mistero, ch'io prendo a base sola, e fermissima di tutto il mio ragionare. Il momento della libertà di Maria a prestare, o a negare consentimento a una divina Maternità di Dio Redentore, vero argomento, e giusta misura della grandezza incomprensibile del suo animo. Eccovi la circostanza dell'Incarnazione del Verbo nascosa a secoli andati, e alla sola Legge di Grazia manisestata dal divino Evangelio. Io dispero parlarvene, quanto è la dignità, ma il farò certo, quanto far possano le prove estreme del debole ingegno mio, se dell'attenzion vostra cortele piacciavi di onorarmi. Incominciamo.

#### PRIMAPARTE.

Qualora il provvido Creatore volle al primo Padre formare la sua compagna, quansunque dell'ossa, e della carne di lui medesimo volesse farla, non volle però che parte alcuna ci avelle la sua libera volontà; ma senza chiederne, e molto meno aspettarne consentimento, di lui per estatico sonno alsamente sopito trasse Eva, e formolla; quando destato Adamo si vide a fianco una sposa da lui formata: (Gen. 2.) Caro de carne mea, 🕒 os de effibus meis. Non potea dunque l' Onnipossence usarne per simil modo con quella Vergine, che a Madre dell'eterno suo Verbo gli era piaciuto di eleggere? Non sarebbe ella stata abbastanza felice dividendo con Dio la gloria di un divino Pigliuolo, se quella a un tempo non divideva con lui di averlo eletto, e voluto? Sì, Ascoltatori, Dio il poteva, e forse di più sovrana sua

gloria ci parra essere, ch'egli il volesse. Me nella serie maravigliosa di questo grande mistero dell'Incarnazione del Verbo, Iddio non ama glorificarsi, dicono i Padri, che per la gloria della sua Madre.

Volle però, ch'ella dovesse eleggerne l' adempimento, perchè per lei, dice Sant' E. pisanio, così entrasse la Redenzione del Mondo, come per Eva entrato era il peccaso, Quell'infelice sedotta prestò libera fede alle parole dell'Angelo tentatore, consentì liberamente a gustare di quel frutto di morte: dunque Maria ha a prestar libera fede alle parole dell'Angelo Ambasciadore di Dio, ha a consentir liberamente, e ricevere, e portar nel suo seno il frutto di nostra vita. Perchè, loggiunge TAngelico, volendo Iddio strignere una novelle alleanza coll'umana natura, a questa richiesto era il libero consentimento di due nature, della divina non meno, che dell'umana: era siccome l'eterno Verbo sostenne le veci della divina natura liberamente accettando di farsi uomo; così Maria le xeci della umana adempì, liberamente accettando di dargli estere umano: (S. Thom.) Expectabatur consensus Virginis loco totius bumanæ naturæ. Finalmente, conchiudono con Sant' Ambrogio tutti i Teologi, perchè Iddio volle la fomma gloria della sua Madre, facendo in verissimo senso de lei dipendere l'Incarnazione di un Dio, e la redenzione di un Mondo. Concorrervi per una felice necessità, sarebbe stata una gloria di puro dono; concorrervi per una libera volontà, era una gloria di dono inse-me, e di merito. Quest era un farla, spieghiamoci colle parole del P. Sant'Ireneo non materiale strumento, ma vero moral principio di tutti i beni: (S. Iren.) Quid est, quod fine Mariæ consensu non perficitur Incarnationis mysterium? Quia nempe vult il. lam Deus omnium bonorum esse principium .

Ora stabilita si fermamente la dottrina cattolica sulla libertà di Maria, costituiamo, o Signori, quel felice momento, in cui quest ammirabile libertà si trovò al punto di determinarsi, e di eleggere sulla grande proposizione, che l'Angelo le faceva Ma a costituirlo, o Signori, egli ci è necessario entrar nella mente di questa Vergine, e vederte quali cognizioni a questo grande memento la illuminassero, perchè cieca, incerta, ed oscura non potes essere la sua elezione: è necessario di entrare nella sua volontà, e vedere quali virtù sostenessero.

folle la sua elezione. Eccevi, s'io pur non erro, le più infallibili, e le più grandi mi sure di tutto un animo umano. Io non oserò di parlarvene, che sostenuto dalla dottrina de' Padri. Voi rinnovate alla dignità del suggetto l'attenzione.

getto l'attenzione: E per ciò che all'Intelletto appartiene, che dee conoscere ciò, che elegge, la proposizione dell'Angelo in questo grande mistero fatta a Maria: abbraccia: indivisibilmente due parti. A lei si offre una divina maternità, e una divina maternità di un Dio-Redentere. Madre di un Dio, guandezza infinita; Madre di un Dio Redentore, carico immenso: due sommi ed inestabili oggetti, che Maria a quello grande momento della sua libertà conobbe persettamente. Sì, Ascoltatori, Maria comprese; e conobbe tutta l'infinita grandezza di una divina maternità; vide, siccome ella accettandola sareb-> be stata Reina del Cielo; e della terra; che benedetta, e beata tra le figlie di Adamo l'arebbon detta, e celebrata le lingue di tutte le Nazioni, e di tutti i tempi, e di tutte le età, che infiniti prodigi avrebbe in lei operato l'Onnipotenza, e la Grazia per lei facendo le prove estreme l'una della sua forza, l'altra de'donis suoi; conobbe, sì, lo dirò arditamente col P. S. Agostino; conob. be tanta grandezza, ch' ella medesima non basterebbe a spiegarci ciò, ch'ella potè comprendere: (S. August.) Audaster dico, quod nec ipsa plane explicare potuit, quod capere poquit. Qual oggetto, Dio immortale, più capace a sorprendere, e- rapir seco a viva forza la volontà di una tenera Verginella? (S. Petr. Damian;) Taceat, & contremiscat omnis Creatara, dice il gran- Padre S. Pier Damiani, & vix audeat ospicere tanta dignitatis immensitatem. Non abbiaci persona al Mondo, non mente umana ed angelica, che sia ardita tenere un guardo incontro allo splendore infinito di tanta luce. Tu sela, o Vergine, mirar la pubi quest'ineffabile dignità, tu puoi conoscerla, tu puoi comprenderla, e mirandola, conoscendola, comprendendolà, tu ancora puoi esser libera a rifiutarla? Tanta gloria non può bastare a rapirti? Che pos'io dirvi, Uditori, per dirvi il vero, e none dirò commendare, ma esporvi no' suoi più semplici: termini la verità? Maria rimira a questo grande momento con un guardo d'indifferenza il più limpidò, e il più sicuro la gloria immensa, che le è proposta; e tanto lungi dal sentirsene rapir punto, ed alterare la libertà, che s'egli non li tolle trattato, che della grandezza sua pro-

pria, le lue parole convincono, ch'essa arebbela risutata. Oh valor dunque di animo maggiore assai di quella grandezza che comprende!

Ma non passiamo, Uditori, alla sua ammirabile volontà, prima di aver conosciu. to, quant'è possibile, l'altra parte del suo intendere sul grande mistero, che le è opposto.

Conosce Maria tutta la dignità di una Madre di Dio; mai nel tempo medesimo tutto il carico di una Madre di un Dio Redento. re. Eccovi ordin nuovo di cole, nuovo argomento di maraviglia. Conosce, che questo Dio, che le è proposto a Figliuolo, non ha a vestire le umane spoglie, che per vestir le sembianze di peccatore, e addosfarsi i peccati di tutti gli uomini. Conosce, che quel tenero corpo, ch'ella ha a formargli nelle sue viscere, non debbe estere, che il soggetto di una tremenda vendetta di un Dio offeso, e degli strazi della più barbara crudele tà di un popolo scellerato; che quel sangue innocente, che dalle proprie sue vene ella tramanderà alle vene di lui, debb'essere sangue di Redenzione destinato a versarsi sino all'ultima stila per salvezza dell'uman genere. Oh Dio! Qual serie funesta d'avvenimenti, e di colo si dipinge nell'animo di quella tenera Vergine troppo più vivamente, che apprello far non potessero le parole di Simeone, qualor le disse, che quel divino Fanciullo ch'egli presentava, sarebbe fato segno, e scopo d'infinite contraddizioni, e che la spada di un acerbo dolore le avrebbe trafitto l'anima da parte a parte. Quello è il prezzo di quel trono di David, che l' Angelo con parole non punto ingannatrici e da lei ben intese promette a questo divia Figliuolo. Quest'è il legittimo significato del nome di Salvatore, che le predice, che gli imporrà: (Luc. 1.) Vocabis nomen ejut Jesum. Oh Dio! Che carico! Che oggetti di grande orrore! lo pur dianzi: stupiva, come Maria potesse esser libera a rifiutare il suò consentimento all'infinita grandezza di una divina maternità; ora io stupisco altrettanto, com'ella fosse in istato di consentirlo al carico immenso di una divina maternità di un Dio Redentore. Qual grandezza per una Vergine divenir Madre di un Dio! Qual ca. rico per una Madre efferlo di un Dio povero, di un Dio ascoso, di un Dio perseguitato, di un Dio crocifisso! Eppure ella, che a tanta gloria si restò indifferente, forse che a tanto peso si spaventò? No Ascolta-

Entriamo omai nel più intimo del suo a-

nimo, entriamoci ardiramente, che già abbiamo scoperte le prime traccie, onde in qualche parte conoscerne la grandezza. L' argomento, Uditori, giugne ad essere dimostrativo; poiche io ragiono, e conchiudo fortemente così. Se a questi due grandi oggetti conosciuti persettamente, dignità di Madre di Dio, carico di Madre di Dio Redentora, la libertà di Maria se resto libera tuttayia a rifiutarli, o ad eleggerli; in lei dunque fu una virtù maggiore della grandezza dell'uno, maggiore della gravezza dell'al. ero. Se minor tolle stata, la gloria dell'uno dovea rapirla, il peso dell'altro doveva opprimerla. Se uguale, non avrebbe ella in guifa alcuna potuto determinarli: dunque è forza conchiudere, che su maggiore. Ma se èlcosì, a qual abisso di grandezza e di gloria innoltriam noi, Uditori? Ora io mi compiaccio di ragionarne ad animi così elevati; e sì pronti, che il mio patlare prevengono coi lor pensieri. Sostenetemi coll'attenzione non meno, che col favor vostro cortele, che tutto m'è necessario ad ispiegaro la verità de'più grandi pensieri, che ci abbiano su questo punto lasciato i Padri.

Il grande Alberto non dubità di afferire, che a questo maraviglioso momento di libertà l'animo di Maria così a Dio somiglià, e a lui si congiunse, che più non poteva s'ella non si faceva Dio stesso: (Albert. M.) In bas Annunciatione Sanclissima Virgo magis Deo conjungi non posuit, nifi siaret Deus. Vero altrettanto, che prosondo pensiero. Imperoc-

chè riffettete.

L'Incarnazione del Verbo a tutte le libertà umane, ed angeliche su proposta da Dio, siccome un Mistero a sperare, a credere, ad ' adorare. Ma a due sole libertà, miei Signori, su proposto ad eleggere. A quella del Verbo stesso, e a quella della sua Madre. Conobbe il Verbo tutta la dignità, e la grandezza della naturale sua gloria. Conobbe tutto il profondo di quella umiliazione infinita, a cui facendosi uomo sarebbesi suggettato. Eppur su libero a restarsi nel sen del Padre, o a prendere umana carne; perchè all'infinita virtù della divina sua volontà nè tanta gloria potea far forza, nè tanta pena. Ciò, che appresso l'Apostolo del Verbo stefso fact' Uomo maravigliosamente spiego con quelle grandi parole: (Ad Hebr. 12.) Pro-Posto sibi gaudio, sustinuit Crucem confusione contempta. Eccovi, miei Signori, l'unica libertà, a cui quella di questa Vergine giustamente si possa paragonare; poichè a viuna creatura su mai proposta ne una gioria sì somigliante a quella di Dio, ne un'umiliazione così imitante quella di un Uomo-Dio.
Dunque se a questo grande momento ebbe
Maria una libertà a due estremi sì grandi;
che altri non l'ebbe-mai, che Dio stesso,
ebbe un animo a niun altro paragonabile suoriche a quello di Dio: In Annunciatione, Sanclissima Virgo magis Deo conjungi non posuit,
nis sieres Deus.

Ma non temiamo d'innoltrare ancora plà addentro a cole così divine, che fide scoree di Scritture, e di Padri reggono, ed accompagnano il debole, ma fedel lume del nottro giustifirmo ragionare. Quali virtù, e quali grazie ebbono dunque ad affiltere a quelto grande momento di libertà all'animo di Maria, se tanto ebbono a somigliarla a Dio stessor L'Angelo le comprese in quelle grandi parole: (Luc. 1.) Gratia plena Dominus recum. Voi, o Vergine, siete piena di tanta grazia, che io usato a vedere il volto stesso di Dio, riconosco, e ravviso nel vofire anime le sue vere sembianze, e l'immagine più persetta, ch'io mai vedessi di lui, veggo in voi, ed adoro: Ave gratia plena, Dominus tecum. Pienezza di grazia, dicono i Padri, non già folo di sufficienza, quanto era richiesta alla sua dignità, siccome ottennero gli altri Santi, che di grazia nella divina Scrittura si dicon pioni, perchè tanta ne ebbono, quanta allo flato, e ministero loro si conveniva; ma pienezza di prerogativa, che per parte della grazia medesima dice abbondanza inestabile d'egni maniera di grazia a niun' altra pura creatura non conceduta giammai: (S. Bonav.) Virge plena fuit, il Serafico Bonaventura, Virgo plena fuit plenitudine prerogative; reliqui Sandi plenitudins sufficientie. Pienezza di grazia, per cui di fatto ella meritò veramente, che Dio in sei tanto si compiacesse, che fu sola degna d'essure da Dio eletta a Madre del suo Figliuolo. Così col P. Sant' Agostino parlarono poi le Scuole innottratest sino a riconoscere in quella Vergine non pure un merito congruo, ma di più ancora condegno d'una divina maternità.

Ma credereste? Io di buon grado mi serro quest' ampia via, che i Teologi aprono al mio parlare, vago di dirvi cose per mio avviso più grandi, eppure più intelligibili. Imperocche, quali surono i movimenti, o Signori, che nell'animo di questa Vergine piena di tanta grazia, a cui Dio in questo grando momento assisteva così presente, destarono le parole dell'Angelo? Chi'l crederebbe, se l'Evangelio non ne facesse sicura sede? Qui-

vi è scritto dall'infallibile verità, siccom'ella all'Angelico favellare si conturbò, e penfava, se a lei potessero convenire le sue patole: Quæ cum audisset turbata est, los cogitabat qualis esset ista salutatio. Questa turbazione, o Signori, questa sospension di Maria è quella, di che io stupisco, e ch'io vi prego di voler meco conoscere perfettamente. Imperocchè che turbazion su cotessa, e don.

de nacque mai?

Ella non fu turbazion di timore della presenza dell'Angelo, il quale tutto altramente da quello, che già apparito era a Daniele, terribile, e folgorante qual bronzo di vivo tuoco animato, (Dan. 10.) species æris cun. dentis; a lei appariva, siccome a Reina, e Signora sua nell'atto di venerarla, e adorar. la. Non su turbazione di disfidenza, ovvero di poca fede, perch'ella sendo piena di grazia, nè di quella della più viva fede non po. tea certo mancare. Non fu turbazion d'ignoranza, perchè affistendola Iddio presente più che ad altra pura Greatura mai non fa. cesse, assai più conosceva, e intendeva delle parole di Dio, che quell' Angelo Resio, che le portava. In una parola questa turbazione non tu una debolezza, non fu un diferco, che error farebbe, ed empietà sospettarlo; su una virtù, effetto di quella grazia, di cui era ripiena, spiratale da quell'augusta Divinità, che assistevala: Ma qual virtù fu cotesta turbatrice dell'animo inalterabile di Maria, e destatrice nella serena sua mente di così fisi pensieri? (Luc. 1.) Turbata est in sermone ejus, & cogitabat qualis esset istasa-lutatio. Ah ch' ella su, miei Signori, la più inestabile, la più prosonda, io non so come altramente chiamarla, la più divina umiltà. Si, Ascoltatori, Maria conobbe, intele, sperò, e credè il mistero, che l'Angelo le proponeva; ma-non potè nè conoscerlo, nè iperarlo, nè crederlo senza-vedero l'esaltazione infinita, che Dio faceva di lei non solamente eleggendola a Madre sua, ma abbandonando alla sua elezione, o alla sua libertà l'adempimento di così grande mistero. Oh gran Dio! Sarà dunque in mano di una voltra creatura concedervi, oppur negarviun essere, che domandate? Il più grande di tutti i voltri misterj dovrà dipendere dalla mia libertà? Quindi la turbazione di un'estatica maraviglia, quindi i contrari pensieri, l'uno. rappresentante l'immensa sua dignità, l'altro il nativo suo nulla; l'uno pieno di viva luce, l'altro di dense tenebre; l'uno innoltrantesi in un abisso di gloria, l'altro in un ahisso di umiliazione: Turbata est le cogitabar qualis esset ista salutatio. Così sulle dota trine dei Padri Origene, S. Lorenzo Giustiniano, Bonaventura, e molti altri, il dotto Lirano: (Lyran.) Nibil enim mirabilius estvere bumili, quam sui exaltatio.

Eccovi, s'io non erro, o Signori, scoperta già la radice della libertà di Maria su l' uno, e l'altro de'due oggetti propostile, io dico sulla grandezza della divina Maternità, che nulla non la rapì, e sul carico di una divina Maternità di un Dio Redentore, che ad opprimerla non bastò. La propria grandezza offertale non la rapì, perchè trovò nell'animo di questa. Vergine un'umiltà più profonda; che alta non era la grandezza medesima. Il carico non l'oppresse, perchè questa stessa umiltà soggettandola a Dio colla dipendenza la più inviolabile che fosse mai, e in Dio solo sacendola confidare, se suo turto il valore dell'onnipossente Divinità. Ohvirtu che in una tenera Vergine produr potesti quella medesima libertà, che nei Verbo eterno di Dio produsse la sorza immensa dela la Divinità, tu dunque, che pure in Dio esser non puoi, tu fosti, che questo maravigliolo momento, facelli, l'animo di una sua creatura il più imitante, che fosse mai, la divina grandezza. In bae Annunciations, ripetiamolo francamente, poiche lo abblam dimoltrato, in hac Annunciatione beatissi na Virgo magis Deo conjungi non potuit, nist feret Deus.

Un solo dubbio può rimmervi, o Signori, a cui parmi dover soldisfare. Se Maria canto conobbe del Mistero propostole, perchè richiedere l'Angelo del modo, con cui si sarebbe adempiuto? (Luc, 1.) Quemedo fiet istud? Perché mostrarsi così gelosa della sua verginità, quali temesse di perderla? Quemodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Ignorava Ella la Profezia d'Isaia, che Vergine sarebbe stata la Madre del Figlio di Dio? (Isai. 7..) Ecce Virgo concipiet, in pariet filium? E s' Ella non l'ignorava, perchè richiederne? Perchè volerne dall'Angelo una sicurezza si espressa, e si confermata? Spiritus Sanctus superveniet in te, & virtus Altissini obumbrabit tibi? Voi giustamente opponete: ma io certo spero, che chiaramente risponderò, se prima mi consentite un momento brevissimo di ripolo.

SECONDA PARTE.

So, Ascoltatori, che alcuni ancora tra i. Padri benchè consentano a Maria ciò, che è di è di cattolica verità, e cognizione, e fede della sustanza del Mistero propostole, non le negano questo dubbio intorno al modo, con cui adempiere si dovesse, e a somma gloria di lei volgendolo, dicono, ch'ella era così disposta da voler anzi esser Vergine, che non Madre di un Dio: Masuit Virgo esse, quam Mater. Piacemi la lor sentenza per ciò, che spiega di libertà in questa Vergine, e per ciò, che contiene di ammaestramento a sedeli su l'alto pregio d'un' intatta Verginità; ma io vi consesso, che appagare non può il mio spirito per ciò, che consente di dubbio in Maria su un punto sì celebre, e conosciuto da tutto-il popolo Ebreo: Ecce Virgo

concipiet, & pariet filium.

Persona alcuna per mio avviso non ha meglio spiegato quello mistero di Alberto-Magno, sostenuto non meno dai Padri, e seguito da infiniti Teologi. Miria, dic'egli, niente non ignorò di quanto effa domando all'Angelo. Non ignoro, che Vergine doveva essere la Madre di un Uomo Dio, che questo mistero doveasi adempiere per opera dello Spirito Santificatore, che così era richiesto alla gloria di un Divino Figliuolo, e di una Madre di un Dio. Ma perchè dun que domandar ciò, ch'ella non ignorava? (Albert. M.) Fuit boc divine dispensationis, ut nobis mysterium omas innotesceret. Per quella ragion medesima, dice Alberto, per cui Cristo Dio volle ricevere là nell'orto parole confortatrici, quantunque nessun conforto recare non gli potessero, che non avesse egli in se stefso. Questa su una divina dispensazione, che noi diremmo provvidenza di Dio tenuta pressoche in tutti i più essenziali misteri del Verbo incarnato, provvidenza per dichiarare partitamente ai Fedeli questi misteri medesimi, e farne lero co. noscere le circostanza più grandi. Ora la verginità della Madre era un punto tanto essenziale della nostra Religione, quanto non pur l'esterna, ma l'interna passi-bilità del Figliuolo. A dichiararci peròle vere pene di un Uomo Dio, che internamente patisce, un Angelo conforti la tristezza di Cristo, che pur è l'allegrezza di tutti gli Angeli; e a dichiararci l'inviolabile verginità della Madre, un Angelo a parte a parte ne la instruisca, quantunque ella stessa potesse esserne agli Angeli così maestra, come a tutte le creature ne fu l'esempio: Fuit hoc divinæ disparsationis, ut nobis ingsterium omne inno-

resceve. Eccovi ogni dubbio già sciolto, edeccovi in questa Vergine ana libertà manifesta, e già entrata a trattare i misteri di Dio con una provvidenza imitante la divina sua volontà.

Or che più tardi, o Maria, sotten-tra leggiadramente a pregarla S. Agostino, che più ritardi il tuo sospirato con sentimento? ) (Luc. 1.) Ob. beata: Maria seculum omne captivum tuum-deprecatur assensum: te apud Deum mundus suæ sidei obsidem secit. Se dalla tua umiltà non può ottenerlo las gloria della tua propria grandezza, certo la tua pietà non può negarlo alle lagrime, e alle preghiere di tutto l'umano genere prigioniero. Porta, o Vergine pietolissima, porta uno iguardo nel sen d'Abramo, tutti a te sono rivolti i Patriarchi, e i Proseti, che solpirano da tanti secoli questo felice momento della promessa speranza. Mira i mali, che tutta opprimono l'umana gente, che di te sola sperano ora ricevere fine, e conforto. Osserva l'impizienza dell' Angelo, con cui ragioni, che quella di tutti i beatisimi spiriti rappresenta. Mira infine Dio stesso, che te avendo siccome unica figlia prediletta, ed amata, non vuole più ritardare a farti fua Sposa, e Madre. Noli morari Virgo, nuncio festinanter responde verbum, & suscipe filium, da fitem, G senti virtutem. Virtu, che fecondi un intatta Verginità; virtù, che a un Dio Padre faccia servo, e adoratore un Dio Figliuolo; virtu, da cui un Dio Figliuolo un esser nuovo riceva, essere di Salvatore; virtù, per cui lo Spirito della Carità autor si renda di un Uomo-Dio; virtu, per cui ha vinto l'Inferno, salvato il Mondo, e il più grande de' misteri di Dio sopra la terra si adempia: Da fiden, & senti virtutem. Adempimenti, Uditori, che quanto più grandi furono, e d'ineffabili laudi fuggetti immensi, tanto più esaltano quel momento di libertà, da cui dipenderono, che solo sino a quest'ora ho sudiato di celebrare -

#### ALTRA SECONDA PARTE.

Detta in Venezia nella Chiefa Ducale di S. Marco nell'Anno 1942.

Nell'atto, in che a voi debbo volgere le mie parole, Serenissimo Principe, volgo non meno un guardo alla pubblica Maesta, che non mon pur l'animo, ed i pensieri, ma questi stessi occhi miei occupa in questo luogo, e riempie del suo splendore. Posso io forse con questo sacra carattere, che qui sostengo a presenza cotanto augusta disanimarmi, o non anzi degg'io da così alto savore sentitmi acceso di valor nuovo, e sopra me stesso alzato? E che può egli avvenire per un Ministro dell' Evangelio di più glorioso al suo Ministero, che vedersi condotto a properre le sante leggi ad Animi invitti, e sovrani, che delle vere virtudi il sommo pregio comprendono, e la non caduca grandezza; o di più lieto al suo zelo, che vederne sul trono altamente risplendere la religione, e dominar la pietà?

Che se la forte impressione di questi affetti, che l'animo mio forprendono, può lasciar luogo ad alcun' altra riflessione più stret. ta al suggetto del mio parlare, a quale altro Principe più giultamente, che a voi poss'io proporre l'esempio della libertà di Maria, ch'effere non può argomento della vostra i-Rruzione senza esserlo a un tempo di tutta la voltra gloria? Qrest'augusto Senato, questi supremi Ordini, questi vonerabili, e sapientisfimi Magistrati, questa chiarissima, e sioreneistima Nobiltà m'istruiscono, e mi ricorda. no della più intera, perpetua, gloriosa in-violabile libertà, che nel corso di tutti i fecoli abbia lino a quest'ora veduto giammai il Mondo. E'egli possibile, Ascoltatori, che dal primo suo nascere sino al faustissimo presente giorno siali ella tanto gloriosamente serbata, s'ella sossenuta non fosse da tal virtù, che io dico imitatrice perfetta della libertà di Maria? Virtù, che nè i grandi proposti prem) poteron mai ad ambizion trasportate,

nè le grandi difficilissime imprese opprimere di alcun timore.

Eccovi, ardisco dire, una giusta misura della vostra grandezza, che ad altri convenire non si potrebbe suorchè a voi soli; ma che dividere non si può dal più sacro, e più alto suggetto della vostra istruzione. Ambizione, e timore due estremi oppossi ugualmente alla sibertà di un animo grande, e cristiano. L'uno il suggetta ad essere trasportato, l'altro ad essere oppresso: ma che vincere non si possono senza una virtù maggiore assai delle più alte speranze, maggiore assai delle più difficili imprese.

Che largo campo di vera gloria per voi, che perpetuo argomento di vera laude ne' chiari Passi degl'incliti vostri Passi! Ma io comprendo, che se l'aprirlo è del suggetto, di cui vi parlo, nè di me, nè di questo luogo è lo scorrerlo. Che se a me gloriosa sarebbe l'orazion mia di verità illuminata, e d'ogni adulazione lontana; nè l'ascoltarla esser potrebbe assai caro alla vostra moderazione, nè il compiacervene degno assai della vostra grandezza.

Chiuderò dunque il mio parlar rifletten, do, che se a Dio piacque, sono già tanti secoli, costituire quest' Augusta Repubblica nel gran giorno della più ammirabile Liberatà, che in una pura creatura vedesser mai il cielo, e la terra, siccome su la libertà di Maria, ha non meno diritto d'esigere da' vostri animi quella grandezza, e arduità di viratù, che formandone l'imitazion, ne ha formate sino a quest'ora, e immortalmente ne formerà nella successione di tutti i tempi la vostra gloria.

# PANEGIRICO

PER LA TRASLAZIONE SOLENNE

DE SACRÍCORPI

## DEI SS. MM. FERMO, ERUSTICO

FATTA IN VERONA NEL SETTEMBRE DELL'ANNO M D C C L I X.

Oss ipsius visitate sunt, im post mortem prophetaverunt.

Eccl, c. XLIX, v. 18.

L prime volger, ch'io fo, da questo luogo uno sguardo a quell' Altare, e a quell'Urna, parte venerabile monumento d'antica Religione, e parte recente opera della magnifica Pietà vostra, nobilissimi, e sedelissimi Veronesi; al risuonare, ch'io sento per gl'inni vostri devoti i santi nomi immortali de'due incliti Martiri Fermo, e Rustico, alla cui splendida traslazione quello è terzo giorno solenne, e sacro; a quest'insolita, e 'dissola frequenza di tutti gli Ordini, e alla fiducia, e alla fede, che dal nativo candore de vostri animi leggo su' vostri volti dipinta, parmi oggi non meno veder disceso su queste preziose ceneri, che quì adorate, novello spirito, che animandoie, e ravvivandole dia loro fuono, e virtù, di taumaturga, profetica, sovrana voce ma. ravigliosa. Voce, che fattasi lor viventi sin da' primi secoli della Chiesa (A.D. 303. Ift. Deplom. Ed. Mant. pag. 302., tum Ver. Il-lustr. part. pr. lib. 7. col. 164) per queste vostre contrade altamente sentire, desso lo stupore, la fede ottenne, ed operò la salute di questa carissima Patria vostra. Voce, che non si tacque per la lor morte, ma dalle sponde, e dall'acque del real vostro fiume, che tinte andarono del loro sangue, levandosi fino al Cielo, le divine misericordie sopra di voi implorò, (Ift. Diplom. post. Pass. Ss. Firmi, & Rustici pag. 311., & seq.) e piobbevi largamente. Voce, che non distanza di lontanissime terre, non obblio di voracissimi tempi, non fragore di fortunosi mari interposti nè ammutolir non poterono, nè rintuzzare, sicchè da barbari remoti lidi

Affricani sin quà non giugnesse constantemente questa fedele, e memore voce loro; e a questa Città non altramente, che ad unica 🕝 ed amatissima Patria loro gridando sempre , e anelando, non senza molci prodigi non ottenesse, che finalmente ci fussero restituite. Voce, che dall' oscuro sotterraneo Tempio. e dall'acque, in cui, compiuto è già il second'anno, (memoria acerba) giacquer tommerse, nè però offese la Dio mercè, ne vostri pietosi animi risuosò, e a farne questa magnifica, e solennissima Traslazione, vi fece prender magnanima, e pubblica riseluzione. Voce per ultimo, che a me non meno in questo punto medesimo, in ch' io vi parlo, da quell'Altare, e da quell'Urna partendo si fa sentire, ed oltre ogni costume i pensier miei sollevando, a nuovo genere di parlare da me non prima tentato mai. mi anima, e mi conforta. Imperocchè, Ascoltatori, sendo io quà venuto con animo di celebrarvi i meriti, e le virtù de gloriofilsimi Martiri, che quì adorate, sentomi tutto altrove la mente volgere, ed il parlare, e non a tesservi un'Orazion panegirica, ciò, che assai altre volte mi è convenuto di dover fare; ma in quella vece mi sento spinto, e invagnito I tenervi un' Orazione profetica, ciò, che altra volta, per dire il vero, non feci mai. Non vi sorprenda, Uditori, la novità, o l'ardimento del pensier mio, perchè quantunque io desideri sopra modo rispondere all'insolita magnificenza di questa grande Solennità con insolito, ed alto genere di parlare, non faprei mai rifolvere tenerne alcuno, che non avesse compagno al

fianco la chiarezza, e la verità. Piacemi dunque intendere di questi Martiri riguardo a Voi le divine parole dell' Ecclesiastico, ch' egli pronunziò del Patriarca Giuseppe ri. guardo al Popolo d'Ifraello: Offi ipfius visitata sunt, & post mortem prophetaverunt. Voi visitate oggi con molta sede, piissimi Veroness, e con molta Religione onorate queste Ceneri, e queste Osta: Ossa ipsorum wisitata sunt; Ed io sono per dimostrarvi, che quelle Ceneri, e quelle Ossa prosetarono veramente, e profetano tuttavia: Et post mortem prophetaverunt. Quali sien dunque coteste loro ammirabili Profezie, di quanta gloria per essi, per voi di quanta speranza, sarà il suggetto di tutto il mio ragionare, che tanto più volentieri io seguirò, quanto i valorosi Oratori, che preceduto mi hanno in questo luogo d'onore, dei meriti della lor vita, e di quelli della lor morte nè ofcurità non possono aver lasciato ne' vostri animi, nè desiderio. Incominciamo.

( Apud. Eftium, Malvend. Tirinum, & Int. passim in Eccli. c. 49.) In tre diverse maniere spiegano i Padri, o Signori, questa virtù profetica, onde l' Ecclesiastico l'ossa, e le ceneri del Patriarca Giuseppe, e altrove del Profeta Eliseo altamente onorò. (Ecsli. cap. 48. vers. 14.) Udite, e comprendete la lor dottrina. Prima maniera di pro, fetare, inlegnano elli, è la virrù operatrice di prodigi, e di grazie, che con espressione bellissima nella Scrittura dicesi Profezia; perchè siccome è de' Profeti rivelar cose al naturale avvedimento nascose, così è de'veri miracoli operati da' Santi morti, manifestare la santità, ed il poter di uno spirito, a cui non può aggiugnere per umani argomenti l'umana mente.

Seconda maniera di profetare, è la virtù adempitrice di alcuna cosa, che vivendo i Santi predissero; il cui adempimento dicesi Profezia, perchè dimostra, che predicendola furono Profeti veri.

Terza maniera di profetare, egli è predir formalmente per lo culto medesimo, con che si onorano le loro spoglie, la propria gloria, e la selicità delle Genti, per cui sono così onorati. Tre maniere di Profezia esattamente distinte dalla dottrina de' Padri, ch'io vi prego tosto conoscere, miei riveriti Uditori, quanto si convengano veramente alle ceneri, e alle ossa di questi invittissimi vostri Martiri, che venerate.

E per ciò, che alla virtù s'appartiene operatrice di prodigj, e di grazie, ch'è la prima divisata maniera di profetare, fu già osservazione bellissima di S. Pier Damiano, che suole Iddio esserne a' Santi morti più liberale, che non ad essi medesimi viventi ancora. Così Eliseo, dice il gran Padre, qualora vivo risuscitò il figliuol della Vedova sconsolata, gli su bisogno accorciarsi, e a gran fatica adattarsi a ciascuna di quelle piccole membra fredde, ed esangui: ( IV. Reg. IV. 34., 6 seq.) laddove morto ravvivo in un istante un cadavero però solo, che su gittato colà per caso, dove, le sue ceneri riposavano. (IV. Reg. XIII. 21.) Così Addo Proseta ricordato nel terzo libro dei Re, (III. Reg XIII. 24. 28.) che vivo di Samaria tornando fu da un Lione tra via uccilo, morto da quel Lione medesimo fu rispettato, il qual vincendo la natural ferocia, e la fame, tanto nol divorò, nè oltraggio alcuno gli fece, che anzi si restò in atto mansueto, e pio a guardarne, e a difenderne l'esangue corpo: Ut verum fatear, quod in carne viventibus Sanctis minime contulit, boc sepe divina dispensatio mortuis prorogavit (S. Petr. Danian. in Viea S. Ruffini apud Surium lib. 8.

Oh venerabili gloriose spoglie di Santi, care ceneri preziose de'nostri Martiri, che qui tra noi riposate, quando mai questa virtù taumaturga, anzi questa voce prosetica manisestatrice alle Genti della santirà degli Spiriti, a cui già suste sidati alberghi, si tacque, o il chiaro suono de' prodigi vostri cesso! Appena su le sponde del vicin siume per voi allora crudeli, restaste esangui, che cominciaste a prosetare così.

Aveva, Uditori, il foresliere Tiranno, che di que giorni a ricordare funesti su quese felici Terre signoreggiava, fatto severo, e inviolabil divieto, (Pass., seu Acla Mell.) che a sunti corpi de Martiri non susse dato l'onore d'alcun sepolero, ma sì che a corbi, ed a'cani lasciati fussero a divorare. Cajo Ancario, che io sospetto Cittadin voilro, perchè quantunque non ancora fedele, uomo cortese, e pio, il quale parecchi giorni ospite, e guardian loro era stato, e testimonio della loro virtù, n'andò la notte con due congiunti di fermo per custodire, e guardare da nuove ingiurie i tronchi giacenti Corpi dei Santi. Quand' ecco sette sconosciute persone di grave aspetto, e venerando apparire, le quali dicendosi andar per merci, entro bianchissimi panni lini raccolgono con gran rispetto, ed avvolgono le sacre spoglie, e sopra ornato, e comodo letticello adagiatele del caro pelo lietislime partono salmeggiando. I tre compagni le seguono con maraviglia, finche vedutele su altera nave salire, su cui non era per avventura a mortal uomo permesso di metter piede, vider non meno dileguare ogni cosa dagli occhi loro, e ben sospettando, che piucche uomini sussero que rapitori pietosi, a questa Città tornarono impazienti di prosessar quella sede, per cui avevano veduto i corpi dei Martiri così onorati.

Fu dunque prodigio vero, Uditori, che questi Corpi al furor di Anolino, e a queste Terre sottrasse; prodigio, che sino-a'lidi della loutana Affrica li trasportò; prodigio, che in quelle straniere terre con molto onor li ripose, e per lo corso di secoli li serbo intatti; prodigio, che colà fossero per l'implorata, e ottenuta salute dall'insanabil Gaudenzio riconosciuti, e scoperti, è quinci a Capo d'Istria patria del giovane liberato solennemente portati; prodigio, che quivi salvi dall'invasione de barbari alla sicura Triesse sossero d'assari prodigio, il trionfale ritoranzi serie d'assari prodigi, il trionfale ritor-

no, che fecero a questa Terra.

Rappresentate vi all' animo, Ascoltatori, que'chiari giorni lietissimi, che per quantunque di molti secoli da noi lontani segnati surono di così plendidi fatti, e di tanto autorevoli monumenti, (Hist. transl. apud Maff. Ist Dipl., ubi supra.) che nè la Critica più severa, e dirò ancor più nimica non potè mai oscurarli, nè cancellarli dagli animi tarda dimenticanza; io dico quando il santo vostro Pastore Annone, anzi tutta la benemerita moltitudine de' vostri fedeli Avi, i Santi Corpi a gran satica, e a gran prezzo ricuperati qui ricondusse, e nell'infigne Bafilica fino da giorni di Cossantino a Nomi loro inalzata, (Biancosini Notiz. Stor. delle Chiese di Verena lib. a. p. 588. Ed. Ver. 1752. e /pesso altrove) quali a certo presagio di quella dissata sorte li collocò. Come allora tra gl'inni, e i plausi festosi d'ogni ordine, d'ogni età, d'ogni condizion di Persone, accorse, e affoliatesi ad incontrarle, a riceverle, ad onorarle, le taumaturghe Ossa per ogni guila di prodigiosa beneficenza profetarono piucchemmai! Appena un'alta voce improvvisa franca, e fedele si levò in mezzo a quel mare di Popolo ondeggiante, e feflante. Deh se voi siete dessi, gridando forte, se queste sono nel vero le vostre spoglie, gloriosi Martiri Fermo, e Rustico, ridonate a quest'intermo d'immedicabili sebbri la sanità che a quell'istante medesimo il misero su sanato. Questo primo prodigio su quasi segno di tromba, che ogni maniera di grazie chiamò dal Cielo, e ogni cose di mali da questa. Terra abandì.

Bello era, Ascoltatori, il vedere la moltitudine di clienti, e d'infermi in varie guise imploranti la mercè loro. Quinci dogliose madri levanti al seretro prodigioso de' Martiri i pargoletti languenti, quindi pietofi giovani alle facre Offia scorgenti, e guidanti per mano i padri o ciechi, o storpj, o mutoli, o assiderati, o per altro malvagio morbo compresi, spiranti appena, Quand'ecco al suono de' fanti Nomi invocati, quelli scherzar giulivi nel seno delle lor madri, questi sciogliere la muta lingua, gli uni aprir le spente pupille, gli altri far prove d'insolita robustezza, tutti levare al Cielo confufe grida di giubilo, di maraviglia, di lode, di gratitudine, e le valli, e le sponde dell' alto fiume fuonarne, e i vaghi colli, e i vicin monti eccheggiarne, e rispondere lieta. mente. Ben si convengono a questo tratto, Uditori, le più vivaci espressioni prosetiche di Davidde: ( Pfal. CXIII. 7. 8. ) Montes exultatis ficut arietes, & colles ficut agni o-vium. A facie Domini mota est terra, a facie Dei Jacob. La Città tutta consecrando in quell'atto un gentilesco costume si coronò, e a segno di vittoria, e di sesta ogni liberal fronte, ed ingenua di trionfale ghirlanda comparve adorna.

Le quali cose, Uditori, non descrivo io già, probabilmente pensando, o immaginando per estro di servida fantasta, ma sì descritte io le leggo nell'antichissimo documento appresso gli Atti della passon de due Martiri pubblicato dall'altretranto pio, e sedele, che dotto, e critico Cittadin vostro di tutta la gloria vostra recente, e antica benemerito sovranamente, (Marchese Scipione Massei) che tanto più volentieri io ricorne da questo luogo, quanto a gentili, e magnanimi spiriti, siccome i vostri, discreti, e nobili Veronesi, cara è la memoria del benefizio, a cui rimproverar non si possa mancanza alcuna di gratitudine.

Sebbene a che venir ricercando memorie feritte dell'antica beneficenza, che quì profusero l'ossa di quessi Martiri, se la costanza perpetua di quessa stessi prodigiosa beneficenza ne ha impresso altamente ne vostri animi una vieppiù autorevole, anzi infassibile tradizione? Il lungo uso di trovar quì nella possente, e pietosissima protezion loro una sicura disesa di tutti i mali e una sonte inesausta di tutti i beni, tolto ha alla viva siducia de nostri voti, e alla prontezza delle benesiche grazie loro la maraviglia. Non

aven-

avendo noi a temere mercè il pietoso, pacifico, e felicissimo reggimento della Repubblica sapientissima, che ei governa, altro disastro pubblico suori di quello delle stagioni, e dei tempi, a cui non' è forza umana, nè provvidenza, che polla fare contralto, noi quì facciamo ricorso da tanti secoli coll'esperienza perpetua di ottenerci provvedimento. Se pioggie importune inondano i nostri campi, o troppo sereno Gielo minaccia d' inaridirne le messi, voi qui ci udite pregarvi, possenti Martiri Protettori, di levar alto nell'aria la voltra voce, e quando chiamar dall' Austro le nubi secondatrici, quando dall'Aquilone i venti serenatori. L'effetto risponde tosto alle speranze nostre, ed ai voti. Del qual costante prodigio confermato tra noi dall'esperienza lunghissima di tante età, io non saprei, divoti, e saggi Uditori, come altramente spiegarvene la grandezza, e la gloria, che ricordando quelle divine pa. role, con che già Dio presso Giobbe il poter suo celebrando la debolezza dell' uomo rimproverd. (Job. XXXVIII. 34. &c.) 'Numquid elevabis in nebula vocem tuam, & impetus aquarum operiet te? Potrai tu forse levar la voce fino alle nubi, e o aprirle in torrenti, o scioglierle, e diradarle, come ti piaccia? Sai tu i sentieri, per cui l'infocata luce si sparge, e dividesi su la terra l'ardore estivo? Per quam viam spargitur lux, ily dividitur æstus super terram? Chi diede il corso alle pioggie rovinosissime, e segnò al risuonante tuono la strada? Quis dedit vebementissimo imbri cursum, & viam sonantis tonitrui? Avrai tu forza a congiungere le vaghe Pleiadi scintillanti, o a dissipar la carriera del tardo Arturo? Numquid conjungere valebis micantes stellas Plejadas, aut grum Arcturi poteris dissipare? Manderai tu folgori annunziatrici di larga pioggia, e richiamandole a senno tuo il nuvoloso Cielo serenerai? Numquid mittes fulgura, & ibunt, & reverentia dicent tibi, adsumus? Se tanto / puoi, Dio conchiude, confesserd, che la tua destra ti può salvare, anzi di fatto salva le Genti, che tu proteggi: (Job. XL. 9.) Et ego confitebor quod salvare te possit dextera sua.

Forte, ammirabile, divina conchiusione, Uditori, ma che conviensi alle Ossa, e alle ceneri di questi gloriosi Martiri, sì veramente, che non per propria loro virtù, ma pet divino savore, s'intendano operare i prodigi quì ricordati, che tutti esse operarono, e d'operare non cessano tuttavia. Quest'è, ch'io dico coi Padri, anzi coll'espressione di Dio.

profetar proprio dei Santi morti, post mortiem prophetaverant, manifestando la fantità e'l poter degli spiriti, le cui spoglie onora Iddio d'essacia, che ben si dice nella Scrittura eloquenza profetiva portentosa.

Dove riflettete di grazia per un momento, Uditori, allo splendore di questa gloria del Santi rimpetto a quella dei Re, dei Principi, dei Capitani, dei Grandi morti del Monda. Giacciono in un perpetuo silenzio nelle lor tembe color, ch'empierono un tempo del grido loro la Terra tutta. Indarno ne' lor superbi Mausolei l'arte di Maestri scalpelli esprimendone in mille modi gi'illustri pregi, e le imprese, indarno l'adulazione delle iscrizioni magnifiche incise in bronzo, od in marmo, vorrebon fare eloquente almeno la lor memoria. Muta è la tromba di quella Fama, o di metallo, o di sasso, che par nell'atto di celebrarne le glorie, e il nome. Fredde, e inaridite sono le lagrime di quella Pietà langeente, che fa sembianti di piangerne l'amara morte. Debole, ed impossente la mano, e il braccio di quell' altera Fortezza indarno d'elmo, di feudo, di lancia armatas La solitudine, l'abbandono, ia dimenticanza, e l'orrore sono le sole Guardie, dirò così, che a custodir si rimangono le mute ceneri dei Re, dei Principi, dei Grandi morei del Mondo.

I Santi soli son quelli, che morti ancora parlano dalle lor tombe, e la voce profetica de lor prodigi spargono chiaramente per l'Universo. A questi preziosi avanzi delle sor spoglie sanno però concorso i Popoli adorateri, che sentono questa voce; però gli onorano; però gl'invocano; però non cessano di osterir loro preghiere, e doni, incensi, e voti: Ossa ipsorum vistata sunt, in post mortem prophetaverunt.

Ora parendomi avere assai dimostrato, quanto a queste sagrate spoglie de' vostri Martiri convengasi veramente la prima divisata maniera di prosetare, cioè la virtù operatrice di prodigj, e di grazie, pregovi di conoscere quanto non meno si convenga lor la seconda, cioè la virtù adempitrice di quegli avvenimenti, ch'essi in alcun modo predissero. Rinovatemi l'attenzione.

Ragionando del Patriarca Giuseppe, di cui propriamente su detto per l'Ecclesistico, che l'ossa sue profetarono dopo morte, confentono gli Spositori, (Estius, Tirin., Gordon., de Int. passim bic.) ed i Padri, che ciò intervenne, perchè adempierono la Profezia, che il Patriarca medesimo satto avea

Digitized by Google

morendo, con quelle celebri sue parole; (Gen. c. ult. v. 24.) Deus visitabit vos: asportate ossa mea vobiscum. Sendo dunque avvenuta, dice cogli altri il Menocchio, così, com'egli predetto avea, e l'uscita del Popolo dall'Egitto, (Exod. XIII. 19.) e la traslazione con essa delle sue ossa, queste ossa medesime dichiararono, ch'egli era stato Profeta vero: Nempe, quia cum junta ejus prædictionem, & exitus ex Egypto, & ossium ipsius elatio satta sit, ipsa ossa declaraverunt eum verum suisse Prophetam.

Io vi confesso sinceramente, Uditori, che le antiche Memorie non hanno a noi tramandato parole alcune profetiche di questi Santi, delle quali io possa farvi quì chiaramente conoscere gli adempimenti. Ma in quella vece parmi, che a fatti stessi, più illustri, a più indeschili delle parole, sidasse iddio le

e più indelebili delle parole, fidasse Iddio le lor Profezie, e vestisseli di circostanze tanto maravigliose, che due grandissimi avvenimenti profetassero per se medesimi, l'uno, e l' altro persettamenue adempiuti. Profetarono la Religion vostra fedele, piissimi Veronesi, e la costante loro per voi amorissima predi-

lezione.

Io dico circostanza di fatto profetante la Religion vostra, Uditori, lo averli Iddio non senza tracce pietose assai di specialissima Provvidenza a questa Città mandati unica-mente per comperci il lor Martirio. Poichè nel vero se il sangue de Martiri è per se stesso seme di Gristiani, non su chiarissima Profezia della fede, che qui savebbe tra voi da questo seme vivifico pullulata, il sangue loro versato su questa Terra. Alla qual Profezia quante circostanze si aggiunsero, che vieppiù chiara la resero, e più stupenda? Non era questa, Uditori, la loro Patria, nè questa Città non era il Paese del lor foggiotno. Qui non dimorava il Tiranno Massimiano, nè il crudo Ministro suo Anolino, che i Confessori di Cristo perseguitarono. Furono stretti in catene, tratti in giudicio, accusati, e condannati non già in Verona, ma sì in Milano, (Ad. MM.) dove l'ordinario corso delle umane cose avria chiesto, che consumata susse, e eseguita la loro condannazione. Fu dunque di verità in tutto strano, e fuor dell'ordine connaturale, che fussero in quella vece a questa Città condotti, dove allora non erano, com'era la condizione de' primi tempi tuttavia tenebrosi, (Prime Memorie Cristiane di Verone degli Atti di questi MM.) che pochi assai i Fedeli, (Mass. Ver. Illustr. Part. I. l. 7 col. 164.) che il Santo Vescovo Procolo in solitario suogo nascosto reggeva nascosamente. Ora a quella guisa, Uditori, che seme ottimo recato altrove, e a buona terra racco mandato promette per se medesimo lieta messe, e tanto più, quanto più larga, e benesica oltre ogni cossume sia quella mano, che lo recò, e che lo sparse; così il sangue tra voi versato di questi Martiri promise per se medesimo, e profetò la selice propagazione tra voi della divina Religione, per cui sa sparso.

L'adempimento della qual Profezia, che dall'Epoca lontanissima della lor morte sino a questo giorno medesimo, in ch'io viparlo, è il più manifesto, e il più splendido, che fosse mai, se piacque a Dio rivelarlo ai due Martiri invitti per soave conforto non meno delle lor pene, che della lor carità, com'è a pensare, ed a credere giusto, e pio, che grandi oggetti lovranamente consolatori misein quell'atto sotto degli occhiloro? Voi oggi, e forti, e magnanimi Confessori, perdete sul Veronese campo la vita, versate il sangue per la Fede di Gesù Cristo. Ma des mirate qual messe del vostro sangue per quella Fede medesima sorgerà. Ecco agli occhi voltri Ivelata la lunga ferie dei tempi tutti avvenire. Mirate. Questa superba, e popolola Metropoli, (Maffei Ver. Illustr. passim.) che lo splendore de Tempi a' muti Idoli dedicati, la magnificenza degli spettacoli, la moltitudine, la ricchezza, l'ingegno, e l' indole felicissima, e quindi la potenza, e la fama dei Cittadini gareggiar fanno colla prima Sede in Italia non mendell' Imperio, che della superstizione dell'Occidente, la grande, la bella, la forte, ma Idolatra Verona sarà per voi cristiana. Sì, questi colli, e queste liete pianure, che portan oggi sul dorso tante profane moli d'Idoli abbominevoli, da cui non meno prendono l'infamia, nome, alle rovine loro sostituiranno augusti Tempi fantissimi all'unico vero Dio; e dalla saora, e misteriola memoria di Gesù Salvatore, e della Divina Vergine Madre sua avranno gloria novella, pietosi Nomi. (Bianchini Notiz. Istor. delle Chiese di Verona passim.) Di questi nomi adorabili di Gesù, e di Maria, anzi de voltri nomi medelimi, Fermo, e Rustico, suoneranno altamente le sponde di questo rapido real Fiume, che ora ascolta idegnolamente fuggendo a destra, e a manca le grida di feste impure, di Dei immondi. Mirate, che successione di Vescovi santissimi, sapientissimi, reverendi, che questa Fede di Procolo nascosa ora, e giacente fra le tenebre di sepolori, alla luce, e alla ma.

raviglia esporranno dell' Universo. Mirate serie di Principi religiosissimi, che dal gran Costantino oggimai lontano verranno appresso fiorendo di mano in mano su questi Popoli a voi devoti: quelli, di cui Verona sa-rà la sede; quelli, di cui Verona sarà la patria; e quelli, infine, da cui a guisa di patria farà pregiata, onorata, e fatta secondo le patrie leggi, partecipe de beni sommi della pubblica libertà. In que-Ra successione infinita di persone, d'avvenimenti, e di tempi, che gloria di fantità, che splendor di dottrina, che costanza di sede, che integrità di cossumi, che zelo di Religione sarà frutto perpetuo di quella felice Terra bagnata del vostro sangue! Verona prosetata per voi sedele così, non su mercede a confortarvi altrettanto, Martiri invisti, quanto a' due graudi Apoltoli Pietro, e Paolo già fusse - Roma?

Che se tra l'Epoche più memorande, e più chiare, che questa vision profetica es-pose agli occhi de nostri Marciri, quella pure ebbe luogo di questi solenni giorni alla translazion consecrati delle lor ceneri, che adempimenti degnissimi di Profezia, questa pubblica Religione di tutti gli Ordini, militari, e civili, Ecclesiastici, e secolari, a celebrarla emulantifi gli uni gli altri? Questi chiaristimi, e magnanimi Personaggi del Tempio di Dio, e della Reggiz del Principe fortissimi sostenitori, quello risplendentissimo, e sapientissimo Clero, questi santislimi Magistrati, questa piistima No-biltà, questo Popolo sedelistimo? Spazioso campo di lodi vostre, Uditori, su cui scorrondo potrebbe l'Orazion mia trionfare, a gloria degli antichissimi vostri Martiri ritornando lo splendor vivo, ed i pregi della presente vostra virtà. Ma se l'aprirlomi è stato impeto della libera verità, che mi scorge, serrarlomi è legge della vostra moderazione, che il desio di piacervi mi obbliga di rispettare. Contento dunque della cristiana sede per lo sangue di questi Martiri quì profetata, e del perpetuo adempimento chiarissimo di questa lor Prosezia, accennerò l'altro oggetto adempiuto dell' amorosa predilezione per voi di questi Martiri invitti, che le Ossa loro medesime profetarono, e tuttavia oggi profetano chiaramente.

Imperocchè, Ascoltatori, se non già al caso cieco, e temerario, ma sì alla sempre veggente, e provvida Sapienza di Dio attribuire si vogliono gli avvenimenti dei Quares. Granelli.

Santi singolarmente, ristettete a due termini, che quella predilezione dichiarano con evidenza: l'uno lontano assai prima dell'Affrica, e poi di Trieste, d'onde surono qui tra voi i santi corpi de Martiri restituiti; l'altro assai vicino, di Bergamo Città loro nativa, a cui non su concedu, ta di possederii.

Lasciamo stare i lontani termini, da cui vennero, a cui non è maraviglia, che questa Città bellissima, e a poche altre paragonabile antiponessero; benchè certe maravigliose, e del costante amor loro dichiaratrici sieno le circostanze tutte, per cui ci ven. nero., Non riguardiamo per un momento y che al vicin termine della carissima, e no-bilissima Patria loro, a cui col fatto stesso antiponellero quella sede. Perchè a Verona piuttosto, che non a Bergamo ottener essi, che disponesse la Provvidenza la loro traslazione, e il perpetuo soggiorno loro costituisse? Quella era la loro Patria; e Patria non già olcura, ma illustre, dove essi stessi per chiarezza di sangue, e per copia di facultà splendevano singolarmente. Patria d'essi non già dimentica, nè sconoscente, nè ingrata, ma memore, ma gratissima, ma di lor meriti, e della lor fantità giustissima estimatrice. Patria non già incredula, o barbara, ma cultissima, ma fedele, ma di più ancora per indole di Cielo amico, assai fornita di acuti ingegni altretanto pii, e devoti per desiderarsi il tesoro di questi sacri depositi, quanto sottil, e accorti per procurarlos. Pensate se mezzo alcuno lodevole d'indultria, e d'arte lasciarone mai intatto, da cui finalmente non è a cre-dere, che si restassero, che o disperati di riuscire, o lusingati, se più vi piaccia, d' essere riusciti.

Le quali cose, Uditori, che potrebbone per avventura parere a trattare dissicili, e invidiose, io francamente ricordo tanto più volentieri, quanto tra i pregi tutti, e le lodi, che alla chiarissima, e benemerita Patria di questi Martiri si convengono, quello pure io ripongo del suo vivissimo, e costantissimo desiderio di posse derne le spoglie, che quanto a lei fa glorioso carattere di gran pietà, tanto in esta dimostra, e spiega più chiaramente l'invitta loro predilezione per voi, fortunatissimi, e onoratissimi Veroneli, che a'cari loro congiunti, a'loro amati Concittadini antiposero costantemente.

Sì, Ascoltatori, da quel felice momento, che quì versando il lor sangue videro su questa Terra quel giorno, che Natale de Martiri si celebra dalla Chiesa, qui raccoller le palme della loro vittoria; quì gli allori immortali del lor trionfo, e qui ottenero la corona della lor fede, Verona ebbono in conto di unica vera Patria, Verona elessero a soggiornare, nè prima, dirò così, ripolarono, che non vedessero per la sicura traslazione delle lor ceneri quello desiderio loro amoroso, che io con ragione dirò profetico, perfettamente adempiuto. Sì, cati Martiri, siete nostri, e nostri sempre sarete, sinche queste mura staranno, e nel recinto di quesse mura Verona, e Veronesi avran nome. Questo ci profetano da più secoli le vostre ceneri, e di queste per noi lietissima Profezia nel culto fesso, che oggi vi rinnoviamo, apparisce l'adempimento: Ossa ipsorum visitata sunt, & post mortem prophetave-

Ma poiche di un avvenire perpetuo è caduto ragionamento, a più sublime, e tuttavia più infallibile Profezia sento l'Orazion mia traportare, che per le spoglie de' Martiri, che qui adorate, di maggior gloria, ed è per voi di più sicura speranza. Piacciavi di ritornare la terza e l'ultima volta, Ascoltatori cortesi, su le divine parole dell' Ecclesiassico, che retto hanno sin qui, e reggeranno per poco ancora l'ordine del mio parlare: Ossa ipsius visticata sunt, so post mortem prophetave-

Il terzo modo, dice Ugon Cardinale, (Hugo in hunc locum) che delle ossa di Giuseppe onorate dal Popol suo, intese l' Ecclesiastico, quello su di predir sormalmente il proprio loro risorgimento col futuro Mestia: Prophetaverunt se cum Christo refurredura . Infallibile Profezia , Uditori , che fanno sempre, e qui oggi ripetono più chiaramente le venerate spoglie de' Santi, però appunto, riflette l'Estio, che ferbate, che custodite, che onorate sono da' Popoli con maggior culto. (Hestius in bunc locum.) Quest'è un predire altamente, che debbon'essere un giorno, come parla l'Apostole, d'immortalità rivestite, e fatte partecipi di quella gloria, che i beatissimi spiriti rianimandole, debbon loro comunicare: Oportet corruptibile boc induere incorruptionem, & mortale bot induere inmortalitatem. (I. Cor. XV. 53.) Eccovi le profetiche, e chiare voci, che dalle loro Custodie, dall' Urna loro mandano le sacre spoglie de' Martiri, che qui adoriamo. Voi ci serbate, o fedeli, ci dicon'esse, voi ci onorate di un culto divoto, e pio. Giusta è la vostra Religione, e giusti sono gli ustiz), che ci rendete; perche queste spoglie di morte hanno a vestir nuova vita: furono già il suggetto del nostro merito, debbono non meno essere a parte della nostra mercede, e dove più crudelmente infierirono il ferro, e il fuoco dei Carnefici, e dei Tiranni, splendor più vivo di bella luce sovrana fiammeggerà. Sì, queste ceneri hanno ad essere ricomposte dalla mano onnipossente di Dio Glorificatore, e a beati corpi formate, corpi incorruttibili, ed immortali: Opertet corruptibile hoc induere incorruptionem, & mortale boc induere immortalitatem .

Assicurati, Uditori, per infallibile divina fede della certissima verità di questa lor Profezia, volgiamo l'animo un tratto a quel tempo felice, quand'essa si adempierà. Oh dolce idea di verità, e di grandezza tipiena, a cui io volentieri i pensier miei abbandono, e i vostri, non meno priegovi di avvivare. Al primo giugnere su questa sedel Città, ch'io spero certo, che vorrà Iddio così fiorente, e sì liera, com'oggi è, sino agli ultimi secoli conservare, al primo giugnere, io dico, che farà il suono di quell'angelica Tromba ravvivatrice dei morti, di quanta luce Verona vostra sarà, di quanta gloria, per queste preziole spoglie de' Martiri, che quì serbate ornata, e cinta? Lieti sopra modo, e sereni i risplendenti occhi pietosi di Fermo, e di Ru. stico rivedranno questa a lor cara, e prediletta Città, la vestiranno per ogni parte de' raggi della lor luce. Città, che mai non cessò di onorarli, venerarli, adorarli, e a tutte le Nazioni de gloriosi lor nomi recar la fama; Città, che sopra ogni altro suo pregio ha guardato qual suo tesoro le spoglie loro, e qual primiera eredità, ed ornamento le memorie indelebili della lor tede, e della loro virtù. Se lieti essi saranno di aver sortito Clienti così sedeli, quanto saran bramosi di aver partecipi delle lor glorie coloro, che furono del loro culto, dell'onor loro auteri, conservatori, zelatori così solleciti, e religiosi! Avventurola Verona! No non è solo una temporale felicità, che ti profetano queste preziose spoglie così onorate; è un'immortale, ed eterna. Poco è, che finchè tu sarai, ed else saranno teco, tengano da te lontana la spada dell' Angelo sterminatore, che puro serbino quello Cielo d'ogni aura intetta;

che i giorni, e le stagioni conducono alla fecondità delle tue terre, opportune; che aprano sopra di te le fonti della divina beneficenza, e quelle serrino del suo sde. gno; che facciano i tuoi commerzi felici, chiaro il tuo nome, e l'industria nativa delle tue Genti, e il culto ingegno, e gli ornati costumi sostengano, ed avvalorino. Poiche dee infine venire un giorno, che ogni terrena cola consumi, e Città, e-Regni diserti, quand' esse da te si parta-no, quando tu più non sii, e nuova Pa-tria di soli eletti cossituisca nella celeste Gerusalemme; certo, che la pietà, la gratitudine, il zelo di Fermo, e di Rustico è per te grande speranza d'entrare a parte della lor gloria. Questa ti prosetano le loro ceneri, di questa ti parlano i loro eiempj, a questa la loro pietosa protezione ti scorge troppo più, e troppo meglio, che il Popol suo non facessero alla promessa Terra di Canaan le profetanti ceneri di Giuleppe.

Cantiamo dunque, Veronesi miei dilettissimi, un nuovo cantico a Dio, conchiuderò con un tratto profetico di Davidde le ammirabili Profezie, ch' io v' ho sin qui ricordato di queste Ossa di Martiri, che venerate. Come la fede ne sostiene la verità, così la Cristiana speranza ne sparga ne'vostri animi la dolcezza. Cantiamo a Dio nuovo cantico, e le sue laudi risuonino in questa felice Chiesa di Santi. (Psalm. 149. in quem vi-de Int. passim.) Cantate Domino Canticum novum, laus eius in Ecclesia sanctorum. Rallegrisi quest elettissimo Popolo, vero Popolo d'Israello nel Dio possente, e pietoso, che lo creò, e celebri per le glorie di questi invitti Trionfatori quella dell'invincibil suo Re: Lætetur Israel in eo, qui fecit eum, G Filii Sion exultent in Rege suo. Voci armoniose, e giulive celebrando ripetano l' augusto Nome, e lieto suono di musicalistrumenti agl'inni loro risponda sestosamente: Laudent nomen ejus in choro, in tympano,

in psalterio psallant ei. Perche Dio veramente in questo suo Popolo si compiace, e gli umili, pazienti, e mansueti suoi servi esaltera ad una gloria, che agl'infermi lor corpi disanimati ridoni sorza, salute, e vita immortale: Quia beneplacitum est Domine in populo suo, & exaltabit mansuetos in salutem. Che esultazione inessabile sarà la loro, veggendosi rivestiti di tanta luce, e con qual guardo lietissimo di compiacenza le sepolcrali Urne loro rimireranno, non altramente che stanze, o talami del lor passato riposo! Exultabunt Sancti in gleria, læta-buntur in cubilibus suis. Divine laudi saranno le lor lingue e formidabili spade di doppio taglio nelle lor destre: Exaltationes Dei in faucibus corum, & gladii ancipites in manibus eorum. A far vendetta delle Nazioni infedeli, a far rimprovero a'popola peccatori: Ad faciendam vindictam in Nationibus, increpationes in populis. A stringere in ceppi i barbari loro Re, e i prepotenti, e superbi premere di catene: Ad alligandos Reges eorum in compedibus, & nobiles corum in manicis ferreis. Così vederli strascinati al giudizio, siccome è scritto; questa è la gleria, che Dio promette a ciascuno de Santi suoi: Ut faciant in eis judicium conscriptum; gloria bæc est omnibus Sanciis

Gloria cari Uditori, che a se stesse esta a Voi chiaramente prosetano queste sacrate spoglie de vostri Martiri, tanto solo, che con quanto di sede ne venerate gli avanzi, con altrettanto di Religione ne imitiate gli esempi. Questo è ciò, ch'io per ultimo v'auguro, vi priego, e imploro servidamente da gloriosissimi Protettori vestri Fermo, e Rustico, di cui siccome più dolce v'è la memoria, l'onor più grato, così più a cuore vi debbon essere le Prosezie, con che l'Ossa loro visitate a questi giorni, e onorate vi animano, vi avvalorano, vi consortano ? Ossa ipsorum visitata sunt, so post mortem

prophetaverunt.

## PANEGIRICO

### DIS. FRANCESCO DISALES.

Artingit a fine usque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter.

Sep. VIII.

Ortezza, e foavità due caratteri maravigliosi dell'operare di Dio, effetti immediati, e necessarj di un'infinita bontà, che spiegano propriamente, e com-prendono i più arcani misteri della sua adozabile Provvidenza. Imperciocchè, Ascoltatori, un Essere octimo non può avere per l' una parte propolli, che finiottimi; ma que-Ri è forza, che tanto sieno per l'altra a confeguire più ardui, quanto più fono d'o-Sni bassezza, e impersezione lontani. A rintracciar dunque mezzi, e ordinarli, ed o. perarli cesì, che non pur certo, e infallibite, ma st più dolce, e piacevole ne renda-ao l'adempimento, qu' è, miei riveriti U-ditori, dove quell'infinita Bonta le sue divine perfezioni chiaramente manifestando rapl il Santo in un'estasi di maraviglia, che lungamente spiegò ne'divini suoi Libri della Sapienza, e in queste brevi parole divinamente comprese: Attingit a fine usque ad fineno fortiter, le disponit omnia suaviter. Or io dovendo in questo giorno fervire, pilfimi e riveritissimi Signori, alla sincera pietà, e magnifica religion voftra verso il Santissimo, e benemerito Protettor vostro San Francesco di Sales, al primo volgere un guardo alle opere, ai meriti, alle divine virtu, che cossituirono già il carattere; ed ora fanno la gloria della sua Santità, parmi effer compreso, e quasi dissi rapito da un'estati fomigliante di giustissima maraviglia, che io col Savio verrò appresso spiegando partitamente, e che ora con esso in queste brevi parole vivamente disfogo: Attingit a fine ufque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter. Oh raro Spirito, e veramente maravigliolo, come potesti mai a tanta forzacon-Biugnere tanta suavità? Imperocchè, Ascol-tatori, se a'fini, che si prepose quest'Uomo ammirabile, ponghiamo mente, non ci eb-be spirito di lui più forte; seai mezzi, che adoperò riguardiamo, non ci ebbe spirito di

lui più dolce. I fini furono i più difficili. e i più sublimi : i mezzi furono i più facili, e i più soavi. Entriamo, Uditori, colla divina scorta del Savio, entriamo profondamente in questa non so s'io dica opposizione, o congiunzione di cose, che forma il vero carattere della grande, e somma altrettanto, che amabilissima Santità di Francesco di Sales. De fini, che si propose, non è a fare parole allai. Furono la fantificazione sua propria, e quella di tutto il Mondo, del Mondo dico, o più rozzo, o più molle, o più pervertito. Chi non ne vede l'arduità? Riftringe dunque il mio ragionare alla dolcezza dei mezzi, che a fini sì ardui adoperò, della quale dolcezza io vorrei rintracciare, se sa possibile, anzi chiaramente scoprirvi nel suo medesimo spirito le sorgenti. Soavissimo, Ascoltatori, è lo spirito di Dio nel reggimento delle sue ragionevoli creature, perchè è uno spirito pieno di sapienza a conofcere il valor vero, e la forza opportuna di tutti i mezzi, pieno di onnipotenza a predominar la natura, e l'indole di tutti gli animi, pieno di misericordia a sentire, eristorare tutti i lor mali. Eccovi, s'io put non erro, perchè malgrado l'arduità de fuoi fini, foavissimo su lo Spirito di Francesco di Sales, perchè su uno spirito pieno di una divina sapienza a conoscere i veri mezzi della santificazione dell'anime, di una sovrana efficacia a predominarne le inclinazioni, di una pietola misericordia a sentirne, ed a toglierne tutti i mali: spirito conoscitore, spirito predominante, spirito pietolissimo, del quale io tanto più volentieri prendo a parlarvi, quanto a più gentili, vivaci, e penetranti spiriti, quali voi siete, so per la sperienza mia propria di ragionare. Incominciamo.

Maravigliofa, Uditori, e in tutte le parti fue efattissima è la viva descrizione, che ci fa il Savio dalla Sapienza. Spiega in essa le

dir.

qualirà del suggetto, dov' ella alberga, le virtu, che gli spira, le opere, che vi produce. Com'ella, dice, è un raggio fincero e candido della chiarezza di Dio, l'anima, che l'accoglie vuol essere pura, e monda a guifa di terfo specchio, in cui macchia alcuna, anzi nè ombra di macchia alcuna non fia: (Sap. VII. 25.) Emanacio quadam est claritatis, omnipotentis Dei sincera, 🕒 ideo nibil iniquinatum in eam incurrit. La vircu, che immediatamente ella spira, è un chiaro discernimento della disciplina, o vogliam di-. re della Provvidenza di Dio: (Sap. VIII. 4.) Doctrix est disciplinæ Dei; e le opere, che produce. sono elezioni, trasceglimenti di quelle, che sono le più stupende cra le di-

vine: Electrix est operum illius. Io non ho, Ascoltatori, che a seguir l' ordine del divino parlare per discuoprirvi i pregi tutti della Sapienza di Francesco di Sales, e non debbo, che questi pregi segnar. vi per chiaramente spiegarvi l'ordine del divino parlare. Candor di purezza, che mac. chia alcuna non ebbe mai, fu la primiera, e quasi disti, nativa disposizione, che in quest' angelico Uomo trovò lo spirito della Sapienza. Poco è, che intatto, e vergine serbasse sempre il suo corpo; che in quella sua vivacissima fantasia non si potessero imprimere,. che pure immagini; che in quel gentile suo cuore non si potessero accendere, che santi affetti, io aggiungo di più, che questa rara virtù spiegò in lui un carattere connaturale, dirò così, e quantunque frutto pur fosse d'aspre battaglie, di lunghe vigilie, di fervidMime preghiere a Dio, e di giudici inesorabili di se stesso, parve anziche una virtù, una proprietà così relativa al suo spirito, com'è alla luce quello splendore, che ferisce, conforta, rallegra, anima le pupille, e fa loro sentir la forza senza crear ma. raviglia del suo valore. Imperocchè, Ascoltatori, non rozze, ed aspre maniere, non incolto vellire, non folitario foggiorno, non tratto schivo, ed austero l'accompagnarono: ma egli seppe legarla alla cukura, alla dolcezza, al commercio, alla affabilità; anzi seppe loro spirarla in guisa, che tutte le sue maniere più amabili, e più obbliganti la spirassero esse medesime, e la sua amici. zia, la sua familiarità, anzi il suo volto, e i suoi sguardi, valessero ad invaghirne chi n' era privo, ed a spegnere ne'loro animi le impure fiamme. Quando mai, (Dio immor. tale!) questo raggio della divina chiarezza potè in uomo risplendere o più sincero, opiù vivo? Emanatio quædam est claritatis

Quares. Granelli.

omnipotentis Dei fincera, & ideo nibil inquinatum in eam incurrie.

Ora, Uditori, uno spirito così disposso. a ricevere per l'ammirabile purezza sua la lace della sapienza di Dio, o a meglio dire, da questa stessa sapienza purificato così, ben fu degno d'esser satto partecipe, e ministro fedele dei mister} ineffabili della sua più nafcofa, e più ammirabile provvidenza: Botrix disciplinæ Dei. lo dico, che lo istrui dei mezzi veramente divini e a confeguir facilmente, e a ottenere i fini più ardui, ch'ella medesima proposti abbia nel reggimento dell'Universo, la santificazione delle anime. A comprenderli intieramente, egli ci converrebbe, Uditori, poter entrar nei tesori, come parla l'Apoltolo, di quelta profondissima sapienza con quel guardo medesimo, con cui egli ci entrò, aprirci innanzi le vie di Dio, quelle che egli medesimo rassomigliò ai sentieri invisibili della luce; ma nè io baltando a tenere, nè voi forse a seguire così sublime viaggio, studierò di formarvene delle più chiare, e più sensibili idee. La sapienza di Francesco di Sales non solamento conobbe, ma fece agli uomini praticamente conoscere il sistema più dosce, e più ammi. rabile della Grazia, perchè fece loro trovat nei mezzi della loro fantificazione quelli della loro felicità. Spieghtamoci, ed intendiamoci chiaramente.

Che fa la Grazia, Uditori, nello spirito umano? Esta, risponde, e insegna S. Agostino, entra per se medesima nell'umano intelletto, e un bene gli fa conoscere, che gli era alcolo; penetra nell'umano volere, e fagli sentir diletto in amarlo: (S. August.) Ut innotescat, quod latebat, & suave fiat quod antea non delectabat, Gratia Dei est, quæ bominum adjuvat voluntates. Uno spiri. to illuminato per quella Grazia a conoscere chiaramente, acceso per essa ad amare servidamente la vera, ed unica sonte di tutti i beni, che è Dio, si conduce con infinita felicità a quello far prestamente, che arduo fembra, e impossibile a chi così non conosce, e a chi non ama così; e tanto lungi dal trovarsene però tristo, e dolente, che anzi se ne sa tanto più lieto, ebeato, quanto più appaga così, e contenta le due più alte potenze, che lo compongono, la mente, e il cuere.

Ora osservate, Uditori, se queste traccie maravigliose, per cui Dio opera colla sua Grazia nello spirito umano, non suroo quelle di Francesco di Sales, se altr'uomo mai potè giungere o a tenerle con maggior sedel-

tà, o con maggior evidenza rappresentarle. o imitarle, e direi quali emularle con maggiore selicità? Doctrix disciplina Dei. Videsi mai persona, che con un lume più vivo introducesse neglianimi la cognizione di Dio? Che con più dolce efficacia ne spirasse il foavissimo amore? Vie dell' umano intelletto, voi siete ascole, e pressochè inaccessibili per altro mezzo fuori di quello dei sensi. Ma questi sensi medesimi, che quali nebbie denfillime vi circondano, non baltarono arin-tuzzare i raggi di quella luce, che le parole, le istruzioni, gl'insegnamenti di quest' uomo ammirabile diffondevano. Le menti più cieche ne furono penetrate, gli spiriti più sedotti ne surono disingannati, i più lontani da Dio si sentirono avvicinati a conoscerlo: Ut innotescat quod latebat. Vie dell' umano volere voi siete guardate assai da una gelolisima libertà, perchè niun' Estrinseca violenza posta contendervi gli affetti vostri; ma non lo foste da Francesco di Sales. Egli -potè giungere a farvi forza. Vederlo, osservarlo, trattarlo, e non sentirsi internamente rapito alla virtà, ed all'amore di quell'oggetto divino, che unicamente egli amava, questo non era per niun modo possibile. Fossero pur fortissimi, e insuperabili quegli ostacoli, che a questa divina fiamma opponevano le passioni più predominanti, e più vive, tutti si dileguavano facilmente al valor di un maggior suoco, che egli ne' cuori umani accendeva. Ministro sedele, anzi ammirabile emulator della Grazia sembrava esser signore di quella luce, che illumina le ascose cole: (S. August.) Lucem, qua aperitur quod latebat, di quella dolce inchinazione, che fa amar con diletto ciò, che dinanzi nojava, Suavitatem, qua diligitur quod ante non delectabat, sono le formole, Ascoltatori, con che il Padre S. Agostino spiega la Grazia, e sono quelle, con che io debbo spiegarvi i mezzi, che Francesco di Sales alla santificazione dell'anime adoperò.

Qual maraviglia, che uno spirito così introdotto a conoscere, ed a tenere le vie di Dio, potesse non meno essere sceglitore tra le sue opere: Eletrix operum illius. Terzo carattere della Sapienza descritta dal Savio, e terzo pregio di quella di Francesco di Sales.

Imperocché, Ascoltatori, quest'ammirabile spirito Sapientissimo potè scegliere veramente, anzi trascelse di fatto sra le idee tutte, e i caratteri di Santità, un'idea, e un carattere, ch'io dirò arditamente il più degno della bontà di Dio; e questa seppe pen-

fare, operate, ottenere, perpetuare non meno nella parce del Mondo più debole, e più gentile, che nella più forte, e nella più generola. L'Istituto santissimo delle Vergini della Visitazione, e l'Opere dirette al resto del Mondo ne fanno fede. Troppo di ozio richiederebbe darvi contezza del primo, e farvi in ello conoscere le maraviglie, che ci accoppiò. La fama pubblica ne dice assai perchè io possa tacerne. Leggete l'Opere di Francesco di Sales, che vi appartengono, colti, gentili, magnanimi spiriti, che mi ascoltate. Quivi voi troverete le vive fonti di una sincera pietà, che mette freno non aspro, nè violento, ma forte, e invincibil a tutte quelle passioni, che vi pervertono: le sentirete anzi volgere a un obbietto di voi più degno, che appagherà tutti i lor desideri, senza farvi soffrir le pene della sor violenza. Il decoro, e la grazia si spargeranno fulle voltre azioni nell'atto stesso, in che le più alte, e le più sante intenzioni le animeranno. La carità saprà umiliarvi senza avvilirvi, la penitenza compungervi senza inasprirvi, la solitudine trattenervi senza nojarvi, il dispreggio del Mondo rendervi supe. riori a' suoi ingiusti giudici senza esporvi a soffrirne l'onte, e gli oltraggi. Santità, Ascoltatori, che qualora si esprima persettamente, rapisce a un tempo le maraviglie degli uomini, e le compiacenze di Dio. Oh Sapienza vera fonte della soavità dello Spiridi Francesco di Sales, come sapeste scegliere veramente le più supende tra le opere tutte di Dio! Electrix operum illius. Io vi confesso, Uditori, che volentieri verrei perdendomi dolcemente quasi in un'estasi di maraviglia sulle ammirabili idee di questa Sapienza trascieglitrice, se più sensibili oggetti non mi rapissero, e queste sublimi idee non mi facesser vedere praticamente adempiute per l'efficacia predominante, che su gli spiriti umani ebbe Francesco di Sales. Questa è l'altra fonte della soavità del suo spirito, essetto d'una Sapienza, che esercita il suo potere, e comparisce sovrana su quella parte dell'uomo, che niun'estrinseca forza potrebbe suggettar mai. Rinnovatemi l' attenzione .

Il Savio lo profetò di se stesso, ed io non faprei come in pochi tratti descrivervi più vivamente l'adempimento persetto, che in Prancesco di Sales ebbe la sua Profezia, che usando delle medesime sue divine parole. Io dic'egli, no non dovrò da' tardi anni aspettare credito, e autorità. Sin dalla mia giovinezza sarà chiaro il mio nome presso le

•

genti, e giovine farò onorato dai Senatori del popolo più maturi : (Sap. 8.) Habebo propter banc claritatem ad turbas, & bonorem apud Seniores juvenis. lo saro presentato al giudicio dei Grandi, e dei Saggi del Mondo, entrerò nelle Corti del Re possenti, e leggerò sulle fronti, sugli occhi loro la maraviglia, che saprà loro spirare la mia presenza: In conspectu Potentium admirabilis ero; & facies Principum mirabuntar me. Mentre io tacerò, venereranno colla loro espettazione il mio silenzio, e mentre io parlerd, non batteranno palpebra presi da un' estasi di stupore del mio parlare: Tacentem me sustinebunt, & loquentem me respicient, le sermocinante, me plura, manus ori suo imponent. Disporrò a piacer mio gli animi de popoli più impazienti di servitù, e vedrò fuggettarmisi le più libere Nazioni : Disponam populos, & nationes mibi erunt subditæ. Che più ? lo disarmato saprò spirare venerazione, e timore agli animi più superbi di Gondottieri d'armate, e di terribili Re. L'universale degli uomini ammirerà nella pace la mia bontà, e nella guerra la mia sortezza: Timebunt me audientes Reges borrendi. In multitudine videbor bonus, & in bello fortis.

Riconolciamo, Uditori, in Francesco di Sales l'adempimento perfetto di quest'ammirabile Profezia, che la grandezza, la dignità, lo splendore di quest'oggetto merita di rapire tutti i nostri pensieri. Giovane di pochi anni tornate appena dalle Accademie di Padova, e di Parigi, dove il corso delle Scienze divine, e umane compiuto avez, non prima fi fe vedere in Savoja nella fua Patria, e il fantissimo, e sapientissimo Vescovo di Ginevra Graneri ammirandone soprammodo, io volez dire la virtu, ed il costume, ma debbo dire piuttosto la presenza prima, e l'aspetto, Ecco, esclamò piangendo per vivogiubbilo, ecco il mio successore, ecco il ristoratore dei danni della mia Chiesa. che Dio mi fa riconoscere in questo giovane Cavaliere. Il supremo Senato di quella vasta Provincia il volle tosto fra suoi; e Francelco a que' verdi suoi anni la senatoria toga vestt. Ma la divina eloquenza, ond'egli era fornito, ma quel carattere entrante, anzi predominante, che non potea non produrst per se medelimo, a troppo maggiori imprese formato era pla Dio, che a trattar cause civili, e z sostener i diritti della civile Giu. stizia. Presto atlai le senatorie divise cangiò negli abiti sacerdotali, e d'esti vestito appe-

na fu con ammirabile confentimento, e dagli unanimi voti del Clero tutto, e del popolo estratto ad esser Preposto della maggior Chiesa di Anesi. Respirò a quell'istante; Uditori, quell'afflittissima Chiefa, e parve a quel popol fedele di veder rientrare nel Santuario con essolui il suo asso, la sua difesa, la fua gloria, la fua falute.Francesco nè 🏖 quella speranza, nè a se stesso mancò. Nien. te meno non si propose, che il totale di-struggimento dell'Eresse di Calvino, che in tutta quella Provincia, e ne'Paesi circonvi, cini, quasi in sua Rocca sicuramente signereggiava. I succesi ammirabili, e felicishimi delle sue intraprese, le prime conquiste, e le molte vittorie, che presso ottenne su quegli spiriti contumaci, portarono sino a Roma la fama del nome fuo; e il fanto Padre Clemente ottavo confortato a sperarne delle maggiori, lo delegò a Teodoro Beza Ministro dell'Eresia in Ginevra, spirito indomito, che se'celebre al Mondo l'infamia del proprio nome, non so se più detestabile per la pertinacia de' funi errori, o per lo scandalo de' suoi costumi. Francesco assassi questa fiera nel suo covile, entrò generosamente in Ginevra, e il suo coraggio soprapprese per modo gli animi degli eretici, che il lorostupore non lasciò tempo a consultar l'odio lo. ro contro quello sì formidabil nimico della lor Setta. Teodoro fu convinto per modo dal suo parlare, ch'egli medesimo sentì d'esserlo, e il consesso, ma Dio lasciando a Francesco la gloria di aver trionfato della superbia di questo mostro, serbò alla giustizis de' suoi giudici quella di lasciar l'esempio nella sua empietà. Francesco intanto, Uditori, nell'età sua tuttavia giovanile carico di tante spoglie, quante onorare potrebbono molte età, fu dal Graneri richiesto a Coadjutore del suo Vescovado, e per gravissimi affari mandato a Roma colle più fervide sue preghiere al Pontesice Clemente ottavo, perchè degnasse di compiacergli. Appena il sommo e santo Pastore si vide a' picdi quest'apostolico spirito, che nell'atto di conferirgli il carico, e la dignità Vescovile, preso da un'intima compiacenza della sua elézione, lo strinse teneramente fra le sue braccia, e Vanne, o Figlio, gli disse colle parole de divini Proverbj, bevi le acque che sono tue, attigni alla conserva tua. Ma poi ta scorrere queste salutifere acque suori di ' te, sicche esse divengono altrettante tontane pubbliche, a cui tutto il Mondo possa concorrere a dissetarsi: (Proverb. 5.) Vade Fili,

lo bibe aquam de cisterna tua, lo suenta patei tui. Deriventur fontes sui foras, lo m

plateis aquas tuas divide.

Pregovi ora ritornar meco, Uditori, sul maraviglioso sentiero, che i profetici detti del Savio da principio ci aprireno: In conspeclu Potentium admirabilis ero , 😿 facies Trincipum mirabuntur me. Vestito appena di questo nuovo carattere chi potrebbe spiegarvi, come egli nè osò? Non temè nè furor di armi, nè ferocia d'armati, nè potenza, ne, maesta, dis Principi, e di Sovrani. Che dico io non temè? Giunse a predominarli. Presentato, al Signor di Vitrì Comandante l'armi Francesi, qual prigioniero, si sece tosto signor del suo spirito per maniera, che non pure la libertà, e gli onori, che non curava, ma le facultà più ampie ne ottenne per i vantaggi della fua Chiefa, e del fuo Ministero, che unicamente desiderava. Giunle alla Corte del Cristianissimo Re Enrico quarto, il quale lo amò così, ed ebbelo in tanto pregio, che istantemente il richiese a Coadjutore dell' Arcivescovo di Parigi per poi vestirlo di quell'altissima Dignità. Protello, che persona alcuna per suo giudicio non era al Mondo opportuna a conquistare la mente, e il cuore di Giacopo primo Re d' Inghilterra, fuorché Franceico di Sales. Il Pontence Paolo quinto, lo creò suo Legato agli Arciduchi Alberto, e Chiara Eugenia per comporre le lor discordie col Clero della Franca Contea. Converti, e ricondusse alia Cattolica Religione Francesco Duca di Lediguieres, e Vicerè del Delfinato. Passò per commessione del Re Cristianissimo al Paele di Gex per conferire col Barone di Lux Luogotenente del Re nel Ducato di Borgogna, e persualegli quanto gli piacque a ristorare la Religione. Frattanto mossagli contro nella Corte di Savoja una nera calunnia, e dal Senato però spogliato de beni suoi, seppe colla più semplice, e più sincera rifpolta, io non dico giustificarsi, che questo è paco, dico obbligare a riconoscere chiaramente col pentimento, ela ritrattazione del · fatto il suo merito, la sua innocenza: Timebunt me, audientes Reges horrendi, los facies Principum mirabuntur.

Il concorso frattanto, che a suoi Sermoni facevasi nella Francia, e ovunque egli susse, l'insaziabile avidità, con cui era desiderato, il rapimento, non che il piacere, con cui era ascoltato, lo secero per tal maniera si-gnore degli animi d'ogni gente, che a sua voglia dispose delle Città, e delle Terre,

dovunque egli albergò, e il gloriolo nome ne ottenne d'Apostolo universale non sola-mente di Savoia, ma della Francia. Ostre a settantadue mila Eretici convertì; innumerabili peccatori a Dio ricondusse: Disponame populos, so metienes mibi erunt subdite. Io non ho agio, Uditeri, di venir divisandone i modi, e l'arti particolari: piuttosto verrei sapetai raccogliere in pochi tratti quasi a un punto sol di veduta i pregi, e le virtù, che sormarono in Francesco di Sales questo carattere predominante degli spiriti umani.

Un'aria nobile, fucui gareggiavano la modellia, la maellà, l'affabilità, ed il decoro, la franchezza, e la moderazione, guadagnava e rapiva al primo suo presentarfi gli occhi delle persone. La vivacità, la prontezza, la grazia, e la forza, il zelo, e la verità introducevano negli assimi ed altamente imprimevano le sue parole. Uno spirito cultillimo, e delicato ne' suoi pensieri, magnanimo, e invitto nelle sue intraprese, generolo, e difinteressato ne' suoi rifiuti altrettanto, che ne'suoi doni, imperturbabile dall' a iversa, e inalterabile dalla seconda fortuna, conoscitore penetrante, e prosondo di tutti i caratteri delle perione, con cui trattava; ma un cuor sopra tutto così ben fatto, e raddolcito, ed acceso d'una non finta nè umana, ma sincerissima, ma divinissima carità, che io dirò emulatrice di quel divino attributo, che rende agli uomini pietolo, e amabile Iddio, la sua infinita misericordia, lo facevano fignor de' cuori. To fono all'ultima parte del mio parlare, terza fonte del. la soavità dello spirito di Francesco di Sales. Non vi sia grove seguirmi per pocoascora con attenzione,

Gli occhi di Dio, dice il Profeta, dai sommo Cielo s'inchinano sulla terra, e veggendone le miserie tanto son lungi dallo sdegnarsene, e volgere il guardo altrove, che le contemplano, e quel divino sno cuore ne sente tanta pietà, che ristorandole in mille modi, su tutte l'opere sue esalta quelle d'un'infinita misericordia: (Eccl. 18.) Misericordia ejus super omnia opera ejus.

Un guardo, Uditori, a Francesco di Sales, che sulle mura dell'alta rocca d'Alcinge, mira le valli intorno delle suggette Provincie. Scuoprironsi in quell'atto a' suoi occhi i mali tutti, che le inondavano; la povertà, l'infermità, la miseria, gli errori, e gl'inganni, le passioni, ed i vizi, che satta strage della sincera religione quelle inse-

....

lici terre opprimevano. Turbossi, Uditori, la serena sua fronte, i suoi occhi si secero due fontane di lagrime, e traendo dal più profondo del petto un alto sospiro, No, grido forte, e esclamo, no, ch'io non posso tenermi d'accorrere in lor soccorso. Come possio altramente descrivervi il magnanimo impeto di carità, con che egli scendendone, il suo voto adempiè, che usando delle viviflime divine formole, con che Davidde descrive la divina Misericordia nella persona del Yerbo eterno scender dal Cielo a ristorar de' suoi mali l'umana gente? (Pfal. 18.) Exultavit ut gigas ad currendam viam ; a summo Cælo egressio ejus, 😉 occursus ejus usque ad summum ejus: non est qui se abscondat a calore ejus. Sì, esultò qual gigante a correre quest' arringo colla stella beneficenza, e colla stessa velocità, con che il Solo imprende, e compie le sue carriere. Non è chi si asconda dall' ardor suo, quantunque possa nascondersi da raggi suoi: Non est qui Je abscondat a calore ejus. No, Ascoltatori, non ci ebbe miseria umana, ch' egli tocco dolla più viva misericordia non ristorasse. Quantunque nè ampio susse il suo patrimonio, e povera avelle la mensa della sua Chiesa, parve il più ricco Prelato del Cristiane. simo, tante surono le famiglie, elle alimentò, tanti gli alberghi di pellegrini, e d'intermi, a cui egli provvide, tante le pie opere, che fondò. Quantunque gentile aves. se la complessione, e non robusta la sanità, parve il più forte di tutti gli uomini, tane fatiche durò, tanti viaggi compiè, tanta sostenne moltitudine di travagli. Quantunque preziosissima fusse la vita sua, parve la più negletta, e la più dispregievole, a tanti pericoli l'avventurò. Servì lungamente agl'infetti di peste, francamente si espose al furor degli Eretici, incontrò la ferocia, e la crudeltà de sicarj. Quantunque santissima, e illibatissima fusie la vita sua, i peccatori più fordidi, e le anime più perdute furono le sue delizie, poiche divennero sue conquiste. La rozzezza, e l'ignoranza non lo nojava, la durezza, e l'ostinazione non poteva disanimarlo. Quantunque tante cure gravissime lo stringestero, e tante sollecitudini, pareva lempre disoccupato, qualor trattavasi di consolare un afflitto, o di prosciogliere un peccatore. La moltitudine delle anime, ch'egli

diresse d'ogni condizion, d'ogni sesso, su prodigiosa, ciascuno trovando in lui quel earattere d'una divina misericordia, ch'è il vero, e solo risugio dall'oppressione di tutti i mali.

Eccovi finalmente, Uditori, una sensibile e chiara fonte della soavità dell'apostolico spirito di Francesco di Sales, immagine la più viva della divina pietà. Io non avrei che a stenderne, ed a condurne alquanto più largamente le linee, e i tratti a crescerne ne' vostri animi non so s'io dica piuttosto la maraviglia, o la fiducia, e l'amore. Ma parendomi dover por fine al mio ragionare, io ritorno, Uditori, e pregovi tornar meco con un sol guardo, che tutto abbracci, su quanto sinor su detto di lui. E scuoprendo per l'una parte gli ardui, ed altissimi hni, che si propose, per l'altra i soavishmi mezzi, che adoperò, ripetiamo col Savio presi da un'estasi di maraviglia: Ecco uno Spirito imitatore di Dio: Attingit a fine ulque ad finem fortiter; & disponit omnia suaviter.

Pur credereste? Forza è, che ceili la maraviglia, o a dire più veramente all'una fucceda l'altra maggiore assai, se i pregi, e le virtù si conoscano di questo spirito. Ecco una sapienza, che comprende, che elegge, che adopera un' infallibile efficacia di mezzi; una potenza, che penetra negli spiriti umani, e giunge a predominarli; una bontà, che si tocca da tutte le umane miserie, e movesi a ristorarle. Da queste divine fonti che altro poteva uscirne, Uditori, che un carattere di Santità il più amabile, il più benefico, il più gentile, il più degno d'essere eletto a Protettore, ed a scorta degli spiriti saggi, generosi, e gentili, quali voi siete, piissimi Signori? alla cui pieta, e alla cui religione se meno ho soddisfatto, ch'io non vorrei, la debolezza mia incolpatene, assolvetene la volontà.

Ma buon per me, ch' egli stesso, Uditori, anzi egli solo può adempiere delle sue grazie il difetto del mio parlare. La sua divina sapienza regga tutti i vostri consigli, la sua sovrana potenza sostenga tutte le vostre intraprese, e la dolcissima sua bontà vi ristori di tutti i mali. Questo è il mio servido voto, che assai più vivamente parmi dover nodrire nell'animo, che non con molte parole più lungamente spiegare. Gosì sia.

# PANEGIRICO

### DIS. FRANCESCO SAVERIO.

Aspicite in gentikus, le videtez admiramini, le obstupescite, quia opus salium est im diebus vestris, quod nemo creder, cum narrabitur.

#### Habac. I.

Ueste projetiche divine voci , che già invitarono la maraviglia, e lo flupore del Popolo d'Ifraello alle imminenti victorie dell' esercito sormidabile de Caldei, e alla seguente costituzione del nuovo Impero Caldeo-Assiro, io penso, o Signori, che mi sia lecito usarle con altret. tanto di sagro ardire, e di sublime eviden-22, il nuovo Regno accennandovi della Chiesa di Gesti Cristo nel nuovo Mondo in poco volgen d'anni collituito per lo zelo apostolico di un uomo solo, che drittamente i Pontefici nominarono-vero Apostolo dell'O riente, San Francesco Saverio. Aspicite in gentibus, & videte, diceva l'attonito, e minacciolo Profeta agl' improvvidi Ilraeliti :: Volgete un guardo alle genti nella disesa dell'alte rocche fidate, e nella forza dell'armi lore. Osservate, maravigliate, e stupite: Videte, admiramini, ig obstupescite. Eccoimprovvilo movere contro ad esse esercito. inalpettato di genti orribili, i cui ferocicavalli, e indomiti cavalieri sono al corso più rapidi de pardi stessi, più de famelici notturni lupi insidiosi, e veloci, e più dell' aquile predatrici alle stragi, ed alle spoglie anelanti. Ecco aprirsi all'impeto de'loro asfalti le prima indarno inefpugnabili: mura : ecco precipitar ravinole in un co' mileridifenditori le eccelle torri: ecco raccogliero non altramente che arena dal barbaro vincitore i pavidi: Prigionierize fulle vaste ruine dei vinti regni ecco forgere, o costituirsi l'Impero Caldeo-Assiro: Opus factum est in diebus vestris, quod nemo credet, cum narrabitur, Ma quanto maggior obbietto, e più degno delle divine parole prendo io ad esporvi in questo giorno, Uditori? Ascipite in gentibus, & videte. Volgete un guardo alle genti, io vi ripeto, che tratto immenso di mare da noi divide. Colà offervate un nuovo Mondo di Regni, di Città, di provincie, d'Isole, di Nazioni,

d'Imperi, dove l'Idolatria dalla sterminata potenza di tante genti difela domina da tanti secoli, e signoreggia. Noverate, se vi dà l'animo, le lingue, che la professano, i tempi, che la sossenzono, i tiranni, che la proteggono, le Nazioni in fine, e le genti di quel vastissimo Mondo, che tutto & suo = 'Admiramini, & obstupescite. Eccomovere contro lei non un formidabile elercito di genti armate, non almeno una schiera di forti eletti, ma un uomo solo al portamento negletto, all'arnele mendico, in cui nulla non è che vile, e dilpregevole non vi sembri fuorche egli sesso. To di quell'uomo narrar vi debho, o Signori, comiegli solo per amore di Gesù Cristo z quelle barbare terre peregrinando non combatte solamente, non solo vinse, ma di tutta l'infinita potenza di un Mondo intero, e di tutta la sua malizia con sucredibile felicità trionfo: comi egli solo convinse la pestinacia de loro errori, com egli solo abbatte la moltitudine de loro Tempi, com egli solo girà la vastità delle soro Provincie, com'egli solo umano la barbarie de lo to collumi, com'egli solo sostenne la sierezza de'lor tiranni: Admiramini, 😉 obstupescite. lo debbo dirvi di lui, comiegli in soli dieci anni d'apostolato tanto di terre, e di mari pellegrinò, che i suoi viaggi la terra tutta più d'una volta circonderebbero e tutti i mari . Egli solo tanti pepoli al seno della Cattolica Chiesa conduste, quanti non giunsero a rapir mai dalle genti per le lor Sette tutti insieme gli Eresiarchi. Egli solo tanti mali sofferse, tante persecuzioni fostenne, tante morti incontrò, tante lingue favellò, santissco, tante Corti, conquiltò tanti Regni, a tante genti recò salute, tanto sudò, tanto fece, che fia impresa simpossibile il narrar tutto, difficilissima perfundere quella parte minore, che può

marrarlene: Opus factum est in diebus vestris, quod nemo credet, cum narrabitur. E nel vero, o Signori, io reputo cotanto grave quella, difficultà di credere in chiunque ascolta sì strane cose, che l'usato costume de lodatori lasciando io penso d'oprare ogni arte non già a rendere più ammirabile, ma Libben più credibile l'Apostolato di France-Ico Saverio. Divido semplicemente in due parti il luggetto invero difficilissimo del mio perlare. Ne travagli, ch'egli sostenne, e nelle imprese, ch' egli compiè. Questi sono i due cardini, su cui la grandezza aggirasi d'ogni Apostolo, anzi pur d'ogni Eroe. Nella prima Iludierò render credibile, che Francesco Saverio patisse tanto; nella seconda, che Francesco Saverio tanto operasse, quant'egli nell'Apostolato di un Mondo paet, ed operd: Opus factum est in diebus ve-Aris, quod nemo credet, cum narrabitur. Voi grande Apostolo a me parole, ed argomenti spirate, che non oscurino la vostra gloria; e voi cortesi Uditori del favor vostro, e dell'ulata attenzion vostra onoratemi. Incominciamo.

A render credibile, che un nom mortale edi quella noltra medelima sì fragil creta composto, come noi siamo tanti incontrasse, e sostenesse travagli, quanti per testimonio chiarissimo di tanti istorici, anzi di tante genti, Francesco Saverio ne tollerò, non mi è già lecito, Ascoltatori, o diminuirne la moltitudine, o la grandezza estenuarne, o tacerne l'acerbità, che ciò sarebbe detrarre al vero sotto il mentito pretesto di fargli fede. Non posso dunque d'altronde prendere dirittemente le mosse del mio parlare, che da una narrazione fedele, comecche stretta, e precisa di quanti mali quest' invincibile Apostolo tollerò. Ma credereste? Alle traccie prime, e sincere, ch'io vorrei farvene, mi veggo astretto di confessarvi, che impresa assai più disficile sia per noi il narrarli che per lui non fu sostenerli, e che la sua pazienza, la sua fortezza vinse la diligenza di quanti Storici presero a noverarli, e l' eloquenza di quanti Oratori fi studiaroco di celebrarli. Sin da quel primo fortunatissimo istante, in ch'egli colà in Parigi su per Ignazio a Dio conquistato, non altramente si aperse a correre a questo Gigante il gran fentiero dell'uno, e dell'altro Mondo, che assediato, dirò così, e stretto per ogni parte da quaeti mali rendono l'uno e l'altro infelice, altri de' quali egli incontrò generolo, altri tollerò paziente, tutti superò, tutti vinse, di tutti fortissimo trionfo.

r.

5.

17

3.

1

1

21.

25

poli

ÇSI

nu f

21(1

ria , ns

, cs

ie 57

Povertà piacquegli eltrema, e le paterne sulfanze donate a poveri, senz'altro arredo, che quello di un logoro vestimento, incominciò verso Italia quell'infinito pellegrinaggio, che prima non dovea compiere di quello, che non aveffe recato i passi sin dove ignote genti su ignote terre imprimevano velligie ignote. Un'occhiata, Uditori, a ' tauta ampiezza di Mondo, che noi peniamo a concepir col pensiero, ed una nel tempo stello a quelto povero Apostolo pellegrino. com'è possibile, che in tal nudità, d'ogmi umano sussidio possa reggere al gran disagio di pellegrinar tanto Mondo? Io voglio, che abbiamo in conto di nulla quant'egli soffrt in Europa; dove il primo sentiero gli su un martirio, perocche strettesi per amore di penitenza sottilissime robuste funi alle co. icie, queste rodendo prima al moto de suoi passi la carne, indi aprendosi angusti solchi, e infine tutte nel vivo profondamente immergendoli, tale spasimo gli destarono, che un miracolo c'impiegò Dio a franger que lacci per arte umana infrangibili, e a rimarginar quelle piaghe, immedicabili, dove i pubblici alberghi degli Spedali, a cui foli Ticoverava, non potean essere che incomodissimi ad uomo 'di chiaro sangue, avvilito a convivere ad una mensa, e ad un letto medelimo coi mendici; dove anzi a gran ristoro recavali servir que miseri, e a vincere il ribrezzo della natura, che il folo aspetto de sordidi loro mali per alto orror rifuggiva, che si condannava a trarne le marcie piaghe, ed a lambirne le ulceri verminose. Nemmeno voglio, che ricordiamo i disagi tanti, e sì gravi, ch'egli nel mare, anzi in tutti gl'immensi 'mari soffrì, delle calme mortali, delle orrende tempeste, de' crudeli abbandoni, de' memorandi naufragi, in un de quali tra gli altri tre giorni interi, e tre interissime notti battuto naufrago da grossi flutti potè appena condurre ja lido ad una tavola raccomandato l'avanzo della sua vita. Non curiam niente di tutto ciò.

Veniamo tosto a quel Mondo di genti inospite, di lingue ignote, di costumi crudeli, d'ingegni ;barbari, dove inaccessibile per monti alpestri, dove nascoso tra boschi immensi, dove diseso, e cinto da spiagge ardenti. Quante volte ti su famelico senza cibo, sitibondo senza ristoro, stanco senza riposo? Nelle notti più luride senza albergo, ne'dì più ardenti senza disesa? Quando abbandonato sulle spiagge deserte, quando perduto tra solitudini orrende, ora ne'be-

schi esposto alle sere, ed or sopra gli aperti lidi al Sole, a ai venti; quando infermo giacente sul terren gelido, quando lasso sepolto tra balze altissime? Debbe aprirsi il sentiero tra sterpi, e bronchi, e i piè ne vanno laceri, e infanguinati; calcar le fervide arene, e ne vanno arti, ed attratti. De' seguire per aver guida il rapido corso de più veloci destrieri, e venendogli meno la lena, e il fianco, alla coda d'uno di esti deve la stanca vita, e se medesimo raccomandare. Giunto poi per così fatto viaggio ad alcuna di quelle terre de parlare una lingua, che non intende, ricercar di un albergo, che gli è conteso, mendicare un vistoro, che gli è negato. Oh Dio! quali cose ho preso io a narrarvi! Ma come visse egli adunque, come al gran disagio durò? Visse, o Signori, sostentando la vita or di radiche amare, ora d'erbe silvestri, ora di cibi fracidi, e inverminiti, nè mai con più che con un pugno di riso, e un sorso d' acqua. Visse allungando il prodigioso digiuno a giorni interi, e interissime settimane, nè d'altro pascendosi, che di lagrime, e di travagli. Visse aggiugnendo al necessario disagio mille guise di volontari martirii, più volte al di flagellandosi si no al sangue, sempre d'irto cilizio co-perto il sianco, talor di suni, e di armace catene ristretto, e lacero i lombi. Visse passando le notti intere, che succedevano a giorni più travagliosi, colle nude 'ginocchia piegate sul pavimento, e colle-languide braccia levate al Cielo a Dio pregandosi con gemiti inenarrabili, sapete che? Che gli accrescesse le pene, che gli omeri gli gravasse di nuove croci, che alcuna cosa di più gli donasse a patire, Plura, Domine, plura. Oh invincibile, e insaziabile Apostolo, che è ciò, che ascolto? Ma di qual tempera è ella mai, di bronzo forse, o di sasso, cotesta onde siete vestito, sì dura, carne? (Job. 6.) Numquid caro tua cenea eft, aut fortitudo lapidum virtus tua? No, miei Signori, ma riserbate a miglior uopo le maraviglie, che quanto sin qui è narrato, non è, che il meno. Udite cosa, che alquanto più s'avvicini all' immagine, che io mi studio di farvi di quest' Apo-

Quest'uomo solo sostenne tanto di mali, quanti potè addossargliene non dico più l'infinito pellegrinaggio, dico la nimicizia implacabile di un Mondo intero per religione idolatra, barbaro per collume, per natla fierezza crudele. Quivi egli solo ebbe nimici

tutti i Principi di quelle vaste Provincie, tutti i Sacerdoti di quelle perfide Religioni, tutte le leggi di quelle barbare Nanioni, tutti i costumi di quelle viziosissime perdute genti. Dove però lo strinsero di catene, dove lo sepellirono nelle carceri, dove il batterono atrocemente, dove gli diedero capital bando, dove il condannarono a morte, e sino al patibolo lo condustero. A non parlare, che delle persecuzioni mossegli contro da Bonzi soli, chi può ridir quante guerre gli dichiararono, quante gli telero insidie, quanti gli ordirono tradimenti? Sovvertirono popoli, che gli vietasser lo scampo, condusser sicari, che gli assediasser le vie. Il cacciarono a perdersi tra le fere ne più remoti deserti. Che più ? Lo avvelenaron più volte, lo lapidarono, lo saettarono, e ad annegare precipitaronlo negli alti fiumi. Possibile, che ad ucciderlo una almen non bastaffe di tante morti.?

Sebbene che parlo io di nimicizia degli uomini; e non piuttosto ricordo, ch'egli ebbe a un tempo nimici tutti i Dei delle genti, lo che è quanto dire, tutto affatto l'Inferno? Questa turba infinita di spiriti condannati, e superbi, accesa dall'odio, antico, e dall'ingiuria recente di aver per lui a sloggiare de loro Tempi, de loro Regni, del loro Imperio, che non tentò, che non fece, che non ardi per opprimerlo, per funenario? (Luc. 22.) Hec est bora vekra, o potestas tenebrarum, poteva dirli tratto tratto degli anni primi del suo Apostolato ciò, che della terribil notte della Passione di Grisso - Taccio gli orrendi colpi, sotto cui, così Iddio permettendolo per più sensibile loro scorno, più volte il lasciarono tramortito, gli oracoli menzogneri, con che tentarono d'infamare il glorioso suo nome, le illusioni, e i prestigi, che a perderlo adoperarono. Le passioni degli uomini, miei Signori, come fur sempre per essi l'armi più poderose a sovvertire, e a sedurre l'umana gente, così lo furono per combattere quell' Apostolo di tante genti. Però le accesero contro lui in ogni età, in ogni fesso, in ogni ordine di persone, le più ardenti, le più maligne, le più implacabili, e disperate. Ma che ottennero per tutto ciò? Tante guise di mali, tante maniore di morti, tanto orrore di vizi, tanto furor di nimici, tanti uomini, e tanti Dei congiurati spietatamente contro di un uomo solo, giunsero finalmente ad opprimerlo? A ritardare almeno il suo corso, a diminuire alcun poco

del suo coraggio? Non già, Uditori, non già. Che anzi (oh Dio fortissimo vero, ed unico sossenti de servi vostri, quando mai si mostrò al Mondo più chiara la sozza dell'invincibile vostro braccio!) che anzi egli, qual arca invitta di sicurezza, e di pace, intorno a cui non crescevano i siutti; nè imperversavano le tempese, che a recarla ognor più sublime, cotanti mali non pur sostenne fermissimo, ma vincitore ne trionfo: Oh costanza! oh pazienza! oh fortezza d'ogni nostro pensare, e credere assai maggiore!

Or mi chiedete, o Signori, che ben n' avete ragione, come fosse possibile tuttociò. Ora obbligatemi a render credibile una virtù, che vince di tanto tutte le nostre idee. Ma di quale argomento potrò ulare, che vaglia a superarne la maraviglia, e a confermarne la fede? S' io qui poteffi fingere di parlare con genti ignote, e nimiche della sua gloria, un contenziolo convincimento sarebbe facile, Ascoltatori. Io produrrei i testimoni chiaristimi di tante genti, i processi più autentici di tanti diligentiffimi Inquisitori, l'autorità finalmente, e gli oracoli dei Romani Pontefici, e quì vedrei con quel diletto, che nasce dal chiaramente convincere, e persuadere stupende cose, non pur diffondersi largamente, ma degli animi più contumaci l'orazion mia trionfare. Ma con voi ragionando, piissimi Ascoltatori, di riverenza pieni, e d'amore verso di tanto Apostolo, di questo luogo medesimo io così mi varrò, che non meno per l'una parte all'intendimento mio essicace, e a lui ritorni per l'altra più glorioso. Quant'io finor v'ho narrato, può egli dunque provarsi con testimoni autentici, e irrefragabili? Udite ciò, che ne segue. Dunque quant'io finor v'ho narrato, non è più, che una parte, sola di quanto quest'uomo invincibile soffer). Conciossiache, ristettete. Dalle autentiche inquisizioni sopra la vita fua, come possiam sperare, che in Paesi così remoti, di lingue sì sconosciute, e alcuni d'essi disesi dalla dissicoltà insuperabile di penetrarvi, si sien potute raccogliere contezze così minute, che una gran parte non sia restata sepolta in quelle barbare terre nota a Lui solo, che de' travagli de'servi suoi è sedelissimo premiatore? Udite però di quale argomento io sono astretto a valermi, di cui ad altro proposito usò il Magno Gregorio: (S. Greg. M.) Factis mirabilibus fidem faciunt facta mirabiliora, di far fede a una maraviglia con altra maggiore affai. France.

sco Saverio tollerò senza dubbio 'assai travagli di quei, che sieno alla contezza nostra arrivati; dunque non è maraviglia, che sosenesse que'soli, benchè gravissimi, e all' apparenza incredibili, che noi sappiamo: Fassis mirabilibus sidem faciunt fassa mirabiliora.

Ma d'argomento tuttavia più sensibile volle a gloria immortale di sì fedel suo Ministro fornirne Iddio. Suole egli non rade volte permettere all'occasione di gran disastri imminenti alle Gittà, o alle Provincie Cattoliche, che le Reliquie, o le Immagini più venerate de Santi lor Protettori alcun indizio doloroso ne mostrino o a prevenire il gastigo, o a dichiarare una sorta di compassione pietosa su'nostri mali. Le ecclessa. stiche istorie ne ricordano molti esempj; ma io non so, se per estremi disastri di Regni interi, e di intere Provincie avvenisse giammai prodigio sì tenero, e sì stupendo, sincome avvenne per quelli di Francesco Saverio. Serbavasi, Ascoltatori, nella paterna sua cafa colà in Navarra una divota Immagine del Salvator Crocifisto per antichissima reli. gion venerata, eredità preziola de'luoi reali Maggiori. Ora volendo Iddio all' Europa tutta far chiero, quanto per lui acerbamente patisse colà nell'Indie questo suo servo fedele, qualunque volta alcun più grave travaglio lo avesse assiste più gravemente, si vede quell'immagine grondare, e tingersi di un vivo sudor di sangue. Questo portento rinnovato più volte, e da molti testimonj gravissimi riconosciuto riempiè dapprima di un alto orrore, e di timor le persone, che ne furono spettatrici; ma sendo appresso piaciuto a Dio di rivelarne a persona di sede degna il mistero, non più a presagio funesto per la Navarra, ma già prendevasi a signore mostrasse ja mali del suo Apostolo, in mezzo a cui lo reggeva nell'atto stesso, e dell'invitta sua grazia lo confortava. Ora è egli credibile, che un segno tal dimostrasse sì nuovo, così supendo, e si strano, se quei travagli non fossero stati estremi?

Sebbene a che cercare argomenti fuori di lui, quando egli stesso è il più essicace a far sede di se medesimo? Oh s'io potessi a questo tratto, Uditori, l'animo suo svelarvi, e l'Apostolico spirito, che lo accendeva, quasi suce nella sua sonte, come le tante narrate cose di sui a paragone di sui medessimo verrebon meno! Qual incendio di carità verso di Dio, e qual servore di zelo di

falvar anime conforteva quell' Uomo invitto a patire? No, che quello non era fuoco a spegnere per mari, o per finmi, come leggiadramente parlava il Savio, volendo dire, che ad infiniti travagli è fatte forte uno spirito, che ama assai più di quelle, che non patisce. La grandezza insuperabile del suo animo è rispondente all'infinita virtù dell' oggetto del suo amore. Di fatto qualora Id. dio gli schierò socto gli occhi in un'eftifi portentola tutti ad un tratto quegl'immenti travagli, che gli erano colà nell'Indie apprestati, quasi chiedendolo se bastasse, e piacessegli caricarsi di tante Croci, quale rifposta n'ebbe da Francesco Saverio? Dubitò egli un momento? deliberò? differi? o non anzi rilpose franco, e magnanimo: Plura, Domine, plura? Sembrano a noi incredibili, e al Saverio parevano troppo poche. Qual maraviglia, che un animo di quella tempera folle a patir tanto forte? Maraviglia farebbe fiata, s'egli aveffe sofferto meno. Quì è, Uditori, dov'è riposta la grandezza vera de' Santi, ma quì è non meno, dove non giunge a penetrar chiaramente, che il guardo solo di Dio. Però a cose più maniseste volgendo l'animo, ed il parlare, io entrerò a farvi fede, fe fia possibile, delle ammirabili sue imprese. Questo è ciò, ch'io da princi-pio in secondo luogo proposi. Rinnovatemi lesza timor di noja l'attenzione.

Restringo tutto per amore di brevità quafi in un fascio nella conversione di un Mondo intero in soli dieci anni l'Apostolato satto per un uomo folo, e trionfandone esclamo: Oh conquistatori, oh Monarchi, oh Principi della terra, come la vostra gloria zimpetto a questa vien meno, e quali assatto si perde! La moltitudine de'vostri eserciti, l'infinito corredo delle formidabili vostre armate fa troppo chiara per chiunque ne giudichi drittamente la debolezza di un braccio, che di tanti ajutatori ha mestieri per ogni impresa. Eccovi un uomo solo senza armati, senz'armi, e senza umano presidio alcuno di un Mondo intero unico, e rapido conquistatore. Ciò che rende incredibile, miei Signori, così alta impresa, è il concorfo di tali e tante difficoltà, che sembrano

insuperabili.

Come è possibile, che un uomo solo in si breve spazio di tempo, in disagi tanti, e si gravi tanto avesse di ozio, che cento barbare diversissime lingue non pur giungesse ad intendere, ma savellasse, e scrivesse persettamente? Come è possibile che un uomo solo tanto avesse di forza nel suo parlare, che in

seli dieci anni, cento e più diverlisime Sette antichissime, numerolissime, pertinacissime poaesse affatto distruggere, e tempi, e ideli oltre a quaranta mila atterrare? Tanto di luce, e di chiarezza, che le menti più grofsolane, e più rozze restasser convinte nel tempo stesso, e istruite di misteri e di dogmi disheilissimi? Tanto insieme di sottigliazza, che valesse a confondere la malizia più raffinata degli uomini, e de'demonj in cento e mille dispute, ch'egli tenne co' Savi del Gentilesimo? Tanto di essicacissima soavità, che i più ostinati, i più duri, i cuori infine più barbari si rendessero a abbandonare per lui le cose tutte del Mondo più congiunte, e più care, la patria, i figli, le sustanze, le mogli, la religione, gli Dei? Come è possibile, che un uomo solo in soli dieci anni tanto acquistasse d'autorità, che non pur l'adito avesse aperto alle inaccessibili Corti dei Re superbi, ma Re, e Regine a gran numero, Principi, e Principesse cogl'interi lor Regni ad umiliar conducesse le fino allora indomabili altere fronti ai misterj, e alle leggi dell'Evangelio? Come è possibile che un nomo solo tanto avesse di mente, che ad un tempo potesse reggere le Chiese di tanto Mondo, tutte dirigere le coscienze di tanti popoli convertiti, tutta softenere la cura di tante genti? Come è possibile che un uomo solo in soli dieci auni d' Apoltolato un milione e dugento mila idola. tri battezzasse di propria mano, infiniti più altri ne convertisse, se questo numero distribuito per ciascun giorno sale sì alto, che appena potrebbe adempierli il dì, e la notte impiegandovi da un apostolico braccio infaticabile? Ma non aveva egli dunque ora alcuna di pace? Sì, Ascoltatori. Tante ne avea, che delle notti gran parte paffava orando in celesti contemplazioni; tante, che in tutte quelle sue lingue scrisse volumi interi d'istruzione, di catechismi, di lettere; e tante infine, che nel tempo medefimo fece viaggi sì immensi, che fatti di questi pure una discreta distribuzione, circa quaranta miglia ne cadono in ciascun giorno, e vale a dire in cialcun di que giorni, che io vi diceva più dianzi necessariamente impiegati nel folo ministero di battezzare. O viaggiar dunque sempre, ovvero battezzar sempre, o far nel tempo medesimo l'uno e l'altro. Questo è impossibile. Eppure è fatto innegabile. Anzi che disti io battezzare? Convincer prima, doveva io dire, combattere, disputare, catechizzare, istruire, e confermare nella sede sì saldamente, che maestri ne fossero fino i fanciulli; che molti d'essi quelle prime novelle Chiese adornassero del proprio sangue; che a migliaja si portassero in pace la rapima de'loro averi, l'esiglio dalle lor patrie, l'infamia del loro nome; che alla motte si osserissero a gara, siccome cento e più secero nel Giappone; che la sostenesser di fatto, siccome mille e più in Manar gloriossissimi Mattiri la sostennero. Come, io ripeto, in soli dieci anni tutto ciò pote farsi da un uomo solo, massimamente se si detraggano i giorni, e i mesi perduti nelle solitudini, nelle spiagge, ne'boschi, e sopratutto nelle navigazioni sul mare; dove almeno quattro volte rimase nau-

frago? Io ben m'avveggo, o Signori, che a render credibile tuttociò sarò infine costretto d'aver ricorso a' prodigj, e ad un operar superior non pure a tutte le forze della natura, ma all'ordinario maraviglioso de' Santi. Prima però non vi sia grave ascoltarmi. Di qual uomo, o Signori, parliamo noi, e qual era la maniera del suo Apostolato? Noi for. fe non concepiamo idea di un Apostolo, che nell'atto rappresentandolo di predicare a un popolo d'idolatri la fede. Questa, Uditori, non è che una parte del suo ministero. Il suo vero carattere lo spiegò Paolo di se medesimo favellando: (Ad Corinth. 11.) Omnibus omnia facius sum, ut omnes facerem salvos. Farsi tutto a tutti per guadagnartutti a Cristo. Questa è l'idea, che noi dobbiamo formare di Franc. Saverio. Ma chi potrebbe sperar d'esprimerla si vivamente, che giungesse a rappresentario? Omnibus omnia factus sum. Un nomo che si addattò a tutti i costumi, a tutte le inchinazioni, oferò ancora d'ag. giugnere, a tutte le passioni degli uomini. Un nomo nel fiore di sua età, del genio più, dolce, dell'aspetto più amabile, dell'animo più benefico, delle più soavi maniere che fosse mai. Un uomo che i travagli non abbattevano, nè le prosperità lusingavano, dispregiator degli onori, ma senza fasto, correggitore de vizi, ma senza offesa, impugnator degli errori, ma senza vanto. Un uomo, che da una Corte, da un Regno, da una Città convertita, da cui vedeasi astretto a ricevere poco meno che onori divini, passava tosto per conquistare un soldato a convivere Samiliarmente con essolui, e sosteneva di far per esso le sentinelle. Up uomo che per amore di Gesù Cristo non era solo servo co' fervi, marinaro co'marinai, pellegrino co' pellegrini; ma non aveva ribrezzo di farsi weder talor commensale de più lieti conviti,

e sin d'entrare in partita co giuocatori, non prima il servigio, non prima la navigazione, nè il viaggio, nè il convito, nè 'l giuoco compiendo prima, che tutti a Dio non avesse, ed alla sede condotti. Qual ordine, (Dio immortale!) qual condizione, qualfesfo, qual età di persone potea difendersi da questa maravigliosa, e veramente apostolica trasformazione? Se fia mestieri, che a conquistare l'anima vile di un usurajo, quest' uomo onorato da' Re, eda' Principi qual loro padre, da Nazioni, e da Popoli qual loro Dio, a cui volevano vivente ancora innalzar rempi, ed alteri, se sia mestieri, io dico, ch'egli a collui facciasi qual servo vile; eccol giunto, o Signori, fino a corrergli a fianco per lungo tratto di terre alla fassa del suo cavallo. Se sia mestieri, che a convertire una turba di ladri, e di corsari egli si renda su' loro legni; eccolo, miei Signori, quest' Apostolo di un Mondo intero renduto schiavo, tutti intrepido divorarsi gli slenti di tale stato. Se sia mestieri, che versi sangue in gran copia a correggere un solo bestemmiatore? eccol versarsi a rivi dalle sue vene, che terge poi colle lagrime d'allegrezza, ond'egli applaude alla sua grande conquilla. Curator degl'infermi; consolator degli afflitti, sovvenitore de poveri, padre degli orfani, di tutoi i mali degli uomini ristoratore: Omnibus omnia factus sum. Un uomo infine dalla natura adornato d'imparegiabili doti, e dalla grazia arricchito di doni immensi, d'invincibil coraggio, d'infaticabile attività, d'eccelsa mente, di gran configlio, d'ammirabile provvidenza, di valor sommo a convincere, di forza irresistibile a persuadere; a tutti dolce, a tutti arrendevole, a tutti amabile, severo solo a se Resso: Omnibus omnia factus sum, ut omnes facerem salvos.

Tutto ciò senza dubbio agevola assai il credere, che un uomo tale potesse compiere grandi imprese; ma io sono astretto di confessarvi, che tuttociò non può appagare lo spirito di chi rifletta alle proposte difficultà insuperabili affatto per forza umana, Egli è però necessario di far ricorso finalmente a' prodigj, e confessare sinceramente, che Francelco Saverio compiè imprele tanto maravigliose, perchè operò con un braccio non selamente apostolico, ma divino. E' però a credere, Ascoltatori, che quando Dio si compiacque d'invitare alle genti questo fedel' banditore del suo Vangelo, di quelle stesse magnifiche parole usasse, di ch'egli usò già con Mosè, quando lo spedì a liberare il po-

poio

polo d'Israello dall'oppressione del barbaro Re d'Egitto. Ecco, gli disse Dio, che io ti ho constituito non solamente ambasciador mio, e ministro, ma Dio di Faraone: (E-wed. 7.) Ecce constitui te Deum Pharaonis Per simil modo, o Signori, forza è che dicesse a Francesco Saverio: Vanne, mio servo, alle genti, che si giaccion sepolte nelle tenebre della morte, vanne a' popoli crudeli, e barbari, alle terre divoratrici de'loro abitatori, nè non temere però, perchè io ti ho per esse cossituito non solamente mio Ministro, ed Apostolo, ma loro Dio: Ecce con-

stitui te Deum Pharaonis. Di fatto, o Signori, egli spiegò per modo a tutte quelle Nazioni virtù divine, che molto più ebbe talora a superar d'ostacoli per convincerle, ch'egli per niun modo non era un Dio, di quello che a persuader, che non l'erano i loro Dei. Divina in quest'uomo vedevano l'immentità, per cui nel tempo medesimo e trovavasi in alto mare a placar le procelle co'naviganti, e nelle pubbliche piazze a istruire, a combattere, a convertire idolatri; a un tempo stesso ne pubblici tribunali a difendere l' innocenza, e nelle case private a rendere sanità prodigio-sa; a un'ora stessa nella Città a sparger l' acqua battesimale sopra un popolo convertito, e nell'aperta campagna a fulminar qual gigante, a rompere, a sbaragliare barbaro esercito insultatore. Divina la sapienza, per cui non pure tutte favella; e scrive le lingue, ma rinovando il prodigio de' primi Apostoli da molte diverse lingue ne sa intendere nel tempo stesso una sola. Non pur con. fonde, e convince ogni più acuto ingegno nimico, ma a mille dubbi disparatissimi, soteilissimi, difficilissimi soddisfa con una sola risposta, ma smo coi gesti soli infonde, e comunica a guifa dell'immediato parlar di Dio allo spirito, le più alte cognizion dei Misteri di Dio medesimo. Divina la provvidenza, per cui non pure antivede le cose tutteavvenire, e le lontane ha presenti, ma nel profondo de' cuori penetra chiaramente, e gli affetti sa discoprirne, e sa svelarne i pensieri, e prosetando per abito, e per costume a misura del suo antivedere stupendo tutte ordina soavemente, e immancabilmente le cose. Divina infine la potenza, per cui non v'ha cosa nella natura, che a un suo comando resista, non terra, non mare, non fnoco, non aria, non pestilenze, non morti. Ad un suo cenno si placano le procelle; anzi i mari più tempeltoli, e per naufragi più infami, se piaccia a lui, in calma eterna si

polano. Se voglion gli uomini arrendecli ai benefizi, tutti i mali fuggiranno da quelle terre, dor'egli ponga l'apoliolico piede, e tutti i beni succederanno. Se possono dal timore condursi, vive siamme desolatrici vedranno piovere per suo comando dal Cielo a incenerire poche terre ostinate per gastigo irreparabil di pochi, e per esempio universale di tutti. Se da stupende cose si movono, e chieggon segni, onde credere, ne avranno tanti fino a perderne la maraviglia. Serenerà a suo piacere, e a suo piacere coprirà il Cielo di nubi, scuoterà la terra, ovvero l' assoderà. Renderà a' ciechi la spenta luce, robuste forze a'languenti, a ogni sorta d'infermi la sanità, a venticinque, e più morti, alcuni d'essi già fracidi e inverminiti, la vita. Chi può resistere a tanta forza? Ecco a noi giunto, dicevano quelle genti, il Dio del Cielo, il Dio infine di tutti i Dei, a cui tutti sono costretti a cedere, e ad ubbidire: Rece constitui te Deum Pharaonis. Ecco cessate, o Signori, le maraviglie, anzi eccoci condotti a dire, che non è maraviglia, che un uomo tale fosse di un Mondo conquistare.

Sapete, Uditori, qual cosa a me sembra avere dell'incredibile? Che dopo aver fatto tanto quest'insaziabile Apostolo morisse infine malcontento di se medesimo, e sconsolato, ch'egli si querelasse di non aver che compiuto la menoma parte delle sue brame, ch' egli giugnesse a credersi veramente e a riprendersi qual servo pigro, ed inutile al suo Signore. Giaceva agonizzante, o Signori, quest' ammirabile Apostolo nell'Isola di Sanciano, e in Ciclo già preparavali al suo ingresso il trionfo più glorioso, che forse da primi Apostoli si fusse veduto; quand'egli levando a Dio gli amorosi occhi languenti, e l'acceso cuore sfogando. Oh mio Signore, si querelava, che io non ho saputo servirvi in nulla, che poco ho fatto per voi! Oh spiagge, oh lidi, che a tergo è a fronte di quell'Isola avventurosa giacete, dove agoniz. za sì grande Apostolo, oh mari immensi, che intorno la circondate, possibile, che tutti allora fuggiste dagli occhi suoi, dalla sua rimembranza, sicch'egli in voi non vedesse gl'infiniti travagli, che avea sofferto per Cristo, l'opere maravigliose, e la con. quista di tante genti che avea compiuto? E qual impresa poteva avvolger nell'animo più gloriosa? Eppur tant'e, miei Signori. Al Saverio par-nulla ciò, che a noi sembra incredibile. Eccovi il più efficace argomento, che io mi sono sludiosamente serbato a con-

chiu-

chindere M fuo elogio. Quale idea polliane noi formerci di un animo, che delle cole giudica così altamente? Come polliam sperar di raggiugnere la velocità, l'efficacia, la forza del suo operare? (Habac. 1.) Hac est fortitudo ejus, debbo conchiudere colle paro. 1e del Profesa medesimo, da cui presi le mosse, bec est foreitudo ejus Dei sui. Si è fatta un'opera, è vero, maggior d'ogni fe. de, d'ogni espettazione, d'ogni speranza: Opus factum eft in diebus woftris, quod nemo eredet, cum narrabitur. Ma questi opera è renduta incredibile, perehè col mezzo di un tal ministro Dio la compiè, a cui gran parte comunicò di sua divina fortezza: Hec est fortitudo ejus Dei sui.

The Dio fortissimo, Dio possente, Dio grande, quali altri sensi può imprimerci profendamente nell'animo la serie maravigliosa di tante supende cose, che tornino a qualche nostro prositto, fuori di quelli, che il serve vostro sedele deste nell'anime di tante genti? Se un uomo solo tante potè sostenute da voi: dunque niente non possono tutti gli uomini abbandonati da voi. La loro gloria è siono, è paglia, che porta il vento. La voltra è immortale, è inadeguabile, è degna dello stupere dell'Universo. Den alla sante di un Monde, eperata per un uem solo, quella aggiugnete di tutti noi, che voi in lui onoriamo, adoriamo, invochiamo a possentissimo Protettore. Così sia.

COUNTY DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA

## PANEGIRICO

DISAN LUIGI GONZAGA.

Ms. autem propter innocentiam suscepthis to confirmation in conspectutue.

PA1. XI. 13.

TE le vittorie dei Santi sono un giorioso trionfo di nostra Fede, la quale, al dire di Salomone, nelle preziose memorie della loro virtù serba, e mostra a fedeliquali altrettanti trofei di ben guernite, e risplendenti armi, ond'essi usando le riportarono: sono però mai sempre, Uditori, di molto acerba, ed amarissima rimembranza a quel milero stato di rea natura, e ribelle, in cui noi tutti nascendo per la colpa del primo Padre siamo anzi a combattere su questa terra, che non a vivere condannati. Dacchè la pace della primiera innocenza per quel primiero peccato fuggi dal Mondo, altra idea immaginar non fappiamo di fantità, che violenta per vero dire, e guerriera, che sempre sia fotto l'armi, ed avanzi ogni pal to per viva forza. Non così certamente intervenuto sarebbe a quello stato pacifico d'originale innocenza, in cui furono i primi Padri da Dio creati. Imperocchè, Ascoltatori, senza idea alcuna di ribellione, o di guerra, santificata sarebbesi questa nostra nasura umana, non qual odioso, e formidabil mimico oppresso, vinto, e distitto; ma si ``Quare∫. Granelli .

qual vittima candidiffima, e fenza macchia, il cui sagrifizio di giustizia, e/di pace falisle al trono di Die in ocore di soavità. Ma grazie sieno immortali a quell'amabile Provvidenza sapientissima, e onnipossente, che ntale alcuno non permife giammai se non se quanto volesse trarne a prò de suoi maggior bene. Un'idea di santità sì sublime, che al ballo stato della caduta natura sembra così straniera, ella è appunto, se io pur non erro, quell'unica, su eui pensò di formare il Santo fuo prediletto, e amantissimo Protettor nostro Luigi Gonzaga, di cui in questo alui facro solenne giorno ho carico di celebrarvi i meriti, e le virtù. Parmi oggi vedere in Cielo, Uditori, quest'elettissimo Spirito di tutta la luce della sua gloria vestito, il qual nell'atto di volgere addietro un guardo su i pochi anni della mortale sua vita, e un altro levarne in Dio a quella serie prodigiosa di grazie, che la sua predestinazione tesserono, e la sua santità, preso da dosce estasi di beatissima gratitudine a lui ripeta le parole Davidiche, che ne' divini milleri mette oggi fifth fue labbra la Chiesa: Me autemprepret

innocentiam suscepisti, Domine, & confirmasti. me in conspectu tuo. In uno stato, in cui ogni altro voi ricevete, o Signore, per fanguinofe battaglie, me voi sceglielle per in. nocenza pacifica: e il debole giovanil petto di tal virtù confermasse, di tal valore, chemio merito potesse essere quel, ch'era put voltro dono: Suscepisti, & confirmasti. Ella. è questa cotanto illustre, ed ammirabile ve. rità, che se io basti a scioglierla, ed a spiegarla nello sue parti, ben posso oggi sidatamente promettervi, piissimi, e divotissimi Ascoltatori, di recarvi col mio parlate diletto insolito, ne meno utile istruzione, che giustissima maraviglia. Proponiamola, e dividiamola in due semplici, e chiare proposizioni, che la comprendano. Stato d'innocenza costituito da Dio in Luigi Gonzaga nello stato della natura corrotta. Voi vedrete il più grande di tutti i doni di Dio aggiunto al più arduo dei meriti tutti dell'uomo: Me autem propter innocentism suscepisti. Questo sarà il primo punto. Perfezione di fantità d'innocenza di quello felice stato. Voi vedrete i privilegi più rari dello spirito umano aggiunti a più difficili sagrifizi di una divina virtù: Et confirmasti me in conspedu. tuo. Questo sarà il secondo. Io spero con tanto più di fiducia il gradimento, e l'attenzion voltra, cortese, quanto vi parlo di un Santo, alla cui graziosa, intercessione io debbo ch'io parli ancora, e ch'io spiri; di un Santo, il quale essendo per antica comunione di fangue alla fovrana famiglia, e ad alcun altra delle più illustri vostre congiunto, parmi di ragionarvi di una domestica vofira gloria, di cui dobbiate tanto più compiacervi, quanto alla chiarezza, del fangue. creice di splendor vero la fantità. Incominciamo,

Innocenza, che formi stato, non è già solo, o Signori, non secondare alcun moto della natura ribelle; egli è di più non sentirnela ribellione. Al qual pacifico imperio della. ragione su gli appetiti, comecchè non dovuto alla natura per se medesima, Diosi comniacque di levare per grazia la natura di tutti gli uomini nel primo Padre, seppure il milero non avelle colla primiera fua colpa. guafto, e interrosto così bell' ordine di Provvidenza. Però scrivendo il Padre Sant' Agostino cantro gli error di Pelagio, e poi di, Celestio, in ciò dissingue la grazia nello stato della natura innocente dalla grazia meden. fima nello stato della natura ribelle: che quella era una grazia di preservazione, e di paco; questa è una grazia di guesta, a di vit-

toria. (S. August.) Quid ingo? Adam non babuit Dei gratiam? Immo vero babuit ma; gnam, sed disparem. Sancti in boc cer-tamine laborantes, ac peristitantes dari sibi pugnandh vincendique virtutem per Christigratiam poscunt; ille vero nulla tali rica adver-Jus se ipsum tentatus, atque turbatus, in ille beatitudinis, loco, sua secum pace fruebatur. Quinci a cossituire uno stato di natura innocente, due concorrevano nel tempo fiesso in Adamo; la sua natura senza demerito di alcuna colpa, come luggetto, e come forma la grazia di preservazione, o di pace conserva-

gli gratuitamente de Dio a

Ma s'è così, per qual modo potrebbe mai in alcuno degli uomini, riunovarti quell'alco stato, che a tutti i suoi- posteri dimeritò l' intelicisione nestro Padre ? Non su Luigi Gonzaga per avventura compreso, e avvolto nell universale condannazione? Non fu lug. getto a tutta affatto-le pene d'una viziata natura ? St., miei Signori. Ma: questa è appunto la maraviglia. Che tuttociò nulla ostante Dio di fatto adornalle quello spirito prediletto di una grazia di presevazione edi pace, quale fi conveniva a una natura innocente, non di viteoria, e di guerra, qual si conviene a una natura ribelle. Non ci lascia alcun luogo di dubitarne la più sacra, la più fincera, e più venerabile autorità, (Rot. R. in relat. ad Paulum). Alogius numquam stimulos carnis passus est, nec impuram. cogitationem ullam in mante babuit. Stupenda cola! Uditori. Egli non dicesi, che Luigi non mai consentì a ribellione alcuna dei sensi; dicest, che questi sensi in lui mai non tentarono di ribellare. Non diceti, ch'egli. mai non accolle nella fua mente un reo pensiero importuno; dicesi, che, mai non l'ebbe; non nella semplice puerizia, non nell'acerba, adolescenza, non nella forvida gioventu, non nell'ozio, e tra gli agi della cafapaterna, non nelle danze, e nei giuochi delle pubbliche feste, non nella libertà, e nel lusso delle strepicofissime Corti. Non per un 10/0 momento un tentatoro istantaneo pensier ribelle. Tant'd. Non mai: Nunquam. Quest' è, ch'io dico, Uditori, grazia maravigliola di preservazione, e di pace, qual si conviene, a, una natura innocente, non di vittoria, e di guerra, qual si conviene a una na-tura ribella. Di fatto in questo stato di ribellione, conchiude la Sacra Ruota, clo non leggeli d'altri Santi: Quod de alite Sancia non, legitur.

Ma non è questa, Ascoltatori, la parte, in ch'io ripongo la forza del mio parlare 🕳 Que

Questa preservazione maravigliosa non èche un dono di Dio. E'una grazia, non è una vissu. Convienci dunque pensar più oltre a conoscere, ed a scuoprire un carattere di un vero merito. E' necessario conoscere gli effetti di questa grazia, l'inviolabile fedeltà, l'ardua corrilpondenza, che chiese, 🗢 ottenne da queko spirito eletto, e sedele Quì veramente è ripolta la gloria sua; questa è la fonte di tutto il suo merito, e la milura di tutta la sua virtù. Torniamo un tratto al primo uomo innocente colla dottrina del Padre Sant' Agostino, e del discepolo di lui San Prospero.

Il primo Padre, o Signori, creato appena è introdotto nel Paradiso terrestre, e questa, gli dice l'Angelo condottiero, quella o Adamo sia la tua stanza. Tutti i piaceri son qui reccolti per te. Tu puoi goderne a tuo agio; che tutti sono innocenti. Non c'è, che un albero della Scienza, da cui su dei astenerti. Del bene Iddio ti ha dato saperne affai: del male non ti ha nascoso , che ciò, che saputo tornerebbe a tuo danno, e tutta conturberebbe quella felicità. Un una parola: fuori di te tutto è innocente a godere; e in te medesimo nulla non hai, che odiare. Eccovi, miei. Signori, 'uno stato, dice Agostino, d'innocenza felice, quale si convenga a una natura, che mon aveva demerito di alcuna colpa, innocenza beata, e godente di lieta pace, e di tranquilla feli. cità: (S. Aug.) In illo beotitudinis loco sua secum pace fruebatur. Tutto all'opposito per Luigi Gonzaga.

Colloca Iddio quell'anima innocentissima nel Mondo guasto, e corrotto; e ben le fa inrendere la sua voce, Luigi, gli dice al cuore, la terra, in cui tu dei abitare, non è il paese dell'innocenza, ma della colpa; eppure io voglio, che della colpa nommeno un'ombra si aggiri per la tua mente. Pensa dunque accome ti convenza tenerti in un luogo, dove tutto è nimico di quello stato, al quale io ti ho eletto. Fuori di te tutto è pericolo da temere; e in te medelimo sappi che un fomite di peccato si asconde, di cui tu dei prevenire ogni stimolo per maniera, che non pur mai non ti vinca, ma nemmeno ti affalga mai. Io ti affifero co miei doni, ma questa doppia corrispondenza io domando da te : che tu ti guardi dagli esterni pericoli, siccome un uomo il qual non debba nella sua mente aver mai un'immagine di peccato, che tu disarmi l'intermo fomite, siccome un uomo, il qual non debba ne' sensi iuoi sentir giammai uno siimo-

lo di peccito. Eccovi così unb stato di nevella innecenza nell'universale corruzione della marura, innocenza travagliolisima, e faticofa, che al più grande, e al più raro di tutti i doni di Dio aggiugne il più arduo, e il più ammirabile dei meriti tutti dell'uomo. Innoltriamoci ficuramente, che il fatto stello verrà scoprendeci sempre più chiara, e più iplendida la verità. Rifletteto.

M corrispondere ad una grazia di non peccare, egli balta impedire un volontario deli-Berato confentimento agli stimoli del peccato: ma a corrispondere ad una grazia di aon averne mai filmolo, mè immagine, nè pensero, & necessario impedirne ogni specie più involontaria; prevenire con una instancabile provvidenza gli accidenti più fortuiti, ed improvvisi; toner la monte sempre guardata. re fempre serrati i sensi, non dico io alla colpa, che pur è impresa sì malagevole, dico ad ogni immagine della colpa, ch'è cofa quasi impossibile nell'umana condizione. Eppur fu questa, Uditori, la corrispondensa sedele, questa la guardia severa, che chiese e ottenne da Luigi Gonzaga la grazia dello stato suo d'innocenza, che giustamente disti n più arduo dei meriti tutti dell'uomo. Perocchè deve, Dio immortale, ebbe egli a guardarli tanto leveramente?

Forse ne diserci, o ne boschi, ove delle mondane tole non potelle mai giugnere neppur la fama? Saggio, e opportuno configlio. che la parte maggior de Santi abbracció, la forza di tanti obbletti non sostenendo, quanti sogo per ogni via ordinati a insidiar l'innocenza. Eppure non si trattava per effi , che di rispondere ad una grazia di non peccare. Luigi dee vivere i giovanili suoi anni mon folamente mel Mondo, ma nella parte più pericolosa del Mondo; servire Imperadrici, e Reine, intervenir di continovo alle più elette, e più festose adunanze di Spagna, e d'Italia, ove il lusso mondano, o la mondana licenza fogliono far di se pompa sì lusinghevole, che abbaglia i sensi, e affascina l'intendimento, ed eglidee in suozhi tali, in questa ferie di vita cooperare a una grazia, che lo preservi da cutti affatto : gli stimoli del peccato.

To ben to, miei Signori, che ogni arte timana farebbegli per ciò ottenere tornata indamo, fe verso lui non avesse il pietosissimo Iddio ulato un prodigio di provvidenza. Quest' no non contendo, ne niego. Quel, ch'io aggiungo si è, ch'egli, ad una tal grazia con fedeltà sì ammirabile cooperò, che se un tal privilegio folle per arte umana da confegui-

re, egli si adoperò le più difficili, e le più estreme. Dirovvi il vero, Uditori, com' io la sento. Le maniere del suo contegno su quelto punto, mi sono parute un tempo incredibili, e elagerate, altra volta superflue, ed eccessive; ed oggi ancora mi pajon tali da non poterli, nà ricordare, nè commendar prello il Mondo senza pensare al modo; .come giultificarle. E.donde.mai., e perchè -fino da' primi anni di prima infanzia non farsi mai lecito di mirare non che altra donna, neppure il volto della Marchesa, sua madre ?. Perchè fuggire con tanto studio di tanto saggia. Matrona la certamente savissima .conversazione.? Perchè: abborrire così altamente in una età tenerissima, e puerile per--fino. l'ombra di una fanciulla ? Perchè, tener-. f., non dirò io ne' tornei, nè teatri, e ne' giuochi, ma pelle caccie medelime più innocenti, cogli occhi fili sopra la terra, il più incolpabile piacer vietandosi di mirar voli d'augelli a ghermir prede sì accorti, o corso d'agili cani a suggitive fore anelanti? Perchè, in tanti anni di samigliar servi-.tù , non levar, mai un guardo a Marja d' Austria Imperadrice, non tanto chiara alla tua verde età, per doti di vago volto, quanto a quella, sua già matura, per molta gloria augustissima? La Maestà, che sola tra gli altri pregi in lei non era venuta meno, non dovea sola parere ad ogni basso pensiero, e vile, ostacolo insuperabile, e gran disesa ? Dunque di che temere, o di che pur sol. . pettare? Eccovi di tuttociò, mici Signori la ragion vera, anzi s'io pur non erro, la precila necessità, Per Luigi Gonzaga non si trattava di rispondere ad una grazia di mon peccare; che meno assai gli sarebbe però bastato. Trattavali di corrispondere ad una &razia di non ayere giammai ne un pensier. ne uno stimolo, ne un'immagine di peccato. Trattavasi di custodire, in mezzo alla corru. zione del Mondo uno stato ammirabile d'inaocenza, che per lo primo pescato fuggi dal Mondo. Bella legge di Provvidenza, chi può ammirare abbastanza le vostre traccie! Voi accopiate ad un tempo e prodigiosamente in . , uno aggiugnete un privilegio, che meritar nou si può, e un merito niente, mipore del privilegio.

Ma io non posso più lungamente dissimularvi dissicoltà, che tali cose leggendo, e pensando, mi è sempre venuta all'animo. Per qual maniera, dubbiando chieggo a me stesso, innocenza così illibata potè conoscere alcun pericolo di peccato? In tal purezza di mente, in tanta pace di sensi, in tal candor di costumi, quale adito erasi mai aperto in quell' Angelico spirito alla malizia, sicello potesse pur sospetar di un nimico, ch' egli per niuna parte dovea conoscere? Che se per semplicità d'innocenza pon dovera egli conoscere passione alcuna, per quale strana virtù giunse ad oprare per modo, come se non pur tutte le conoscesse ma le arti loro, gl'inganni, e le ascossissima insidie avesse aperte, e presenti?

lo lento allai, miei Signori, e penlo, che voi sentiate altrettanto la forza di una tale difficoltà. Ma a farlo chiara risposta, ho, che a tenermi sulle vestigie di sopra impresso, lo diceva pur dianzi, che a costituir per Adamo uno stato d'innocenza selice, Dio gli nascose la scienza del male, ond' egli non odiasso in se stesso principio alcuno di reità.. Entrò apprello quella scienza nel Mondo all'uscirne dell' innocenza, e sì ci entrà come pena, che l'ingannevol serpente avea promesso alladonna qual pregiosommo, e divino. (Gen: 3.) Eritis fiout Dii scientes banum, in malum. Ma ristorata per l'universale Mediatore figliuol di Dio la natura, egli ci è forza di riconoscere una scienza di male, le qual non sia di gastigo, ma. sia di grazia. Scienza di male, Uditori, non di malizia, che al male inchina, non di funesta esperienza, che al male suggetta; ma. di semplice, e purissima cognizione, che dal male allontana. Quella scienza ebbe Cristo, questa Maria .. nel perfettissimo fato dell' inpocenza costituiti. E questa pure, io iortemente conchiudo, fu a Luigi Gonzagacomunicata. Conciossiache, ragionate, la cogoizione del male, ch' obbe, quest' angelice. giovinetto fu unicamente a schivarlo, ne l' acquillò per immagino, per pepliero, per atto, alcun tentatore: Nunquam. Dunque per quale altra via, fuorche per quello dono di grazia, ond egli potelle odiare in se stello la , capacità di peccare, e le innocenti sue carni con alto merito perseguirare? Eccovi ordin-nuovo di cose, nuova serie di maraviglie.

Poiche siccome questa scienza del male in Cristo, e in Maria, specchi tersissimi d'originale innocenza, produssa la più amara contrizion de' peccati, che soste mai, e la sete più insaziabile di patire: cost in Luigi collandebita proporzione gli effetti medesimi cagiono. Avrete audito soventemente, o Signori, fare altissime maraviglie, come a tanta innocenza potesse andare congiunto in quest' Angelico Giovinetto tanto rigore di penitenza, come svenisse, e piagnesse, e tramottis-

Té di contrizione per l'eggerissimi errori, che colpe appena poteano dirsi dell' età sua puexile di nove anni; come sin da que' giorni ansiolemente cercasse ogni maniera d'affliggeru, di tormentarli; come imprendelle diziuno così severo, che somigliante a miracolo era la vita sua: come il leggerissimo sonno di poche ore procacciasse di travagliare con sempre nuovi ritrovamenti di pena: come le lunghe notti del crudo verno veglialse orando senza riparo alcuno immobile, e genuficito ful gelido pavimento; come acceso di un desiderio stranissimo di penitenza, non ritrovandone nella paterna agiatissima cafa gli usati strumenti, nuovi cilizi, nuovi flagelli, e nuove guise di catene inventasse 🖜 a fare strazio ammirabile di se stesso; come oingelle strettamente i suoi fianchi d'acuti iproni, e le guerniture de'suoi cavalli, e le lasse de cani tanto pur gli fornissero di grosse fibbie, di scabro serro, di lacciuoli, e di funi, che formatone flagello orribile, con esso disciplinafies a molto fangue ciascuna notte, fino a svenirne soventemente per lo dolore, a cader tramortito, e intriso per ogni parte nel sangue suo. Avrete udito descrivervi le moite, e molto pietose lagrime della tenera madre, gli amorosi atti del padre per frastornarnelo. Maravigliar la fortezza, l'inflessibiltà, la costanza di tanta pena. Maravigliate più giustamente, Uditori, la sonte prodigiosa, e la vera cagion sovrana di tuttociò. B' una scienza di grazia, che sa quest'nomo innocente un nom di dolori colla più viva, e più fedeleimitazione di Lui, che Isaia nomino (Ifai. 53:) Vitum dolorum, G scientem insirmitatem. I suoi essetti debbono corrispondere all'efficacia non meno, che alla purezza del fuo principio peròappunto, ch'è infuso nell'anima la più innocente. Oh vero Angelo tra noi disceso ad abitar fulla terra, che tracce infolite fegnato avete tra gli uomini di santità; quincidi misericordia, e di grazia, quindi di merito e di virtu!

Arrestiamoci per un momento, Uditori, e studiam di conoscere in un sol guardo l'ammirabile verità, che già abbiam dimostrato. Una grazia medesima di preservazione, e di pace cossituisce due stati differentissimi d'innocenza. Conferita in Adamo ad una natura intera costituisce uno stato d'innocenza felice di puro dono; perchè ogni piacer gli dona suori di lui, e a lui nasconde la scienza del male, sicch'egliami se stesso senza demerito. Conserita in Luigi a una natura per la colpa d'origine già caduta cossi-

Quares. Granelli.

tuisce uno stato d'innocenza saticossisma di dono insieme, e di merito; perchè ogni piacer gli toglie suori di lui, e in lui insonde una scienza di male, sicch' egli odiar si debba con merito, benchè innocente. Così la luce medesima, miei Signori, sulle diverse superficie dei corpi diversamente instanta, e raccolta in così oppositi color si tinge, che mentre su igigli per l'unione di tutti i raggi sfavilla, e imbianca, per la loro divisione impallidisce sulle viole, e sulle rose siammeggia, nè però lascia di essere la stessa luce.

Ma questi per vero dire, non sono più, che i principi della santità di Luigi, e non ci spiegano, che il suo stato: Me autem propter innocentiam suscepissi. Quale, e quanta persezione aggiugnesse ad uno stato così sublime, questo è ciò, ch'io quantunque disperi di poter mai conseguire bastevolmente, pur debbo imprendere, secondo ciò, ch'io proposi, in qualche parte a spiegarvi: Et consirmassi me in conspessu tuo. Rinnovatemi l'attenzione.

In due sommi capi di cose noi possiamo distinguere, miei Signori, la santità in quello stato selicissimo d'innocenza. Primo nelle interne potenze umane dello intendere, e del volere, che ricevute da Dio dirette, come parla Sant' Agostino, e al sommo vero, e al sommo bene naturalmente rivolte, poteano a lui viammaggiormente levarsi per alta contemplazione, e per servida carità. Secondo nella serie de sagriszi, che avrebbe l'uomo innocente potuto comeiere, e a Die offerire. Parliamo prima de primi.

A qual grado, Uditori, levò Luigi la perfezione della sua mente? Poco è, che errore, od inganno nou avesse mai luogo in lei; poco, che le più alte cognizioni di Diole fossero sin da suol anni più teneri comunicate; che fanciullo di prima infanzia spesfo si ritrovasse in alcun angolo più remoto delle sue stanze immobile, e genusiesso contemplar Dio, quando sapeva appena pensare: Ciò, che parmi perfezion di uno stato da questo nostro di corruzione lontano affetto, ed alieno, è il sovrano dominio, a ch' egli giunse de suoi pensieri, e l'uso ammirabile, che ne fece. Levò per modo a Dio solo, e in lui fissò la sua mente con tale, e tanta fermezza, che le ore intere passava orando a fuo agio, fenza foffir giammai un penfiero di un sol momento, che il distraesse da lui. Non dico estatico, miei Signori, non dico fuori de' sensi; ( vedere donde tragga. giulto argomento di maraviglia!). ma fenza.

estasi, senza ratti veggendo, e udendo nelle pubbliche Chiese, nelle strepitosissime sale; però il pensiero, e la mente non distraeva un sole istante da Dio. Potrem noi comprendere di così alta persezione la maravi-

glize

Che un uome rapito in estasi, e in aria già sostenente sulle invisibili ale dello spirito levato in Dio il Igrave pelo di quelle membra, non sia altrova distratto da quell' obbietto divino, che lo rapilco, comprendesi facilmente. L'attonita immobilità di quegli atti, e l'alto sono di tutti quei sensiad ogni cola mortale serrati, e spenti, assai dichiarano dell'astrazione di un animo così rapito. Ma questo è un dominio, che Dio esercita sopra i pensieri di un uomo, non è un dominio, che l'uomo eserciti su i suoi pensieri. Questa è una dolce violenza, che soffre un animo, la qual supplisce alla sua naturale instabilità; non è uno stato connaturale, per cui non abbia mestieri d'alcun' eftrinseca violenza. Questo stato noi non posfiam concepirlo, che qual altissima perseziono della primiera innocenza, quando era l' uomo fignor sovrano di se medesimo; e questa persezione su quella appunto, che pervie piene di grazia, e di virtù, a Luigi Gonzaga Dio si compiacque comunicare. Oh. libero, e a voglia vostra sovrano contemplatore, (Psal. 19.) Nimis profunda, ie vi dirò col Profeta, facta sunt cogitationes tua. Profonde nell' intima comunicazione, che Dio vi fa di se stesso nella nuova maniera d' estasi non interrotta, di cui siete fatt' arbitrio voi medesimo, estasi sconosciuta ad ognialtro fuorche a voi solo. Sono queste cognizioni profonde, che vi fanno Angelo di consiglio, e le discordie più fatali de Principi componete; queste sono, che di zelo v' imfiammano, e fantificate le Corti; queste, che vi accendono di carità, e ne spargete per ogni parte le siamme ardenti.

E di verità, Ascoltatori, egli non è possibile questa sovrana persezion delle intendere, che non si aggiunga ad un tempo alla persezion dello amare. Dio è una luce di vivo suoco, che illumina nel tempo stesso, ed insiamma; ed è l'umano intelletto aguisa di specchio concavo, che i raccolti sovrani raggi al ben disposto voler ristette, e di quel suoco il sa ardere, della cui luce esso risplende. Ma potrò io con umana lingua spiegare questi divini essetti? Voi pinttosto alcuna cosa ce ne ridete, o Serasica Vergine del Carmelo Maddalena de Pazzi, splendore, e gloria di un Ordine, a cui su sem,

pre domestica la santità dei segreti di Diofedelissima conservatrice, voi che di questa, sovrana luce consortata la mente, ed accesa il cuore di queste vivaci siamme, ne sossa-

fatta da Dio partecipe spettatrice.

Era, Uditori, quella Vergine maravi-gliola rapita in ellali; quand'ecco improvviso fiammeggiarle di nuovi raggi l'acceso volto, e tutta in atti, e in sembianti recata di chi dolcissimo, e vaghissimo obbietto vede, gode, e stupisce: Oh quanta gloria. esclamava, quanta gloria ha Luigi, figliuol d'Ignazio! Io non penso in certo modo, che in Cielo vi sia l'uguale. E perchè, o estatica contemplatrice? Perch' egli amava risponde, perche saette ardentissime nel cuor del Verbo profondamente immergeva, saette, che ora ripolano nel sen dilui; perchè fu martire dell'amore, martire sconosciuto. Ma che possiam noi comprendere per tutto. ciò? Hanno i Santi, per vero dire, una lingua, che non s'intende se non dai Santi, e non è più difficile trovar parole, che spieghino la lor santità, che spiegar quelle, con cui esti l'esprimono. Però fia molto miglior configlio lo argomentar quest' amore da fagrifizi, che Luigi compiè. Questi io dice per ultimo, che suron tali, quali alla fantità dello stato di una natura innocente si convenivano. Sagrifizi senza alcun dubbio non di vittime immonde, sic. come sono le passioni di una natura corrotta, ma di purissime vittime, e senza macchia, siccome, gli effetti erano dell'innocenza .

lo entro tolto a parlatvi del sagrifizio, a cui Dio obbligo questo spirito innocentissimo, quando Maria augustissima. Madre sua gli fece espresso comandamento d'abbandonare la paterna sua casa, e dar suo nome alla Compagnia di Gesù. lo non vi parlo di libertà, nè di ricchezze, nè d'agi, nè di nobile Principato, ch'egli dovesse in tal atto sagrificare. Troppo ne conoscea la fralezza per degnar niente 'di ciò non che di un affetto, di un sol pensiero. Più nobile fagrifizio Dio esigeva da, un cuore così ben fatto. L'ossequio, la riverenza, l'amore al Principe suo Padre, era in Luigi, quale si. conveniva alla più alta perfezione del divino comandamento, alla gentilezza del sangue suo, che la santità non insalvatichisce, ma perfeziona, all'indole la più innocento non distratta, nè pervertita da alcuna rea passione. A questa silial pietà aveva egli costantemente ogni suo desiderio sagrificato, e sommamente abborrendo dallo

firepito del gran Mondo, in mezzo ad esso era sempre per ubbidirgli. Or finalmente quello sì giusto affetto, sì innocente, sì pio, è una vittima, che Dio stima degna di se. Ardisco dir., che Luigi è giunto ad essere così buon figlio, com era Abramo buon Padre. Però ficcome al fedelissimo Patriarca richiese Dio il fagrifizio della vita del figlio, così a Luigi domando quello dell' abbandono del Padre: ma in ciò fu egli d' Abramo non dirò io già più forte; ma sibbene più combattuto, che quel non ebbe a · soffrire ne supplichevole, ne fifiuante il. il figliuolo, com' ebbe per lungo tempo Luigi il Padre. Oh inganno universale del Mondo qualor si tratta di questa vittima! Vorrebbonsi a Dio donare le sconcie, e le inutili, come Caino faceva, e tollerar non si può, th' egli talor si prenda le elette: quali rendersi a Dio, e santificarsi sosse un partito di rifugio per chi dispera tra gli uomini trovar fortuna.

Ma tre anni interi di contrasto, e di guerra, ovver piuttosto di sangue, di lagrime, e di preghiere espugnarono il cnorpaterno, crebbero ognora il merito, e i pregi ornarono di questa vittima, il cui sa-grifizio salendo al trono di Dio in odore di soavità su la più monda per avventura, e la più immacolata, che al Cielo da puri uomini salisse mai. Fortunatissimo altare, e felicissimo tempio, in cui questa vittima si offer!! Come fosti allora ripieno per quest' angelico Giovinetto di nuova gloria; e come poi ne suoi candidi affetti, ne suoi puri Pensieri, negli ammirabili esempi d'umiltà, di costanza, d'ubbidienza, di fede, di povertà, disprezzo di tutte le umane co-se, nell'esercizio perpetuo delle più belle religiose virtu, mai non cessasti dall'invitar sopra te le compiacenze di Dio per sagrisizj sì eletti costantemente onorato! Io sono astretto passarli sotto silenzio, che già al sine affrettando del mio parlare il solo più arduo, e più perfetto ricorderò, che tutti gli altri compiè.

Giunto Luigi al fommo dell'amor suo, quando la violenza delle amorose sue siamme lo consumava sensibilmente in un perfetto olocausto; quando compiuti i sagrifizi tutti possibili a un puro cuore innocente, altro più non gli restava che Dio, e con lui solo lieto passava le lunghe notti, e accesi d'amore i giorni; quando già più dappresso ne mirava il possedimento, e sossipravane il volto, a fargli pur fagrifizio di

questa dolce, e divina conversazione su ultimamente obbligato. Sentite come.

Avendo i Superiori Iuoi in gran pregio la preziola lua vita, che di serbare all'apostolato studiavano, gli secero comandamento, che distraesse alcun poco da Dio la mente, nè in lui fissasse con tanto studio il pensiero, ben avvisando concepirne lui quindi ana fiamma da non poterne più luagamente sostenere l'attività. Non osò egli di replicare cola alcuna a questo comandamento, e in quella vece si propose nell'anime d'ubbidire, ma come passare i giorni, come vegliar le notti in quello nuovo, nè prima sofferto affanno? Dio, che occupa solo tutta quell'anima amante, lo circonda, lo comprende, l'insegue; ed egli studia fuggir da lui. Ma dove? se tutte affatto le creature, gli oggetti futti, in cui procacci divertire il pensiero, non sanno altro rappresentargli, nè zicordargli, nè ricordargli che Dio? Hanno per lui vestito quelle Tembianze medesime, che avevano nel Paradiso nello fiato dell'innocenza. Portano per 'lui in fronte la sola immagine del Creatore, da cui egli fugge. Quare, doveva però dir'egli con fentimento affai più sublime di quel di Giobbe, quare persequimini me sicut Deus (Job. 19), Era una pieta, miei Signori, vederlo fuggir la notte all'aria del ciel sereno, e procacciando distrarre da Dio la men. te, mirar le stelle. Ma il clelo, e le stelle lo inseguivano, come Dio; la sua bellez. za rappresentandogli, e la sua immensità. Usciva il giorno, ed a distrarsi alcun poco a qualche aperta campagna, o ad alcun va-go giardino li conduceva. Ma i fiori, e l' erbe, e le messi l'inseguivano, come Dio. non facendo che ricordargli l'onnipotenza, la bontà, la richezza, la beneficenza sua infinita. Che dirò poi di un Altar, di una Chiesa, di una divota Immagine, a cui si abbattessero gli occhi suoi: Tutto era Dio, che nel suo servo si compiaceva di crear doppio martirio, l'uno di carità, l'altro d' ubbidienza.

Ma questo appunto dovea essere, che l'anima così anelante sciogliesse dal carcer suo con un sine degnissimo dello stato dell'innocenza. Io so che Dio avea dalla morte liberamente sottratto Adamo. Ma so non meno che questo dono non era a questo stato dovuto, nè essenziale. Anzi dacche la morte sossenza l'innocentissimo Figliuol di Dio, e Maria l'illibata sua Madre, per l'albero della Croce su riparato con sal van-

taggio a' redenti l'albero della vita, che una morte ci debbe essere, la quale sia più di dono che non di pena. Se mi chiedete qual esta siasi, io non farò che quella per ultimo ricordarvi di Luigi Gonzaga: morte di cui su lieto principio e lietissimo fine la carità. Contrasse egli l'infermità servendo agl'insetti di contagioso morbo, che aveano negli spedali di Roma; ma l'ultima divisione di quello spirito, per giudizio di quanti l'ammirarone di presenza, non si compiè che per impeto, e dolce forza d'amore. Nulla in quella beata stanza che orror di morte spirasse: non timore, non tedio, non altro affanno; ma sicura speranza, ma desiderio di Cristo, ma impazienza amorosa di giugnere a' suoi amplessi.

Così quel raro innocentissimo Spirito di questa terra partì, su cui avendo in cinque lustri di vita a sommo grado condotta la santità di quello stato ammirabile d'innocenza, a cui avealo levato Iddio, perfezionandone i pregi, e adempiendone i sagrissi, potè a lui ripetere con gloria forse unica tra tutti i Santi: Me autem propter innocentiam sussepissi, Domine, Conssirmassi me in conspettu suo.

Io però immagino che tra quelle beate e felicissime anime, che gli vennero allora incontro, quella pur sosse del primo Padre: E te beato, dicessegli, te selice, che de' pregi a me conceduti tanto meglio sapessi

usar, ch'io non feci. lo benedico; e riagrazio quell'infinita misericordia, che me dall' innocenza caduto' tra' penitenti locò, Ma tu certo sei d'altissima gloria degno, che nato pure, e vivuto nel misero stato di una caduta natura, i pregi dell'innocente emulafti . Tu di me men felice, ma di me più fedele ti sapelli sar merito di quello stato, che in me su privilegio, e tanto altamente ne esprimesti la santità, che gloria e laude immortale ne avrà per te quell' altissimo, e provvidissimo Creator nostro. di cui vient ora a godere. Vanne, Anima avventurola, vanne a quel leggio, su cui veggendoti io godrò eternamente, che uno pur v'abbia de figli miei, a cui lo stato da me perduto dell'originale innocenza sia ritornato in argomento di merito, non di confusione, e di pena. Tu gl'innocenti quindi proteggerai, e tutte avrai de prodigj le chiavi in mano. Felici i miei discendenti, e a felicissima età serbati, quando sarà in grado a Dio di vieppiù accrescere la tua gloria. In così lieto penuero, e in tanti dolci parole parendomi, Ascoltatori, che fia questo tempo nell'età nostra caduto, quando con tanti, e tanto maraviglioù prodigi. de'quali io vi confesso per intima gratitudine: che parmi essere lo medesimo un monu mento, lo glorifica Iddio, alla stanchezza vostra d'udire, ed alla mia di parlare darò ripolo.

# PANEGIRICO

#### DIS GIANFRANSESCO REGIS.

Ego sum minimus Apostolorum . . . . Sed abundantius illis omnibus laboravi.

I. Ad Cor. c. XV. vers. 9.

E io imprenda a celebrar le virtù dell'
apostolico uomo Gianfrancesco Regis
da così umili a un tempo e così alteparole, di cui l'una parte sembra piena d'
abbassamento inopportuno a chi loda, Ege
sum minimus Apostolorum, l'altra di troppo
vanto invidioso a domestico lodatore, sed
abundantius illis omnibus laboravi; spero io
nondimeno spiegarle in guisa, o Signori,

che nè alla gloria del nostro Apostolo ingiuriose, nè dalle leggi di moderato Oratore parer vi debbano aliene. Conciossiachè fu pregio certo mataviglioso della sola u miltà del grande Apostolo delle genti, tr' lo splendore, e la gloria del suo apostolato tenersi in opinione dell'ultimo degli Apostoli di Gesù Cristo. L'Asia, e l'Europa risuonavano troppo altamente della fama di

Digitized by Google

Tua dottrina, e tanto chiaramente splende. vano delle opere del suo zelo, che ovunque di Roma, o d'Esclo, ond'egli allora scriveva, volgesse il guardo ritornando coll'ani. mo sulle vestigia degli apostolici suoi viaggi, ne tratto alcuno di mare potea scoprire, nè alcuna parte di terra, che o non avesfero i suoi pericoli renduta celebre, o i suoi miracoli memoranda, o le sue predicazioni fruttifera, o le sue conquiste samosa: Abundantius illis omnibus laboravi. Tutto all' opposito Gianfrancesco. Eccovi, miei Signori, un Apostolo, ch'io non potrò dimo-Ilrarvi, che in pochi tratti di rupi alpestri, in pattorali capanne e in povere cafe di DOverissimi abitatori, Apostolo veramente ul-Timo degli Apostoli di Gesil Cristo: non Solamente perchè a questi ultimi tempi da Dio donato alla Chiesa, e ultimamente di tutti alzato al supremo onor degli Altari, ma perchè eletto da Dio al più umile A. postolato: Ego sum minimus Apostolorum. 31, Ascoltatori, queste parole, che a Paolo non si convenzono, che per espression di umiltà, convengonsi a Gianfrancesco per verità di carattere. Nè però questa parmi l' ultima gloria; che se rissettasi attentamen-te; l'umiltà dell' Apostolato è argomento di lomma lande per un Apostolo. Gianfrancesco nel cuor d'Europa, e di una parte d'essa sì colta, com'è la Francia, seppe trovare i disagi, e le più gravifatiche, che altri soffrisca mai nelle terre più barbare, e più lontane: ma questo è poco. Seppe trovarle in guisa, che tanto più gravi solsero, quant'eran men gloriose: Abundantius laboravi. Tolga Iddio, miei Signori, ch' io pretenda con ciò costituire comparazione del merito di quest'ultimo tra gli Apostoli di Gesù Cristo a quello de'primi esempj, che l'imitare è gran vanto, vincere non è possibile, ma dalle grandi parole del Dottor delle genti non so, che trarre un raggio di viva luce, che se io sappia spargere sulle virtu di quest' illustre imitatore de' primi Apostoli, verrà formandovi, s'io non erro, l'idea più semplice a un tempo, e più gloriosa della sua ammirabile Santità. Dividiamola per amor di chiarezza in due parti, che tutto l'ordine reggeranno del mio parlare. L'Apostolato di Gianfrancesco fu l'ultimo, e al suo zelo fagrificò tutta la gloria, che suole accompagnare un Apostolo: Ego sum minimus Apostolorum. Quest è argomento a convincerne della purità del suo zelo. Sarà la prima. L'Apostolato di Gianfrancesco fu l'ultimo, e però appunto

più ardue furono e più gravi le sue satiche: Abbundantius laboravi. Quest'è argomento a convincerne del ferver del suo zelo; e sarà la seconda. S'io tanto ottenga di
dimostrarvi, varsò a conchiudere isortemen,
te, che l'umiltà dell'Apostolato è un glorioso carattere di grande Apostolo: Ego summinimus Apostolorum, sed abundantius labo-

ravi. Incominciamo. La gloria, che suole accompagnare un Apostolo, ella è sovente antiposta nelle Scritture, o Signori, a quella di un prode Conquistatore; e quando Iddio dell'uno, e dell' altro di questi amplissimi ministeri volle onorare Mosè, creandolo a un tempo, 🖝 Condottiere al suo popolo, e Apostolo a Faraone, disse, che al popolo egli satla. stato Duce, ma a Faraone niente meno, che Dio: (Exod. 7). Ecce ego conftitui te bodis Deum Pharaonis. E di verità, Ascoltatori, se un vivo zelo Apostolico si accende in animo umano, gli spira tosto idee si grandi, e magnifiche, desideri sì ampi, e sperange così fidate, che l'umana ambizione non vi aggiunle giammai. La medesima arduità, e la moltitudine delle imprese quanto è più opportuga a compiere le sue brame, lo è altrettanto ad accendere il suo valore, appunto come vivace hamma, per usare la comparazione del Savio, appresantin folta selva, che quanto ha più d'intorno di tronchi, e di rami, tanto più lieta k ipande, e al nuovo pascolo si conforta, se avvalora, e si avviva mirabilmente. Gianfrancesco senti tutto l'ardore, e la forza di questo zelo, ed infiammatone sopra modo desiderò vivamente di partire d'Europa, e nelle barbare terre del Canadà portar la fede di Gesù Cristo. Tutte nell'apostolico animo si agitavano le più sublimi speranze. Questa divina fiamma già divoravasi in quella mente le più gloriose conquiste. Ma Dio, che all'ultimo Apostolato lo aveva eletto anzichè a primi, frappose a suoi desideri ostacoli insuperabili.

Perdonatemi, o grande Apostolo: sono troppo sublimi le vostre idee: voi divisate Regni, e Provincie. Io vi dirò, qual debba essere il teatro del vostro zelo. Vedete voi questo gruppo di alpestri montagne, che non formano che una parse delle Diocesi del Vivarese, e del Valè? Questo ha ad essere tutto il piano delle vostre conquiste. Voi penate col guardo a discoprirvi un sentiero e penerete altrettanto a rintracciarvi gli abitatori. Sonoci nonpertanto su per le schiene di queste balze delle capanne di pove-

ri, e abbandonati Passori; sonoci ne'loro seni, e nelle loro riposte valli delle picco-le terre, ove l'Eresa di Calvino perseguitata dalle armi sedeli del vostro Principe, ba potuto ricoverare sicuramente. Quivi è assai disesa dall'oscurità de'luoghi pressochè ignoti, e dalla inaccessibile loro asprezza. Queste rozze, e ribelli anime hanno ad essere la corona del vostro Apostolato; qui tutta debbesi sagrificare-la vostra vita.

Ah, miei Signori, che ad imprendere con coraggio impresa così negletta, egli è mecessario di avere un zelo estremamente purificato; un zelo, che non può lasciar dubbio della rettiudine de' suoi sini, in cui non abbiano parte alcuna nè l'ambizione, nè l'interesse, nè alcun' altra passione della natura. Aggiugniamo qualche cosa di più, e di meglio. Un zelo, che sappia vincere non solamente i pregiudici delle passioni; ma che giunga a sagrificare non so s'io dica le speranze, gli stimoli, o le illussoni della virtù.

Conciossiathe, miei Signori, a questa guisa d'Apostolato, che è l'ultimo, poteva forse obbligar Gianfrancesco inabilità, ch' egli avesse per i maggiori? Qual parte, Dio immortale! qual condizione, qual pregio in lui era a desiderare di grande Apostolo? Altezza d'animo, amabilità edi maniere, profondità di dottrina, maturità di consiglio, grazia di ben parlare, forza di persuadere? Ma questi erano pregi, de quali lo aveva Iddio fornito sì largamente, che gentil persona, o selvaggia non v'ebbe mai, la quale con lui usando per poco d'ora, non ne sentisse la forza. Nato d'illustre sangue, e nobilmente educato nelle bell'arti li fe' risplendere sin dalla sua prima età, a cui aggiunto lo studio della religiosa sua vita, era egli alle più alte speranze mirabilmente formato. Di grazia poi, e dei do. ni fopra natura ricco così altamente, che nulla può immaginarsi di più sublime. La fede avea così viva, e niente tanto desiderava, quanto di confermarla col proprio sangue? la carità così ardente, che i giorni, e le notti intere passava in altissime, e dolcissime estasi col suo Dio, obbligato non rade volte alle stagioni più crude del freddo verno a cercar refrigerio all' accelissima interna fiamma dalle acque gelide, e da' freddissimi venti, a' quali apriva anelante il caldo petto amorofo; la pazienza così ro busta, che potea dire a se stesso coll'Apo-Alolo Paolo di aver fatto prova quanto fosse

il suo corpo valorolò a patire, ed a gravare il suo corpo. Lo strazio che ne avea fatto per l'astinenza più rigida, e per 🔩 penitenza più austera lo avevano così allo spirito suggertato, che avez wessito egli stesso la sua fortezza. Ma tante virtu, miel Signori, hanno a perderli tra l'orrore di queste alpestri montagne? Che gioverà l'eloquenza, che la dottrina, c'egli dovrà parlare a poveri tanto rozzi, ed il suggetto ordinario de' suoi parlari dovranno esfere gli elementi primi del Catechismo, e le istruzioni più semplici de primi articoli della fede? Qual favore potrà al suo zelo conciliare l'austerità della vita, l'astinenza del vitto, il rigor del digiuno, l'asprezza dell' abito, l'angustia, e la nudità tra persone, che un'estrema miseria a somiglianti fatiche ha già avvezze, e indurate? Quest'è perch' io ripeto, o Signori, che il zelo di Gianfrancesco ebbe a vincere non solamente T' ardore, e la vastità delle-brame, non solamente le passioni, e i pregiudici della ma-tura; ma se mi è secito così spiegarmi, tutti affatto gli slimoli delle sue stesse virtù, e tutta sagrificarne la gloria all'umiltà dell' ultimo Apostolato: Ego Jum minimus Apostolorum.

Parmi questa per vero dire, Uditori, impresa così ammirabile di grazia, la qual purifica fantamente un Apoltolo, ch' io sono ardito paragonarla all'onnipotenza, che le fortifica, e per opere eccelle sopra l'umana condizione lo innalza. Così piacque a Dio di adoperare co primi Aposteli, ristettono i Padri Girolamo, ed Agóstino, spiegando le parole Davidiche: (Pf. 134). Educens nubes ab entremis terræ. Oslervate, dicono questi Padri, siccome d'umida, e bassa valle movon talora al Cielo grossi vapori, e gravi, che nella fredda region dell'aere viammaggormente addensando, forman le nubi. Queste quanto hanno più oscuro il deno, e più tenebrolo, tanto versano sulla terra più di acque secondattici, e di più vivi, e splendenti lampi ham meggiano ad accendere quant'è di aria. (S. Hyeron.) Vides nubem in Calo nebulosam, obscuram; sed babet intus nescio quid latens, si coruscet. De nube emicat splendor: en eo ipso, quod contemne--bas, inde exilivit, quod expavescas. Cost Bhi Apostoti, segue Agostino, erano per se medesimi uomini ignobili, e idicti. Niuna fama, e niuna virtù comendavali. Ma questa appunto era la maraviglia, che il ministero Apostolico donasse ad uomini tali es-

contondere i Savj, e i Grandi del Mondo, a convinceri, a suggettarli alla legge di Gesul Cristo. (a) Miss ergo Dominus Jesus Apostolos suos, velus nubes: erans: enim illi primum bomines carnem portantes, insirmi, indocti, ignobiles, imbecilles: sed erat in il-lis, qued sulguraret. Ora dell' argomento medesimo, di cui si valsero questi Radri ad esaltare l'Apostolato, io mi valgo, o Signori, ad esaltare l'Apostolato, di cui vi parlo. Fu gran miracolo dell' Onnipotenza di Dio, valersi ad impresa così sublime d' uomini così negletti; ma fu miracolo non minor della sua grazia valersi d'uomo così y sublime ad impresa così negletta. Poiche le in quelli comparve l'efficacia di un zelo, che spira sorza coshe invincibile agli strumenti ancora più deboli; in questo si ha a conoscere, e a confessare la purità dil un zelo, che ad impresa sì umile adopera essicacia così sovrana: ed io nel vero non so quale de' due prodigi più vaglia a confermare la Fede presso un spirito, il qual dell' animo umano sia profondo, conoscitore; se quello di onnipotenza, o questo di carità, quello di manifestazione, o questo! di ascondimento; in una parola, quello, che vin-. ce scopertamente tutto le forze della natura, o questo, che in un animo produr non pos-Iono, che le forze più invincibili della grazia.

Io dico le forze più invincibili della grazia, poiche offervate, o Signori, cosa invero degnissima di maraviglia, come a si umile Apostolati andar dovessero aggiunte tante fatiche, che quelle uguagliando degli Apostolato più strepitosi, per chiunque ne giudichi dirittamente, abbia a conchiudersi, che forza tanto maggior di zelo si conveniva a portarle, quanto l'umiltà dell'obbietto rendevale per se stella più gravi: Ego: Sum minimus Apostolorum; sed abundantius laboravi. Io entro già nell'altra proposta parte, per cui maggior opera mi fia mestieri; poich' essa abbraccia tutto quest' ammirabile. Apostolato.

Eccovi Gianfrancesco, o Signori, movere all'alta impresa. Ma qual'è il tempo delle lue mosse? Non il piacevole Autunno, non la tepida Primavera. Sono i mesi del crudo Verno, ne quali è bionda alla falce quell' Apostolica messe. L'assedio, che as quelles paltorali capanne, e a quelle povere terre mettono, colà intorno le nevi altissime, e i fredissimi venti, obbliga gli abitari a tenersi nelle loro povere case sostentan-

zcacia di luce si folgorante, che valesse a » do la vita del procacciatosi alle men crude » stagioni. Ma se quelli non possono di colà uscire, come potrà Gianfrancesco colà medesimo penetrare? Colà, dove non mettono che sentieri angustissimi, che dall'un fianco banno imminenti informi massi di rupi minaccianti ruine, dall'altro aperte voragini prefondissime, che quanto al guardo crescono di spavento, tanto al piede traggono di fermezza. Eppure questi sentieri imedesimi sono ora si impraticabili, che ne avidità di guadagno, nè stimoli di molta fame possono condurre a batterli, ed a tentarli i loro stessi durissimi abitatori. Ma se quelli, io ripeto, nol possono, benchè sì esperti di quelle vie: benchè a que geli si avezzi, benchè alle fatiche, e agli stenti così indurati; come il potrà Gianfrancelco inesperto, gentile; e talora anche infermo per gran disagio? Seguiamo, o Signori, seguiamo per merito d'un obbietto di novità, e di stupore ripieno alcun de viaggi di questo Apostolo, che io verrè studiato di mettervi, quanto mi fia possibile, sotto gli occhi.

Varcato pur dianzi non senza manifesto pericolo della vita un minaccioso torrente, eccol giunto alle falde d'una di quelle alpe. stri montagne, che tutta è neve: La misura egii, e l'esplora dall'imo al sommo coll' apostolico guardo, e ciò, che noi mai potremmo discernere, vi scorge egli, o pargli: di scorgere sull'alte cime un tugurio, entro cui può pensare che alcuna povera, e abbandonata: famiglia si stia ristretta, e nascosa. Credereste? Tanto basta e non più, perch'egli tosto prenda risoluzione di superar quella via. Ma per dove, se vestigio non apparisce nè d'uomo, nè di giumento, che gliel'additi? Tant'è: osservate. Ovunque può immaginaro che l'ineguale caduta neve apra, o segni un sentiero, imprende egli a seguirlo. Rompe dapprima col petto istesso, ed apparesi per alcun tratto la via, indi per lo pendio più sassilos acquistando a gran satica ogni palmo, e spesso per lo sdrucciolare dell'un de'piedi perdendo quanto avea coll'altro conquistato, e agli aspri sterpi, ed a' bronchi Ipinosi, e ad ogni punta eminente d'acuto sasso raccomandandos, tanto adopera della persona, e tanto ajutasi delle braccia, che omai si vede dappresso a quelle cime desiderate.

Quando, ohime! venutegli al maggior uomo-le forze meno, o fallatogli un piede, o strappatosi il debol tronco, a cui era raccomandato, ecco perduta ogni cola. Cade mi-

seramente; anzi rovinosamente precipita, e ad avvolgersi, e seppellirsiove la neve è più alta, e più profonda è la valle. Povero. Apostolo! Ghi vi darà adesto lena per uscir quinci? Chi vi sarà cortese d'ajuto in que. si orrida solitudine? L nudi pjedi, e le lacere mani vi scorron sangue per ogni parce, e tutta avete la pesta vita molle di gran sudore, che vi gela indosfo, e. vi agghiaccia. Angeli, che lo vedeste in tanta desolazione, voi che gli apostolici passi con maraviglia certo di tanto zelo ne ravvivaste, e il prezioso sudore, e il Tangue ne raccoglieste, voi ci narrate con quali forze potesse egli risorgere di quel prosondo, e con qual animo ripigliar poi quelle vie; poichè io lo veggo, nè saprei più dirvi come, miei cari Uditori, ritentar quell'impae. sa così sfinita, com'è, dall'intimo servore, quali da invitte, robulte ali portato risalir la montagna, e giugnere finalmente alla capanna, desiderata.

Quale se a porte chiuse, e tra l'orrore di un'alta notte voi vedeste improvviso comparirvi davanti periona ignota, ovvero gia trapassata; tal era l'attonita maraviglia, e lo stupor di quel povero o aratore, o pastore, il qual stavasi colà entro a picciol suo-· co ristretto colla tremante sua samigliuola. Non lapeya dapprima se nuda ombra, o viso umano vedesse sulle sue soglie. Ma poco appresso riconosciutolo, e da maggior maraviglia di tanto zelo, e di tanto infolita carità, vinto il primiero supore, lieto accoglieva il fanto Apostolo nel suo tugurio. Immaginate qual potea aver governo, e iristoro di tanto stento, ma egli neppur quel poco ammetteva, che la rozza umanità di quell'ospite gli offeriva. Suo riposo, e suo cibo era tosto istruire nei primi principjdella Religione i teneri figliuoli, se ve ne aveva; dispor prima, e poi udire alle confessioni gli adulti; tutta quella capanna racconsolare di celestiali ragionamenti, o in essi la maggior parte passare di quella notte; con poco, e duro pane ristorare sua forza, e con poca acqua spegnere la sua fete; in umile orazione prostrarsi a Dio, finchè caduto per la stanchezza sul terren gelido fosse obbligato alla natura concedere incomodo, e legger sonno, e racquistar tanta lena d'imprendere il di vegnense un somigliante viaggio.

Ma queste eran delizie per vero diro, quando così passavan le cose. Cià che av. yenivagli soventemente era vedersi sopravvemir la notte senza un tugurio, a cui potesse

ricovrare; restarsi stanco, e famelico senza un tozzo di pane, con che riftorar la fora fame, o a ciel fereno a soffrir il più orrido notturno gelo, o a ciel piovolo a portarfi senza riparo alcuno le fredde piogge; giacer-si le lunghe notti sulle nevi, e su i diacei senza un palmo di terra asciutta, su cui pofare il languido capo: e udir frattanto all' intorno risuonere arribilmente que monti degli urli strani de famelici lupi vaganti in cerca di qualche preda. Bra di far cadote tanto precipitose, che se gli Angeli nol sostenevano, avria dovuto lasciarvi mille volte la vita; e fu certo miracolo evidentissimo, qualora in una di esse rottasi di netto. in mezzo una gamba, pur potè strascinariasi dietro per alquante leghe di strada, e potè pur guarirne senz'altra cura che quella di sempre nuove fatiche. Era vederlo giungere semivivo e spirante per la stanchezza ad una terra, a un villaggio, e tosto saltre in Pergamo a predicare fervidamente, o piuttofto farsi pergamo d'ogni luogo dov'egli fosse, e ritrovasse uditori. Era compiere appena questa fatica, e tosto all'altra sacrificarsi d' istruire, di consessare, di consolare ciascun de cari suoi poveri, non più a se stesso pensando che se egli ne corpo, ne vita, ne senso alcuno non avesse di cose umane. Era ciò fare costantemente o sano, o infermo egli fosse, sino a cader tramortito tra-le lor braccia, stancando pur finalmente, non dirògià le firze del corpo, che la menoma parte di tanti stenti sarebbe per ciò bassata, ma quelle stesse invincibili, e instancabili del suo spirito, e del suo zelo. Oh nomoammirabile! scrivevano di colà i più zelanti Pastori di quelle povere Chiese: Noi abbiamo veduto un uomo, ch'è un miracolo di fortezza, e di costanza a patire; un uomo, che ne fame, ne sete, ne pericoli, ne travagli, nè infermità, nè miserie, nè angustie, nè morti possono ritardare, o rattenere un momento dal cercar anime a Dio. Abbiam veduto un nomo, che un prodigio inaudito di carità, e di zelò ha renduto intenubile a tutti i mali, fuorchè agli

Ma rimettiamoci, o Signori, a più placido, e temperato parlare, e permetteremi ch'io tornando al mio primiero argomento chiegga per quali imprele, per quali grandi conquiste tante satiche? Possio stupirne abbaslanza nel ricordarlo? Per pochi rozzi pastori, per poveri abbandonati. Non temete, o umilissimo Apostolo, che dopo ciò io voglia esaltarvi sopra degli altri, ed abbia quasi

ŧ

enali a bello Rudio telluto una sì dura narrazione di alcuna parte de'vostri duri travagli per conchiudere, one faticasse più ch' altri mai . No : voi siete l'ultimo tra gli Appoltoli di Gesà Cristo. Riperete pur lie. tamente : Ego sum minimus Apostolorum; che d'altra gloriosa impresa, e d'altri gran. di conquiste possono andare gli akti famosi. Ma ragionando cesì tra noi, miei cari Udizori, havvi egli argomento alcuno più forte a convincere del fervore di un apoltolico zelo, che se riflettasi a questa sola umiltà dell'obbietto, a cui adopra le sue sì gravi fatiche? Dunque un'anima abbandonata dipovera, e dispregevole persona basta per quest' Apostolo ad imprendere, a sostenere, a durar le fatiche, che altri impresero perintere Provincie, per grandi Regni?

Io non so se Davidde potesse mai compiacersi altrettanto della fede de'suoi, che quando desiderò una tazza di acqua della cisterna di Betel. Non poteasi colà giugnere senza rompere un nimico; eppure v'ebber tre forti, che inteso appena il desiderio del Re vollero adempierlo col loro estremo pericolo, e riusciti selicemente all'impresa, le sospirate acque gli presentarono: Davidde paragonando la fede di questi pochi a quella de suoi restanti soldati, Ciascun del mio esercito, dicea seco stesso, si espone col pericolo della vita per salvezza mia , e del Regno: ma questi miei prodi l'hanno esposta per nulla più che per una mia voglia-di fresca acqua. Di fatto parvegli sì preciosa, che il frutto di tanta fede pensò non fosse a sacrificare che a Dio. Et libavit sam Domino.. (Il. Regum 33.) Eccovi, miei, Signori, un'immagine delle imprese di Giantrancesco. Eccovi un Apostolo, che Dio onorando tra quelle beate schiere di un clemente luo fguardo, può dire a'luoi: Questo mio Tervo fedele ebbe dell'onor mio tanto zelo, che tutto se stesso fagrificò per agni menoma parte della mia gloria. Se le fatiche degli altri Apostoli sovrabbondarono per merito di conquiste, quelle di quest'ultimo degli Apostoli sovrabbondano per manifestazione di zelo: Ego sum minimus-Apostolorum, sed abundantius laboravi.

Ma in tanta oscurità di fatiche, in si umile apostolato chi non avrebbe sperato almeno, Uditori, che se mancava a Gianfrancesco la gloria, dovesse mancar non meno l'invidia de primi Apostoli, mancar dovessero le atroci persecuzioni? Eppure non su così: anzi egli ebbe tali a sossirine, che per esse avvercsi più chiaramente quell'abundan-

tius maraviglioso, su cui io vengo tessendovi le sue lodi. Sentite come. Egli non potea sempre su i monti alpestri, e per le rare capanne esercitare l'apostolato. Scendea alla più mite stagione di quelle cime, e riducevasi alla città, nè però quivi altro apostolato esercitava che l'ultimo, a cui sapeva d'esser stato eletto da Dio.

- Tra i palagi de Grandi, e le più agiate abitazioni de'Ricchi cercava egli i tuguri de poveri, e nelle piccole loco case segula facendo la sua dimora. Ma noi sappiamo di quanti mali è configliera la povertà. Un de più lagrimevoli nel Puy, ov' egli gran parte condufie de giorni suoi apostolici, era quello di persuadere alle inselicdonzelle di fare un tristo guadagno colla vendica della loro onestà. Arse per danno cotanto grave il zelo di Gianfrancesco, e che non fece, che non ottenne per toglierlo, e ripararlo? Poiche tutti i prodig), o Signori, aveva in lui operati la carità, molti ne aggiunse l'onnipotenza, moltiplicando tra le sue mani ciò, che valeva a sostentamento dell'onestà per lui falva, e guardata. Eppure, oh ammirabili disposizioni di provvidenza reggitrice sempre misteriosa delle vie dei suoi Servi! di qui appunto, donde la maggior lode venir doveagli, gli mosser contro le più atroci, e più crude persecuzioni. Ma quali, Uditori, ma quali? Quelle che convenivansi all'ultimo Apostolato: Ego sum minimus Apostolorum.

Imperocche al gran rumore , che le molte conversioni di così fatte donne mettevan intorno; al fiero sdegno, che ne petti di mille amanti impudici accendera vedersi toglier da' fianchi le loro amiche, idegno che in mille crudeli maniere distogarono contro di lui, lasciato non rade volte sulle pubblishe vie semivivo, e spirante sotto una grandine di percosse; al gran parlace però, che facevalene- per città, benche alcuna ca-Lunnia non fosse ardita di farsi udire neppuz sulle bocche degli nomini più profani, seppe farfi-temen non pertanto dagli uomini più Religiosi. Quasti pensarono essere delle lor parti tosliere ogni colore alle posibili accuse, ed ogni pretesto alla stessa più irragionevole maldicenza. Preso però un giorno in disparte il zelantissimo Apostolo gli secero rigoroso divieto di più intramettersi in ministeri di zelo, che l'umana prudenza non potesse giustisicare abbastanza agli occhi degli uomini, e che pur essi erano debitori di rendere giustificati a quelli di tutto il Mondo : non pensasse a repliche, nè a difese,

ma in quella vece fosse contento di svivere a se medesimo; che Dio assai più dell'opera gradito avrebbe nella sua pronta ubbidienza la volontà.

Oh se a questo parlare così come videre l'umiltà, e l'ubbidienza, avesiero non men veduto la cruda, ed ampia ferita, che in quel cuore apoltolico apriva quello comandamento, certo che i pii, i laggi, Superiori, che quelli erano, meno avrebbon curato della fua fama, e più affai del fuo zelo. Ma che era a fare altramente? Provvidero esti da uomini faggi forte di troppo, e Dio dipose da ammirabile dispensatore del merito de Servi suoi. Or eccovi Gianfrancesco, o Signeri, confinato nella sua cella a vita interamente privata, e lenza perder una feintilla del fervor del suo zelo, astretto a vivere senza acuna dell'opere, che son la vita di questo zelo. Perdonatemi, Ascoltatori , le io non fo più contenermi nella modetazione, in che io finora mi fon tenuto; e nell'atto ch'io vi confesso, che Gianfrancesco su l'ultimo degli Apostoli, mi sento affretto a pronunciare con libertà, ch'egli sollenne la più grave persecuzione, che soffrir posta un Apestolo: Abundantius illis emribus laboravi. Fatemi ragione. o Signori, ch'io dico il vero.

Persecuzion di tiranni di tormenti armati, o di morte, sono persecuzioni, che ad un zelo apostolico fanno anzi corona che non oltraggio. Noi ci gloriamo, scrivez Tertulliano in persona de primi Apostoli, che un Nerone abbia avuto in tant'odio la nostra Fede e tanto abbia fatto per estinguere il nostro nome, ed opptimere il no-firo zelo. Chiunque il conosce per fama, dovrà conchiudere, che un gran bene si conviene esser quello, a cui era Nerone così nimico. Sed tali dedicatore damnationis nostræ etiam gloriamur: qui enim scit illum, intelligers porest, non nist grands aliquod bonum a Nerone damnatum. Così è. Persecuzioni di empi, che colla loro nimicizia tolgono onore, e fama, perfecuzioni, che non ottengono d'impor filenzio a un Apostolo prima di coronarlo di un illustre Martirio, che finisca di compiere le sue brame, e di vieppiù fecondare i suoi sudori, e il suo fangue; sono persecuzioni degli splendidi Apostolati. Quello di Gianfrancesco, che è l'ultimo, nelle sue stesse persecuzioni debb' essere oscuro, e negletto, poichè le sue non da tiranni, ma debbon movere da saggi uo. mini, e religiosi, non effetti d'invidia, ma di prudenza, non opponentifi alla persona,

e alla vita, che nulla curati da un Appascolo, ma unicamente, e divictamente al fue zelo,, che è la passione, unica di un Apo-

Entriame , o Signori , in quella povera cella, in cui Gianfrancesco è obbligatora: tenersi dall'inbbidienza, e arditamente paragoniamola a quella carcere Mamertina, entre cui Paolo Apoltolo-firetto fu dalla crudeltà di Nerone. Quanto vari, e quanto dissersi affetti colà entro si accendono, da cui possiamo argomentare facilmente l'assai diversa ler pena! Egli è un Nerone, doveva dir Paolo, che mi stringe di questi ceppi, e mi grand di queste catene. Tutto il Mondo sarà convinto, ch' egli, in .me non può condamare che un gran bene. Egli è un saggio , e celante Superiore, dovea dir Gianfrancesco che mi obbliga a quello ritiramenpo . Egli dovrà giudicarsi, che in me-non può condannar che un gran male . Le leggi di un tiranno, dovea dir Paolo, persecutore della verità, e della fede, non hannora guardarii dall'animo di un Apostolo, che tutti i suoi ferri non bastano a incatenare. Io seguirò a predicare Gesu Cristo da quella carcere. Am nunziero la falute, e la fede a que' medefimi fgherri, che mi circondano; e dove non potrà giungere il suono della mia voce, giugnerà l'efficacia della mia penna. Istruirò, confermerò, fantischerò la Chiesa da me fondata, ed il mio zelo farà pur libero anche tra i ceppi della mia servità. Sono i comandi di un legitimo Superiore, dovea dir Gianfrancesco, che io non posso violare senza peccato. Questo è un frene piene di religione, a cui io debbo ubbidire, Mie povere anime, acquisti de miei sudori, Dio abbia cura di voi, e a più saggio zelo vi raccomandi, che a me non è lecito di più curarvi. Finalmente è un Martirio, doves dir Paolo, che io aspetto sicuramente dal persocutore della mia fede. Nell'atto, in che finirò la mia vita, trionferà il mie amore per Gesti Cristo, ed il mio sangue seconderà li fedeli quella terra medelima, su cui fia sparfo. E' un ozio di vile uomo, ed inutile, devea dir Gianfrancesco, a cui sono ridotto; ne posso nulla patire, per Gesù Cristo, nulla operare per l'anime da lui redente. Mio Dio, voi vedete il mio cuore. Non ambilco ministeri sublimi, non curo nobili Apostola-, ti, io non cerco che i poveri più negletti, che l'anime più abbandonate. Non ho saputo servirvi neppur in questo. Oh qual è la mia pena, e qual la mia confusione!

Miei Signori, io non constituisco compa-

resione dei merito, che ad uomo non fi conviene: constituisco comparazion del travaglio; e dico; che ad esaltar la carità di un Apoltole, niente vale altrettanto, quanto una a persecuzione, la qual non possa superare il suo zelo senza troncar la sua vita; ma atravagliare un Apoltolo, niente può immaginarsi di più sensibile, quanto una persecu-zione, che senza offendere la sua vita incateni la sua virtu, e la obblighi ad astenersi dalle opere del fuo zelo. La prima si oppone a un bene, che un cuore apostolico non cura punto e questa si oppone ad un bene che un cuore appallionato ama: unicamente : Eccovi il travaglio di Gianfrancesco: smisuratamente accresciuto da tutte le circostanze più gravi ; poiche foffeito per cagione d' impresa con fatica incredibile procurata, con sommo studio cresciuta, e con estrema dissicultà a felicissimo riuscimento condotta, sul punto di costituirsi, di corenarsi, di farne frutto immortale: Ego sum minimus Apostolorum, ben pud ripeterlo piucchemmai, sed

abandantius laberavi. Ma non sofferse già Dio, o Signori, di lasciar sempre in assanno un servo così sedele'. Rassinata con un anno intero di solitudine la lua virtù, gli piacque scorgere con 🗵 un raggio lovrano di maggior luce la mente : de Superiori, perchè al zelo di Gianfrancesco quell'adito riaprissero pietosamente, che forse troppo prudentemente aveano chiuso. Ma già affréttando al fine del mio parlace. donde potrò io trarre così robusta eloquenza, che vaglia ad esprimervi l'impeto maravigliolo, con che ogni argine aperto, e tolto infine ogni ostacolo tornò za dissondersi que-Rozzelo? Non così gonfio, e minaccioso torrente, dopo lungo raccoglier d'acque rompe infine, e rovescia sulle suggette campagne l' immensa piena; nè così folgore rovinosa, squarciato il seno alle nubi segue le accese traccie dell'aria ardente; come il zelo di Gianfrancesco dopo l'ozio penoso, di cui finor vi ho parlato, sfogo l'ardore, che avea raccolto. Patve si difatassero i luoghi di sue conquiste, tante surono le Diocesi di quelle provincie, ch'egli scorle, e di frutti apostolici fecondo: (Ifai. 8.) Accelera spolia de, trabere, festina prædari. Risuonavagli ogno. ra al fianco una voce; che lo avvilava effere omai vicina la meta del corse suo. Tolse da quelle terre ogni scandalo, stermino ogni peccato, diserto l'eresia, fe trioniare la religione, e la fede; la pestilenza medesima,. che colà intorno di que' giorni infieriva, poich' ebbe aperto alla sua carità un disusato sen-

tiero, per cui tutto se stesso alla salute. e all'ajuto di quelle povere genti, sagrificò, fu stretta a cedere partendo di quelle terre, a ceder dico al zelo di lui quel campo, ch' egli si avea conquistato colla sua carità. Iddio frattanto, che in Cielo ornava di maggior luce la sua corona, versò in terra per lui viammaggior fatiche. Gorreva il verno a que giorni piacchemmai freddo, e nevolo; e a Gianfrancelco benchè in età ancora fresca infievoliron le forze. Paffando egli d'una stentata missione ad altra più faticola con uno di que' viaggi, che su descritto di sopra, eccol·compreso improvviso da ardente febbre accompagnata d'acuta doglia di fianco, e d'acutissimo dolor di capo. Viengli sopta sa fredda notte; nè altro ha ricovero, che un' aperta, e disabitata capanna, entro cui ristorarli. Sebbene che dissi io ristorarli? Sequivi non ha nè fuoco, nè poca paglia, su cui posare. Depone sul terren gelido le inferme membra, e eun freddissimo vento levatoli d'Aquilone tutta notte il percote, e come ognun può pensare, lo infievolisce, e lo affanna. Ciò non per tanto al primo apparire del nuovo giorno ecco sorgere l'infaticabile uomo; ed obbligando l'elangue corpo a servire al fervor dello spirito, eccolotutta a piè divorarsi. la lunga via, che gli restava a compiere il suo viaggio. Giunto alla Terra, non un momento di alcun riposo. A mirarne il pallido volto, tutto era gelo di morte; ma ad udirne le ardenti, e vive pa. role, tutto era fuoco di carità. Predica, istruisce', consessa, niente diese, nès di tanto penoso morbo curando; finche svenutone, e tramortitone, e sulle braccia de suoi inconsolabili poveri alle contigue case portato tanto ritorna in se quanto gli sia mestieri a ricevere gli ultimi Sagramenti, e tra gli amplessi del Salvatore spirar quell'anima, che ad ogni menoma parte della sua gloria aveva egli sì fedelmente sagrificata.

On Apostolo benemerito dell' ultimo apossolato, io ben so, che inessabil mercede d'immensa gloria vi ha Dio serbato colassu in Cielo; ma quale strano spettacolo vegg'io non men sulle cime di queste alpestri montagne? Ecco d'innumerabili schiere ripopolarsi que'monti; che poco dianzi erano inaccessibili. Come i poggi intorno, e le valli altamente risuonano dove d'esustazione per l'acquisto di tanto Santo, dove di lagrime per la perdita di tanto Padre! Qui una turba di risanati de lor malori, che esaltano la sua pietosa, e prodigiosa benesicenza, e quinci un'alsesa d'infermi, che ven-

gono fidatamente imploraridone il padrocinio. Chi dicesi fortunato per averlo un di conosciuto, chi ricorda con lagrime di tenerezza le sue virtù, chi con attonita religione celebra i suoi miracoli. Questa è una esultazione, che riempiendomi di maraviglia mi fa esclamar con Davidde: (Pfal. 178.) Mantes exultastis sicut arietes, & colles sicut agni ovium. Quella è tale commozion della terra, che eccitar non può, che Dio-solo a gloria de Servi suoi: (Ib.) A facie Domini mota est terra, a facie Dei Jacob. Ma riflettendo ad un tempo all' oscurità de' luoghi, ove si fa tanta festa, non posso dimenticare, che Dio emulando nel premio il merito delle fatiche, quanto furono quelle più gravi, perchè più oscure, tanto ne se maggiore la gloria, perchè sì illustre, e sì ampia a dispetto di luoghi cotanto oscuri ottenuta: Ego sum minimus Apostolorum, sed abundan-tius laboravi, può dir di se Gianstrancesco; ed alla piccola Terra di Lalovesco, ove riposano le sue ceneri, io posso ripetere le parole, che il Profeta diffe a Betlemme : (Matt. 2.) Nequaquam minima es in principibus Juda. Terra fortunatissima! Il tuo nome alla tua istessa Provincia finora ignoto,

tosto verrà risuenando per le Città più famose, di cotesto ampio e siorentissimo Rogno; varcherà i Pirenei, e le Alpi, è le
lontane sponde del maggior Reno, e l'uno,
e l'altro mare, che le opposte spiagge di
Francia bagna, e arricchisce; e te diranno
felice, te fortunata, che di quel sacro deposito satta sei avventurosa posseditrice, e
felicissimo santuario, di cui esse non possono, che alcun avanzo, ovvero la morta immagine aver presente, e adorare.

Oh ultimo, ma non però men gioriosotra gli Apostoli di Gesù Cristo, deh la queste giorno vi piaccia volgere a noi il pietosissimo vostro sguardo. Fate, o ammirabile zelatore dell'anime, the queste nostre escano de'loro vizi; ed il sentiero imprendano del la salute, che non altrove veder potrete o de voti del benefizio vostro più memori, o adoratori delle vostre virtù più costanti. Frattanto siate contento, che a' vostri piedi noi scriviamo parole, che appagando la vostra umiltà, la siducia nostra raccendano, perpetuamente mettendoci sotto gli occhi il metraviglioso carattere del vostro zelo: Ego sum minimus Apostolorum, sed abundantius laberavi. Così sia.

construction and a second and a

# PANEGIRICO

### DI S. FRANCESCO DI PAOLA.

Testamenta Saculi posita sunt apud illum.

Eccl. XLIV. 19.

Ella, Uditori, e affatto degna di un divino Scrittore è la gloriosa memoria, che leggesi nell' Ecclesiastico de' Padri antichi. Viene egli con alto sile salendo d'età in età; e de'lor nomi immortali segnando l'epoche più lontane di tutti i tempi, conchiude, che illustri, e celebri, e a tutti i posteri memorandi surono per essi soli, i secoli avventurosi, in cui caddero a vivere sulla terra, che per ogni altro sarebbono restati oscuri. Uomini dichiaratori al Mondo stesso più incredulo, e pervertito dell'infinita magnificenza di Dio; uomini si-Enoreggianti gli spiriti più superbi, e più alteri, per valore di una virtù, a cui non era possibile far contrasto; ricchi per questa

fola, possenti, e grandi, amatori di non caduca bellezza, maestri :a' popoli di santità , esempi di religione, pietosi autori di pace. Questi sì la vera gloria acquistarono nelle loro generazioni; questi fecero l'erà loro immortale non solamente per quelle laudi somme, e sincere, con cui vivendo furono celebrati; ma per quelle altrettanto della più tarda, nè però punto men grata, o meno memore posterità: (Eccl. XLIV. verf. 7. 8.) Omnes isti in generationibus gentis sue gloriam adepti sunt, & in diebus suis habentur in laudibus. Qui de illis nati Junt relinquerunt nomen narrandi laudes eorum. S'effinon fullero stati, segue il divino Scrittore, giacerebbono tra le tenebre d'una perpetua di-

mea-

menticana le étà del Mondo, che gli uomi, mi de' lorò secoli rimpetto ad essi nacquero come non fosser nati, e quali pur fossero le loro imprese, le loro glorie, tusto fu da' lor figliuoli medesimi dimenticato. Suns quorum non est memoria: perierunt quast qui non fuerint; & nati sunt, qual non nati, & frlii sorum cum ipfis. Ota, Uditori, uno di questi uomini portentosi illustratore immortale del secol suo per lui fatto chiaro, e a tutti i posteri memorando, su senza dubbio il santissimo Patriarea, e gloriosissimo Protettor voltro Francesco di Paola, di cui in quello a lui facro solenne gierno ho il carico di celebrarvi i meriti, e le virtù: Testamenta seculi posita sunt apud illum. Sì, Alcoltatori, Dio si compiacque donar quest' uomo maravigliolo al fecolo quindicelimo della Chiela, e costituir presso lui gli eterni suoi Testamenti, cioè, siccome spiegano il sagro testo i Dottori, e i Padri, la manisestazione, la prova, l'adempimento della grandezza, della potenza, della bontà di Dio. Comprendete la verità, e lo splendore di questo divino elogio, che pronunziato dal Savio del Patriarca Noè parmi oggi dover ripetere di Franceico di Paola. Egli fu vero deposito de i Testamenti di Dio, perche al suo secolo, e quinci alla sorie posseriore di tutti i tempi manifestò la Magnificenza di Dio, dimofirò l' Onnipotenza di Dio, espresse la divina Bontà, Magnificenza, Onnipetenza, e Bontà, che furono al Mondo tutto una prova non pur fortissima, ma evidente della grandezza, della verità, deila gloria della divina Religione, che professiamo, e dicesi propriamente l'eredità, il testamente di Dio; Testamenta saculi positasunt apud illum. Parmi oggi, per vero dire, Uditori, non già intercompere, ma si vieppide confermare l' autorità, e adoperar l'efficacia dell'apostolico ministero, che presso voi sostengo, presdendo in guifa a lodarvi Francesco di Paola, che in esso riconosciate non folamente un elempio chiaristimo, e amabilistimo delle virtuì, ch' io vi predico, ma una prova ma. nifeltistima, e convincente dell'infallibile verità del testamento nuovo di Dio: cioè della nostra Cattolica Religione, che n'à mae-Ara. Incominciamo.

La Magnificenza di Dio in ciò distinguesi primieramente, Uditori, com'è dottrina bellissima dell'Apostolo, dalla magnificenza degli uomini, che dove questi a tentare, od a compiere grandi cose abbisognano di mezzi grandi, Dio a farne delle grandissime adope-

Quares. Granelli

sa dei mezzi deboli, infermi, ignobili, e dispregevoli ; e ciò che altri fuori di lui far non potrebbe giammai, conduce per essi a fane le più illustri, e più dissicili imprese: (I. Gerinth. I. 27.) Que stulte sunt mundi elegis Deus, ut confundat sapientes; & infirma mundi elegit Deus, ut confundat fortia; en ignobilia mundi , & contemptibilia elegit Deus, & en, que non sunt, ut ea, que sunt, destrueret. Uno spirito, che ristetta a quella infolita guifa di adoperare, fegue l' Apostolo, che vezza la sapienza confusa per l'ignorafiza, per l'infermità la fortezza, le nobili, e grandi cose per piccolissime, e dispregevoli, stretto è a convincersi con evidenza, e a sentire, che dunque una forza onnipotente, e sovrane, forza della Divininità, quella è, e quella sola può essere; che adempie le maraviglie, che attonito, e iopprapreso rendono l'Universo: Us non glorietur omnis caro in conspectu ejus.

Davidde la dottrina stessa son una leggiadra immagine, nelle ignobili, e oscure nubi anzichè nelle chiaristime stelle, e nel Sole risplendentissimo riconoscendo la-magnificenza di Dio: Magnificenzia ejus, in virtus ejus in nubibus. (Pfal. 67.). Non sono esse nel vero che sumosi vapori, e gravi di basse valli: eppure attersiscono solgorando, e piovendo secondano le terre tutte.

O Dio magnifico, e onniposiente io so ch' è scritto negli eterni decreti della vostra adorabile provvidenza di dare al Mondo, e alla Chiesa un uomo tanto maraviglioso, che sepra ogn'aktro illustri solo il suo secolo, e faccialo memorando; un uomo, presse cui sembri costituita la sede pubblica de' vostri immanchevoli testamenti; un uomo, in cui, debba il Mondo tutto conoscere, ed ammirare la vostra magnistenza. Di qual sangue reale, e splendido dovrà egli piacervi farlo nascere? Qual popolosa metropoli ne sarà la patria? A qual illustre accademia, ne siderete l'educazione? No, miei Signori. Questi sarebbero mezzi dell'umana magniscenza: gli opposti sono quelli della divina.

Piccola, e oscura terra della Calabria lo diede al Mondo: poveri, e per sola religione commendevoli surono i suoi genitori: rozza, meschina, e incolta di scienze, di lettere, edi maniere ebbe l'educazione. Vero è che semplici voti, e caldi prieghi sinceri ebbono a vincere per ottenerlo la materna sterilità; che viva celeste fiaccola sull'umil tetto della paterna casa prosetò il suo nascimento; che il puro, e santo timor di R.

che è questo, Uditori, a farne un uomo.

spiendore, e gloriz di un secolo?

Senonchè lo il veggio a quegli anni, che la tenera puerizia introducono, nell' acerba. adolescenza, non soffrir, più i troppo-angu-'sti confini-della paterna casa, e. della terra nativa, e preso da' suoi dolenti congiunti, e ... dalla patria congedo volgere altrove i passi -Ma deh a qual parte povero, e semplice garzoncello vi piace egli di movere così so-. lo? Ben so io che l'amoroso-cuore vi fa animoso, e impavido l'innocenza. Ma in così teneri anni, che il terzo lustro dell' età vostra non toccano tuttavia, ogni sentier mi sembra mai sicuro per voi, ogni soggiorno pericoloso, Seguiamolo, Ascoltatori, che Dio lo scorge: egli lo guida in parte, dove in questo fanciullo vuol dare al cielo il primo. vago spettacolo della sua divina magnificenza.

Muto, e solitario diserto, dove non èvefligio suorche di fera, è il termine savorito, a cui conduce questo tenero garzoncello la provvidenza. Io non so, Ascoltatori, secon tanta fermezza d'animo noi sapremo de. scriverne, o immaginarne l'orrore, con quanta questo fanciullo di appena quattordici anni il sostenne. No, non teme l'intrepido Giovinetto d' inoltrare. In quell' orrida, e sempre tacità solitudine: non paventò le tenebre sopravegnenti della paurola notte: non curò albergo, o difesa di tetto alcano. Quivi riconcentrato nel più infimo dell'inospito, ed aspro luogo cinque anni interi-durò vivendo, ma come? Crude erbe selvaggie gli dierono il nodrimento, per cui suffissere; nudo terreno, e gelido gli apprestò il letto, -fu cui talor, riposare le stanche membra; le spesse fronde di alcuna, più opaca, pianta dal grave aer notturno, dal ciel piovoso, o dagli ardenti soli il protessero.

Ma in questo stato-di cose io non tantomaraviglio, Uditori, come un fanciallo potelle patir così, come sostenere un digiuno sì portentolo, un così aspro dilagio, una sì orrida, solitudine; maraviglio come potesse m cost tenera età: pensare. Qui è dove confido-· mostrarvi spiegata assai la divina magnificenza. Di che occupavasi, Ascoltatori, che av. volgeva nell'animo la notte, e il giorno il i folitario fanciullo, il tenero, anacoreta?: Lescintillanti stelle il miravano dal sommo cielo oltre alle sfere delle lor sedi quantunque altistime, portar il guardo sino al' più altotrono di Dio. Il Sol cadente spesso lasciavalo genuficifo nell'atto di una fervida orazio-

Dio su il primo latte, che lo nodrì. Ma ne, e la mattina trovavalo tinalognido dove la sera lo avea lasciato. Gangiavansi sopra lui le stagioni, nè però egli cangizvar vetto, o costume . Quando la terra spogliavas al tardo, autunno, e quando si rivestiva alla piacevole primavera, non però la varietà degli oggetti variava punto, o distogliera i pensieri dell'estatico garzoncello.

Oh Dio! Chi altri, fuorchè voi solo, potrebbe occupare uno spirito, predominado, istruirla, bearlo di voi steffo così ? Uno spirito, che non da studio, da sperienza, da forza alcuna di cognizioni arricchito potrebbe appena naturalmente per brieve ora- fissare in alcun degli oggetti più materiali, e fensibili l'animo, ed ils pensiero? Se il sar questo, spirito di tutto ignaro, in pueril corpo sì saggio, così profondo ragionatore, anzi contemplator sì sublime di voi medesimo, non è opera in tutto voltra, qual farà mai?

Sì; Ascoltatori, Dio stesso, che compier volle in Francesco di Paola un' opera tutta sua, Dio, che ragiona co semplici, e il povero talor leva dal fango al trono. Dio fu, che al Romitello innocente fu solo invece d' ogni maestro, d'ogni direttor, d'ogni guida; egli, che l'istrul, lo trattenne, lo conforto; ed egli infine, permettetemi l'elpressione, perchè è l'unica, che spiegar possa la

verità, egli solo, che l'educò...

Dolci, e care memorie del Paradilo terrestre, che abbiam perduto, quando in quel felice soggiorno dell'Innocenza, a'primi Padri per gli Angeli parlava Iddio, quafi dell' ombre amene di quel giardino anche egli si dilettaffe, in quale altro luogo di quelta valle d'esilio vi rinnovaste, suorche nel diserto, dove Francesco di Paola dalla corruzione del Mondo ricoverò? Felici erbe, dov' egli moveva i passi, piante bennate, al rezzo delle cui fronde posava il fianco, avventurolo ruscello, alle cui limpide acque si dissetava, quante volte appressale, io dirò col la Scrittura, al palleggio, alla converlazione, al loggiorno di Dio medesimo, e de sovrani abitator dell'empireo beata stanza?

E' nel vero, Uditori, se così in tutto non fusse state, qual nomo sarebbe uscito Francesco di quel diserto? Entratoci all'anno quattordicelimo di fua età, nè prima uscitone, che il ventesimo-non: toccasse, non avrebbe dovuto egli naturalmente parere selvatico, e rozzo uomo, d'ogni gentile cofiume, e direi quali d'ogni umano parlare del tutto ignaro? Eppure eccovi l'uomo fatto 1

un tratto l'amore, la maraviglia, l'elempio, l'istruzione, e la gloria dell'Universo; l'uomo, ch'io non faprei come altramente descriverlo, satto chiaro spettacolo, non più al Cielo, ed agli Angeli solamente, ma alla terra tutta, ed agli uomini della magnificen.

za di Dio. Quest'uomo prende a farsi padre, e istitutor nella Chiesa di chiarissimo Ordine religiolo. La povertà, anzi la nudità d'ogniterreno avere, è il suo patrimonio: l'austerità della vita, la perpetuità del digiuno, l'orazione, la carità, e l'umiltà ne fanno le prime leggi difficilissime, e inviolabili. Non importa. Arrolarli sotto le sue insegne, sembra in poco andare di anni la passione, dirè meglio, la vocazione predominante degli spiriti più favoriti, e più illustri delle più colte Provincie di tutta Europa. Francesco pone ogni studio non già a prodursi, ma a celarsi, e nascondersi al Mondo tutto. E' il suo carattere la più profonda, la più sincera, e quasi mi fuggi detto, la più incolta umiltà. Ma chi potrebbe nascondere ciò, che Dio si fa gloria di pubblicare? La fama del nome suo varca vapidamente gli opposti mon. ti, ed i mari; risuona per le contrade, e penetra nelle Reggie de primi Principi del la terra. Splendide Ambalcerie al Re di Napoli Ferdinando e al Romano Pontefice Sisto quarto movono dalla Francia unicamente per lui . Il Crissianissimo Re Luigi undecimo di quello nome però le manda, che il santo Padre comandi, e Ferdinando consenta a Francesco di Paola partir d'Italia, e alla sua Reggia venire, dove il suo desiderio, le fue speranze, e ben può dirsi i suoi voti e quelli di tutto il Regno l'implorano, e lo sospirano. Francesco cede all'autorità del Pontefice, e avendo ogni altra umilmente alcoltato, ma non però lecondato, a questa sola umilmente ubbidisce. Il suo viaggio su a guifa di quel dell'Arca del Testamento. Sembrò a' Popoli della terra vedere in queft' uomo povero, negletto, incolto, femplice, romitello, la salute dell'Universo. Non su mai Grande del Mondo, non prode Conquistatore di regni, o trionsatore di guerre accolto con tanta festa da Popoli, o da Monarchi, con quanta furono celebrate de sue entrate in Napoli, in Roma, in Genova, nelle Città tutte più illustri d'Italia, edi Francia, ch'egli toccò . Re, e Principi sommi, e sovrani inchinarono a piedi di questo povero pellegrino le altere fronti; le nazioni, ed i popoli lo acclamarono; il santo Padre medelimo, liccome uomo dal Ciel disceso l'

į.

uel

P2·

lel'

V2

life

uzi

ġ

21 1

218

e ƙi

irð t 2 Z K

10#

5 mg 11 (12)

all.

rim

e,

rere

ile d

rlate.

, fæ

accoile, lo abhracció, l'onerd, quanto nesto : sun altro mai. Non altramente, che oracol si udivano, e conservansi le sue parole; portentoli apparivano gli atti suoi; angelico, e più che umano il sembiante. Che strano sconvolgimento, Uditori, che insolita commozione è mai cotesta di cose? Ben poss'io a questo tratto ripetere le viue, e enfatiche maraviglie del Re Proseta descrivente il viag. gio del Popol fanto. Perchè colli, e monti delle umane grandezze vi umiliate così? penchè indomiti, e alteri spiriti parete innanzi a quelt'uomo maniueti agnelli di greggia imbelle? (Pfal. 113.) Montes exultaftis, ficut arietes, on colles, sicus agni ovium. Perchè mari, e fiumi di Popoli acclamatori, che le ampie contrade, e le reali piazze inondate, quando al passaggio di Francesco di Paola v' aprite in due, e a quella guisa, che fecet già i flutti dell' Eritrèo l'un fopra l'altro · salite su margini di quel sentiero, dov'egli passa; quando come il Giordano al valicare dell'Arca, o affrettate o arrellate, o co'suoi passi mutate il corso? Quid est tibi mare a quod fugisti, & tu Jordanis, quia conversus es retrorsum? Non è già quello alcuno di quegli oggetti, che dellar sogliono la vostra curiolità, il voltro culto ottenere, occupare le maraviglie: l'oro, e l'argento, che gravi servi, e destrieri, e sia profuso ne cocchi stessi, e ne carri, non che nei mantibarbarici, e nelle vesti, questi sono i vostri idoli, idoli delle genti: Simulacra gentium argentum, & aurum. Ma la poverta, l'umiltà, l'evidente disprezzo di tutte le umane cose, senza splendor, senza lettere, senza alcun grado di sagro ordine, quando mai fu per voi riverita, e onorata in uom vivente così?'Non è egli questo, Uditori, un argomento evidente, che dunque Dio in quest'uomo si compiacque di dare al Mondo, al Mondo stesso più pervertito, più pregiudicato, più incredulo un manifesto spettacolo della sua divina Magnificenza? A facie Domini mota est terra, a facie Dei Jacob.

Ma non senza ragione, Uditori, nè senza ragion grandissima non su così. Soffrite, ch' io ve la renda finceramente, nè tema togliere all'una parte la maraviglia, con altra più della prima maravigliofa.

Era ed appariva la forza di quest'uomo maravigliolo, l'autorità, la potenza, sim-petto a quella de Grandi tutti del Mondo, ciò, che secondo il vivo, e vero immaginar di Davidde è la vera Divinità rimpetto agl' di Davidde e 14 ville idoli Metallo, idoli stolidi, ciechi, e muti di metallo, iR 2

di sasso. Queste statue idolatrate, dic'egli, opere delle mani degli uomini, per quantunque ricevano incensi, e voti da'loro miseri adoratori, piedi hanno, themon camminano, man, che non toccano, orecchi, che non ascoltano, occhi per cui non veggono, e fauci, e lingua, di cui non esce mai suomo di voce alcuna. Il soto Dio d'Israele è Dio vivo, e possente. Egli vede, egli ascolta, egli accorre, e la sorza delle sue mami pietose, e gl'inviolabil comandamenti della sovrana sua voce adopera alla salvezza de suoi, che mai in lui, e di lui non isperarono indarno: Domus Israel speravit in Domino. Anjutor cerum, in protessorum est.

Eccovi, Ascoltatori, perchè Francesco di Paola il desiderio, il concorso, la maraviglia eccitasse dell'Universo. Perchè su al Mondo dimostratore dell'Onnipotenza di Dio: perchè di questa onnipotenza infinita non parve no solamente depositario, ma arbitro; e parvelo in guisa così costante, sì pubblica, sì evidente, che non lasciò su questo punto alcun luogo q all'ignoranza, o all'igganno, o

alla più difficile incredulità.

Immenso spazio, Uditoti, parmi ora vedere aperto al mio dire, ma impossibile a correre per eloquenza: infinito teatro di maraviglie, ma dove la moltitudine dei portenti gareggia tanto colla loro grandezza, e colla loro varietà, che opprime più veramente, che non appaga chiunque voglia esserne spettatore. Francesco arbitro dell'onnipotenza di Dio, vuol dir Francesco operator di miracoli. Non basta, Uditori, operator di miracoli per virtù evidentemente divina. Non basta ancora: per virtù, che sia abito, che sia costume, che il valor tutto delle sorze della natura vinca naturalmente, senza termini, che la stringano, o la sospendano, fenza disposizioni, che la eccitino, o la preparino; dirò di più, senza fini particolari, e immediati, che l'esigano, o la doman-

Una bella espressione del Savio vi sarà, spero, conoscere, e chiaramente vi spiegherà il mio pensiero. Descrive egli Dio creatore nell'atto onnipossente di crear, di comporte, di ordinar l'Universo, la Sapienza al suo sianco, che n'è ministra, non già sudante, o meditante, o saticante di guisa alcuna a date al Mondo bellezza, spiendore, e vita; ma sì scherzante continovo dinanzi a lui, e per suo scherzo operante cose così supende: (Proverb. 8.) Delettabar per singulos dies; sudens coram eo omni tempore, sudens in orbe terrarum. Questo, Alcoltato-

ri, su quello il carattere maniselto dell'operar prodigioso di Francesco di Paola. I portenti più inauditi, e più strani erano scherzi suoi: Ludens coram eo omni tempore, indens in orbe terrarum. Richiamare da morte a vita uomini, ed animali, quello è porten. to: ma agli arrostiti polli rimettere piume. é penne, e farli a un tratto volar dal de fio, dov'erano a'convitati imbanditi; ma a' cotti pesci ridonar squame, ed ale, e rimandarli vivi, e guizzanti al donatore importuno, quest'è uno scherzo, Uditori. Francesco così più volte l'uno, e l'altro miracolo adoperò. Togliere al fuoco l'attività, e i roventi carboni rendere a trattar docili, ed innocenti, quest'è portento: ma nascondetlisi vivi vivi nel seno, e appresso trarneli ad agio colle man nude, componendoli dove do-vevan ardere, quest'è uno scherzo. France. sco scherzò col fuoco così. Camminare a piedi afciutti sull'acque, e lungo tratto di mare infido valicare ficuramente così, questo è portento: ma farsi barca del suo mantello sdruscito, e logoro, e di un lembo di esso vele, e quasi albero di un bassoncello, de in così fatto naviglio accogliere, e traportare un compagno da lido a lido, quest è uno scherzo. Francesco così scherzando passò lo stretto della Sicilia; tratto di mare, Uditori, non men per veri pericoli di vortici, di voragini, di correnti, e di scogli, che per le favole di Cariddi, e di Scilla il più famoso per avventura, o il più celebre di tutto il nostro mediterraneo. Io penfo certo, che le rapi stesse, e le spiaggie quinci della Calabria, e quindi della Sicilia, non che i loro abitatori stupissero all'inaudito spettacolo portentoso. Quell'avaro Nocchiero, il quale per non conoscerlo riculato gli avea l'imbarco ful suo naviglio, che pur teneva folcando il mare la stessa via, palpitava temendo la sua venderta, e chiedevane, genufiesso sulle sponde della sua barca con mille voti il perdono. Gli attoniti naviganti sopra di lui tenendo immobili le pupille invidiavano la ficurezza di quel felice compagno, che aveva al fianco. Gli Spettatori dall'una spiaggia, e dall'altra popolosissima acclamavano al gran portento. E Francesco icherzava: Ludens, ludens in orbe terrarum. Prima la voce; e il giorno mi manchereb-be, Uditori, ch'io potessi narrarvi gli scherzi tutti portentolissimi di quest'insolito Taumaturgo. Non potenza del Mondo, non forza della natura, non malvagità di demonj fu mai ardita di far contrasto all'imperio de'cenni suoi, quantunque affai più spesso scher-

Pherzevoli, che serj, e gravi. Con essi seli placò nel mare lo (deggo delle furiofe tempeste; spense nell'aria le ardenti folgori rovinose, e quando chiamò dall' Austro le pioggie fecondatrici, quando dall' Aquilone la sospirata serenità. Con essi soli sgombrò le pesti idivoratrici dalle Provincie, da corpi umani ogni guifa di più invincibile infermità, richiamò dalle oscure tombe a rivivere cadaveri imputridiți.

Se la Chiesa di Gesù Cristo, io lo dirò arditamente, altri miracoli non avesse in quel dei sette sigilli suoi, che per virtù di miracoli la confermano evidentemente divina, fuorchè que'soli, che Francesco operò, qual genere di maraviglia le mancherebbe, Uditori? Quale animo perverso, e incredulo potrebbe fare contrasto all'evidenza della sua forza? Furono innumerabili, furon perpezui, furono pubblici, e manifesti, furon accompagnati da una virtù, che tanto lungi dall'effer vana, o superba, a nasconderne la maraviglia ed a fuggivne la gloria, parea scherzante, Ludens corum eo omni tempore, ludens in orbe terrarum. Quest'è ch'io dico, Uditori dimostrar chiaro l'onnipotenza di Dio, vestirne tutti i caratteri più stupendi, dirò meglio, farsi di esta un carattere connaturale.

Ma dalle opere sue, tempo è, Ascoltato: ri, che noi volgiamo oggimai il nostro guardo a lui stesso, che studiamo di riconoscere alquanto più intimamente quest'uomo vero depositario dei Testamenti di Dio: Testamenta seculi posita sunt apad ilium. Saprò io farne in pochi tratti un carattere, che lo distingua? Da qual sonte, Uditori, da qual forgente mosfero, e derivarono le maraviglie un qui narrate? Non certamente d' altronde, che da un prodigio di carità; carità, Ascoltatori, per cui Dio volle donare al Mondo in quest'uomo l'immagine più senfibile, che fusse mai della sua divina Bontà. Rinnovatemi l'attenzione.

Quelta Bontà, Udicori, primieramente; non è, che amore, il cui oggetto primo, e precipuo è alla bontà di Dio medesimo. Quell'amore occupa la fua mente infinita a conoscere, e l'infinita perfezione del suo volere ad amare un bene infinito.

Mente, e cuor di Francesco qual altre oggetto fuori di quello fommo, e divino ebbono i vostri pensieri, gli affetti vostri? Ma poco è, che lo avessero. Quando mai parve in persona al Mondo tutto più manifesto, che l'ebbono veramente? Immaginate, Uditori, vedere un uomo, il quale avendo le

Quares. Granelli.

pure mani levate al Cielo, e ssi gli occhi amerofi in quel beato loggierno, li accende in un fubito di nuova luce, le pallide guatcie infiamma di rossor nuovo, e quasi penne. in quell'atto metreffe al fianco, lafcia la rerra che lo sossiene, e reca in aria le gravimembra sì alto, che quali il perdono di veduta gli acuti oschi, ed immobili degli zttoniti riguardanti. Se non che quando foa4 vi fiamme il circondano, quando fiammanti. stelle gli fanno serto, sempre apparisce spirante fuoco, che l'arde, ma nol confume. In quale altriatto, Uditori, dipingereste l' ardente amore di Dio? Così Francesco soventemente apparl non già a pechi domestici ; e familiari , non già ad alcune persone divote, e credule; ma a Re, ed a Principi, a Cortigiani, e a Soldati, a Città intere e a Popoli frequentishmi, che lo videro, lo ammirarono, e poco men, ch'io non dissi, vivence ancor lo adorarono. Estasi così palesi gli erano familiari, perchè in lui voleva la Provvidenza esprimere a tutti gli uomini

questo tratto della divina bontà a

Ma quest'amore, Udicori, sarebbe contri-zione ad un tempo, dolor vivissimo delle ossele, che il suo oggetto seriscono crudel. mente, se di dolore fosse capace Iddio. L' eterno Verbo fatt'uomo per opera dell'amore ne fu capace: però la fua contrizione di peccati non suoi su sopra quanto alcuno spirito amante sentisse mai amarissima, però le pone, che a ristorare la gloria di Dio offeso. sostenne, sino alla morte eccessive. Grande, e divino esemplare, che l'amante Francesco non imitò solamente, ma fecondo l'espression dell'Apoltolo, non par nello spirito, ma nel corpo modefimo pariffimo; ed innocente. recò vilibile; e espresse agli occhi di tutto il Mondo: (Il. Ad Corinth. 4:) Mortificationem Jesu Christi in corpore nostro circumserenses. Che altro fu la sua vita, che una privazione perpetua, e ineforabile d'ogni piacese, e una pazienza perpetua l'ogni dolor della vita? Digiuno asprissimo non interrotto giammai, vestito orrido di cilizio, sanguinose flagellazioni, veglio continove; cosetutte, che non potè già nascendere tra il filenzio, e l'orrore dei diferti, e dei boichi, ma fu costretto di palesar nelle Reggie, ene'Palagi più splendidi della mollezza, edel lusio: Mortificationem Jesu Christi in cor. pore nostro circumferentes. Spettacolo, Alcoltatori, che soprappreso, ed attonito rendevail Mondo, il quale non sa comprender come a tanta innocenza aggiunger fogliano i Santitanto rigore di penicenza; perchè non com-R. 2. prenprende, che sia amare un Dio osseso dagli uomini, che presa l'umana carne insegnò a.

farla vittima della sua gloria.

Quest'amore è infinita beneficenza ad un tempo, e infinita misericordia; però appunto, ch'è amore d'un infinita bontà, La misericordia riguarda i miseri, e i peccatori; la beneficenza si stende a tutte le creature. Qra se questa misericordia, e questa benefi. cenza, Uditori, di cui sentiamo gli effetti senza conoscerne la sorgente, vollesse farsi visibile a tutti gli uomini, quali sembianze prenderebbe ella mai faori di quelle di Francelco di Paola? In volto sempre pietoso, sereno, e lieto, un guardo sempre benigno, dolcissimo, compassionevole, un labbro sempre amorole, di cui non escono, che parole, di falute, e di vita. Mani aperte sempre, e spiegate a nulla stringere o voler dell'altrui, e a tutto dare del proprio.Piedi veloci sempre ad accorrere al sovvenimente, al ristoro, al conforto di tutti i miseri. Ma un cuor lopra tutto così mggnanimo, sì generolo, sì ardente, che tutte queste, ammirabili sue maniere spargeva di candore, e di grazia tosi fincera, quanta in altr'uomo per avventu-, ra il Mondo non vide mai.

E nel vero, Uditori, ebbevi egli glammai persona, ricchissima pen facultà, che ristoraffe più miseri di quel, che sece quell'uomo... poverissimo d'ogni avete, il qual le intere. Provincie oppresse di carestia, e languentiper fame, alimentò; il quale Nazioni, e Rogni da, contribuzioni gravissime liberà 🗦 il quale ad ogni guisa d'infermi, che innumerabili furono, provvide di medicina prodigiole, a la sanità ridond? (All. 10.) Transibat ben nefaciendo, 🕒 sanando omnes. Eccovi la descrizione più semplice, e la più veritiera, che scritta, già, dall' incarnata, misericordia nella divina persona di Gesul Cristo, conviensi in ogni sua parte a Francesco di Paola. I suoi prodigi, i suoi viaggi, le suo parole, tutto l'operazion sue non erano, che. un elercizio perpetuo di quella misericordia. Ebbevi egli giammai persona per eloquenza, per lettere, per alto grado d'ecclesiastica dignità autorevole, e veneranda, che tante anime di Principi massimamente, e di Grandi del Mondo riconducesse, o tenesse sul sentiero della salute, quante quest'uomo idiota, d'ogni umana scienza, d'ogni arte di benparlare sfornito, rifiutatore invincibile d'ogni, ordine, e d'ogni grado dell'Eccleliastica Gerarchia, ne falvò, ne correffe, ne riprefe; ne miglioro? (I. Ad Corinth. 2.) Non in persuassibilibus, come parla ll'Apostolo, bumana sapientia verbis, sed in oftensione spi-

ritus, in virtuis. Questa misericordia ristoratrice, e salvadrice degli uomini egli perpetuò pello spirito de zelantissimi, pietossimi, e sapientissimi suoi sigliuoli nati per vero di, re a conforto, a istruzione, a salute de successivi secoli della Chiesa.

Finalmente quella benefica carità imitatrice. perfetta della bontà di Dio abbracciò non gli uomini solamente, ma tutte affatto le creature. Davidde le rappresenta nell'atto di aspertar tutte da Dio essere, cibo, e vita: (Pfal. 103.) Omni a te expedent, ut des illis. escam in tempere opportuno. Voi, o Signore, segue egli, aprite sopra di esse le benefiche vostre mani, ed ogni fiero, o mansueto animale riempiete delle vostre benedizion,: A. peris tu manum tuam, & imples onne animal benedictions. Potrebbe egli, Uditori, altramente delcriversi Francesco di Paola nell'atto di proteggere, e di nodrire con una serie d'infiniti miracoli leggiadrissimi o inseguite cerve dei boschi, o agnellin della gregge, o augelli, o pesci, a cui tante volte dono, la vita: Aperis tu manum tuam, è forza ripetere di quest uomo, in imples omne ani. mal benedictions.

Se i testamenti veri di Diolasciati da lui al-Mondo, non sono infine, che le promesse a le produzioni, gli adempimenti, gli effetti della sua divina bonta amante, pietola, salvatrice, benesica, universale, presso qual uomo surono essi depositati, se non su questi Francesco di Paola? Testamenti seculi posta.

lunt abud illum.

Principe delle Angeliche schiere, Arcangelo gloriosistimo, il qual dal Cielo recastia questo Padre, e Patriarca santissimo di uomini angelici: veramente, quella fovrana divifa j che ricevuta de Dio medelimo egli dovello spiegare a insegna, e ad impresa non meno. sua che dell'Ordine issituito per loi, benci segnafii a caratteri di vivo oso, quella divina parola Charitas y Carità. Per quella Dio creò il Mondo; per quelta lo riftorò, per questa gli diede leggi, che tutte solo per letli adempinno, in lei sola si stringono, A de lei sola si persezionano. Questa in, somma contiene i testamenti tutti di Dio. E questa sola si conveniva a Francesco, presso cui era piaciute a. Dio costituirli-migabilmente, spiegarli, adempierli agli occhi di tutto il Mondo. Charitas. Testamentae saculi posita sunt apud illum. Lo che parendomi avere assai dimostrato, non meno a gloria immortale del Santo Protettor voltro, che a sicuro conforte della nottra, fedel fiducia nella sua postentisfima protezione, alla stanchezza vostra d'udire, ed alla mia di parlare darò ripolo. Così sia.

# ANEGIRIC

PER LA SANTIFICAZIONE

DESANTI

## FEDELE DA SIGMARINGA, E GIUSEPPE DA LIONESSA.

Divisiones Gratiarum sunt: idem autem spiritus; G divisiones minifrationum sunt: idem autem Dominus; & divisiones operationum sunt: idem vero Deus, qui operatur omnia in omnibus.

"Ad Cor. Pr. c. Y2.

Uesta lietistima solennità, che il silenzio, la solitudine, e l'usato squallore di quelle facre pareti in tanto chiara, e strepitosa frequenza di tutti gli ordini, e in leggiadrissima pompa di tanta festa ha cangiato, in feno alla più semplice povertà fa-cendo nascere, per così dire, e spiegando la più splendida magnificenza; questi augusti Mi-Reri, che il mio parlare interrompe, non. già col flebile canto di lette voci più a meditare opportune, che ad ascoltare soavi, ma coi piacevoli, e festosi concenti delle note più armoniche celebrati; queste venerabili Imma-gini nel Santuario costituite, e all'avido cul-to esposte della pubblica Religione, che jeri il Sol tramontando vide spargere nuovi rag-gi sulle ampie vostre, e al maestos loro pas-feggio satte vieppiù magnische, e popolose contrade; affai vi dichiarano, Acoltatori, qual genere d' Orazione da me sia oggi richiesto, e qual suggetto propor si debba l' osseguioso mio ragionare. Giuseppe da Lionessa, e Fedele da Sigmaringa per sovrano decreto del regnante Pontefice, e per pubblico

severo Istituto del Serafico Ordine professori santissimal, e chiari lumi; l'uno, e l'altre della Cattolica Fede alti, e fermi sostegni, Apolloli zelantillimi, e invitti Martiri, quantunque al primo di quel Martirio, che col-la morte consumasi, la morte sessa, non già gli strazi, ed i tormenti mancaffero; l'uno, e l'altro per fama d'universale beneficenza di gloriole conquiste, e di stupendi 'prodigj possentissimi Taumaturghi: argomento, Uditori, il più lieto a parlare per un Ministro dell' Evangelio, che in essi vede non pur'l' esempio, ma la mercede, e la gloria dell'A-postolico Ministero, alle divine memorie, che a questi giorni ritornano, il più opportuno, che i portenti medelimi al primo nascere della Chiesa dallo Spirito Santificatore operati ne primi Apostoli, sa non meno conoscere a'tardi secoli per lo stesso divino Spirito con successione perpetua tinovellati; alla pietà, e religion vostra per ultimo, bene, e felicemente augurato, che del gratissimo, e pietosissimo animo loro si può arditamente promettere la più presente, e consentimento della Cattolica Chiesa al sommo onor degli Altari ultimamente esaltati
fono i due grandi Broi, a cui è tanta sessa
folenne, e sacra: l'une, e l'altro del più
parlar mio reggeranno, semplicemente vi
R 4 pro-

proporrò. Sonoci, infegna l'Apostolo, divisioui di Grazie, ma un solo è lo Spirito, da cui discendono: sonoci divisioni di ministeri, ma un solo è il Signore, che li dispone: sonoci divisioni di opere, ma un solo è quel Dio, che tutto opera in tutti: Divisiones gratiarum funt : idem autem spiritus; G.divissomes ministrationum sunt: idem autem Bominus; & divisiones operationum funt: idem. vero Deus, qui operatur omnia in omnibus Ad Cor. Pr. cap. 12. vers. 4. 5. 6:) Questa identità dello Spiritosovrano, divino, operatore, produce ne' Santi la somiglianza. Questa divisione di Grazie-di ministeri, d'operazioni, la diffomiglianza cagiona. La prima, a Arettamente parlare, costituisce; la l'econda specifica, distingue, individua la Santità. A darvi però contezza, qual si con. viene adequata, delle virtu, e del carattere de'due Sancissimi Eroi, che a questi di venerate, da' due proposti cardini sondamentali, che valer possono a disfinirli, non mi so lecito di partire. Voi vedrete nel primo la fomiglianza maravigliosa, che un medesimo-Spirito di professimae, di zelo, di carità produsse in essi: la che farà costituire il proprio genere, e profilmo della lor Santità. Conoscerete nell'altro una vieppiù ammisabile dissomiglianza, che la division delle Grazie vi cagionò: lo che farà specificarne, e distinguerne l'ultime differenze. Allequali due parti le mi riesca di soddissare, l'onorato carico, che mi adoffate di parlarvene il primo, nos dire già con dignità, e con piacer voltro, Uditori, ma sibbene con questo certo profitto mi porrà aver sostenuto, che i più sublimi, e pellegrini pensiesi de valorosi Oratori, che dopo me parleranno, vi autò disposto così e a comprendere più agevolmente, e più intimamente gustare. Per altro, se quanto è oggi il desiderio mio, di piacervi, altrettanto potessi in me promettermi di valore, con più di coraggio, ma non con più di fiducia di quel, ch'io spero dall'altre volte non ha molt'anni sperimentata vostra bontà, d'unacortese attenzion savorevole vi pregherei . Incominciamo .

A crear tosto, Uditori, nelle menti vostre un'idea di quel genere maraviglioso di Santità, che un medesimo spirito di vocazione negli animi di Giuseppe, e di Fedelo produste, e per cui l'uno all'altro rassomiglio, bastar potrebbe per mio avviso pregarvi a porgere un guardo a quel solo Istituto, di cui furono l'uno, e l'altro santissimi, ed esattissimi professori, Perdonatemi, religiosissimi Padri, s'io sono

astretto a formare da voi medesimi de vostel Santi le prime idee. Ma voi pur siète i descritti da Paolo Apostolo, ov egli i prodigi de' primi Eroi della Fede con maraviglia de lui medelimo neverando, certe di voi profetò. Voi i poveri veramente, e d'ogni bene spegliati per Gesuctifio: voi i coperti di un perpetuo cilicio le nude carni: voi gli espo-:sti alle onte tutte, e:agli oltraggi delle gelate, non meno, che delle ardenti flagioni: voi gli erranti a piè scalzi per le aspre montagne, e per le orride solitudini: voi per l' inedia de'più severi digiuni, e per l'asprezza di mille strazi penosi di voi medesimi, gii estenuati, gli angustiati, gli afflitti: voi di strettissime, e rozze celle, quasi d'antri diserti, e di oscure spelonene gl'incolti, e squaliidi abitatori: uomini, de quali il Mondo non era degno: In melotis, in pellibus caprinis, in solitudinibus errantes, in mentibus, O speluncis, O cavernis terra, egentes, angustiati, assisti ... quibus dignus non erat mundus. Questo è uno spirito di austerità portentosa dell'Ordin vostro sì propria, che ad ispiegar quanto fusse in Giuseppe, ed in Fedele severo, basta dire, che furono fratelli vostri. Ma se tanto solo, Uditori, bastar potrebbe alla lode, tanto non può bastare alla verità. Bisogna dire di più che presso i professori più rigidi d'un istituto si austero, Giuseppe, e Fedele ottennero di distinguersi, poterono parer portenti d'austerità. Lo non so, miei Signori, se tanta saprò spirarvene maraviglia, quanta io ne

Entrate meco coll'animo per un momento ia alcuno di que santissimi, e osservantissimi Monisseri, che questi Santi abitarono. Potrebbe ella in altra guifa descriversi immaginando, e fingendo la casa della povertà, della solitudine, del silenzio, del digiuno, della vigilia, dell' implacabile penitenza? E quivi entro poterono Giuseppe, e Fedele, non dirò già a dilicati occhi del Mondo, ma agli austeristimi abitatori di questa stanza parer portenti non più veduti d'austerità? Co. me è possibile, Ascoltatori? Poteron dunque Più angustamente abitare, più aspramente vestirs, flagellarsi più sieramente, e di più parco, e tormentolo digiuno condur la vita? Sarebbe cofa, incredibile, se non sapessimo, che l'esterno cilizio era da giudicar panno merbido, e dilicato rimpetto a quello orrido, e setoloso, che il petto, e gli omeri copriva loro continovo, rodendoli, ed impiagandoli; che la rozzissima esterna fune non

faceya che premore, e firingere fiammaggi-, ormente quelle armate catene, che a'nudi anchi cingevano; che le -asprissme -flagellazioni parce sana più non trovando ne loro corpi, su cui cadere, e infierire, spercotevano nulladimeno le già percosse, e le impiagate impiagavano vieppiù altamente; che troppo ampia parendo loro l'angusta cella, e troppo agiate a sipolare le dure tavole di poca paglia-coperte, ful terren gelido fi giacevano in quella-vece: anzi non fi giacevano, ma raggruppayansi firettamente per ottenere così, che la stanca natura stossa e accorciaffe, e abborrisse un sonno, e un siposo, che le vigilie, e le fatiche cessando per condizione d'umanità, il patir però non cessava per rigore di penitenza; che i consueti digiuni di pressochè tutto l'anno rendendo vie più severi, e nuovi altri aggiungendone. quando i giorni passavano senza aleun cibo. quando di poco pane durissimo, ed amustito s'imbandiva la mensa, nè altro miglior ristoro consentivano alla lor sete, che pochis. fimi forsi d'acqua guasta spesso, e secciosa. ·O Paoli! Oh Antonj, che pur foste prodigj di penitenza, dal margine di quelle limpide fonti, a cui ne voltri diferti talor vi affidesto, venite ad ostervare Giuseppo, il quale alla sponda fangola di un putrido shagno affiso per entro la verde spuma di quelle acque morte, e imputridite, immerge per lua di-Tizia, e ammollisce un duro tozzo di pane. e pargli molle dilicatezza cibarfi, e difietar-Li così.

Ma qual sì grave peccato, Dio immertale, punivano quelli Santi con tante asprezze? Vittime immacolate, Uditori, quali in alcuni de' più accettevoli sacrifiz) chiedera Iddio: Assumes duos agnos immaculatos ( Ee: quit, 14. 10. ). La bianca stola della primiera battefimale innocenza non avevano di alcun fallo contaminata giammai. Ma nati forse di stirpe ignobile, e alle satiche, e agli stenti da' primi anni indurati? Anzi l'uno, e l' altro, o Signori, di chiaro langue, e di gentil nazione, delle più illustri, e meglio agiate famiglie ulciti; l'uno de' Desideri d' Abruzzo, l'altro de'Resi di Svevia. Ma certo avranno condotto folitaria vita, e romita, all'unico studio intesi di estenuare se sessi, e disarmare così, e distruggere le non mai morte passion ribelli della misera umanità. Quì è, miei Signori, dov'io vi prego a far meco la più attenta riflessione.

Questo severo spirito di rigore, per cui gli antichi abitator solitari dei più samosi diserti vinsero, ed emularono, andò in Giu-

fospe, el in Fedele conglumbo con uno foi. rito infatioabile di tanto zelo, si vivo, si fervido, così efficace, che alla falvezza dell' anime non di sagrificò solamente, ma, per usare le formole più ovidenti del divino parlare, (Pfalm.68. 10.) fino alla morte li divorò. Questi due momini portentosi per trattamento el barbaro di le medelimi spiranti appena, riflorendo, e acquistando per valar di carità affai più di forze, che non perde. vano per cante asprezze di penicenza, pellegrinarono, Asceltatori, longane, e vaste provincie, predicarono a molti popoli la divina parola, ricercarono in seno all' infedeltà l' uno dell'Erelia, l'altre del Maemettismo. le pid empie Terre, e le più barbare na. zioni. Durarono fatiche immense, soffrirono krazi crudeli, ricondullero al vero ovile di Crista le erranti greggie, e ribelli, conquistarono alle pietà, e alla sede anime innumerabili.

Tracciamo, Uditori, se sì vi piaco, i cempi lontani assai, ma pure somigliantissimi, del loro zele. Mirate quinei la parte più facicola, e più alpebre de due Abruzzi. e dalle cime di qualle alte montagne le suggette valli, e le valle pianure milurate col guardoz indi scendendo per l'Adriatico, vercate il procellose Arcipelago, e ad alcuna approdati delle spiaggio di Asia, entrate nella popolosa, superba, e insedele Costantinopoli. Eccesi il campo delle fatiche Aposto. liche di-Giuseppe. Mirete quindi la Svevia quant'ella è ampia, e secondando la destra sponda del maggior Reno giungete a Baden 🔾 d'indi valicando quell'ampio Fiume risalite per le finistre sue rive sinoa quel lago, dond? esso sgorga, e quel vastissimo, ma spesso alpestre paese, che di colà sino alle Alpi Rezie si stende, e giace, osservate. Quivi l' Bresia di Zuinglio, e di Calvino dalle fedeli armi di Cattolici Principi perseguitata, quafi in ficura rocca a quei giorni ricoveratali, la maggiore, miglior parte di quelle Terre miseramente occupava. Eccovi il cempo delle fatiche Apostoliche di Fedele. Campo assegnatogli dalla sovrana autorità di Gregorio decimoquinto Pontefice allor regnante y. e dalla sacra, e zelantissima Congregazione di Propaganda Fide dallo stesso Sommo Pastore a tanto prò della Ghiesa di que giorna medelimi istituta. Non confondiamo le cose, e a questi due grandi oggetti dividiamo 📭 gualmente, quant'è possibile, e lo sguardo attento, e le giustissime maraviglie.

In due opposte maniere, Uditori, fi pos. sono per mio avviso questi Campi Apostolici

coi vivi colori profetici agli occhi vostri descrivere, e immaginare. Per l'una parte, se la baldanza, l'ardire, la prepotenza de vizj consideriamo, se la forza, la moltitudine, l'ostinazion degli errori; questi campi ci parranno con Isaia inondati orribilmente, e coperti d'eserciti innumerabili di inimici. per costituzione di luogo, per tempra d'zt-- mi, per ferocia d'armati, per accortenza de Condottieri, invincibili. E' necessario uno spirito di sovrumano, e prodigioso valore, forte, rapido, ineforabile, predatore, che rompa, spogli distrugga, e uccida, ed il fuo corso sia per velocità qual di folgore, qual di torrente per impeto, e per vasta desolazione qual di procella: Accelera spoglia. detrahure; festina prædari. ( Isaiæ VIII. 3. ) Per l'altra parte, Uditori, se il languore della virtà, lo squalore della Religione, la dimenticanza di Dio e l'universale abbandono della fua grazia confideriamo; questi campi ci parranno con Ezechielio funelisti miseramente, e coperti non pur di morti, ma di cadaveri imputtiditi, anzi di sparse ossa spolpare, ed aride, che più non hanno sembianza alcuna de corpi, che già formarono. B' necessario uno spirito di onnipossente virtà, che ricomponga, che riformi, che crei, pamiente, pietolo, infaticabile; ravvivatore, spirito, a cui sia tutto opportuno, e ugualmente dal caldo Austro, che dal gelato Aquilone, dall'Oriente, e dall'Occaso possa chiamar la vita: E quatuor ventis veni spiritus, & insufia super intersectos istos, (Ezech. XXXV. 9.)

Immagini, Ascoltatori, non già per eftro di traportata, e poetica fantasia, ma per evidenza maravigliosa di profetico, e divino parlare da Dio medesimo ritrovate a spiegarci sensibilmente il merito, ed il valore di un zelo, eh'egli avelle animato, e gli effetti prodigiolissimi, che avria prodotto. Veggiamolo più dappresso ne'nostri Santi, e dell'Afiolico corso loro siudiam di farsi compagni per due momenti. Potremo noi ragionando. e penfando seguire la loro rapidità?

Veggo Giuseppe, · Uditori, pollegrinare l' Abruzzo, Fedele dall'altra parte la Svevia. Armeti entrambi di quella spada della divina parola, che Dio medesimo ci ha descritto per valore di tempera possentissima, penetrantissima per acutezza di taglio, e per vivacità di spiendore solgorante qual siamma di vivo fuoco, si fanno sopra le ardite schiere de viziosi, e de vizi, e soli, poveri, pellegrini, poco meno che ignudi, e d'

con tanta forza, con tal virtà le combettono, ne trionfano con tal fortuna, che inpochi giorni, in poche ore, talora in pochi momenti al solo, e semplice aspetto loro de veggono cadere a piedi i nemici più baldanzofi, e l'ampie spoglie, che de riportano. fanno a loro medefimi certa fede di averli vinti, Paci fincere d'irreconciliabili nimicizie, complute reflituzioni di fomme tilevantissime, estirpazione perpetua di scandali vinveterati, è in quella vece la Carità, la Giuflizia, la Fede, la Temperanza, la frequenza de Sagramenti; i certi uffizi d'una verace religione sicuramente, e saldamente cofi-

- Ripefate dunque um Imomento, felici 🔏postoli; ch' io nominerò veramente prosti Conquistatori. Godete in pace per alcun tempo di qualche frutto delle vittoriole, e fante voltre fatiche. Che parlo io, Uditori, di ripolo, e di pace? Nomi barbari, e fconosciuti allo Spirito infaticabile, edinsaziabile del loro zelo. Molli tuttavia di sudore. stanchi, e anelanti per lo fervore, e la forza, che avevano a una Città, ad una Terra, a un Villagio predicata la divina parola, quando altrove passavano ad annunziatia, per molte miglia pellegrinando seuza ristoro, quando ad altri uffizj di zelo nulla men faticoli si dedicavano; nè alcun ostacolo fingere si potrebbe si insuperabile, che non vin. cessero: Questi sono, o Fedele, Spedali contaminati di genti infette. Entrarci, dimorarvi', abitarvi a correre certo rischio di contrar morbo immedicabile, e contagiolo, è un darfi în braccio alla morte. Queste sono feroci schiere, e insolenti di esercito ammutinato. Ogni uffizio finora, ogni autorità, ed ogni legge tornata è indarno. Le cole iono ridotte, all' eltremo furore della violenza, e dell'armi. Voler cacciarvisi in mezzo, è un'farsi segno odioso di serite, d'oltraggi, e d'onte, è un voler perdere sicuramente la vita. Questi sono, o Giuseppe, terrenti indomiti, profondi, e rapidi gorghi, cieco, incerto, periculofo, anzi impossibile il guado. Queste montagne nevose, e alpestri: non è vestigio, che segni sentiero alcuno; diretto il Cielo, inondanti le valli, impraticabili a giumenti medefimi le rotte firade. Niente di tutto ciò non curano, misi Signori, gl'inesorabili nostri Apostoli. Non è polibile ostacolo, che li ritardi, non pericole, che li spaventi, non fatica, ne stento, che non divorino. Spesso così, com erano, molli di fudore, e di pioggia, flanchi, egni umano presidio rifiutatori, le investono i feriti, anelanti, salivano, giunti appena, all!

all'altare, ad alle genti raccolte, attonite per quella vista predicavano fortemente. Io mon penso, per vero dire, o Signori, che son penso, per vero dire, o Signori, che compungerle, e persuadere così l' Evangelio, che predicavano. Uomini, a cui nel tempo medesimo e di un caldo sudor la fronte, e i panoi, e i discon signore. Io penso certo, al vedere la prima volta in quell'al bergo della licenza, della mollezza, dell'infedelimi così eloquenti, che al solo sor presentarsi non è a stupirsi, se de cuori medesimi più ostinati, e più barbari trionsa.

Lasciam le Terre Cattoliche, e a nostri ammirabili Conquistatori apriamo campi del valor loro più degni nelle sasedeli. Che non tentareno, che non secero, che non patirono e Giuseppe in Costantinopoli, e nella Rezia Fedele? Quivi lo spirito del loro zelo su nell'uno, e nell'altro uno spirito di Martirio, o a parlare più giustamente, uno spirito di carità tanto servida, e della salvezza della anime, e delkonore di Cristo cotanto accesa, che avvampandoli; e divorandoli intimamente, non a una morte, nè ad un Martirio solo, o Signori, ma a cento, e mille li espose, senza però ottenere di appagarli già mai, sinchè un avanzo spirarono di vina minerale.

No, ne i pericoli, ne i disagi della tempestosa navigazione in Giuseppe, nè quelli consideriamo in Fedele dei durissimi pellegrinaggia Giunto il primo alla superba Regia del Maomettismo va ciascun giorno ad incontrare la morte servendo a tocchi di peste, è nelle orride carceri tra le catene, e nei funesti Spedali tra i moribondi, e ne'disperati bagni tra le miserie, e le lagrime, e le que. rele, ed i guai, costituisce le sue dimore. Giunto l'altro nelle rocche dell'Eresia, tanti, incontra ad ogni passo nimici, quanti di quelle contrade sono gli abitatori, che tantosol non l'uccidono, quanto sperano di vederlo a fuggir vinto, o confuso, nelle insidiole dispute co' Predicanti, o tornarlene disperato dalle invincibili oppolizioni di contrasti più insuperabili, o venir meno, e languire per lo disagio di duro stento. Lasciam Fedele, Uditori, stanco, famelico, perseguitato, voluto a morte nelle montagne della Rezia, e ritorniamo a Giuseppen in Costantinopoli. Egli avvolge nell'animo nulla meno, che la totale sconfitta dell'Alcorano, e il pronto aequisto alla Fede del Maomettismo. Le perfone di minor conto, che ha conquistato. non possono appagare per nulla la vastità,

barbaro, e inaccessibile, sì al Sultano mededesimo egli delibera di portare le sue parole. Nel profano Serraglio da mille guardie difeso indarno, gli riesce di penetrare, e tanto inoltra per quelle stanze, che tocca quasi le soglie del Gran Signore. Io penso certo, che le pareti medefime inorridifiero, Afcoltatori, al vedere la prima volta in quell'albergo della licenza, della mollezza, dell' infedeltà, entrare, e apparire quello portento d'austerità, di rigore, di fede, di peniten. za. Certo ne inorridirono; e ne infierirono a un tempo stesso le guardie, che lo avvisarono finalmente, ed arrestatolo senza più, e strascinatolo a breve, e fiero giudicio, a sinir tosto sul tormentoso granchio la vita, fu condannato. Patibolo crudele, e barbaro, Ascoltatori, che nè voi non potrete immaginare ascoltando, nè io potrò ragionando descrivervi senza orrore. Sorge confitta in terra una trave, dalla cui sommità esce orizontalmente, e sporgesi fuori un braccio, da due estremi del quale due capi pendono di catene, terminata ciascuna d'esse, ed armata di un grosso uncino, ed acuto di duro ferro. L'uno conficcafi nella palma dell'una mano, l'altro nella pianta del piede al lato medefimo rispondente del condannato, e conficcali così altamente, che il piè, e la mano ne restino trasorati, e ne appariscano dalle opposte parti le punte de crudi uncini . Così afferratolo, e afficuratolo, tanto si accorciano, ad una ruota avvolgendoli i capi delle catene, che restivil misero altamente fospeso in aria, con tutto il corpo abbandonato,, e pendente dalle due fole ferite de' due uncini, sinche d'orrore, e di spasimo lentamente, e disperatamente ci muoja. Che mai potrebbe , Uditori, o ritrovar la barbarie di più spietato, o sossener di più crudele la carità, la costanza, l'invitta fede d un Martire? Eppur Giuseppe, o Signori, di tanto solo non è contento. Un prodigio insuperabile di fortezza nel tempo stesso, e di zelo obbliga la crudeltà a pensar qualche cosa di più infoffribile, senza però ottenere di vincerlo di guisa alcuna. Veggendo egli dall' alto del suo patibolo immensa turba di popolo spettatore dimentico nell'atto sesso del suo tormento pargli esfere sulla più ac. concia, e agiata Cattreda a predicare. Di colassu annunzia ai Maomettani la fede di Gesucristo, e all'energia del parlare accompagnando mirabilmente il fervore , e la vivacità dell'azione, tanto il agita colla persona, che squarcia fieramente le piaghe,

che lo sostengono. Il langue sgorgava a rivi dal piò, e dalla mano trafitta, e giù per braccio, e per la gamba folpela largamente scorrendo ricongiungevast a mexza vita da quel tormento ridotta ad elsere a guila d'arco, di dove poi in due torrenti partendoli, dall'altra mano, e dal piede, che giù pendevano, pioveva orribilmente, e grondava. Attoniti a quelle wifia, a quel parlare commosie tumultuavano gli spettatori. Però ad imporgli silenzio si configliarono gli spietati carnefici di metter. gli sotto il suoco, sperando così che il sumo, e l'ardore soffocato gli avrebbe in gela le parole, e la vita; ma nulla affatte ottenendo per tutto ciò, soprappreli nell'atte Resso, e infieriti a guisa di forsennati dietro ne tamburi furiosamente, procacciando coel afferdar per fragore una voce, che ammutolir non potevano per crudeltà.

Oh Dio santissime , o onniposiente, talor vi piace di trionfare di tutta la debolezza del cuore umano, operando ne servi vostri prodigj di tal virtù, che vengan mene. rimpetto ad est, e perdano la maraviglia quanto stupendo cose operate nella Natura? Quando mai la vostra divina Legge fue promulgata con più di zelo, o sostenuta con più di forza, che dall'alto di quel patibolo, da cui questo vostro fedel Ministro l'anmunziava? Le vive fiamme, i nembi di fumo, lo strepitoso fragore, che l'avvolgevano, mi rappresentano il Sina; ma Giuseppe di tante pene dimentico per vivo zelo. Giuseppe grondante langue per confermarla, parmi per vero dire, alcuna cosa di più ammirabile, che Mosè. Alla grandezza di quell' oggetto, o Signori, ogni altra comparazione farebbe languida, e disuguale, se da Giuseppe io non dovessi le menti vostre richiamare a Pedele, e in lui non meno descrivervi un somigliante prodigio di costanza, ch fortenza, di zelo, di carità.

Disperati i Capi dell'Eresia di poter mai ad confondere per malvagicà di dispute, no per ferocia di minaccie atterrire, ne per lusinghe di promesse ingannare, ne per gravezza di stonti opprimere un Uomo, la cui dottrina li convinceva, il cui coraggio disanimavali, la cui fortezza ad ogni prova reggea, un Uomo, a cui ne tetto, ne aibergo faceva mestieri, ne riposo, ne cibo a sostentare la vita, un Uomo, che agli apostolici, e infaticabili passi uguagliando le sue conquiste, la ribellione non meno di

quelle Terre, che l'Erelia disertava; della beracono finalmente di dargli morte. Nè incerto, nè segreto nè oscure restò a Fedele, o Signeri, il lor crudele configlio. Die gli foce veder il luogo, gli legnò il tempo, gli fe conoscere gli spietati Ministri del suo martirio. Ma l'atroce spettacolo, che que fla rivelazione mettevagil fotto-gli occhi. parve a Fedele null'altro, che un trionfo della fua Fede , una corona della suaj Carità. Quello Gigante, Uditori, chilo non faprei come nominarlo altramente colla Serittura, impaziente di correte l'effreme arringo, portossi a quella Terra, che n'era il. termine dal Giel legnato, e la lito sul pergamo della Chiesa vi legge scritto sul margine: Questa volta ancera, e non più. Nè mai più fervido, nè più tranquillo, nè pri eloquente, o Signori, fu il suo parlare. La commozione del Popolo ascoltatore irritando. vieppiù gli Bretici, ed i Sicarj, che colà l' attendevano, li fe' importunamente nella-Chiesa medesima gridare all'armi. Il più ardito tra essi scaricò un colpo d'archibugio alla vita del non più conturbato, nèimpallidito Ministro di Gesueristo. Ma andatogli failite il colpo, e-messa tutta a tumulto la moltitudine si uscl-di Chiesa - Fedele genufiello per due momenti all'altare . offerto a Dio l'olocausto della sua vita, nen volte tardar, die più a confumarlo. Meffoli però in cammino, e dati fuor della Chiefa non molti passi, incontra l'insidiosa brigata de' suoi barbari persecuturi. Non così a cera vo per lungo tratto di valil cacciato indarno, raggiuntolo finalmente ferito e sanco, si avventano rabbiosamente i fieri cani anelanti, come quegli empi furongli tutti addosso, e gli si strinsero intorno per trucidarlo. Chi l'una parte, e chi l'altra prende a ferire, e cialcun d'essi gareggia a farun colpo più barbaro, e più spietato. Inorrid), non già alla morte crudele, che minacciavangli, sibbene all'inguate dono, che pur gli officirono, della vita, fe a rendera della lor Secta si consigliava. E no, miei casi Fratelli, rispose loro, io quà non son venuto a soffrir tanti stenti per abbracciare nna salsa Religione, ma unicamente per ricondurvi alla vera. La qual risposta irritando la lor ferocia, chi potrebbe descrivervi il fiero strazio, che secero del Sant' Uomo?

Ex Ventitre ferite rilevo egli nel cape, venti nel petto, ebbe fracassate le coste del latodestro per una grandine di bassonate, e la suiEmistra gamba sino all'osso trasseta ver suna Janeia. Avventurolo terreno, che fosti tinto del sangue di tanto Martire! Aura beata, che accogliessi, e sino al Cielo portasti gli ultimi fuoi sospiri; Angeli dell'Empireo, che di quello olocaulto folle cerco i più degni, e più atteniti spettatori, qual faltro Corpo avrette voi mal eletto ad animar fulla terra fuori di questo lacero così, ed esangue per amor di Gelucristo?

Così Fedele, Uditori, ha già la palma, e la corona di Martire conseguita, ed il suo corso apostolico lietamente, e felicemente compiuto. Ma Giuleppe si sta tuttavia sospeso, e pename sopra il suo granchio, e per quantunque perda di sangue, e venga meno di spalimo, già son tre giorni, e tre notti, però non muore. Gli Angeli ne prendon cura pietola, e prodigiosamente deposolo di quel tormento, già le ferite gli hanno rimarginate, e ristorate le forze nell'atto fiesso. E' egli a credere, che gli ra. pisser così, o non piuttofio, che vieppiù gli adornasiero la corona? Eccovi un'epoca, Alcoltatori, per cui da Fedele incomin. cia a dissomigliare Giuseppe, Ordin nuovo di cole, nuova serie di maraviglie. Un mesimo Spirito di severissima professione, di zelo faticolistimo, d'invincibile carità, giun--ta a dare le prove estreme cel significio medesimo di vita, Giuseppe, e Pedele rassomigliò. Un'ammirabile divisione di grazie nel -medefimo Spirito della loro professione, ne minister, medefimi del lero zelo, nella confumazione medefima della lor carità, gl'individad, li distinfe, l'uno dall'altro li dif-Somigliò. Questa è l'altra parte, ch'io, quantunque mi veggia affretto ad affrettare -assai più che io non vorrei, fludierò non -pertanto accennarne i sommi capi per modo, che nè troppo sassidio io vi generi per lunghezza, nè lascivi per brevità defiderio.

Forza, e soavità, Ascoltatori, sono i due caratteri transcendentali di quelle Grazio, per cui Dio chiama, conforta, e a sommi gradi di fantità, e di valore conduce in guifa gli umani spiriti, che chiaro in essi apparisea quando la sua Potenza, quando la sua Bontà. Non è, Uditori, che l'una dal-·l'altra vadano mai disgiunte; perchè nèsoave esser non potrebbe la Provvidenza, che ad arduo fine conduce, se onnipossente non fosse, nè troppo arduo può esser mai quel fine, a cui conduce l' Onnipotenza! Ma quando Iddio tiene un ordine connaturale di mezzi al fine quantunque si voglia arduo,

ed altissimo, dicesi operare con soavità quando all'opposito gli alti, ed ardui fini si veggono conseguiti, nè comprendest per tutto ciò l'ordine connaturale dei mezzi, dicesi operate con forza: Astingit a fine usque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter. (Sapien VIII. 1.) Eccovi i due caratteri, che nel medesimo spirito di santità distinsero da Giuleppe Pedele, e l'uno dall'altro dissomigliarono. In Fedele la soavità della Grazia, e la forza in Giuleppe appart. Comprendiamo chiaramente, quanto è possibile, e brevemente spieghiamo queste due serie ma-

ravigliese di cole.

A trar Fedele dal Mondo, ed a condurlo all'Istituto austerissimo dell'Ordine, che abbracciò, la Grazia a parte a parte lo disingannò. Fornitolo d'acuto ingegno, e di uno spirito penetrante, e profondo, lo fa uscire di Svevia, ed alle prime Città-d' Europa il conduce, ed alle Corti più splendide che l'adornano. Quivi gli fa conoscere il Mondo: dico, gli fa conoscere, miei Signori, perchê in quest'ordine comprendiate un mezzo connaturale ad abbandonarlo, anziche ad invaghirsene. Farlo vedere senza farlo conoscere, questa è l'arte antica del Tentatore, adoperata vanamente con Cristo là nel diserto, qualora i Regni del Mondo gli schierò sotto gli occhi: Ostendit ei omnia Regna Mundi; (Luc. IV. 5.) le troppo fa-talmente tentata col più degli Uomini affafcinati dallo splendore delle sue vane apparenze. Ma quando il Mondo è fatto ad un Uomo veder da Dio, non solamente si vede, ch'esser potrebbe tentazione a seguirlo; ma si conosce, ch'esser non può che disinganno certissimo a non curarlo. Fedele alle Città più magnifiche, ed alle Corti più luminose da Dio condotto, non si contentò di vederie, volle conoscerle. Conoscere per quali mezzi un uomo al Mondo si fabbrichi la sua incerta fortuna, su quanto deboli, e spesso falsi principi si reggano, e si conducano i grandi affari, da quali torbide fonti nascano veramente le catastrofi più strepitose, a quali fini inaspettati, e improvvisi riescano le vie più accorte; come si maneggino gli animi, e qual catena si formi di passioni, per cui contrastasi, avvolgesi, e finalmente fagrificasi l'una all'altra. Strano spettacolo, Ascoltatori, ad uno Spirito penetrante, ed illuminato da Dio, spettacolo formato in fomma dall'ingiustizia, dalla doppiezza, dall'adulazione, dall'interesse, dalla viltà, che non può non alienare uno Spirito nobile, retto, sincero amante dell'onor

tas Vanitatum, gli è forza prorompere a questa vista con i sensi del Re più saggio, Mondo, Vanitas Vanitatum, in omnia Vanitas. (Eccl. I. 1. 2.) Così convinto, e disinmaturo configlio di età virile per glizanni, e senile per la virtu, è condotto soavemente da Dio ad eleggere la miglior parte, e a non curar la peggiore.

Ne-mene connaturali, o Signori, furono i mezzi da Dio tenuti a disporto al suo difficile Apostolato. Le umane Lettere, e le divine Scienze possedeva egli tanto profondamente, che nell'Accademia siorentissi ma di Eriburgo creato avea maraviglia del suo sapere, e a guisa di vivo Oracolo cele. bravasi per la Svevia. Versatissimo, e pronetissimo nelle lingue, coltissimo, e soavissimo di maniere le più opportune non meno a conciliarsi l'amore, che a conquistare la stima delle persone, dispregiator degli onori, ma senza fasto, correggitor de'vizi, ma senza offesa, impugnator degli errori, ma senza vanto. Tutta la vivacità del suo zelo, per quantunque forvidamente, avvampasse in quel petto apostolico non usci mai dalle leggi d'una prudenza non debole, nè timorole, ma laggia, e accorta. Maneggiò de. stramente con quegli Spiriti ribelli, e torbidi, trattati, e paci. Lontano dalla violenma pericolela non meno, che dalla irresoluta lentezza, e) si aprì subito tutti gli aditi a conquistar-per amore, e a persuader per ragione, e non ebbe difficoltà di chiudersi tutti quelli, che potessero sar temere di forza, e d'armi. Così ottenendo per uno spirito di servore sincero l'amor de Cattolici, , e per un altro di saggia moderazione la confidenza medelima degli Eretici, potè riuscire selicemente agli ardui fini, e disacili - del suo faticosissimo; Apostolato.

· Vero è, miei Signori, che non ottenne per tutto ciò di vincere la ferocia, e l'ostinazion di coloro, che il trucidarono, ma vero è altrettanto, che un zelo conquistatore, quanto più e lieto, e felice di spoglie rapite all' Infedeltà, tanto è mezzo più con. naturale, e più certo per ottenerne finalmente a mercede la palma, e la corona di Martire. No, non poteva la Provvidenza Soavemente operando negargli questa corona . Obbietto primo , e fine sofpiratissimo di tutti i voti della sua Carità esser dovea la meta dell'apostolico arringo corso felice-

vero, e procaccianteli licura felicità . Vani - lerbata in le stello , ma lostenuta , ma 🐠 stituita, ma in tanti Popoli propagata. Esa gloriosamente a versare di quelle-vene il e più grande, che ci vivesse giammai al benemerito sangue secondatore, che sparso, ancora gridato avrebbe altamente da quella terra, che ne scorreva, monumento pergannato Fedele dalla lunga sperienza, e dal petuo, infallibile testimonio, e seme propagatore di quella Fede, per cui fu sparso. Ben gli convengono le preghiere profetiche: Terra, Terra, ne operias sanguinem meum, nec inveniat in te locum latendiclamor meus. (Job. XVI: 19.) Udirono queste voci i ministri medesimi della sua morte, e alcun di coloro, ch' erano stati infleffibili alle: sue vive parole, a queste voci commosso si convertì. Udironle i Popoli più vicini, e i più lontani non meno di quelle Terre, e l'efficacia, e la forza del loro suono operò in essi prodigj di fede, e di virtù . Udironle, ed odonle tuttavia i Successori fedeli del suo Ministero, che quelle Terre coltivano cogli apostolici loro sudori, e lui hanno così at esempio del loro zelo, come per istituto di professione Fratello, e per-merito di fon-dazione di quelle difficili Missioni Autore, e Padre . Per tal maniera la Grazia connaturalmente operando, dirò così, spiegò in Fedele il carattere della sua ammirabile soavità.

Che se siam vaghi altrettanto di ammirarne la forza, volgiamo un guardo, Udito. ri, alle tracce diverse assai tenute dalla Grazia medefima con Giuleppe Mezzi maravigliosi, che non ottengono però quel fine, a cui sembrano indirizzati, fini in quella vece vioppiù stupendi, a cui nè ordine, nè forza alcuna di mezzi fembra proporzionata. Io non sho, più agio, nè tempo, a 'descrivervi partitamente, nè passo passo a condurvi per queste, che diconsi nella Scrittura, divine strade, che per quantunque saticolissime, non hanno inciampo. Lasciam le cose minori, e a'soli obbietti grandissimi portíamo un guardo.

Chi parve mai più opportuno a conquillar l'Afia alla Fede? Chi mai da Dio fu di sposto con più di mezzi ad esser l'Apostolo de' Maomettani, di quel che fosse Giuseppe? Non vi è ignoto, o Signori, che un' estrema mollezza, e una serocia crudele, siccome formano il carattere barbaro di quel le Genti superstiziose, e infedeli, così sono i due vizi predominanti a combattere, e a trionfar da un Apostolo, che portar debba a quelle Genti la Fede. Ora offervate per un momento, o Signori, se Uomo alcuno mente, e compiuto con tanta fede non pur potrebbe fingersi, o per usare d'una protectica

wici più viva immegine, scolpirsi a guisa di te, inflessibile alle lusinghe non meno, che fimulaero, perchè all'aspetto il più evidente; e il più strano delle opposte virtù to gliere si potesse da quelle Terre di questi Vizi l'iniquità. Ecce ego calabo sculpturam ¿jus, & auferam iniquitatem Terræ illius. (Zach. IX. 3.) Scolpites s'egli è possibile, un Uomo, che dalla sua prima erà, sin dall'infanzia abborrito abbia, e schisato ogni piacer della vita. Fategli vedere a tergo, quali immagine degli anni scorsi, e della witz perpetuamente condotta, null'altro, che angulte, spinose, scorcese strade, per ogni parce non pur di largo sudore, ma di sanguinose vestigia segnate, e sparse. Costituite in qual acco più austero vi torni meglio questa Statua prodigiosa. Vestitela dell'orrido suo cilicio, ovver piutrosto spogliatela, sicche apparisca lo strazio incredibile. che ne ha fatto l'austerità. Aggiungerele all' un de' fianchi l'estemuante digiuno d'ogni ristoro rifiutatore, la faticosa vigilia all'altro, schiva d'ogni riposo. Armatele il forte braccio, e inesorabile degli argomenti tutti; e dell'arti ad affliggersi più opportune. Il solo voko lasciatele sereno, e amabile, anzi decoro; grazia, e maestà, qual più potete, spirategli, e fate spieghi un sembiante tranquillo, e lieto; per cui dimostri, e gli occhi stelli convinca, che tanta asprezza 🕠 di vivere non è un furore, un trasporto, una malinconia, è una virtù. Animate per ultimo quest'ammirabile. Simulacro di uno Spirito tutto zelo, e fervore di carità, e giudicate, se alla molle Asia espor si possa un oggetto 2/commoverla più opportuno. Questo, Uditori, questo è Giuseppe, non già dal vano, e fervido immaginare, ma scolpito così, e lavorato da Dio medesimo: ( Job. cap. 20) Ecce ego calabo sculpturam Bjus •

Nè meno acconcio, o Signori, era a domar-la ferocia di quelle Genti egli che abbiam veduto così formato opportuno a vincerne la mollezza". Qui mi sovviene del sorte Guerreggiatore descritto, e armato da Paolo Apostolo, che alle nimiche faette pioventi a guisa di grandine contro lui sicumente si espone, perchè di scudo, d'elmo, e d'usbergo impenetrabili, quasi di fatate armi, è protetto nella persona. (Ad Ephes. VI. 11.) Sì, Ascoltatori, Giuseppe era vestito dell'armatura di Dio. Una Fede viva, illuminata, invincibile, siammeggiante, direttrice unica della sua mente, alla sua fronte, ed al suo capo formava l'elmo della salute. Una Giustizia disinteressata, costan-

alle minacce, a guifa di ben temprata corazza copriagli il petto. E un'equità inalterabile in faccia a tutti i pericoli più spaventevoli era lo scudo, che col sinistro braccio i imbrandiva. Che dirò del coraggio, della forza, dell'arte di Carità; e di valoro di cui non altri, che Dio medesimo contro: la Maomettana : ferocia - lo : aveva : armato?

Mezzi maraviglioii, possibile, che alla vostra efficacia possa mancare il fine? Eppure Iddio, miei Signori, fa, che gli manchi; e consentendo Giuseppe all'Asia non più che per pochissimi mesi , par che l'abbia condotto unicamente per ricondurnelo, tenendo? vie stranissime, e inaccessibili d'imperscruta. bile Provvidenza. Più, Ascoltatori. Ad esfer Martire, ed a morir per la Fede, pub ' egli niente pensarsi di piùlopportuno di quel crudele patibolo, da cui Giuseppe tre giorni interi, e tre notti pende lespeso? Pote penfare egli stello, o veramente temere d'esserne mai deposto altramente, che vero Martire di Gelucristo, egli, che già esaulte di sangue oggimai tutto versato sentia le vene, nè altro senso restavagli della vita, fuorchè la sete di consumarla?

Angelo liberatore, che il deponesti sì tardi di quel tormento, e tanta pena fraudasti del solo fine, quanto improvviso, e quanto amaro a Giuseppe fu il tuo favore! Dimmi di qual conforto scendesti armato dal Paradiso, non già a rimarginare le piaghe del piè squarciato, e della mano trafitta, che al tuo potere non era questa troppo difficile impresa, ma a sanar quella vieppiù prosonda, che il tuo comando di partire dall'Asia, ed il tuo dono di sopravvivere al suo martirio apria nel petto apostolico di Giuseppe? Questa era impresa ; a cui l'angelica forza non potea giugnere, impresa 'alla sola onnipossente Grazia possibile, ed a spiegarne le forze unicamente serbata.

Che se l'Orazione confortatrice tenuta allora a Giuseppe dall'Angelo ci fia permesso conghietturare, qual altra poteva essere, Ascoltatori, se non se la narrazione de'fini vieppiù stupendi, a cui Dió lo serbava? Apostolato nou men nobile, e meno illustre Iddio ti serba, o Giuseppe, nella Provincia della tua Patria: martirio più tormentolo, e più lento, che non soffristi, dee consumarti la vita. Ulceri spaventose hanno a far-

ti soffrire quanto il ferro, ed il fuoco aver possone di più crudele. No, non una sola corona, nè una palma sola di Martire ri-

Digitized by Google

porterai. Il zelo, la carità, la pazienza, l'ubbidienza, l'amore hanno a farti foffrire più affai martiri, che non farebbe in quest' atto la fola Fede. Ritorna dunque all'Abruzzo, ritorna lieto, che tu dei effere al Mondo esempio diquella forza, con cui opera stranamente la Grazia di quel Signore, che ti conduce.

Le quali cose, Uditori, molto più largamente, ed ampiamente proseguirei, se il
mio disetto non isperassi doversi adempiere
sicura mente dall' eloquenza de' valentissimi
Dicitori, che dopo me parleranno. Io lascio ad essi lo esporvi gl'infiniti prodigi,
che questi Santi operatono, l'estassi maravigliose, a cui rapiti, i sovrani doni di lingue, di prosezie, di discrezion degli spiriti, onde suron dotati. Essi orneranno leggiadramente colle più sacre, e più vaghe
comparazioni le lor virtù; e quando a' due

candelieri misterioli, e sempre ardenti nel Santuario, quando a' due Cherubini, che stavano sopra l'Arca del Testamento, quando agli Angeli veduti per Ezechiello, che di sei ale diverse armati, con due velavano la faccia per la prosondità del pensare, con due il corpo estenuato coprivano per lo rigore del trattamento, e due perpetuamente spiegavano presse al volo per l'infaticabile vivacità dell'azione, si udirete rassomigliare.

Io volgo ad essi per ultimo le mie preghiere, e pieno l'animo della più viva siducia su questa vostra chiarissima, e benemerita Patria imploro la loro benesicenza. Ma quest'ussizio, Uditori, parendomi, che agl'interni voti dell'animo meglio assai si convenga, che non a molte parole, alla stanchezza vostra d'udire, ed alla mia di

parlare, dato ripole. Cost fia.

## PANEGIRICO

#### DI SANTA CATTERINA DE'VIGRI DI BOLOGNA

Resplenduit facies ejus sicut Sol; vestimenta autem ejus faciasunt alba, sicut nix: Lo ecce apparuerunt eis Moyses, Lo Elias soquentes cum eo.

Matths XVIII.

Volto, risplendente, siccome il Sole, e vestimenta, quasi d'intatta neve, per fulgido candor siammeggianti, ed ornate, all'un de fianchi Mosè Legislatore primiero, all'altro Elia non dalla morte, ma fibbene da Dio rapito, unico atutti i secoli sopravvivuto, e tuttavia sopravvivente Profeta, eccovi, Ascoltatori cristiani, l'evangelica istoria della divina Trasfigurazione di Cristo, ed eccovi in esta, s'io pur non erro, ad un tempo l'idea più grande, più distinta, e più sacra de sommi pregi, e delle eccelse virtù dell'umil Verginella un tempo vostra felicissima concittadina, ed or fantissima, e possentissima Protettrice Catterina de' Vigri, di cui in questo a lei sacro, e però fopra gli altri folenne giorno, ho io per sovrano favor di Dio, e per cor-

MATTER & STREET PARTY

tese elezion vostra l'onorato carico di ragionare. E nel vero, donde potrei trarre immagini o più illustri, o più grandi dell' alta contemplazione a cui Dio sollevò questa semplice, ma a lui sì cara, e favorita colomba; de chiari raggi ritplendentifimi, de' quali agli occhi di tutto il Mondo sparse soventemente il suo volto; di quella pubblica fama di fantità, che illuminando, e ferendo gli animi di cutti gli uomini, l'universale venerazione de Popoli le conciliò; se non se da quel vivo splendore della Divinità, che ful volto glorificato di Cri-fio agli avventurosi Discepoli siammeggiò? Resplenduit facies ejus, sicut Sol. (Matth. 18.) Candor sincero di tratto, innocenza inviolabile di costumi, virginal purezza de iensi di Catterina, che la spirito suo ve-

slike, per qual maniera potrei io mai esprimervi più vivamente, che delle selefe divine formule ulando, onde le vestimenta del Salvatore fatte bianchissime colà sul Tabor a guisa d'intatta neve descrisse l'Evangelista? Vestimenta autem ejus, egli di Crifto, jo ripeto di Canterina, fasta funt alba, feut nin'. Mose taumaturge, duce, liberatore, é condottiero d'eletto popolo, che al barbaro Egitto felicemente sottrasse, delle fante divine leggi custode, promulgatore, e zelatore primiero, a quanto grandi, e quanto gloriesi oggetti per Cat-terina mi volge l'animo, ed il parlare! Imperocche, Ascoltatori, o io riguerdi al Monastero santissimo, di eui su ella legislatrice, e fondatrice primiera, e in esso all' elettissima moltitudine di tante Vergini, che da lei nella successione di tutti i tempi-sino al presente giorno lo popolareno; o a quest inclito eletto Popolo Bolognese, che pur protegge, o al zelo invitto, o agli stupendi prodigj, con che l'uno e l'altro-uffizio adempiè sempre , nè cella d'adempiere Euttavia, parmi, a dir vero, con maraviglia di me medelimo ne falla, ne elagerata la comunion della gloria di Catterina a quella dell' Eroe, primo dell'Universo; e a' fianchi di lei , ficcome a quelli del Salvatore apparl, mi sembra oggi vedere Mosè: Et ecce apparuerunt Mosses. Ella finalmente, il vivacissimo Elia alla voracità della morte da Dio sottratto, non è il più chiaro esemplare, non dirò già solamente della stupenda incorruzione del corpo, dico di una specie di vita vieppiù supenda, che tra noi serba Catterina? Mirabil cola, Uditori, ma però verissima, nè per vaghezza di novità in parte alcuna adornata, siccome ad umile, e semplice verginella si convengono pregi cotanto eccelli, che perlonaggi così divini ne sieno l'unico esempio, e in lei ne veggano la più fedele imitazione. Non se partirmi, o Signori, da questa felice idea, che di verità, e di grandezza parmi per ogni parte ripiena. Ella è divisa per se medesima dalle divine parole dell' Evangelio. Cristo trassigurato sul Tabor vera fonte di santità, splendente in volto, siccome il Sole, e dal suo manto spirante purissimo candor di neve sarà l'idea a spiegarci il vero carattere della santità di Catterina in se stessa: Resplenduit facies ejus ficut. sol, vestimenta lautem ejus facta sunt alba sicut nin (Matth. 18.) Eccovi il suggetto dell'una parte. Mosè, ed Elia a'fianchi del Salvatore trasfigurato ci spiegheranno non meno le produzioni, e gli ef-Quares. Granelli.

fetti, che le mercedi, e la gloria di questa ammirabile santità: Et evce apparusrunt Moyfes, so Elias loquentes vum ea. (Ibid.) Sarà il suggetto dell'altra parte. Se quanto è oggi, Uditori, il desiderio mio di piacervi, altrettanto potessi in me promettervi di valore, con più di coraggia, ma non con più di fiducia di quel ch' io spero dalla vostra bontà, e dalla vostra religione, del favor vostro cortese vi pregherei. Incominciamo.

#### PRIMA PARTE.

Non lu, Ascokatori, la trasfigurazione di Cristo colà sul Tabor un acctescimento di gloria, che al beato suo spirito si facesse : anzi, com'è dottrina de'Pidri, l'interna gloria, che possedeva, non più, che in alcuna parte manifesto. Candore di luce eterna Sapienza del divin Padre, Specchio tersissimo, e immagine essenziale di tutta la sua bontà, era Cristo per se medesimo, miei Signori, e però sempre arla dovuto risplendere di que raggi, che a lui non erano aggiunti, ma naturali. Pur nondimeno li temprò egli; anzi gli ascole affatto agli occhi di tutti gli uomini, e solamente sul Tabor per pochi istanti li se vedere, una doppia istruzione lassiando non meno a suoi presenti discepoli, che a più lontani fedeli di quanto era per natural grandezza in se sefso, e di quanto per umiltà nascondeva. Distinguiamo con esattezza le cose, e di sì alto efemplare riconolciamo con maraviglia nell' inclita nostra Vergine la più fedele imita- . zione. Sapienza eccélla di mente illuminata da Dio, carità inestinguibile di volontà accesa di Dio, purezza candida, e inviolabile innocenza di lensi a Dio consecrati: eccovi l'una parte dell'interno carattere della fedele imitatrice di Cristo. Ma umiltà, che nasconde lo splendore, e la gloria di questi doni di Dio, umiltà, che ascondendoli li custodisce, e gli adorna; umiltà, che a Die li suggetta, e a lui ubbidisce sino alla morte, ed alla morte di Groce : eccovi l'altra parte, che del divino esemplare compiè in quest'amabile Vergine l'imitazione. Noi og-gimai non abbiamo, che a ritornare coll' animo sulle memorie più autentiche della sua vita per riconoscere più dappresso la verità, e la grandezza di questo carattere maravigliolo.

Grandi disposizioni, Uditori, e felicissima vivacità naturale d'intendimento trovò la grazia nell'anoer tenera mente di Gatterina

Digitized by Google

per introdurvi affai tolto quella sovrana Sapienza, la quale vince di tanto gli umani sensi, che pè per molto valore di pensare, e d'intendere non può raggiugnersi, nè per fatica di studio, e diligenza acquistarsi. Il nobile, e saggio Padre pubblico professor di Scienze in questa vostra Accademia la più celebrata, e più illustre di tutta Europa, ben aveva fino da primi anni di puerizia avvi, sato il raro spirito, che nell'amabile suz fanciulla gli aveva Iddio conceduto: però agli studi delle latine lettere sanzichè a'domestici, e semminili, comecche in donna non dispregevoli, la istitul. La chiarezza, e la fecondità delle idee, che in lei si creavano, la: profondità, e la prestezza, con cui si imprimevano, la sedeltà, l'ordine, e l' efattezza, con cui volendolo, si producevano, l'aveano fatta profittare così ne primi anni tuttavia puerili, che a'genitori della più dolce, e più tenera compiacenza, agli stranieri era oggetto di giustissima maraviglia. Se non che questi pregi di naturale disposizione a sapere voi ssiete usi oggimai a vederli così frequenti, io direi quasi non più nel forte, e robulto, che nel debole, e genth voltro seno, che maraviglia non può parervi, s' erano in Catterina Bolognese fanciulla, e sotto di questo Cielo nodrita, e nata. Non curiam dunque, se sì vi piace, di quelle doti, che per quantunque pregevolissime, si restano nel basso ordine di natura, e vengono troppo meno rimpetto a quelle, che sopra se stesso tevano l'umano spirito, ed allo splendore l'accostano della Divinità. Le prime paragonare si possono alle minute stelle, che a sgombrare non vagliono le tenebre della notte: le seconde, per ritornare alle divine parole dell' Evangelio, al vivo Sole, e raggiante, a cui il volto del Salvatore sul Tabor l' Evangelista Lassomiglid; Resplenduit facies ejus sicut Sol.

Sì, Ascoltatori, risplendè quasi Sole la mente di Catterina, poichè della pienezza della sua luce piacque a Dio di comprenderla, e di adornarla. Misserj arcani dell'essere, del volere, dell'operare di Dio voi siammeggiate fra un abisso impenetrabile di luce immensa, che ogni creato guardo abbagliando, vi adorna nel tempo stesso, e vi asconde; anzi di questa luce lei stessa non solamente nell'animo, ma nel corpo stesso vestite. Era Catterina, o Signori, naturalmente di color sosco, e di sattezze dilicate bensì, ma non leggiadre, nè belle, che la severità del digiuno, l'austerità della vita, la ne-

gligenza del culto, e le perpetue infermità non potevano, che estenuare vieppiù, smupgere, ed intristire. Pur nondimeno qual leggiadria, o qual grazia di soavissima morral bellezza, poteva a quella di Catterina rassomigliars, quando di quel sovrano splendore, che nell'animo avea perpetuo, il volto le fiammeggiava? Estasi, rapimenti, arcane rivelazioni, intimo, familiare, e sovraumano commércio con Dio la trasformavano, Ascoltatori, e come avvien ne Beati, alle divine sembianze la facevano raffomigliare. Vergini avventurole, che ne foste soventemente attonite spettatrici, dite se ella non vi pareva un vero Sole luminosissimo, non di abbagliante, ma fibbene di confortante splendore, da cui non era possibile volgere altrove gli occhi, o i pensieri Quante volte coi favoriti discepoli ripereste ripieno l'animo di un dolce faggio della celeste beatitudine: (Matth. 18.) Bonum off. bonum est nos bic esse? Discernimento infallibile degli altrui ipiriti, certa cognizione del proprio, manifella Scienza di tutte l'arti più ascose del tentatore, lume chiarissimo di profezia, per cui non meno nel più lontano avvenire, che nel profondo più riposto degli animi penetravano, erano raggi, Uditori di questo Sole, di cui sul suo volto appariva quali in fonte inesausta di tanta luce, la somiglianza. Resplenduit, sì, resplenduit facies ejus sicut Sol. Sole, che i suoi raggi perpetuò, e maravigliosamente distefe a tutte' le età avvenire ne' monumenti chiarissimi de suoi Scritti, della celeste Sapienza che li dettò perpetui, ed infallibili testimonj. Sole, che di un interno, e inestinguibile ardore acceso per se medesimo, ed animato, non risplendeva-no solamente, ma ardeva nel tempo stesso, e infiammava. Quì è, miei Signori, dov'io vorrei farvi entrare più intimamente nell'animo di Gatterina non illuminato foltanto dalla Sapienza di Dio ma d'esso acceso. E nel vero ebbe vi egli-mai sulla terra passione sì traportata; e sì viva, che all'amore di Catterina possa, paragonarsi? Egti non è possibile, Ascolta-tori, conoscer Dio, e non amarlo; ma egti è altrettanto impossibile lo spiegar quanto s'ami da chi assai lo conosce. Questo divino affetto egli unisce, ed accoppia nel tempo stesso i sommi gradi della virtù agli estremi pesi violenti della passione, il quale accoppiamento di cose forza è, che produca nell' animo umano inesplicabili maraviglie. Facciamo prova, se si vi piace, a ricohofcerne qualche faggio. :Cat-

Catterina è languente, e appena fpira, esti alle vellimenta trasfondesi, facciam paf-Mitori, tanto un profondo dolore le strigne il cuore, e l'opprime. Voi vorresse racconsolarnela. Ma non crediate, che bramar posta, o ricevere conforto alcuno. L' amore le rappresenta i travagli, le pene, la passione, e la morte del-suo Diletto. Lagrime amare, profondi sospiri, rotte, affannofe', e pur modeste querele, voi ci spiegate tù, che gli occhi stessi di Dio invaghire poamante, ma troppo tosto ammutolite, e lei lasciando in sembianti immoti, ed attoniti, nimico sgombra, ed intatta! Il tentatore, la: miglior, parte di quello, che si avvolge nell'animo, nascondete. L'eccesso d'amore spirito di Catterina assall, disperò in guisa nel tempo stesso, e di pene, di cui ragio- di vincerla per questa parte, che neppure navasi sul Taborre; l'eccesso, che era Cri-Mo. per compiere in Gerofolima; (Matth. Juoz fianco continovo fedeli iguardie; e ficure 18..) loquebantur de excessu, quem completu. per custodirla, l'umile orazione, il saggio aus erat in Jerusalem, quest'eccesso, io dico, silenzio, il rigoroso digiuno, l'infaticabi-Le compie ora per violenza d'amore nell'a- le austerità, la virginale modestia, e la fornimo di questa Vergine, e chi potrebbe osar e te , e generosa altrettanto ad ogni asprezza canto da sperare di esprimerne la forza, e i di vivere, che alle lusinghe, e ai piaceri modi? Catterina è giuliva, e parle esser schiva, e timida pudicizia. Un rozzo panno, besta. Dimentica del grave pese di queste ed asprissimo su l'unico vestimento, che le membra deboli, e inferme, vola col franco dicate carni di questa Vergine ricopriva. spirito, al semmo Cielo, e colàzentra, di Gelasse il verno nevolo, sosse infestibil l' amora , e gode quanto ad Uom non è lecito v ardore del Sole estivo ; non però Catterina dispendare : L'amore le rappresenta, la glo- parea sensibile all'un tormento, od all'alrla del suo Diletto, e per salirvi le ha da-a tro; nè dall'ingiurie dell'uno miglior difeto l'ali , ali di quelle delle colombe viep- fa , nè dalla noja dell'altro poteva indutti ad più veloci, ali, che implorava Davidde per ammettere miglior ristoro. Le nude tavole, gingnere finalmente alla fede della tranquil- o il terren gelido a queste innocentiffime, lità, e del ripolo: (Pfalm: 54.) Quis dabit e stanche membra apprestavano letto, e rianibi pennas, sicut columbie de volabo; e poso. Mille ingegnosi ritrovamenti di pena requiescam. Occhi soavi, e lieti, serena non mai cessavano di affinare e di tergere fronte, labbra ridentizvoi ci sormate un'idea in quella carne illibata non dirò già le sue dello stato felice di questo: spirito amante. . macchie; che-alcuna nonov'ebbe mai ; ma il Ma del suo gaudio quanto ci resta ascoso? / suo candore. Vederla, udirla, trattarla era Che vede ella, che pensa, che affetti av- un sentirsi rapire dalla bellezza di una vir-

innalzata leggiadra torre, che a falirvi lo strada, che adi essa guida, quanto talor lusingasi d'esserle più vicino, tanto si vede dalle ingannevoli, e chiuse pareti intorno obbligato, e condottosad errarne vieppiù lonta-. no. Lasciamo dunque, se sì vi piace, questi misteri da parte, e assai contenti di venerarli, non siamo arditi a sperar di comprenderli: ma a cose più maniseste volgendo l'animo, ed il parlare, dai raggi del volto, che troppo abbagliano, al candor, che per

laggio: Resplenduit facies ejus sicut Sol, vestimenta autem ejus facta sunt alba, sicut nix .

Vestimenta dell'anima, 'Ascoltatori, son' questi sensi, e il candor loto, quale d'intatta neve, niun'altra cola fignifica, che purità. Oh bella, oh candida, oh celeste virfedele, inviolabile, dificata, e d'ogni vapor Uditori, che in mille modi l'innocentissimo fu ardito di mai tentarla. Vegliavano al tù, che in lei facevasi agli occhi stessi cono-Se non che lo m'avveggio, Uditori, di feere, la cui fragranza, per usare le formole tentar cosa impossibile, qual chi inesperto della Scrittura, le usciva, e il cui candore, entra arditamente in un cieco, e inestrica- per parlare coll' Evangelio, le traspariva da entra arditamente in un cieco, e inestricaper parlare coll'Evangelio, le traspariva da
bile laberinto, sperando pure di disinvolgersi vestimenti: Qual maraviglia, Uditori, che
selicemente sol perchè vede in mezzo ad esso quello Sposo celeste, il qual si pasce cua' gigli, trovalle in questa immacolata sua spoînvita, ma tanto lungi dall'insegnargli la sa le sue delizie? In mille guise inesfabili la favorì, ma ciò che parmi espresso letteralmente dalle divine parole dell'Evangelio, che ho preso oggi a seguire, è quel prodigiolo candore; che sulle guancie le lasciò impresso, quando a sacri giorni del suo Natale prese le forme di grazioso bambino, e lieto, e ridente tra le sue braccia scherzan. do degli amoroli suoi baci la fece degna: Vestimenta autem ejus facta sunt alba sicut nix. Oh dolci e sante memorie, che il solo

le rimembrar ci diletta, quando mai ne' nostri animi accenderete studio d'imitazione?

Ma un'anima tanto pura, Uditori, di tanta luce di sapienza celeste, e di siamme sì vive di santo amore accesa sempre, ed ardente, non parve egli, che non meno avelse sempre a risplendere, e qual beata per. sona in Dio trasformata esfer l'oggette perpetuo dello supore, e della venerazione de-gli occhi di tutto il Mondo? Ma l'esempio del Salvatore, che la naturale sua gloria fatsa sul Tabor pochi istanti vedere, sotto le umili spoglie di peccatore, e di servo nascole sempre, e velò, ne orcenne da questa Vergine la più fedele imitazione. Sì, miei Signori: un' umiltà prodigiosa le merito questi doni da Dio, e un'umiltà prodigiosa li custodi. Questa propriamente compiè il ca--rattere del fuo spirito, questa consumò la Spienza, questa l'amore infiammò, questa la fede dell' inviolabile purità- mantenne, e ingentil). Umika saggia, Uditori, che quanso le fe' conoscere Iddio, tanto le fe' conoscere se stessa: umiltà amante', che-'quanto di lui l'accese, che è sommo bene, tanto di se la spoglio, in cui trovar non seppe eggetto alcuno d'amore: umiltà pura, e sedele, che niente usurpandosi della gloria dovuta tutta al suo Sposo, non di corpo no solamente, ma di spirito la se castissima, e veramente immacolata.

Io vi confesso a questo tratto, Uditori, che vorrei farvi sentir la forza sublime affatto, e divina della virtù, ch'io vi celebro in Gatterina, ben con altri argomenti-che non con quelli degli atti esterni, ch'ella ne esercità. Ambire i più vili, e i più sprogieveli impieghi; abborrire ogni ombra, ogni sentore, ogni aura di lode umana; aver in conto di benefizi verissimi i dispregi, e le offele; servire con ubbidienza esattistima le infime delle compagne; nascondere con sedeltà, e con costanza agli occhi di tutto il Mondo tanti doni di Dio; no non sono at-ti, che possano abbastanza spiegarci l'insensione, il valore, il vero merito dell'interna umiltà. Questa ebbe in lei un non so che d'infinito, perchè la fe'entrare in due abiffi, che ne termine, ne modo alcuno non hanno; in quello dell'effer proprio, e in quello dell'esser di Dio; in un abisso di tenebre impenetrabili, in un altro d'innaccessibile splendore. Chi ti condusse, Vergine avventurosa, per le vie cieche, e prosonde di tanta notte, sicchè il sentiero non ismarissi, sino a toccarne, e conoscerne le mete

estreme? Chi ti scorfe per l'altre ardenti, ed altissime di tanto giorno, sicobè mortale pupille la forza, ed il valor sostenessero de' vivi raggi, e ferme pur si tenessero incontre al centro, e alla fonte di tanta luce? Fatta degna di salire in Dio così alto, e di scendere in se medesima così prosondo, non istupisco che comprendesse l'ubbidienza infinita dovuta a Dio; che care però le fossero de croci, che le venivan da lui, care le fatiche, e le pene, care le infermità, cari i travagli; che nelle amare desolazioni si tenesse costante, e nelle delci consolazioni fe. dele. Un'ubbidienza perfetta finoalla morte doveva compiere in quella sposa elettissima. di Gesù Cristo di questo amabile divino sposo l'imitazione. La compiè, Ascoltatori, sì fattamente, ch' io ben potrei già dal Tabor, da cui parmi che l'umileà profosdissima di Catterina ci abbia fatto lungo tratto discendere, e allontanare, con Gesti, Cristo condurvi sino al Calvario, a cui ella lo accompagno, se al Tabor stesso non mi obbligassero di ritornare Mosè, ed Elia, che dell'interno già divisato carattere di fantità, onde su Cristo l'esempio, hanno a farci conoscere le produzioni ammirabili, e le mercedi, ond'essi furono le figure.

lo vorrei farvi comprendere con un sol guardo il chiaro ordine delle cole. Alla luce della sapienza stavillante, sul chiaro velto del Salvacore, trasfigurato risponde qual produzione naturale di quello lume l'autorità della legge, di cui Mosè su il prime promulgatore. Al vivo ardore di carità indivisibile da questa luce, che al Sole si rassomiglia, risponde non-meno qual produzion naturale il fervore del zolo, di cui Elia fu il più ardente Profeta. Al candore del manto fatto così inalterabile, e incorruttibile, com'è la luce pura, e bianchissima, ond'è compreso, e non arlo, risponde quali mercede; e la perpetuità inalterabile della legle, che può vedersi in Mosè, e l'inviolabile incorruzione del zelatore, che può vedersi in Elia. Non temete, Uditori, che la grandezza, e la gloria di tanti oggetti ci rapisca, o la moltitudine ci confonda, & trasporti oltre i discreti termini del ragionamento.

Promulgatrice di pura legge fantissima su, miei Signori, la sapienza di Catterina. Zelatrice ardentissima di questa legge su la sua carità. Perpetua, e inviolabile noi ne veggiam l'esservanza cogli occhi nostri. Incorrotta, e quasi dissi immortale noi pure ne veggiamo cogli occhi nostri mede-

fimi ad onta della morte, e de'secoli la ze-Ltrice ..

Auxenturola, ed umile navicella, che a guesta sua patria dalla vicina Ferrara coll' eletto drappello delle Vergini sue seguaci, e discepole, Catterina riconducesti, ben puoi cogli alti navigli dell' Oriente, che d'oro gravi, e di gemme approdano a porti Esperii, paragonarti, anzi pur d'essi tenerti maggiore assai, che nè tesoro essi mai non portarono qual tu portasti, nè alcuna terra non, renderono così felice, e sì lieta del loro cazico, come su guesta del tuo. Eras la Città. di que'giorni, Uditori, quali mare da burrascosi venti sconvolta, per civili discordie sieramente agitata: ma rivide Catterina appena, e toccò quelle sue patrie tontrade, che in mezzo a' tempestosi flutti, dirà così, un largo sentiero aprendosi di sicurezza, e di pace, i guardi, e gli animi de'cittadini concordi a se sola converse, e al suo passaggio, per usar le belle formole de Profeta, rac. collero le penne i venti, tacquero le tempeste, e l'onde pronte a sconvolgersi non pur posarono in calma, ma di saldo, e chiaro eristallo parver temprate. D'inni, e di cantici di lode a Dio tutto intorno sonarono le amene valli, e i lieti colli, ed i monti rilpolero concordemente. Non tardò quest' a. mabile condottiera, quella saggia legislatrice a ritrovarsi; ed a salire il suo Sina. Quinci. promulgò ella la santa legge serafica, legge di puro amore, niente di servitù, però non tra l'ortore di oscuri turbini, nè di folgori spaventevoli, ma tra la luce di chiari esempi, ma tra le dolci attrattive di sincera, e amabile carità. Questa ferì tosto gli occhi, i puri cuori invaghi di tante illustri : donzelle delle più chiare, e senatorie famiglie vostri alti, ed immortali ornamenti, che ben si parve costituito da Catterina tra voi un nuovo eletto popol di Dio, popolo immacolato per la purità de' costumi, popol regale per la chiarezza del fangue; popolo accettevole a Dio per la preziosità delle vittime, popolo fanto per l'esercizio persetto delle virtù. Quivi ella costituì il tabernacolo del Signore, che ben possiam nominare tabernacolo del Testamento dell'Arca vera di Dio stanza, e soggiorno. Non pur ne dièle misure, ne segnò il luogo, e l'ampiezza, ne consectò il santuario, e ne difese da pie proiani l'accello: ma perocchè colle stesse sue mani in parte lo fabbricò, ancor lo fe' fanto. Venerabili cerimonie, vittime misteriose, purgazioni, e olocausti del Tabernacolo antico da Mosè nel diserto al pellegrino Quares. Granelli.

Israello quasi custode delle sante leggi innalzato, no non foste più che figure di cerimonie più sante, di vittime più preziose, di purezza più candida, di più perfetti olocauili, che in questo nuovo Tabernacol di Dio Catterina istituì. Non è qui luogo, Uditori, a descriverne, e a noverarne le parti, che tante sono, quante le celessi, evangeliche, e sovrane virtù di tutta la loro vaghezza, dirò così, e di tutta la gloria loro veflite. Bastami di pregarvi a riflettere per un momento di quanto alta, e divina sapienza dovesse splendere quella mente, di cui su produzione, ed opera così felicr: opera, che, compie già il terzo fecolo, oltre il mortale costume di tutte le umane cose, agliocchi nostri si fa vedere più siorente ognora, e più bella.

Ben convenivasi a questa, che oggimai 🥫 dirò legislatrice sapienza, la mercede, e la gloria di proteggere un popolo, che doppiamente può dirfi suo e per felice comunione di Patria, e per costante significazione di atfetto, che i suoi consigli, e i desideri suoi favorì. Illustre, popol fedele, popolo tra gli altri eletto, che tanto è a Catterina più glorioso il proteggere, quanto più degni, e più alti clienti a lei sa supplichevoli, e adoratori quella protezione. Veggendo io in questo giorno, Uditori, questa frequentissima moltitudine, quello concorso di tutti gli ordini fommi, ed eccelsi di questa Patria ad ascoltare con giubbilo le sue lodi, accompagnandoli a riverire, e adorare le venerate spoglie, osservando la religione, la fiducia l'ossequio, che sulla fronte, sugli atti, sugli occhi vostri sfavilla, posso io contenere la compiacenza della mia sede, di cui pur fono in questo luogo ministro; quella della gloria di Catterina, di cui sempre adoratore divoto, ma oggi fono avventurofo Oratore? Io non sono così tra voi forestiere, che sconosciute mi sien le storie de vostri annali, ignoto lo splendore, ed il nome de' vostri Padri. Di quanti eroi, miei Signori, siete concittadini, di quanti incliti, e chiarissimi personaggi nipoti! Quanti de vostri avi vestirono porpore, quanti condustero armate, quanti signoreggiaron provincie, e quanti al fommo onore salirono del triregno? Ma 2 chi tra essi piegate voi le ginocchia, a chi offrite voti, ed incensi, a chi innalzate tempi, ed altari, a chi supplicate di padrocinio se non se a Santi? Umile Verginella di rozzo panno vestita, in umil chiostro raccolta; e in penitenza, in digiuno, in povertà, e filenzio tutti i fuoi giotni vivuta afcofa, e 3

ipre-

spregevole agli occhi di tutto il Mondo, vince oggi d'assai la gloria, e la fama di tutti l Grandi del Mondo. Pendono dalle vostre parett le ioro fumole immagini spesso da lor nipoti medesimi neglette, e inostervate, giacciono senza culto le loro ceneri; ritornano ciascun anno senza festa, e senza celebrità i giorni un tempo segnati dalle più splendide foro imprese, e senza memoria, se non se forse di lutto, solitari, e deserti quelli deila lor morte. Le magnifiche iscrizioni, • ` veritiere, o adulatrici che sieno, scolpite in bronzi, ed in marmi, appena trovano un occhio di pellegrino curioso assas che le scorra; e la dimenticanza, l'orrore, la solitudine, sembrano le sole guardie restate a fianchi de più superbi, e più splendidi mausolei.

Catterina vive immortale. La religione, e la gloria vegliano ognora interno a quelle felici spoglie, che dalle ingiurie della morte, e del tempo serbaintatte l'onnipotenza.

Un guardo folo, che in esse fissi, l'ospite, o lo straniero, ne dice a lui astai più, che far non potrebbero le lunghe istorie. Fatta è la fua fianza , che fianza vuol anzi dirfi che non sepolero, uno do Santuari più celebri, e frequentati d'Europa: ella, io dirò eutro in una sola parola, d'una città così il-Justre, est grande, d'una nazione cotanto chiara, e famosa, com'è la vostra, forma la prima gloria. Grande, e manifesta mercede, Uditori, di un altro pregio, ch'io vi dicea in Catterina un effetto, e una produzion dell'amore: pregio di vivo zelo, per cui l' ardore del tuttavia soppravvivente Profeta apparito sul Tabor, benchè in debil sesso, e in solitario stato emulando, non dirò più l' incorruzione del corpo, dirò piuttosto una vita maravigliofa, e immortale in questo corpo medelimo ne meritò. Ma prima di trattarvi ancor questa parte ultima non però punto minore delle proposte, troncherò, se vi piace, per un momento l' orazione perpetua, e alla stanchezza vostra d'udire, edalla mia di parlare darò riposo.

#### SECONDA PARTE.

Le epoche più famose, e a ricordarsi più grandi dell'ardente zelo d'Elia surono, miei Signari, quando a confondere i Sacerdoti di Baal vive siamme chiamò dal Cielo, ed ortenne, che il suo altare, e i suoi olocausti arsero, e consumarono; quando di prodigioso pane, ed angelico al digiuno lunghissimo confortato, alla spelonca dell' Creb pellegripò per udirvi le istruzioni di Dio, che i

giulti passi, e il servore reggere ne doveano: quando non paventò la potenza, ed il furore d'Acabbo, sicche i suoi delitti non riprendesse, e le rapite terre non vendicasse, ed il sangue del giusto Nabot; e quando il profetico manto, e lo spirito del suo zelo all'erede, e successore Eliseo sulle sponde del Giordano lasciando sall intrepido il carro ardente di vivo fuoco, e colà fu trasportato dove gli estremi secoli aspetta, e i tristi giorni non mene alla distruzione del Mondo, che alte prove ultime del suo zelo da Dio serbati, Parvi egli questa, Uditori, idea d' esempio, e di gleria, in cui si possa con ve. rità riconoscere, e ravvisare una tenera gen. til donzella allai più acconciamente a fresca rola paragonabile, o ad umile violetta, che non agli alti cedri del libano, e a fortiabeti? Eppur sentite le al paragone non regga, non dirò più la negletta, la solitaria, l' amante, dirò la profetica, dirò l'apostolica Catterina.

Le siamme di un vivo zelo ardentissimo della falvezza dell'anime, e della gioria, e dell'onore di Dio compresero si fattamente, ed accesero il petto di questa Vergine, che ella stessa ne su una vittima, ella l'altare, ella l'increpida, e generosa, ministra del sagrifizio. Udite, o Signori, sin dove giunse la forza di quest'incendio di carità, che viva la consumava. Benche non fosse ne abitatrice di un'idolatra Samaria, nè di un popolo ingrato, e perfido concittadino, fapea pur nondimeno, com'è la fralezza dell' umana condizione, che molti nella città ci vivevano peccatori, che lo sdegno, ed i cassighi di Dio Lu quelta cara sua patria non cessavano di provocare: sapeva che nelle tenebre dell' infedeltà, e della morte una gran parte del Mondo giace sepolta: sapeva che le ingorde, e spaventole sue fauci allargava ognora più l' inferno, e un'incredibile moltitudine di perdute anime divorava. Oggetti erano questi, che o la miseria degli uomini le presentatse. ro, al pietofo cuore infoffribili, o le alte offese di Dio, insopportabili al suo amore. Però piangeva ella, e gridava così altamente, quanto potesse Elia, perche a tanti mali degnasse. Dio di por fine, e la sua gloria non meno, che la miseria degli uomini riflorare. Se stessa per impeto di gran zelo gli offeriva l'animola Vergine inpamorata in vittima d'espiazione, bramando, e sospirando, e pregando con esempio inaudito di carità esser ella sepolta nelle vive fiamme d' inferno, e colà entro giacere ardendo, e soffrendo le pene tutte de condannati per tut-

ta l'eternità, trattane quella sola della disgrazia di Dio, perchè tutti fossero beati, tutti amafiero, e colla gloria loro onorafiero il caro suo Sposo, ed ella sola per tui penante, ella sola per gli altrui falli sagrificata, e per la pubblica selicirà ella misera unicamente. No, Gatterina, che non sei vitti. ma, che l'atro fuoco tartareo polla toccar giammai. I tuoi gemiti, e le tue voti la più candida, e viva fiamma del cielo chiamano dalle stelle, e quanto caro, e quanto a Dio accettevole sia l'olocausto, che in te consuma questa celeste bamma, gli effetti più prodigioli a te medelima ne faranno licura fede. Anime prepotenti, superbe, e indo. mite, a cui i Ministri di Dio più non osavano di parlare, furono da Catterina, che nè la loro potenza, nè il loro furore non pavente, a penitenza più flabile, e più fincera condotte, che Acabbo non fosse già per Elia. Anime disperate, e per l'orrore, la moltitudine, l'atrocità dei delitti dall'umana giustizia dannate al fuoco, stancata indarno la carîtà, e la pazienza, ed il zelo de più pietosi, ed essicaci Ministri della divina milericordia, resistere non poterono al zelo di Catterina, che dolci, e salutevoli fiamme di contrizione sincera destò loro improvvilo, licche i lor delitti consumarone tra le lor fiamme con più, felice prodigio, che per Elia già non arsero i Sacerdoti di Baal. Anime tribolate, tentate, e afflitte, furono per Catterina ristorate, riconfortate, sostenute, e soccorse altrettanto selitemente, quanto già per Elia la fedel vedova di Sarepta .

Se la direzione, e le leggi di questo zelo non men pietolo, che forte, ricevesse Catterina d'altronde che dalla voce di Dio, di quel Dio, che d'ogni luogo per lei faceva un altissimo Oreb, ove rapirla, e parlare, non penso più che bisogni di ricordare. Se il cibo, che la nodrì, e la sostenne, sosse il cibo de' forti, il vero pane degli Angioli, l'Eucaristico Sagramento, più che provate, Uditori, e con molte parole ornare cosa sì celebre, e manifesta, sarebbe anzi a dimo-Mrare il vantaggio, ch'ebbe in ciò sopra il più volte mentovato Profeta; vantaggio, di cui la sua fede, il suo amore, la sua religione profittò in guisa, che fin l'estinto, e già da più ore disanimato suo corpo ne sentì la presenza di questo venerabile Sacramento, e di quella preziola vita di Cristo, ond'ula era a vivere, ed a spirare, con atti prodigiosi di riverenza, e d'osseguio, manifesti segni mostrò.

Di quella vita, Uditori, rella per ulcimo a ragionare, di cui parendomi poter tacere ciò, che già torma oggimai da presso tre secoli l'oggetto dello supore di tutto il Mondo, a cole tuttavia più illustri, e più grandi confido volgere i vostri animi, e il fine del mio parlare. Questa zelatrice fedele della nostra salvezza, e dell'onore di Dio non Eci-è rapita ancora, Uditori: no non è aacora apparito sul nostro Reno l'ardente carro, e gl'infocati destrieri, che l'abbiano agli occhi nostri inviolata. Sarò io troppo ardito, Uditori, se giunga a promettervi sidatamente, che qui tra noi sarà ella costantemente da Dio serbata sino alla fine de' secoli? Qui seguirà in una successione perpetua di magnanime vostre Vergini rinovellando, e ognor crescendo lo spirito del suo fervore. Quì non finirà di guardare il preziolo depolito di quella fede, ond'ella è ne'suoi perpetui prodigj, e in quello massimamente di se medesima, chiaro, ed infallibile testimonio; sinche a quegli ultimi tempi del furore del fiero Anticristo la cara e benemerita Patria sua proteggendo compia colla vostra salvezza, e degli ultimi, e tardi nipoti, l'opera del suo zelo; sinchè disceso il beato, e selicissimo spirito a rianimare della sua gloria le vive spoglie, tutti noi la veggiamo salir tra primi ad incontrar sicura il Giudice suo sposo; finchè non prima noi la perdiam di veduta. che non più Europa, nè Italia, non questa patria, nè altra città non sia, ma il solo Regno di Dio, a cui possiamo seguirla bea-/ tamente.

Dolce speranza, Uditori, e lieta immagin di cose, che dall'orror ci sottragge dell'
ultima disolazione. Ma presentiamo oggi,
o Signori, alcuna parte di questa lontana selicità. Oggi adoriamo, oggi invochiamo questa nostra santissima Protettrice; e se peraltre ragioni assai possiamo dirci selici, avendo
sì illustre, sì grande, sì pia Città a libera,
e carissima patria nostra sortito, per questa
ammirabile Concitsadina andiamo vieppiù
lieti, e co' sessanti Discepoli ripetiamo altamente, che glorioso, e vantaggioso per noi
è l'esser quì con lei: Bonum, bonum est nos
bic esse.

Deh pietosissima Catterina, permettete oggi ad un vostro cliente, che benche nato a questa città straniero, non però meno vi riverisce, e vi adora, di presentarvi gli osse, qui, e i voti de' vostri. Allontanate, amorosissima, e possentissima Protettrice, allontanate da queste terre, che vostre sono, nonmeno i flagelli, che le cagioni tutte, che possono provocarli. Sentano le straniere genti ed il presidio fermissimo del popol vostro che voi siete non solamente il decoro, l'or. Così sia.
namento, e la gloria, ma la sicura disesa,

# PANEGIRICO

DELLA SANTA MADRE

# GIOVANNA FRANCESCA FREMIOT DI CHANTAL.

FONDATRICE DELL'ORDINE DELLA VISITAZIONE DI SANTA MARIA.

Qua est ista, qua ascendis. de deserto deliciis assinent, innina super dilectum suum?

Cant. Cant. VIII.

E allo splendore, e alla gloria della trionsante Chiesa di Cristo si può in 💟 alcun modo quella paragonare, con cui la militante festeggia l'immortale trionfo de' fuoi eletti, parmi oggi udire fulle vostre labbra, Ascoltanti, quelle parole medesime d' estatica maraviglia, edi giustissimo desiderio, in cui colle avventurose compagne dell'aman. te sposa de Cantici, prorupper gli Angeli spettatori, al giocondissimo, e sovrumano spet-tacolo della sua gloria. Chi è cossei, voi mi chiedete, che da uno squallido, e solitario deserto, da cui sembra ogni gioja, ed ogni piacer bandito, sale pur nondimeno delle più dolci delizie non folamente compresa, ma ridondante, sostenentesi beatamente sul suo Diletto! Que est ista, que ascendit de deserto deliciis affluens, innixa super dilectum Juum? Noi non chiediamo del nome, che dalla prima metropoli della Chiesa venuto è già rifuonando gloriòfo, e chiaro per tutto il mondo cattolico, da cui Giovanna Francesca è riverita col sommo onore dei Santi, adorata, e invocata qual possentissima protettrice. Non della nascita, o della patria, che le due antiche prosapie di Fremiot, e di Chantal tra le più illustri della Borgogna dichiarano bastevoimente. Non dello stato, che quelle facre divise, di jeui è vestita la

Ina immagine reverenda, e quello luogo medesimo, che la sesteggia, l'onora; e la ce-lebra siccome madre con tanto sacra, e si splendida solennità, ci mettono sotto gli occhi. Di niente di tutto quello noi non chiediamo. Chiediam del carattere del suo spirito, del merito delle sovrane virtudi, per cui è degnamente a tanta gloria salita: Que est ista? Buon per me, Ascoltatori, che a così fatta richiesta quantunque debba risponder primo, non debbo risponder solo. Molti valorofi Oratori troppo di me più degni nel corlo di questi festosi giorni adempiranno colla loro eloquenza il difetto del mio parlace; ed altri ricorderanno gl'illustri esempi de' vari stati di vita virginale conjugale, materna, vedovile, religiosa, ch' ella ugualmente santificò; altri ne esalteranno lo spirito imitatore perfetto di quello del suo gran Padre, Maestro, e Vescovo Francesco di Sales, che come in Eliseo quello d'Elia, così in Giovanna Francesca si raddopiò. Altri la fondazione maravigliosa celebreranno dell' Istituto santissimo, di cui su madre, e la madrenon meno che le piissime, e nobilissime figlie commenderanno; e de prodigj, ch' ella operò, e delle grazie, che ottenne, e d'altre bel. le, e chiare laudi orneranno la sua corona. Io sarò oggi contento della più semplice, e

Diù precisa tisposta, prendendola dalle parole medesime della vostra richiesta: Que est ista, quæ ascendit de deserto desiciis affluens, innina Super dilectum Suum ? Queste spiegano ma rapimento di maraviglia al vedere la gloria di un trionso d'amore: Que est ista, que ascendit? Trionfo d'amor penante: de deserso: trionfo d'amor godente: deliciis affluense trionfo d'amor beante: innina super dilectum Juum. Insomma Giovanna Francesca è stata un'amante passionata di Cristo, per cui ha trionfato d'ogn'altro amore. Questo trionfo le è costato battaglie assai, e su trionfo di un amore penante: Ascendit de deserto. Ha in lei prodotto dilizie assai, e su trionso di un amore godente: deliciis affluens. Final. mente l'ha coronata di gloria, ed è trionfo di un amore beante : innina super dilectum fuum. Voi così michiedete, io rispondo così. La clementissima presenza vostra, Principe Serenissimo, che tanto splendore aggiugne a questa solennità, com'è a' fedelissimi vostri sudditi fovrano esempio, conforto, e Rimolo d'ogni virtù, sostegna oggi non meno dell'alto favor vostro l'ossequioso mio ragionare. Incominciamo.

-Amare, e patire due cose sono, Uditori, pressochè indivisibili su questa terra nel cuore umano, massimamente in un cuore tenero, delicato, ben fatto, che tanto è più senfibile, quanto è migliore. Quello di Giovanma Francesca di questa felice indole sin dall' infanzia rivolto a Gristo fu messo a tutti i cimenti più tormentosi. Lasoiamo stare i primi dell'età tenera, e puerile, quando il trionfante parer potrebbe piuttofto felicità che virtù. No, le victorie della vanità, del piacere, della giovanil leggerezza per quantunque altrettanto maravigliolo, quanto rare a vedersi a quella fervida età appena meritano di aver luogo era le spoglie più glorio-Le del suo trionfo.

Invitta ella, e inesorabile ad ogni amore profano sentì gli amor virtuosi tanto più viva vente, quanto più furono i soli, che esauristero, dirò così, la sensibilità del suo cuore. Sentì l'amore il più pietoso di figlia, sentì il più dolce di sposa, sentì il più tenero amor di madre, e questi virtuosi amori, nen che innocenti, all'amore di Cristo sagrificò. Belle vittime, Ascoltatori, gloriose spoglie, a cui vi prego di volger meco uno sguardo di giustissima maraviglia.

Rappresentatevi all' animo un vecchio padre d'un merito, di un valore, di una eminente pietà, di cui Giovanna Francesca vedova di quello sposo, che già avea ricovuto dalle sue mami, sa le sue delizie, e la gloria assai più che le cariche splendidissime, il pubblico amor de popoli, il savor della corte, che lo distinguono. La pietosissima siglia l'ama, l'onora, e quasi dissi l'adora. Eppur l'amore di Gristo può trionsarne. Questo è, che l'invita nelle circostanze medesme più dolorose al suo cuore a lasciare del tutto il Mondo, a separarsi da lui, e sargliene un sagrissico. Che pena le costo è atto magnanimo, in cui ne chiese non senza pietose lagrime il difficil congedo estremo, e riuscì ad ottenerne l'amorosa altrettanto che dolentissima paterna benedizione?

Mirate quinci un giovine sposo fedele, amante, pio, virtuoso, valorossimo languire tra le sue braccia ferito a morte per caso acerbo, e nel sior degli anni morire! La tenera sposa langue, e agonizza con essolui, e al suo spirare è spirante, tanto è trassita. Ma per amore di Cristo sossiene cossamente una perdita così amara; nè solamente perdona, ma savorisce, benesica, e quasi dissi consola l'inconsolabile feritore. Atto, che San Francesco di Sales giudicò essere il più arduo non meno, che il più eroico trionso dell'amore di Cristo sulla più viva passione

del cuore umano.

Eccovi un figlio per ultimo preziolo frutto delle sue viscere, obbietto unico delle materne speranze, suggetto delle sue più costanti, e più amorose sollecitudini; con una educazione perfetta alla verde età già con-dotto di quindeci anni. Trattasi di abbandonarlo. Egli prega, piange, scongiura la cara madre di non partirsi da lui. Genustesso a' suoi piedi le bacia mille volte le mani, che bagna delle sue lagrime, e le ginocchia le Arigne, e leva i guardi pietosi sospirando, e implorando, da lei pietà. Il doloroso silenzio, i molli occhi amorosi, i desolati atti, e i sembianti fanno spesso le veci delle parole. Viva immagine del padre estinto rad. doppia nel cuor materno le ferite, e gli assalti della pietà, e dell'amore. Che batta. glia, Uditori, che pena al cuor d' una madre! Pur nondimeno ella regge, e quasi entra nella lulinga di avernegià trionfato. Addio, mio figlio, perdona ... a Dio piace co-sì ... Già move i passi vittoriosi, ed innoltra. Ma ecco nuovo spettacolo, e nuovo assalto. Sulle soglie di quella stanza medesima, di cui prende ad uscire, eccogiacente interra prosteso l'amabile e amaroso garzone far argine al suo viaggio, che spera infine insuperabile a un piè materno. Sopra di questo corpo, egli grida, che da voi ho ricevuto,

passate dunque, mia cara Madre, poiche vi piace così. No, voi non potete abbandonarmi altramente che calpestandomi. Non merito il vostro amore: confido nella vostra pietà. Oh Dio! Giovanna si sente da queste voci trapassar l'anima da parte a parte, serrare il respiro, arrestare alla vista del giacente [garzone gli occhi, ed i passi. No, non ferire, disse l'Angelo a Abramo nel forte atto in che era di fagrificare il figliuolo: Non extendas manuum tuam super puerum. (Gen. 22.) Calpesta, e passa dice a Giovanna il vivo amore di Cristo: Extende pedem tuum super puerum. Ubbidienza dolcissima per Abramo, amarissima per Giovanna! Che posso io dirvi, Uditori? L'uno, e l'altra ubbidirono. Miracolo che il buon padre in quell'atto non tramortiffe di gioja, miracolo che la madre non venisse meno in quell'atto per gran dolore. Oh Dio pietofo! che sagrifizio vi piace esigere alcuna volta da un cuore, in cui non potrefle trienfar che voi, non dirò già solamente della sua debolezza, ma sì piuttosto della virtù, e della fortezza de' suoi affetti!

Sebbene differite, Uditori, e a miglior uopo serbate le maraviglie. Queste, che abbiam fin qui ricordato, non sono che pene estrinseche di un amor combattuto dagli affetti, benchè i più violenti della natura, di cui trionfa. Quelle, che il vero stato costituiscono, stato desolatore di un amore penante, sono le intrinseche, che provengono dalla sonte medesima dell'amore. Queste sono, che il Savio giustamente alla morte, e all'inferno paragonò : (Cant. 3.) Fortis est ut mors dilectio, dura sicut infernus comulatio. Dubbii, tentazioni, incertezze, timori, rimprovezi di non amare, argomenti di non piacere a chi s'ama. Passioni umane, che desolate, e struggete su questi punti un cuore infelice, che abbiate acceso, gli date fieri tormenti senza consorto, ma non ugua. gliano già il martirio pieno di merito, a cui mercede immensa è serbata, di un cuore amante di quell'obbietto divino, a cui nell'atto, che esercita sopra lui tutta la forza più amabile delle sue infinite attrattive, · piaccia per alcun tempo nascondersi, e lasciare un'anima amante penar così. Guai se in questo stato si abbatta a chi non sappia dirigerla, nè consolarla. Un timido pellegrino su periglioso sentiero tra le tenebre di un'alta notte, che implori un raggio di luce; un naufrago in mezzo all'onde, che aneli a una spiaggia; un languente assetato, che ad una fonte sospiri, nè però un rag-

gio, nè un lido, nè una stilla di acqua non giungano ad ottenere, sono immagini troppo

languide, e disuguali.

Giovanna Francelca ebbe a soffrire tutto l'orrore di quello slato. Abbattutasi a un Direttore mal conoscente il dilicato carattere di un'anima così eletta, ne fu gra vata d' esercizi infinici, gravi, e importabili di una esterna pietà, e poco meno che oppressa di corporali austeristime penitenze. La desolata amante di Cristo adempieva le prescrizioni durissime con elattezza, ma senza frutto. Addensarono sulla sua mente le tenebre dell' incertezze, imperversava nel suo cuor la tempesta di mille affetti, la consumava la sete di desideri ardentissimi non adempiuti. Voti importuni mal configliati, e peggio esatti dal Direttore indiscreto, le strignevano l'anima, e la coscienza di così fatti vinceli, che le toglievano la speranza, ed i mezzi di averne pace mai più. Possibile che quell' amore infinito ricco di tanta misericordia per chiunque l'ama, e l'invoca, non sentisse di lei pietà, non accorresse a prestarle soccorso, e aita a sostener la sua mente, e a rinorare il suo cuore di tanti affanni!

sì, Alcoltatori, lo fece, e fecelo per tratti così pictoli d'amorolissima provvidenza, che quelli d'ogni sofferta pena ricompensarono, e d'altrettanto piacere ristorarono largamente. Noi dobbiam respirare, e quasi dissi goderne con essolei. lo già entro su un punto, che m'apre un campo di nuova meise lietissima; ma che parmi sacro, Uditori, e ad ogni guardo profano così nascoso, ch' io vi confesso, che non so come nè il mio introdurci senza un ribrezzo di religione, nè il vostro innoltrarci colla speranza di esservi sidata guida. Trattasi, di un vivo amore di Cristo, che di penante, che era, si fa godente: ( lbid.) Deliciis affluens.

Il gran Padre Maestro, e Vescovo Sam Francesco di Sales da Dio eletto a ristorar d'ogni doglia lo stato dell'amore penante della sua Serva, egli su, che dotato da Dio medesimo di uno Spirito dilicato, giusto, ed amante, com'era quello di Lei, a renderla telice, e paga, in questo stato lo trasterì di un amore godente: Deliciis affluens. Ma non erriamo, Uditori, su i primi passi. Queste parole ci rappresentano per avventura un giardino sparso di fiori delizioso soggiorno di libertà, e di piacere. Eppur gli occhi nostri non saprebbono riconoscerci, che un diserto, dove non è sentiero, che aspro, e spinoso non ci rassembri, doloroso soggiorno di solicudine, e di tristezza.

L

La povertà volontaria prodotta da uno spoglio universale e perpetuo di tutti i beni del Mondo è come la prima guardia, che ha carico di vietarne, o confentirne l'ingresso. Succede l'altra vieppiù severa della mente, e del cuore, che il divino Evangelio povertà dice di spirito, e esclude da questo luogo il giudicio, e il voler di chi c'entra. E' torza spogliarsene per innoltrare. Un'ubbidienza inviolabile accoglie, e regge le elette, e generose persone, che ne divengono abitatrici. Una costante, e inflessibile annegazion degli affetti, delle inchinazion delle passioni tutte della natura accompagna, per ogni angolo di questo luogo senza togliersi mai dal lor fianco. La religione, la carità, l'umiltà, la pazienza ne avvicendano il filenzio non meno, che le parole, l'opere, e la quiete.

E questo su il selice soggiorno, questo lo stato di un amore godente, a cui Francesco di Sales introdusse quest'anima sedele amante, che l'inondò di delizie così foavi? Deliciis afluens. Sì, Ascoltatori: nè vi sarà maraviglia se dalle esterne fembianze porterete uno sguardo penetrante, e sincero nell' interno di un'anima compresa e ardente del vivo amore di Cristo, com'ella su. Procediamo con ordine, e con chiarezza. Nel sentir quest' amore, nel secondarne ogn' impulso, nello appagarlo consiste il godimento perfetto, di cui vi parlo. Giovanna ne sentì tutta la forza sino al trasporto, al rapimento, alla trasformazione. Ogn' impulso ne fecondo sino a' convincimento di non potere, che secondarlo. Appago quest' amore sino all' evidenza sperimentale di averlo pago. Seguitemi con attenzione.

Trasporto, rapimento, trasformazione so. no parole, Uditori, che usano alcuna volta i pallionati amanti del Mondo, ma che non sentono di verità, che i veri amanti di Cri-Ro. A questi soli serbati sono i piaceri più dilicati, e più vivì, di cui sia capace lo spirito, e il cuore umano, perchè Dio solo è l'oggetto, che può produrli con una for. za, ch'è onnipotente. Io dico trasporti cer. ti atti straordinarj, che fono fuori di legge, che vincono ogni riguardo, e in cui è il solo cuore, che adopera senza consultar la ragione. Riconoscetene un saggio. Eccovi l' accesa amante di Cristo nell'atto di arroventare nel vivo fuoco una lamina di fino acciajo, su cui è altamente scolpito il nome del suo Diletto, il nome santissimo di Gesù. Ghe intende ella, che pensa? Voi il vedrete: Parle udire il passionato comando di lui medesimo: (Cant. 8.) Pone me ut fignaculum super cor tuum. Mettimi qual sugello sopra il tuo cuore. E' risoluta di adempierlo let-. teralmente. Com'ella vede la lamina arroventata, e fatta di vivo fuoco, così la prende, e nudatasi il petto su quella parte la preme, dov'ella pensa di avere il cuore, colla speranza che l'impressione giunga sino a legnarlo. Possibile, che nè l'aspetto pietoso di se medesima, nè l'orrore del serro ardente, nò l'atrocità del dolore non le facesfe rifuggir gli occhi in quell'atto, cadere il braccio, tremar la mano, le forze, e l'animo venir meno? Come ne sostenne lo spasimo? Quale alleviamento ne ottenne? Come ne risanò? Che poss'io dirvi, Uditori? Ella ne tripudia godendo, perchè non è, che l' amore, che la trasportà, e come del Martire San Lorenzo scrisse già San Leone: ( S. Leo M.) Segnior fuit ignis, qui foris ussit, quam qui intus accendit: così la forza dell' interno fuoco amorolo non le lascia sentire l'attività dell'esterno. Ora voi siete mio, ella grida, io sono vostra. Questo mio cuore non potrà perdervi mai, nè voi non potrete abbandonarlo mai più.

Trasporti, Uditori, a cui non è maraviglia, che succedano i rapimenti. Pace, che come parla l' Apostolo, vince ogni senso: (Ad Philip.4.) Pax Dei, que exsuperat omnem sensum; esultazione dell'animo, che come spiega Davidde, si trassonde nel corpo stesa so; (Pfalm. 85.) Cor meum, Gr caro mea exultaverunt in Deum vivum; torrente di piacere ineffabile, che spegne tutta la seto di un cuore amante: (Pfalm. 35.) Torrente voluptatis tuæ potabis eos; sono alcune delle espressioni, che spiegano i dolci affetti dello stato felice di un'anima così godente, le vere estali, che la traggon dei sensi, e giungono a trasformarla nell'oggetto divino del suo amore. Innoltriam sempre, e varchiamo d'uno in altro argomento di maraviglia.

Questa amorosa trasformazione consiste informa nell'amar tanto, che più non si vive, che della vita dell'oggetto di quest'amore: (Ad Galat. 2.) Vivo ego jam non ego, vivit vero in me Christus. Non si opera, non si pensa, non si respira suoriche in lui, di lui, e per lui. Chi potrebbe spiegarvi il godimento inessabile di così satta trassormazione? E'una vita divina, di cui si vive. Che male potrebbe più sconsolarla? Che bene le può mancare? Noi maravigliamo leggendo, che Giovanna Francesca concepì un voto, per cui si obbligo strettamente a quello sar sempre, che le paresse essere il più

persetto; che quello voto, a cui consenti volentieri il santo suo Direttore Francesco di Sales, ella, ella lo guardò sempre senza angultia, lenza turbazione, lenza timore, e ienza difficoltà. Ma come avrebbe potuto fare altramente, se non viveva, che in Gristo, e non viveaci, che per amore? Secondarne gl'impulsi, adempierne la volontà, dargli il piacere possibile in ogni cosa, non è un effetto connaturale, un'azione, un abito indivisibile da questa vita? Il piacere, che in ciò è forza sentire io lo dico convincimento di secondarlo, e il secondarlo non può produrre in un'anima così disposta, che il più vivo, e più inessabile piacere. Quinci non istupisco, Uditori, degli esempi maravigliosi di carità, d'umiltà, di pazienza, d' eroica rassegnazione, e d'invincibil fortezza, che ci lasciò, della perdita che sostenne delle persone tutte più care, e quella messimamente del Santo suo Padre Francesco di Sales. Riduco il mio stupore alla fonte, da cui derivarono queste virtà, e gli atti loro; alle stato di un' anima amante, che può, e la, e dee godere così.

L'unico desiderio, che in questo selice stato le può restare non è che questo del zelo
di comunicare, e transsondere quest'amore,
di propagarlo, di perpetuarlo, d'accenderne
molte anime. La gelosia, ch' è un essetto
dell'amore mondano, perchè ama un bene
così finito, che neppur basta ad un solo,
non tecca l'amor divino, perchè ama un
ben infinito, che basta a tutti. Moltiplicare i partecipi di quest' amore, e di questa
selicita, è un moltiplicarne il godimento a
se stesso. Ma chi ebbe mai su questo punto
la sorte di appagar più questo zelo amoroso

di quello, ch'ebbe Giovanna?

Da Dio eletta, e condotta dal santo suo. Padre non meno, che dall'affetto predominante dell'amoroso suo Spirito a costituir nella Chiesa un Istituto maraviglioso di vera Amante di Cristo, ottantaquattre fiorentissimi Monisteri nel corso di pochi anni essa medesima ne fondò. Parve, per\_vero dire, Uditori, che questi fossero nell'atto stelso l'asilo degli spiriti più generosi, più sollevati, e gentili, che avesse il Mondo; gli oggetti della pietà, del favore, della compiacenza di tutti i Principi, e Principesse d' Europa; i giardini dell'amore di Crista. Che santità, che servore, che alta persezione di religiose virtù vide in essi fiorire la zelantisfima Fondatrice! Che se uno spirito di profezia, di cui non è dubbio che fu dotata, le sece antiveder l'avvenise, che obbietto di

dolcissima compiacenza le sarà stato quello chiarissimo Monistero, ( & Monistero delle Vistazione in Modena.) e questo luogo ma desime, in cui vi parlo! Monumento della pietà, e della magnificenza de nostri Principi vederlo come una parte della lor Reggia, con cui tenere una stretta, immediata, confidentissima, e clementissima comunione; vedere quelle piissme-Principesse amarne di tempo in tempo il ritiro, goderne la religiola conversazione, emularne anche in memo allo strepito, e allo splendore del Monde l' interno raccoglimento, e la perfezione della virtù! Certo, che alla sua gratitudine, e a voti ardenti delle pietose sue figlie dobbiamo almeno in gran parte la fospirata conservazione di quella preziosa vita, ( Parla della Serenissima Principessa Matilde d'Este.) Il cui pericolo non solamente ci desolava noi tutti spettatori, e partecipi delle benefiche sue virtu, ma interessato ha non meno le Corti, e i popoli più lontani, a cui porta. va la fama collo splendor de' suoi, meriti la nostra:. pena 🏖

Questa virtà propagata, moltiplicata, perpetuata nelle sue figlie, dissula da loro esempl, e dalla loro conversazione, inserita nei teneri cuori delle ben nate avventurose fanciule coll'arti tutte della più fanta, e più nobile persettissima educazione, quest'è, ch' io dico l'oggetto d'una compiacenza amorosa sperimentale, infallibile appagatrice di un amore godente non già dei plaus, e degli onori del Mondo, da cui abborre, ma del disprezzo di essi, dell'umiltà, della carità, del fervore di una pietà sincera, che coll'amore di Cristo corregge, santifica, e salva

il Mondo.

Ma per quantunque sieno dolcissimi questi. affetti, e il godimento loro ineffabile vinca d'assai ogni altro piacer sensibile della terra, le questo è stato di un amore godente, Deliciis affluens, non giunge ad essere beante, finche squarciato il denso velo dei sensi non è in un chiaro, scoperto, e intimo possedimento del suo Diletto: Innixa super Dilectum suum. Oh s'in potessia questo tratto, Uditori, aprirvi il Gielo, o trovare almeno parole, sensi, od immagini, con cui descrivervi. quel selice momento, in cui quest' anima amante sciolta dalle catene di questo corpo volò in seno all'oggetto beante del suo amore: dipingervi in qualche modo lo stato della sua persetta felicità! Il Sacerdote, ch' ebbe la sorte di assistere agli ultimi suoi respiri, che Superiore era di quel Collegio della Compagnia nostra in Molino, deve la San-



Sinta morì, le parlò dell'incontro, che preno veniva a farle il celefte fue Spolo. Questa speranza le affretto il Paradiso: che dilicato pensiero! Ella esclamò, sentendone la dolcezza. San Vincenzo de' Paoli, il quale rapito in estali fu fatto degno di vederne un'immagine, dice che vide un globo di luce elsplendentissima, a zui un altro vieppiù raggiante si congiugueva, ed ambo infine da un terzo di maggior luce compresi erano, ed assorbiti mirabilmente, ed intese che il primo di questi globi era lo spirito di Giovanna Francesca, il secondo quel di Francesco di Sales, il terzo quello di Dio abitator d' infinito, e inaccessibil splendore. Per la qual visione era significato, che in quella guisa che raggio a raggio si unisce si strettamente, che una luce medesima ne tramandano senza poter più distinguere l'un dall'altro, così di essi avveniva beatamente.

Ma che possiam noi comprendere per tuttociò? Troppo basse, ed inferme sono le nostre idee, e ben possiamo argomentare, e conchiudere ragionando, che sommo bene debb'esser posseder Dio, ma non descriveme quello ch'è. Voi, discreti Uditori, non l'esigete, nè io non sarò ardito intraprendere dissolegarlo. Ma in quella vece vi pre-

gherò di riflettere a qual fine veramente beante conduca la santità consistente nell' amor vivo, e fedele del più amabile, del più sovrano, del più costante, più grato, e più benefica oggetto, che sia possibile immaginare. Ogni altro amor ci abbandona. S'è molto vivo, tormenta, se è languido, non dà piacere; quali esso stati mai non appaga uno spirito, che Dio ha fatto capace di una divina felicità. Il solo amore di Cristo, ch' è infomma l'amor di Dio, è l'amore, che fa beato. Deh quest'amore impetrate a noi tutti, felicissima amante, che noi oggi invochiamo, adoriamo, e preghiamo fervida-mente. Che se a questa grazia il favor vostro ci fa coraggio a implorarne altre desiderabili, voi che in Cielo vestite il potere, e gli affetti della divina beneficenza, conservateci, proteggete, prosperate la sempre benefica gloriosa vita del clementissimo, e piissimo Signor nostro, e quelle tutte dell'angusto suo sangue, che crescon oggi della loro religione la vostra gloria, gloria, che ogni altro pregio del Mondo non vi avrebbe mai ottenuto; ma che vi merita giustamente, e v'ottiene dalla sovrena grandezza dei Re, e dei Principi della terra la santità. Così sia.

IIL FINE

# NOIRIFORMATORI

Dello Studio di Padova:

Oncediamo Licenza a Niccolò Bettinelli per conto proprio Stampator di Venezia di poterristampare il Libro intitolato Prediobe Quaresimali, e Panegirici di Giovanni Granelli.
della Compagnia di Gesul, osservando gli ordini soliti in materia di Stampe, e presentando le solite Copie alle Pubbliche Librarie di Venezia, e di Padova.

Data li 5. Marzo 1795.

(Agostin Barbarigo Rif. (Zaccaria Vallaresso Rif.

Registrato in Libro a Carte 24. al Num. 76.3.

Marcantonio Sanfermo Segri

# ANGELUS MELCHIORI

### E SOCIETATE JESU

IN PROVINCIA VENETAN

### VICEPRÆPOSITUS PROVINCIALIS.

CUM Librum, cui titulus = Prediche Quaresimali, e Panegirici: = A. Patre Johanne Granelli nostræ Societatis Sacerdote conscriptum, aliquot ejusdem Societatis Theologi recognoverint, & in lucem edi posse probaverint, potestate nobis a R. P. N. Laurentio Ricci Præparito Generali ad id tradita, facultatem concedimus, ut typis mandetur, si ita iis, ad quos pertinet, videbitur: cujus rei gratia has litteras manu nostra, subscriptas, & Sigillo nostro munitas dedimus.

Benoniæ die 39. Novembris 1770.

Angelus Melchieri.

Loco 🎛 Sigilli .

## CATALOGO

### DI ALCUNI LIBRI STAMPATI E VENDIBILI DA

### Tommaso Bettinelli.

A Breu (P. Sebastiano) Instituzione del Parroco, cioè Metodo di adempiere con dovere l'obbligo de Parrochi. 4. T. 2. L. 8: Agnelli (P. Giuleppe, ) il Parrocchiano Instruttore, 4. T. 2. 1731. L. d' Asolo (P. Bonaventura) Orazioni Sacre Decadi tre 4. 1775. ·L. Autiema (P. Tommaso) Le sette Feste di Maria 12: Bagnati (P. Simeone) Lezioni sagre sopra i fatti illustri della Sacra Scrittura. T. 5. Bergier (Dottot in Teol.) La Certezza delle prove del Cristianesimo, ovvero Confutazione dell'Esame critico degli Apologisti della Religione Cristiana, traduzion dal Prancese. Edizione seconda accresciuta di Risposta data dall'Autore ad alcuni Scritti pubblicati contra la lua opera 8. 1777. L. 3:
--- Dizionario Enciclopedico della Teolo. gia e Storia Ecclesiastica tradotto dall'Originale Francese, 8. T. 6. 1794. L. 50: Beurier (Ab.) Discorsi per le Domeniche e Feste dell' Avvento, e della Quaresima sopra i Misteri di Nostro Signore, e della B. V. con alcuni Panegirici. Opera utilissima agli Ecclesiastici, Cutati, Vicar), tradotta dal Francese 4. Tomi 2. 'L. 10: 1787. 'Caro (P. Francesco C. R. Somasco, ) Pre. diche Morali per tutte le Festività dell' Avvento, 4. 1700. L. 3: Certosino (Vener. Dionigio) I quattro No. vissimi dell'uomo, 12. 1728. L. 1: 5 Chapelain (P. . . . ) Le sue Prediche tra-L. 3: dotte dal Francese. 4. 1770. Cheminais (P. . . . . ) Sermoni sopra i Mi. sterj de Santi, e varie materie morali. 12. T. 3. 1735. Cuniliati (P. Fulgenzio) Il Predicatore Eucaristico. 4. T. 2. 1752. Ditton (Unfred.) la Religione Cristiana dimoltrata col mezzo della Risurtezione di Gesu Cristo, trad. dal Francese, 4. T. 2. L. 7: 3773.

da S. Eraclio (P. Vincenzo) Orazioni Sacre, 8. 1754. L. 1:10 Ferrari ( Benedetto ) Panegirici, e Ragionamenti Sacri, 8, 1774. L. 2:10 Gardini ( Anton. M.) Verità di Teologia Naturale, dedotte da' soli principi di ragione contro gli Atei, Deisti, e Materialisti, e specialmente contro l'Opera (Le Bon Sens &c.) 8. 1778. --- Anima umana, e sue proprietà dedotte da soli principi di ragione contro i Materialisti ec., 8, 1781. Granelli ( P. Giovanni ) Lezioni sopra la Sacra Scrittura. 4. vol. 7. 1780. L. 32: Lamy (P. Bernardo) Dimostrazioni, óvvero prove evidenti della Morale Cristiana. 12. T. 7. Lettere di Clodoveo Novoledo sopra i Peccati di Disonessa, e loro rimedi, nelle quali li sa vedere la gravità dei peccati impuri, quali cole lervono d'incentivo all'impuro vizio, e con quai mezzi si possa impedire la dilatazione delle lascivie, 8. Tom, 2. L. 5:10 Lobelli ( P. Carlo ) Panegirici Sacri . 4, L. 3:10 175 to --- Prediche Quaresimali 4. 1731. L. 5:10 il Maestro del Cristiano, che insegna la ma. niera di ben vivere Cristianamente, trad. dal Franc. 8. T. 2. 1777. Masotti (P. Francesco) Prediche XL Morali, diversi Sermoni, ed alcune Considerazioni Ecclesiastiche, 4. 1770. L. 5: Medaille (P. Pietro) Meditazioni sopra gli Evangelj dell'anno, accresciute di un modo facile per meditare. 12. 1766. L. 2: Meditazioni sull'Epistola ai Romani, col testo Latino, ed Italiano, che diviso in versetti fa l'argomento di ciascuna Meditazione, 8. Tom. 2. 1784. di Melnard (Sacerdote) Catechilmo "tradotto dal Francese. 12. T. 2. 1766. L. 4: Missionario Parrocchiale del Sig. di'Chevel. su. Opera utile ai Parrochi, e Confessori. 8. 1762. Montargon (P. Giacinto) Dizionario Apo. stolico per uso dei Parrochi, e Predicata-

| ri tradotta dal Francese 4. Tom. 5.                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1782. L.40: *                                                                                                                                                                 |
| Morale del nuovo testamento divisa in Ri-                                                                                                                                     |
| flessioni Cristiane per ciascun giorno dell'                                                                                                                                  |
| anno ad uso de' Seminari . ed altre .Co-                                                                                                                                      |
| munità, trad. dal Francese 12. Tom. 4.                                                                                                                                        |
| 1762. L. 8:                                                                                                                                                                   |
| Neercassel (Monf. Giovanni) del Culto de'                                                                                                                                     |
| Santi, e principalmente della SS. Vergine                                                                                                                                     |
| Maria, trattati quattro. 8. T. 2.                                                                                                                                             |
| 1775. L. 9:                                                                                                                                                                   |
| di Neuville (P. Carlo Frey) Prediche                                                                                                                                          |
| Quaresimali tradotte dal Francese. 4. T.                                                                                                                                      |
| 2. 1793. L10:                                                                                                                                                                 |
| Panegirici, e Orazioni Funebri. 4.                                                                                                                                            |
| 1779. L. 6:                                                                                                                                                                   |
| Prediche per l'Avvento . 4. 1778. L. 4:                                                                                                                                       |
| Esortazioni, e Ritiramento Spirituale,                                                                                                                                        |
| con una Raccolta di pensieri diversi sopra                                                                                                                                    |
| la Religione, e la Morale, 4. 1786. L. 3:10                                                                                                                                   |
| il suddetto ritiramento Spirituale di no-                                                                                                                                     |
| ve giorni separato, 12, 1786. L. 1:10                                                                                                                                         |
| Panegirici dell' Abbate Ignazio Venini 4.                                                                                                                                     |
| Para (Ab.) Principi della fana Filofofia con                                                                                                                                  |
| ciliati con quelli della Religione, o sia                                                                                                                                     |
| la Filosofia della Religione tradotti dal                                                                                                                                     |
| Francele. 8. T. 2. 1782. L. 7:                                                                                                                                                |
| Ragionamenti sopra la Religione tra-                                                                                                                                          |
| dotti dal Francese, seconda edizione, 8.                                                                                                                                      |
| 1775. L. 2:                                                                                                                                                                   |
| Pauli (P. Sebastiano) Opere tutte Predica-                                                                                                                                    |
| Pauli (P. Sebastiano) Opere tutte Predica-<br>bili accresciute, e corrette su Manoscritti<br>dell'Autore, 4. T. 2. 1785. L. 22:<br>Quaresimale del P. Alessando Sagramoso. 4. |
| dell' Autore, 4. T. 2. 1785. L. 22:                                                                                                                                           |
| Quaresimale del P. Alessandro Sagramoso. 4.                                                                                                                                   |
| 1764. L. 6:                                                                                                                                                                   |
| del Padre Ginseppe Antonio Gallerini.                                                                                                                                         |
| 4. 1734. L. 5:                                                                                                                                                                |
| dell' Abbate Ignazio Venini . 4.                                                                                                                                              |
| 1781. L. 6:                                                                                                                                                                   |

---- del P. Gesualdo di S. Andrea Carmel. Scalzo, 4. 1977. ---- del P. Gasparo Perucci, 4. 1730. L. 6: --- del Co: Abate Girolamo Trento, 4. 1789. --- del P. Pantaleone Dolera, 4. ---- del P. Donadoni, 4. --- del P. Strozzi, 4. 3: ---- del P. Pacifico, 4. 4; --- del P. Quirico Rossi, 4. 1762. L. 6: - - dell'Ab. Cristoforo Muzani, 4. L. 6: Raccolta di Orazioni Sacre di vario genere, e di Panegirici di Santi Islitutori d' Ordini Monastici, e Regolari (del P. Travasa) 4. tom. 6. 1764. Sales (S. Francesco di) il Teotimo o sia 'Trattato dell'Amor di Dio, nuovamente con ogni diligenza tradotto ed illustra. to dal Padre Carlo Barbieri, 12. Tom. 2. . 1790. Segaud (P. Guglielmo) Prediche Quarelima. li tradotte dal Francese. 4. 1756. L. 8: ---- Panegirici, Orazioni funebri, e Ragionamenti Sacri. 4. 1757. L. 4:10 Prediche dell' Avvento. 4. 1756. L. 2:10 Terzago (Filippo) Istruzione Dogmatica, e Liturgita ful Sacrificio della S. Messa, in cui si dà una breve e facile notizia del le Rubriche, e decreti della Sacra Congregazione de'Riti ad esso spettanti, 3. 1792. Trattato della Religione a difinganno de moderni Increduli tradotto dal francese. 8. vol. 2. 1771. Trattenimento d'un' Anima, o sia Quaresima occupata in Meditazioni. 16. Venerio (P. Fortunato) Trattenimenti 10pra la Geneli, Esodo, e Giosuè. 8.T. 4. .756 د



