

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



140 Ola /4



Pigitized by Google

Fr 530

<36619344260015

<36619344260015

Bayer. Staatsbibliothek

# BENEDICTI

# PERERII VALEN-

TINI E' SOCIETATE IESV,

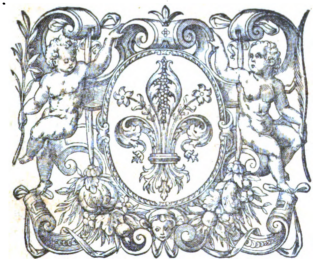
# Tomus Quartus

COMMENTARIORVM IN
LIBRUM GENESIS.

A capite vigelimo quinto, vlane ad quinquagesimum; & finem Libri.

Hic porrò quartus Tomus, preter copi**sfam**e probernm, & fententiarum Moysis expositionèm, continet centum & undecim principales Disputationes.

. Editio altera, plutimis mendis quibus præcedens Catebat, repurgata.



LVGDVNI,
APVD HORATIVM CARDON.

M. D.C.
PERMISSV SVPERIORVM.

BAYSHICHE STATS BIBLIOTHER MUENCHEN

Digitized by Google



# CÆSARI BARONIO

S.R.E. REVERENDISSIMO ET ILLYSTRISSIMO CARDINALI ET BIBLIOTHECARIO APOSTOLICO,

BENEDICTUS PERERIUS, S.D.



S T 1 multa in te sunt, Cardinalis Illustrissime, à quibus verè potes, ac luculenter, copioséque laudari: vnum tamen illud, quod crebro, de te, hominum sermone celebratur, tantiest, vt vel solu, amplissimis tuis laudibus

fatis esse possit. Tu enim insignem eruditionem cum eximia integritate morum, singularsque animi modestia & pietate ita miscuisti, & quodammodo adæquasti:vt virtusnean doctrina in te præponderet, dissicile sit iudicium. Rara prosectò societas, & admiranda maximè, simulque veneranda scientiæ atque innocentiæ coniunctio: hæc nempe consummatam in Christiana disciplina sapientis viri laudem continet. Hoc igitur quasi coniugio quodam probitatis & doctrinæ, id tu, Baroni optime atque doctissime, assecutus es, vt & præstabilis virtus tua, propter adiunctam sapientiam, maiori etiam honore ac veneratione colatur: & excellens

A 2

scientia, quæ obnoxia multorum inuidiæ atque obtre-Rationibus esse solet, quòd inte mira sit ingenij ac norum suauitate condita, & præstantium virtutu ornata comitatu, amorem tibi omnium & reuerentia cociliet. Ac me quidem huius rei contemplatio & admiratio impulit, vt tibi potissimum inscriberem quartam hanc, extremámque Commentariorum meorum partem, in quatotius libri Genesis Expositioni quasi fastigium imposui. Sed præterea fuit altera quædam causa, grauior etiam apud me atque efficacior. Scio te, lectione ac meditatione sacrarum literarum mirificè delectari: & hoc amplius, in eo studio perdiligenter & assiduè versari, atque ita excellere, quasi non aliud vnquã studium colueris. Testes sunt Annales tui, omnem iam per orbé Christianum celebrati, atque omni deinceps æuo celebrandi: qui vt multiiugi scatent eruditione: ita exquisitis diuinæ Scripturæ sententijs, doctisque plurimorum difficilium locorum interpretationibus exuberant: Ex quo facile est intelligere, quantum præstare in hoc studio potueris, si ad hoc precipue, isto ingenio, & industria, curáque incumbere voluisses. Cósido igitur, hoc, quod nunc ad te defero meorum scriptorum munusculum, dupliciter gratum tibifuturum. Etenim continet sacrarum historiarum quæ in primis memorabiles atque illustres sunt, dulcissimam, maximéque frugiferam cognitionem, cuius te cupidissimum esse noui:idémque ab homine, tui iam pridem amatissimo, datum est: ĥaud sanè par meritis & dignitati tuæ: sed quantum certe maximum, in presens, studia nostra ferre potuerunt. Vale.

AVCTOR



# AVCTOR OPERIS

LECTORI, S.D.

W. P. ST

B'SOLVI tandem, iuuante Deo, quadripartitum opus Commentariorum meoru in primum sacra Scriptura librum, qui inferibitur Genesis: arduum sane atque impeditum opus, nec minùs laborioso, quàm longo studio curáque confectum. Ter namque

in Romano Gymnasio eum librum publicè sum interpretatus: & Commentariis eiuslibri componendis, limandísque, atque in lucem edendis, vndecim annos impendi. Acnisi vererer, ne sortè laborum commemoratio, commendatio quadam operis, & quasi veditatio cuipiam esse videretur: narrarem tibi, Lector, in horum molitione Commentariorum, quoties mihi, quantumque desudandum suerit: ingentisape tadio suscepta provincia: interdum etiam non sine pænitentia instituti operis, atque eius persiciendi & absolvendi desperatione. Verum benignus & misericors Deus, mirè nostram tum animi, tum corporis insirmitatem adiuvit: nouos identidem exsuscitans impetus animi, alacritatémque ac vigorem subinde redintegrans, quo cæptum scribendi cursum, ad metam vsque constanter persequeremur. Acnos quidem nec tam longinqui temporis taderet, nec pænite-

A 3

ret tot tantorumque laborum, si operis absolutio, & prastantia libri, quem hisce Commentariis interpretati sumus, & aliorum expectationi, & nostro consilio, votoque responderet. Sedenim dignitatem & quasi pretium operis (si quod eius tamen pretium fuerit) verè ac prudenter astimabunt homines hac in arte, studiôque sacrarum litterarum periti ac persecti. Sciat porrò Le-Etor, Commentaria nostra in caput 49. Genesis, ante sex annos, sub titulo lib.de Benedic. Patriarch.coniuncte cum secundo Tomo Commentariorum nostrorum in Genesim euulgata, nuc denuo à nobis recognita & aucta, in hoc quarto Tomo, suum in locum videlicet, propriámque sedem esse reposita. Quod si diuina gratia, qua nobis adhucin scribendo benigne adfuit, aliquot deinceps annos in commentandi & scribendi studio ac labore nos itidem fouere, & adiuuare pergat: breui dabimus in publicum duos Tomos Electarum disputationum: alterum ad sacra Scripturam veteris Testamenti, alterum ad Noui pertinetem, & vtrumque maxima iam in parte confectum Sed quia nesci mus quid nobis expediat, quidve de nobis statuerit is, sub cuius nutu vitanostra momenta decurrunt, vsurpare iuuat

1. Mach.3.

illam fortisimi Ducissanctique viri Iuda Machabai plenam pietatis sententiam: Sicut fuerit voluntas in cœlo, sic siat. Vale.

+\*

INDEX



### INDEX

# COPIOSISSIMVS

# DISPVTATIONVM ET QVÆSTIO-

NVM, RERVMQVE OMNIVM MEMORABIlium, quæ in hoc quatto Tomo tractantur. Est autem Index hic digestus, & distinctus per viginti sex capita, quæ in his Commentariis explicantur, id est, à capite vigesimo quinto, vsque ad quinquagesimum, & sinem libri.

Nota porrò numerorum adietta huic Indici, indicant numeros appositos in magine ad Commentaria singulorum Capitum.

# CAPVT VIGESIMVM QVINTVM GENESIS.

Continot nonem Disputationes.



ÆNAM ætas matura & idonea sit coniugio,tam in viro quàm in fæmi na, secundùm Hesiodú, Pla-

Cur Moses tam multa de Iacob, de Isac verò perpauca scripserit. 2.

PRIMA DISPVTATIO.

V R complures in veteri Testamento pernobiles sominæ, fuerint steriles. 3. Quadiu Isaac precatus Deum sit pro sterilitate vxoris suz: & hîc opinio discutitur B. Chrysostomi. 6. Cur Isaac tanto tempore sterilem ex pertus vxorem, non alteram duxit: sicut ob eandem causam Abraham duxit Agar. 7.

Quodnam sit acetrimum vxori amoris erga virum suum incitamétum secundum Aristotelem. Ibid.

An Isaac ob monogamiam, præferedus sit Abrahæ, qui duas simul vxores habuit.

Cum generatio Iacob à Deo promiffa, & ipse esset prædestinatus, quomodo dicitur, ea, propter Isaac preces, fuisse diuinitus concessa: & an prædestinatio, & prouiden-

Digitized by Google

tia Dei, humanis an aturalibus medijs adiunetus. 9.10.11.
Qualis fuerit illa collisio mutua Iacob & Esau in viero matris. 12.
An ille motus infantium in viero, fuerit naturalis, an supernaturali modo factus. 13.

Qualis exercitatio corporis vtilis, ex fententia Aristotelis, sit mulieribus pregnantibus. 15.

#### SECVNDA DISPYTATIO.

D quem locum, siue ad quam personam iuerit Rebecca, vt Deum consuleret; & qualis suerit illa consulendi ratio: Variæ Autorum expositiones, & opiniones.

#### TERTIA DISPYTATIO.

De quatuor modis consulendi Deŭ per Prophetas, per somnia, per sortes, per Sacerdotes siue Ephod. 20. & sequentibus.

De triplici affectione animi, qua preparabantur Prophetæ, vt propheticum spiritum diuinitus acciperent. 22.

De modo, quo respondebat Deus per Ephod Sacerdotale, siue pontisicale. 25.

De mirabili fulgore lapidu, qui erant in rationali, ex quo prænoscebantur futura: & quando istud miraculum cessauerit in populo Hebræo, ex Iosepho 25.& 26.

Supradictos quatuor modos consulendi Deum, desijsse ante Machabæorum principatum. 26.

Cur lapides pretiosi, qui erant in rationali, dicti sint Vrim & Thumim: & cur dictum sit Rationale, & Græce signs, 27.

Reijcitur fabula Hebræorum, aientium quoties prophetæ in Scriptura vaticinantur contra Idumæos, nomine Idumæorú, denotari Romanos.

Allegorica expositio historiæ Iacob, & Esau, cum dicitur, Maior serviet minori, secundum Augustinum & Rupertum. 30.31.32.

Cur Deus per totum orbem dispergi voluerit Iudæos, egregia ratio Beati Augustini.

Cur mali plures sint, quàm boni, preclara disputatio Nazianzeni. 33.

Conflictum Iacob & Elau in vtero, figuram fuisse concertationis bonorum, & malorum in Ecclesia, & vitiorum, ac virtutum in animo cuiusque, disputatio Augustini & Origenis.

QVARTA DISPVTATIO.

E germano sensu & intellectu corum verború S. Pauli, quibus in Epistola ad Romanos capit.

9. tractat hunc locum Genesis de Iacob & Esau valde copiosa & vtilis disputatio.

36.

Iacob non ob præuisa bona eius merita sutura, electú esse à Deo. 38.

Aduersus Originem, asserentem animas hominum suisse in exordio mundi omnes creatas; & propter peccata, quæ tunc egerunt suisse detrusas in corpora.

Tribus modis Esau seruiuit fratri suo Iacob, ex sententia B. Thomæ 40. Quatuor clarissima præcipuæ dile-

ctionis Dei erga Iacob argumenta. 41.

OVINTA DISPVTATIO.

líputatur an Iacob fuerit sanctificatus in vtero matris sua.

SEXTA

### SEXTA DISPYTATIO.

Vo sensu B. Paulus locum hunc Genesis de Iacob & Esau citauerit ad Romanos 9. historicóne, an mystico: nú respectu vita aterna an respectu bonorum temporalium. 43.

Si Paulus citauit locum Genesis de Iacob & Esau secundum historicum sensum, & respectu bonorú temporalium, quomodo id congruat & deseruiat consilio & proposito eius.

Si Paulus citauit eum locum Genesis respectuelectionis ad vitam æternam, non citasse eum historico, sed mystico sensu. 45.

Electio Iacob, & reprobatio Esau, cuius rei mysterium & figuram habuerint. 46.

#### SEPTIMA DISPUTATIO.

N Pauli argumentatio ducta ex Iacob & Esau exemplo, si vsurpata sit secudú sensum mysticum sit valida.

Vnde compertum esse potuerit Beato Paulo, Iacob fuisse siguram electorum, Esau autem reproboru secudum mysticum sensum principaliter intentum à Spiritu sancto. 48.

Disputatur, quisnam sensus mysticus sit idoneus & validus ad argumétandum.

Quibus modis cognosci queat, sensú aliquem mysticum fuisse à Spiritu Sancto principaliter intentum. Ibidem.

Consensus Patrum vtentium sensu aliquo mystico in argumentando, et ptobando quidpiam, declarat

fuisse eum principaliter intentum à Spirito Sancto. 50.

Vter sensus præstabilior in explicanda scriptura iudicari debeat, historicus an mysticus. 52.

De pilositate Esau: & copia pilorum in homine, cuius rei sit indicium.

Detribus nominibus, Esau, Edom, & Seir, quibus in scriptura appellari solet frater ipsius Iacob. 55.

De naturali modo egrediendi ex vtero matris, ex Aristotele, Varrone, & Plinio. 56.

Disputatur de significatione nominis Iacob.

Quid illa retentio plantæ Esau, facta à Iacob, significaret. 58.

Venator & venari, sæpius in malam partem vsurpari in Scriptura. 59.

Ouanto in honore fuerit antiquirus

Quanto in honore fuerit antiquitus ftudium venandi & agriculturæ.

Quid in Scriptura fignificet vocabulum Simplex. 62.

Pulchra B. Gregorij disputatio allegorica super diuersitate ingeniorum, & morum Esau & Iacob. 64. Breuis disputatio in Genethliacos.

De simplicitate victus antiquorum hominum. 68.

An edulium lentis Iacob, fuerit ex genere lentis Ægyptiacæ apud veteres admodum celebratæ, ficut fentire videtur S. Augustinus. 69.

#### OCTAVA DISPVTATIO.

Niacob peccauerit, inducendo
Esau ad vendendum sibi ius
primogenituræ, cum ei adiúctum
esset sacerdotium, præsertimauté
tam vili pretio.
71.
Refellitur traditio Hebræorum aien-

Mtur traditio Fiedra R tium, Iacob præter edulium létis, aliud quoddam ingens pretiú dedisse pro venditione primogenituræ.

Breuis disputatio num ante legé Mofis, omnes primogeniti essent sacerdotes. 76.

Quid in Scriptura significet vox pro fanus, & verbum profanare. 79.

## NONA DISPYTATIO.

Vale,& quantum,&quotuplex fuerit peccatum Efau in vendenda primogenitura. 81. De quinque vel fex peccatis Efau.

De quinque vel sex peccatis Esau.

Pulchra disputatio S. Gregorij de sex modis peccandi per intemperantiam Gulæ. 82.83.

Esau duodecimin rebus præsigurauit reproborum hominum ingenia,mores, studia, exitus denique ac fines. \$5.

# CAPVT XXVI.



M fuerit idem rex Abimelech, qui nominatur in hoc libro cap. 20. & 26.1. & 2.

De causis sertilitatis & sterilitatis ter ræ Ægypti.

De varijs modis prouidentiæ nei circa seruos suos.

7.

Quatuor Abrahz eximia merita, ob que Deus tot, tantaque promist

ei ac semini eius.

An maiora fuerint merita Abrahæ,
quàm Isac: & de excellentia meritorum, in his qui fuerunt Fundatoros, & tanquam Patriarchæ reitgiolorum Ordinum.
Qualis fuerit ille tocus & Iusus Isaac

cum Rebecca, ex quo Abimelec cognouit esse vxorem eius. 12.

Exempla clarissimorum virorum, qui recreandi animi gratià, etiam ad pueriles ludos & iocos descenderunt.

Allegoria super lusu & ioco Iacob cú Rebecca. 15.

De centuplo messis prouentu, qui contigit Isac, an suerit naturalis, an supra naturam, & miraculo assignandus. 18. & sequentibus.

Disputatur, festinatam opulentiam, nec esse inculpatam, nec diuturnă; & irem inuidiosam, arque odiosam, esse solere.

Neminem subitò fieri optimum, sed per gradus quosdam, & incremeta. 22.

Pulchra Origenis disputatio allegorica super illo centuplo prouentu Isaac. 23.

Disputatur de malo Inuidiæ: pulchra Inuidiæ descriptio ex Ouidio, & quàm cæca sit inuidia. 24.25.

Aquarum copia, & agriculturam, & rem pecuariam, & omnes propemodum humanæ vitæ partes continet, præsertim in Palestina, ex Plinio.

Origenis disputatio Allegorica super puteis sactis ab Isaac in terra Palestinorum.

Allegoria Origenis super iurgijs & rixis inter Palæstinos & pastores
Isaac propter aquam. 34.

B. Gregorij præclara disputatio tropologica super fossione putcorum Isaac. 36.

Cur Deus omnium, dictus sit proprie, Deus Abraham. 38.

Quanta sit gratia divinæ protectionis & assistentiæ quam, Deus exhibet Sanctis: & de quatuor modes divinæ protectionis. 48.

De facilitate condonandi iniurias exemplo Isaac. Erudita disputatio Origenis allegorica, quo pacto rex Abimelec figuram geiserit Philosophorum, & (apientum huius mundi. Breuis disputatio de varijs significationibus, quas in scriptura habet vocabulum Pacis. Conuiualem societatem & hilaritaté maximè conducere ignoscendis delictis, instituendis, aut resarciendis amicitijs, & finceritati animorum declarădæ: contra quam turpissimè peccauit Alexander magnus, & alij quidam Imperatores. 47. An Latini meliùs appellauerint Conuiuium, quam Græci Compotationem: & cur tam Græci quàm Hebræi epularem conuictum, à potando appellauerint. Cur inuentor vini, yocatus sitab Ethnicis Liber. De multiplici opportunitate & commoditate temporis matutini. 49. Allegoria Origenis super conuiuio 50. De nomine vrbis Berlabeæ. SI. Laplus Thostati circa tempus mortis Sem filij Noe. 🕟 De reuerentia, qua gener & nurus colere debét focerum, & focrum, ex Ariston Egregia disputatio allegorica super tota historia Isaac, Ruperti. Prædicatores Euangelij, esle taquam canes Domini. De hereticis vexantibus Catholicos. In omni tempore contra nouas hæreles emergentes Christus excitauit nouos Doctores & propugnatores Catholicæ doctrinæ. Qualis effe debeat ratio bene & condignè allegorizandi sacras historias. 62.

# CAPVT XXVII.

DISPYTATIONES OCTO.



E fexdecim incommodis fenecutis. 2.& fequet. Exemplum viuaciffimæ ac vegetiffimæ fene-

ctutis in Paulo Concordiensi, difertissimis verbis enarratum à B. Hieronymo.

Perfectam esse Philosophiam, assiduam mortis meditationem. 4.
De varijs modis, & generibus vena-

tionum, & quodnam corum sit optimum, auctore Platone.

Cur Isaac benedictur filio suo Esau, requisiuit ab eo priùs cibatum ex venatione.

Pro spiritualibus bonis acceptis, reddi debere temporalia, pulchra B. Augustini disputatio. 9.

Allegorica Ruperti disputatio in Pre latos Ecclesiasticos, parum sincerè beneficia & dignitates Ecclesiasticas dispensantes.

Egregia B. Ambrosij documenta & præcepta in diligendis tractandisque filijs, valde parentibus obseruanda.

Disputatio, quam detestabile sit crimen, & atrociter à Deo sepe vindicatum, filios esse iniuriosos & contumeliosos adversus parentes; de quo præclara traditur Platonis do arina, & admodum memorabile exemplum à B. Augustino proditum.

De duplici specie simplicitatis & innocentia, ex B. Basilio. 16. Super eo quod Iacob assumpsit habi-

B 2

26.

tum Esau, vt benedictionem patris præriperet, quadruplex traditur allegorica expositio, Hyppoliti martyris, Ambrosij, Augustini, & Gregorij.

#### PRIMA DISPUTATIO.

N peccauerit Iacob, cûm indutus vestibus Esau, videri voluit patri luo esse Esau. Iacob nihil in illa simulatione habitus peccasse, communis Patrú aç Theologorum astruitur sententia. Bonam esse & vtilem nonnullam simulationem, & deceptionem in loco,& in tépore, quomodo probet S. Chrylostomus. Disputatio Thostati pro defensione Iacob. De quinque speciebus simulationis à Scoto traditis. De quadruplici specie simulationis & fraudis secundum ipsum Au-

### SECUNDA DISPUTATIO.

ctorem.

N sit tolerabilis eorum sententia, qui arbitrantur Iacob esse mentitum patri suo, nec peccasse tamen, quia sit aliquod mendaciu inculpabile, & laudabile. 29.
Disputatio Platonis, quod omne medacium sit indecens atque inutile Deo, non tamen hominibus. 29.
Exponitur sententia Origenis de mendacio nonnumquam licito.
31.
Quid de mendacio senserit Chryso-

Quid de mendacio senserit Chryso-stomus & Cassianus 32.& 33.

Istas opiniones refellit Auctor, tripliciter probans omne mendacium per se esse malum.

Ad quem finem & vsum data sit homini facultas loquendi, & instituta sint verba. 26.

Quanta virtus sit hominis, esse veracem ex Aristotele, & Pithagora.

Disputatio, an obstetrices Aegyptiacæ propter mendacium quod dixerunt, perdiderint mercedem vitææternæ, & solum promeruerint temporalem, vt significat B. Gregorius. 38. vsque ad 42.

An mendacium officiolum possir elfe meritorium boni cuiulpiam téporalis apud Deum. 41.

Pestilens Darij Persarum Regis de mendacio sententia. 42.

#### TERTIA DISPVTATIO.

N Iacob sit quidem mentitus, sed quia secit id ex reuelatione & instinctu Dei, nihil peccauerit, vt quibusdam visum est. 43.

Probatur euidenter, Deum, nec auctorem, nec præceptorem nec sua sorem mendacij esse posse. 44.

#### QVARTA DISPYTATIO.

N probanda sit opinio multorum, aientiŭ Iacob esse mentitum, & peccasse venialiter. 45. Preter B. Virginem, de nullo Sanctorum certò dici posse, per totam vitam, eum numquam peccasse venialiter, sententia B. Augustini, & doctrina Tridentini Concilij. 47

### QVINTA DISPVTATIO.

DEclaratur & defenditur communis Theologorum sententia, quæ lacob vindicat ab omni mendacio. 49.

Disputa

| tnd                                                    | E X.                                                                    |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Disputatur, an Iacob iure habere de-                   | quibus vitam exercuerunt. 65.                                           |
| beret primogenituram Esau, quia                        | Super illis verbis Isaac, Odor filis mei,                               |
| eam ille vendiderat ipfi 50.& leq.                     | sicut odor agri pleni, disputatur qua-                                  |
| Cur Doctores tantopere conati sunt                     | lis sit, & quantæ suauitatis odor a-                                    |
| vindicare Iacob ab omni menda-                         | gri : & quando terra fuauissimè o-                                      |
| cio. 53.                                               | leat, & super hoc pulcherima Bea-                                       |
| Soluuntur omnia argumenta eorum,                       | ti Gregorij & Ambrofij allegori-                                        |
| qui probare conati sunt, Iacob                         | ca expolitio. 67.68.                                                    |
| mentitum elle, & peccalle venia-                       | Quatuor bonorum genera, per bene-                                       |
| liter. 54.                                             | dictionem Isaac esse promissa-                                          |
| Consuetudinem essescriptura, 2p-                       | cob, & posteris eius. 71.                                               |
| pellare vnum hominem nomine                            | Cur Isac in benedictione filij sui Ia-                                  |
| alterius, propter infignem quam-                       | cob, folius meminerit roris, tacens                                     |
| piam fimilitudinem quam gerit il-                      | imbres, niues, ac vétos & calorem                                       |
| lius. 54.                                              | celestem. 72.                                                           |
| Iacob fine mendacio dixisse: Ego sum                   | Quante vtilitatis fuerit in terra Pa-                                   |
| Esau dupliciter ostenditur. ibid.                      | lestina defluxus roris, vt pote in                                      |
| An exculari possit à mendacio Iacob,                   | qua non nisi duobus anni tempo-                                         |
| cum dixit patri suo: feci sicut prece-                 | ribus ferè plueret : vnde frequen-                                      |
| pisti mihi:& rursus, Comede de ve-                     | ter in Scriptura nominatur imber                                        |
| natione mea. 56.                                       | temporaneus & serotinus. 72.                                            |
| Quinque regulæ ad cognoscendum                         | Que sint bone ac fœcunde terre, &,                                      |
| &iudicandum, quæ sint in Scri-                         | vt vocat (criptura,pinguis, (igna.                                      |
| prura pro mendacijs habenda, &                         | 73.                                                                     |
| que non. 57.                                           | De mira societate & quasi coniugio                                      |
| Cur Isac tactus maxime iudicio ex-                     | quodam celi ac terre ad procrean-                                       |
| plorare voluit, an qui secum loque-                    | da omnia ſublunaria:quod veteres                                        |
| batur, esset Esau. 59.                                 | poëte per Iouem ac Iunonem fi-                                          |
| Cur Deus sit passus decipi Isaac circa                 | gurarunt, sic interpretante B. Au-                                      |
| benedictionem Iacob, Questio                           | gustino. 74.                                                            |
| Damali Papę,& responsio B.Hie-                         | Multiplex interpretatio allegorica il-                                  |
| ronymi. 61.                                            | lius benedictionis, quam Isaac co-                                      |
| De variis modis, quibus prophetaru                     | tulit in Iacob. 75.                                                     |
| spiritus tangitur, & afficitur, ex B.                  | Consuetudo est scripturæ in dandis                                      |
| Gregorio. 62.                                          | promissionibus, promittere aliqui-                                      |
| Cur voluit Deus, vt Iacob per dece-                    | bus magna quæpiam bona, quæ nó                                          |
| ptionem patris, & non apertè ac                        | ipsis, sed multo post tempore, alijs                                    |
| fimpliciter benedictionem pater-<br>nam obtineret. 63. | præstanda sint,& cur id fiat. 77.<br>Disputatio Philonis de quadruplici |
| De antiquitate moris, vt primarize                     | estasi. 80.                                                             |
| personæ pretiosis vestibus induan-                     | Vocabulum Doli, & apud profanos,                                        |
| periona preciono reccioas manan-                       | v ceacaidin son , ceapan protanos,                                      |

Cosuetudo sacrorum Prophetarum,

& sanctorum scriptorum, vt earú

rerum ytantur similitudinibus, in

tempore, alijs ir id fiat. de quadruplici 80. Vocabulum Doli , & apud profanos, & apud sacros scriptores indifferenter vsurpari in bona atque malam partem. Vtrum benedictio, quam Isaac dedit 3

### INDEX.

Iacob, putans esse Esau, propter errorem personz, censeri deberet valida.

84.

SEPTIMA DISPUTATIO.

Vr Isaac tantopere recusauerit
benedicere Esau. 85.
Cur Isaac non poterat benedicere
duobus filijs suis Iacob; & Esau,
cùm Iacob benedixerit duodecim
filijs suis. 86.
Vtrum Abraha benedixerit filio suo
Isaac. 87.
Cur antiquitus tanti sieret benedictio paterna: & an cuiuslibet patris benedictio æqualem vim ha-

#### OCTAVA DISPVTATIO.

beret.

N Moses dicens, lacrymis Esau permotum Isaac, benedixisse illi, contraria scripserit B. Paulo aienti ad Hebræos 12. Esau non inuenisse pænitentiæ locum, quaquam cum lacrymis inquisisset An ex ista sententia Pauli posset inferri, posse in hac vita esse peccatú aliquod imponitibile, atque irremillibile. Quid in Scriptura fignificet verbum pænitere, & vocabulum Pænité-Qualia fuerint ingenia & mores Idumæorum,ex lotepho. Egregia disputatio Philonis, quòd improbis melius fit eos feruire bonis, quàm dominari illis: & super eadem re, præclara Ambrofij & Basilii doctrina. 97.98. Idumæi quandiu permanserint sub iugo Iudęprum & quoties illis feruicrint.

Quando Idumæi dominati funt Iudæis. 101. De duplici genere Iratorum hominú ex Aristotelis sententia. 105.

# CAPVT XXVIII

# Decem Disputationes.

#### PRIMA DISPUTATIO.



88.

N locus, in quo Iacob vi dit scalams fuerit mons Moria, in quo postea ædificatum est templum

Hierosolymitanum, vt putarunt multi: quos tamen egregiè resutat Thostatus.

#### SECUNDA DISPUTATIO.

Vr Iacob & incomitatus, & pedes atque omnium ferè rerum inops missus sit in Mesopotamia.

Quomodo talis profectio Iacob in Mesopotamiam figura fuerit descensus filij Dei in terram ex B. Augustino.

Hoc exemplo paupertatis Iacob pulchre disputat Philo qualis vitæ ratio deceat studiosum virtutis, & sapientiæ.

Disputatio allegorica Beati Gregorij super historia Iacob in itinere dor mientis in terra, capite super lapide posito: & quòd nomen Somni tribus modis vsurpetur in Scriptu-

Explicatur copiose ac diligenter locus libri Sapientiæ pertinens ad hanc historiam Iacob. 15.

Latinum interpretem verbú Honeftare, nonnumquam ponere pro locupletare & ditare. 16.

TERTIA

### TERPIA DISPUTATIO.

Væ fuerit propria & primaria significatio eius scalæ, quam vidit in somnijs Iacob. Quomodo scala illa figura fuerit diuinæ prouidentiæ. Simile huius scale videri, quod Pocte finxerunt de souis catena. Varijs gradibus illius scalæ significari varios diuinę prouidentiz modos pro rerum iplarum varietate. 20. Duo illius scale latera significabant duas providentiæ Dei proprietates, forritudinem, & suauitatem: Attingit enim à fine vique ad finé fortiter, & disponit omnia suaui-Quomodo mala, quæ cernuntur tam in rebus tă naturalibus, quâm humanis, cohærere queant cum perfectissima Dei prouidentia. Præclara B. Dionysij de suauitate diuinæ prouidentiæ sententia. 22. Administros diuinæ prouidentiæ elle Angelos. Quidalcensus & descensus Angelorum per scalam significaret. Dominus in culmine scalæ innixus ci, quid significaret. An prouidentia mundi à solo Deo proueniat, an exalijs quoque re-26. Falía Platonicorum de prouidentia mundi opinio refellitur. Quomodo visio illius scalæ, preter generalem lignificationem diuine prouidentiz, propriè pertineret ad Eruditionem, & cosolationem, &

#### QVARTA DISPYTATIO.

confirmationem iplius Iacob. 27.

DE duabus allegoricis interpretationibus illius icalæ; quarú altera pettinet ad incarnationem filij Deijaltera ad Christi Ecclesiá.

Scala illa figura fuit generationis, siue genealogiæ Christi Domini, quam Matthæus & Lucas deferiplerunt: Cuius scalæ gradus, fuerunt generationes & personæ in Christi genealogia memoratæ. Latera scalæ, quibus infixi tenentur gradus, funt Dei misericordia & veritas. Inferior scalæ pars hærens in terra, & superior attingens . eœlum, præfigurabant duas Christi naturas, diuinam & humanam. Deus fastigio scalæ innixus, signifi cabat divinitatem humanitati vnitam. Angeli afcendentes, erant qui ferebant ad Deum preces & desideria Patriarcharum & Prophetarum de aduentu Messiz: deicendentes Angeli erant, qui oracula Dei deferebant ad homines, pertinétia ad Christi mysteria. 29. Quemadmodum S. Augustinus eandem scalę allegoriam paulò diuersiùs, sed doctè interpretetur. 30. Allegoriam scalæ pertinentem ad Christi Ecclesiam, quemadmodú tractet & explicet Caietanus. 32.

## QUINTA DISPUTATIO.

DE Tropologica illius scalæ interpretatione, secudum quam ostenditur scalam illam suitie siguram Euangelicæ persectionis, & disciplinæ religiosæ. 32. Cur disciplinæ religiosæ assimiletur scalæ Ibidem.

Duo latera huius scalæ, esse sidem & opera: siue verbum Dei, & sacramenta: siue duo illa moralis Philosophiæ præcipua capita, sustine,

& abstine. Gradus scalæ, esse varias

warias gratiarum & virtutum species, siue tria genera studentium virtuti, & Deo seruientium, Incipientes dico, Proficientes, & Perfectos.

Angelorum per scalam ascensus & descensus, denotabat duplicem Sanctorum in terris vitam, Contemplatiuam, & Actiuam. Neque est visus in illa scala angelus quisquam aut residens, aut subsistens: quod in studio vitæ perfecte necesse sit aut proficere, aut desicere, vt pulchrè ostendit S. Bernardus.

Latera scalæ facit Sanctus Bernardus asperitatem vitæ, & humilitatem mentis. Cur autem spiritualis disciplina coparetur ascensui per gradus scalæ, egregiè declarat B. Bernardus.

Sicut primus ascessus illius scalæ erat recessus à terra, ita primus gradus disciplinæ virtutis, est declinare à vitiis & cupiditatibus terrenis, & hoc diserte docet Basilius. 35.36.

Traduntur ab Auctore decem gradus scalæ spiritualis, per quos afcendendo, peruenitur ad culmen perfectionis euangelicæ, ac religio sæ. 37.& sequentibus.

#### SEXTA DISPVIATIO.

E Xponuntur & perpenduntur eiusdé scalæ interpretationes, à Philone traditæ. 38. Scala Iacob instabilitatem & vicissitudinem significabat rerum humanarum: & in huius rei Symbolum Pyttacus scalam in templis dicauit donarij loco, vt imago esset volubilitatis fortunæ. 41. Cum Deus sit vbique locorum, cur certa quædam loca propriè Deo

facrata fint, & in veteri & in nouo testamento.

42.
De differentia cognitionis Dei per fi-

dem, à cognitione Dei per donum contemplationis, pulchra disputatio B. Gregorij. 43.

Quod dixit Tacob, Verè Dominus est in loco isto, es non est aliss hic nisi domus Dei, es porta Cali: præclarè docet S. Bernardus id multo iustius & congruétius in sacra Christianorum templa dici posse. 46.

#### SEPTIMA DISPYTATIO.

S Vper eo quod fecit Iacob erigendo lapidem in titulum, & vngédo ipíum.

49.
Quatuor fignificationes in scriptura huius vocis, Titulus.

49

#### OCTAVA DISPVTATIO.

N rectè fecerit Iacob, oleo lapidem vngendo, & an talis vnctio fuerit apud Ethnicos visitata.

De duplici oleo sacro, cuius est in Ecclesia vsus. 51.

Exponuntur octo proprietates Olei propter quas tam frequens & varius est in rebus sacris Olei vsus, fuitque olim in veteri Testamen-

#### NONA DISPATATIO.

N Bethel, & Luza fucrint duavorbes, loco & situ distincta.

56.

S. Hieronymus mutauit sententia de tribu, in qua erat vrbs Bethel.

Excutitur opinio Andreæ Masij de vrbe Bethel.

57Sététia Auctoris de vrbe Bethel.

Cur.

Cur Bethel dicta fit posterioribus téporibus Bethauen; & quando id nomen ei fuerit impolitum: & an reuera fuerit aliquis locus Bethauen, distinctus à Bethel.

### DECIMA DISPUTATIO.

N votum quod Iacob fecit Deo 🔼 sit vsquequaque laudabile : super qua re tractatur quatuor questiones.

Quot modis sumatur in Scriptura nomen Panis ex sententia B. Gre-

Multis Ethnicorum testimonijs probatur, mediocritatem facultatum, esse homini tutiorem, & melio-66.67.

# CAPVT XXIX.

Sex Disputationes.

PRIMA DISPUTATIO.



N lacob honesté ac decorè fecit, in publico Rachelem osculando.1. De sex osculorum gene-

ribus in Scriptura traditis. Quas partes corporis osculari mos fuerit olim, & cur.

De tribus generibus hominű in Ecclessa Christi, pulchra disputatio Sancti Augustini.

Antiquitus molere frumenta, opus erat vilillimarum mulierum.

Qualem sententiam habet Hebraismus ille frequens in Scriptura, Os meum, & caro mea, & quid fignificet caro, & sanguis, & communicare carni, & languini.

De duplici genere lippitudinis; au-Aore Celso: & pulchra disputatio Sancti Gregorij de lippitudine & albugine spirituali.

#### SECUNDA DISPUTATIO.

Eclaratur mos antiquus contrahédi matrimonia per coéptionem, vt vir & mulier se inuicé Quomodo Latinus Interpres nonnunquam poluerit verbum fodere pro emere. Varia quondam Gentium confuetudo circa dotes marrimoniales. 1 3.

Quando fuerit confectum matrimonium inter Iacob,& Rachel initio prioris septennij, an in fine. Pulchra disputatio allegorica Ruper-

ti quod seruitus Iacob pro habenda vxore Rachel, figura fuerit Christi & Ecclesiz cius spolz. 16.

### TERTIA DISPYTATIO.

Trum amor, quo Iacob tantopere dilexit Rachelem, fuerit immoderatus, atque culpabilis. 16. Quomodo septem anni seruitutis videbantur pauci dies ipsi Iacob pre amoris magnitudine: cum ingens atque vehemens amor, sit impatiens moræ.

An pulchritudo corporalis, sit verum bonum atque expetendum. 16.

Couivalis nuptiaru celebritas, quam fuerit apud veteres tam Ethnicos, quam ex populo Dei, solemnis.

Describitur magnificentia nuptialis conuiuij Alexadri Magni, & principum eius.

Quemadmodú Plato minuerit sumptus nuptialium conuiuiorum.

Cur mos crat apud Veteres, sponsam

vespere in domum viri ducere.

2 2.

An Lia peccauerit, ingrediens ad Iacob, cuius se sciebat non esse vxorem: & quàm multiplex & graue fuerit peccatum Laban, id iubentis facere Liam. 24.25.

### QVARTA DISPYTATIO.

Vî fieri potuerit vt Iacob per totam noctem nullo modo cognouerit Liam, discernens eam à Rachele. 26.

An excusatio Laban petita ex confuetudine illius regionis, in qua maiores filias oportebat priùs dase nuptui quam minores, fuerit

Quot dies antiquitus duraret celebritas nuptiarum. 29.

probabilis.

### QVINTA DISPUTATIO.

A Ntetragamia Iacob fuerit licita, & honesta. 30. An polygamia sit contra naturam.

Tribus modis dici posse concubitum carnalem esse contra naturam. 32.

#### SEXTA DISPVTATIO.

N vnius femine cum multis viris carnalis coniunctio, fuerit aliquando licita & honesta. 35.

Probatur octo rationibus, cóiugium vnius feminæ cum multis viris nunquam fuisse licitum. 35.

Allegoria S. Augustini, & Gregorij, & Ruperti super coniugio Iacob cum duabus sororibus. 36.

# CAPVT XXX.

# Quatuor disputationes.



Rriplex genus & ratio zeli. 1. Quæ sint causæ sterilitatis mulierú secundúm

Aristotelem. 4.
De quatuor clauibus, quas Hebræi
philosophantur solum Deum habere. 5.

Etiam ethnici, & in primis Plato, agnouit fœcunditatem muliebré, & generationem liberorum,vr sin gulare Dei munus,ei maximè ferri acceptum oportere.

Ridicula Romanarum mulierum fuperstitio, vt fœcundari possent. 6. In coniugio Iacob cum duabus ancillis, quid lateat mysterij secundu

Augustinum & Rupertum. 7.
Phrasis illa Hebraica (parere super genua sua) quam habeat sententia.
8.

#### PRIMA DISPVTATIO.

E virtute & natura Mandragoræ. 9.
Descriptio Mádragoræ, & virtutum, & estechuum eius, ex Dioscoride. 9.
Quid Plinius de Mandragora tradiderit, & cum Plinius & Dioscorides eadem multifariam tradant, disputatur, vtrum Plinius sumpserit ex Dioscoride. 10.
Quid de Mádragora prodiderint Galenus, & Auicenna. 10.
Mira tradidisse S. Epiphanium de vir tute Mandrangoræ in Elephantis.

11.
Quid nam B. Augustinus compertsi

habue

habuerit de mandragora. Suidæ,& Rhodogini,& Matthioli de Mandragora opinio. 12.&13. Cur Pythagoras Mandragoram vocauerit Antropomorphon. Sententia Oleastri de Mandragora, minimè probanda. De Mandragora opinio Rabbinoru, & Francisci Georgij & Sixti Senenfis. Auctoris sententia de Mandragora, quinque Propositionibus coprehensa & explicata. Mandragoram per se non conducere mulierum fœcunditati:posse tamé per accidens multum prodesse. 17.&18. Quæ lit vera natura,& proprietas,& virtus,& effectus Mandragoræ. 19. Quomodo Iacob plenè satisfacere potuerit quatuor vxoribus in reddendo debito. Tempus Natiuitatis Ioseph bene cognitum, quali quædam Clauis est, ad totius propemodum Chronologiæ lacob notitiam aperiendam. Quanta in gratia sit apud Deum vir bonus. Cyri apud Xenophontem obseruanda sentétia, fieri non posse, vt domus illa bene administretur, quæ improbis vtatur feruis. An verbum Augurandi sit omnino profanum; & à tractatione rerum lacrarum planè remouendum, ex Origene, Theodoreto, & Augustino. Quid fignificaret apud veteres, Homo boni pedis. Quid nomine Domus significatur in Scriptura, & apud Aristotelem, & Xenophontem. Pulchra Ruperti allegoria super eo, quod dixit Iacob: /ustum est vt aliquando provideam domui mea. 28. Quæ sit germans sententia illorum verborum, Respondebit mihi cras iustitia mea. Et quòd, Respondere, idem valet in scriptura, atque reddere cuipiam quod meritum, & debitum est.

#### SECVNDA DISPYTATIO.

N laudari possit iustitia Iacob in eo quod egit cum Laban, per illud diuersicolorum virgaru inuentum, multo sœcundiorem saciendo gregé suu. 3 %. & sequen. Super illis verbis: Cuntum autem gregem vnicolorem tradidit in manu siliorum suorum: Disceptatio cu permultis Hebraizantibus in desensionem Latinæ lectionis, quæ est hocloco.

#### TERTIA DISPVTATIO.

N quod fecit Iacob, vt ad virgarum multicolorum obtutum, pecudes generarent versicolores fætus, id fuerit miraculum diuinæ omnipotentiæ, an effectus, & opus naturæ.

Intentus aspectus in aliquod illustre obiectum, aut vehemens imaginatio, quantam vim habeat in corpus humanum, & in ea, quæ in ipso sunt, & super hac re memorabile refertur exéplum, & lepidissimi versus Thomæ Mori martyris.

Quod factum est in pecudibus Iacob ex aspectu virgarum, id fuisse simpliciter naturale; secundum quid autem; minime.

#### QVARTA DISPYTATIO.

QV Æ N A M sit physica ratio, quæue causa naturalis, cur pecudes in obtettu virgarum multicolorum concipientes, genuerine fœtus similes virgarum coloribus.

53.

Aquarum potu mutari colorem pecudum, ex Aristotele, & Varrone.

Egregia Disputatio Marsilij Ficini, quòd anima per vehemete imaginatione vel affectum, habeat vim demutadi, varieque afficiendi corpus non modo proprium, vervim etiamalienum.

Quatenus, & in quibus, imaginatio vehemens possit corpus mutare, ex S.Thoma.

Quam rationem tradat Thostatus, cur vehemens imaginatio generātis setum similem saciat rei imaginatæ.

Super eadem ista re docta Francisci Vallesij disputatio. 58.

Quando maximè imaginatio generantis, fœtum afficiat, & cur id rarò contingat.

Quis dicatur primi temporis conceptus ouium, & quis serotinus. 61.

Super hac historia de virgis positis à Iacob, commemoratur pulcherrima Beati Gregorij Disputatio allegorica. 63.

De observatione, & cautione adhibenda in exponendis sacris libris nunc secundum historiam, & aliâs secuidum mysterium, perutile documentum B. Gregorij. 63.

# CAPVT XXXI.

VNA DISPVTATIO.



Vid fignificet illud quod dixit Iacob, Mutanit mer cedem meam decem viciDISPVTATIO.

Ner furto idolorum Labá, facto à Rachele.

Quid fignificet vox Teraphin fatis frequens in scriptura. 3. & sequet. Historia quam refert Thostatus de capite per arté necromantiæ facto ab Alberto magno, quod reddebat responsa consulentibus: & à B. Thoma Aquinate, discipulo eius

Quo animo Rachel furata sit Idola patris sui: & an ipsa tunc coleret idola, disputatio inter auctores.

confractum est.

5.& 8.

Solere scripturam appellare nonnun quam aliquid tale, non quia tale sit, sed quia videatur, & putetur ta-

Disceptatio Catherini aduersus Caietanum, an Rachel fuerit tunc infideliss an coniugium inter fidelem & infidelem, sit vetitum iure naturæ: & defenditur Caietanus. 9.vsque ad 12.

Super isto furto Rachelis, allegorica
Beati Gregorij tractatio. 12.
Nomen fratris in scriptura quatuor
modisaccipi. 13.

Cur Deus in scriptura sæpe dicatur timor & terror hominis. 14.15.

Deus dicitur in Scriptura aliquando esse talis non propriè, sed vel essective, vt cum dicitur esse lux & salus hominis: vel obiectiue, vt cum dicitur esse sexpectatio hominis.

Disceptatio amona & erudita super monte Galaad. 16. & sequent.

CAPVT

ctas.

# CAUVT XXXII.

QVINQUE DISPUTATIONES.



ET v s sententia Patrum, quòd suum quæque Gés Angelum habeat præsidem, vnde sit pe-

Observatio de vsu comparatiui apud Hebræos. 4.

Duodecim variz fignificationes prz politionis (In) vlyatz in scriptura

Cur Iacob tantopere timuerit fratré fuum Esau.

Epicteti præclara Disputatio, quaténus sapienti timor, citra culpam, accidere queat.

De fluuio vel torrente Iaboch. 10.

#### PRIMA DISPVTATIO.

A N qui luctatus est cum Iacob, fuerit Angelus an filius Dei.

Tractatur opinio multorum veteru Patrum aientium eos, qui apparuerunt Sanctis in veteri testameto, non fuisse proprie Angelos, sed filium Dei; quæ tamen refellitur ab Auctore. 12.& 13.

Eum, qui luctarus est cum Iacob, suifse Angelum, non autem filium Dei. 14.

Qui apparuit in Rubo Moysi, non Deus, sed Angelus propriè fuit.

Egregia B. Gregorij disputatio, cur qui apparuerut Patribus, aliquado dicantur Angeli, interdum autem Deus. 15.

Eŭ, qui apparuit in mote Sina Moyfi,

fuisse Angelum.

Notabilis sententia & doctrina Beati
Dionysij Areopagitæ, Omnes visiones & reuelationes ante Christi
aduentum quibuscumque Patribus factas, eas non suisse immediate à Deo prosectas, sed opera,
& ministerio Angelorum pera-

### SECVNDA DISPVTATIO.

N lucta illa Iacob fuerit corporalis, an spiritualis: & an cum Angelo bono, an cum Diabolo. 20 De antiquitate certaminis lucte apud veteres; & in co, de vsu arene Nili.

Origenes, & B. Hieronymus, pumrút

Acob fuisse luctatum cum malo

Angelo: 21.6c 22.

De variis studiis & moribus Dæmonum; quibus da seruientibus amoribus, & rebus amatoriis: aliis iras
& surores, & bella commouensibus, & inter homines odia concitantibus ex' B. Hieronymo. 21.

Figmentum Hebræorum, Diabolum
in specie Esau, lucatum esse cum

Iacob. 22.
Probatur luctam illam Iacob fuisse corporalem, & cum bono Angelo. 2308 seq.

Verbum, Dirigere, quid significet in scriptura. 26

#### TERTIA DISPUTATIO.

Vomodo intelligedum sit Angelum non potuisse luctando superare sanctum Iacob. 27.

An qued Angelus no posset in lucta superare Iacob, fuerit sictio quadam & simulatio Angeli, an vera impotentia. 28.

Tractatur quæstio de neruo somoris Iacob percusso ab Angelo. 30. Quandiu claudicatio Iacob, ex percusso neruo durauerit. 32.

### QVARTA DISPYTATIO.

E allegorico & tropologico illius luctæ Iacob cum Angelo tractatu, ex Philone, & B. Augu-· stino. 33.34. De tribus gradibus hominum cognoscentium Deum, pulchra disputatio ex Philone. Super eadem lucta, eximia disputatio S.Gregorij tropologica. In exercitio vitæ conteplatiuæ, quato magis spiritus eleuatur & vegetatur', tanto magis carnem deprimi & debilitari. рб. Mirabilem in exercitio contemplationis sentiri vicissitudinem proficiendi & deficiendi, ex B. Grego-De Contemplationis dulcedine, & efficacitate. Cur Angelus properabat discedere à Iacob, acendente Aurora. Non eandem esse tationem imponédi nomina Angelis, quæ est necelsaria in hominibus. S. Hilerius putauit Angelum illum cum Iacob luctatum, fuisse filium Dei: & super eo mira eius oratio. Quomodo intelligendum sit, quod dixit Iacob, se vidisse Deum facie ad faciem. Quid sit in scriptura videre, vel loqui facie ad faciem. De abstinentia Iudæorum ab esu nerui, propter neruum Iacob.

QVINTA DISPUTATIO

E germana & propria fignificatione nominis Ifrael, quod nomen impositum fuit Iacob. 46.
Variè B. Hieronymum scripsisse de
interpretatione nominis Israel 47.
Exponitur opinio multorum Patra,
interpretantium nomen Israel, virum videntem Deum. 50.

# CAPVT XXXIII.

#### VNICA DISPYTATIO.



Vibus artibus quibúsve rebus alienati, & irati homines placari, & cóciliari solent.

De quinque modis exterioris adorationis. 2.

An Iacob dicens fratri suo Esau, Vidi faciem tuam, quasi viderim vultum Dei:de médacio, simul, & de adulatione reprehendendus sit. 3.

### DISPVTATIO.

S Vper eo quod dicitur, Iacob emifle partem agri centú agnis, vbi pro agnis est Hebræa vox (Chesita) super qua voce magna est inter Auctores disceptatio. 12.

# CAPVT XXXIIII

#### · DVÆ DISPVTATIONES.



Vo tépore euenerit raptus Dinæ:& num ante venditioné Ioseph, an post. 1.

Quantum sit malum, mulierem esse curiosam, & vagabundam. 4. Quid sit in scriptura, loqui ad cor. 5. Super Super illis verbis, Conglutinata est anima eius cum ea, tristemque deliniuis blanditijs: Tropologica disputatio B.Gregorij.

Probatur, dolum, quo vii sunt filij Iacob cum Sichimitis, fuisse malum, & culpandum, & hoc contra opinionem Hebræorum.

Vtrum ante legem Moss illicitum esset Hebræis inire matrimonium cum incircumciss.

Apud Hebræos, etiam ante legem Moss fuisse proprias quasdam leges,& ceremonias, ritúsque à neo traditos; sed litteris & scriptis minimè consignatos.

Iosephus Hebræus arguitur infidelitatis in referedo sacras historias. 1 1.

#### PRIMA DISPUTATIO.

Væ sit Physica ratio & causa, cur tertio die post factam circumcisionem, grauissimus dolor circumcissacciderit. 12.

#### SECUNDA DISPUTATIO.

A N filij Iacob in faciédo cædem Sichimitarú peccauerint. 14. Latinum Interpretem nonnumquam ponere verbú defendere pro vindicare. 14.

Disceptatio, quomodo Iudith laudet Simeon à cæde Sichimitarum, de qua Iacob infrà c.49. vehementer eum accusauit. 15. & sequent.

Octo vel nouem peccata filiorum Iacob circa cædem Sichimitarum. 18.

Egregia Platonis sententia de modo & mensura in vlciscendo seruanda.

Opinio Ruperti aientis Dinam fuiffe vxorem Iob, excutitur. 22.

# CAPVT XXXV.

### QVATVOR DISPVTATIONES.



Nillis verbis: Locutus eft
Dem ad Iacob:fac altare
Deo, qui apparuit tibi,
quando fugiebas E fau, si-

gnificatum fuerit mysterium Trinitatis, vt censet Hilarius. 3. Consuetudo scriptura & lingua He-

brææ, vt aliquis de se ipso loquens,
tamquam de tertia persona loquatur.
3.

Exemplo Iacob doceri nos, quidagere debeamus in rebus aduersis. 5. Que fuerint illa Idola, que apud suos reperit Iacob. 6.

Cur Idola, Iacob appellauerit Deos alienos. 7.

Cur Iacob suos iusserit mutare vestimenta.

Terebinthi arboris descriptio.

Quam mirabiliter peus hostes populi sui terrore immisso, prostigare sit solitus.

12.

Super defossione idoloru, quam fecit Iacob, pulchra Ruperti Allegoria. 12.

Quomodo Debbora nutrix Rebeccæ, fuerit in comitatu Iacob, &c quàm fuerit annosa. 14.

Quid fignificet apud Auctores nomen Nutrix, & Nutricius, & quati momenti sit eorum munus ad edu eationem puerorum, ex Platone & Chrysppo.

Cur Moses narrauerit mortem Debboræ & tacuerit mortem Rebeccæ, pulchra Ruperti Allegoria. 16.

### PRIMA DISPUTATIO.

DE impositione nominis Israel; & quomodo dicatur hic fuisse impositum nomen Israel, cú id ante decem annos impositum fuisse, legatur supra Genesis. 3 2.19 Mos est Scripture, easdem promissiones vel prædictiones, vel resalias semel iam datas, & commemoratas; postea diuersis temporibus táquam nouas denuo tradere. 25.

## SECVNDA DISPYTATIO.

→Vr Iacob post impositum sibi 🗻 · nomě Ifrael,frequétius postea appellatus sit nomine Iacob: cùm tamen ei dictum fuerit, Non vocaberis vltrà Iacob, sed I frael erit nome Explicatur consuetudo scripturæ dicentis rem quampiam vel persona appellatum iri certo aliquo nomine,quo tamen propriè numquam ferè est appellata. Mos facræ scripturæ circa verba futuri temporis. An Bethel, quæ nominatur in hoc capite, fuerit Hierusalem, vt placuit Thostato. 32.33.

#### TERTIA DISPYTATIO.

S Vper eo, quod dicitur, Iacob venisse tempore verno Ephratam.

34.
Vicissitudo atque alternatio bonorú & malorum in hac vita, solennis est mortalibus, atque vtilis.

38.
De causis difficultatum & dolorum, qui mulicribus in pariendo contingunt.

39.
Speciola nomina imponere filijs, cura fuille veteribus.

Quid sit vocari filium dexteræ, quod sonat nomen Hebræum Beniamin.

## QVARTA DISPYTATIO.

Isputatio Thostati cum Lyrano super origine nominú Ephrata,& Bethleem. Liam aliquanto tempore esse mortua post obitum Rachelis. Cur Iacob erexerit titulum super sepulcrum Rachelis. Quis locus fuerit Turris Gregis. 46. Cuius ætatis fuerit Ruben, cum violauit nouercam fuam. Cur Beniamin numeretur inter filios Iacob, natos in Mesopotamia, cúm natus sit in terra Chanaam. Exponitur Chronologia totius vitæ Isaac. 50.

# CAPVT XXXVI.

#### TRES DISPVTATIONES.



Vando primú iuerit Esau habitatum in Monte Seir. 2.

#### PRIMA DISPUTATIO.

Ctor & inventor generationis mulorum. 3.& sequent.

Anam non fuisse primum inuentoré generationis mulorum: sed corum generationem ab exordio vsque mundi fuisse. 7.

Rupertus putauit generationem mulorum esse contra naturam, & vetitam lege Dei. 7.

Probatur generationem mulorum esse secundum naturam. 8.

Disputatur vtrum miscere inter se animalia diuersæ speciei, suerit prospriè contra legem Moss.

SECVN

### SECUNDA DISPVIATIO.

N B. Iob fueri ex genere Esau,

an ex stirpe Nachor fratris Abraham; super quo tractur quatuor opiniones.

Prima opinio Hebræorum & S. Hieronymi, suisse Iob ex stirpe Nachor.

Secunda opinio Rabbini Salomonis Iob suisse Chananæum.

Tertia opinio Caietani, aientis nihil certi posse sciri de genere & stirpe Iob.

Quarta opinio est communis veteru & Patru, Iob suisse de stirpe Esau. Ita sentit Aristæus, Athanasius, Chrysostomus, Augustinus, Theo doretus, S. Gregorius. 12.& sequentibus.

Discutitur prima opinio, quæ est Hebræorum, & S. Hieronymi, quòd fuerit Iob ex stirpe Nachor. 15. Examinatur communis sententia Pa-

trum; quod Iob fuerit de stirpe Esau. 16.

Expéditur Scriptura septuaginta Interpretum, quæ est sub sinem libri Iob, Vbi traditur ipsum suisse de genere Esau. 17.

Probatur multisargumétis Iob fuiffe de stirpe Esau, in quam sententia discedit etiam Auctor .18.19.

### TERTIA DISPYTATIO.

DE tépore in quo vixit Iob. 20.
Seuerus Sulpicius, & Rabbi Sa
lomon, & S. Hieronymus videntur facere eum finchronon, & æqualem Moss. 21.
Expenditur opinio S. Gregorij aientis floruisse Iob tempore Iudicum Hebræi populi, 22.

Videtur Aristeus, facere Iob supparé
Iacob, dicens eum filium suisse Esau: idemque sentire videtur quodam loco S. Hieronymus. 20.
Autor putat Iob suisse circa id tempus, quo Iacob cum omni familia
sua descendit in Aegyptum. 23.
Iob vixisse annos ducentos decem &
septem: & peruenisse vsque ad æ-

# CAPVT XXXVII.

tatem Mosis: immo post eius ortu

vixisse octoginta duos annos. 23.

NOVEM DISPUTATIONES.



Ræconiú Sanæi Ioleph ex B. Ambrolio, & ab iplo Auæore. I. Cur de solo Iolephom-

nium filiorum Iacob Moles tam copiole, & accurate scripsit.

#### PRIMA DISPVTATIO.

DE dissonatia, quæ est inter Latinam, & Græcam lectionem super ætate Ioseph. 4. Cur tam diligenter Moses exposuerit ætatem Ioseph. 8.

#### SECUNDA DISPUTATIO.

Vodnam fuerit crimen illud pessimum, de quo Iosephaccuiauit fratres suos. 10.12. Ioseph recte ac laudabiliter accusasse fratres suos apud patrem. 16. Quando & cur omittenda sit fraterna correctio aliquorum. 17.

TERTIA DISPVTATIO.

N principalis causa cur Iacob
præceteris filijs diligeret IoD

seph, fuerit quod eum in senecture genuisset. An verè dictum sit, loseph fuisse natum in senectute patris sui. 19. Cur filij nati in senectute, cariores fint parentibus. Qualis fuerit tunica illa polymita Ioseph. 26.& sequent. Philonis allegoria super veste polymita Ioleph. B.Gregorij super eadem veste, tropologica expositio. 29.

QVARTA DISPYTATIO. E inuidia frattum Ioseph aduer sus ipsum. Quantum bonum sit fraterna beneuolentia,& concordia. Cur inter fratres & amicos interdum atrociora, quam inter extraneos odia excitentur secundum Aristo-.Quatuordecim proprietates Inuidorum. 32.& sequent.

Inuidiam similem esse Ophthalmiæ: Inter bruta, odia esse posse, nó autem inuidiam: odium aliquando iustum esse posse, inuidiam nunquam:nimio prosperitatis excessu, obrui inuidiam:Inuidos odisse etia luos benefactores, pulchra Bafilij oratio: Inuidi tormentu, esse prosperitatem aliorum; solatium verd, calamitatem, & mileriam: Inuidos læpe multum prodelle his, quibus inuident : Quantum inuidia noceat inuidenti, egregia Balilij disputatio: Inuidiæ comitem & pedissequam esse multiformem simulationem: Inuidia & animum & corpus hominis notabiliter fœdari & affligi: Remedium Inuidiz esse contemptum bonorum temporalium, pulchra disputatio Gregorij & Balilij. 3 3.& lequent.

Somnia Ioseph, quid prefiguraucrint de Christo. 742. An Ioleph narrando somnia sua, quæ gloriam eius præsignabant, peccauerit per inanem gloriam, breuis Disputatio. 43.44.

# QUINTA DISPUTATIO.

N cùm Ioseph narrauit somnia sua, túc viueret mater eius Rachel:& quando eum pater, & mater eius adorauerint 45.& seq. Disputatio B. Gregorij de sex causis fomniorum. Excutitur opinio S. Ambrosij, qui excusare videtur peccatum filiorū Iacob aduerfus Ioseph. Distensionem malorum hominum inter se,non parum aliquando pro desse bonis viris. Egregia oratio Ruben ad fratres pro liberatione Ioseph, quam refert lo scphus. Ab exordio víque mundi, suam cui-

q; Sanctorum fuisse crucem. 64. Qualis fuerit cisterna, in quam demissus est Ioseph. De Gente & regione Ismaelitaru.67.

## SEXTA DISPVTATIO.

N Ioleph venditus sit Madianitis, an Ismaelitis, an vtrilque simul.71.& sequent. Cur Ismaelitæ, & Madianitæ, dicti fint Arabes, siue Æthiopes.

#### SEPTIMA DISPUTATIO.

E pretio, quo Ioseph venditus est:an argéteis vel aureis:& an viginti, vel viginti quinque, vel triginta venditus fit. Examinatur sententia Iosephi trade-RIS

tis Ioseph esse venditum viginti minis: & de diversitate drachmæ, & minæ, secundum varios aucto-An vera sit Hebræorum opinio, Ioleph ter elle venditum. Iustinum historicum narrando histo-、riam Ioleph,tripliciter errasse. 38, Præclara oratio Ruben, cum reuersus ad cisternam non inuenit ibi Ioseph, auctore Philone. Noua, & mira, sed minime probabilis opinio Ruperti discutitur. An Iacob aliquando reprehenderit filios de eo quod fecerant in Ioleph. Oratio Iacob deplorantis interitum, vt putabat, Ioseph, auctore Philo-Vestis occisi Iulij Cæsaris, quantum in furorem concitauerit populum Romanum. Sciffio vestium quidapud Hebræos denotaret: & quòd idem mos scindendi vestes fuerit apud Persas, auctore Herodoto. Quænam Gentes olim, & quam ob causam induebantur sacco, siue cilicio. 88. Profusionem lacrymarum, non leue doloris esse leuamentum, pulchra

#### OCTAVA DISPYTATIO.

90.91.

disputatio S. Basilij.

S V per Hebræa voce (Sceol) quam Latinus Interpres Infernum, & Inferos reddere solet: an ea vox in Scriptura nunquam significet locum inferorum vbi detinentur animæ; sed tantummodò fossam & sepulchrum cadauerum, vt putant Hebræi, & quidam Christianoru nimis hebraizantium, Et præterea Caietanus, Pagninus, Vatablus,

Albinus, Eugubinus. Sed ante omnes, nostri temporis Hæretici. 92.& sequent.

Probatur multis rationibus, & auctoritate Septuaginta Interpretum, & Paraphrafis Chaldaicæ, & Sáctorum Patrum, multorúmq; auctorum, & compluribus Scripturæ testimonijs, vocé (Sceol) siue (Infernus) sæpenumero in Scriptura significare solere locú inferorum, vbi detinentur animæ defunctorum. 96. & sequent.

Disputatur an in Scriptura nomen Animæ nonunquá significet corpus, siue cadauer, vt quidam malè docti opinati sunt. 102.

Egregia disputatio Genebrardi in Hereticos nostri temporis, super illis verbis Psalmi. 15. Non derelinques animam meam in Inferno. 103.

NONA DISPUTATIO.

E Phutiphare Eunucho & magistro militum, qui emit Ioseph. 108.

Quomodo ille Eunuchus esse potuerit, cum habuerit vxorem, & filiã. 109.

De varijs generibus Eunuchorum,& de duplici fine castrandi homines.

Sententia Pauli Æginetæ de varijs modis eunuchizandi homines. 110. Quado fuerit origo Eunuchismi. 110. Exponútur octo Eunuchorum olim apud Principes munera & ministeria.

Eunuchos non carere sensu & libidine voluptatis venerez, S. Augustini disputatio. 112.

An ille Phutipharemptor Iosephi fuerir Magister militum, an Prefectus Coquorum Pharaonis. 114.

D 2

### INDEX.

Super isto Phutiphare emptore Ioseph, pulcherrima Philonis allegorica disputatio. 118.
Super eadem re tractatus allegoricus
& tropologicus S. Ambrosij. 119.
120.

# CAPVT XXXVIII.

Sex Disputationes.

### PRIMA DISPYTATIO.



Vod narrat Moses hoc capite de cóiugio Iudæ cum Chananæa muliere; & item de incestu

eius cum nurusua Thamar, quo tempore contigerit; num ante, an post venditionem Ioseph. 2. & sequentibus.

Quantum temporis interfluxerit inter venditionem Ioseph,& ingreffum Iacob in Ægyptum.

#### SECUNDA DISPUTATIO.

Super illis verbis: Fuit Her primogenitus Iuda nequam in conspectu domini, dideo ab eo occisus est. 9. & sequentibus.

Quodnam fuerit peccatum Her. An quod dicitur, Mollicies, & immúdicia: & quomodo tale peccatum vocetur contra naturam: & de varijs modis peccadi contra natura, à B. Thoma expositis. 9.& 10.

TERTIA DISPVTATIO.

TEr peccasse quinq; modis. 11.
Quid sit illud tam frequens inScriptura, In conspectu Dei, vel, Coram Deo.

Quils mulier suerit illa Thamar, ex
Philone.

13.

De peccato alterius filij Iudæ, qui dœus est Onan. 14.

De lege siue more antiquo, vt vxor defuncti viri sine liberis, nuberet fratri eius. 14.15.

Vter fratrum peior suerit, Her, an Onan, disputatur. 17.

An sabula de ortu Erichthonij origi nem habuerit ex sacra historia Onan. 19.

### QVARTA DISPVTATIO.

peccato concubitus Iudæ cú nuru fua Thamar. 20. Quomodo intelligendum fit Thamar fuisse iustiorem quàm Iudam. 21.

Egregia disputatioS. Augustini, quod Thamar quærendo concubitú Iudæ, licèt tantùm cupiditate prolis, multum tamen peccauerit. 23. Etiam per mala hominum facta prophetari & significari futura bona olim gerenda. 24.

Discutitur opinio S. Ambrosij & Chrysostomi, qui significare videntur Thamar & Iudam no peccasse. 26.

N iusta fuerit sententia Iudæ damnatis ipsam Thamar pæna ignis.

An Iudas legitimam potestatem habuerit damnandi & puniédi Thamar.

Cur Thamar propter fornicationé, cuius accusata fuerat apud Iudam, damnata sitab eo pæna combustionis.

Futilis & falsa traditio Hebræorum reijeitur, qui Thamar dixerunt

reijeitur, qui Thamar dixerunt fuisse filiam Sacerdotis Melchisedech. 31.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

An crimen illud Thamar, de quo accusabatur, possit appellari adulterium.

32.
An fuerit iniquum, damnare Thamar vna cú filio qué vtero gerebat. 35.
Explicatur Romanorum; Atheniensium, Aegyptiorum lex, de supplicio mulieris grauidæ disferendo vsque ad partum eius.

36.
Quid in Scriptura significet coccum, & vermiculus: & ibi lapsus Thostati.

38.

#### SEXTA DISPUTATIO.

P allegorica expositione generationis Phares, & Zare, ex Ire neo, Chrysostomo, Theodoreto, Cyrillo, Isidoro, & Ruperto. 40.

# CAPVT XXXIX.

castitatis

Rudita disputatio de laudibus Castitatis Ioseph.

Perpenduntur exempla castitatis ab Ethnicis celebrata. 1.
Quatuor insignes virtutes Ioseph, ex
Ruperto. 2.

Luculentum præconium sanctitatis Ioseph, ex S. Augustino. 3.

Aristotelis sententia, qualis merces debeatur setuis,& de eorum victu & vestitu.

Quo tempore euenerit tentatio illa castitatis Ioseph, idest, quandiu posteius venditionem. 8.

Super eo, quod Ioseph dixit Domine suz auersando eius stuprum, pulchra Beati Gregorij moralis disputatio. 13.

Plenior oratio Ioseph recusantis stuprum Dominæ suæ à Philone oratoria arte egregiè composita refertur. 14. Præclara disputatio de tribus quasi vinculis quibus Sancti viri tenentur astricti, & cohibentur à peccădo. 17. & sequent.

Memorabilis oratio B. Basilij de timo re diuini iudicij, quo animus hominis à peccandi cupiditate vehementer reuocatur. 18.

Exaggeratio virtutis Ioseph, tam cóstanter repugnantis libidini Dominæ suæ.

Oratio Dominæ Ioseph, sollicitantis ipsum ad flagitium, auctore Iosepho.

Ingens esse incitabulum libidinis solitudinem, & secretum loci, veteru testimonijs ostenditur. 22.

Sentétia Beati Hieronymi, vel ipsum mulieris tactum, quasi contagiosum, & venenatum quid, esse viro fugiendum. 25.

Oratio Ioseph, multis rationibus reuocare conantis Dominam suam à turpi proposito, Auctore Iosepho.

Philonis pulchra disputatio allegorica, multis valdè vtilibus scatés documentis, ad ciuilium rerum admi nistrationem pertinentibus, ex hac historia Ioseph deprompta. 25.

Eiusdem historiæ allegorica expositio Ruperti ad Christum & synagogam pertinens. 26.

Præconium virtutis Ioseph, ex Sancto Ambrosio. 27.

Oratio Dominæ Ioseph accusantis ipsum apud maritum, auctore Iosepho. 28.

Cur Dominus Ioleph credens tentatam ab eo fuisse vxoris suz pudicitiam, non iusserit eum occidi, disputatio Chrysostomi. 29.

Quid in carcere passus sit Ioseph: &c quàm vtilis fuerit his, qui erant in carcere, tum exemplo vitæ, tú ser-

Digitized by Google

monibus suis, ex Philone. 30. Super carcere Ioseph Allegoria Ruperti pertinens ad Christum. 32.

# CAPVT XL.



Vato tempore postquam Ioseph coniectus fuerat in carcerem, interpretatus sit ipse somnia pin-

cernæ & pistoris.

De antiquitate ministerij pincernarum,& pistorum.

3.

Discutitur opinio S. Augustini, existimantis peccasse Ioseph, cum verba illa dicit Pincernæ, Memento mei cum tibi bene fuerit, & c. 5.

Defenditur Ioseph à peccato.

De antiquitate, & atrocitate: atque ignominia supplicij Crucis.

9.

Quá fuerit antiquus apud varias Gen tes, & superstitiosus mos celebrandi diem natalem vel suum, vel aliotum.

Cur Ecclesia Christi trium duntaxat diem Natalé celebret, ipstus Christi Domini, & Deiparz Virginis, & Ioannis Baptiste.

Super hac historia somniorum pincerne, & pistoris, duplex allegorica disputatio vna Philonis, Politica; altera Ruperti, Theologica. 12.

Pulchrè docet Philo, vitam hominu, résque mortalium, esse simillimas somnijs.

Quemadmodum vir ciuilis, optimus fit Interpres humanorum fomniorum. 13.

Memoratur scitum quoddam Platonis dictú, aientis, Hominum spes, somnia esse vigilantium.

Quòd illorum duorum, qui erant in carcere, alter liberatus sit, & restitutus dignitati sue; alter verò puni tus Crucis patibulo; valde docta disputatione ostendit Rupertus fuisse id siguram predestinationis, & reprobationis hominum. 14.

# CAPVT XLI.

SEX DISPVTATIONES.



Thnicos Scriptores sapié tiá Ioseph tribuisse magicis artibus. 3. Cur Ioseph non vltro ex-

posuerit somnium Pharaoni, antequam ab eo narraretur: sicut Daniel regi Nabuchodonosor. 4.

### PRIMA DISPUTATIO.

A Níomniú illud Pharaonis fuerit propheticum, & ob id ipse possit vocari propheta. 5. Somnium illud fuisse propheticum, nec tamen Pharaonem fuisse prophetam, sed interpretem eius Ioseph, pulchra disputatio ex S. Augu stino, Gregorio, & S. Thoma. 5. & sequent.

An illa vbertas septennis Ægypti, & item sterilitas naturaliter, an præter naturam sit facta. 7.& 8.

#### SECUNDA DISPUTATIO.

Vr Deus non vnum, sed duo somnia idem significatia miserit Pharaoni. 9. Exponúrur quatuor cause cur fruges non purgate, sed in spicis & manipulis condite, diutius & meliùs conseruentur. 10. Quante principibus cure esse debeat publica annona; & de præsectis annona apud Romanos. 11.

Pro

| Procuratio annone quante Pe  | ompeio   |
|------------------------------|----------|
| magno gloriæ fuerit;& ite    |          |
| iano.                        | II.      |
| De antiquitate vsus annuloru | , lenté- |
| tia Plinij excutitur.        | 16.      |
| De duplici víu anulorum.     | 16.      |
| De bysling vestis vsu, & au  | rei tor- |
| quis.                        | 17.      |
| Quanam olim bonorú infig     | mia ho-  |
| minibus bene de se meriti    | s, prin- |
| cipes dare folerent.         | 18,      |

Vid significet Hebraica dictio
(Abrech) quam Latinus Interpres vertit, (Genu slectere). 19.
Quomodo S. Hieronymus nonnumquam discrepet à vulgata translatione Latina, cuius ipse tamen auchor creditur.

### QVARTA DISPUTATIO.

E nomine illo (Saluator múdi) quo Ioseph vocatus est à Pharaone.

N Phutiphar socer Ioseph, fuerit ille ipse, qui emerat eum ab Ismaelitis, & in carcerem detruserat. 24. & sequent.

Quænam ciuitas fuerit Heliopolis in ægypto: & an Phutiphar focer Iofeph, fuerit propriè facerdos. 27.

E ætate triginta annorum, in qua erat Ioseph cùm est præpositus Aegypto. 29.
Cur Moses explicare voluit ætatem, in qua erat Ioseph, cùm ad tantam gloriam euectus est. 29.
Quænam fuerint clarissima virtutum Ioseph insignia. 30.

Quænam hominis æras matura & idonea esse incipiat regédo & docendo, pulcherima disputatio B. Gregorij. 31.32. Egregia Gregorij sententia: Quæ miraculo siunt, non esse trahenda in exemplum operationis. 32.

# CAPVT XLII.

### QVATVOR DISPYTATIONES.



Vr Ioseph tandiu non fecerit certiorem patrem suum de statu suo in Ægypto, vel dum erat in

feruitute, vel postea, cùm fuit in principatu, præclara disputatio S. Augustini.

Ab initio víque mundi consueuisse Deum per varias tribulationes seruos suos à peccatis purgare. 1.

### PRIMA DISPUTATIO.

Vr Ioseph toties fratres suos tu verbis, tum factis, durè atque asperè tractauerit.

Quemadmodum exemplo Ioseph, Christiani principes tractare debeant Iudzos sibi subiectos, pulchra disputatio Ruperti.

Quomodo Ioseph non fuerit agnitus à fratribus suis, & ipsos statim ipse agnouerit.

Quod sit munus exploratorum hostilis terre.

Quàm sit, natura loci, zgyptus inaccessa, & vndique munita.

10.

SECVNDA DISPVTATIO.

Nexculari à médacio possit Ioseph, cùm dixit fratribus suis:
Exploratores estis.

11.
Varize

### INDEX.

Variæ expositiones quomodo illa verba dicens Ioseph non sit métitus. 12.

### TERTIA DISPVTATIO.

A N verba illa, quæ dixit Ioseph fratribus suis: Alioquin per sa lutem Pharaonis exploratores estis, contineant periurium. 15.
Egregia B. Thomæ doctrina de duplici modo iurandi. 17.
Cur Ioseph, fratres suos in carcere afflixerit tribus diebus, & non pluribus, vel paucioribus. 20.
Cur Simeon potius, quàm alius quilibet fratrum retentus fuerit à Iosepho in Aegypto. 22.

# QVARTA DISPVIATIO.

E præcipuo quodam effectu Tribulationis, qui est aperire, atque illuminare oculos animæ: Super illis verbis: Merito hac patimur,quia peccauimus in fratrem nofrum.&c.23.& sequentibus. Quibus rebus in Scriptura celebratis comparari & assimilari queat Tribulatio. Tribulatio triplicem parit cognitioné, Dei, nostri, & huius múdi. 24. Exponútur tres modi vocationis hominum ad Deum, secundum Cassianum: quorum primus est à Deo, secundus per hominem, tertius ex necessitate, siue per Tribulatione, quod genus vocationis est multo 25.826. frequentissimum. Qualem sui cognitionem afferat homini Tribulatio. Egregia Plinij sententia, qua docet vtilem animo esse afflictionem corporis.

Qualem & quam multiplicem huius

mundi notitiam efficiat Tribulatio:docens vanum esse, & fallace, & instabilem & amarum, & prauum. 28.& sequentibus.

Præclara Gregorij sententia de Vanitate mundi. 29.

De instabilitate mundi. 30. Comparatio mundi cum mari. 30.

Deamaritudine mundi. 31.

Vnde Cognoscatur euidenter Mundiamaritudo. 31.

Tria genera malorú quæ vigent præcipuè, maximéque regnant in múdo. 33.

Pulcherrima similitudo Damasceni qua insignis stultitia amatorum huius Mundi arguitur. 34.

# CAPVT XLIII.

### DVÆ DISPVTATIONES.



Vlchra disputatio B.Gregorij de virtute Discretionis, quæ doctoribus, & rectoribus aliorum

apprime necessaria est.

Cósuetudinem esse Scripturæ, quod
ex alicuius facto sequitur, etiam
si præter eius consilium & volútatem, attribuere nihilominus illi.4.
Cur Iacob dilectum suum Beniamin
nó credidit ipsi Ruben, sed Iudæ.7.

### PRIMA DISPUTATIO.

Super Cóuiuio quod fecit Ioseph fratribus suis. 12.
De conuiuiis, apud veteres Romanos celebratis quæ vocabantur charistia. 12.
Quanta fuerit apud veteres Romanos erga seniores reuerentia iuniorum in conuiuiis. 13.
Cur

Cur Ægyptij auersabantur conuiuia Hebræorum. 14.

Vter mos antiquior fuerit, sedendi ne an accumbendi in conuiuiis. 15.

De consuetudine dandi partes conuiuis, & mittendi etiam absentibus. 16.

Quo numero partes datæ fuerint fra tribus loseph: & de numero ferculorú in conuiuiis apud veteres. 17.

Vter mos antiquior fuerit in conuiuiis, dandine suas cuique conuiua partes, an vescendi in commu-

ne ex eadem patina.

Quomodo intelligendum fit, Beniamin quinque partibus excessisse fratres suos:& cur Ioseph ita prætulerit Beniamin aliis fratribus.19.
& 20.

Cum dicit Scriptura Ioseph & fratres eius fuisse inebriatos, an talis ebrietas fuerir culpabilis. 22.

Verbum inebriandi dupliciter accipi in Scriptura. 22.

### SECUNDA DISPUTATIO.

Aldè erudita, & copiosa disputatio Philonis, an omnis ebrietas sit in vitio, & omnino fugienda sapienti. 24.

# CAPVT XLIIII.

DVÆ DISPVTATIONES.

Vur Ioseph furti calumniam struxerit aduersus Beniamin, & an in co peccauerit. 1.& seq.

Quàm fuerit olim probrosum scyphos principum furto tollere ex conuiuiis.

De antiquitate & honore scyphorú apud Veteres. 4.

PRIMA DISPUTATIO.

Vomodo intelligendum sit Iofeph augurari solitum in scypho argenteo. 5.& seq.

De duplici fignificatione vocis Augurari, vel Augurium. 6.
Quanta esset Augurum auctoritas á-

pud Romanos.

6.

Cur Aristoteles sternutamentum vo-

cauerit augurale fignum. 7. Quemadmodum Aegyptij solerent per scyphos augurari. 8.

De variis speciebus magiz: & de superstitiosa quadam diuinatione, vel potius fabulosa, quz in sonte Cereris, & Paliscorum exerceri solebat.

### SECVNDA DISPUTATIO.

N Ioseph dicens non esse similem sui in augurandi scientia, mentitus sit, & se ipsum insamauerit: exponuntur octo opiniones. 9.& seq.

Verba illa Ioseph de sua in augurando scientia, quatuor modis à mendacio vindicari posse. 16.

# CAPVT XLV.



Ratio, qua Ioleph manifestans se frattibus vsus est, auctore Philone. Doctè S. Thomas dis-

putat, cur qui timent, conricefcant.

Cur dolentes, clamare soleant; timétes autem silere, ex Aristotele. 1. An gaudium Aegyptiorum de aduétu fratrum Joseph suerit verum, an simulatum.

Quàm sit Aulicis familiaris simula-

tio,& dissimulatio: Quibus rebus vitetur inuidia, & com paretur beneuolentia eorum, quibus cum viuitur. Quomodo intelligedű sit illud, quod dixit Pharao fratribus Ioleph, Ego dabo vobis omnia bona Aegypti. 6. Cur Ioseph abeuntibus fratribus suis dixit. Ne irascamini in via. Quid sit illud quod dicitur de Iacob, vbi resciuit de vita & gloria filij sui Ioseph. Reuixit spiritus eius. 9. Figmentum Hebrzorum, propheticum spiritum non manere in hominibus tristibus & dolentibus, fed in lætis & alacribus.

# CAPVT XLVI.

DVÆ DISPYTATIONES.



Vctore S. Augustino, quo tempore Iacob intrauit Ægyptum.coepta est superstitio Ægyptio-

rum circa cultum Bouis, qui vocabatur Apis: vbi multa de isto Boue,& superstitione.

Vnde tactum sir, vt Hebræi recens egressi ex Ægypto, caput vituli adorauerint.,

Quis locus fuerit, qui vocatur hoc capite puteus iuramenti.

Cur eum locum præcipuè adierit Iacob, vt consuleret Deum de profectione lua in Ægyptum.

Quomodo dixit neus lacob; Ego defdam tecum illue, cûm ipse sit immobilis & vbique locorum.

De antiqua consuetudine claudendi oculos morientibus: & vt id fieret à maxime conjunctis & dilectis morienti. 8.& 9.

PRIMA DISPUTATIO. E nominibus corum, qui vnà cum Iacob intrauerunt Ægyptum. De quadam discrepantia inter hunc locum & alterum in priori libro Paralipomenő super filijs Simeo-Cur inter intrantes Ægyptum numerentur Her,& Onan, filij Iuda, qui multo ante mortui fucrant Cut inter intrates Ægyptum memorentur filij Phares, qui multis post annis nati lunt. Cur per anticipationem memorentur filij Phares potiùs, quàm Zare, & Sale. Quomodo intelligendum sit, triginta tres posteros Iacob ex Liaintrasse Ægyptum. De discrepantia, quæ videtur esse inter lectionem Hebraicam, & Latinam à Græca, circa posteros Beniamin. Cur Septuaginta Interpretes plures enumerarunt posteros Ioseph, quàm habeat Hebraica, & Latina

Notabilis admiratio & dubitatio S. Augustini super numero posterorum Ioseph,& Beniamin,tradito à Septuaginta Interpretibus. Quomodo Moles priùs dicar intrasle lexaginta lex Aegyptů, & mox subiungat fuisse eos Septuaginta.

SECUNDA DISPUTATIO. 🕨 E discrepantia, quæ videtur esse hoc loco, lectionis Græcæ à Latina & Hebraica; habet enim illa Septuaginta quinque intrasse Aegyptum, cũ tamen Latina & не braica lectio habeat tantum Septuaginta. Discuti

Discutitur opinio Eugubini, damnatis Septuaginta, & reijcientis illum numerum Septuaginta quinque tamquam mendolum. Quàm sit absurdum vel S. Stephanú, vel S. Lucam falsam septuaginta interpretationem, vel in docendo, vel in scribendo esse secutos. 20. Expenditur sententia B. Hieronymi Super hac quæstione: & cur San-Aus Lucas sequi maluerit translationem Septuaginta, quam Scripturam Hebraicam. Quid S. Augustinus senserit super illo numero Septuaginta quinque, polito à Septuaginta Interpretibus. Austoris sententia super ista disputatione probantis nullum esse errorem in illo numero Septuaginta quinque. Propriè loquendo non fuisse nisi sexaginta (ex,qui cum Iacobingressi sunt Acgyptum: Cùm ergo dicit Moses fuisse septuaginta, id tripliciter exponi, atque intelligi posse. Esse morem Scripturæ, quod propriè conuenit patribus, id etiam filijs ratione patrum attribuere. Cur Moses inter eos, qui cum Iacob intrarunt Aegyptum, memorauit aliquot nondum tum natos:& cur potius de posteris Beniamin,& Iuda, quàm de posteris Leui, vel alio-Mirum exemplum numerofæ propagationis posterorum ex vno homine viuente. Refelluntur tria infignia errata Manethonis vetusti scriptoris rerum Aegyptiacarum, fuper Hebræis,

qui intrarút ægyptű cű lacob. 30. Cur loseph veheméter cupiebat fra-

tres suos haberi pastores ab Æ-

gyptiis. 31.

Laus artis & vitæ pastoralis:& de prima origine seruitutis inter homines, ex S. Augustino. 32.

Cur Ioseph tantopere cuperet tradifratribus suis ad habitandum terra Gessen. 33.

Cur Aegyptij detestarentur pastores ouium. 35.

# CAPVT XLVII.

#### SEX DISPVIATIONES.



Vm dicitur Ioseph introduxisse ad Pharaonem extremos quinque fratrum suorum, variè dis-

putatur inter auctores, quid per illud (extremos) intelligere oporteat.

### PRIMA DISPUTATIO.

C Vper illis verbis Iacob, Dies peregrinationis vita mea centum triginta annorŭ funt,parui & mali. 2. Habitatores terræ vocari in Scriptura non iustos, sed peccatores, ex sententia B.Hieronymi. Cur Iacob fuam præcipuè vitam appellauerit peregrinationem. Ex eo quod Iacob intrans Aegyptú fuit centum triginta annorum, quinque res colligi ad sacrá Chronologiam pertinentes. Cuius ætatis fuerint fratres Ioseph, cum Iacob venit in Aegyptum. 4. Decem labores & afflictiones Sancti Patriarchæ Iacob. Verè competit in omnes mortales, quod de se dixit Iacob: sunt enim omnium dies pauci & mali: & hîc de variis malorum generibus,quibus vita mortalium obsessa & oppressa est.

| terra Gessen. 8.                        | orbé conditum natus sit Iacob. 15.   |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| Non folos Hebrços habitasse in terra    | Diluuium Ogygis apud Græcos an-      |
| Gessen, sed mixtos Acgyptiis. 8.        | tiquissimum,& celebratissimű cő-     |
| <b></b>                                 | tigisse eo tempore, quo tempore      |
| SECUNDA DISPUTATIO.                     | Iacob versabatur in mesopotamia.     |
| E immunitate sacerdotum Ae-             | 17.                                  |
| <b>D</b> gypti. 9.                      | Animaduersio in Iulium Africanu,     |
| Imitandum esse Christianis principi-    | aientem in ætate Mosis contigisse    |
| bus exemplum Pharaonis tam re-          | diluuium Ogygis. 18.                 |
| uerenter & liberaliter tractantis       | In ætate Iacob ingens visum esse di- |
| facerdotes; super quo multorum          | citur in cœlo portentű: Stella ná-   |
| sententiæ memorantur. 9.                | q; Veneris, vila est mutasse colore, |
| Cur sacerdotibus Aegyptiorum data       | magnitudinem, figură, & curlum       |
| fuerit immunitas, & victus ex pu-       | sicut auctoritate Varronis confir    |
| blico: nempe propter famam pro-         | mat S. Augustinus. 19                |
| bitatis, & sapientiæ eorum: & vt        | Mors Iacob quot annis præcesseri     |
| expedito ac libero animo rebus          | egressum Hebræorum ex Aegy-          |
| facris vacarent. 10.                    | pto,& ortum Moss. 20                 |
| Pulchra orario Cheremontis de pre-      |                                      |
| stantia veterum sacerdotum Ae-          | QVARTA DISPVTATIO.                   |
| gypti,quam refert S.Hieron. 10.         | Vr Iacob tam curiofus, & solli-      |
| Aristoteles facere videtur instentores  | citus fuerit sepulturæ corporis      |
| Mathematicarú, Aegypti sacerdo-         | fui in terra Chanaam. 21             |
| tes.                                    | Fertur antiquam fuisse traditionen   |
| Multa Herodotus & Diodorus pro-         | Sanctis Patriarchis persuasă, mul-   |
| diderunt de immunitate & multi-         | tos de his viris Sanctis, qui sepult |
| plici doctrina veterum Aegypti          | erant in terra Chanaam, resurre      |
| sacerdotum, quæ hîc memoratur.          | cturos fuisse cum Christo: & ideo    |
| 11.                                     | Patriarchas illic maximè optasse     |
| Memorabilis sententia B. Thomæ ad       | sepeliri. 21                         |
| commendandam facerdotum im-             | Allegorica disputatio B. Augustin    |
| munitatem pertinens. 12.                | super eo, quod Iacob tantoper        |
| An fuerit iusta lex, quàm tulit Ioseph  | concupiuit sepeliri corpus suun      |
| Aegyptijs, vt quintam partem fru-       | in terra Chanaam. 22                 |
| gum, tributi annui nomine pen-          |                                      |
| derent Regi. 13.                        | QVINTA DISPVTATIO.                   |
| Egregia B. Gregorij disputatio tropo-   | N homini Christiano semultur         |
| logica super verbis illis, quæ Io-      | A corporis sui, vel aliorum ve       |
| seph dixit Aegyptiis, Accipite semi-    | hementer optanda, & solicitè cu      |
| na, serite agros, vt fruges habere pos- | randa sit. 23                        |
| sitis. 14.                              | Celebres aliquot sentétiæ illustriun |
|                                         | Auctorum Ethnicorum de noi           |
| TERTIA DISPYTATIO.                      | anxiè curanda sepultura corpori      |
| E Chronologia totius vitæ S.            | fui. 24                              |
| lacob. 15.                              | S                                    |

Sisuppetat facultas, non esse negligenda m sepulturam defunctorum, maximè iustorum, erudita disputatio B. Augustini.

SEXTA DISPVTATIO.

🟲 E discrepantia le&ionis Græcæ à Latina & Hebraica super illis verbis extremis hui capitis.47: Adoranit I frael Deum, conner sus ad lectuli caput. Quid adorauerit Iacob conuerfus ad

lectuli caput, quinque expositiones.

Cur Iacob petens à filio suo Ioseph sepeliri corpus suum in terra Chanaam, non fuerit contentus simplici promissione eius, sed exegerit ab co iusiurandum.

Examinatur lectio Greca, que fic habet, Adorauit Israel summitatem virga eius.

Quod Iacob adorauerit fastigiú virgz Ioleph, sententia fuit Chrysostomi, Theodoreti, Adriani papæ, & Leontij, imò ipsius B. Pauli. 31. & 72.

Vnde nata sit tanta diuersitas Græcæ lectionis ab nebraica & Latina. 3 2. Excutitur animaduersio S.Hieronymi in translationem Græcam huius loci.

Iusta reprehensio Eugubini, irreuerenter, indignéque loquentis de Septuaginta Interpretibus, & de S.Luca.

Auctoris sententia de concilianda lectione Græca cu Latina super hoc loco.

Expenditur documentum quoddam S. Hieronymi affirmantis Euangelistas & Apostolos testimonia Scripsuræ veteris testamenti, citasse secundum Hebraicam lections & lenlum; vbicumque Græca dilcrepant ab Hebraicis.

# CAPVT XLVIII.

Dua Disputationes.

PRIMA DISPVTATIO.



Vr Iacob volens benedicere Ephraim & Manasle , commutauerit manus. iuper eos in similitudine

Cur inter filios illorum Patriarcharum ferè posteriores prepositi sunt prioribus: cuius rei quadruplex ex ponitur ratio mystica. 1.& 2. Quinque in Scriptura percelebres translationes rerum valde insigniนั

mysterio. Cur dextera habeatur potior & honorabilior,quàm finistra,causa naturalis ex Aristotele.

ab vna persona ad aliam non sine

Octo fignificationes huius vocis (dex tera)in Scriptura notabiles. Apud veteres Perías, auctore Xenophonte, honoratior ducebatur sinistra, quàm dextera.

Commutatio manuum Iacob super Ephraim & Manasse, figuram expressit Sanctæ Crucis: & tunc primûm præfigurata inuenitur Sanôta Crux, quantum videlicet ad similitudinem,& figuram eius. 8.

### SECUNDA DISPUTATIO.

🔪 Væ fuerit illa pars, quam Iacob extraordinariam dedit filio suo soleph: an ea fuerit vrbs Sichem, an pars agri eius, & quomodo eam partem Iacob acquisiuerit E

arcu & gladio, tredecim expositio nes. 9. & lequent.

Paraphrasis Chaldaica per arcum & gladium, interpretatur preces & obsecrationes ad Deum: vbi ostéditur preces Sanctorum, rectè appellari Arma.

Probatur partem illam, quam Iacob dedit filio suo Ioseph, non fuisse vrbem Sichem: sed fuisse partem agri, quam ipse ante multos annos emerat à filis Hemor.

Cur offa Ioseph sepulta fuerint in par te illa agri, quam emerat Iacob à filijs Hemor.

Cur in Scriptura perfrequens métio fiat arcus,& gladij.

Illud, quod dixit Iacob, In gladio & arcu meo, fi non propriè dixit, sed figuraté ac Metaphorice, tribus id modis exponi posse.

# CAPVT XLIX.

QVATVORDECIM DISPYTATIONES.

Licet compluribus omissus per errorem fuerit titulus.

## PRIMA DISPUTATIO.



📆 📉 N nouissima verba , quæ locutus est Iacob filij suis, vocari debeant Benedictiones, vt vulgo

appellatur; an Prophetiæ. 1.& seq. De veteri quodam libro, qui inseribebatur Testamentum duodecim Prophetarum.

De antiquo more, quo patres, appropinquante morte filijs suis benedicere solebant.

Vtrum humanus animus appropinquante morte, fiat divinior & prelagus futurorum.

Quale genus prophetie fuerit id, quo Iacob prædixit futura filijs suis. 8.

### SECUNDA DISPUTATIO.

N in Scriptura, cum dicuntur, nouissimi dies, per eos intelligere oporteat semper tempus Messiæ aduentus vel prioris vel posterioris.8.& sequent.

### TERTIA DISPVTATIO.

🛪 Vm Ilidoro Peluliota, qui lcriptis prodidit lacob fuisse diuinitus repente captum obliuione eorum, quæ prædicere volebat de véturo Messia filijs suis;& alia pro alijs dixisse illis, præter opinionem fuam. 10.

### PRIMA PROPHETIA. DE RVBEN.

7 Vr dicatur Ruben esse fortitudo patris sui, & principiú doloris eius. De octo prærogatiuis primogenitorum ante legem Mosis. Quid lignificet, Ruben effulum esse ficut aquam. An fuerit contra charitatem, patrem imprecatum esse mala filio suo.18. Quanta fuerit turpitudo & deformitas peccati Ruben.

### QVARTA DISPUTATIO.

N maledicta, quibus Iacob defixit filium fuum Ruben, pertineant ad historiam incestus eius cum nouerca sua; an potius ad cædem Saluatoris nostri factam à Iudæis;vt contendit probare S. Amprofins. 20. Ðс

### INDEX.

De allegorico, & tropologico sensu huius propehetiæ. 21.
Quatuor documenta moralia depropta ex hacptophetia de Rubé. 24.
De multiplici differentia interaquam & alios liquores. 26.

# SECVNDA PROPHETIA DE SIMEONE ET LEVI.

Vanta fuerit iniquitas Simeonis & Leui in cæde Sichimitarum. Quomodo Iacob tantopere inculcet Simeonem de cæde Sichimitaru, de qua eum laudare videtur Sácta femina Iudith. Cur Moles Deuteronomij. 3 3. in benedicendo aliis tribubus, soli tribui Simeon benedictionem non impertiuit. Mystica expesitio huius prophetiz pertinés ad Christum & ad Synagogam. Moralis doctrina de reprimendo appetitu vindictz, etiam quem zelus iustitiz incitat. ₹8.

# TERTIA PROPHETIA. DE IVDA.

De præstantia & vtilitate huius prophetiæ. 39. De varia interpretatione illarum vocum, Sceptrú, Dux, & sæmur.45. Diceptatio de voce (Shiloh) pro qua Latinus interpres vertit (qui mittendus est.) 46

### QVARTA DISPYTATIO.

Vomodo Messias dicatur suisse expectatio gentium, cum ipse esser ignotus Gentibus. 48. & seq. Mystica explanatio huius prophetiæ de Christo, & de Ecclesia, & de fummo Pontifice. 54.

Cur Apostoli & prophetæ dicanlur
oculi Ecclesiæ pulchriores vino.
64.

Cur Pastores, & Doctores Ecclesiæ comparentur dentibus lacte candidioribus.

SEXTA DISPUTATIO.

Vantum temporis efluxerit, ex quo Iacob edidit hoc vaticinium víque ad defectionú Iudaici principatus, & víque ad ortum Christi Domini.

De quadriformi regimine populi Hebrei sub Ducibus, & Iudicibus, & Regibus, & Pontificibus, & quandiu quodlibet istorum durauerit. 62.

SEPTIMA DISPVTATIO.

Duersus Iudzos impudenter negátes, concludi ex hac pro phetia lacob, iam venisse Messia, 64.& sequent.

Discutiuntur sex interpretationes, quibus Iudæi conantur obscurare ac peruertere claram & rectam huius prophetie sententiam. 65. & sequentibus.

An cum dicitur, No deficiet sceptrum de Iuda, vox sceptrum siue virga, significet virgam Tribulationis & oppressionis.

An istis verbis significetur, post aduentum Messiæ numquam desecurum sceptrum in Iuda:non autem quad núquam desiciet vsque ad Messiæ aduentum. 66.

An etiam nunc in aliquibus regionibus habeat tribus Iuda principatú in populo Iudaico. 66.

An vox (Shiloh) pro qua I atinè est, Qui mittendus est, significet in hoe loco vrbem Shiloh. 68.

Λn

An illud, Qui mittendus est, denotet hoc loco regem Nabuchodono-

An hæc prophetia de tribu Iuda fue rit tantum conditionalis, non autem absoluta & simpliciter certa.

Quanto tempore principatus in populo Hebreo fuerit penes proprios eius gentis principes. Quot annis tribus Iuda imperium in populo Hebræo tenuerit. 73.

OCTAVA DISPYTATIO, Vomodo veritati huius prophe tiæ responderit euentus. 72. Super hac quæstione exponútur nouem opiniones: Prima Eusebij Cæsariensis, Diodori, & Hugonis. Secunda B. Cyrilli Alexandrini. Tertia Lyrani , Thostati , & Dionysii Carthusiani. Quarta Genebrardi. Quinta, quorundam Recentiorum. Sexta, Pauli Burgenfis, Galatini, Anii & Lucidi. Septima Caietani. Octaua, Cani. Nona, quá sequitur Auctor, & fuit multorum veterum Patrum.74.víque ad 100.

### NONA DISPUTATIO.

N Machabæi paternum genus duxerint ex tribu Iuda. 81.& sequentibus.

DECIMA DISPUTATIO. N hæc prophetia pôssit verè & 🔼 commodè intelligi & exponi non propriè tantum de tribu Iuda, sed in vniuersum de Gente Iudaica. 92. & lequent.

Si hæc prophetia comuniter & vniuerse pertinet ad populum Hebræum, cur ea specialiter applicata

sit tribui Iuda. Ibid. Cur nec Christus Dominus, nec Apostoli,nec Euangelistæ vmquam hoc vaticinio Iacob vsi sint: cum eo vaticinio tempus Messia aduetus euidenter demonstretur. 105.

### QVARTA PROPHETIA: DE ZABVLON.

N vrbs Sidon terminus fuerit Cortis Zabulon. Aliquot infignia terræ, quam possedit tribus Zabulon. Cur maritimæ Gétes, ferè magis sint vitiolæ, quàm mediterranæ. 110. Allegorica interpretatio huius prophetiæ pertinens ad Ecclesiam Christi.

#### QVINTA PROPHETIA. ISSACHAR.

E amœnitate & abundantia campi Esdrelon, qui erat in tribu Islachar. Expositio mystica huius prophetiæ continens magnę vtilitatis & cófolationis seruorum Dei documé-119.

### SEXTA PROPHETIA.

C'Ampsonem eodem, quo Herculem, floruisse seculo; maioraque illius fuisse facta, quam poëtarum de hoc mendacia. Cur tribus Dan, vel iple Sampson comparetur colubro. 123.124. Illorum verbotű Iacob, Salutare tuñ expectabo Domine, exponútur o cto interpretationes.125.& leq. Sampsonem decem rebus fuisse figuram Messię.

VNDE

VNDECIMA DISPUTATIO.

N de tribu Dan futurus sit Antichristus: & an hoc vaticiniŭ · Iacob sub nomine Dan pertineat ad ipsum Antichristu. 131. & seq.

# SEPTIMA PROPHETIA. DE GAD.

NIephthe fuerit de tribu Gad, an de tribu Manasse. 141. Allegorica expositio huius prophetiz. 142.

De more & de causis cur se homines accingere, vel præcingere soleant.

Documenta moralia, que præbet hec prophetia. 145.

OCTAVA PROPHETIA.

E Xplicatur vtilis allegoria huins prophetiz. 149.

NONA PROPHETIA.

DE NEPHTHALIM.

TRiplex expositio huius prophetiæ: & an Barac Iudex Hebræi populi, trepidauerit & timoris argui recè possitin ea, quam in hostes Hebræorum suscepit expeditione.

Allegorica interpretatio huius prophetiæ pertinens ad Christum. 154.

DECIMA PROPHETIA.

DE TOSEPH.

Vr Ioseph dicatur filius accrescens, & cur pulchritudo eius laudetur à Iacob. 155. Quibus rebus Ioseph figura Christi fuerit. 157.

Quomodo intelligendum fit, Iofeph fuiffe paftorem,& lapidem. 161. Quomodo cœlum, & abyffus caufæ fint abundantiæ terum, quæ terra

nascuntur.

Quomodo Christus habuerit benedictionem cœli & abyssi: & de duplici benedictione carnis Christi: & quomodo Christus habuerit benedictionem vuluæ & vberum.

De vberibus, & vulua sponsæ Christi, id eft, Ecclesiæ. 166.

### DVODECIMA DISPVTATIO.

S V per illis verbis, Benedictiones patris tui, confortata funt benedictionibus patrum eius, & vtrum Iacob plura & maiora promissa & dona habuerit à Deo, quàm priores patriarchæ. 167. vsque ad 162.

# XI. PROPHETIA.

### 13. DISPYTATIO.

Vr Beniamin dictus fit à Iacob Lupus rapax,mane comedens prædam, & vespere dividens spolia: tractantur quinque interpretationes. 178.& sequent.

Quemadmodum Sancti Patres hanc prophetiam de Beniamin, pulchre accomodauerint ad B. Paulum, qui fuit ex ea tribu. 182.

De fortitudine bellica Beniamitarú. 185.

Cur illi Patriarchæ tantopere concupiuerint corpora fua post mortem sepeliri in terra Chanaam. 188.

Digitized by Google

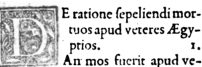
### 14. DISPVTATIO.

Vid sit Apponi ad patres suos; vel congregari ad populum suum, quod in Veteri Testamento dicitur de his qui mortui sunt.

An verum fit, quod tradidit Paulus
Burgensis, neminem iustotum ho'minum, qui fuerunt ame Abraha,
'statim post morte descedisse recta
'in Limbum, non prius expiatum
igne purgatorio. 196.

## CAPVT L.

### PRIMA DISPVTATIO.



teres Hebræos cadauera condire aromatibus.

De ratione condicadicadatiera apud Ægyptios ex Herodoto, & Diodoro. 3.

Cur Aegyptij defunctorum corpora non cremauerint. 4.

Varij mores Gentium in tractandis mortuorum corporibus. 5.

De numero dierum, quos condiendis & sepeliendis mortuis impendebant Aegyptii. 6.

An Herodotus & Diodorus discordent à Mose super conditura cadauerum apud Aegyptios. 7.

### SECUNDA DISPUTATIO.

DE more lugendi mortuos apud Aegyptios: & quomodo intelligendum sit Aegyptios per septuaginta dies lugere mortuos cosuemisse.

Luctum super mortuis, si modicus sit esse laudabilem.

De simulato luctu super mortuo', & de Præsicis conductis ad complorandum & eiulandum super mortuum, quarum erat vsus apud Romanos: & vnde mos iste originem habuerit.

Quanto tempore lugendi fint mortui, varia Gentium instituta. 11. Quod Hebri morté Aaronis & Mo-

fistr ginta diebus fleuerint, vride id didicerint illi fecundum Ruper tum.

### TERTIA DISPVTATIO.

Vomodo intelligendú sit quod dicirur in hoc capite, Iacob sodisse sibi sepulchrum in terra Chanaam.

13.

Quid in Scriptura interdum signistrare solcat verbum sodere.

Quænam sueritarea Arad.

Sur Hebræi planctum illum septem dierum non potius secerunt in Hebron, vbi sepeliendum erat cor pus Iacob, quàm in area Arad. 16.

An laudandus sit apud Christianos Nouendialis luctus mortuorum, dubitatio S. Augustini.

17.

### QVARTA DISPVTATIO.

E more sepeliendi mortuos extra vrbes: & vtrum ante Christianos mos suerit alicubi sepeliendi mortuos intra ciuitates. 18. Refellitur Thostatus, arbitratus ante Christianos nullo tempore nullaque in Gente morem suisse sepeliendi mortuos intra ciuitates, viuorum

### INDEX.

| uorúmque domicilia. 18.                 |
|-----------------------------------------|
| Moris fuisse apud Græcos sepelire       |
| mortuos extra vrbes, probatur           |
| Platonis, & Ciceronis, & Plutat-        |
| chi auctoritate. 19.                    |
| Cur in id ferè consenserint Gentes,     |
| vt extra domicilia viuorum, mor-        |
| tui conderentur. 20.                    |
| Etiam antiquitus in more fuisse apud    |
| Ethnicos sepeliri mortuos intra vr      |
| bes,& ædes. 21.                         |
| De modo sepulturæ Aethiopum. 21.        |
| Lycurgum voluisse sepeliri mortuos      |
| intra ciuitatem, & prope templa.        |
| 22.                                     |
| Vnde rectitudo, vel prauitas eorum,     |
| quæ ab homine fiunt æstimari de-        |
| beat. 23.                               |
| Arguitur falsitatis atque infidelitatis |
| Iosephus in commemoranda sacra          |

QVINTA DISPVTATIO. E Chronologia vitç Ioleph.27. loseph breuiorem vitam, quànt eius maiores, ac fratres vixille, & cur id ei contigerit. Quatuor mendacia Iustini historici luper S Patriarcha Ioleph. Cur Ioseph non mandauit fratribus suis, vt statim post mortem suam corpus suum transferrent in terra Chanaam, vt mandauerat Iacob de suo corpore. Quo in loco terræ Chanaam sepulta fuerint offa Ioseph. An ossa vndecim Patriarcharum sint asportata in terram Chanaam, & condita in Sichem. De sepultura corporis Ioseph. Fabula Hebræorum super sepultura corporis Ioleph, quam memorat

Historia scholastica.

# *ૹ૾ૺૹ૽૽૱ૹૹ૽૽ઌ૽ૼૹ૽૱ૹૹ૽૱૱ૹ૱૱ૹ૱૱ૹ૱૱*

### INDEX

26.

# CENTVM SEXAGIN-

SACRÆ SCRIPTVRAE.

Qui boc Quarto Tomo aut proprio signantérque trastantur, aut certe trastatu aliarum rerum non partem signat enterentur. In quo Indice prior nota signat numerum capitum Libri Geness: posterior autem, numeros adiestos in margine ad Commentarios singulolorum Capitum.



historia.

Exodi 3.

Paruit ei Dominus in flamma ignis, de medio rubi. 32. 14.

Exodi 11.

A primogenito Pharaonis qui fedet in folio nogenitum ancillæ, quæ

eius, víque ad primogenitum ancillæ, quæ est ad molam.29.7. Exodi 21

Qui furatus fuerit hominem, & vendideriz eum, conuictus noxæ, morte morietur. 40.7 Exodi 23.

Miserebor cui volucro, & clemens ero, in quem mihi placuerit 40.14.

Exodi 28.

Pones autem in Rationali iudicij Doctrinam & veritatem.25. 27.

F

Exedi 32.

Feceruntq sibi vitulum conflatilem, & ado rauerunt, atque immolauerunt ei hostias 46.2.

Lenitici 10.0 19.

Vt habeatis scientiam discernédi inter san ctum & profanum 25.79.

Leuitici 17.

Siquis venatione, vel aucupio cœperit feram, vel auem, quibus vesci licitum. 25. 60. Lenitici 18.

Turpitudinem vxoris fratris tui no reuela bis,quia turpitudo fratris tui est 38.15.

Leuitici 19.

Iumenta tua non facies coire cum alterius generis animantibus 36.9.

Lenitici 21.

Non contaminetur sacerdos in mortibus ciuium.37.102.& 103.

Lenitici 21.

Si lippus,si albuginem habens in oculo 29.10.

Leuitici 22.

Omne animal, quod vel contritis, vel trucis, sectis ablats que testiculis est, non offereris Domino: & in terra vestra hoc omnino non facietis. 37.110.

Leuitici 26.

Nonfaciétis vobis idolum, & sculptile, nec titulos erigetis, nec in signum lapidis ponetis in terra vestra, vt adoretis eŭ 28. 49. Lenitici 25.

Dabo vobis extum desuper seut ferrum,& terram zneam.27.74.

Numerorum, cap 11.

Cogrega mihi septuaginta viros de senibus Israel.49.83.& sequentibus.

Namerorum 12.

Ore ad os loquor ei 32. 43.

Nomerorum 16.

Descenderuntque vini in infernum 37.99.

Deuteronomij 15.

Non arabis in primogenito bouis 41. 12.

Deuteronomu 11.

Non permanebit cadauer eius in ligno, led in eadem die lepelietur 40.6.

Desterosomii 22.

Incrassatus est dilectus, & recalcitrauit 42.

Denteronomii 23.

Non intrabit Eunuchus attritis vel amputatis testiculis, & abscisso veretro, Ecclesiam Domini 37. 110.

Denteronomij 33.

Viuat Ruben,&non moriatur,& sit paruus in nmero.49.17.

Deuteronemij 33.

Audi Domine vocem Iudz, & ad populum fuum introduc eum: manus eius puguabunt pro eo, & adiutor illius contra aduersarios eius erit. 49.41.

Deuteronomii 33.

Et Beniamin ait: Amantifilmus Domini habitabit confidenter in eo; quasi in thalamo tota die morabitur, & inter humeros illius requiescet. 46.181.

Deuteronomii 33.

Ioseph quoque ait, De benedictione Domini terra eius, de pomis cæli, & de rore, atque abysto subiacente,&c 49.174 175.

Deuteronomij 33.

Lætare Zabulon in exitu tuo,&c.49. 108.

Deuteronomi 33.

Lætare Islachar in Tabernaculis tuis. 49.

Deuteronomii 33.

Benedictus in latitudine Gad, quasi leo requieuit, cœpstque brachium & verticem. 46.146.

Deuteronomij 33.

Dan, catulus leonis, fluet largitet de Basan. 49.137.

Deuteronomij 33.

Nephtalim abundantia perfruetur: & plenus erit benedictionibus Domini:mare & meridiem possidebit.49.153.

Deuteronomij 33.
Benedictus in filijs Aser: sit placens fratribus suis,& tingat in oleo pedem suum,ferrum & æs calceamentum eius: sicut dies inuentutis tuæ,ita & senectus tua. 49. 148.

lefue 10.

Stetit sol in medio cæli,& non festinauic occumbere spatio vnius diei 47.19.

Iofue 16.

Solitudo que ascendit de Hierico ad mótem Bethel, & egreditur de Luza 28.59.

losue vitimo.

Ossa quoque Ioseph, quæ tulerant de Ægypto sepelierunt in Sichem, in parte agri, quem emerat Iacob à filijs Hemor, cetum nouellis ouibus. 48.19.

Indicum 14.

Quod fi solueritis mihi intra septem dies conuiuij,dabo vobis triginta sindones, & triginta tunicas 29.29.

Indicum 19.

Tantum obsecro, ne scelus hoc contra naturam operemini. 29. 32.

1.Reg.cap 9.

Qui enim propheta dicitur hodie, vocabatur olim videns. 25. 21.

z.Regum

### INDEX.

1.Reg.16.

Ne respicias vultum eius, neque altitudinë stature eius, quoniam abieci eum: Nec iuxta intuitum hominis ego iudico 48. 2.

1. Reg. 18.

Non habet rex sponsalia necesse, nisi tantu centum præputia Philistinorum 29.11.

1. Regum 21.

Non habeo laicos panes ad manum, sed tantúm panem sanctum. 15.79.

1.Regum 21.

Et immutauit os suum (Dauid) coram eis, & collabebatur inter manus eorum: & impingebat in hostia portæ, dessuebántque saliuæ eius in barbam 27.26.

1 Reg cap.23.6 30.

Dixit Dauid ad Abiachar facerdotem, applica ad me Ephod. 25. 24. 25.

2.Reg.cap.1.

Præcepit(Dauid)vt docerent filios Iuda arcum.48.20.

2.Regum 18.

Absalon erexerat sibi, cum adhue viueret, titulum. 28.49.

3. Rejum 19.

Et omne os, quod non adorauerit eum, osculans manum. 33.2.

1. Paralipomenon c.4.

Filij Simeon,Namael,& Iamin, Iadib,Aara Saul.46.10.

2. Paralipomenon 23.

Postquam coangustatus est, oranit Dominum Deum suum, '& egit pœnitentia valdè coram Deo patrum suorum, & cognonit Manasse, quòd Dominus ipse est Deus. 42.14.

Tobia 5

Ego(Raphael Angelus) sum Azarias Ananiæ magni filius.27.55.

Tobia 1 2.

Ego sum Raphael Angelus, vnus ex septé. qui adstamus ante Dominum.32.19.

Indit. 9.

Deuspatris mei Simeon, qui dedisti illi gladium in desensionem alienigenarum. 34-14-

Iob.z.

Pereat dies,in qua natus sum 40.11.

lob.z.

Quare exceptus sum genibus? cur lactatus vberibus? 30.8.

100.14.

Homo natusde muliere, breui viuens tépore, repletur multis milerijs 47.7.

lob 14.

Operi manuu tuaru porrige dextera 48.5.

Ieb 19.

En decies confunditis me 31.1.

lob 26.

Nudus est infernus coram illo 37.101.

Iob 31.

Si osculatus sum manum meam ore meo, quæ est iniquitas maxima, & negatio contra Deum altissimum 33.2.

lob 34.

Quem constituit alium super terram : aut quem posuit super orbem, quem fabricatus est? 28.26.

Pfalme 9.

Convertantus peccatores in infernum. 37.

Pfalme 15.

Non derelinques animam meam in inferno, nec dabis fanctum tuum videre corruprionem. 37. 100.

Psalmo 15.

Delectationes in dextera tua.48.5.

Psalmo 20.

Dextera tua inueniat omnes, qui te odesunt, 48.5.

Pfalme 33.

Immittet angelus Domini in circuitu timentium eum,& eripiet eos 32.1.

Pfalmo 28.

Aduena ego sum, & peregrinus sicut omnes patres mei.47.2.

Pfalme 40.

Non declines cor meum in verba malitia, ad exculandas exculationes in peccatis. 29.20.

Pfalmo 43.

Non in arcu meo sperabo, & gladius meus non saluabit me. 48.20.

Psalmo 57.

Priulquam intelligeret spinæ vestræ Rhanum. 50.15.

Pfalmo 72.

Existimabam vt cognoscerem, hoe labor est ante me donec intrem in Sanctuarium Dei,& intelligam in nouissimis eorum.

25.85.

Pfalmo 74.

Visitalti terram, & inebriasti cam. 43.21

Pfalmo 77.

Imple facies eorum ignorantia, & quærent nomen tuum Domine 49.18.

P falmo 78.

Poluerut morticinia leruorum tuoru, elcas volatilibus ez li, carnes fanctorum tuorum bestijs terre, & no erat, qui sepeliret 47:25. Psimo 80.

Accipite plalmum, & date tympanű 27.9.

. ,

Psalme 100.

Qui loquitur iniqua, non direxit in conspectu oculorum corum.32.26.

P(al mo 109.

Dixit Dominus Domino meo, sede à dex tris meis 48.5.

Pfalmo 113.

In exitu Israel de Acgypto, domus Iacob de populo Barbaro 43:14. Pfalmo. 115.

Pretiola in cospectu Dominimors Sacto rum cius. 47 . 25.

Pfalmo.118.

Bonum mihi quia humiliasti me, vt discă iustificationes tuas 42.26.

I'falmo. 118.

Confige timore tuo carnes meas, à iudicijs enim tuis timui.39.18.

Píalmo 138.

Si ascendero in cœlum tu illic es, si descendero in infernum, ades 37.104.

Proper blorum 3.

Logitudo dierum in dextera eius: & in finistraillius diuitiæ & gloria 48.5.

Prozerbiorum 4.

Vias, quæ å dextris sunt nouit Dominus, peruerlæ vero funt quæ à finistris 48.5.

Proverbiorum 7. Apprehensumque deosculatur iuuenem, &c. 16.1.

Proverbiorum 9.

Noli arguere derisoré, ne oderit te 37. 17. Prosterbiorum 15.

Infernus & perditio cora Domino 37. 105. Prouerbiorum 23.

Ne comedas cum homine inuido, & né desideres cibos eius. 37. 18.

Pronerbiorum 27.

Infornus munquam impletur. 37 106. Proverbiorum 28.

Qui abscondit scelera sua non dirigetur. 32.26.

Proverbiorum 30.

Mendicitatem, & diuitias ne dederis mihi: tribue victui meo necessaria 28. 66. ...

Proncrbiorum 30.

Qui fortiter premit vbera ad eliciendum lac exprimit butirum : & qui vehementer emungit, elicit sanguinem. 36 63.

Ecclefiaft.10. Cor sapientis in dextera eius, cor stulti in

finistra illius 48 6.

Ecclefiaft. 12.

Memento Creatoris tui in diebus inventutis tux, antequam veniat tempus affli-Ctionis, & appropinquent anni, de quibus dicas,non mihi placent 27.2.

Canticorum 2.

Dextera illius amplexabitur me 48.5. Canticorum 4.

Odor vestimentorum tuorum, sicut odor thuris, 27.64.

Canticorum 7.

Mandragoræ dederút odorem 30. 14.& 15. Saprentia ?

Iudicabunt nationes,& dominabuntur populis 25.85.

Sapientia 5.

Quid profuit nobis superbia, aut diuitiaru iactantia, transierunt omnia illa tanquam vmbra &c.42.10.

Sapientia 7.

Cum sit vna(sapientia)omnia potest : & in se permanens omnia innouat. 18.25.

Sapientia 10.

Hæc(sapientia)profugum iræ fratris, Justu, deduxit per vias rectas, & ostendit illi regnum Dei,&c 28.15.

Ecclefiastici 22.0 38.

Super mortuum plora: defecit enim lux eius, fili in mortuum produc lacrymas, & fac luctum secundum meritum eius. 50.9.

Ecclefiaftici 27.

Vala figuli probat fornax, & homines iustos caminus Tribulationis 40.5.

Ecclefiaftsi 30.

Mortuus est pater, & quasi non mortuus effet similem enim reliquit sibi 38.11.

Ecclefiastici 30.

Videns oculis & ingemileens, quali spado coplectens virginein, & suspirans 37. 112.

Eccle fiaitice 49.

Ioseph princeps fuit frattum, firmamentum Gentis, rector fratrum, ltabilimentum 9.162. populi

Ecclesaftici 49.

Et ossa ipsius (Ioseph) visitata sunt, & post mortem prophetauerunt. 50.35.

Isaia I.

Si fuerint peccata vestra vt coccinú, quasi nix dealbuntur 38.38.

Ifasa 2.

Et erit in nouissimis diebus præparatus mons domus Domini in vertice montiu. 49.8. 2 10.

1faia 2.

Ne dimittas illis peccatum 49.18. Isaia 8.

Ipse est pauor vester, ipse est terror vester

Isaia 14.

Quomodo cecidisti de cœlo Lucifer, qui mane oriebaris, 25.50.

Ifàia

Isaia 20.

Domine in angustia requiserunt te: in Tribulatione murmuris, doctrina tua eis.

If sia 38.0 4.Reg. 20.

Et reuersus est sol decem lineis pergradus, quos descenderat 47.19.

1/aia 40.

Loquimini ad cor Hierusalem 34.5.

Isaia 40.

Quare dicis Iacob, & loqueris Ifrael, Abfondira est via mea à Domino, & à Deomeo iudicium meum transfuit.49. 10.

Ifa a 59 @ Hieremia 14.

Peccata nostra responderunt nobis 30. 36.

Pater noster es tu, & nos lutum, & sictor noster, & opera manuum tuarum omues' nos 40.14.

1/aia 66.

Super genua blandientur vobis 30.8.

Ieremia 8.0 46.

Numquid refina non est in Galaad, aut medicus non est ibi, 37.69.

leremia 16.

Non sepelientur, neque plangentur. & non se incident, neque caluitium siet pro eis, & non frangent inter eos lugenti panem ad consolandum super mortuo, & non dabut eis potum Calicis ad consolandum super para matre. 50.9.

leremia 20.

Maledicta dies in qua natus sum. 40, 11.

Noli subtrahere ab illis verbum, si forte audiant, & conuertantur à via sua mala: & pœniteat me mali qued cogito facere eis 27 94.

Exceptidis 18.

Anima, que peccauerit, ipla morietur. 38.

Aggai 2. .

Et veniet desideratus cuctis gétibus 49.49. Zachdria 8.

In diebus illis' apprehendent decem homines ex omnibus linguis gentium, & apprehendent finbria viti Iudæl, & c. 26.44.

Malachia 1.

Iacob dilexi,& Esau odio habui 25.26.

1. Machabaorum 4.

Et reposuerunt lapides in monte domus, in loco apto, quoadusque veniret ptopineta,& responderet eis 25, 26.

M. chabaorum 5.

Et viri Iuda magnificati sunt valde in co-spectu omnis Israel. 49.78.

L. Machab Lorum c.6.

Nunc reminiscor malorum, quæ feci in Hierusalem:& cognoui,quia proprerea inuenerunt me mala ista 42.24.

Matthai 4.

Terra Zabulon, & terra Nephtalim, via maris trans Iordanem Galileæ Gentium, populus qui ambulabat in tenebris, vidit lucem magnam. 49. 109.

Matthai 10.

Estore prudentes seut serpentes, & simplices sicut columbæ 2 j. 62.

Matthai 11.

Iple (Ioannes Baptista) est Elias 27.54.

Matthei 10.

Sunt Eunachi, qui de matris vtero sie nasse sunt Eunachi, qui facti sunt ab hominibus, & suit Eunachi, qui seipsos castraturent propter regnum colorum 37. 110.

Muthai 42.

Tune duo erunt in agro, vnus assumetur, & vnus reliquetur, duæ erunt molentes in mola, vna assumetur & altera relinquetur. duo erunt in lecto, vnus assumetur; & vnus relinquetur 29. 6.

Luce 7.

Osculum mihi non dedifti.29:2.

Luca 12.

Ne terreamini ab ijs,qui occidunt corpus, & post hæe nom habent ampliùs quid faciant. 47.23

Luca 14.

Si quis venit ad me, & non odit patrem fuum & matrem & vxorem & filios, adhuo autem, & animam fuam, non potest, meus esse discipulus. 28.29.

Luca 16.

Factum est ve moreretur mendicus, & porataretur ab Angelis in sinum Abraha. Mortuus autem est diues, & sepultus est in inferno. 47.23.

Luca 23.

Et dixit illi Iclus, A mé dico tibi, hodie me cum exis in paradilo 40.15.

loannis 2.

Somite templum hoc & in tribus diebus excitabo iliau 27, 5.

10 anis 4

Dicit ei mulier: Scio quia Messias venit, qui dicitui Christiis. 49. 205.

actorum 2.

Neque anima cius detel sãa est in inferno, neque caro eius vidit corruptionem.37. 103.

Afterum

Actorum 7.

Mittens auté Ioseph accersiuit Iacob patrem suum, & omnem cognationé in animabus Septuaginta quinque. 46.19.8 seq.

Afterum 23.
Ex cum hæc dixiffet (Paulus) facta est difsésio inter Pharisços, & Sadducæos,& soluta est mul titudo. 37. 62.

Epifiola ad Romanos cap. 9.

Cum nondum nati fuissent, aut aliquid boni egissent aut mali, vt secundum eledionem propositum Dei maneret, no ex operibus, sed ex vocante dictum est ei: quia maior seruiet minori. 25. 36. & 43.

Ad Romanos 11.
Sine pœni tentia funt dona Dei.27.94.
Ad Romanos 12.

Non vos iplos defendétes caristimi. 34.14.
Ad Romanos 16.0 2. Corinth. 130.

Salutate innicem in osculo sancto. 29.4.

Auditur inter vos talis fornicatio, qualis nec inter gentes, ita vt vxorem patris sui aliquis habeat. 35.47.

Videmus nunc per speculum in ægnimate, tunc autem facie ad faciem.32.43. 2.Corinth.4.

Quod in præsenti est momentaneum, & seue tribulationis nostræ, supra modu in sublimicate, et ernum gloriæ pondus operatur in nobis.41.19.

Ad Ephesis 1.

Elegit nos ante mundi constitutionem, vt essemus sancti & immaculati.25.38,

Ad Ephefies 5. Nolite inebriari vino,in quo est luxuria. 43.13.

Ad Ephefios o.
Induite vos armaturam Dei, vt poslitis stare aduersus insidias Diaboli, induti lorică
institiz,&c.48.13.
Exinaniuit semetipsum formam serui ac-

cipiens.29.16.

Ad Philipenfes 2. Humiliauit semetipsum, factus obediens vsque ad mortem, mortem autom crucis. 40.9.

2. Ad Tim. 3.

Hoc autem scito, quia in nouissimis diebus instabunt tempora periculosa &c. 49.9° Ad Hebrass 2.

Nulquam Angelos apprehendit, sed semen Abrahæ apprehendit 48.2.

Ad Hebraes 3.

Videte fratres, vt non obduretur quis ex vobis fallacia peccati 42.32.

Ad Hebrass 7.

Et(vt ita dictum fit)per Abraham, & Leuisqui decimas accepit, decimatus est: adhucenim in lumbis patris erat, quando obuiauit ei Melchisedech.46.27.& 29.

Ad Hebraes.7.
Manifestum est enim quòd ex Iuda ortus sit Dominus noster, de qua tribu nullus altari præsto suit 48.79.& 71.

Ad Hebraes 11.
Fide Iacob moriens, singulos filiorum. Iofeph benedixit, & adorauit fastigium virge cius. 47.32.

Ad Hebras 12.
Flagellat Deus omnem filium, quem recipit 40.5.

Ad Hebraos 12.
Nequis fit fornicator, aut profanus, vt Elau qui proptet vnam escam vendidit primogenita sua 25.79.

Ad Hebraes 12.

Non inuenit (Esau) poenitentiz locum quamquam cum lacrymis inquisiset eam 27.91.

r. Joannis cap.r.

Quod audiuimus, quod vidimus oculis
nostris, & manus nostræ contrectauerunt
de verbo vitæ,hoc annunciamus vobis.
27 59.

Apocalypsis 1.
Gratia vobis & pax ab eo qui est,& qui erat, & qui venturus est,& à septem spiritibus,qui in conspectu throni eius sunt. 32.

19.

Apocalypsis 8.

Væ habitatoribus terræ 47.2.

Apocalypfis 14.
In ore corum non est innentum mendacium.27.35.

FINIS.



# BENEDICTI

# PERERII COM-

MENTARIORVM IN GENESIM

TOMVS QVARTVS.

Ex capite vigesimoquinto.

ARGVMENTVM.

De miro duorum Geminorum Iacob & Esau conceptu, gestatione in vtero,& partu: De dinersitate ingeniorum & morum vtriusque: De venditione primogenitura Esau ob unam escam lenticula.



Æ quoque sunt generationes Isaac filij Vers. 19. Abraham: Abraham genuit Isaac, qui 20 cùm quadraginta esset annorum, duxit vxorem Rebeccam filiam Bathuelis Sy- 21 ri de Mesopotamia, sororem Laban. Deprecatúlque est Isaac Dominú pro vxore sua, eo quòd esset sterilis : qui exaudi- 22

- uiteum,& dedit conceptum Rebecca. Sed collidebantur in vtero eius paruuli; quæ ait: Si sic mihi futurum erat, quod necesse suit concipere? Perrexitque vt consuleret Dominum. Qui respondens, ait: Dux gentes sunt in vtero tuo, & duo populi ex ventre tuo dividentur, populusque populum superabit,& maior seruiet minori. Iam tepus pariendi aduenerat, 24 & ecce gemini in vtero eius reperti sunt. Qui prior egressus Comm.in Gen. To.

### COMMENTARIORVM

25 est, rufus erat, & totus in morem pellis hispidus:vocatumque est nomeneius Esau. Protinus alter egrediens, plantam fratris tenebat manu: & idcirco appellauit eum Iacob. Sexage-26 narius erat Isaac, quando nati sunt ei paruuli. Quibus adul-27 tis factus est Esau vir gnarus venandi & homo agricola: Ia-28 cob autem vir simplex habitabat in tabernaculis. Isaac ama-29 bat Esau, eo quòd de venationibus illius vesceretur: & Rebecca diligebat Iacob. Coxit autem Iacob pulmentum: ad quem cum venisset Esau de agro lassus, ait: Da mihi de coat ctione hac rufa, quia oppidò lassus sum. Quam ob causam 32 vocatum est nomen eius Edom. Cui dixit Iacob: Vende mihi 33 primogenita tua. Ille respondit: En morior, quid mihi proderunt primogenita? Ait Iacob : Iura ergo mihi. Iurauit ei Efau, & vendidit primogenita. Et sic accepto pane & lentis edulio, comedit, & bibit, & abijt; paruipendens quòd primogenita vendidiffer.

# PRÆFATIO.

ATIS constat, ortum Iacob non minus quindecim annis priorem fuisse, quam excessum Abraha. Sexagenarius enim cu effet Isaac, genuit Iacob, vt in hoc capite scriptum geft. Abraham porro centenarius generauit Isaac, & vixit ad annos vsque centum septuaginta quinque. Quinetiam Ismahelis mors tribus & sexaginta annis subsecuta est generationem Iacob. Erat enim Ismahel quatuo rdecim annis grandior natu quam Isaac, vt ex cap.16.6 21.Genesis colligitur. Si igitur sexagenarius erat Isaac, cum genuit Iacob, fuisse id temporis Ismahelem septuaginta quatuor annorum necesse est: vixit autem Ismahel centum triginta septem annos. Curigitur, dicet aliquis, Moses rectum historia ordinem invertens, prius narrauit mortem Abraha & Ismahelis, quam ortum Iacob? In promptu ratio est. Voluit scilicet Moses, quam orsus suerat scribere historiam Abrahe, universam continenti serie pertexere usque ad ultimum, eaq; finita, historiam rerum Iacob exordiri. De Ismahele porro, quia progenies eius non pertinebat ad populum Dei , non aliud dicturus erat, nisi fuisse completam in eo promisionem Dei datam Abraha, cui promissum erat, semen Ismahelis majorem in modum iri multiplicatum:nec solum multi

multitudine, verum & nobilitate principum, & ferocia gentis fore percelebre. Hoc igitur strictim explicauit Moses: & ita se totum ad historiam Iacob subtiliter, copiose, & diligenter enarrandam contulit. Ergo apparet, figuras, quas vocat, Anticipationis, & Postpositionis, sue Recapitulationis, & praposteras, quatum ad ordine temporu, narrationes, no solum frequentes esse un scriptis propheticis, sed in historicis etiam non rard inveniri. Quapropter non semper ex ordine, quem tenet sacer & canonicus scriptor, de ordine temporum & rerum gestarum licet certum facere indicium. Sed observari oportet, an scriptor, quem alsoqui recti ordinis diligentem, atque observantem esse compertum est, eius commutandi idoneam aliquam, & probabilem causam habere potuerit, sicut habuisse Mosem in hoc loco, dictum est.

Sed curreliquam huius libri partem, qua viginti quinque capita tam multa continet,omnem ferme consumpsit Moses in enarranda historia Iacob, de Iacob, de paucis admodum de patriarcha Isaac commemoratis? Ego quatuor eius pauca serirei causas possum afferre. Ac primo quidem, Iacob & totius, & solius po-pserit. puli Dei parens fuit : habuit enim duodecim filios , è quibus duodecim Tribus orta sunt, unde uniuersus Hebraus populus proseminatus est. Id verò in Isaac dici non potest, alter enim filius eius Esau, sator fuit gentis Idumaorum, qua ad populum Dei minime pertinuit. Potius itaque hac ratione, Iacob, Patriarcha fuit Hebraorum, quam Isaac. Deinde, id factum est propter varios admodum & insignes casus Iacob tam fecundos, quam aduer sos; in quibus multarum, magnarum que virtutum eius experimenta simul & exempla, ad posterorum eruditionem, atque imitationem,eluxerunt. His adde, quod Iacob pluribus & excellentioribus Dei visionibus honoratus & nobilitatus est: Isaac quippe duas tantum habuit dininas visiones, que narrantur capite 26. Genesis: At Gene 49. Iacob quinque vel fex habuit, egregias fane & admirabiles. Prima exponitur Gen. 28. Secunda 31. tertia 32. quarta 35. quinta eodem in loco: sexta 46. Accedit denique quarta cansa, copia scilicet atque excellentia prophetici spiritus, quo Iacob, diuine munere, completus & illustratus est : cuius clarissimum specimen dedit, cum proximus morti,qua omnibus ac fingulis filijs fuis , multa post secula , euentura erant , mirabili-

ter pradixit; eiusque pradicta omnia, euentorum veritas compro-

banit.

VERS. 20.

# Isaac cùm quadraginta esset annorum, duxit vx orem Rebeccam.

Aetas idonea coniugio.

ZI DE continentiam iuuenis Isaac; qui in tam feruida, & 🧸 ad libidines procliui ætate, ad quadragesimum vsque annum, virginalem continentiam purè conseruauit. Neque enim fas est putare, sancissimum iuuenem, vllam illicitæ 🖴 voluptati operam dedisse ante coniugium. Commenda-

Aristoteles.

tur præterea, exemplo Isaac, tempus hominis maturum, ætasque matrimonio tempestina. A qua ætate proxime abest ætas, quam Aristoteles coniugio præscripsit, affirmans libro 7. Politicorum, idoneam coniugio ætatem mulieris, esse decem & octo annorum; viri autem, triginta septé. Plato autem libro 5. de Repub. mulierem vult esse viginti annorum, vi-Hessodm. rum triginta. Hessodus wei ippur, tempestiuam coniugio ætatem fore putat, si coniuges nec multo minores trigesimo anno fuerint, nec multo fuerint maiores. Matrimonia igitur nec præcocia, nec sera nimis esse cóuenit: magna enim vtrimque proueniunt incommoda, quæ Aristoteles eo quem dixi loco, verè ac luculente demonstrat. Aetas porrò Isaac quadraginta annorum, respondet etati viginti quinque annorum huius temporis; videlicet habita ratione proportionis totius vitæ nostræ, ad vitam priscorum illorum hominum: Isaac quippe annos vixit centum octo-

Ruperti Al-

legoria.

ginta.

Quoniam autem Sara iam nonagenaria genuit Isaac, Genes. 21. & 4 mortua est centesimo vigesimo septimo anno ætatis suæ, Genes. 23. id est, anno Isaactrigesimo septimo, siquet, triennio post excessium Saræ, factum esse hoc matrimonium. Atque id quidem Rupertus trahit & couertit in allegoriam, ita scribens libro 7. Commentariorum in Genesim cap. 2. Ergo tribus annis ante nuptias Rebeccæ, Sara defuncta erat. Sic proculdubio ante passionem Christi, qua prædicationis Euangelicæ gratiam ille copulauit, tribus annis, à diebus, vel baptismo Ioannis, mortua est lex,& prophetiæ, non sibi, sed Iudæis, testante ipso Domino, cum dixit: Lex & Propheta vsque ad Ioannem prophetauerunt. Nam ex quo presentem, & testimonio Ioannis declaratum Christum filium Dei viui blasphemare cœperunt; reliquit omnis sanctitas omnisque vita iniquos

tium: præter paucos, qui fidem retinentes Abrahæ, tabernaculum Saræ Psal. 17. esse meruerunt. De qualibus in psalmo dicitur: In circuitu eius tabernaculum eius. In hoc tabernaculum introduxit Isaac Rebeccam, & accepit vxorem, id est, apertis illorum sensibus, immisit Christus spiritualem scripturarum intellectum, & nouam sibi instituit Ecclesiam. Sic Rupertus, Non ait Rupertus, legem Moysis triennio ante Passionem Christi fuisse mortuam simpliciter: constat enim Theologorum omnium sententia, legalia Moysi non esse mortua, nisi per mortem Domini nostri; tunc enim obligatio eorum soluta est, virtúsque prorsus exinanita. Significat

cœtus eorum, eo quòd essent Concilium vanitatis, & Ecclesia malignan-

igitut

igitur tantum Rupertus, incredulis & perfidis Iudzis, qui Dominum Iefum, & testimonio Ioannis, & tot tantisque miraculis verum Messiam testatum atque declaratum recipere noluerunt; ex eo tempore, nec legem, nec prophetias quicquam profuille.

# PRIMA DISPVTATIO.

Super illis verbis.

Deprecatus est Isaac Dominum pro vxore sua, eo quòd esset sterilis: qui exaudiuit eum, & dedit conceptum Rebecca.

VERS. 21.

Æ c verba quatuor ferunt quæstiones. Primam quæstionem ponunt Origenes, Chrysostomus, & Theodoretus. Cur complures in veteri Testamento celeberrimi nomi- Cur complunis fæminæ, clarissimorum futuræ virorum matres, fuerint natura iteriles; nec nisi supernaturali potestate, singu-

larique Dei munere prolem genuerint: tales fuisse legimus in sacris li- famina sueteris, Saram, Rebeccam, Rachelem, matrem Samsonis & Samuelis, Eli-rimt steriles. sabeth quoque matrem soannis Baptistæ; idémque de Parentibus Deiparæ Virginis Mariæ traditum est. Tres eiusce rei rationes ex prædictis auctoribus expromptas hîc strictim attingam. Primam rationem Theodoretus lxxiiij. quæstione in Genesim exponit hisce verbis: Volens Deus componere genus Israeliticum, ostendit illud non naturali successione, sed gratia, & fauore suo esse multiplicandum. Hanc autem prouidentiam adeptus est genus illud, quia Christus Dominus inde secundum carnem nasci debebat. Hæc Theodoretus. Ad præmonstrandam igitur futuram filiorum nobilitatem, atque claritatem, steriles voluit esse parentes eorum, quò præstabilior & admirabilior ipsorum esset generatio. Duas alias rationes tangit Chrysostomus homilia 49. in Genesim: Vt. in- Chrysostom. quit, ex mirabili partu sterilium fæminarum, iam tunc præstrueretur ac præmuniretur fides partui Virginis. Quamobrem & Angelus Gabriel sidem nunciatià se partus Virginis confirmare voluit exemplo partus Elisabeth, quæ sterilis erat. Ecce, inquit, Elizabeth cognata tua sterilis, & Luc. t. ipsa concepit silium in senectute sua: quia non erit impossibile apud Deum omne verbum. Exemplum item istatum sterilium fæminarum valuit plurimum ad moderandos consolandósque animos coniugum sterilium, ve nec viri propterea contemnerent vxores; nec mulieres iniquo animo ferrent sterilitatem suam.

Altera quæstio est: Ait Moses, deprecatum esse Isaac Deum pro sterilitate vxoris. Sed vndénam exploratum & cognitum habuit Isac, stc-

rilitatem esse vxoris, ac non suam potius? in vtrouis enim coniuge tum sterilitas, tum alia quædam generationis impedimenta esse possunt. Respondeo, certú fuisse Isaac ex diuina promissione data parenti suo Abrahæ,Gen. 21. fibi non defuturam prolem : dixit enim Deus Abrahæ : In Isaac vocabitur tibi semen. Non igitur dubitabat se prolem habiturum, siue ex Rebecca, siue ex alia quapiam vxore. Sed enim, quia vehementer amabat Rebeccam, ex ea maxime promissam sibi arque optatam prolem suscipere cupiebat. Verum quando cœpit Isaac precari Deum pro sterilitate vxoris, & quandiu in precando perseuerauit? Chrysostomus existimat precari coepisse statim post initum coniugium, & totos viginti annos in precando perseuerasse: idque argumentatur ex eo, quod Moses dixit Isaac fuisse quadraginta annorum, cum duxit Rebeccam: & exauditis pro vxore precibus suis, genuisse prolem, cum iam esset sexaginta annorum. Chrysostomi verba ex homilia 49, in Genesim, hec lunt: Nonstatim, inquit, exauditus est Isaac, nec assecutus quod optabat, sed viginti annos perseuerauit orans & deprecans Deum, & tunc denique assecutus est quod desiderabat. Si enim quadraginta annorum erat, quãdo Rebeccam duxit, sexaginta verò quando illa peperit: manifestum est, quòd viginti annis persenerauit orans Deum; & sic vierum Rebeccæ inhabilem generationi, idoneum fecit. Vides orationis vim, quòd & naturam iplam superat? Sic Chrysost. Sed quod mulier statim post coniugium non pariat, non propterea iudicanda videtur sterilis. Sed ad id verè iudicandum, aliquot in coniugio annos præterfluere necesse est. Nempe naturale est, mulieres maturius quidem nonnullas, serius verò alias parere. Probabilius igitur dictu fuerit, transactis aliquot annis in coiugio fine prole, tunc demum Isaac existimasse vxorem esse sterilem, & pro eius sterilitate abolenda, Deo supplicasse; non enim nisi post longum temporis spatium, ei sterilitas vxoris explorate percepta esse poruit. Sed fuisse tamen deprecationem Isaac multam & diuturnam, pater ex verbo Hebræo(hatar)quod est hoc loco: significat enim multiplicate, siue verba, siue preces : vide super hoc loco Oleastrum.

Cur Isaue Re

Futilis opinio

Tertia quæstio: Cum Isaac vidit sterilem Rebeccam, cur non aliam 7 rilem exper- duxit vxorem, ex qua prolem haberet; exemplo scilicet patris sui Abra-Rebecca, hæ, qui propter sterilitatem Saræ duxit Agar? Friuolum est quod super duxit vxore, ea re tradunt Hebræi, vt Lyranus, & Thostatus referunt, minime improficut Abra- bantes eam traditionem. Aiunt Hebræi, ex eo tempore quo Isaac volunbă dunit 4- tarie passus est se ligari à patre vt immolaretur Deo, fuisse eum consecratum Deo, & ideirco non fuille licitum ei accipere nifi vnam vxorem. Quali verò, nec Samlon, nec Samuel ex vtero matrum consecrati Deo. nisi vnam vxorem habere potuerint. Quid, quòd omnes primogeniti, secundum legem Mosis, sanctificati & consecrati erant Deo? Sacerdotibus quoque, Deo viique consecratis, interdictam fuisse polygamia, nuf-Lyranse. quam legimus? Illud igitur probabilius est responsum: Abraham non Thosaim. fusse ducturum aliam vxorem, viuente Sara, quam vnice diligebat, nist Sara ipla id lualisser, & ad id eum impulisser, Genel, 16. hoc autem non fecie

fecit Rebecca. Declaratum quoque ea re est, fuisse Isaac amantissimú castitatis & pudicitiæ: certissimamque spem & siduciam habuisse, se non Indie. 13. cariturum prole; confirmatum maxime Saræ matris suæ exemplo, quæ Exod. 12. præter sterilitatem, etiam senio grauata, nihilominus tamen Dei mune- Quodnam sit re, prolem genuerat. Arctissimum porrò vinculum, & vehemens quasi acerrimi >-virum sibi maritalem seruare sidem; suíque vnius amore contentum, a estamentum. lienis amoribus non affici. Quam ob causam fertur in Romanorum historijs, Pompeium Magnum ardentissimė dilectum esse ab vxoribus Pompeius suis, quòd inuiolatam eis tori fidem præstaret. Intellexit hoc, & scriptis Magnes. prodidit Aristoteles libro 2. Oeconomicorum: Maximus, inquit, honor Aryford. est sobriz mulieris, si cernat virum suum seruare sibi castitatem : nec de vlla muliere alia cogitare, sed præ cæteris omnibus se ab eo diligi. Tanto enim magis studebit mulier, se talem præstare viro, quanto se cognouerie & fideliùs & castiùs à viro diligi.Sic Aristoteles.

Neque verò, quia monogamia præstabilior videtur esse polygamia, ideireo præferendum Isaac putamus Abrahæ: virtutis enim & sanctita-monog:miam tis præstantia aliunde spectanda & æstimanda est. Audiat Lector Bea- praferendme tum Augustinum in libro xvj. de Ciuitate Dei cap. xxxvj. ea de re præ- se Abraha clare disserentem. Non ideo, inquit, Isaac præferre debemus Abrahæ, S. August. quia ille nullam fœminam præter vnam coniugem nouit. Erant enim proculdubio Abrahæ fidei & obedientiæ merita potiora qu'am Isac : in tantum, vt propter Abraham dixerit Deus se benefacturum ipsi Isaac, Genes. 26. Ex quo licet intelligere, quàm caste Abraham secerit, quòd hominibus impudicis & nequitiæ suz patrocinia de sacra Scriptura requirentibus, videtur fecisse libidinose. Deinde, etiam hoc nouerimus, non ex bonis singulis, inter se homines comparari debere, sed in vnoquoque consideranda esse vniuersa. Fieri enim potest, vt habeat aliquid in vita & moribus, quispiam, quo superet alium, idque sit longè præstabilius, quàm est illud, vnde ab alio superatur. Ac per hoc, sano veróque iudicio, cum cotinentia coiugio præferatur, melior tame est homo sidelis cóiugarus, quá córinens infidelis. Sed cóstituamus ambos fideles & bonos:etiam sic profectò melior est coiugarus sidelissimus & obedientissi-

sint cætera, continétem cóiugato præserre quis ambigat? Hactenus Aug. Quarta quæstio : Si futura proles Isaac, erat à Deo promissa Abrahæ; omnino igitur futura erat; siquidem sidelis est Deus in promissis suis,& impossibile est mentiri Deum: cur igitur Isaac gnarus diuinæ illius pro- missa esse à missionis, tantopere erat solicitus & anxius, & quasi dubius de sutura Deo, co 1960 prole? Deinde Iacob prædestinatus erat à Deo; ergo generatio Iacob, esse pradestinecessariò futura erat. Diuina enim prædestinatio, est immutabilis, vt natur, qui diquæ de absoluta & efficaci Dei voluntate proueniat, de qua sola intelligendum est, quod dixit apud Isaiam 46. Deus : Consilium meum stabit, & Isaact emnis voluntas mea sier. Non igitur prædestinatio, aut quod prædestinatu est, pender ex homine, nec ab eo vel iuuari, vel impediri potest. Quamobrem

mus Dei, quam cotinés minoris fidei, minorisq; obediétiæ. Si verd paria

tio Iacob pro-

glicses.

obrem meritò quæritur in hoc loco, quemadmodum verè dictum sità Mose, Deum propter preces Isaac, dedisse conceptum Rebeccæ. Huius guæstionis duas, breuitate & distinctione scholastica, solutiones tradit Thomas Anglicus in cap. xxy. Genesis, ita scribens: Cur Isaac orauit pro fœcunditate vxoris, cum sciret à Deo infallibiliter promissam sibi esse prolem? Dicendum, quòd diuina promissio & prædestinatio non euacuat orationes. Deus enim non promittit aut prædestinat talia futura absolute, & nullo habito respectu ad aliud quippiam: sed sub congruis conditionibus, & præsuppositis debitis dispositionibus. Prædestinat igitur Deus aliquem finem vel essectum, simul etiam prædestinans media, per quæ ad talem finé possit perueniri, & disponens causas secundas, per quas effectus ille produci debeat; inter istiusmodi autem media & causas, sunt orationes Sanctorum & opera. Posset etiam dici, quòd licèt Isaac esset certus ex diuina promissione, se habiturum prolem, non tamen erat certus, cam se prolem habiturum ex Rebecca; ex qua tamen suscipere filios flagrantissimè cupiebat; atque pro ea re Deo supplicauit: Sic Thomas.

Primam huius Auctoris folutionem, quæ probabilior est, ante ipsum I ( tractauit accuratiùs S. Thomas prima Parte quæst. 2 3. art. 8. Disputans enim, prædestinationem iuuari posse precibus Sanctorum, ad id proban-

dum, affert exemplum hoc Isaac, ob cuius preces dedit Deus conceptum Rebeccæ: ex illo autem conceptu natus est Iacob, qui prædestinatus fuit. Nec fuisset tamen impleta prædestinatio, si Iacob natus non esset. Ex quo apparet, prædestinationem, Sanctorum precibus iuuari posse. Verùm quia nonnihil in ea re latebat difficultatis, ve eam penitus exhauriret, distinctionem hanc subjungit. In prædestinatione duo esse consideranda,& ipsam præordinationem diuinam, quæ est æterna, & effectum tia & prade- eius. Priori modo, prædestinatio, cum sit æterna, non potest iuuari Sanctorum precibus, quæ sunt temporales: posteriori autem modo, iuuari das tam natu potest, quia prouidentia, cuius pars est prædestinatio, sic prouidet effecrus, ve ad eos producendos, etiam ordinet causas secundas, sicut videre humanas su- est in causis naturalibus. Quocirca sub ordinem prædestinationis non solum cadit finis & effectus, sed etiam media & causa ad eos consequendos & producendos ordinatæ. Neque verò Deus ad explendam prædestinationem aut prouidentiam suam, propter indigentiam, vtitur adiumento hominum vel rerum naturalium; sed viitur eiusmodi causis & mediis, tum vt ordinis pulchritudo seruetur in rebus: tum vt creaturi:

nina providestinatio, per causas secunrales quam metur.

> Hoc iplum confirmari atque illustrari potest pulcherrima B. Grego-S. Gregor. rij sententia ex primo libro Dialogorum eius, & capite & huc transposita. Sic autem eo loco scribir Gregorius: Obtineri nequaquam possunt quæ prædestinara non sucruntised ca quæsen chi viri orando efficiuntita

quoque dignitatem causalitatis communicet. Quoniam verò secunda caulæ non poslunt egredi ordinem causæ primæ vniuersalis, sed ipsum exequuntur; ex eo sit, vt prædestinatio per creaturas adiuuari quidem possit, impediri verò nullo modo possit. Hactenus ex B. Thoma.

præ

prædestinata sunt, vt precibus obtineantur. Nam ipsa quoque perennis regni prædestinatio ita est ab Omnipotenti Deo dispositazvt ad hoc electi per laborem perueniant: quatenus postulando mercantur accipere, quod eis Omnipotes Deus ante secula disposuit donare. Quod profectò videre licet in ipia Scriptura, quæ narrat dixisse Deum Abrahæ: In Isaac vocabitur tibi semen. Et rutsus: Patrem multarum gentium constitui te. Et, Benedicam tibi, & multiplicabo sementuum sicut stellas cœli: & sicut arenam ma- Genes 21, ris. Ex quo aperte constat prædestinasse Deum multiplicare semen Abra- Infra 22. hæ per Isaac. Et scriptum tamen est, deprecatum esse Isaac Dominum pro vxore sua, & exauditum esse à Deo, qui dedit conceptum Rebeccæ. Infra 25. Si ergo multiplicatio seminis Abrahæ per Isaac prædestinata fuerat, cur Isaac coniugem, sterilem accepit, quæ propter preces eius concepisse dicitur? Sed nimirum constat, quia prædestinatio precibus impletur: quádo is per quem Deus multiplicare semen Abrahæ prædestinauerat, oratione obtinuit vt filios habere posset. Sic B. Gregorius.

# Sed collidebantur in vtero eius paruuli : quæ ait; Si sic mihi futurum erat, quid necesse fuit concipere?

Versu 22.

Ro illo collidebantur, Grace toutgrov, id est, exustabant: verbonamque Exultandi vtitur S. Ambrosius hunc locum tractans in libro de Isaac, capit.4. Similiter redditur idem Ambros. verbum in vulgata editioné. Pialm. 113. Montes exultauerunt.

Augustines.

Hieronymses.

sanctus Augustinus quæstione septuagesima secunda in Genesim, & libro 16. de Ciuitate Dei, cap. 35. legit gestiebant. Sanctus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim super hunc locum, verbum illud Græcum exponit, ludebant, siue calcitrabant: quod Aquila transtulit; con stringebanrur filij in vtero eius: Symmachus verd, in similitudinem nauis in superficie ferebatur. Scholiastes tamé ex Symmacho refert διεπάλαιος, id est, colluctabantur. Oleaster annotauit, verbum Hebræum (rasàs) si- Oleaster. gnificare frangere, fine confringere, verim non omnino: sic enim differre à verbo (scabar) quod significat; omnino, & vsquequaque confringere & conterere. Vtriusque verbi differens significatio apparet in illis verbis Locus Issie. Ilaiz cap. 42. quibus loquens de Messia, inquit, Calamum quassatum non cap. 42. confringet. Quoniam igitur non plane liquet propria eius verbi lignificatio, ideireo non omnino, inquit Caietanus, certus est modus commo- Caietanus. tionis infantium in vtero Rebeceæ: an scilicet esset motus tanquam currentium contra se inuicem, an in modum pugnantium, an in similitudinem inuicem se collidentium. Certum tamen est, eum motum, qualiscumque fuerit, grauissimum fuisse ac molestissimum matri: propterea enim dixit ipla: Si sie mihi futurum erat, quid necesse suit concipere?

100

SED quaritur, an ille motus filiorum in vtero Rebecca, fuerir natu. 13 puorum Re-becca in vie- ralis, id est, ex natura prosectus an verò singulariter à Deoesse clus, præro eins, fuerit ter modum & ordinem naturæ. Fuisse eum motum naturale, posset quisnaturalis, née piam fortasse opinari, duabus hisce rationibus adductus. Solet enim vsuvenire mulieribus, ve post conceptum, graues quosdam motus concepti fœtus in vtero femiant, vel in dextro latere, vel in sinistro; nimirum pro varietate sexus vel masculini. vel fœminini. Aristotelis libro 7. de Historia Animalium cap 3. & 4. breuem ea de resententiam audiamus: Mares fœtus,inquit Axistoteles, magna ex parte circa quadragesimum diem dextro potius latere mouen ur, fæminæ autem sinistro, circiter nonagesimum. Nihil tamen certi in his affirmari licet: multis enim ferentibus fæminam, motus agitur in dextro; & contrà in sinistro gerentibus marem. Plus etiam motus magna ex parte mas in vtero infert quam fœmina, & celerius prodit; fæminæ enim partus tardior est. Dolor etiam ex fæmina continuus sed obtusior; ex mare acer, & longè molestior. Sic Aristoteles. Quid igitur mirum, si duo simul fœtus in vtero, sicut habebat Rebecca grauem motum & molestiam efficerent; cum vel vnus fœtus masculinus acrem & molestum cum agitatione dolorem maturaliter afferat? Deinde, naturaliter factum videtur, vt propter angustias vteri, qui geminos commodê non poterat capere, vnus alterum premeret, commodiorem sibi locum quærens. Atque hæc dubitari possent in hac

Verùm contraria sententia non solùm probabilior, sed planè vera & 14 certa est. Etenim morus ille in vtero, fuit nouus, singularis inusitatus, præ ter modum & ordinem naturæ tanguam duorum inter se certantium. Nam si propter angustiam'loci esset id factum, non vtique lacob, egredientis ex vtero Esau plantam tenuisset, quasi retrahere eum volens ab egressu, sed eum potius extrussset, egredi coegisset, quò scilicet amplior sibilocus in vtero relinqueretur. Sed quid ego quæro argumenta ad id probandum? cùm certissimam eius rei sidem scriptura ipsa faciat. declarans eum morum esse divinitus factum ad præfigurandum futuras discordias & contentiones inter posteros Iacob & Esau. Siguidem super eo motu filiorum in vtero consultus à Rebecca Deus, respondit: Due gentes sunt in viero tuo, & duo populs ex ventre tuo dinidentur, & populus populum superabit: of maior servicet minori. Ergo si motus ille in vtero, factus est ad præfigurandum id quod post futurum erat, non potuit eiusmodi motus, vel ex naturali, vel ex humana causa proficisci; sed ex tali causa, quæ prænosceret futura, & ad ea significanda posset ordinare quod agebat. Talis causa nec est natura, vt quæ non agit per intellectum, ordinans ad aliud quod agit; nec est homo vel Angelus, quibus, nempe futura, yt vocant, contingentia non sunt nota. Ad hanc sententiam spectat quod scribit Rupertus lib.7. Commentariorum in Genesim cap. 3. Collidebantur, ait ille, paruuli, non studio contendendi, vel scientia certandi, siue affectatione vincendi: sed eodem Dei nutu permoti, quo non solum irrationalia pecora, verum etiam inanimata elementa præsagio futurorum permo

Digitized by GOOGLE

permoueri solent, qualia sæpe iam facta nouimus, & adhuc maiora furura funt, testante Domino Luc. 21. Erunt signa in sole, luna, & stellis, &c. Sed iuxta mysticum sensum, collisio paruulorum in vtero Rebeccz, przsignabat id quod in Actibus Apostolorum legimus: Gentiles namque ad fidem & gratiam Christi admissos, Iudzi propellere contendebant, saluti corum inuidentes. Hæc Rupertus.

# Perrexitque vt consuleret Dominum.

Verfu 22

LLVD perrexit lignificat cam ex eo loco vbi erat, concessisse in alium locum, consulendi oraculi gratiâ. Aristoteles quidem libro 7. Politic cap. 16. tradit, salubre prægnantibus elle, si exercendi corporis gratia, quotidie aliquantulum spatij quotidianam,

conficiant; atque huius rei gratia, sacram aliquam ædem visant, præser- sed medicam tim corú Deorú, qui tuendæ ac prosperandæ generationi prolis humanæ corpora exerpræesse credutur. Aristotelis verba, hæc sunt: Mulieribus vterú gerétibus, salubrem; com coi porti est adhibenda cura, vi neque desidia torpeat, nec cibo viantur te- traverò, quienuiore. Quod facile fuerit Legislatori prouidere, si lege sanxerit, vt singu- tem & tranlis diebus spatium aliquod, deos, qui generationi præesse putantur, vene- quilitatem randi gratia, conficiant. Mentem autem, contra quàm corpus, tranquillam securamque gerere conuenit. Sic Aristoteles. Verum non ob eam causam Rebecca perrexit ad consulendum Deum: Sed, vt narrat Scriptura, territa prodigiosa illa filiorum in vtero collisione, vt super ea re divinum sciscitaretur oraculum & responsum. Quare satis miror, quendam huius temporis scriptorem, virum sanè nec indoctum, & valdè pium, in suis in Genes. Commentarijs prodidisse, illam Rebeccæ profectionem non tam divine rei gratia fulcepțam fuisse, quâm quòd prægnantibus commoda & salubris esse soleat nonnulla corporis agitario, & ad Diuorum sacra profectio.

Proillo (vt consuleret Dominum) Paraphrasis Chaldaica sic habet: Abijt, ut peteret doctrinam à facie Domini. Paraphrastes verò Hierosolimitanus ita vertit. Abijt, ut peteret misericordiam à Domino, in domo vbi concionabatur Sem.

SECVN

#### DISPVTATIO. SECV NDA

Ad quem locum, siue ad quam personam perrexerit Rebecca, & quemadmodum consulucrit Deum.

Caietanses.

MAIETAN vs vtrumque esse putat incertum, cum ne- 16 que hîc, neque alibi expositum sit à Scriptura. Hebræorum opinio est, Rebeccam iuisse ad Sem filium Noë, quem id temporis, sacris præfuisse ferunt, & per ipsum solitum esse DEVM, consulentibus, oracula & responsa red-

dere: cui sententiæ adstipulatur Paraphrastes Hierosolymitanus, vt ex verbis paulò antè memoratis manifestum est. Viuebat autem eo tempore Sem ; immò víque ad quadragefimum octauum , vel quinquagefimum ætatis Iacob annum vitam produxit. Aben-esra ait, Dominum responfum dedisse Rebeccæ per prophetam aliquem, vel per ip sum Abraham, quem vixisse constat quindecim annis post ortum Iacob & Esau. Oleaster super ea re ita scribit: Putarem iuisse Rebeccam ad sacrificium offerendum Domino, & ibidem à Domino responsum accepisse, sicut fecit Abraham. Nec sollicitus sis de Sacerdote, quoniam sine Sacerdote tunc quiliber Domino hostias offerebat, vt legimus supra de Abraham Genes. 15.& infra Genel. 33. de Iacob. Non enim audeo dicere, eam iuisse ad Melchisedech; quia nullum eius rei extat in Scriptura vestigium. Fortè tunc aliquis erat propheta Domini, à quo siscitari poterat; sed quis ille fuerit ignoratur. Sic Oleaster. Verùm nos antiquiorum & grauiorum auctorum super ea re sententias recenseamus.

Eusebius & Gennadius in Catena, in Genef.

Eusebius & Gennadius tradunt, Rebeccam iuisse ad montem Moria, 17 & ad Melchisedec, qui eo in loco Sacerdotem agebat Dei altissimi, & tanquam diuinorum arcanorum conscius & interpres, consulebatur ab omnibus. Diodorus Tarsensis putat, Rebeccam recepisse se in locum ali-Diodorso. quem secretum orandi causa, & post orationem fuisse reuelatum ei, quod scire auebat: siçut accidit Danieli, vt in eius libro, capite nono scriptum S.Chryfoltom. est. Sanctus Chryfostomus existimat eam adjiste Sacerdotes. Sic enim scribit homil. 50. in Genesim: Quid est quod ait: Perrexit vt consuleret Dominum, nimirum cucurrit ad veram scientiam, & festinauit ad Sacerdotem, Dei ministrum, per quem latentium scientiam volebat discere. Et enarrans omnia quæ sibi contigerant, didicit diligenter omnia, misericorde Deo, per Sacerdoris linguam deregente ei omnia manifestè, & alacriorem cam reddente. Et vide quanta etiam tunc erat Sacerdotum dignitas. Nusquam enim dicit, quòd Sacerdos ei responderit, sed quod Dominus ei responderit; nempe per Sacerdotem. Etenim & alio Malach.2. loco Angelum vocat Sacerdotem diuina Scriptura, monstrans quòd ea loquatur Sacerdos, quæ inspirat ac suggerit ei diuini Spiritus gratia. Hæc Chrysostomus. Theodoretus quæstione 75. in Genesim arbitratur, iuisse

Digitized by Google

iuisse ad altaria, in quibus sacrificari Deo à sanctis Patriarchis solebat. Quidam (inquit Theodoretus) Rebeccam adiisse dicuntad Melchise- Theodo. dech, nempe Sacerdotem Dei altissimi, virum nobilem, & pietate insignem. Verum, cum Patriarchæ consucuissent in locis in quibus habitabant construcre altaria quedam, verisimile est illam, ad vnum ex istis supplicasse Deo, & ita nouisse quæ futura erant.

S. Augustinus omnes ferme prædictas sententias complexus est, super S. Augustin. eadem eriam ipse quæstione breuiter disserens in libro Ouæstionum in Genesim, quæst. 72. Quæritur, inquit Augustinus, quonam abierit Rebecca, vt consuleret Dominum: non enim erant tunc Prophetæ aut Sacerdotes secundum ordinem Tabernaculi vel Templi Domini:nisi fortè iuit ad locum, vbi aram constituerat Abraham. Sed illic, quomodo respola darentur, omnino tacet Scriptura; vtrum per aliquem Sacerdorem, quod incredibile est, si erat, non fuisse nominatum, & nullam Sacerdota aliquorum factam esse mentionem. An fortè ibi, cum orando allegassent desideria sua ad Deum, dormiebant in eo loco, vt per somnium monerentur? An erant aliqui tales etiam illo tempore homines Dei, in quibus posser Deus interrogari? Quicquid horum est, & si quid aliud, quod me fortè, ne commemorarem, præterierit: mentiri tamen Scriptura non potest, quæ dixit, Rebeccam i utilse ad interrogandum Dominum, arque Dominum respondisse. Hæc Augustinus.

Super eadem re Auctor Historiæ Scholasticæ in libeum Genesis cap. Auctor Historia 66. enarrans historiam huius loci, ad hunc modum scribit: Dicitur Rebecca iuisse ad consulendum Dominum. Fortasse igitur iuit ad montem Moria, vbi Abraham altare fecerat Domino: & immolatis hostiis, substratis earum pellibus incubans, per somnium accepit oraculum. Fortasse etiam more Gentium quem viderat apud parentes suos in Mesoporamia. speciem Lauri, quam Tripodem dicunt, capiti supposuit; & ramis arboris, quæ Agnus Castus dicitur, incubuit, vt sic visiones capitis phantasticas dormiens non sentirer, & divinæ revelationis ritè capax esset. Vel viuentem adhuc summum Sacerdotem Melchisedech cosuluit. Quocumque autem modo id factum sit, eam bene fecisse satis indicat responsum diuinum ei redditum. Sic ille. Ego, si in rebus tam incompertis, & incertis locus est vllus coniectura, aut potius divinationi, propensior sum ad sententiam Diodori, quam supra exposui, Rebeccam secessisse in locum aliquem abditum, remotúmque tanquam quoddam Oratorium; vbi in preces effusa, diuinum responsum super ea re quam scire cupiebat, studiofissimè expetiit. Et vel in somno, vel in vigilia per interiore illustratione nio. Dei, aut per vocé aliquá cœlitus editam, & ad ipsam missam, vel per Angelum quempiam in figura humana cum ea loquentem, Diuinum oraculum,& responsum accepit.

TER 3

# TERTIA DISPVTATIO.

De quatuor modis consulendi Deum, olim in populo Hebrao ante Saluatoris nostri aduentum, vsitatis atque celebratis.

XX occasione superioris disputationis, visum est alteram hãc 20 adiungere bene cum illa cohærentem atque congruentem, 👺 iplam certè per le dignam tractatu atque cognitu : in cuius explicatu, simul etiam non paucos alios Scripturæ locos illustrabimus.Legenti sacras literas manifestum fit, ab exor-

dio populi Hebræi, fermè ad tempora víque principatus Machabæorum semper in eo populo fuille insignes aliquos viros sapientia, pietate, ac san-Ctimonia, diuinæ sententiæ ac voluntatis conscios & interpretes, quos populus in rebus maxime arduis & dubijs consulebar, & per eos diuina responsa super eisdem rebus accipiebat. Horum primus ac præstantissimus fuit Moses: qui partim ad columnam nubis & ignis, partim intra Exed. 28. Sanctuarium vbi erat Arca & Cherubin, & Propitiatorium, Deum sibi loquentem audiebat, vel vltro edentem oracula, vel responsa eorum quæ sciscitatus fuerat populus, reddentem, vt in libro Exodi, Leuitici, Numerorum. Deuteronomij multifariam proditum est. Verum quia tantæ consulentium multitudini vnus iple sufficere ac satisfacere non poterar, iussit Deus Septuaginta Seniores deligi, quos iple simili prophetiæ spiritu implens, voluit quæstionibus & dubitationibus populi satisfacere, vt scriptsi est in libro Numerorum, capite 11. Post Moysen, istiusmodi gratiam & potestatem posuit Deus in summo Pontifice Eleazaro, ad quem adire consulendi gratia voluit Deus, non modò populum, sed ipsum etiam po-

puli Ducem. Lege caput Numerorum 27. Ceterùm quatuor obferuare licet fuiffe in eo populo nobiles atque in- 21

fignes,& solemnes Deum consulendi modos, quos in præsens cursim attingam. Primus modus confulendi Deum, erat per Prophetas: hos adidus consuledo bat populus vel publice vinuersus, vel prinatim singuli, cum gravis aliqua & ardua dubitatio incidebat, quæ humano confilio & prudentia explicari non posser. Exemplum huius rei habes illustre in primo libro Regum capite nono, vbi narratur historia Saulis euntis consultum Samuelem super afinis quas amilerat : sic enim in eo loco scriptum est : Ecce vir Dei est in ciuitate hac vir nobilis : omne quod loquitur, sine ambiguitate venit: nunc ergo eamus illuc, si forte indicet nobis de via nostra propter quam venimus. Et subditur: Olim in Ifrael sic loquebatur unusquisque vadens consulere Deum: Venite, & eamus ad Videntem: qui enim Propheta dicitur hodie, vocabatur olim Videns. Et paulo infra, cum adiissent Samuelem, & sciscita ti essent quod volebant; is respondit Sauli: Omnia que sunt in corde tuo indicabo tibi. Et de asinis quas nudius tertius perdidisti , ne sollicitus sis, quia inuente sunt: nec solum hoc quod rogatus fuerat, indicauit, sed præterea

Deum per Prophetas.

Heb.o.

ďe

de Regno quod ei dandum erat, & alia quædam prædixit. Similia traduntur de Ahia Silonite propheta Domini, in 3. Reg. cap. 14. vbi sic est: Dixit Ieroboam vxori sua: Vade in Silo, vbi est Ahias propheta, qui locutus est mihi quod regnaturus essem super populum bunc: ipse enim indicabit tibi quid enenturum sit puero huic. & mox adiungitut responsum ; rophetæ super eo de quo fuerar consultus. Complura huius rei exempla habes apud Hieremiam cap. 36.& 42.& in Helia & Heliseo in 3.& 4.lib. Reg. apud Danielem item cap. 2.& 4.

Sedenim, tripliciter affectos tutte propnetas animaquetto erga ea ue quibus consulebantur. Nonnumquam prædocebat eos Deus id quod alij tarum affectio Sedenim, tripliciter affectos fuisse prophetas animaduerto erga ea de consulturi erant, & ipsos sciscitaturi, vt de Samuele, & Ahia Silonite su- animi erga es pradictis locis scriptum est. Interdum tunc reuelabatur Prophetis, cum de quibin coconsulebantur, vt de Helia colligitur 4. Reg. 1. & 2. & de Helisco 4. Reg. Justianiur. 4.5.6.& 7. Aliquando Prophetæ nesciebant respondere statim vt consulebantur, sed aliquantisper post: nimirum excitata priùs & ad Deum ere-Ca eorum mente, vel audiendo cantari Dei laudes, vt accidit Heliseo, qui interrogatus à tribus regibus de penuria aquarum quam corum exercitus patiebatur, paulisper stetit, iussitque adductad se psaltem, quo psalléte, afflatus illico prophetiæ spiritu, prædixit quod futurum erat, sicut legitur 4. Reg. cap. 3. Vel per multam & feruentem deprecationem atque orationem, adiunctis etiam ieiuniis arque aliis corporis afflictationibus, sicut legitur de Hieremia in libro eius cap. 42. & de Daniele in eiusdem libri cap. 9. & 10. Nec solum consulebantur viri, sed etiam sæminæ, diuinum & iplæ habentes prophetiæ spiritum, vti suit Debbora, de qua scriptum est sudic. 5. & Holda, vt habes 4. Reg. 23.

Alter consulendi Dei modus erat in viu per somnia, de quo legitur 1. Secundas mo Reg. 28. Deum à Saule consultum, nec per Prophetas, nec per somnia, du conjulédo nec per Sacerdotes ei respondisse:respondebat autem Deus, vel per propria consulentium somnia, vel per aliorum. Verùm vr iste modus ritè fieret, tria servanda erant: primò, vt is modus non adhiberetur nisi cùm alia ratio consulendi Deum, verbi gratia, per Prophetas aut Sacerdotes, vel non aderat, vel non illis succedebat. Deinde vt id non sieret niss in rebus grauissimis, & vehementer vrgentibus, & humano consilio ac providentia inexplicabilibus. Ad hæc, præmitti oportebat ieiunia, & preces ab omni superstitione vacuas. Ad hanc sententiam pertinet, quod scribit Auctor Traditionum Hebraicarum in libros Regum, qui nomé fert S. Hieronymi.Nam fuper caput 28.primi libri Regumita foribit:Respondebat Dominus per fomnia, sieut Hebræi asserunt, eo quòd orando & ieiunando poscebant oraculum sibi fieri diuinum: & Deus illis per somnia reuelabat ea quæ futura erant.

24 Tertius modus consulendi Deum fichat per sortes: quo modo vsus est Samuel in electioneregis Saulis, ve habes 1 Reg. 10. & iple Saul, ve due consultedi reperiret quis contra præceptum suu maducasset ante vesperam, vt legi- per sortes. tur 1. Reg. ca. 14. & item losue, vr deprehenderet eum qui peccauerat in 1. keg. 10. anathemate, ve proditum est in libro Iosue cap. 7. Sedenim hic modus,

erat rarus, nec in vsu circa criminalia & capitalia, nisi ex certo Dei instinctu vel etiam expresso mandato.

Quartus mo dus consulendi per Sacer Ephod. Ephod pontificale.

Quartus modus multo nobiliflimus & celeberrimus, ac priscis illis te- 24 poribus post latam Moss legem, atque institutum Sacerdotium, & Pondotes, sine per tisicatum Aaronicum, satis frequentatus, siebat per Sacerdotes, & vt scriptura loquitur, per applicationem Ephod. Erat autem Ephod, vestis pontificia, quam Latine dixeris Superhumerale, habés lapides pretiofos, qua tegebat humeros Pontificis, & in pectore habens Rationale iudicij, pannum scilicet quendam duplicatum vnius palmi, & omnino quadratum, in quo erant duodecim lapides pretiofi, trino dispositi ordine, singulique habentes nomina singulorum duodecim Patriarcharum. Huius vestis & materiam & formá habes descriptamExodi 28. Applicare autem Ephod dicebatur Sacerdos, cum ipse se induebat ea veste, vt ea ornatus, idoneus & dignus efficeretur diuina oracula & responsa accipere. Dicebatur item Sacerdos applicare Ephod ad aliquem, cum indutus Ephod, accedebat ad eum qui consulendi causa ipsum adibat. Habes duo eius rei in 1. Regu clarissima exempla. Etenim cap. 23. sic legitur: Eo tempore quo sugiebat Abiathar ad Danid in Ceilam, descendit, Ephod secum habens: & dixit Dauid ad Abiathar sacerdotem: Applica Ephod: & ait Dauid; Domine Deus, audinit serum tum quod disponat Saul venire in Ceilam vt enertat vrbem propter me : indica Domine Deus seruo tuo, si tradent me viri Ceila in manus eim. Et ait Dominustradent, &c. Et in cap. 30. eiuldem libri: Et ait Dauid ad Abiathar sacerdotem : Applica ad me Ephod. Et applicauit Abiathar Ephod ad Dauid, & consuluit Dauid Dominum, dices, Persequar tatrunculos hos, & comprehendam eos an non? Dixitque ei Dominus, Persequere; absque dubio enim comprehendes eos; & excuties pradam.

Locus I. Re.c. 23. 630

Quomodo Deses per E phod daret refponsa. Hebragrum opinio.

Thoftates.

.....2

Sed qua ratione Deus, per istum modum dabat responsa? Opinio est 25 Hebræorum, quæstionem, super qua consulebatur Deus, scriptam inseri consucuisse plicaturis & commissuris Rationalis atque Ephod:postea verò educi cum responso diuino, ibidem scripto. Lege quæ super ea re disputat Thostatus in 28.ca.1.libri Regum,& item in 21.& 30.cap. eiusde libri. Sed probabilius est, duplici modo id fieri consueuisse: vno modo, vt Pontifex sagra illa veste ornatus, cum consulebatur, diuino assaretur spiritu prophetiæ, reuelatis sibi quæ consulentibus respondere debebat. Atque hoc fieri volebat Deus ad commendandam illius sacerdòtij & põtificatus dignitatem; quo scilicet ei maior apud omnes fides, honor, & veneratio haberetur. Altero modo fiebat per nouum quendam atque insolitum splendorem emanantem ex pretiosis lapidibus, quos gerebat Pontifex partimin humeris, partim in pectore: quo fulgore, faustus suscepti, vel suscipiendi negocij exitus & successus portendebatur. De hoc modo nihil proditum est in sacris litteris; sed Iosephi rerum Indaicarum peritissimi, & grauissimi scriptoris auctoritatem & sententiam sequimur, de istiusmodi miraculo in tertio libro Iudaicarum antiquitatum ad hūc mo-Inserting de dum scribentis: Ex lapillis quos Pontifex in humeris gestabat (erant autem sardonyches) micabat alter, quoties litatum esset, is qui dextrum hu-

Digitized by Google

merum

merum occupabat:tantúmq.fulgorem emittebat, vt procul etiá intuen- quafi fatidico tibus conspiceretur: idque præter naturam suam & consuetudinem. Sed dum qui ersi mirabilius est quod nunc dicturus sum. Per duodecim gemmas, quas in Rationals. in pectore Pontifex insutas Esseni (id est Rationali) gestas; in bello victoriam prænuntiare Deus solebat. Nam priusquam exercitus se moueret.tantus fulgor ex eis emicabat, ve toti populo facilè innotesceret, adesse Deum, opémque & auxilium suum inuocantibus esse laturum. Quapropter Græci, quorquot à nostra religione non abhorrent, cum hoc miraculum pro compertissimo habeant, essena vocant viver, hoc est, oraculum. Desiit tam Essen, quam Sardonyx sulgorem emittere, annis ducentis antequam hæc commentaremur, irato Deo propter legum suarum

præuaricationem. Hæc losephus.

Sed in istis Iosephi verbis duas res lectori considerandas esse censeo. Primum aperte indicat Iosephus modum illum monstrandi futura per fulgorem lapidum qui erant in Rationali, non fuisse generalem, nec pertinuisse ad prædictionem quarumlibet rerum futurarum; sed in rebus tantum bellicis locum & vim habuisse, valuisseq. solum ad portendendum belli exitum arque successum. Quocirca modus hic rarior erat superioribus, minusq. celebris. Deinde air Iosephus, miraculum illud ful- fententia 10goris lapidum cessasse ducentis annis ante id tempus, in quo scribebat fationem illins ipse libros Antiquitatum Iudaicarum. Hos porrò ducentos annos si præ- miraculs. cisè accipiamus; necesse erit dicere, cessasse miraculum illud in principatu Ionathæ, qui post fratrem suum Iudam Machabæum, princeps & Pontifex fuit apud Iudæos, Etenim Iosephus libros Antiquitatum scripsit decimo tertio anno principatus Domitiani, vt in extremis verbis vigesimi voluminis, totiusq. operis ipsemet testatur: competit autem decimus tertius annus Domititiani in olympiadem ducentesimam decimam octauam. Hinc porrò, si ad superiora, retróg. lapsa tempora recurrens, percenleas ducentos annos, comperies ducente limum annum cadere in olympiadem centelimam lexagelimam octauam, in quo scilicet tempore Ionathas principatum, simulque. Pontificatum gessit. At enim, desitum esse miraculum illud, aliquando ante Principatum Iudæ qui præcessit Iona- consultat Dei tham, videtur non temere posse quispiam existimare ex his quæ de Iuda modos desisse scripta sunt in prioris libri Machabæorum, cap. quarto. Est autem sic ibi bearum prinscriptum : Et coguanit de altari bolocaustorum, quid de eo faceret. Et incidit cipatum. illis consilium bonum, vt destruerent illud, ne forte illis esset in opprobrium, quia Locus 1. Macontaminauerunt illud Gentes: & demolsti sunt illud: Et reposuerunt lapides in monte domus, in loco apto, quo adusque venires Propheta, & responderet de cis. Ex istis verbis liquet, iam tunc desijsse modum illum consulendi per Prophetas, cum nullus id temporis in populo Iudaico propheta esfet. Cessaue ratitem modus consulédi per Sacerdotes, sue per applicationem Ephod, siue per nouum sulgorem lapidum, qui erant in Rationali. Si enim isti modi confulendi Deum túc viguissent, proculdubio eis vsus esset Iudas, ve quid fieri oporterer super altari holocaustorum à Gentibus polluto & profanato, Dei sententiam explorare ac nocte posset.

Comm. in Gen. Tom. 4.

Expenditur

Supradictos ante Macha-



Cur lapides pretiofi qui erant in Ra-Thummim.

Sed reuertamur ad Ephod. Quoniam igitur per Rationale iudicij, in 27 quo erant duodecim illi lapides pretiosi & sacri, Deus responsa dabat de tionals, diet, futuris & de his quæ agenda erant, ideo lapides illos Deus appellauit duo fint Vrim & bus vocabulis Hebræis, Vrim, & Thummim, quæ virtutem illam Rationalis, reddendi responsa diuina significant. Vrim namque Latinè significar lumina siue illuminationes, quòd sacerdos diuinitus illuminatetur ad præuidendum & prædicendum futura. Quamobrem Septuaginta appellarunt Nawow, id est, manifestationem. Hicronymus autem vertit, Do-Arinam, quòd Sacerdos illuminatus à Deo doceret populum de ijs quæ consulebatur. At verò Thummim; significat perfectiones; quòd ea quæ respondebat Sacerdos, perfecta erant, id est, verissima, sine vllo veritatis defectu, & absque vlla admixtione mendacij: quocirca Septuaginta verterunt, axibiar & Hieronymus eos secutus reddidit veritatem. De his lege caput x x v 1 1 1. Exodi. Cum igitur Deus iubet in Rationali poni Vrim, & Thummim, intelligat Lector significari, debere poni in Rationali duodecim illos lapides pretiosos, qui diuinam hanc virtutem haberent præmonstrandi futura,& prædocédi quæ agenda erant. Ob eandem quoque causam Græci Rationale appellarunt Aórior, quasi dicas fatidicum, reddénsque oracula. Latinè verò di & u est Rationale, vel ad expressionem vocis Græcæ; vel quòd cum per illud ederentur Diuina responsa, non videretur res quædam esse irrationalis, sed ratione atque intelligentia pollens. Dicebatur porrò Rationale iudicij, quòd per id docebantur homines quid faciendum esser: in Scriptura enim vocabulum iudicii, eandem sæpe vim & notionem habet atque vocabulum officij apud scriptores Latinos: significat enim id quod quisque facere debet.

Cur appellată fit Rationale; O cur grace λόγιος.

VERS. 23. Qui respondens ait: Duæ gentes sunt in vtero tuo, & duo populi ex ventre tuo dividentur, populusque populum superabit, & maior servict minori.

> BSERVET Lector phrasim & modum loquendi scriptu- 28 ræ; dixit enim duas gentes esse in vtero Rebeccæ, significare volens duos filios, qui postea futuri erant capita & principia 🛮 duarum gentium;gentem dico Hebræorum atque Idumæo-

rum. Contrà verò fit, cum nomina auctorum ac principum alicuius gentis ponuntur pro ea gente, vt nomen lacob & Israël pro eius posteris, & pro vniuerso populo Hebræo: & infra Genes. cap. 27. benedicti quam Isaac dedit Iacob, sub nomine eius pertinet ad populum ex ipso propagandum. Ergo ponendi auctorem gentis pro ipla gente, & contrà, gentem pro auctore ac parente ipsius, haud infrequens est in Scriptura vsus. Sic igitur verba ista interpretemur: Dua gentes sunt in vtero tuo: id est, virtute ac potestate continentur in duobus filijs quos vtero geris. Et duo populi ex viero tuo dinidentur. Id est, ex viero tuo prodibunt duo filij, lato

Digitized by GOOGLE

fatores duorum populorum, qui diuisi erunt sedibus, moribus, legibus, religione; eruntque studijs atque animis invice contrarijs; tales fuisse Idumæos & Hebræos, constat ex multis Scripturæ locis. Iam verð quod adiunctum est: Et populus populum superabit, completum est in posteris Esau tempore Dauidis: is enim subingauit Idumæos; sibíque seruire coegit:in qua illisferuitute aliquot seculis permanserunt. Atque hoc proditum est libro 2. Regum, cap. 8. Posuit Danid (ait scriptura) in Idumaa custodes, statuitque, prasidiu, & facta est universa Idumaa serviens David. Sequitur: Maior service minori. Idum zus populus vocatur maior populo Hebrao, quòd progenitus esset ex Esau fratre maiore natu quam Iacob. Deinde, quòd multis seculis ante Hebræos, propriam Idumæi regionem possederant in monte Seir; quódq.multò ante proprium ipfi regimen habuerint, primò quidem Ducum, tum Regum. Ad hæc, quod ab initio gens Idumæorum multò fuerit numerosior quàm Hebræorum; id enim significasse videtur Movses Deuteronomij cap. 7.

Hebrai quod de posteris Esau dicitur, id referunt ipsi ad Romanos; Hebraorii saquos nugantur, originem & genus duxisse ex gente Idumæorum : dicunt buls, quoties enim Iulium Cælarem, & qui post illum Romano præfuere imperio, ex prophete vagente Idumæorum extitisse. Hanc fabulam tradunt Dauid Chimhi in Ab ticmantur todiam prophetam, & in 34.cap. Isaiæ, & Rabbi Salomon in Abdiam, & in nomine law. cap. 4. Threnorum, denique multis in locis Talmud scriptum legitur. Sed maorum deno longe vetustius fuisse id figmetum Hebræorum, declarat S. Hieronymus tarestomanes. compluribus locis id commemorans ac deridens; præserim verò in cap. Danid 3. Ioëlis, super illis verbis: Aegyptus in deselationem erit, et Idumea in deser Rab. Salomo. tum perditionis quo in loco scribit Hieronymus Hebræos vanissima spe delusos tradere; quemadmodum Pharao, qui per quadringentos & trigin mua. ta annos Hebræos captinos afflixerat, & ipse & omni eius exercitus in Mari rubro submersus est: Sic fore vt Romani, qui eodem annorum spatio Iudzos sibi subiectos oppressuri sunt, denique vitione Dei delean- Exo. 14. tur. Idem quoque disertis verbis super ea re disputat in primum caput Abdiæ. Ergo quod hîc de Hebræis aduersus Idumæos dictum est, Populus populum superabit, & maior serviet minori; ipsi de sua gente interpretantur aduersus Romanos. Hoc Hebræorum commentum, sine delirium, confutat Paulus Burgensis in Additione ad primum cap. Abdia, & ad Paulus Burtrigesimum quartum Isaiæ, & ad 7. cap. Danielis; & item Galatinus lib. 4. de Arcanis Catholicæ veritaris cap. 28. Ecquod autem magis ridiculum esse potest mendacium, quam dicere Iulium Cæsarem, ceterosq. deinceps Imperatores Romanorum, genere fuisse Idumæos? Verum, esto. Sed si propterea Romani censeri debent nomine Idumeorum, quorum exitium & Abdias, alique complures prophetæ vacicinati funt, quia fulius Cæsar Imperator Romanorum genus duxerit ex Idumæis; hinc necessariò essicitur iplos Hebræos elle Idumæos; quippe qui regem habuerint Herodem, quem fuisse Idumaum negari non potest. sed nugas & fabulas Hebræorum missas faciamus,

Gelatinus.

Præter historicum huius loci sensum, ingens latet velut sub cortice 30 Allegoria hu- historia, medulla mysterium: & quod de Isaac & Ismahele dixit Paulus pertinens ad d'Gal.4. affirmans, quæ de illis in libro Genesis scripserat Moses, suisse populu Iudai- dicta per allegoriam; idem profecto de Iacob & Esau in præsentia dici cum & Chri- potest: nam quæ de Iacob & Esau in hoc loco tradita sunt, ea secundum allegoriam spectant ad populum Iudaicum & Christianum. Atque hic sensus,licet mysticus sit, videtur tamen principaliter à Spiritu sancto intentus. Audiat Lector sanctum Augustinum in lib. 16. de Ciuit. Dei, cap. 25. Quod autem dictum est (inquit Augustinus ) Maior seruiet minori. nemo ferè nostrum aliterintellexit, quam maiorem populum Iudæorum

minori populo Christiano seruiturum. Et reuera quamuis hoc videri possit impletum in Idumæotum gente, quæ nata est ex maiori fratre Esau. cui & nomen fuit Edom, quia postea superanda erat à populo Hebræorum ex Iacob orto, eiq. futura erat subiecta: attamen in aliquid maius intentam fuisse istam prophetiam, qua dictum est, Populus populum superabit, & maior serviet minori, convenientius creditur. Et quid est hoc, nisi quod in Iudæis & Christianis euidenter impletur? Sic Augustinus. Hanc porro Allegoriam articulate ac distincte declarat idem Augustinus in sermonibus de Tempore, Serm. 78. ad hunc modum scribens: Quod dictum est: Populus populum superabit, & maior seruset minori. Secundum literam in Esau & Iacob non videmus impletum: non enim corporaliter beato Iacob seruisse Esau commemorat Scriptura. Et quia nisi id fieri deberet, non commemorasset Scriptura, oportere id spiritualiter intelligere. Ergo id factum & impletum agnoscimus in Christianis, & Iudæis, Maior enim & senior populus Iudzorum, minori & iuniori, id est, populo Christiano seruire probatur, dum per totum mundum libros diuinæ legis ad Cur Deserper instructionem omnium gentium portare cognoscitur. Ideo enim per 2014m orbem omnem terram Iudæi dispersi sunt, vt cum aliquem Paganum ad sidem dispergi vo- Christi volumus inuitare, Christum Dominum ab omnibus Prophetis prænuntiatum esse testantes, & ille resistens dixerit, à nobis potius quam à Spiritu sancto libros diuinæ legis, & propheticos esse conscriptos; nos habemus vnde eum redarguere certa ratione possimus, dicentes: Si de meis libris tibi dubitatio nascitur, ecce Iudæorum libros, vtique inimicorum nostrorum, quos certum est, si ego conscribere vellem, mutare non potuisipsos relege, & cum in ipsis hoc ipsum quod in meis libris inueneneris, noli esse incredulus, sed fidelis. Hoc igitur ordine maior populus minori seruire cogitur, dum etiam per illorum libros, ad credendum in Christum Gentium populus inuitatur. Hæc ibi Augustinus qui super ea ipsa re, luculenta oratione disputat in Psalmos, exponens verba illa psalmi 58. Deus ostendit mihi super inimicos meos:ne occidas eos,ne quando obliniscantur populi mei:disperge illos in virtute tua,& c.

Rupertus.

Non est absimile quod super eadem re tradit Rupertus cap. 4. lib. 7. hisce verbis: Populus qui de Gentibus venit, Iudaico populo secundum vocationis ordinem rectè minor dicitur; quippe hospes testamentorum erat, & promissionis, & sine Deo in hoc mundo. Nam ille maior est, cuius (vt Apo

Digitized by Google

(vt Apostolus ait ad Rom. 9:adoptio erat filiorum, & gloria, & legislatio, & obsequium, & testamentum, & promissa, cuius Patres, ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus. Quomodo autem minor maiorem superauerit, & maior seruierit minori, iuxta historiam notum est, quia percussit Dauid Edom (vt scriptum est libro 2. Regum cap. 8.) & tributarium fecit. Iuxta spiritualem verò sensum pulchre Apostolus ad Rom. 11.id docet per similitudinem oliuæ & oleastri. Fracti sunt, inquit, naturales rami, & tu cum esses oleaster, contra naturam insertus es in illu, & socius radicis & pinguedinis oliua factus es. Propter incredulitatem fracti sunt illi, tu autem side stas. Ergo maiorem incredulitate fractum, minor in fide stans superauit: & maior seruit minori, dum oleastro, naturalis oliuæ ramus in societatem cedit radicis oliuæ & pinguedinis. Sic Rupertus. Sedenim non modò inxta istu sensum my sticu, & secudum potentiam & gloria spirituale; sed etiam temporali potentia & & dominatione, Christianus populus Iudaicum superauit, & maior ille seruit minori: quia Christiani principes in plerisque regionibus Iudæos seruitutem etiam corporalem & ciuilem seruire sibi cogunt : immò inferioris sunt conditionis, viliorésque qu'am fuere Idumzi subjecti Iudzis; nam illi etiam tunc proprios habuere Principes, propriamque regionem possederunt, quod sudæis post excidium illud Titi & Adriani, ad hæc tempora, numquam datum est.

Alteram ex hac ipsa historia allegoriam excudit Augustinus, quæ per- Altera Alletinet ad oftendendum diversam conditionem bonorum virorum atque gorin ciustem improborum, qui sunt in populo Christiano. Qui cum ex eodem Christi semine, id est, per verbum eius, & in vtero Ecclesiæ sint concepti & generati, multum tamen inter se studijs atque moribus discrepant: & mali quidem, quorum maior est populus, hostiliter bonos insectantur atque infestant: verum denique boni præualent, quia quicquid aduersus eos moliuntur improbi, ad maiorem corum virtutem & gloriam proficit. Ponam S. August. hîc Augustini verba ex eodem illo sermone, quem dixi, 78. Ex vno, inquit, semine Isaac, & Esau nascitur, & Iacob: Sic de vno Baptismo Christi & Ecclesiæ vtero procreatur populus Christianus: qui tamen pro moru diuersitate, sicut Esau & Iacob in duas partes diuiditur; cum ex fructibus operú vnapars cognoscatur esse carnalis, altera spiritualis. Et quéadmodum illi duo paruuli in vtero Rebeccæ, sic & isti populi, in ventre Ecclesiæ, vsque in diem Iudicij colliduntur, dum improbi perpetuò infe-Etantur bonos, & quantum possunt, lædere conantur. Et populus quidem improborum, recte dici potest maior, quia semper maior est numerus malorum, & (vt Scriptura inquit) stultorum infinitus est numerus. Sed Eccl.r. quomodo mali seruiunt bonis, cum dominari potius eis videantur?ad eŭdem nempe modum, quo limæ & mallei seruiunt auro, & molæ seruiunt tritico, & panibus coquendis & conficiendis furnalia. Et quemadmodum in fornace aurificis, palea seruit auro, vbi sine dubio palea consumitur, & aurum probatur. Non ergo glorientur nec se extollant mali, quando bonis aliquas tribulationes immiserint: quia cum illos persequuntur in

corpore, seipsos occidere probantur in mente, & quibus nocere volunt, prosunt plurimum, sibi autem ipsi maxime nocent. Hactenus ex

Augustino:

Quod autem dixit Augustinus, populum malorum appellari maio- 23 rem, propter ampliorem corum numerum quam bonorum, non modò verum esse constat, sed causam etiam eius rei probabilissimam exposuit Na Via Censor. Gregorius Nazianzenus, in Apologia, ad hanc fermè sententiam scribés: Desiderabile quid & promptum est malitia: & nihil adeo facile & procliue existit, ve facere malum, etiam si nemo sit qui nos id facere doceat vel cogat. Contra verò res admodum rara & molesta est boni acquisitio, etiam si permulta sint quæ nos ad illam prouocent & trahant. Bonum humanæ naturæ difficile acquisitu est, similiter yt ignem inhærere humidiori materiæ. Plurimi ad communicationem mali parati & apti sunt, velut calamus quidam, qui scintilla & vento correptus, facile, propter ariditatem accenditur & consumitur. Etenim citius quis modicam malitiam vbertim in se recipit, quam copiosam virtutem paulatim. Nam & modicum absinthij) amaritudine sua multo etiam melli celerrime indit; mel verò dulcedinem suam absinthio non ita facile ingerit, etiamsi duplo maius adhibeatur: & modicus calculus subtractus, totum sluvium in decliuia distrahit: è contrario verò, vix illum, robustissimum munimentum coercet, vel ne exorbitet impedit. Sic Nazianzenus.

Origenis. Tropologia.

Non est profectò etiam hoc loco non attingenda tropologica interpretatio, quam ex hac historia deductam Origenes hisce verbis tradidit in homil. 1 2. in Genesim: Ego puto quòd etiam de singulis nobis hoc di-Matt. 15. ci possit, duas gentes & duos populos esse in nobis. Nam & virtutum po-

pulus & vitiorum intra nos est. De corde enim nostro prodeunt cogitationes malæ, adulteria, furta, homicidia, hæreses & his similia: vides quantus malorum populus intra nos est? Si verò mercamur 1sa.25. illam vocem dicere Sanctorum: A timore tuo Domine concepimus

& peperimus, & spiritum salutis tua fecimus super terram. tunc & alter intra nos populus inuenietur per Spiritum Dei generatus; quem Ad Gal. 5. designauit Apostolus dicens: Fructus Spiritus est charitas, gaudium, pax, longanimitai, patientia, bonitai, mansuetudo, continentia, castitas, & his similia. Vides & hunc alterum populum, qui intra nos est? Sed hic minor est, ille verò maior: semper enim plures sunt mali quam boni, & vitia numerosiora virtutibus. Verum si tales nos simus, quales Rebecca (cuius nomen Latinè interpretatum fignificat patientiam) & mereamur de Isaac (id est de Verbo Dei habere conceptum) etiam in nobis populus populum superabit, & maior seruiet minoris

> serviet enim caro spiritui, & vitia cedent virtutibus. Ad hunc modum Origenes.

Restat vna quædam hoc loco dubitatio: Cur solus Isaac dicatur sup- 35 plicasse Deo pro sterilitate vxoris, eiúsque precum merito tribuatur, quod Rebecca conceperit; cum etiam Rebeccam pro eadem re orasse Deum, & ratio ipsa suadeat, & facile intelligi possit ex ipso textu Hebreo. Nam

Digitized by Google

Nam pro eo quod Latine legitur, Deprecatus est pro vxore sua, Hebraa ad verbum hanc reddunt sententiam : Multiplicanit (scilicet preces) è regione vxoru sua, vel coram vxore sua quo significatur, simul eos orasse Dominum. At verò sola dicitur Rebecca pro collisione illa portent osa filiorum in vtero suo, consultum iuisse Deum, atque ei solum à Deo datum esse responsum; cum etiam pro ea re Isaac supplicasse Deo, non sit dubitandum. Respondendum est, ea re non obscure significatum esse, diversa sanctorum esse merita, diuersaque Dei erga cos munera & privilegia. Præterea, illud de sterilitate Rebeccæ, magis pertinebat ad Isac, propter diuinam promissionem posteritatis ipsius, quam ille potissimum ex Rebecca habere cupiebat. Hoc autem, magis attingebat Rebeccam, ve quæ ob illam prodigiosam filiorum in vtero concertationem, in maximum saluris & vitæ discrimen adducebatur. Adde quod voluit Deus super ea re potius à Rebecca, quàm ab Isaac consuli; vt illa diuino edo & a responso intelligeret, ius primogenitura diuina voluntate translatum esse ab Esau ad Iacob; ve postea fidenter ipsa Iacob impelleret ad præripiendam benedictionem Isaac contra eius voluntatem & opinionem. Verum quia S. Paulus hoc exemplo Iacob & Esau, quasi fundamento vsus est altissimæ illius de Prædestinatione ac Reprobatione hominum disputationis; conveniens esse visum nobis est, ve locum illum B. Pauli, per aliquot breues disputationes, subtiliter ac diligenter explicemus,

# QVARTA DISPVTATIO.

De germano sensu & intellectu verborum S. Pauli, quibus in Epistola ad Romanos capite nono locum hunc Genesis de Iacob & Esautractat.

Onam verba B. Pauli, & ea, quatenus proposito nostro co- Locus Pauli ducit, exponam. Verba Pauli, quæ ad præsentem disputa- ad Ro. 9. fusè 🎊 tionem spectant, hæc sunt: Non folum autem illa: sed & Rebecca, ex uno concubitu habens, Isaac patris nostri. Cum enim nondum nati fuissent, aut aliquid boni egissent, aut mali, vt se-

cundum electionem propositum Dei maneret; non ex operibus, sed ex vocante dictum est ei : Quia maior serniet minori : sicut scriptum est, Iacob dilexi, Esau Malaca. autem odio habui. Quidnam præcipuè eo loco docere voluerit Paulus, fusè declarat S. Hieronymus in Epistola 1 50. quam scripsit ad Heldibiam, in S. Hieroni. Responsione ad Quæstionem 10. & item B. August.lib. 1. ad Simplicianum, quæst. 2. & in Enchiridio c. 93. Nos breuissimè dicamus, voluisse
propositums. Paulum eo loco insignem quendam errorem Iudæorum sui téporis, corrigere, atque corum deprimere arrogantiam. Arbitrabantur illi, se, quòd effent

essent filij Abrahæ secundùm carnem, diuinarum promissionum, quæ datæ sunt Abrahæ, præsertim verò eius quæ ad Messiá pertinebat, solos esse debere participes: Gentes verò, tum quòd ad semen Abrahæ non pertinerent, tum propter Idololatriam, aliaque grauissima eoru scelera, participatione doctrinæ & gratiæ euangelicæ excludi debere. Paulus igitur eiuscemodi volens redarguere errorem, probat Diuinas promissiones datas Abrahæ, non pertinere ad filios eius secundú carné tantú, sed ad filios eius secundú repromissioné, i. secundum electione divina. Id verò confirmat duobus exéplis, altero Isaac & Ismahelis, altero Iacob & Esau. Tá Isaac qua Ismahel, filij erant Abrahæ; immò aliquot annis prior natu erat Ismahel; at solus Isaac, eiúsq; posteritas particeps fuit promissionú Dei testate Deo Ge. 21. In Isaac vocabitur tibi semen, id est, sola progenies laac, celebitur posteritas tua, cui soli prestabo que tibi promisi. Ide ipsum euidentiùs cernitur in Iacob & Elau: nam cum essent issdem parentibus orti, eodem conceptu generati, eodém que partu editi, quinetiam maior natu esset Esau; dictum tamen à Deo est : Maior serviet minors. Non igitur ad participandas Diuinas promissiones satis est, semen Abrahe secundum carnem, sed oportet semen esse secundum electionem Dei : quæ non contingit homini propter eius merita; vt videre est in Iacob, qui ante ortum, cum nihil meruisset, electus tamen est ipse, posthabito & reiecto fratre suo Esau. Non igitur obstat veritati promissionum Dei, quòd illis priuati sint plerique de semine Abrahæ secundum carnem; quoniam eas præstitit Deus semini Abrahæ secundum promissionem, quod præ illo, est propemodum innumerabile. Post hac Paulus disputationem suam ab hypothesi, id est, populo Iudaico & Gentili, & à filiis Abrahæ, & Isaac, transfert ad thesim, in vniuersum disputans, electionem ac prædestinationem bonorum, malorumque reiectionem, non ex meritis bonis, aut malis, sed ex gratuita Dei voluntate prouenire. Atque hæc est illius Paulinæ disputationis sententia. Verùm nos per partes verba illa Pauli perpedentes, germanam eorum sententiam enucleemus.

Non solum autem illa. Id est, Non solum Sara, cuius filius fuit Isaac, co- 37 firmatid quod diximus de distinctione seminis Abrahe secundum carné, atque secundum promissionem & electionem: verum etiam Rebecca euidentiùs idem confirmat, exemplo duorum suorum filiorum Iacob & Esau. Nimirum animaduertit Paulus, exemplo quod adduxerat Isaac & Ismahelis, poruisse Hebræos opponere, ideireo Isaac fuisse electú à Deo, reiectum verò Ismahelem, quòd ille natus esset ex matre libera, & patre iam circumcilo; hic autem ex ancilla, & incircumcifo patre: atque eos duos filios Abrahæ diuersis temporibus esse generatos, vt. non temere posset existimari, maioris fuisse virtutis, & meriti, & gratiz apud Deum Abraham, cum genuit Isaac, quam cum procreauit Ismahelem. Quocirca Paulus, vt isti occurreret obiectioni, subdidit exéplum Rebecca, & filiorum eius, in quos nihil tale dici poterat; cum eifdem parentibus, eodémque tempore generati essent: Et uno concubitu habens Isaac patris nostri. Longè diuersa huius loci lectio est in libris Græcis qui nunc extant: quamobrem

quamobrem Valla, Faber, Erasmus, alisque Latinæ translationis vulgatæ obtrectatores, in hoc loco vehementer oppugnant Latinum interpretem, eumque manifestæ falsitatis conuinci & teneri affirmant. Sed pro veritate Latinæ translationis acriter contra istos propugnat pius admodum & doctus vir Titelmanus in collationibus quas scripsit super Epistolam Pauli ad Romanos, probans auctoritate multorum patrum, Græcorum iuxta & Latinorum, sic eos varijs in locis hunc Pauli locum legisse, ac citasse, vt vertit eum Latinus interpres: ex quo certumlicet facere iudicium, codices Græcos qui eo tempore fuere, ab ijs qui nunc extant, fuisse in lectione huius loci diuersos. Verum huius disputationis arbitrium & iudicium, non est à nobis, qui hæc in præsens obiter tractamus, Lectori expectandum. Sed vnde compertum fuit B. Paulo ( nam & hoc fortasse Lector scire cuperer) vno atque eodem concubitu satos esse Iacob & Esau? Videlicet ex ipsa narratione scripturæ, tradentis in hoc loco, natos eodem tempore fuisse Iacob & Esau. Si autem idem tempus fuit ortus vtriusque, idem quoque tempus fuisse satus & conceptus corum existimare conuenit; præsertim verò cum id non obscurè significe Scriptura, dices in hoc loco Genesis, exaudisse Deum preces Isaac, & dedisse conceptum Rebeccæ. Sed collidebantur, inquit, paruuli in vtero eim, significas paruulos generatos vno eo conceptu, quem Deus Rebeccæ dederat. Apparet igitur Iacob & Esau eodem patris satu, eodémque matris conceptu esse genitos.

Titelmanns.

Subdit Apostolus, Cum nondum nati essent. His verbis confutatur error Manichæorum, diuersitatem eorum, que cuique hominum tota vita contingunt, natiuitati eorum adscribentium: vt cuiusque hominis vita nierror, & mors disponatur secudum constellationem, sub qua quisque natus est. Aduersus quem errorem valet illa Hieremiæ cap. 10. sententia: A signis colinolite metuere qua timent gentes, quia leges populorum vana sunt. Et quod scriptum est Deuteron.4. Solein & Lunam, aliaque sidera non esse ab homine adoranda, quòd ea creata fint à Deo in ministerium & seruitium cunctarum gentium. Serviunt igitur homini, non dominatur astra. Hunc iplum errorem denuo suscitatum à Priscilliano, damnatum reperimus in Concilio Bracharensi. Sequitur: Aut aliquid boni egissent aut mali. Duo hisce verbis errores refelluntur: vnus quidem Pelagianorum, aientium homines eligi à Deo propter eorum antecedentia merita. At enim Paulus clamat scribés ad Titum 3. Non ex operibus iustitia qua fecimus nos, lacob non ob sed secundum misericordiam suam saluos nos fecit. Et apud Ioannem in Eua-pranisa bona gelio Saluator noster dixit: Non vos me elegistis, sed ego elegi vos. Nec verò eim merita dici potest, lacob fuisse electum à Deo potius quam Esau propter bona sutura election eius opera, non quidem ante electionem facta, sed post facienda: quæ ta- esse à Deo. men à Deo (quem nihil latet futurorum) præuisa, causa fuerint electionis Iacob. Hoc inquam dici non potestiid enim Paulinam huius loci rationem & argumentationem planè inualidam redderet. Paulus enim omnimodè excludit opera Iacob tam præterita qu'am futura; & totam electionis eius causam ad solam refert divinam voluntatem, dicens : Cum

Comm. in Gen. Tom. 4.

Manichaoru

Concilium Bracharense.

nondum aliquid boni egissent aut mali: Ut secudum electionem propositum Dei maneret. Id est, vt propositum quo Deus decreuerat honorare Iacob præ Esau, firmum, & immobile esset, non quidem propter opera eius, sed se-Ad Rom.8. cundum electionem. Id est, spontaneam eius voluntatem. Ex vocante, id est gratia vocantis, de qua vocatione suprà dixerat : Quos pradestinauit, hos & vocanit. Palàm igitur est, Paulum penitus excludere opera qualiacumque illa fint, & folam Dei gratuitam voluntatem, ac gratiam, agnoscere causam electionis, ac prædestinationis. Quòd autem non ex futuris bonis operibus à Deo præuisis electus fuerit Iacob aut etiam Sancti eligantur, & prædestinentur, clarissimè docet Paulus ad Ephes. 1. dicens: Elegit nos ante mundi constitutionem, ut essemus sancti, & immaculati in conspectu eius in caritate, qui pradestinaust nos in adoptionem siliorum per Iesum Christum, secundum propositum voluntatis sua. In quo etiam nos sorte vocati sumus, pradestinati secundum propositum eius, qui operatur omnia secundum propositum voluntaris sua, ve simus in laudem gloria eius. Ex his verbis liquidò perspicitur, prædestinatos esse homines à Deo, non quia futuri erant Sancti, sed vt essent Sancti, & causam electionis, ac prædestinationis Sanctorum, Paulum non aliam agnoscere, aut prædicare nisi propositum, consilium, beneplacitum, & gratuitam Dei voluntatem. Consulat Lector Augustinum in Libro ad Simplicianum, quæstione secunda super hac re copiosè disserentem. Alter verò error supradictis Pauli verbis reiectus, fuit Origenis, &

B. August.

Origenis & Priscilliani error.

B. Hieronym.

Priscilliani: qui dixerunt animas hominum simul cum Angelis creatas 39 esse multo ante corpora; ac pro meritis eorum quæ tunc egerunt, priusquam includerentur in corpora, diversitatem vitæ & conditionis sortitas esse in corporibus. In libro secundo, Peri Archôn ait Origenes, Esau animam in deteriori vita, ob antiqua peccata fuisse damnatam; Et in libro tertio, ob eandem causam dixit sactum vt Deus Iacob diligeret, & odio haberet Esau, refert hæc Hieronymus in epistolam quinquagesimam nouam, ad Auitum. Sed hoc aperté repellit quod hîc dixit Paulus : Cum nondum boni vel mali aliquid egissent. Facit etiam contra id, quod Deus dixit Iob capite trigesimo octavo. Vbi eras cum me laudarent astra matutina & inbilarent omnes fily Dei? potuisset enim ille. secundum hanc Origenis opinionem (fi quidem vera esser) respondere: Eram ipse tunc inter ipsos Dei filios & Angelos iubilantes. Ceterum fuisse Origenem propter hanc opinionem vehementer exagitatum, vexatumque à Doctoribus Catholicis sui temporis, coniecturam equidem facio minimè leuem & vanam ex his quæ scripsit ipse in homilia 1 2.in Genesim: vbi tractans hunc locum Genesis de Iacob & Esau, & ponens quæstionem cur illi cum ad huc in vrero essent, Iacob prælatus fuerit Esau; non ausus est secundum hanc suam opinionem, eius rei causam reddere, sed refugit disputationem; nimirum veritus ac pertimescens grauissimam offensionem & reprehensionem doctorum Ecclesia, qui eo tempore aduersus hanc opinionem acerrime pugnauerant. Verba Origenis ex eo loco, huiusmodi sunt: Cum Iacob & Esau nondum pati

Digitized by Google

hatí essent, sed inclusi materno vtero continerentur, cur Iacob prælatus sit Esau, & maior subiectus minori, seruitute fuerit, & ille dilectus sit, hic autem odio habitus; non est meum discutere. Si enim voluero in altum fodere, & aquæ viux latentes venas aperire, continuò aderunt Philistini, & litigabut mecum, & rixas mihi & calumnias commouebunt, & incipient replere terra sua & luto puteos meos. Nam vtique si permitterent isti Philistini, & ego volebam accedere ad Dominum meum potentissimum Iesum, qui dicit: Eum qui venit ad me, non eyciam foras. Volebam lean. 6. ad eum accedere, & sieur Discipuli interrogauerunt eum de cæco nato: Domine quis peccauit, hic an parentes eius vt cacus nasceretur? Et ego volebam interrogare eum, Domine quis peccavit, hic Esau, an parentes eius, vt sic hir sutus & horridus nasceretur, & in vtero supplantaretur à fratre suo? Sed si voluero de his interrogare verbum Dei & inquirere, statim mihi lites Philistini & calumnias mouent. Et ideo nos relinquentes hunc puteum, & vocantes Inimicitiam, alium fine altercatione fodiamus. Ad hanc ferè sententiam Origenes. Sed redeamus ad Beati Pauli orationem & disputationem.

Duobus porro Scripturæ testimonijs vtitur Paulus ad id, quod inten-

dit, co loco probandum. Vnúm est illud ex hoc loco Genesis depromptum: Maior serviet minori. Quorum verborum sententiam nos paulò supra expoluimus. S. Thomas locum illum Pauli explanans in Commenta- S. Thomas, rijs suis, tripliciter posse intelligi ait verba illa: Maior serviet minori. Primò Tribus modie secundum singulares personas Iacob & Esau: quomodo intelligendum est Esau serumit Esau seruisse ipsi lacob, non per se, & directe, sed indirecte. & per occasio- ipsi lacob. nem, quia dum odit, & insectatus est fratrem suum Iacob, id maxime ad bonum eius gloriamque profecit; nam vt scriptum est Proucrbiorum xi. Qui stultus est, serviet sepienti. Deinde potest id referri ad duos populos exillis duobus fratribus progenitos, Idumæorum scilicet & Hebræorum Nam in eo loco Genesis, vnde verba hæc citata sunt à Paulo, ita scriptum est. Dua gentes sunt in vtero two, & duo populi dividentur ex ventre tuo, & populus populum superabit, & maior serviet minori. Idumzi namque à Dauide bello subiugati, seruiere Hebræis: quamobrem dixit in quodam psalmo Dauid: In Idumaam extendam calceamentum meum. Tertio modo possunt ea ipsa verba intelligi figurate & allegorice, vt per Esau præfiguratus sit populus Iudæorum, per Iacob populus Christianus ex Gentibus collectus. Ille maior dici potest, quia prior ad fidem & cultum Dei voca tus & ascitus est, immò vocatur, Exodi 4. primogenitus Dei: hic verò minor dicitur, quia nouissime ad fidem Christi vocatus & conuersus est; qui etiam figuratur in illa parabola euangelica per filium prodigum, Luc, 14. Iudzi autem dicuntur servire Christianis, quia nobis ipsi custodiunt factam Scripturam, non in suam vtilitatem, sed in vsus nostros atque eorum qui ex Paganismo conuertuntur ad Christianismum, ve ob id Iudæi

Alterum testimonium Scripturz quo Paulus vtitur, petitum est

S.Thoma.

tanquam Capsarij Christianorum rectè appellari queant. Hactenus ex

ergalacob ar-Lumenta.

Duntuor cla- mix autem dilectionis Dei erga Iacob, quatuor clarissima fuere signa. Vnum fuit signum, quòd ius Primogenituræ, id temporis magni honoris & vtilitatis, naturaliter debitum Esau, Deus transtulerit ad Iacob: quo factum est vt Esau quasi seruus constitueretur lacob, & maior seruituti minoris subjeceretur, sicut etiam indicauit Isaac infra Genes. 27. Alterum signum fuit, quòd Iacob progeniem & posteritatem, Deus multo potentiorem, & nobiliorem fecit, quam Elau: immò verò posteros Esau seruire fecit posteris Iacob. Tertium signum fuit, quòd ipsi Iacob assignauit possessionem amplioris, fertilioris, amænioris, celebriorisque terræ, ac demum fluentis lacte & melle. Quartum signum, quòd ex semine Iacob generari voluit Messiam, filium suum, Regem regum, Dominumque dominantium, & Saluatorem mundi, in quo benedicendæ erant omnes gentes. Ob hæc igitur verè dictum est: Iacob dilexi, Esan odio habnit: quasi diceret Deus, Cum fratres essent Iacob & Esau, ijs dem parentibus, & codem satu generati, nullisque meritis prorsus dispares; nisi quòd Esau, quia primogenitus erat, præferendus hoc nomine videbatur Iacob: ego tamen gratuita mea dilectione, elegi Iacob, vt darem ei fertilem terram Chanaan, & vt ex iplo nasceretur Messias: Esau verò non elegi, sed reieci in aspera saxa, & montosa loca Seir. Sed numquid propterea Deus dilexit Ia-An Iacob di- cob, Elauverò odio habuit, quia præuidit, iri le ab eo dilectum, nó autem lessa Deo, ab Esau?nam & hoc significari videtur illis verbis scripturæ Prouerbiopropoer bona rum 8. Ego diligentes me diligo. Minimè verò: dilectio enim Iacob præueneins opera fu. ta est à dilectione Dei; non enim quia nos diligimus Deum, aut dilecturi sumus Deum, ideo Deus diligit, aut dilexit nos; sed contrà, quia ipse diligit nos, inde accipimus & habemus; quo possimus eum diligere, testante hoc iplum dilecto Ielu discipulo Ioanne, cum ait primæ Epistolæ suæ capite quarto: Non quasi nos dilexerimus Deum, sed quia ipse prior dilexis nos. Nam si fides qua credimus Deo, est donú Dei, vt inquit Paulus ad Ephes. 2. quanto magis charitas qua Deum diligimus? cum paulus dicat ad Romanos 5. Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. Deus autem diligentes se diligit, eorum dilectionem augendo, conseruando, tandémque remunerando. At prior ipse dilexit eos, gratiam illis immerentibus, atque charitatem do-

2. Cor.3.

nando, quo possent ipsum diligere. Si enim non sumus sufficientes cogitare aliquid boni ex nobis, quanto minus Deum, vt oportet, diligere?

QVIN

# QVINTA DISPVTATIO.

## An Iacob fuerit sanctificatus in vtero matris sua.

On faciam, vt in hoc loco non indicem lectori, quod à nonullis minime obscuris & indoctis auctoribus, de sanctificatione Iacob in vtero matris suæ creditum & proditum est. Putarunt quidam, ex eo quod S. Paulus dixit, Deum dilexisse Iacob priusquam boni quicquam egisset, & cum

adhuc esset in vtero matris suæ; significari, Iacob fuisse in vtero matris sanctificatum. Hoc isti sic argumentari voluisse videntur: Deum diligere aliquem hominem, non tantum significat affectum voluntatis divinæ, sed effectum quoque, & boni alicuius donationem: idem enim est, Deum diligere aliquem, ac facere & tribuere ei bonum aliquod. Quare, simpliciter Deum diligere hominem, est dare homini bonum simpliciter dictum; hoc autem est id quod pertinet ad sanctificationem hominis. Si Deus igitur simpliciter dilexit sacob adhuc in vtero matris constitutum, hinc sequitur, vt bono simpliciter dicto eum affecerit; id autem est, vt eum sanctificauerit. Huc etiam applicari potest, quod apud Danielem Locus Dame cap. 3. scriptum est, vbi Azarias in oratione, quam habet ad, Deum, hac luscup-3. inter alia dicit verba: Propter Abraham dilectum tuum, & Isaac seruum tuum, & Israel sanctum tuum. Quid obsecro causæ est, vt Israel siue Iacob propriè appelletur sanctus, potitis quam Abraham & Isaac? Non alia sanè fingi videtur posse causa, nisi singularis sanctificationis eius in vtero gratia & privilegium. Carthusianus, super istum locum Danielis, refert Garthusianus B. Augustinum videri sensisse, Iacob fuisse sanctificatum in vtero: sed vbi Augustinus id significet, equidem adhuc quæro. Nam ille locum Augustini citat nullum: & ego diu multumque Augustini scripta peruolutan- Austor Histo do, tale nihil adhuc reperi. Idipsu præterea tradit Auctor Historiæ Scho- ria Scholagiilasticæ; cuius in capire 66. super librum Genesis, hæc suneverba: Creditur in vtero iam tunc sanctificatus suisse lacob; & per illum motum collisionis eius in vtero cum Esau, id esse præfiguratum; quia non esse consensus Christi cum Belial.

Ego de re ram graui, de qua nihil in sacris litteris proditum, nihil Ecclesiæ auctoritate constitutum, nihil Patrum & Theologorum sententia Auctoris senfirmatum est, non satis tutum reor, asseuerare quidquam; sed satius esse, tentia. allensum pariter ac dissensum sustinere. Firmamenta certè illius opinionis parum firma sunt. Cùm enim Deus apud Malachiam dixit se dilexisse Iacob, continuò signum eius dilectionis subdit; non sanè sanctificatione eius in vrero, sed quia dederat ei possessionem melioris & stabilioris terræ, vt manifestum est consideranti locum illum Malachiæ. Paulus item citans hoc ipsum testimonium Malachiæ, Diuinam dilectionem Iacob,

COMMENTARIORVM

non refert ad sanctificationem eius in vtero, sed, vt Augustinus, alisque complures interpretantur, ad Diuinam dilectionem & electionem, & prædestinationem eius ad vitam æternam. Neque verò quod ex Daniele ductum est, istam opinionem iuuar. Dicitur enim Iacob præcipuè san-&us, vel quia primus omnium, san &ificasse videtur seipsum, & dicasse Deo vouens ei decimas omnium quæ possideret, ac se totum Dei cultui obstringens & mancipans: vel quia plenus Spiritu sancto, futuros om-

Genef. 18.

nium filiorum suorum, & qui nascituri ex illis erant, casus & euentus mirabiliter præuidit atque prænunciauit : præsertim verò, quia nobilissimu illud de tempore aduentus Messiæ vaticinium edidit; cuius expectatione scipsum consolans Iacob, lætissimóque animo moriens, dixit: Salutare tuñ expectabo, Domine. Videat Lector Commentarios nostros, in Danielem super co ipso loco.

## SEXTA DISPVTATIO.

Quo sensu Paulus testimonio Scriptura de Iacob electione & reprobatione Esau sit vsus, Historicone an mystico; & respectu vita aterna, an tantummodo respectu bonorum temporalium.

Paulm testimonia scriptu ra citanerit, an historico, in mystice seperalium.

🕽 Vius quæstionis solutionem percipiet Lector ex duarum 43 propolitionum, quas hîc lubiiciam, explicatione ac confirmatione. Prima propositio. Si Paulus testimonia illa Scripturæ ex libro Genesis, & ex prophetia Malachiæ accepit in lenlu hiltorico, quem habent illa in proprijs luis locis,&

fuico respecti secundum quem à proprijs auctoribus scripta sunt, videtur dicendum, B. Paulum non esse locutum de diuina dilectione & electione Iacob, quawa, an folum tum ad gratiam prædestinationis eius ad vitam æternam; sed quantum ad respectu bo- excellentiam bonorum temporalium, in quibus prælatus est fratri suo Esau, & à Deo vehementer magnificatus. Hoc probatur dupliciter. Ac primò quidem in vigesimoquinto capite Genesis, vnde Paulus sumpsit illud testimonium: Maior serviet minori: manifestum est non agi de divina electione ac prædestinatione Iacob ad vitam æternam, sed de eminentia eius super fratrem suum Esau in posteris vtriusque:sic enim ibi legitur: Respondit ei (Rebecca) Deus: Dua gentes sunt in vtero tuo, & duo populi dinidetur ex viero suo, & populus populum superabit, & maior serviet minori. Quis non videt, hoc, secundum historiam, non pertinere ad electionem & prædestinationem Iacob ad vitam æternam, sed ad præstantiam posteritatis Iacob? Hebræi namque potentiores futuri erant, dominaturíque Idumæis. Similiter quod dixit apud Malachiam Deus: Iacob dilexi, & Esau odio habui, Secundum litteralem sensum, non spectare ad dile-Ctionem Iacob respectu vitæ æternæ, verba quæ proximè sequuntur, per-

Locas Malasbia c.x.

Digitized by Google

**ipicuè** 

spicue declarant : tale enim subdit Deus argumentum odij sui, seu reprobationis Esau, quòd ei dedisset regionem asperam in montibus Seir, & quòd eam deuastaturus & demoliturus esset in æternum; cum tamen lacob fertilem & amœnam terram, stabilé inque sedem assignasset. Sed præstat ex eo loco ipsa Scripturæ verba hic ponere. Dilexi vos, dicit Dominus: Et dixistis, In quo dilexisti nos? None frater erat Esau Iacob, dicit Dominus; dilexi Iacob, Esau autem odio habui? of posui Seir montes eius in solitudinem,& hareditatem eius in dracones deserti. Quod si dixerit Idumaa, Destructi sumus, sed renertentes adificabimus qua destructa sunt; hac dicit Dominus exercituum: Isti adificabunt, & ego destruam, & vocabuntur termini impietatis, & populus cui iratus est Dominus vsque in aternum. Et oculi vestri videbunt,& vos dicetis : Magnificetur Dominus super terminu in Israel. Ergo bona temporalia Hebræis, qui posteri erant Iacob, tùm data, tú deinceps danda, argumentum & signum euidens ponit Deus dilectionis sux erga Iacob: contrà verò, mala & calamitates posterorum Esau, odij sui ac reprobationis Esau.

Sic porrò sumpta testimonia ista Scripturæ dupliciter inseruiunt pro- Quomodo teposito Pauli: tum ad probandam illam distinctionem siliorum Abrahæ serilecundum carnem & lecundum repromissionem, vt suprà docuimus : tu dione lacob ad oftendendum, in divina electione hominum non effe spectanda pro- Greprobatiopria eorum merita siue bona, siue mala, sed æternum Dei propositum, be- ne Esau supra neplacitum, & gratuitam voluntatem. Quod autem Paulus testimonia illa Scripturæ secundum sensum historicum citauerit de Diuina electione fensum, respelacob & reprobatione Esau quantum ad bona temporalia, non auté quá- Esa bonorum tum ad vitam æternam, esse præterea potest hoc alterum argumentum. tantum tepo-Paulus commemorauit testimonium illud Scripturæ de Iacob & Esau, ralini aptè con grant & intanquam rem notissimam Iudæis, & ex illis Scripturæ locis exploratissi- forniant promam: erat autem Iudzis notum, Iacob fuisse dilectum & electum à Deo; posito eine. Esau verò reprobatum & quasi odio habitum, propter insignia bona quæ dederat Iacob & posteris eius, nó autem Esau; idque ex locis illis scripturæ cognitum habebant:quòd autem Iacob fuisset predestinatus à Deo ad vitam eternam, Esau verò reprobatus, id non erat illis compertum, neque notum ex istis locis Scripturæ:non igitur Paulus de hac electione vel reprobatione locutus est, verum de illa priori, quæ pertinet ad bona temporalia. Adde, si placet, in veteri Testamento, vt docet B. Hieronymus, a- S. Hieron. ad poralia. Adde, si placet, in veteri i estamento, ve docte D. Meron, marin lique Doctores, de præmio vitææternæ, & de supplicioæternæ mortis, epist 129. aut nullum fieri sermonem, aut certè perquam rarum; atque eum non nisi figuratum, & bonorum malorúmve teporalium similitudinibus inuolutum atq; opertum, vt quod de electione Iacob & reprobatione Esau proditum est in sacris litteris, non ad vitam æternam, sed ad bona temporalia retulisse Iudæos, minime dubitandum sit.

Secunda propositio. Si Paulus citauit illa Scripturæ loca loqués de di- Si Paulue teuina dilectione & electione Iacob, atq; de odio & reprobatione Esau qua filmonia illa tum ad vită æternam; videtur dicendu, ea testimonia Paulum non citasse scriptura cisecudum litteralem & historicum sensum, sed mysticum & allegoricum. na electione

Digitized by Google

Hoc

jtico sensu.

Iacob & Esau Hoc probatur dupliciter; tum ratione, tum auctoritate. Et ratio quidem quantum ad euidens est, atque in promptu ex antecedentis propositionis confirmationam, citafse ea non hi- loquitur de electione Iacob & reprobatione Esau quantum ad bona téstorico, sed my poralia, non autem de prædestinatione aut reprobatione quantum ad vitam æternam, vii iam ostensum est; hinc planè concluditur, si ea testimonia Paulus intellexit & vsurpauit de diuina electione & reprobatione eorum quantum ad vitam æternam, eum fuisse vsum illis testimoniis non historico sensu, sed mystico & allegorico. Idem ipsum confirmatur au-Ctoritate B. Hieronymi: qui explanans verba illa Dei, quæ sunt apud Ma-B. Hieron. lachiam: Iacob dilexi, & Esau odio habui, Ad hunc modum scribit: Hunc locum Apostolus, mystica disputatione euentilans, egregiè tractat in Epistola ad Romanos. Ecce tibi, tractationem illam Pauli, mysticam Hiero-

nymus appellat, non autem historicam & litteralem:nam, quæ est litteralis eorum verborum intelligentia, eam mox subiungit Hieronymus, talé nempe, qualem nos paulò superius tradidimus. Et Lyranus super eisdem illis verbis Malachiæ sic inquit: Iacob dilexit Deus, dando ei benedictionem paternam, & hæreditatis promissionem, quæ bona in eo tempore annexa erant Primogenituræ. Esau verò odio habuit, denegando ista bona illi, cum tamen esser primogenitus. Hæc autem dilectio Iacob & odiú Esau, fuerunt signa electionis & reprobationis æternæ: & sic allegat ista verba Paulus ad Romanos 9.

Electio Lacob res mysterium o figuram ha

Dupliciter porrò potuit vti Paulus figurate ac mystice isto exemplo & reprobatio Iacob & Elau. Primò quidem respectu ipsarum personarum Iacob & Esau, cumsula Esau; quasi docens, dilectionem Iacob quantum ad bona temporalia, & reprobationem Esau, fuisse figuram vel signum diuinæ electionis Iacob ad vitam æternam, & reprobationis Esau: & ad hunc modum putat Lyranus accepisse Paulum. Quemadmodum enim Deus ad possessionem primogenituræ, & ad hæreditatem terræ Chanaan, & vt pater effet Messix, elegit Iacob, ob nulla eius merita, sed gratuita voluntate sua : ita quoque ex beneplacito suo abæterno dilexit, & elegit, & prædestinauit eum in adoptionem filiorum Dei, & participationem vitæ æternæ, reiecto ac reprobato Esau. Altero modo sic intelligi potest illud mysterium & allegoria: vt electio Iacob & reprobatio Esau, quantum ad bona temporalia, fuerit figura diuinæ electionis Gentium ad gratiam Euangelicam, & reprobationis Iudzorum, de qua videtur ibi Paulus disputare : ad eundem Ad Gal. 4. scilicet modum quo Paulus in epistola ad Galatas disputat, eiectionem Genef. 21. Agar & Ismahelis ex domo Abrahæ, per allegoriam significasse eiectionem synagogæ à regno Dei:sicut Christus Dominus eis præminatus fue-

Matt. 21. rat, dicens: Auferetur à vobis regnum Dei, & dabitur genti facienti fructus eiss. Vel electionom illam Iacob & reprobationem Esau, Paulus in vniuerlum accepit vt figuram electionis hominum ad vitam æternam,& reprobationis, non ob merita hominum, sed ex beneplacito Dei. Ergo, vt in fumma dicam, quod fusius hic disputaui, vtrumuis licet probabiliter opinari, aut Paulum citasse testimonia illa Scripturæ de Iacob & Esau secun-

dùm.

dùm historicum & litteralem sensum, aut etlam secundum mysticum & allegoricum: & item locutum esse Paulum de diuina electione Iacob & reprobatione Esau quantum ad bona solum temporalia secundum historicum sensum: vel secundum mysticum & allegoricum, etiam quantum ad vitam æternam. Vtrolibet autem modo testimonia illa fuerint à Paulo accepta, valdè congruunt & conducunt proposito eius, vt per totam hanc Disputationem manisestum Lectori secimus.

## SEPTIMA DISPVTATIO.

An Pauli argumentatio, si ea ducta fuit ex sensu mystico, sit valida.

ÆTERVM, posset illud dicere fortasse quispiam; si ad probandum diuinam electionem hominum ad vitam æternam & item reprobationem, non ex proprijs eorum meritis, sed mera Dei voluntate prouenire; vsus est Paulus exemplo Iacob & Esau, non secundum historicum & litte-

ralem sensum, sed mysticum: ergo Pauli argumentatio & probatio fuit inualida. Siquidem solus litteralis sensus est, (vt nunc loquimur in scholis)argumentariuus & probatiuus; solusque valet ad reuincendos aduerlarios veritatis: mysticus verò sensus ad hæc inessicax est, & solum ad eos qui iam fideles sunt, & pietatis cultores, commonendos, cohortandos, eru diendos, solandósque conducit. Verúm non ita res habet: & Pauli argumentatio exemplo Iacob & Esau nixa fultáque, est præualida. Hanc enim illa vim habet: Electio Iacob & reprobatio Elau, quantum ad bona temporalia, figura fuit diuinæ electionis & reprobationis hominú, quantum ad vitam æternam.& hoc præfigurari per illud, Spiritus sanctus voluit; cuius nimirum consilio & voluntate, & res illa gesta est, & scriptis à Mose prodita: sed electio & reprobatio Iacob atque Esau, facta est non ob propria eorum merita, quippe cum adhuc in vtero matris essent; sed quia sic Deo visum & placitum est:ergo similiter, neque diuina electio & reprobatio hominum, quantum ad vitam æternam, ex proprijs eorum vel bonis, vel malis meritis prouenit, sed ex mera Dei voluntate. Palam igitur est, exemplum Iacob & Esau etiam mystico sensu acceptum, præbuisse B. Paulo firmum ad id quod eo loco probare volebat argumentum. Cæterum hoc quod dixi, non potest, ita vt oportet, intelligi, & lectori persuaderi, nisi duabus antè quæstionibus breuiter explicatis.

Prima quæstio: Vnde compertum suit B. Paulo, illam electionem Ia- fuerio B. Paulo cob & reprobationem Elau quantum ad bona temporalia, figuram fuille lo, Iacob figuà Spiritusancto intentam, electionis & reprobationis quantum ad vitam ram à Spiritu æternam,tam ipsorum illorum fratrum,quam aliorum quorumlibet hominum electorum, atque reproborum? Respondeo, potuisse id exploratu fuisselettoris, & cognitum esse Paulo duplicites Drives autem & cognitum esse Paulo dupliciter, Primo quidem ex antiqua traditione, reproborum.

Comm. in Gen. Tom. 4.

Vnde copertu

quæ id temporis vigeret in Synagoga, & ex communi Doctorum eius temporis contensu. Multa quippe de Scripturarum intellectu occultiori & mystico, minimè litteris expressa, nec in vulgus nota, per continuam Maiorum traditionem, apud proceres Synagogæ, sapientésque Iudæorú, communi sensu & approbatione recepta erant; quibus Paulus & vt veris, & vt confessis libenter vtebatur. Atque id fortasse fuit quod de Iacob & Esau eo loco Paulus vsurpauit. Illud tamen probabilius dictu fuerit, pernotuisse id Paulo ex diuina reuelatione: nam cum electus ipse, constitutúsque à Deo esset maximus Ecclesiæ doctor, minime dubitandum est, quin perfecta Scripturarum intelligentia, tam historica quam mystica. fuerit ei diuinitus inspirata: quam ipse tum verbis, tum scriptis Ecclesiæ cognoscendam, colendam, & custodiendam traderet. Secundum hanc igitur Sapientiam(vt vocat Petrus lecundæ Epiltolæ capite vltimo)à Deo sibi datam, intellexit Paulus historiam de duobus filijs Abrahæ, Isaac & Ismahele, allegoriam fuisse duorum testamentorum, Veteris & Noui, & Synagogæ arque Ecclesiæ, ad Galaras capitulo quarto & quod in coniugio primorum hominum dictum est: Hoc nunc os ex ossibus meis, & caro de carne mea:propter hoc relinquet homo patrem suum & matrem, & adharebit vxori sua: o erun: duo in carne vna: vidit fuisse Sacramentum magnum

& mysterium in Christo & Ecclesia, ad Ephel. 5. transitum quoque He-Suprà 13. bræorum per Marc rubrum submersis Ægyptijs, & ductum columnæ Num.1. nubis significare Christianum baptisma; & item Petram ex qua percussa scaturiuit aqua in potum populi Hebræi, figuram fuisse Christi, primæ ad Corinthios capite decimo. Et ideo confidenter pronuntiauit, legem Mosaicam vmbram habuisse futurorum bonorum, non autem ipsam veritatem, ad Hebræos 10. Ac demum omnia quæ illi populo contigerunt, in futurarum rerum figuram & significationem contigisse, affirmat primæ ad Corinth. 10.Ad eundem igitur modum, Paulus cognouit, & pro vero & certo tradidit, gratuitam electionem Iacob fuisse figuram gratuitæ electionis tam iplius quam aliorum omnium prædestinatorum hominum ad vitam æternam.

Quijna séses myjticres fitra liamad argumentandum.

Altera quæstio: Quisnam sensus mysticus sit idoneus, & validus ad 49 argumentandum, & probandum. Non enim quemlibet ad id esse idoneum & accommodatum, in confesso est. Respondeo, talem esse eum, quem planè conster, sub specie & figura historiæ, præcipuè à Spiritu sancto fuille spectatum & designatum, atque intentum. Si enim de sensu quopiam mystico liquet, eum à Spiritu sancto esse intentum, necesse est confiteri, verum elle eum, certamque fidem facere; atque idcirco ab omnibus, quibus manifestum id fuerit, concedi & admitti oportere. Sed vnde,quæso,constare nobis potest, huncaut illum sensum mysticum, esse intentum à Spiritu sancto? Hoc namque opus, hic labor est. Potest sanè Duibus mo- id exploratum & compettum esse duobus modis: vno modò certè atque dis cognosca- indubitanter; altero modò solù in probabiliter. Priori modo cognoscinem myflich tur id dupliciter. Primo auctoritate sacrorum scriptorum Noui Testaelle princi- meuti, qui complures historias Veteris Testamenti, secundum mysti-

Digitized by Google

cum sensum atque intellectum, Ecclesiæ tradiderunt: Eiusmodi namque paliter à Spisensus mysticos, esse à Spiritu sancto, dubitare fas non est. Talis est sensus rentum. mysticus, secundum quem Matthæus captite secundo, illud Oseæ: Ex Osealle Aegypto vocaus Filium meum: citauit de Christi reditu ex Ægypto: & illud Hiere 31. Hieremiæ: Vox in Rama audita est, &c. de cæde sanctorum Innocentium. Exo. 12. Ioannes itidem capite decimo nono, illud Exodi de Agno paschali: Os non comminueris ex eo, commemorauit de Christo Domino, cuius in cruce morientis, non sunt fracta crura. Huius quoque generis est sensus ille, secundum quem Dominus dixir, Ionam deuoratum à pilce, & triduo post, Ioan. 3. viuum in terras emislum; lignificasse passionem & resurrectionem suam. Num. 21. & exaltationem serpentis in deserto, præmonstrasse futuram suam exaltationem per mortem crucis. Beatus etiam Perrus primæ Epistolæ capite tertio ait octo illos homines servatos in Arca Noe ab exitio Diluvij, significasse eos qui in Ecclesia saluantur per Baptismum. Quoniam verò talis sensus mysticus, ve diximus, principaliter est intétus à Spiritusancto; hinc sir, vt secundum eum, res olim prædicta, denique impleta fuerit; quasi per ienium historicum coepta fuerit impleri; consummatio tamen eius, in re per sensum mysticum significata, demum facta sit: Et ad hoc significandum solent Euangelistæ illud dicere : Vi adimpleretur quod dictum suerat. vel: Tunc adimpletum est quod dictum fuerat.

Idem ipsum certò etiam indicatur ex communi omnium fermè Patru, ac Theologorum consensu: quando sensu aliquo mystico veuntur omnes ad lententiam quampiam, & dogma Catholicum comprobandum. Exem timm in argupli loco sit, quod ssais cap. 14. vaticinatur secundum historiæ veritatem de infelici casu regis Babylonis in summam miseriam, ex altissimo prospe ritatis gradu. Et quod Ezechiel prophetauit capite vigesimo octavo de felicitate & copia, bonorumque affluentia Principis Tyri: & in capite 31. tum à Spiritm de sublimitate ac magnificentia regis Assur. Hisce autem historijsatque sancto. exemplis Patres & Theologi, (diuino scilicet illustratu, atque inspiratu, sunt enim dati à Deo Ecclesiæ Doctores, & sanctarum Scripturarum expositores)intellexerunt præsigurare voluisse Spiritum sanctum; lapsum Angeli Luciferi ex summa felicitate cum qua creatus à Deo fuerat, in maximam miseriam, ob eius peccarum: & idcirco illis prophetijs, secundum mysticum sensum acceptis, sæpissime vsi sunt, ad probandum de casu Luciferi sententiam & doctrinam, in Ecclesia, vsque à primordis eius, receptam & celebratam.

Alter modus idem cognoscendi iudicandique, non quidem, vt superio res, certus atque indubitatus, verum satis tamen probabilis, huiusmodi est. Si sensus quispiam mysticus, historiæ, vnde ducitur, aptissime, & quali ad amustim respondear, non solum quantum ad vnam & alteram sententiam, vel pauca quædam verba; sed quantum ad omnia, & antecedentia, & consequentia, & quantum ad omnem historiæ contextum; & is præterea fensus pertineat ad res, quarum cognitio pulcherrima est, atque vrilissima, veluti ad illustranda Fidei nostræ dogmata, Christi mysteria, Ecclesia Sacrameta, ad excitationem animoru ad amorem Dei

Confinsus Pa trum.fenfu mystico vienmentado quip piă, declarat, illű fus∬e prin cipaliter inte-

Digitized by GOOGLE

rerumque cœlestium, & ad studium cultumque virtutum: hunc ego senfum mysticum, magna sanè probabilitate, magnoque, opinor, assensu omnium, dixerim à Spiritu Sancto esse intentum: Atque huius mez opinionis rationem hanc, satis, nisi fallor, probabilem afferte possum: sensus mysticos, de quibus liquet, fuisse eos à Spiritu Sancto intentos, quorum nos paulo supra, aliquot posuimus exempla, videre est, planè tales esse, quales hîc à nobis descriptissunt, nimirum, maxime congruentes cum historia, & de rebus nobilissimis, atque vtilissimis: Ergo quicumque alij, similes eo rum hac in re fuerint, similiter fuisse eos à Spiritu Sancto intentos, probabiliter existimari potest.

pretatio sequi debet ordinem historiæ:quòd plerique ignorantes, Lymphatico in scripturis vagantur errore. Consona Hieronymo scribit Au-

mide dicerem, nisi auctorem haberem huius sententia, doctorémque B. Paulum: qui capite nono prioris Epistolæ ad Corinthios, docens, ministros Euangelij, secudim legem Dei, ab ijs ali, & sustentari debere, qui-

Vter [c/m pra Rabilior, in ex ponenda Scri-

Ex his porrò, quæ cursim in hac disputatione attigimus, illud enotes-52 cit, quòd etiam in quæstionem vocari posset; An sensus mysticus, eum peura indicari dico, qui præcipue intentus est à Spiritu Sancto, anteferendus sit historidebeat, hifts. co, ac litterali lensui, necne. Breui præcidam. Ego ita sentio : historicum ricus, au myfii lenlum, ratione necellitatis, elle præferendum; ratione verò dignitatis, atque vtilitatis, mysticum esse anteponendum. Etenim primò supponere necessarium est, ac bene firmare sensum historicum, vt sine quo mysticus constare nullo modo potest; non secus ac sine fundamento parietes, & tectum. Audi B. Hieronymum in cap. 1 3. Isaiæ: Spiritualis, inquit, inter-

S. Hierony .

de Tempore.

gustinus ad hunc modum. Quando auditis Scripturam narrantem, quæ Aug ferm.72 gesta sunt, prius credatis sic elle gestum, quemadmodum narratum est. ne subtracto fundamento rei gesta, quasi in aëre quaratis adificare. Sedenim nobilitate, arque vtilitate, sensus mysticus vsque eò præstat historico, vt præ huius dignitate, perexiguum ille momentum habeat; quinetiam quasi pronihilo æstimari videatur. Equidem cunctanter hoc, & ti-

bus, prædicando Euangelium, desudant, ac deseruiunt; id probartestimonio legis Mosaicæ ex vigesimo quinto capite Deuteronomij producto, & secundum mysticum sensum interpretato. Hæc sunt Pauli verba: Seriprum est in lege Moss: Non alligabis os boui trituranti. Nunquid de bobus curaest Deo? an propter nos veique hoc dicit?nam propter nos scripta sunt, &c. Plus hisce verbis significare videtur Paulus, quam vult intelligi. Neque enim credi vult, boue s non esse Deo curæ, reclamante apertissimis verbis Dauide Psalmo 103. & 144. Omnia à te expectant, vt des illos escam in sempore opportuno: aperis tu manum tuam, o imples omne animal benedictione. Quomodo enimnon sit Deo cura boum, cum tantam is curam gerar cornorum, vt scriptum reliquerit Iob capite trigesimo octano, Out

ee quod non habeant cibos? Vnde sumptum videtur illud Dauidis Psalmo Sap. 6. 146. Quidat iumentis estamipsorum, & pullis cornerum inuocantibus eum. Et in libro Sapientiæ dictum de Deo est: Tibi cura est de amnibus.

praparat corno esoam suam, quando pulli eius clamant ad Deum vagantes

Volume

Voluit igitur Paulus illis verbis significare, curam ministrorum Euangelij, per allegoriam illo Dei præcepto significatam, tanto priorem, & potiorem esse apud Deu, vt præ illa, boum cura, quasi nulla æstimari queat. Non igitur abs re Sancti Patres in exponendo sacras Scripturas, arque in erudiendis fidelibus, tam diligentes, tam accurati, tam copioli, in peruestigandis, eruendis, explicandisque sensibus mysticis fuere: vt quos scirent à Spiritu Sancto principaliter intentos, & ad illustrandam noui Testamenti doctrinam, spíritualésque fidelium vtilitates promouendas mazimè accommodatos. Sed iam tempus est, vt quasi vela reflectentes ed vnde soluimus, ad historiam nos Moss referamus. Tracti enim dignitate, atque viilitate earum rerum, quæ in illius loci, ac sententiæ Pauli tractatum inciderunt, quali quodam æstu abrepti, longius prouecti fumus.

### Qui primus egressus est, rufus erat, & totus in morem pellis hispidus: vocatumque est nomen eius Esau.

Vers. 25.

Vfus est color, non plenè ruber; sed ad flauum nonnihil de-clinans. Verùm de propria significatione, ac multiformi varietate coloris rufi, & rubri, videat Lector apud Aulum Gel- A. Gelim. lium, libro 2.cap. 26. subtilem, atque elegantem M. Frontonis disputationem. Hispidus autem, siue hispidosus, siue hirsutus, is dicitur, qui crassis, & asperis pilis obsitus, & horridus est. Quàm porrò fue-Tit pilosus Esau, præserrim autem manibus, & collo, coniectare licet ex ijs,quæ infra cap. xxvij.scripta sunt de Iacob,qui et simularet Esau,pelliculas hædorum circumdedit manibus, & colli nuda protexit; vt ita pilosum Esan repræsentaret patri. Qua propter cum Isaac tactu exploraret, vtru esset Esau dixit: Vox quide, vox Iacob est, sed manus, manus sunt Esau; & non cognouit eum,quia pilosa manus,similitudine maioris expresserant. Sic autem esse natum Esau, fuit prodigiosum, & quasi monstruosum quippiam: contra naturam enim est, nasci hominem toto corpore pilosum: Secundum enim naturam nascitur homo capite solum, & supercilijs, ac palpebris pilofus; cæteris partibus per ætates pili adnalcuntur. Hoc etiam libro 3.de Historia animalium testatur Aristoteles, cum ait: Pili in homine, animalium omnium vno, partim fimul, partim postea per ætates gignuntur. Congeniti sunt pili capitis, & superciliorum, & palpebrarum: post geniti; pubis primum, mox alarum, postremò menti: Loca enim quibus pili proueniunt, totidem sunt congenitis deputata, quot postgenitis. Cuius verò rei faciar indicium in homine, copia pilorum, declarat ide mine copia co Aristoreles în eiusdem operis libro quarro scribens, pilorum abundanțiă, im rei sit in-& hirlutiem, copiam indicare excrementiat que ob cam rem pilolosho- dicimm mines; effe libitinohores, & seminis copiosiores, quam sint læues. Est Aristad. præterea fignum præferuidi temperamenti, robusti corporis, callidi &

astuti ingenij, & ferocis, ac sæui animi : ad quæ vitia propensum fuisse Esan, scriptura varijs locis non obscurè indicat.

fit Efan.

Sedenim illud: Et vocatum est nomen eius Esau, fert hanc quæstionem: 54 Cur vocation Cur tale nomen ei fuerit inditum. Origenes homilia 12. scribit sic vocatum elle (vi censent qui vocabula Hebræa interpretantur) vel à rubore, quali rubrum; vel à terra, quali terrenum; vel, ve alijs vilum est, à factura. B. Hieronymus in libro de Interpretatione nominum Hebrzorum interpretatur nomen Esau vel rubrum, vel aceruŭ lapidum, vel vanŭ siue fru-

Hieronymas.

Caietanus.

stra, vel facturam. Adiicia Caietani expositione: Aiunt, inquit, dictú esse Elau, eo quòd natus sit quasi perfectus homo : pilositas enim, perfectæ ztaris signú erat, quatenus erat effectus adulti hominis. Non est absimile Oleaster. quod hoc loco annotauit Oleaster: Sonat, ait, vox Esau factú siue facturá eius; sed qualiter alludat ad rem, ignoratur: nisi dicamus, eum sic vocari, quòd quasi factus & adultus homo, sit ex vtero matris egressus; ferés secu pilos, qui in aliis pueris successu téporis nascuntur & crescunt. Sic isti: Et hác ego probabilioré iudico eius nominis significationé atq; interpretationem. Sed miror cur Scriptura no dixerit: Et ideo vocatum est nomen eius Esau.cu tale nomé aptè respoderet modo generationis eius: quemadmodu paulò infra, in hoc ipso capite dixit tam de Iacob, quàm de ipso Esau.

Efan, Edom, Seir.

Ceterum sciat Lector, tribus nominibus hunc filium Isaac & Rebecca 55 Tria nomina, appellari solitum in Scriptura. Vocatur enim Esau, de quo nomine iam dictum est. Nominatur preterea Edom, ab edulio ruso lentis, pro quo vedidit primogenita sua, ve paulò infra in hoc ipso capite traditur; & inde tractum est nomen gentis Idumæorum, & regionis Idumææ: ac demum appellatus est Seir; id autem significat pilosum, quòd natus sit, in pellis modum pilolus; ex quo datum est nomen regioni, quam ipse insedit ac tenuit, vt diceretur mons Seir. Ergo quod infra cap. 36. scriptum est; Esau digressú à fratre suo lacob, habitasse in monte Seir; & multo magis quod proditum est supra cap. 14. in tempore Abrahæ, Horrhæos, qui habitabat montem Seir, bello victos & expulsos esse à quatuor regibus Asiæ; haud dubié dictum id fuit per Anticipationem. Ponam hîc verba Hieronymi ex Commentariis eius in primum caput Abdiz, quibus costrmatur quod diximus. In libro Geneseos (air Hieronymus) manifeste legitur, Esau appellatum fuisse Edom; quia propter rufum lenticulæ cibum, primogenita vendiderie: Edom enim interpretatur rufus. In codé volumine scribitur, hunc eundem vocatum elle Seir id elt, pilosum, quia hispidus erat, & non habebat læuitatem lacob. Vnus ergo atque idé tribus nominibus appellatur, Elau, Edom, Seir. Possedit que eam regionem, que nunc Gebalena dicitur,& in finibus est Eleutheropolis, vbi antea habitauerant Horrhæi, qui interpretantur Liberi:vnde & ipla vrbs postez sortita vocabulum est. Nunc i duma a viculus est, à conditore sic imposito nomine; cuius Latina quoque & Græca meminit historia. Hactenus ex Hieronymo, Rupertus libro 7. Commentariorum in Genelim cap, 5, ait Elau yocatum finelle à rubedine: verum dubio procul, laplus est, confundes nomen Edon, quod rubrum fignificar, cum nomine Elmion ..... Proti

Digitized by Google

Protinus alter egrediens plantam fratris tenebat manu: & idcirco appellauit eum Iacob. Sexagenarius erat Isaac cum nati sunt ei paruuli.

NDICATVR his verbis, naturalis modus in nascendo, & ex matris vtero egrediendi: primum enim caput exit, postremi N pedes. Ritu naturæ (ait Plinius libro 7.) capite kaninem na. Plum.... ci, mos est, pedibus efferri. Et hoc ille mutuatus ex Aristotele

est, cuius illa sunt in libro 7. de Historia animalium verba : Secundú naturam, hominis partus fit in caput. Procedere autem in pedes, (quemadmodum ferunt Neronem elle natum) contra naturam est: ex quo difficillimus & ægerrimus fit partus, ob id sic natis, Agripparum nomine vocatis. Scitum profectò est, quod M. Varro tradidit; confixos esse infantes 16.16. 1.16. in vtero matris, capite infimo nixos, furfum pedibus elatis: non vt homjnis natura est, sed vearboris. Nam pedes hominis cruráque, referunt arboris ramos; caput, stirpem atque caudicem. Quando igitur contra naturam forte convertuntur in pedes, brachijs plerung; diductis retineri solent; ægriusque tunc mulieres enituntur. Huius periculi deprecandi gratia, aræstatutæ erant Romæduabus Carmétibus, quarum altera Postuerta nominata est, Prosa altera, à recti & peruersi partus & potestate & nomine. Sic ex Varrone.

Sed expendamus etymologiam nominis Iacob. Et ideiree, inquit Seri- Durit signifi-57 peura, appellanie eum Iacob. Significat vox Hebræa, Iacob, Supplantato- cei minen rem: Supplantare verò duobus modis accipitur in Scriptura, propriè, & & metaphorice. Proprie, supplantare significat, plantam tenere alicuius impediendo ne quid agat, aut ne aliò procedat; & sic appellatus est Iacob; quia tenebat plantam Esau, quasi obstans ne prior egrederetur ex vtero. Altero modo sumitur metaphoricè: significat enim supplantare, idem quod decipere, sumpta metaphora ab his qui simul in stadio currunt; cum vnus alteri pedem vel inijcit, vel supponit, ad casum impellens eum, ne præcurrat,& vincat. Hae significatione positum est in illa Chrysippi, qua memorat & laudat Cicero, sententia: Qui stadium, aiebat Chrysippus, apud Gierocurrit, eniti debet & contendere quam maxime possit, vt vincat: suppla - nem ub.3. Cftare autem eum quicum certat, aut manu depellere, nullo modo debet. for. Esau in hanc significationem detorsit nomen Iacob, videlicet in eius calumniam & odium, cum dixit Gen. 27. Iuste vocatum est nomen eius Iacob: Supplantauit enim me, en altera vice: Primogenita mea tulit: & nunc secundo surripuit benedictionem meam. Sed profecto nomen Iacob, non secundum posteriorem hanc significationem, quæ est metaphorica, & in malam partem deflexa, sed ex priori illa, qua est propria, origine habuit. Oleaster de nomine Iacob ad húc modum scribit : Nomen Iacob ductu Oleaster. est à verbo (Iachab) quod Hebræi significare dicunt supplantare: sed meliùs dicerent, le propriam ignorare significationé: dicunt enim significare, seducere, supplantare, fraudare, astuté agere, & retardare : cum renera fignifi

significet propriè, aut tortuolum esse, aut à tergo insequi, siue vt subsequatur, siue vt seducat, siue vt retineat aut retardet. Sic ille. Verum quod

paulò superiùs dictum est, verius dictu est.

Ouid illa re− tentio planta Efau signifieabat.

Sed quid obsecro portendebat illa retentio plantæ Esau egredictis ex 58 vtero?nimirum significabat collisionem infantium in vtero, factam esse ob principatum natiuitatis occupandum, illis quidem ignorantibus, sed ita volente & agente Deo. Iacob igitur tenebat plantam Elau, quali occupare volens egressum ex vtero, & ius primogenituræ: tanquam audisset illud Dei oraculum matri suz redditum: Maior sermet minori: & sciret Dei decreto & voluntate deberi sibi ius primogenituræ.

Sequitur illud : Sexagenarius erat Isaac cum nati sunt ei paruuli. quæ Caietanne, verba exponens Caietanus, hunc in modum scribit: Hinc plane apparet, Abraham tunc vixisse, vtpote centum sexaginta tantum annorum: & post natiuitatem Iacob & Esau, annis vixisse quindecim. Ex quo manifestum fit, argumenta ex ordine narrandi ducta ad probandum ordinem rerum gestarum, carere solido fundamento. Nam priùs narrata est mors Abrahæ, & benedictio diuina super Isaac post mortem patris sui Abrahæ, & posteriùs narrata est natiuitas Esau, & Iacob, quæ tamen quindecim annis mortem Abrahæ antecessit. Et hanc regulam habeto prudens Le-Aor semper ante oculos, ne super infirmo fundamento ædifices. Hæc Caietanus. Sedenim regula, & documentum Caietani, eget ea moderatione, quam supra nos tradidimus numero primo, cum hac ipsa de re dissereremus.

### Quibus adultis factus est Esau vir gnarus venandi, VERS. 27. & homo agricola.

Quidem non memini me legere in facris litteris, quemquam de sanctis & in scriptura laudatis viris fuisse venatorem; vt, nonnullos fuifle agricolas, multólque paftoralem vitam egif-(e,plurifariam in facris historiis proditum est. Quinetiam vo-

cabulum venatoris & venandi ferè malam in partem in scripturis vsur-Vanator, & ve pari solet. Nam Genes. 10. Nemrod, homo superbus, crudelis, atque impius dicitur fuisse robustus venator: & scriptum est in Psalmo 90. Ipse limaiam parte berauit me de laqueo venantium. Et Psalm. 123. Anima nostra sicut passer psurpat Scrierepta est de laqueo venantium: Laqueus contritus est, & nos liberati sumus Et apud Micheam cap. 7. Omnes in sanguine insidiantur vir fratrem suum Michea.7. ad mortem venatur. B. item Gregorius, Esau, qui venationi & agriculturæ S. Gregor. deditus fuit, præfigurasse ait vitam hominum improborum, & amatorum huius mundi. Sic enim scribit in libro 5. Moralium: Scriptura ait, factum esse Esau virum gnarum venandi, & agricolam: Quid autem per vena-

tioné Esau, nisi eorum vita figuratur, qui in exterioribus voluptatibus fu

mari, sapises in

malam parté

ptura-

li, carnem sequuntur? Qui etiam agricola esse scribitur, quia amatores

Digitized by GOOGLE

huius feçuli, tantò magis exteriora colunt, quanto magis interiora sua in-

culta derelinguunt.

Atenim studium, & exercitium venandi non esse malum, nec ob id Nec studium culpabilem fuisse Esau, ex ipsa Scriptura colligi potest, quæ hoc loco ait, venamdi, per Isaac valde fuisse delectatum venationibus Esau, atque ob eam causam se malum esse. præcipue dilexisse eum: Isaac, inquit, amabat Esau, eo quod de venationibus nec obid fuisse illius vesceretur. Et infra cap. 27. Isaac dixit filio suo. Esau: Sume arma tua, culpabilem

Dharetram, et arcum, et eoredere foras cumque gienatu aliquid accumhandania pharetram, & arcum, & egredere foras, cumque venatu aliquid apprehenderis, facmihi inde pulmentum. Vir nempe sanctus Isaac non esset delectatus ve nationibus Esau, nec ad eas suo imperio impulisset eum, si exercitium venandi malum esset. Legimus præterea Leuit. 17. Si quis venatione, atque au cupio ceperit feram, vel auem, quibu vesci licitum est, sundat sanguinem eiu, & operiat illum terra. Sed ad hoc ostendendum illud sanè accommoda- Locus Lenititum magis est testimonium ex psalmo 131 Viduam eius benedicens benedi- ci c.17 Locus cam. Vbi pro illo vocabulo (viduam) Hebraice, & Græce est, venationem: Psalmi.13t. & vt à quibusdam perité observatum est, interdum Scriptura vocabulum venationis pro victu, & cibatu hominis vniuerse ponit. Quanta verò in lande, asque laude, atque honore apud veteres fuerit studium, & exercitatio venandi, honore apud argumentum esse potest, inventionem artis venatoria fuisse ab Æthnicis Ethnicos fueattributam Apollini, & Dianæ. Quapropter mos erat venatoribus, vr si rit olumvenaquando feram insignem cepissent, partem eius, siue caput, siue pedem cla-toria ars. no affigerent alicuiarbori eius Syluz. vbi capta erat, ob honorem Dianz. Xenophon etiam magnas aliquot venatoriæ exercitationis vtilitates disertissime commemorat: Verum duas præcipue ad tuendam, sirmandamque valetudinem, corpúsque aduersus graues labores roborandum, durandúmque:& ad bellicam artem.Est enim venatoria exercitatio, quasi bellorum, prælior úm que progymnasma.

Quod si de venatione ita sentiendum est, quanto magis de agricultura Quam honein sacris iuxta profanisque litteris mirifice laudata? Non oderis, ait sapiens fium, & lau-Ecclesiastici 7. laboriosa opera, & rusticationem creatam ab altissimo. Qua- dabile sit stuobrem non indignum esse duxit Saluator noster, Agricolæ Deum assi- din Agriculmulare: Pater meus, inquit, agricola est. Et Aristoteles libro primo Occo- Eccles.7. nomicorum agriculturam dixit, omnium arrium esse iustissimam; vt quæ Loens Ioa. citra cuiusquam iniuriam, & ingenti cum vtilitate omnium exerceatur. cap.15. Non enim, inquit, ab hominihus, aut volentibus, vt cauponaria, & aliæ Aristoteles. mercenariæ artes, aut ab inuitis, vt ars bellica commodum suum, & lucrum quærit: & est earum rerum, que sunt secundum naturam: secundum enim naturam est, educatio omnium à matre, quare etiam hominibus est. à terra. Non igitur quia Esau fuit homo improbus, ideo studium venandi, & agri colendi in quo ille versatus est, crimini, aut vitio verti debet; non enim ob hæc ille fuit improbus, quanqua quia ille improbus fuit, & figura hominű improborű; hinc fit, vt per allegoriá, studiń, & exercitium vitæ eius, accipiatur tanquam typus quidam & imago eius vitæ, quam agunt ij, qui cupiditatibus rerum terrenarum, vitissque sunt dediti.

Comm. in Gen. Tom. 4.



Ver[#.28.

Iacob vir simplex, habitabat in tabernaculis. Isaac amabat Esau, eo quòd de venationibus eius vesceretur: Et Rebecca diligebat Iacob.

Suid in scripeura signifi-Get fimplex. Casetanus.

R o voce illa (simplex) Hebræa vox tham Latine significat per 62 fectum, ducta scilicet à verbo thamam, quod sonat perficere, finire, complere. Hoc sequutus Caietanus, Dictionem, inquit, Hebræá hîc interpretatam *simplex* multi interpretantur , *Per*-

& ad perfectionem, seu plenitudinem animi referri. Alij significari eria putant ea voce innocentem: Et id oportere intelligi, vbicumque Latinus interpres ponit vocem simplex. Ad hanc quippe significationem dictum est supra Genes. 20. Abimelech cum ob Saram ablatam Abrahæ argueretur, excusantem factum suum dixisse, id se fecisse in simplicitate cordis, id est, non animo nocendi cuiquam, sed ducendi eam vxorem. Iob item

felluspro certo affirmates, Hebraicam dictionem à plenitudine deduci,

laudatur, vt simplex, & rectus, & Saluator noster apud Matthæum capite Lieur Mat- x.præcepit discipulis suis, vt essent simplices tanquam columbæ, & prudentes sicut serpentes: id autem est, vt nemini nocerent, neminémque e-

tiam à quo læsi essent, malo ipsi aliquo assicerent; Sic enim ea verba interpretati sunt Græci expositores, eamque interpretationem confirmat auctoritas Sancti Pauli scribentis ad Romanos decimo sexto, Volo vos sa-

pientes esse in bono, of simplices in malo: nimirum, vt nescirent mali quidquam, cuiquam hominum facere: quod autem ipsis, alissve bonum foret, prudenter, & prouiderent, & facerent. Ad hanc intelligentiam spe-

Chat quod scribit sanctus Hieronymus in caput x. Matthæi: Vt per prudétiam(ait Hieronymus)deuitent insidias:per simplicitatem, non faciant malum. Serpentis astutia ponitur in exemplum, quia toto corpore occultat caput, & illud in quo vita est protegit. Ita, & nos toto periculo corporis nostri, caput nostrum, qui Christus est, custodiamus. Simplicitas columbarum ex Spiritus Sancti specie demonstratur, vnde dicit Apostolus,

1. ad Cor.14. Malitia paruuli estote. Idem explanans illa verba Osea capite septimo, Osa.7. Factus est Ephraim, quasi columba seducta non habens cor, ita scribit:Præcepit Dominus in Euangelio, vt essemus simplices, quasi columbæ, & astuti quasi serpentes:nimirum, vt nec alijs nocere velimus, nec ab alijs patiamur insidias: sed simplicitate, & prudentia exhibeamus hominem temperatum, quia prudentia, absque bonitate, malitia est: & simplicitas absque ratione,stultitia nominatur.

Sed quid est quod subditur, Iacob habitasse in tabernaculis? Secundum Caietanum hanc habet sententiam; Esau studuisse agriculturæ, & venationi: Iacob autem domesticis officijs, & culturæ animi sui vacasse. At se-Hebrai. cundum Hebræos, vti referunt Lyranus, & Thostatus, nomine tabernaculorum significantur Scholarum loca, quæ frequentabat Iacob addis-

Digitized by Google

thei 10.

Locus Pauli ad Rom.

mus.

cens sapientiam, & Dei timorem. Et vnum quidem tabernaculum erar ipsius Melchisedec, qui erat sapiés, & sacerdos Dei excelsi: alterum tabernaculum, erat ipsius Heber, qui erat propheta, & de rebus divinis audito- Genes. 14res suos docebat. Et verò, cum ista Hebræorum expositione saris concordat Paraphrasis Chaldaica, quæ ita vertit hunc locum: Iacob erat vir integer, minister domus doltrina, quod sic exponunt: Iacob frequentasse scholas doctorum eius temporis, & diuinæ legi percipiendæ, pietatíque studuisse. Scholam enim, Hebrai vocare solent Domum doctrina.

Sanctus Gregorius hanc historiam de diuersitate ingeniorum, morum, & studiorum Esau, & Iacob conuertens in tropologiam, pulchrè docet, S. Gregorij al-Esau figuram fuisse improborum hominum, & amatorum mundi, qui neglecta lui animi cura, cultuque, toti cupiditatibus, & curis rerum terrena- perutilia furum addicti, mancipitati, affixique sunt: Iacob verò typum gessisse San- per hoche Aorum hominum, qui extra se posita, nihil ad se pertinere putantes, pro- diffutatio. curando animorum suorum cultui, Desque obsequio, & seruitio, ac cœlestium bonorum contemplationi penitus dediti, ac deuoti sunt. Verba Gregorij in libroquinto Moralium huiusmodi sunt: Qui rebus temporalibus occupantur, tunc bene exteriora disponunt, cum sollicitè ad interiora refugiunt; cum nequaquam foris perturbationum strepitus diligunt, sed apud semetipsos intus, in tranquillitatis sinu requiescunt. Prauæ namque mentes temporalium rerum tumultus in semetipsis versare non cessant, etiam cum vacant. In cogitatione enim seruant quasi depicta, quæ amant, & quamuis nihil exteriùs faciant, apud semetipsos tamen sub pondere inquietæ quietis laborant. Quibus si earum rerum administratio præbeatur, semetiplos funditus deserunt, & fugitiua bona temporalia per intentionis curlum, continuis cogitationum passibus sequuntur. Piæ autem mentes, hæc nec cum desunt, quærunt, & grauiter, etiam cum absunt, ferunt; quia per exteriorum curam, à seipsis exire pertimescunt. Quod bene illa duorum fratrum vita præfiguratum est, de quibus scriptum est; Factus est Esau vir gnarus venan li, 👉 homo agricola: Iacob autem vir simplex, habitabat in tabernaculis. Vel sicut in alia translatione legitur habitabat domi. Quid enim aliud per venationem Esau, nisi eorum vita figuratur, qui in exterioribus voluptatibus fusi, carnem sequuntur? qui etiam agricola fuisse scribitur, quia amatores huius sæculi, tanto magis exteriora colunt, quanto interiora sua inculta derelinquunt. Iacob autem vir simplex, in tabernaculis, vel in domo habitare perhibetur; quia omnes qui in curas exteriores spargi refugiunt, simplices in cogitatione sua, atque in conscientiæ suæ habitatione consistunt. In tabernaculis enim, siue domi habitare, est se intra mentis secreta restringere, nec exteriùs per desideria dissipare : ne, dum ad multa foris inhiant, à semetipsis, alienati cogitationibus, recedant. Hæc S. Gregorius.

Sed cur Rebecca diligebat Iacob? Dictum est Isaac dilexisse filium De amore 1suum Esau, verum non simpliciter, sed quia de venationibus eius vesce- sau, e Rebecbatur: No enim persona Esau erat amabilis, nec aliud in eo dignú amore sa erga Iacob,

patris erat, præter cibum venatione eius comparatum; quæ profectò amandi causa.admodum exilis, & leuis erat. At Rebecca præcipue, & absolute dicitur amasse Iacob, quia simpliciter ille, & absolute amabilis erat. Nimirum, multa, & præclara erant in Iacob, quæ Rebeccam ad eius amo rem allicerent, atque incenderent: primò, quietum, & lene, mitéque ingenium; tum animus simplex, & sincerus, modestusque, & ad omnium virtutum studia propensissimus; deinde morum singularis integritas, & suauitas; ad hæcsumma erga parétes reuerentia, & pietas aduersus Denm eximia. Et quia Iacob domi morabatur, continua matris cum eo consuetudo, quæ perefficax amoris esse solet conciliatrix, conciliatique autrix, & conseruatrix. His adde, Rebeccam, Dei oraculo edoctam nouisse, Iacob Rupertsus. præpolitum iri Elau,& huius progeniem illius posteritati seruituram. Ad hanciplam sententiam Rupertus libro vij. Comment. in Genesim capite Genes.4. sexto ita scribit: Ecce iam in studijs horum fratrum tanta memoratur diuersitas, quantum Cain, & Abel studia fuere dissimilia, Nam & Iacob fimiliter vt Abel, simplex, & (vt sequentia declarabunt) pastor fuit ouiú: Esau autem, sicut Cain, homo agricola, & quòd sequentia docebunt, inuidendo fratri licet non actu, voluntate tamen fuerit fratricida. Dixit enim(vt infra legitur Genes. vigesimo septimo, venient dies luctus patris mei, & occidam Iacob frairem meum. Ergone talem filium pater sanctus amare debuerat, aut obliuisci, vel parui pendere poterat, quòd illi fratrem minorem cœleste iudicium prætulerat? Sed notandum, quia differt vtriusque dilectionis enunciatio. Absolute namque Scriptura dicit Rebecca diligebat Iacob, cum adiunctione verò tantum dicit, Isaac amabat Esau, protinus adiungens: Eo quod de venatione eius vesceretur. Ergo idem est, ac si hoc solum diceretur. Isaac libenter de venationibus Esau vescebatur: nec hinc sequitur, vt eius moribus quoque delectaretur: Sicut de Iacob necessariò dicendum est, quem absolute Rebecca diligebat:nemo enim. nisi propter virtutem, absolute, & simpliciter amabilis, & diligendus est.

satio inGenethliacos.

Hactenus ex Ruperto.

B. Augustinus

Hoc exemplo Iacob, & Esau, qui parentibus eisdem, vnoque saru, atg; 66 vno partu procreati, diuerfissimis tamen fuere ingenijs, studijs, moribus, Breuis dispu- casibus, euentisque vtuntur Patres, quicumque scriptis disputationibus pugnarunt in Genethliacos, vanissimas eorum prædictiones ex natalitijs homimum astris deductas redarguendo. Et ve de multis, vnius duntaxat Augustini breuem hîc memorem sententiam in libro v. de Ciuitate Dei, cap.4. sic ille scribit, Nati sunt duo Gemini antiqua patrum memoria, Iacob, & Esau, vt de insignibus tantum loquar, sic alter post alterum, vt posterior plantam prioris teneret. Tanta in eorum vita fuit, moribusque diuersitas, tanta in actibus disparilitas, tanta in parentum amore dissimilitudo, ve etiam inimicos cos inter se faceret ipsa distantia. Vnus duxit mercenariam seruitutem, alius non seruiuit. Vnus à matre diligebatur, alter non diligebatur; vnus honorem, qui magnus apud eos habebatur, amisit, alter adeptus est. Quid de vxoribus, quid de silijs, quid de rebus alijs complurimis, quanta diuerstas? Sic Augustinus. Verum ad hoc,

Digitized by GOOGLE

rŭ respõsum.

ad hoc, ex geminorum ortu petitum argumentum, ita respondere solent Genethliaco, Genethliaci: Interstitium illud temporis, quo medio, Geminorum ortus interuallantur, etsi mortalibus angustissimum videtur, in coelo tamen, ob ingentem eius vastitatem, & rapidislimam vertiginem, magnam habere distantiam & notabilem facere varietatem: atque hinc varietatem illam existere, quæ in geminorum vita, & moribus plerumque cernitur. Iuxta hoc est, quod Quintilianus dixit in Geminis languentibus: Quantum putas interfuisse temporis, dum primum vteri pondus egeritur: dum parum per exonerata vitalia, altero rursus homine laxantur? breue fortasse, exiguúmque videatur mortalium oculis: sed si mente perspicere velis orbis huius vastitatem, scies multum esse, quod inter duas transcurrit animas. Hoc ipsum Nigidius Figulus tali exemplo demonstrabat, rotam, qua Nigidius Fiincitatissimè contortam, cum bis eodem loco signaret atramento, vel per- galus. cutere, summa celeritate conatus esset, cessante postmodum rotæ circumactione, haud parua reperta est inter duas illas partes rotæ ab eo si-67 gnatas, vel percussas distantia.

Sed hoc, inquit Augustinus, figmentum Figuli, fragilius est qu'am ipsa RefelliturGefunt vafa, quæ rota finguntur. Si enim tam breui temporis momento mutantur omnia, & tam breui variatur ratio constellationis sub quaquisque responsum. nascitur, quis de nato infante possit certi quidquam prædicere, cum illud temporis punctum in quo est natus, ita vti est, nemini possit esse cognitum? Itaque, licet magna in homines esset astrorum vis, & po-

testas, quid ea tamen in singulorum hominum ortu, efficerent, incompertum nobis esset: Siquidem aspectus Cœli, & positus astrorum, qui est in tempore, quo quisque nascitur, certò nequit deprehendi, quòd incitatissimus astrorum motus tarditatem nostræ considerationis, & observatio-

nis transuolet. Festiuè item, simul & acutè istud responsum Genethliacorum confutauit B. Gregorius homilia x. super Euangelia. si propterea, inquit, Iacob, & Esau non censentur nati sub eadem constellatione, quòd s. Gregorius, non simul nati sunt, sed vnus post alterum, ob eandem profectò causam

Coxit autem Iacob pulmentum : ad quem cum venisset Esau VERS. 29. de agro lassus, ait: Da mihi de coctione hac rufa, quia oppidò lassus sum: qua ob causam vocatu est nomen eius Edo.

iudicandum esset, nullum hominem sub eadem constellatione totum nasci, quia non totus simul ex vtero procedit : erunt igitur tot hominis fata, quot membra corporis. Iacob enim proximè natus est post Esau, manu plantam eius tenens; perinde quasi (quemadmodum dixit August. libro 2.de Genesi ad litteram cap. 27. ) vnus infans instat duorum, vel duplo



longior nasceretur.

I DE quælo frugalitatem victus prilcorum illorum hominű. Simplicitat vi In domo Ilaac, ilicer opulentissima, atque omnium rerum sim prisci të copiosissima, filius eius Iacob pro lauto, & delicato cibo pulmentu létis parauerat. Hanc victus parcimoniam valde etiam data.

astuti ingenij, & ferocis, ac sæui animi : ad quæ vitia propensum fuisse -Esan, scriptura varijs locis non obscurè indicat.

fit Efan.

Sedenim illud: Et vocatum est nomen eius Esau, fert hanc quæstionem: 54 Cur vocatus Cur tale nomen ei fuerit inditum. Origenes homilia 12. scribit sic vocatum effe (vt cenfent qui vocabula Hebræa interpretantur) vel à rubore, quali rubrum;vel à terra, quali terrenum ; vel, vt alijs vilum est, à factura. B. Hieronymus in libro de Interpretatione nominum Hebraorum interpretatur nomen Esau vel rubrum, vel aceruŭ lapidum, vel vanŭ siue fru-

Hieronymas.

Caietanus.

stra, vel facturam. Adiicia Caietani expositione: Aiunt, inquit, dictu esse Esau, eo quòd patus sit quasi perfectus homo: pilositas enim, perfectæ ztatis fignú erat, quatenus erat effectus adulti hominis. Non est absimile oleaster. quod hoc loco annotauit Oleaster: Sonat, ait, vox Esau factú siuc factura eius; sed qualiter alludat ad rem, ignoratur ; nisi dicamus, eum sic vocari, quòd quasi factus & adultus homo, sit ex vtero matris egressus; feres secu pilos, qui in aliis pueris successu réporis nascuntur & crescunt. Sic isti: Et hác ego probabilioré iudico eius nominis fignificatione atq; interpretationem. Sed miror cur Scriptura no dixerit: Et ideo vocatum est nomen eius Esau, cu tale nomé aptè respoderet modo generationis eius: quemadmodu paulò infra, in hoc ipso capite dixit tam de Iacob, quam de ipso Esau.

Tria nomina, Efan, Edom, Seir.

Ceterum sciat Lector, tribus nominibus hunc filium Isaac & Rebecca 55 appellari solitum in Scriptura. Vocatur enim Esau, de quo nomine iam dictum est. Nominatur preterea Edom, ab edulio rufo lentis pro quo védidit primogenita sua, ve paulo infra in hoc ipso capite traditur; & inde tractum est nomen gentis Idumæorum, & regionis Idumææ: ac demum appellatus est Seir; id autem fignificat pilosum, quòd natus sit, in pellis modum pilosus; ex quo datum est nomen regioni, quam ipse insedit ac tenuit, vt diceretur mons Seir. Ergo quod infra cap. 36. scriptum est; Esau digressu à fratre suo lacobihabitasse in monte Seir; & multo magis quod proditum est supra cap 14, in tempore Abrahæ, Horrhæos, qui habitabat montem Seir, bello victos & expulsos esse à quatuor regibus Atiæ; haud dubie dictum id fuit per Anticipationem. Ponam hic verba Hieronymi ex Commentariis eius in primum caput Abdiæ, quibus cofirmatur quod diximus. In libro Geneleos (ait Hieronymus) manifeste legitur, Esau appellatum fuiffe Edom; quia propter rufum lenticulæ cibum, primogenita vendiderit: Edom enim interpretatur rufus. In eode volumine scribitur. hunc eundem vocatum elle Seir id est, pilosum, quia hispidus erat, & non habebat læuitatem lacob. Vnus ergo atque idé tribus nominibus appellatur, Elau, Edom, Seir. Possedit que eam regionem, que nunc Gebalena dicitur, & in finibus est Eleutheropolis, vbi antea habitauerant Horrhæi, qui interpretantur Liberi:vnde & ipfa vrbs postea sortita vocabulum est. Nunc duma viculus est, à conditore sic imposito nomine; cuius Latina quoque & Græca meminit historia. Hactenus ex Hieronymo. Rupertus libro 7. Commentariorum in Genesim cap 3, ait Esau vocatum sin esse à rubedinerverum dubio procul, lapfus est, confundes nomen Edom, quod rubrum fignificat, cum nomine Efausquest ibis a sequence !!

Protinus alter egrediens plantam fratris tenebat manu: & idcirco appellauit eum Iacob. Sexagenarius erat Isaac cum nati sunt ei paruuli.

NDICATVR his verbis, naturalis modus in nascendo, & ex matris vtero egrediendi: primum enim caput exit, postremi pedes. Ritu naturæ (ait Plinius libro 7.) capite la dinem na. Plinius. sci, mos est, pedibus efferri. Et hoc ille mutuatus ex Aristotele.

est, cuius illa sunt in libro 7. de Historia animalium verba: Secundú naturam, hominis partus fit in caput. Procedere autem in pedes, (quemadmodum ferunt Neronem esse natum) contra naturam est: ex quo difficillimus & ægerrimus fit partus, ob id sic natis, Agripparum nomine vocatis. Scitum profectò est, quod M. Varro tradidit; consixos esse infantes ub.16. c.26. in vtero matris, capite infimo nixos, sursum pedibus elatis: non vt homjnis natura est, sed vearboris. Nam pedes hominis cruráque, referunt arboris ramos; caput, stirpem atque caudicem. Quando igitur contra naturam fortè conuertuntur in pedes, brachijs plerung; diductis retineri (olent; ægriusque tunc mulieres enituntur. Huius periculi deprecandi gratia, aræstatutæ erant Romæduabus Carmétibus, quarum altera Postuerta nominata est, Prosa altera, à recti & peruersi partus & potestate & nomine. Sic ex Varrone.

Sed expendamus etymologiam nominis Iacob. Et ideirce, inquit Scri- Duri signifi-57 ptura, appellauit eum Iacob. Significat vox Hebræa, Iacob, Supplantato-cet numen rem: Supplantare verò duobus modis accipitur in Scriptura, propriè, & lacob. & metaphorice. Proprie, supplantare significat, plantam tenere alicuius impediendo ne quid agat, aut ne aliò procedat; & sic appellatus est Iacob; quia tenebat plantam Esau, quasi obstans ne prior egrederetur ex vtero. Altero modo sumitur metaphorice: significat enim supplantare, idem quod decipere, sumpta metaphora ab his qui simul in stadio currunt; cum vnus alteri pedem vel inijcit, vel supponit, ad casum impellens eum, ne præcurrat,& vincat.Hac significatione positum est in illa Chrysippi, qua memorat & laudat Cicero, sententia: Qui stadium, aiebat Chrysippus, apud Cicerocurrit, eniti debet & contendere quam maxime possit, vt vincat: suppla - nem ub.3. Oftare autem eum quicum certat, aut manu depellere, nullo modo debet. ficor. Elan in hanc fignificationem detorfit nomen Iacob, videlicet in eius calumniam & odium, cum dixit Gen. 27. Iustè vocatum est nomen eius Iacob: Supplantauit enim me, en altera vice: Primogenita mea tulit: & nunc secundo surripuit benedictionem meam. Sed profecto nomen Iacob, non secundum posteriorem hanc significationem, quæ est metaphorica, & in malam partem deflexa, sed ex priori illa, qua est propria, origine habuit. Oleaster de nomine Iacob ad húc modum scribit: Nomen Iacob ductu Oleaster. est à verbo (Iachab) quod Hebræi significare dicunt supplantare: sed meliùs dicerent, le propriam ignorare significationé: dicunt enim significare, seducere, supplantare, fraudare, astute agere, & retardare: cum renerat

significet proprie, aut tortuolum esse, aut à tergo insequi, siue vt subsequatur, siue vt seducat, siue vt retineat aut retardet. Sic ille. Verum quod paulò superiùs dictum est, verius dictu est.

Suid illa resentio planta Efau signifieabat.

Sed quid obsecto portendebat illa retentio plantæ Esau egrediétis ex 58 vtero?nimirum significabat collisionem infantium in vtero, factam esse ob principatum natiuitatis occupandum, illis quidem ignorantibus, sed ita volente & agente Deo. Iacob igitur tenebat plantam Esau, quasi occupare volens egressum ex vtero, & ius primogenituræ: tanquam audislet illud Dei oraculum matri suz redditum: Maior sermet minori: & sciret Dei decreto & voluntate deberi fibi ius primogenituræ.

Sequitur illud: Sexagenarius erat Isaac cum nati sunt ei paruuli. quæ Caietanne. Verba exponens Caietanus, hunc in modum scribit: Hinc plane apparet, Abraham tunc vixisse, vtpote centum sexaginta tantum annorum: & post natiuitatem Iacob & Esau, annis vixisse quindecim. Ex quo manifestum fit, argumenta ex ordine narrandi ducta ad probandum ordinem rerum gestarum, carere solido fundamento. Nam priùs narrata est mors Abrahæ, & benedictio diuina super Isaac post mortem patris sui Abrahæ, & posterius narrata est natiuitas Esau, & Iacob, quæ tamen quindecim annis mortem Abrahæ antecessit. Et hanc regulam habeto prudens Le-Aor semper ante oculos, ne super insirmo fundamento ædifices. Hæc Caietanus. Sedenim regula, & documentum Caietani, eget ea moderatione, quam supra nos tradidimus numero primo, cum hac ipsa de re dissereremus.

### Quibus adultis factus est Esau vir gnarus venandi, VERS. 27. & homo agricola.

Quidem non memini me legere in facris litteris, quemquam de fanctis & in scriptura laudatis viris fuisse venatorem; vt, nonnullos fuisse agricolas, multósque pastoralem vitam egis-(e,plurifariam in facris historiis proditum est. Quinetiam vo-

cabulum venatoris & venandi ferè malam in partem in scripturis vsur-Vanator, & ve pari solet. Nam Genes. 10. Nemrod, homo superbus, crudelis, atque imnari, sapina in pius dicitur fuisse robustus venator: & scriptum est in Psalmo 90. Ipse limalam parte berauit me de laqueo venantium. Et Psalm. 123. Anima nostra sicut passer erepta est de laqueo venantium: Laqueus contritus est, & nos liberati sumus

ptura-

Et apud Micheam cap. 7. Omnes in sanguine insidiantur : vir fratrem suum Michea.7. ad mortem venatur. B. item Gregorius, Elau, qui venationi & agriculturæ S. Greger. deditus fuit, præfigurasse ait vitam hominum improborum, & amatorum huius mundi. Sic enim scribit in libro 5. Moralium: Scriptura ait, factum esse Esau virum gnarum venandi, & agricolam: Quid autem per venationé Esau, nisi eorum vita figuratur, qui in exterioribus voluptatibus fu li, carnem sequuntur? Qui etiam agricola esse scribitur, quia amatores huius

Digitized by Google

huius feçuli, tantò magis exteriora colunt, quanto magis interiora sua in-

culta derelinguunt.

Atenim studium, & exercitium venandi non esse malum, nec ob id Nec studium culpabilem fuisse Esau, ex ipsa Scriptura colligi potest, quæ hoc loco ait, venandi, per Isaac valde fuisse delectatum venationibus Esau, atque ob eam causam se malum esse. præcipuè dilexisse eum: Isaac, inquit, amabat Esau, eo quod de venationibus nec obid fuisse illius vesceretur. Et infra cap. 27. Isaac dixit filio suo. Esau: Sume arma tua, culpabilem Esau. pharetram, of arcum, of egredere foras, cumque venatu aliquid apprehenderis, fac mihi inde pulmentum. Vir nempe sanctus Isaac non esset delectatus ve nationibus Esau, nec ad eas suo imperio impulisset eum, si exercitium venandi malum esset. Legimus præterea Leuit. 17. Si quis venatione, atque au cupio ceperit feram, vel auem, quibu vesci licitum est, fundat sanguinem eiu, & operiat illum terra. Sed ad hoc ostendendum illud sanè accommoda- Locus Leuititum magis est testimonium ex psalmo 131. Viduam eius benedicens benedi- ci c.17. Locus cam. Vbi pro illo vocabulo (viduam) Hebraice, & Græce est, venationem: Psalmi.132. & vt à quibusdam perité observatum est, interdum Scriptura vocabulum venationis pro victu, & cibatu hominis vniuerse ponit. Quanta verò in laude, arque laude, atque honore apud veteres fuerit studium, & exercitatio venandi, honore apud argumentum esse potest, inventionem artis venatorial fuisse ab Æthnicis Ethnicos fueattributam Apollini, & Dianæ. Quapropter mos erat venatoribus, vt si rit olimvenaquando feram insignem cepissent, partem eius, siue caput, siue pedem cla-toria ars. no affigerent alicuiarbori eius Syluz, vbi capta erat, ob honorem Dianz. Xenophon etiam magnas aliquot venatoriæ exercitationis vtilitates difertissime commemorat: Verum duas præcipue ad tuendam, firmandamque valetudinem, corpúsque aduersus graues labores roborandum, durandúmque:& ad bellicam artem.Est enim venatoria exercitatio, quasi bellorum, prælior úm que progymnasma.

Quod si de venatione ita sentiendum est, quanto magis de agricultura Quam honein facris iuxta profanisque litteris mirifice laudata? Non oderis, ait sapiens sum, o lau-Ecclesiastici 7. laboriosa opera, & rusticationem creatam ab altissimo. Quá-dabile sit stuobrem non indignum esse duxit Saluator noster, Agricolæ Deum assi-din Agriculmulare: Pater meus, inquit, agricola est. Et Aristoteles libro primo Occo- Eccles. 7. nomicorum agriculturam dixit, omnium arrium esse iustissimam; vt quæ Locus soa. citra cuiusquam iniuriam, & ingenti cum vtilitate omnium exerceatur. cap 15. Non enim, inquit, ab hominihus, aut volentibus, vt cauponaria, & aliæ Aristoteles. mercenariæ artes, aut ab inuitis, vt ars bellica commodum suum, & lucrum quærit: & est earum rerum, que sunt secundum naturam: secundum enim naturam est, educatio omnium à matre, quare etiam hominibus est. à terra. Non igitur quia Esau fuit homo improbus, ideo studium venandi, & agri colendi in quo ille versatus est, crimini, aut vitio verti debet; non enim ob hæc ille fuit improbus, quanqua quia ille improbus fuit, & figura hominű improborű; hinc fit, vt per allegoriá, studin, & exercitium vitæ eius, accipiatur tanquam typus quidam & imago eius vitæ, quam agunt ij, qui cupiditatibus rerum terrenarum, vitissque sunt dediti.

Comm. in Gen. Tom. 4.

Iacob vir simplex, habitabat in tabernaculis. Isaac ama-Verlu.28. bat Esau, eo quòd de venationibus eius vesceretur: Et Rebecca diligebat Iacob.

Suid in scripeura signifi-Get fimplex. Casetanus.



Ro voce illa (fimplex) Hebræa vox tham Latine fignificat per 62 fectum, ducta scilicet à verbo ihamam, quod sonat perficere, finire, complere. Hoc sequutus Caietanus, Dictionem, inquit, Hebraá híc interpretatam simplex multi interpretantur, Per-

putant ea voce innocentem: Et id oportere intelligi, vbicumque Latinus interpres ponit vocem simplex. Ad hanc quippe significationem dictum est supra Genes. 20. Abimelech cum ob Saram ablatam Abrahæ argueretur, excusantem factum suum dixisse, id se fecisse in simplicitate cordis,

feltu; pro certo affirmates, Hebraicam dictionem à plenitudine deduci, & ad perfectionem, seu plenitudinem animi referri. Alij significari eriá

id est, non animo nocendi cuiquam, sed ducendi eam vxorem. Iob item laudatur, vt simplex, & rectus, & Saluator noster apud Matthæum capite

Licen Mat- x.præcepit discipulis suis, vt essent simplices tanquam columbæ, & prudentes sicur serpentes: id autem est, vt nemini nocerent, neminémque ethei 10. tiam à quo læsi essent, malo ipsi aliquo assicerent; Sic enim ea verba in-

terpretati sunt Græci expositores, eamque interpretationem confirmat auctoritas Sancti Pauli scribentis ad Romanos decimo sexto, Volo vos sapientes esse in bono, fimplices in malo: nimirum, vt nescirent mali quidquam, cuiquam hominum facere: quod autem ipsis, alissve bonum fo-

ret, prudenter, & prouiderent, & facerent. Ad hanc intelligentiam spe-Chat quod scribit sanctus Hieronymus in caput x. Matthæi: Vt per prudétiam (ait Hieronymus) deuitent insidias: per simplicitatem, non faciant malum. Serpentis aftutia ponitur in exemplum, quia toto corpore occul-

tat caput, & illud in quo vita est protegit. Ita, & nos toto periculo corporis nostri, caput nostrum, qui Christus est, custodiamus. Simplicitas columbarum ex Spiritus Sancti specie demonstratur, vnde dicir Apostolus, 1. ad Cor. 14. Malitià paruuli estote. Idem explanans illa verba Oseæ capite septimo,

Ofa-7. Factus est Ephraim, quasi columba seducta non habens cor, ita scribit:Præcepit Dominus in Euangelio, vt essemus simplices, quasi columbæ, & astuti quasi serpentes:nimirum, vt nec alijs nocere velimus, nec ab alijs patiamur insidias: sed simplicitate, & prudentia exhibeamus hominem temperatum, quia prudentia, absque bonitate, malitia est: & simplicitas absque ratione, stultitia nominatur.

Sed quidest quod subditur, Iacob habitasse in tabernaculis? Secundum Caietanum hanc habet sententiam; Esau studuisse agriculturæ, & venationi: Iacob autem domesticis officijs, & culturæ animi sui vacasse. At se-Hebrai. cundum Hebræos, vti referunt Lyranus, & Thostatus, nomine tabernaculorum significantur Scholarum loca, quæ frequentabar Iacob addif-

cens

Digitized by Google

Locus Pauli ad Rom.

S. Hieronymus.

cens sapientiam, & Dei timorem. Et vnum quidem tabernaculum erar ipsius Melchisedec, qui erat sapies, & sacerdos Dei excelsi: alterum tabernaculum, erat ipsius Heber, qui erat propheta, & de rebus divinis audito- Genes. 14. res suos docebat. Et verò, cum ista Hebræorum expositione satis concordat Paraphrasis Chaldaica, quæ ita vertit hunc locum: Iacob erat vir integer, minister domus doltrina, quod sic exponunt: Iacob frequentasse scholas doctorum eius temporis, & diuinæ legi percipiendæ, pietatíque studuisse. Scholam enim, Hebræi vocare solent Domum doctrinæ.

Sanctus Gregorius hanc historiam de diuersitate ingeniorum, morum, & studiorum Esau, & Iacob conuertens in tropologiam, pulchrè docet, Esau figuram fuisse improborum hominum, & amatorum mundi, qui neglecta lui animi cura, cultuque, toti cupiditatibus, & curis rerum terrena- perutilis [nrum addicti, mancipitati, affixique funt : Iacob verò typum gessisse San- per hoche ctorum hominum, qui extra le posita, nihil ad se pertinere putantes, pro- disputatio. curando animorum suorum cultui, Desque obsequio, & servitio, ac cœlestium bonorum contemplationi penitus dediti, ac deuoti sunt. Verba Gregorij in libroquinto Moralium huiusmodi sunt: Qui rebus temporalibus occupantur, tunc bene exteriora disponunt, cum sollicité ad interiora refugiunt; cum nequaquam foris perturbationum strepitus diligunt, sed apud semetipsos intus, in tranquillitaris sinu requiescunt. Prauæ namque mentes temporalium rerum tumultus in semetipsis versare non cellant, etiam cum vacant. In cogitatione enim seruant quasi depicta, quæamant,& quamuis nihil exteriùs faciant, apud semetipsos tamen sub pondere inquietæ quietis laborant. Quibus si earum rerum administratio præbeatur, semetipsos funditus deserunt, & fugitiua bona temporalia per intentionis cursum, continuis cogitationum passibus sequuntur. Piæ autem mentes, hæc nec cum desunt, quærunt, & grauiter, etiam cum absunt, ferunt; quia per exteriorum curam, à seiphs exire pertimescunt. Quod bene illa duorum fratrum vita præfiguratum est, de quibus scriptum est; Factus est Esau vir gnarus venan li, & homo agricola: Iacob autem vir simplex, habitabat in tabernaculis. Vel sicut in alia translatione legitur habitabat domi. Quid enim aliud per venationem Esau, nisi eorum vita figuratur, qui in exterioribus voluptatibus fusi, carnem sequuntur? qui etiam agricola fuisse scribitur, quia amatores huius sæculi, tanto magis exteriora colunt, quanto interiora sua inculta derelinquunt. Iacob autem vir simplex, in tabernaculis, vel in domo habitare perhibetur; quia omnes qui in curas exteriores spargi refugiunt, simplices in cogitatione sua, atque in conscientiæ suæ habitatione consistunt. In tabernaculis enim, siue domi habitare, est se intra mentis secreta restringere, nec exterius per desideria dissipare: ne, dum ad multa foris inhiant, à semetipsis, alienati cogitationibus, recedant. Hæc S. Gregorius.

Sed cur Rebecca diligebat Iacob? Dictum est Isaac dilexisse filium De amore Ifuum Esau, verum non simpliciter, sed quia de venationibus eius vesce- sau, co Rebecbatur: No enim persona Esau erat amabilis, nec aliud in eo dignú amore ca erga lacob,

patris erat, præter cibum venatione eius comparatum; quæ profectò amandi causa.admodum exilis, & leuis erat. At Rebecca præcipue, & absolute dicitur amasse Iacob, quia simpliciter ille, & absolute amabilis erat. Nimirum, multa, & præclara erant in Iacob, quæ Rebeccam ad eius amo rem allicerent, atque incenderent: primò, quietum, & lene, mitéque ingenium; tum animus simplex, & sincerus, modestusque, & ad omnium virtutum studia propensissimus; deinde morum singularis integritas, & suauitas; ad hæcsumma erga parétes reuerentia, & pietas aduersus Deum eximia. Et quia Iacob domi morabatur, continua matris cum eo consuetudo.quæ perefficax amoris esse solet conciliatrix, conciliatique autrix, & conservatrix. His adde, Rebeccam, Dei oraculo edoctam nouisse, Iacob Rupertus. præpolitum iri Elau, & huius progeniem illius posteritati seruituram. Ad hanc iplam sententiam Rupertus libro vij. Comment. in Genesim capite Genes.4. sexto ita scribit: Ecce iam in studijs horum fratrum tanta memoratur diuersitas, quantum Cain, & Abel studia fuere dissimilia, Nam & Iacob similiter vt Abel, simplex, & (vt sequentia declarabunt) pastor fuit ouiu: Esau autem, sicut Cain, homo agricola, & quòd sequentia docebunt, inuidendo fratri licet non actu, voluntate tamen fuerit fratricida. Dixit enim (vt infra legitur Genel. vigesimo septimo, venient dies luctus patris mei, & occidam Iacob fratrem meum. Ergone talem filium pater sanctus amare debuerat, aut obliuisci, vel parui pendere poterat, quòd illi fratrem minorem cœleste iudicium prætulerat? Sed notandum, quia differt vtriusque dilectionis enunciatio. Absolute namque Scriptura dicit Rebecca diligebat Iacob, cum adiunctione verò tantum dicit, Isaac amabat Esau, protinus adiungens: Eo quod de venatione eius vesceretur. Ergo idem est.ac si hoc solum diceretur. Isaac libenter de venationibus Esau vescebatur: nec hinc sequitur, vt eius moribus quoque delectaretur: Sicut de Iacob necessario dicendum est, quem absolute Rebecca diligebat:nemo enim. nisi propter virtutem, absolute, & simpliciter amabilis, & diligendus est. Hactenus ex Ruperto.

Breuis dispuzatio inGenethliacos.

B. Augustinus

Hoc exemplo Iacob, & Esau, qui parentibus eisdem, vnóque satu, atq; 66 vno partu procreati, diuerfissimis tamen fuere ingenijs, studijs, moribus, casibus, euentisque vtuntur Patres, quicumque scriptis disputationibus pugnaruntin Genethliacos, vanissimas eorum prædictiones ex natalitijs homimum astris deductas redarguendo. Et ve de multis, vnius duntaxat Augustini breuem hîc memorem sententiam in libro v.de Ciuitate Dei. cap.4. sic ille scribit, Nati sunt duo Gemini antiqua patrum memoria, Iacob, & Esau, vt de insignibus tantum loquar, sic alter post alterum, vt posterior plantam prioris teneret. Tanta in corum vita fuit, moribusque diuersitas, tanta in actibus disparilitas, tanta in parentum amore dissimilitudo, vi etiam inimicos eos inter le faceret ipla distantia. Vnus duxir mercenariam seruitutem, alius non seruiuit. Vnus à matre diligebatur. alter non diligebatur; vnus honorem, qui magnus apud eos habebatur, amisit, alter adeptus est. Quid de vxoribus, quid de silijs, quid de rebus alijs complurimis, quanta diuerstras? Sic Augustinus. Verum ad hoc.

Digitized by Google

ad hoc, ex geminorum ortu petitum argumentum, ita respondere solent Genethliaco, Genethliaci: Interstitium illud temporis, quo medio, Geminorum ortus interuallantur, etsi mortalibus angustissimum videtur, in cœlotamen, ob ingentem eius vastitatem, & rapidislimam vertiginem, magnam habere distantiam & notabilem facere varietatem: atque hinc varietatem illam existere, quæ in geminorum vita, & moribus plerumque cernitur. Iuxta hoc est, quod Quintilianus dixit in Geminis languentibus: Quantum putas interfuisse temporis, dum primum vteri pondus egeritur: dum parum per exonerata vitalia, altero rursus homine laxantur? breue fortasse. exiguúmque videatur mortalium oculis: sed si mente perspicere velis orbis huius vastitatem, scies multum esse, quod inter duas transcurrit animas. Hoc iplum Nigidius Figulus tali exemplo demonstrabat, rotam, qua Nigidius Fiincitatissimè contortam, cum bis eodem loco signaret atramento, vel per- galus. cutere, summa celeritate conatus esset, cessante postmodum rotæ circumactione, haud parua reperta est inter duas illas partes rotæ ab eo si-67 gnatas, vel percussas distantia.

Duintilian.

Sed hoc, inquit Augustinus, figmentum Figuli, fragilius est quàm ipsa funt vasa, quæ rota finguntur. Si enim tam breui temporis momento mutantur omnia, & tam breui variatur ratio constellationis sub quaquisque responsame. nascitur, quis de nato infante possit certi quidquam prædicere, cum illud temporis punctum in quo est natus, ita vti est, nemini possit esse cognitum? Itaque, licet magna in homines esset astrorum vis, & potestas, quid ea tamen in singulorum hominum ortu, esticerent, incompertum nobis esset: Siquidem aspectus Cœli, & positus astrorum, qui est in tempore, quo quisque nascitur, certò nequit deprehendi, quòd incitatissimus astrorum motus tarditatem nostræ considerationis, & observationis transuolet. Festiuè item, simul & acutè istud responsum Genethliacorum confutauit B. Gregorius homilia x. super Euangelia. si propterea, inquit, Iacob, & Elau non censentur nati sub eadem constellatione, quòd s. Gregorius. non simul nati sunt, sed vnus post alterum, ob eandem profectò causam iudicandum esset, nullum hominem sub eadem constellatione totum nasci, quia non totus simul ex vtero procedit: erunt igitur tot hominis fata. quot membra corporis. Iacob enim proximè natus est post Esau, manu plantam eius tenens; perinde quasi (quemadmodum dixit August. libro 2.de Genesi ad litteram cap. 27. ) vnus infans instar duorum, vel duplo longior nasceretur.

RefelliturGenethliacorum

Coxit autem Iacob pulmentum : ad quem cum venisset Esau VERS. 29. de agro lassus, ait: Da mihi de coctione hac rufa, quia oppidò lassus sum: qua ob causam vocatu est nomen eius Edo.



I DE quæso frugalitatem victus priscorum illorum hominű. Simplicitas vi In domo Isaac, ilicer opulentissima, atque omnium rerum sim priscute copiosissima, filius eius Iacob pro lauto, & delicato cibo pulmentu letis parauerat. Hanc victus parcimoniam valde etiam data.

ria historia 116.3.

placuisse Ethnicis, magnaque in laude, & honore fuisse testatur Ælfa-. nus, fimplicitatem victus priscarum, & nobilium quarundam gentium commemorans. Arcades, inquit, glandibus vesci consucuerant: Argiui pomis, quæ Appia dicuntur: Athenienses sicubus: Tirynthij Syluestribus pyris: Indi arundinibus: Carmani palmis: milio Mœotæ,& Sauromatæ: terebintho,& nastursio Persæ. Celebrata olim fuit sententia illa Euripides 4- Euripidis, parcimoniam cibi commendantis, & detestantis luxuriosam, pud Athenau & prodigam hominum intemperantiam: Fruges, & aquæ potum, naturalib. 4.0 Gel- lem esse homini, maximé que salubrem cibum, & victum: cuius nusquam desit copia, nec vnquam satietas capiat: Luxum verò, aliorum ciborum venari artificia. Quam sententiam Chrysippus Stoicus, non vt Poeta, sed vt scenici philosophi frequenter, & magna cum laude vsurpabat, affirmans, tanquam edendi quasdam illecebras, & irritationes repertas esle, non ob vsum vitæ necessarium, sed per luxum animi, parata, atque faci-

lia fastidientis, propter improbam satietatis lasciuiam.

Lentis Acgymendatio.

Pulmentum, quod Iacob coxerat, fuisse lentis paulò infra dicitur: & 69 priaca, apud fuisse creditur lentis Ægyptiacæ; cuius maximus in Ægypto, atque eptiveteres com- mus erat prouentus, quæ tum propter copiam, tum quòd ab externis gen tibus, ob præcipuam eius commendationem expetebatur, exportabatur abundanter cum in alias terras, tum maximè in vicinam Chananitidem. Hoc significans Augustinus super Psalmum 46. ad hunc modum scribit: Prior natus est Ésau, & posterior natus est Iacob. Sed qui posteriùs natus est, prelatus est pritis nato, qui per gulam perdidit primogenita sua.

Desiderauit enim lenticulam, & dixit ei frater eius: Si vis vt dem tibi, da mihi primogenita tua. Ille plus amauit, quod corporaliter concupierat, quam quod spiritaliter, prius nascendo, meruerat, & deposuit primogenita sua, ve manducaret lenticulam: Lenticulam autem inuenimus cibum esse Ægyptiorum:nam ibi abundat in Ægypto, vnde magnificatur lenticula Alexandrina, & venit víque ad terras nostras, quasi hic non nascatur Lenticula. Ergo desiderando Esau cibum Ægyptium, perdidit primatú. Sic & populus Iudæorum, de quo dictum est: Versi sunt corde in Aegyp-

tum; Lenticulam desiderauerat, & primatum perdiderat. Sic Augustinus. Sed quod air de Lenticula Alexandrina, id explicatiùs dicitur apud Athe næú lib.4. Scríbit enim in vrbe Alexandria cibo è Léticula parato statim

à teneris vnguiculis pueros nutriri; totamque eam ciuitatem eo legumine refertam, videlicet plurifariàm apertis tabernis, in quibus ea Lenticula venalis erat. Gellius libro decimo septimo, capite octavo. Loquens A. Gelius. de Tauro Philosopho, qui Athenis cœna plerumque auditores suos ex-

cipiebat, Eius cœnæ, inquit Gellius, fundus, & fundamentum omne erat in olla vna lentis Ægyptiacæ, & cucurbitæ inibi minutim cælæ. Talis erat nobilissimi tunc Philosophi cœna. Narrat Athenæus sapradicto loco, decretum fuille Stoicorum, Sapientem omnia rectè facere, atque a-

Zenonis len- deo prudenter condire Lenticulam: quinetiam Zenoninum esse dicebant, bene lenticulam coquere: tanquam aliter coqui non nosset lenticula, quàm ex Zenonis præcepto, qui 12. coriandri partem inijci mádauit.

ticula.

Sequitur : Da mihi de coctione hac rufa. Hebraice est ad verbum : Ciba me, vel, Fac me comedere de rufo, rufo isto. Verbum( laat) significate dicitur, largè cibare, vel more ferino, magnis & crassis bolis comedere. Tam ergo illa geminatione, qu'am proprietate huius verbi expressa est summa gulæ intemperantia, & flagrantissima cupiditas edendi. Quoniam autem Esau speciem illius pulmenti ignorabat, ex conspicuo eius colore rufo, quem faciebat vel natura ipsius lentis, vel condimentum aliquod, vel aliarum rerum admistio, vocauit Rusam. Hinc postea ille appellatus est Edom, id est, Rufus, nimirum ob intemperantissimam eius cibi cupiditatem; pro quo etiam primogenita sua vendidit: sed à quo, & quando id nominis acceperit dubium est. Non erat sanè pulmentum illud commune domus & familiæ Isaac : sed in proprium vsum Iacob paratum : alioqui aliunde potuisset eum cibum habere. Fortasse iucundi odoris fragrantia, index optimi saporis, tantum eius cibi desiderium in Esau excitauit atque inflammauit. Sed profectò potuisset also cibo, cuius ei copia in domo patris deesse non poterat, famem pellere. Dicens porrò: En morior, ostendit ingenium gulosi hominis,& luxurioso cibatu vtentis:quicquid enim cōcupilcit, ita flagranter experit, vt nisi protinus habeat, morituru sese dicat.

## OCTAVA DISPVTATIO.

An Iacob peccauerit inducendo Esau ad vendendum sibi ius Primogeniture, cui adiunttum erat sacerdotium; presertim tam vili pretio.

Super illis verbis,

Cui dixit Iacob: Vende mihi primogenita tua.

VERS. 22.

🕊 I d e t v r Iacob,inducendo Elau ad vendendum libi Primogenituram pro edulio lentis, peccasse tripliciter. Etenim videtur peccasse inhumanitate, atque crudelitate, nolens, nisi tanta promissa mercede, cibum dare fratri suo petenti, ob quas videac ingenti lassitutine, cruciabilique fame assecto, cui sanè tur sacob pec

gratis dare, atque adeo offerre vitro debuerat. Deinde iniquum videtut cafe fuisse, tam vili pretio, quale est lentis edulium, fecisse sibi vendi tantum bonum, quantum Primogenituræius, id temporis, continebat; abutendo scilicet fratris sui indigentia ac necessitate. Nec verò mundus videtur fuisse lacob à peccato Simoniæ: siquidé ius Primogenituræ, in eo tépore, adiunctum habebat sacerdotium; quamobrem, nisi cum crimine Simoniæ, venale non erat. Neque Esau sponte volutatis suæ ad id vendendum

paratus erat, quemadmodum de viurarijs dici folet, sed lassitudinis & famis quasi necessitate quadam ad id compulsus est à Iacob, non aliter indigentia ac necessitati ipsius satisfacere volente.

Caietani explicatio propo sita quastiöü.

Pleni, & propemodum absoluti, super hunc locum Genesis, commé-, tarij vicem implere potest, quod super 2. 2. B. Thomæscriptum reliquit Caietanus. Namque inibi & subtiliter propositæ disputationis disficultatem ostendit, atque eam satis enucleate declarat & dissoluit. Thomæ quæ tractat Caietanus, ex artic. 4. quæst. 100. huiusmodi sunt: Ius Primogenituræ debebatur Iacob ex diuina electione, secundum illud Malachiæ 1. Iacob dilexi:Esau autem odio habui:Et ideo Esau peccauit primogenita vendendo: Iacob verò non peccauit emendo, quia intelligitur suam vexationem redemisse. Hæc S. Thomas. Super hisce verbis acutè doctéque disputans Caietanus, ita scribit: Inexcusabilis videtur Iacob: tum quia inhumanitatis est, negare fratri lasso, pulmentum paratum: tum quia induxit Esau ad peccandum, vr venderet sibi Primogenituram; ad quod ex se paratus non erat Esau: tum quia Esau non vexauit Iacob in iure Primogenituræ, sed naturali iure illud possidebat pacifice, tanquam prior natu; quare non habet hîc locum redeptio vexationis, quippe quæ præsupponit vexatorem. Nec sufficit dicere, ius Primogenituræ debitum fuisse lacob ex diuina electione: non enim ob hoc licitum erat, inducere fratrem ad peccandum, quia non funt facienda mala, ve eueniant bona, ad Rom. 3. nec Esau tenebatur renuntiare iuri quod in Primogenitura habebat, cum nihil ei de voluntate ac decreto Dei compertum esset. Sed ad hoc dicédum est, quia Deus reuelauerat Rebeccæ, quòd maior filius eius: seruiturus esset minori; nec dubitandú est quin ipsa declarauerit hoc Iacob, vt quem vnicè diligebat; ex eo sequitur, vt lacob, certus ius Primogenituræ ex diuina electione sibi deberi, id ab Esau, tanquam ab occupatore iuris sui, quoquomodo posset, redimere voluerit, præsertim autem in eo tempore, quo poterat commodè vti iniquitate illius, ad sui iuris cósecutionem. Vnde licet Esau peccauerit, sicut manifeste docet Paulus ad Hebræos 1 2. Iacob tamen exculatur : primò quidem ab inhumanitate, tú quia Esau non necessitatis, sed delectationis causa mouebatur: Tum quia prudentis est, negare aliquid occupatori iuris sui, quando sperat per huiusmodi negationem, se quod suum est recuperare posse. Secundò excusatur ab inductione ad peccatum, non minus qu'am offerens pecuniam occupatori wi beneficij ecclesiastici. Non enim est hoc inducere ad peccatum, sed alij non solum parato ad peccandum, verum etiam actu peccanti, detinendo scriicet quod suum non est, offerre redemptionem secundu veritatem, quamuis secundum modum loquendi, & secundum intentionem alterius videatur esse aliud. Vnde dicens Iacob: Vende mihi primogenita tua, reuera hunc sensum facit: Da mihi primogenita quæ vere sunt mea: & quia non vis gratis dare, offero prandium abs te tantopere expetitum. Et secundum hunc sensum intelliguntur omnes redemptiones vexationum. Non ergo Iacob induxit Esau, ad peccandum, qui reuera occupator erat Primogenitura, & ob id erat vexator, & tenebatur renunciare, quia tenebatur obedire diuinæ ordinationi: sed ipse Esau occasionem peccandi accepit ex verbis lacob. Nec obstat si dicatur, Esau inscium diuinæ ordinationis, bona fide tenuisse Primogenituram, quoniam etiam si sciuisset Esau divinam ordinationem, non propretea ceffisset, sed nihilominus retinere cam voluisser. Siquidem cognita post ordinatione patris, & Dei, cum Iacob præripuit ei benedictionem patris, dixit: Venient dies lu Etus patris mei, & intersiciam Iacob, Genes 27. Licuit ergo redimere vexationem suam ab ignorante; & quidem tantò magis, quantò minus peccandi occasionem accipit ignorans se possidere alienum, qu'àm sciens. Hactenus ex Caietano.

Ex hac disputatione Caietani satis apparet, nec peccasse Iacob, simulque quemadmodum primæ obiectioni earum trium quas in principio hu fita obiectioius disputationis posuimus respondendum sit. Obijciebatur enim inhu- nes. maniter crudelitérque Iacob egisse cum fratre suo Esau, quòd ei multum lasso esurientíque, nisi antè promissa venditione Primogenitura, cibum dare noluerit. Responderur enim, sciuisse Iacob, illam cibi petitionem Efau, non ex necessitate, aut magna indigentia prouenisse, sed ex immodica cupiditate, nimiæque gulæ intemperantia. Potuisset enim lassitudinem & tamem aliter tollere, quam per esum illius pulmenti, quare prudenter eam occasionem atque opportunitatem Iacob arripuit, vt quod suum erat, sibique Dei voluntate delatum fuerat, obtinerer. Si enim Esau tunc in extrema fuisset necessitate, nec eam aliter propulsare, nisi per illud pulmentum lentis potuisset, haud dubié non peccasset in eo quod egit, aut certé non tam grauiter; sed grauissime peccasset Iacob. Atqui grauissimum fuisse peccatum Esau, testificatur B. Paulus, appellans eum profanú, quod ob Ad Heb. 12. elcam vendiderit primogenita.

tres, supra po-

Altera obiectio illic posita, hac erat; videri peccasse Iacob, quod fece- Traditio Herit sibi tam vili pretio vendi ius Primogenituræ. Tradunt Hebræi (vt me- braorumquòd morant hoc loco Lyranus & Thostatus) non fuisse pulmentum illud len lacob prater tis, datum Elau taquam iustum pretium venditionis primogenituræ; illud alud magnu enim principale pretium, fuisse magnum aliud quoddam pretium, quan-pretium dedetum scilicet competens erat tanti boni venditioni: sed pulmentum illud 711 Esan pro lenticulæ, fuisse datum per modum cuiusdam humanæ consuetudinis. In translatione enim rei cuiuspiam magni pretij, is qui eam emit, vltra pretium.præbet vrbanitatis cuiusdam gratia, vinum vel prandium vendenti. *luur.* Sed cotra hanc Hebræoru traditioné facit sententia B. Pauli ad Hebr. cap. Lyranus. 12 affirmantis, Elau propter vnam elca vendidisse sua primogenita. Qua-Thossam. uis verba hæc Pauli sic interpretari quispia posset, illud (propter) no significare causa principale véditionis, totúm que pretiú, sed tantum modo motiuum quodda, vt loqui in scholis solemus, quo Esau adductus est vt pro tali pretio venderet primogenita: vel significare rationem, sine qua non vendidisser; fames enim, vel vt verius dicam, gulæ intemperantia fecit, vt qui nullo pretio Primogenitura vendidisset, tunc venderet constituto aliquo pretio. Verùm istam Hebræorum opinionis defensioné excludit hiforia huius loci, quæ nullum aliud pretium nominat, præter edulium len-

Comm. in Gen. Tom. 4.

tis.quo vendirio Primogenituræ inter illos pacta sit. Id ipsum conuincut supradicta Pauli verba: Si enim magno alio pretio vendidisset primogenita Esau, non dixisser Paulus præcise & absolute, vendidisse eum Primogenituram propter vnam escam. Quocirca vera eius obiectionis solutio, hæc est. Sciebat Iacob ius Primogenituræ suum esse, nec legitimum illius esle possessoré Esau; & ideirco poterat sine pretio vllo eam accipere. Illud ergo non obtulit vt verum pretium, cum vera nec emptio nec venditio esset: sed quò traheret Esau ad id dandum sibi, no aliter daturum. Nec sanè Iacob voluit emere; quippe cum emptio sit alienæ rei, & ab alio iusto eius rei possessore ac domino. Abusus itaque est lacob verbo vendendi, propter ignorantiam & malitiam Elau: ignorantiam dico, quia nesciebat Primogenituram, Dei decreto translatam esse ad Iacob: malitiam verò, quia licet sciuisset, non tamen ei cessisset.

Lippomanas.

Restat terria obiectio, quomodo Iacob emerit, & vendi fecerit sibi ius 75 Primogenituræ, cui eo tempore annexum erat Sacerdotium; qua ex parte quiddam erat spirituale, atque ob eam causam nequaquam venale. Sed huius obiectionis communis ferme omnium est illa solutio: Esau peccasse vendendo, quia quod suum esse putabat, nec esse quadamtenus spirituale ignorare poterat, victus cupiditate gulæ, vendidit: At Iacob non voluit emere, quia suum id esse sciebat: sed voluit redimere suam vexatione, quoquomodo poterat acquirens, & recipiens ab Esau, qui tunc id occupabat. & tenebat. Hanc peruulgatam, & communem solutionem bene Lippomanus explicuit in catena super hunc ipsum locum Genesis. Primogenituræ, inquit, de qua hîc agitur, fuit successio patris in principatu, atque ho nore eius, ita vt ceteri fratres assurgerent ei, & ministraret, sicut filij patri. Accipiebat item Primogenitus, ex omnibus bonis paternis, duas portiones.Præterea in solennitatibus, & couiuijs publicis, solitus erat benedicere iunioribus, & Deo victimas, ac sacrificia offerre. Quocirca Primogenitura aliquid spirituale includebat, maximè verò Sacerdotium, & aucto ritatem benedicendi. Quomodo ergo Iacob petijt sibi talem primogenituram vendi, cum hoc esse Simoniacum videatur? Respondetur, Iacob, docente matre, cognouisse ius Primogenitura, Dei volutate, & decreto, sibi esse delatum, vnde suam intelligitur vexationem redemisse, reuocando prudenter ad le, quod fibi ex gratia Dei competebat, licet tum ab Elau occuparetur. Dicunt etiam nonnulli ficut ius Patronatus, partim est spirituale, & partim temporale; propter quod per se quidem vendi non potest sed potest tamen cum fundo vendito transferri in alium: ita ius primogenituræ cum redditibus, aliísque bonis temporalibus ad se pertinentibus, transferri poterat per venditionem. Sic Lippomanus.

Brewis difpugeniti omnes

Verumenimuerò, istud ipsum, quod ab omnibus fermè receptum, & 76 tatio, anprimo vsurpatum est, ius Primogenitura, in illo tempore, coniunctum fuisse cum sacerdorio, ita vt primogeniti solum sacerdorali dignitate, ac munere fungerentur, posset in dubium vocari. Si quidem legimus, Abel, qui erat Genef.4. secundus natu filius Adam, non solum sacrificasse, verum etiam sacrificasse coram fratte suo primogenito Cain, idque sacrificium, à Deo fuisse cœ

lesti signo approbarum. Caietanus certè obscurum sibi, dubiúmque esse id non diffimulauit, ita icribens hoc loco, An primogenitura esser non ve- Gaietanes. nalis, eo quòd sacerdorium haberet annexum, sacra scriptura non tradit: immo Rubenitæ aduersus Mosen non pro sacerdotio, sed pro principaru, tanquam debito primogenito, contendebant, vt patet ex capite xvj. Numerorum. Et nisi Iacob, ob reuelationem factam matri divinitus excusetur à prouocatione fratris ad huiusmodi peccatum vendendi, excuset iplu, qui nouit: ego enim aliter exculare nescio. Sic Caieranus. At Oleaster Oleaster non dubitanter id negauit super hanc ipsum locum ita scribens: Sacerdotium putarem non fuisse ante legem Moss debitum primogenito. Post legem tamen primogeniti illud requirebant, quasi sibi iure debitum. Patet etiam de Eleazar, qui patri suo Aaron successit in sacerdotium, cum eslet primogenitus eius filius. Et quanquam ante legem multi asserunt hoc tuille obleruatum in populo Dei, mihi tamen non liquet, quicquid fuerit apud Gentiles. Cum videam Abel, non secus, quàm Cain, sacrificasse Deo. Neque filij Ruben vnquam (quod ego sciam) de sacerdotio contenderút. Sed enim post sacerdotij Mosaici institutionem, cum filius esset hæres in patris dignitate, credibile est, Primogenitum, etiam Sacerdorium hareditasse. Sic Oleaster.

Ex aquerso tamen est communis doctorum sententia, aientium, ante Hebraorii tra legem Molis, & post diluium, omnes primogenitos fuisse simul sacerdo- ditio ex S. Hie tes. Huius sententia prima origo, ac pracipuum fundamentum, est antiqua, ac percelebris Hebræorum traditio, quam Hieronymus hisce verbis commemorar in Epistola exxvj.quam scripsit ad Euagrium: Tradunt Hebræi, quod víque ad sacerdorium Aaron, omnes primogeniti, ex stirpe Noë, cuius series, & ordo describitur in scriptura, fuerint sacerdotes, & Deo victimas immolarint: & hæc esse primogenita, quæ Esau vendiderit fratri suo Iacob. Ex hisce verbis Hieronymi elicitur solutio illius obiectio nis supra positæ de Abel, qui sacrificauit coram fratre suo primogenito: si quidem, quòd sacerdotium fuerit proprium primogeniti, id fuisse institutum post diluuium in posteris Noë docet sanctus Hieronymus. Idem in traditionibus Hebraicis in Genesim super caput xxvij. In eandem sententiam scribens: Traditum est, inquit, ab Hebræis, primogenitos esse functos officio Sacerdotum, & habuisse vestimentum Sacerdotale, quo induti, Deo victimas offerebant, antequam Aaron in sacerdotem eligeretur. Hzc Hieronymus, quem penè omnes post secuti sunt Doctores. Neque B. Augustinus non id significauit super psalmum quadragesimum sextum, scribens, Esau cupiditate gulæ spiritualem, quam nascendo acceperat dignitatem vendidisse: sed quæ, obsecto, erat spiritualis dignitas Elau nascendo accepta, nisi primogenitura coniuncta cum sacerdotio, sine quo dici spiritualis nullo modo posser:

Hac porrò sententia communis potest confirmari dupliciter. Ac primo Locas Estadi. quidem Exodi 19. sic est scriptu, Sacerdotes quoque, qui accedunt ad Do- 19. minum, sanctificentur. Sed qui erant tunc illi Sacerdotes, cum nondum esserinstitutum Sacerdotium legale ? non alij sanè, nisi primogeniti, &

principes singularum tribuum; quos paulò infra in xx1111. capite eiusdem libri proditum est, obtulisse victimas & sacrificalle Deo. Atque bunc locum explanans Caietanus, abiecta dubitatione, quam præ se tulerat in libro Genesis, vt diximus, sine cunctatione discefsit in hanc communem sententiam Similis, inquit protestatio fit ad Sacerdotes, qui illo in tempore erant primogeniti: ne Sacerdotes putarent se exemptos Oleaster. contestationi que fiebat populo. Et facta est specialiter mentio sacerdotis, co, quòd ipsi, vipote sa ripcantes Deo, essent propinqui Deo, & hinc occasionem siduciæ ascendendi in montem, assumere poterat. Hæc Caietanus. Oleaster quoque eundem locum Exodi tractans, transit ad hanc senten: tiam communem; sic enim scribit sed cum nondum essent sacerdotes instituti à Deo; dubium est, qui fuerint illisacerdotes. Hebrai dicunt esse primogenitos filiorum Israel, qui tunc sacerdotio fungebantur. Dictio Hebræa (Cohen) non modo sacerdotem significat, sed etiam principems quare posset ibi loco sacerdotum, verti principes. Sed quia proxime additur, qui appropinguant Domino videtur sermo esse de sacerdotibus. Legimus infra cap. 24. pueros principum populi Ifraël, obtulisse Domino holocausta & sacrificia pacifica. Vnde videtur acceptanda illa Hebræorum traditio. Hactenus bene Oleaster. Verum extemplò resiliens ex hac opinione, subdit: Mihi tamen ista traditio non plenè satisfacit: & ideò crediderim, iam tum fuisse sacerdotes institutos, licet Scriptura id postea commemoret. Manifeste enim conuincitur, Scripturam sæpius non seruare or dinem rerum gestarum, vt infra cap. 24. ostendemus. Sic Oleaster. Atenim, ante datam legem Moss, fuisse tunc Aaronicum sacerdotium constitutum,nec verum est,nec verisimile, sed contra omnium Hebræorum iura, Christianorumque Doctorum sententiam, contra sacram Scripturam, & contra ipsam rationem; quod quidem, si id nunc ageretur, multis & firmis rationibus probare possem.

ad Hebr. cap.

Altera ratio probandi hanc communem sententiam ducta est ex verbis 79 Locus, Pauli BPauli. Sic enim ille scribit in cap. 12. epistolæ ad Hebræos: Ne quis sit fornicator, aut profanus, vt Esau, qui propter unam escam vendidit primogenita sua.Illud (fornicator) non pertinet ad Esau; non enim talis flagitij arguit eum scriptura: sed refertur ad id quod paulò antè dixerat Paulus, sanctimoniam esse colenda, Sine qua nemo videbit Deum. Illud verò (profanus) propriè spectat ad Esau. Sed cur is appellatur profanus? nempe, quiavendidit primogenituram, quadam ex parte sacram & spiritualem, cui videlicet adiunctum erat lacerdotium. Si enim Primogenitura, res fuisset omnino corporalis, & secularis, propter eius venditionem, non debuisset ap-Suid in Scri- pellari profanus, sed vel prodigus, vel intemperans, vel insipiens. Sanè vox piura signifi ipla, profanus, cum in persona quapiam dicitur, significat hominem non cet, Profanus, initiatum lacris, remotum à sacris, expertem sacrorum, & irreligiosum. Cuius vocis antitheta, funt, fanctum, facrum, & Religiofum. Et hocanimaduertere est in sacra Scriptura. Etenim Leuit. 10. sic legitur: Vi habeatis scientiam discernendi inter santtum & profanum. Et cap. 19. Si quis post biduum comederit ex ea profanus eritser impietatis reus:portabitque iniquita-

O profanare.

Locas Leuit. 10.O 29.

tem suam, quia sanctum Domins polluit. Et apud Ezechielem capite vigesimo secundo, Sacerdotes eius contempserunt legem meam, & polluerunt san-Etuaria meazinter sanctum & profanum non habuerunt distantia. Ac demum in primolib. Regum cap. 21. Achimelech pontifex petenti Danidi panes in cibum suum, & sociorum, respondit: Non habeo laicos panes ad manum, sed tantum panem santtum. Pro illa voce(laicos) Hebræa vox (Chol) ibi posita significat profanum, & sic alibi vertitur à Latino interprete, yt ex supradictis scriptura locis manifestu est. Quocirca sicut apud Latinos profanú & sacrum, siue sanctum, sunt antitheta, & opposita: ita Chol & Chados apud Hebræos. Verbum item Profanandi fignificat in scriptura rem facram polluere, vel humanos aut mundanos in vsus conuertere: vnde legitur Nehemiæ 1 3. profanare diem sabbati: & Psalmo 88. profanare testamentum Dei, & sanctuarium, & iustitias Dei. Apparetigitur, propterea dictum esse à B. Paulo Esau profanum, qu'òd is rem sacram & spiritualem, id est, Sacerdotium Primogenituræ adiunctum, que si rem quampiam omnino corporalem & secularem, irreligiosè atque impiè vendiderit.

Miror igitur cur Græci expositores in illo Pauli loco, vocem Græcam Animaduer-Giβηλος, pro qua ibi est Latine, profanus, verterint Gastrimargum, id est, fo in expoventri gulæque deditum; nam Gastrimargiam definit Cassinus initio libri quinti, Gulæ concupiscentiam: Nusquam enim ea vox tali significa- Graca Bisqutu vsurpata reperitur, sed apud Græcos idem significat atque vox, profa- 206. nus, apud Latinos. Suidas quippe BiBnhor interpretatur ror auveror, neu miapor, Cassianus, id est, sacris non initiatum, & impurum. A quo prope abest Chrysosto- Chrysosto. in mus, interpretans intemperantem, mundanum, & spiritualia repelletem. ho.12. Epiflo-Et quamuis eo loco B. Thomas, profanum, exponat gulolum, haud du- la ad Hebra. biè respiciens non ad venditionem Primogenituræ, sed ad causam propter quam Esau vendidit Primogenituram: attamen in Commentario eius loci Pauli, sententiam hanc communem de sacerdotio cum Primogenitura coniuncto, apertis verbis confirmat, ita scribens: Ius primogeniti habebat duplicem portionem, & ante sacerdotium Aaron habebat honorem sacerdoralem: Vnde in hoc commistr Esau Simoniam: Iacob ≇amen non peccauit Simoniacè, illud emendo; quia per Spiritum sanctú intellexit illud sibi deberi : & ideo non emit, sed quod sibi debe-

batur, ab iniusto possessore redemit. Similiter Caietanus eundem Pauli locum exponens: Fuit, inquit, illa venditio Primogenituræ Esau profana; co quòd Primogenituræ ius sacrum erat: Siquidem primogeniti erant sacerdotes ante legem Moysi.

٠g

Caietanu.

#### DISPUTATIO. NONA

De peccato Esan; quale, quantum, & quotuplex fuerit admissum in illa venditione Primogenitura.

## Super illis verbis,

VERS. 34.

Et sicaccepto panis & lentis edulio, comedit, & bibit, & abijt, paruipendens quòd primogenita vendidiffet.

NTE omnia constituendum est, non peccasse Esau tenendo ius primogenitura, & non vltro illud tradendo Iacob, cui nempe Dei voluntate ac decreto delatum fuerat. Etenim bona fide illud possedisse Esau, tribus constat argumentis. Primum enim, sciebat, sibi, vt prius genito, naturali

iure, dignitatem & honorem primogenituræ deberi. Deinde, videbat le, vt primogenitum, cum ab alijs omnibus, tum præcipue à patre suo Isaac, cuius erat id declarare, haberi & honorari. Quid quod, ei non liquebat de reuelatione Dei facta Rebeccæ, & de iure primogenituræ per Dei

sententiam & decretum à se in Iacob translato?

Dujngue vel fex peccata Esau in vendi tione primogenitorii admilla, o pri mum Gula peccatum. S. Gregorius de fex modis peccandi per intemperatia Gula.

Quodnam igitur fuit peccatum Esau? Non vnum sanè, nec vnius mo- 82 di,nec leue; sed multiplex, pluriforme, multoque grauissimum. Ac proprium quidem & principale peccatum eius, fuit intemperantia gulæ:hac enim tentatus & victus, vendidit primogenituram, quam alioqui nullo modo vendidisser. Arque hoc manifestum & certum facit illa Pauli sententia; Sicut profanus Esau, qui propter unam escam, vendidit primogenita fua. S. Gregorius in lib. 30. Moral recenset quinque modos peccandisecundum gulam: primò anticipando tempus comedendi, vt de Ionatha legitur 1 Reg. 14. Secundò, delicatiorem qu'am necesse est , cibum concupiscendo: vt de Hebræis carnem in deserto concupiscentibus proditum est Num. 11. Tertiò, delicatiorem ciborum cocturam, & conditura expetendo, vt traditur de filijsHeli, 1. Reg. 2. Quarto, ob nimiam copiam ciborum, & saturitatem ventris, vt de Sodomitis scribit Ezech. cap. 16. Quintò, ob ardentissimam edendi cupiditatem, vt hoc loco Moses narrat de Esau. His addi fortasse posset sextus modus peccadi secundum gula, comedendi scilicet, quæ grani præcepto, & sub grani pæna interdicta funt, vt Ada, & Eua de ligno scientiæ, boni, & mali, sicut narratur Gen. 3.

Verba S.Gregorij hæc funt: Sciendű est, quia quinque modis nos gulæ 🛭 2 vitium tentat. Aliquando enim indigentiæ tempora præuenit: aliquando cibos lautiores quærit:aliquando, quæ fuméda funt, præparari accuratiùs expetit: interdum in ipla quantitate cibi fumendi, mensuram moderatæ

refectionis excedit. Nonnumquam verò & abiectius est quod desiderat: & tamen iplo actu immensi desiderij deterius peccat. Mortis quippe sententia, patris ore, Ionathas meruit; quia in gustu mellis, præscriptu edendi tépus anteuertit. Et ex Ægypto populus eductus, in eremo occubuit. quia despecto manna, cibos carnium petijt, quos lautiores putauit. Et culpa filiorum Heli fuir, quòd noluerunt, antiquo more, coclas carnes de sacrificio accipere, sed crudas, ve accuratius coctas ederent. Et cum ad Hierusalem dicitur: Hæc fuit iniquitas Sodomæ sororis tuæ, superbia, saturitas panis, & abundantia: aperte ostenditur, quod iccirco salutem perdidit, quia superbiæ vitio mensuram moderatæ refectionis excessir. Et primogenitorum gloriam Esau amisit quia magno actu desiderij, vilem cibum lenticulæ concupiuit, quam dum primogenitis prætulit. quo in illum appetitu anhelaret, indicauit. Neque enim cibus, sed appetitus in vitio est. Vnde, & lautiores cibos plerumque sine culpa sumimus, & abiectiores non fine reatu Coscientiæ degustamus. Esau primatú ob len. ticulam perdidit; & Helias in eremo, virtutem spiritus, carnes ededo ser- 3. Reg. 19. nauit. Quare Diabolus sciés non cibú sed cibi concupiscientia esse causa Genefa. danationis, & primu sibi homine non carne, sed pomo, subdidit, & secundùm nó carne, sed pane tentauit. Hinc fit, vt pleruque Adá culpa cómittatur, etia cum abiecta, & vilia sumuntur. Neque enim Ada solus, vt à vetito. Genef. 2. le pomo contineret, præceptú prohibitionis accepit; siquidé cum aliméta quædam saluti nostræ Deus contraria indicat, ab ijs nos quasi per sententiam prohibitionis vetat. Et dum concupiscentes, noxizattingimus, quid aliud quàm verita degustamus? Sunt itaque sumenda, quæ naturæ necesutas quærit, & non quæ edendi libido suggerit. Hæc B. Gregorius.

Alterum peccatum Esau fuit vecordia, & vilitas animi, tantum bonum Seculum pec-fuit Simoniæ: vendidit enim rem sacram, id est, sacerdotium eo tempore annexum Primogenituræ. Quartum peccatum, fuit ingratitudinis; Tertium pechanc enim in isto facto Esau, agnoscit, & exaggerat Chrysostomus ho- catum Simomilia 50. in Genesim. Vendidit Esau propter cibum, ait Chrysostomus, ma dignitatem natura sibi datam, & ideo ingratus suit, atque indignus ea. 

Ouartu pecHoc autem totum factum est, vt illius demonstraretur ingratitudo, catum, ingra-& Dei oraculum adimpleretur. Hzc igitur nos audientes, discamus, unudo. numquam negligere dona à Deo nobis data, neque perdere magna, propter parua, & vilia. Hæc Chrysostomus. Quintum fuit, peccatum obstinationis in malo, atque impænitentiæ: non enim tantum peccauit ex perturbatione animi dum flagrans libidine gulæ propter vnam escam, vendidit primogenita: sed postea, iam expleta same, exsaturataque cupiditate, nihilominus permansit in peccato, nec resipuit. Idque, secundum Caietanum, satis indicauit Moses dicens, illum cibo, & potu satiatum abijsse, paruipendentem venditionem primogenitorum. Nec erraret fortasse quispia si diceret, eum persidiæ quoque, Sextum pecca ac periurij crimine peccasse. Iccirco enim paruipendit, quod pollicitus. & tum, persidia. interposito iureiurando pactus cum Iacob fuerat, quia non habebat & periurium.

in animo id servare: & quia putabat patrem suum, tale eius promissum irritum calsumque facturum: & sperabat numquam se fratri suo cessurum iure primogenituræ. Et ideirco dicitur, eum abijsse, paruipedentem quòd

primogenita vendidisset.

cim in rebes prafiguraffe O fines.

Cæterum quia Patres tradunt, Elau gessisse typum impiorum homi-85 Estanduode- num, ac reproborum, cursim captimque declarandum est, quibus in rebus Esau reprobos homines præfigurauerit. Licet autem huiuscemodi impiorum, ac res ad duodecim fermè capita redigere. Ac primò quidem Esau secunreproberi ho- dum legem natura, prior fuit, & apud homines præstabilior, atque honominum inge- rabilior: contrà verò lacob, talis fuit non apud homines, sed apud Deum.
nia, mores, siu Sic planum que Melos vidos excellore perusalibus denis ingenii memo. mia, mores, jin dia falta, exi- Sic plerumque, Malos videas excellere naturalibus donis ingenij, memotu denique, riæ, prudentiæ, nobilitatis, sanitatis, roboris, pulchritudinis, & ab hominibus præcipuè coli, & honorari: coram Deo autem inglorios, & ignobiles, & abiectos esse: Homo enim vider ea que apparent, Deus autem inthe-1. Reg. 6. tur cor. Secundo de Esau, & posteritate eius dictum est: Maior serviet minori. Ita reprobi videntur dominari bonis, sed profectò seruiunt illis: tum

Locus ex ca. 3.Sap.

in hac vita, quia illorum dominatio deseruit promouendæ Sanctorum in terris virtuti, & amplificandæ in cœlis felicitati: tum maximè post hanc vitam; tunc enim, vt scriptum est Sapientiæ 3. Iudicabunt nationes, & dominabuntur populis. Tunc etiam complebitur quod promisit Deus Sanctis (referente B. Ioanne Apocalypsis 2.) Qui vicerit, & custodierit vsque in finem opera mea, dabo illi potestatem super Gentes, & reget eas in virga ferrea, roc. Tertiò, collisso, & concertatio Esau cum Iacob intra vterum matris, significabat malos Christianos, siue in hoc mundo, siue in Ecclesia siue in religiosis congregationibus, commoturos pugnas, & hella, & persecutiones contra bonos, & perfectos Deiseruos. Quartò; Prior egressus est ex vtero Esau; sed eius egredientis calcaneum, proximè subsequens Iacob, apprehensum tenebat. Ad eundem modum, Reproborum priora sunt læta, & prospera, & in speciem experenda: ar extrema, & nouissima, sunt luctuosa, & funesta, & plena sempiternæ infelicitatis,& mileriæ. Victoria igitur,& præstantia Electorum super R'eprobos: apparet in calcaneo, id est, in nouissimis eorum. Quocirca Dauid psalmo 72.cum super impiorum prosperitate multa disputasset, illud denique adiunxit, Existimabam vt cognoscerem, hoc labor est ante me. Donec intrem in San tuarium Dei, & intelligam in nouissimis eorum. Et sæpe divina scriptura: luadet, ne commoueamur prosperitate impiorum cernentes præsentem eorum felicitatem: sed spectemus, æstimemusque eorum vltima, & nouissima. De quo nos etiam suo exemplo monet Dauid, dicens Psalmo 36. Vidi impium superexaltatum,& eleuatum sicut cedros Libani, & transini,& ecce non erat; quasiui eum, & non est innentus locus eius. Quinto, Esau totus erat pilolus, & hispidus: quod quidem denotabat asperos eius mores, ferocem animum, versutum, & asturum ingenium & libidinosum affectum:tales sunt ferme impij, & reprobi. Sextò, Erat Esau venator, & agricola: & hac re prælignabantur studia,& curæ eorum, qui amatores sunt temporalium bonorum, & toto pectore incumbunt ad consectandam,

& comparandam mundanam felicitatem. Hoc autem pulcherrima dispurarione S. Gregorius declarauit; quam nos paulò supra numero 60. commemorauimus. Septimò pro vna esca lenticulæ vendidit magnum Greger.lib. 5. Primogenitura bonum:ad eundem modum Reprobi, ius adoptionis filiorum Dei,& spem vitæ æternæ, commutant cum amore & voluptate breuissimorum, & vilissimorum bonorum: quorum fanè commutatio, stultior, & stolidior est multò, quàm illa Diomedis & Glauci armorum commutatio apud veteres celebratissima. Octavo. Esau tatum damnum, quod vendita primogenitura fecerat, paruipependit: Sic Reprobi amissio nem diuinæ gratiæ,& cœlestis gloriæ pro nihilo dueunt. Nonò. Esau yxores ducens mulieres Chananaas, vehementer parentes suos offendit, vt scriptum est in fine capitis xxvj. Ita prorsus mali Christiani, ardentissimo amore copulati bonis terrenis, & Deum grauiter offendunt, sanctam Ec- Sapien s. clesiam valdè contristant. Decimò. Sensit denique Esau mala, & damna sua, & ingemuit, & seuit, & pænituit: Sed irrita, & cassa pænitentia. In libro etiam Sapientiæ describitur sera,& infructuosa pænitentia, quam in nouissimo agunt Impij non ex dolore culpæ, & amore Dei, sed ex damno perditionis æternæ susceptam. Yndecimò; Esau perpetuò oderat Iacob. & vitæ eius insidiabatur. Similiter Dominus dixit discipulis suis: Mundus Ioan 3. vos odit:Si de mundo fuissetis,mundus quod suum erat, diligeret : quia verò de mudo non estis, proprerea odit vos mundus: Duodecimo. Isac diligebar Esau. non simpliciter, sed secundum quid, quia de eius venatione vescebatur. que satis leus erat diligendi causa: Rebecca precise, & simpliciter, & absolute diligebat lacob: cum enim esset vir innocens, & sanctus, vsquequaque amabilis, & diligendus erat. Mali quoque homines, non sunt diligendi, nisi secundum quid; quòd propter eorum nonnulla opera, & artificia, & inuenta corporalia, sæpe prosunt, & vriliter deseruiunt So-

cietati humanæ;at electi,& Sancti,vt magni funt, & honorati coram Deo, ita simpliciter amandı sunt. & honorandi. Confidera quid per Malachiam dixerit Deus : Iacob dilexi, Esau autem odio

babui.

Malach.z.

Comm. in Gen. Tom. 4.



# BENEDICTI

# PERERII COM-MENTARIA IN

GENESIS

CAPVT VIGESIMVMSEXTVM.

### ARGVMENTVM.

De profectione Isaac ob famem, ex terra Chanaan in Vrbem Geraram, ad Regem Abimelech: de prosperitate item eius dum ibi peregrinaretur: simulque vexatione quam passus est à Philistinis: denique de fædere inter ipsum & Abimelech: & de coniugio Esau.

R T A autem fame super terram, post eam sterilitaté quæ acciderat in diebus Abraham, abijt Isaac ad Abimelech regem Palæstinorum in Gerara. Apparuitque ei Dominus, & ait: Ne descendas in Ægyptum, sed quiesce in terra quam dixero tibi. Et peregrinare in ea, eróque tecum,

& benedicam tibi:tibi enim & semini tuo dabo vniuersas regiones has, complens iuramentum quod spopondi Abraham 4 patri tuo. Et multiplicabo semen tuum sicut stellas cœli:dabóque posteris tuis vniuersas regiones has: & benedicentur in semine tuo omnes gentes terræ, eo quòd obedierit Abraham voci meæ, & custodierit præcepta & mandata mea, & ceremonias legésque seruauerit. Mansit itaque Isaac in Geraris. Qui cùm interrogaretur à viris loci illius super vxore sua, respodit:

COMMENT. IN GENESIS CAP. XXV. soror mea est:timuerat enim confiteri quòd sibi esset sociata 6 coniugio, reputans ne fortè interficerent eum propter illius pulcritudinem. Cúmque pertrassissent dies plurimi, & ibidem 8 moraretur, prospiciens Abimelech Rex Palestinorum per fenestram, vidit eum iocantem cum Rebecca vxore sua. Et ac-9 cersito eo, ait: Perspicuum est quòdy xor tua sit: cur mentitus es eam fororem tuam esse? Respondit: Timui ne morerer propter ea. Dixítque Abimelech: Quare imposuisti nobis: potuit coire quispiam de populo cum vxore tua, & induxeras super nos grande peccatum. Præcepítque omni populo, dicens: Qui te-11 tigerit hominis huius vxore, morte morietur. Senit aute Isaac 12. in terra illa, & inuenit in ipso anno centuplum: benedixítque ei Dominus. Et locupletatus est homo, & ibat proficiens atque 12 fuccrescens, donce magnus vehementer effectus est; habuit 14 quoque possessiones ouium & armentorum, & familia plurimum. Ob hoc inuidentes ei Palæstini, omnes puteos quos 15 foderant serui patris illius Abraham, illo tempore obstruxerunt, implentes humo: in tantum, vt ipse Abimelech diceret 16 ad Isaac:Recede à nobis; quoniam potentior nobis factus es 17 valde. Et ille discedens, vt veniret ad torrentem Geraræ, habi- 18 tarétque ibi, rursum fodit alios Puteos, quos foderant serui patris sui Abraham, & quos, ille mortuo, olim obstruxerant Philistijm: appellaustque eos eisdem nominibus quibus ante pater vocauerat. Foderuntque in Torrente, & re- 19 pererunt aquam viuam. Sed & ibi iurgium fuit pastorum Gerarz aduersus pastores Isaac, dicentium: Nostra est aqua. quamobrem nomen putei ex eo, quod acciderat, vocauit Calumniam: Foderunt autem & aliu: & pro illo quoque rixati 21 sunt, appellauít que eu, Inimicitias. Profectus inde, fodit alium 22 puteu, pro quo non contenderunt: itaque vocauit nomen eius Latitudo, dices: Nunc dilatauit nos Dominus & fecit crescere super terram. Ascendit autem ex illo loco in Bersabee, vbi ap- 23 24 paruit ei Dominus in ipsa nocte, dicens, Ego sum Deus Abraham patris tui, noli timere, quia ego tecum sum: benedicam tibi, & multiplicabo semen tuum propter seruum meu Abraham.Itaque edificauit ibi altare: & inuocato nomineDomini, 25

extendit tabernaculum:præcepitque seruis suis vt foderet pu-

teu. Ad quem locum cum venissent de Geraris Abimelech & 26 h 2 Ochozath amicus illius, & Phicol dux militum, locutus est eis 17 Isaac: Quid venistis ad me hominem quem odistis & expuli-

28 stis à vobis? Qui responderunt, Vidimus tecum esse Dominu,

- 29 & ideireo nos diximus: Sit iuramentum inter nos, & incamus fœdus, vt non facias nobis quicquam mali, sicut & nos nihil tuorum attigimus, nec fecimus quod te læderet: sed cum pace dimisimus auctum benedictione Domini. Fecit ergo eis con-
- 30. 31 uiuium, & post cibum & potum, surgentes mane, iurauerunt

32 sibi mutuò: dimisit que eos Isaac pacifice in locum suum. Ecce autem venerant in ipso die serui Isaac annuntiantes ei de pu-

33 teo, quem foderant, atque dicentes, Inuenimus aquam: vnde appellauit eum Abundantiam: & nomen Vrbi impositum est Bersabee, vsque in præsentem diem. Esau verò quadragena-

34. 35 rius duxit vxores, Iudith filiam Becri Hethæi, & Basemath filiam Elon eiusdem loci:quæ ambæ offenderunt animum Isaac & Rebeccæ.

### PRÆFATIO.

S. August.

N quod narratur hoc vigesimo sexto capite, factum sit post 1 ea que memorata funt capite precedenti vigesimo quinto; an vero factum sit antea, & hic narretur per recapitulationem, disputat B. Augustinus in quastione 75. in Genesim. Et primo docet, non repugnare, quo minus historia huius capitis, secundum ordinem teporis, subsecuta sit antecedentis capitis historiam. Verum denique concludit, que traduntur in hoc capite, non in (uo loco narrari; quippe cum multo ante gesta sint : sed ea propter commoditatem narrationis Mosaica, esse postposita, & in hoc loco per recapitulatione, vt dixi, commemorari. Verba ipsa que ad rem faciunt B. Augustini, hec sunt : Quaritur, hoc quod narratur de profectione Isaac ad regem Abimelech, quando sit factum: vtrum postquam Esau vendidit primogenita sua, quem ordinem habet narratio Mosis:an, vt sieri solet, per recapitulationem narrator ad ea reuersus sit, cum processus de filis Isaac ad eum locum peruenisset, qui de lenticula & venditione primogenitura commemoratur. Mouet autem difficultatem, quia hoc loco nominatur Abimelech ille ipse qui Saram concupierat. Gene [.

Genes 20. nec solum ille, sed etiam paranymphus eius & princeps militia, ydem illic atq; hîc commemorantur. Ex quo dubitari posset, vtrum illitanto tempore viuere potuerint: Etenim, cum ille Saram acceptt, nodum erat natus Isaac, sed promissus. Ponamus igitur antequam nasceretur Isaac, id esse factum: Isaac porrò generauit Iacob & Esau, natus annos sexaginta: cum autem Esau vendidit primogenita, iam erat iuuenis, nec minor anno vigesimo; sicut Abimelech cum accepit Saram, vigesimum annum excedebat: quare ab eo tempore vsque ad hanc profectionem Isaac ad ipsum, exactis octoginta annis, centum annorum, vt minimum, erat nunc Abimelech; quorum, atque etiam multo amplius, illius temporis hominu atas capax erat. Quod igitur attinet ad rationem temporis, nulla necessitate cogimur dicere, profectionem Isaac ad Abimelech, non esse hic suo loco, sed per recapitulationem, expositam. Verumtamen, quia Isaac diuturno tempore fuisse illic dicitur apud Abimelech, & puteos fodisse, & de his contendisse cum Philistais, & valde ditatum esse pecunia; mirum,nisi recapitulando ista commemorantur:qua ideo fuerant pratermissa,vt primum de filys eius,vsque ad illum locum de venditione primogenitura, narratio perueniret. Hactenus ex Augustino.

At enimvero, fundamentum opinionis Augustini videtur infir- An fueritimum, & probabilior contraria sententia. Sumit ille pro certo, regem de Rex Abi-melech, qui Abimelech hie nominatum, fuisse illum ipsum qui nominatur Gen. 20. nominatur Quod non solum Remigius & Thostatus, & aly negarunt, sed ratio hoc loco, & qui supra ipsa dissuadere videtur. Cum enim accidit quod narratur hoc capite, Gen. 20. me-Isaac propè centenarius erat : sub finem enim capitis huius adiungitur, moratus est. Esau, cum iam esset quadragenarius, duxisse vxores Chananaas: quod Thostatus. si fuisset idem Abimelech, ille Abraha, & hic Isaac, cum ille tunc iam grandauus esset rex, habens nempe vxores, sequeretur regnasse eum plus centum annos; quod non effet admodum credibile, testante Scriptura Ecclesiastici 10. Omnis potentatus vita breuis. Aduce quod si fuisset idem Abimelech, acrius expostul.iset cum Isaac, qui dixerat ei Rebeccam esse sororem suam; commemorans nempe iam se antea simili dissimulationis artificio delusum & deceptum suisse à patre eius Abraham. Nec moueat quemquam similitudo nominis Abimelech: vt enim testatur S. Hicronymus, tale nomen erat in eo tempore, commune S.Hier. H. 9. regum Palastina: quemadmodum nomen Pharaonis regum Ae- Commenta gypti; & post Alexandrum Magnum, nomen Ptolemai, & no- riorum in Ezechiele. men Cesaris & Augusti commune erat Romanorum Imperatorum.

Nulla igitur ratio vetat credere, historiam huius capitus in loco esse narratam, & non per recapitulationem. Non sum nescius Iosephum lib.1. Antiquitatum significare, fuisse eundem regem Abimelech, nihilominus tamen contraria sententia videtur probabilior.

VERS. I. Orta fame super terram, post eam sterilitatem quæ acciderat in diebus Abrahæ; abiit Isaac ad Abimelech regem Palæstinorum in Gerara.

V M dicitur fuisse fames super terram, intelligendum est de terra Chanaan, quam vniuersam fames ob frumenti penuriam inuaserat. Itaque, Geraris quoque, & in regione Palæstinorum fames erat; non enim illuc Isaac iuit, quòd ibi co-

pia esset frumenti, vt inibi maneret; sed vt illac transiret in Ægyptum; vel iussus est à Deo ibi commorari, quo illustrior sieret benignitas Dei erga ipsum: quem in tanta sterilitate, non modò sustentauerit, sed etiam frumenti abundantissimum, multòque ditissimum secerit. Rupertus & Caietanus putant, Isaac primò non cogitasse ire Gerara, sed solùm in Ægyptum: visione tamen Dei præceptòque monitum, illuc iuisse. Itaque quod priùs narratur de prosectione eius in vrbem Gerara, id sactum est post visionem Dei posterius memoratam: & Moses priùs scripsit quod sactú est; posteriùs autem, ratione cur id sactum esset, exposuit.

Fames porrò que fuisse dicitur in diebus Abrahæ, videtur ea fuisse, 4 quæ contigit, cum primum venit Abraham Chananitidem, annos natus septuaginta quinque, vettraditur Gen. 12. ex quo tempore víque ad hanc fecundam famem, anni amplius centum transierunt. In hoc enim tempore, Isaac fuisse videtur annorum, non minus nonaginta; siquidem iam sexagenarius genuerat Iacob & Esau; & istis iam adultis, & Esau in venatione & agricultura exercitato, & post venditionem primogenitura, quo tempore Esau proculdubio minor trigesimo anno non erat; post hæc, inquam, accidit quod in principio huius capitis narratur de fame: à septuagesimo autem quinto anno Abrahæ, vsque ad nonagesimum Isaac, qui centenario iam patre natus est, numerantur anni centum quindecim. Quanquam potest dici, famem hîc memoratam fuisse recentiorem ea fame, quæ memoratur Genes. 12. eam dico famem, ob quam Abraham, licet id Moses expresse non scribat, profectus est Gerara in terram Palæstinorum, vt supra dictum est Genes. 20. & nos ibi in tertio Tomo indicauimus, numero primo. Neque enim Abraham, nisi magna vrgente necessitate, famis nempe, demigrasset ad Philistaos: à quibus videlicet timens vitæ suæ, coactus est dissimulato coniugio, Saram appellare sororem. Sed vbi erat Isaac tunc, & ex quo loco profectus est Gerara? Aut erat in vrbe Bersabea; aut in locis vicinis, iuxta puteum Videntis & Viuentis: Sic enim paulò supra capite 25. scriptum est: Post obitum Abraha, b enedixit Dem Isaac filio eim , qui habitabat iuxta puteum Videntis & Vi-

Rupertus. Casetanus.

Genes. 21.

uentis. Erat autem Isaac, cum mortuus est Abraham, septuagintaquinque annorum; cum autem nunc profectus est Gerara, erat sicut diximus, annorum circiter nonaginta: habitauerat igitur illic per quindecim annos: immo plures; nam cum accepit Rebeccam coniugem, (erat autem tunc quadragenarius) dicitur Genes. 24. ambulasse tunc per viam quæ ducit ad puteum nomine Videntis & Viuentis, habitabat enim interra australi.

Verum quærat aliquis, cur ob famem, Ægyptum potius quam alias De fertilitaregiones petere voluerit Isaac. Id sanè fecit ille, tum ob vicinitatem sum quam steriliob maximam eius terræ fertilitatem: sic fecerat pater eius Abraham, sic tatu Aegypis fecit post ipsum filius eius Iacob. Causam tantæ fertilitatis Ægypti fert causus. Nilus, annua exundatione terram Ægypti latissimè irrigans; quæ alioqui, ob solis ardorem, nimium arescens solueretur in puluerem: nec solum irrigans, sed oblimans etiam arque fœcundans; eo quippe limo pinguescit & fœcundatur terra. Quocirca fertilitas ibi perfrequens est; & rara sterilitas; cuius tamen sterilitatis causa sunt tam nimius, quam exiguus Nili effluxus. Auctus verò eius fluminis, per puteos, menluræ notis Plislib s.ea.p. deprehenduntur. Iustum incrementum, est cubitorum sex decim. Minores aquæ non omnia rigant: ampliores detinent, tardiùs recedendo. Hæ serendi tempora absumunt solo madente: illæ non dant, sitiente: vtrumque reputat Prouincia. In duodecim cubiris famem sentit; in tredecim, etiamnum esurit: quatuordecim cubita hilaritatem afferunt: quindecim saturitatem: sexdecim delicias. Sed cur Isaac iturus in Ægyptum, transire voluit vrbem Gerara? Quia ex terra Chanaan in Ægyptum, vel contrà, ex Ægypto in terra Chanaan breuius & commodius est iter per terram Philisthinorum, cuius metropolis erat vrbs Gerara; vt colligitur ex illis verbis Moysis, quæ sunt in capite 13. Exodi: Cum emissiset Pharae populum,non eos duxit Dominus per viam terra Philistym,qua vicina est:reputans ne forte pæniteret eum , si vidisset aduersum se bella consurgere , & reuerteretur in Aegyptum.

Apparuit ei Dominus, & ait: Ne descendas in Ægyptum, sed VBRS. 2. quiesce in terra quam dixero tibi: & peregrinare in ca, eróque tecum, & benedicam tibi.

Æc est prima Dei apparitio & visio facta Isaac. Sed qualis ca fuerit, & quemadmodum facta , in fomnóne an in vigilia, per Angelumne sub forma humana, an in spiritu per ecstalim, quia Moses non indicat, incertum est. Caietanus existi-

stimat, quod expresse dictum non sit, factam in somno, intellegi debere ire in Agpfactam esse in vigilia. Sed cur Deus noluit Isac ire in Ægyptum, quò ta- tum, quò tamen ire voluitantea patrem eius Abraham, & postea filium eius Iacob? men inerat Audi Theodoretum in quæstione 76. in Genesim: Per omnia Deus de- Abraham. monstrat sapientiam ac prouidentiam suam. Etenim permisit Abraham

ex Chananza propter famem ire in Ægyptum; non quòd eum illic non posser alere, sed vt Ægyptijs ostenderet viri pietatem & religioné, cosque prouocaret ad imitandam eius virtutem. Filium autem eius illuc ire prohibuit, eíque rerum necessariarum copiam in terra sterili suppeditauit; demonstrans vtique, quòd hæc patri largiri potuisser, quæ filio abúdè præbuit. Cum enim omnes eius regionis incolæ in summa inopia, & rerum necessariarum penuria versarentur, & terra nihil produceret; multiplicem ille fructum accepit. Hæc Theodoretus. Hebræi, referente Thostato, aiunt, ideirco non debuisse Isaac egredi Terram promissionis, quod esser ipse consecratus Deo, cum eum pater, iussu Dei, immolare voluit. Quali verò Terra promissionis, tunc sanctior esset quam Ægyptus, aut aliæ regiones; cum eius incolæ, propter immanitatem scelerum, inde sint à Deo exterminati, vt scriptum est Leuit. 18, Nazaræi quoque consecrati erant Deo, non ideireo tamen prohibebantur exire Terram promissionis; vt manifestum est legenti, quæ de eorum consecratione & officio traduntur Numerorum 6. Quinetiam Iacob seipsum dicauit & consecranit Deo, vr patet infrà Genes. 28 nec ea retamen prohibitus est

Hebrzoru ridicida opinio. Genef. 22.

Nota varios dentia Dei, circa e me ser-MOS.

egressu ex Terra Chanaan. Poterat igitur Deus facere cum Isaac, quod fecerat ante centum an-7 modos promi- nos cum Abraham, permittendo ire eum in Ægyptum, & inibi seruando eum; quemadmodum potuisset tunc facere cum Abraham, quod nunc fecit cum Isaac, retinendo eum in Terra Chanaan, & vbi fame ceteri premebantur, ibi copiam frumenti & bonorum omnium abundantiam ei suppediture. Voluit igitur Deus in istis duobus Patriarchis ostendere varios modos & rationes providentiæ suæ, quibus mirabiliter victur in seruis suis varie liberandis, tuendis, magnificandis, & ad prædestinatam ipsis æternam felicitatem perducendis. Sequitur: Quiesce in terra quam monstrauero tibi. Hzc fuit terra Philistinorum, cuius metropolis erat vrbs Gerara: quam terram Deus non statim à primo nominatim ostendit Isaac; sed postquam ille accinxerat se ad iter, aut etiam tacito Dei ducu iam iter ceperat; quo nimirum magis fidem eius & obedientiam probaret: itidem namque fecerat cum Abraham, quando eum de Chaldza euoca-Genes 12. uit, dicens; Egredere de terra tua, & de cognatione tua, & de domo patris tui, & veni in terram quam monstrauero tibi.

VERS. 4. Et multiplicabo semen tuum sicut stellas cœli: dabóque po-& 5. steris tuis vniuersas regiones has: & benedicentur in semine tuo omnes gentes: eo quòd obedierit Abraham voci mex,& custodierit præcepta & mandata mea,& cæremonias legésque seruauerit.



INC apparet, tres illas nobiles promissiones, quas Deus Abrahæ dederat, vnam de multiplicando & magnificando eius femine instar stellarum; alteram de tradenda ei possessione Terræ Chanaan;

Chanam; tettiam de Messia ex eius stirpe generando, in quo benedicendæ erant omnes gentes; fuisse ei datas ob singularia & eximia eius vnius Quatuor Amerita. Sed quæ fuere ista merita? Quaruor præcipua. Primum fuit excellentis obedientiæ, qua iubenti Deo relinquere iplum patriam, & cogna- tam ampla & tos, & ire in terram longinquam atque ignotam, promptissimo & alacri magnificaproanimo paruit, ve patet in exordio capitis xij. Genesis. Alterum meritum missa dedit es fuit excellentis fidei qua Deo promittenti ( quod humana ratione videri atque femini poterat impossibile)innumerabilem posteritatis multiplicationem, nulla cunctatione, nullaque dubitatione credidit: quam fidem magnificans Moses Genes. 15.ait: Credidit Abraham Deo,& reputatum est illi ad iustitiam. Tertium meritum fuit egregiæ pietatis & religionis erga Deum: non enim iple solum piè, ac religiose Deum coluit, sed itidem docuit, & instituit suos ad cultum & amorem Dei: camque institutionem & formam pietatis, etiam ad posteros transmist: de eo quippe dixit Deus Genes. decimo octano. Scio quod pracepturus sit siliis, & domui sua post se, ve custo- Genes 12. diant viam Domini, of faciant indicium, of institiam: vt adducat Dominus propter Abraham omnia, qua locutus est ad eum. Quartum meritum fuit illius obedientia, omnibus seculis admiranda, atque prædicanda: cum. iusu Dei paratus fuit etiam proprium silium vnigenitum immolare, Quod eius factum adeo Deus approbauit, & víque eo gratum, & acceptum habuit, vt diceret illi, Per memetipsum iuraui, quia fecisti hanc Genes.22. rem, & non pepercisti primogenito tuo propter me: multiplicabo semen tuum sicut stellas cœli : & possidebit semen tuum portas inimicorum suorum, & benedicentur in semine tuo omnes gentes terra, quia obedisti voci mee.

brahamerita, ob que Dems

Cæterum expendamus illa verba: Eoguod obedierit Abraham voci mea. Ex his verbis argumentatur S. Augustinus lib. 16. de Ciuitate Dei, capite S. Augustinus. trigesimo sexto, fuisse proculdubio maiora, & potiora fidei, & obedientiæ Abrahæ merita, quam Isaac; quod Deus apertis verbis dicat se benedicturum Isaac, & præstiturum quæcumque promiserat propter obedientiam Abrahæ;idémque dictum fuit supra Genes 18. Attamen Thomas Anglicus putat ex hocloco non concludi euidenter, quod ait S. Augustinus: Sed illud tantùm, promissa illa Dei data Abrahæ, fuisse præståda eius posteris, propter illius solius merita. Quantum igitur ad alia, fieri potuit, vt fuerint merita alicuius posterorum eius, aut maiora, aut certe paria essenti merita. QuinAbraha, imo vilum esse ait quibusdam, tres illos Patriarchas, Abraham, & Isaac, quàm Isaac, & Iacob, omnibus benè pensitatis, fuisse virtutum præstantia, meritó- Thomas que pares; tanquam assumptos, & propositos à Deo in speculum, & Anglicus. exemplar perfectæ probitatis, & Sanctimoniæ sccundum diuersas virtutes; Abraham secundum fidem, & obedientiam; Isaac secundum puritatem animi atque innocentiam; Iacob secudum patientia, & constatia. Nec tamen est negandum, fuisse in Abraham singularem quandam eminentia meritorum secudim originalem, vt ita dicam, primitatem, quòd Abraham, tanquam primus, & parens, tum sequentium Patriarcharum,

tum populi Hebræi, quædam meruit sequentibus, non autem contrà.

Comm. in Gen. Tom.4.

Obserua ex- Quin etiam ferme Sancti, qui primi fuere in aliquo gradu, & ordine, & teuentiamme-litorum in Fu quasi parentes aliorum, habent causalem quandam rationem ; secundum datoribus, & quam merita corum, etiam in sequentes redundarunt. Et ideireo Iacob Patriarchis re infra Genel. 49. dixit filio suo Ioseph : Benedictiones patris tui confortate ligiosorumOr- sunt benedictionibus patrum eius. Et Genes. 31. dixit ad Laban: Nisi Deus patris mei Abraham, & timor Isaac affuisset mihi, forsitan modo nudum me dimi-Gen. 49 & 31. sifes. Est præterca huius rei ratio hæc: quia Sancti, dum in terris viuunt. nondum viam suæ peregrinationis, & profectum in virtutibus compleuerunt, & necdum mutabilitatem arbitrij exuerunt, nec peruenerunt ad statum immobilis securitatis, propterea expedit eis vt semper in timore verlentur, & de se demisse sentiant, minora de se, de alijs autem majora existimantes: & idcirco solet Deus præcedentium Patrum merita commendare, & præferre.

Caietanus.

Circa illud: Et custodierit pracepta mea & mandata mea, & caremonias legesque sernauerit. Adnotauit Caietanus secundum lectionem hebraicam sic esse: Et custodierit custodiam meam, pracepta mea, statuta mea, & doctrinas meas. Ab observatione, inquit Caietanus, quatuor divinarum, Genes. 22. rerum commendatur Abraham. Prima res, est custodia diuina, hoc est, circumspectio, atque vigilantia diuinæ curæ circa ea, quæ ipsi sunt placita. Huic vsque adeo studuit Abraham morem gerere, vt non pepercerit carissimo filio suo Isaac. Secunda res comprehendit omnia præcepta moralia. Tertia verò continet omnia statuta cæremoniarum, quarum Circumcisio erat præcipua. Quarta demum complectitur documenta omnia Fidei, Spei, & Charitatis reuelata. Sic Caietanus. Ex hoc loco Hebræi probare voluerunt, Abraham seruasse præcepta omnia, quæ postea per legem Mosis præscripta Populo Hebræo fuerunt. Sed falsum est:nam neg; Sabbatum observauit; nec ritum edendi Agni Paschalis, nec sexcenta alia

quæ erant in lege Mosis; vt fusè docet super hunc locum Thostatus.

Hebraorŭ falsa opinio.

> Versi.7. Qui cum interrogaretur à viris loci illius super vxore sua; respondit: Soror mea est: timucrat enim confiteri quòd sibi esset sociata conjugio, reputans ne forè interficerent eum propter illius pulchritudinem.

IDENTER Isaac vsus est huiuscemodi dissimulationis arti- 11 ficio ob imminens vitæ periculum:nimirum patris sui Abraham incitatus,& confirmatus exemplo est : qui simili periculo similem obtenderat dissimulationem, prospero admodum fuccessu. Nec dicens Isaac Rebeccam esse sororem suam, mendacium dixit:non enim negauit esse vxorem, sed tacuit: & quæ cognata sibi erat. sororem, more sux gentis, verè appellauit. Etenim Bathuel pater Rebeccæ, consobrinus erat Isaac: siquidem Abraham pater Isaac, & Nachor pater Bathuelis, erant germani fratres, & filij Thare. Vide caput xj. & xxij. Genesis. Hue spectat quod B. Augustinus in Faustum scripsit libro xxij.

cap.

cap.xlvj.his verbis: Mirabili sanè impudentia Faustus Isaac quoque filium Abrahæ criminatus est; quòd Rebeccam, quæ vxor erat, sororem finxe- Qua cognatio rit. Genus enim Rebeccæ no est tacitum, & eam per notissimam propinquitatem, sororem eius fuisse manifestum est. Vt autem taceret esse vxo- S. Augustinus. rem, quid mirum, aut quid prauum, si imitatus est Patrem; cum eius eadem iustitia defendatur, qua pater eius de simili obiectu inculpatus inuétus est: Quæ igitur pro Abraham, quod ad hanc rem attinet, aduersus criminantem Faustum supra diximus, eadem etiam pro Isaac filio eius valent. Hæc Augustinus. An verò peccauerit Isaac tali dissimulatione obijciens Rebeccam in discrimen perdendæ pudicitiæ, & occasioné in adulterium delabendi Philistæis præbens, quo periculum ipse mortis declinaret; nihil attinet in hoc loco disputare; cum in simili facto Abrahæ, disputatum id à nobis copiosè fuerit in tertio. Tomo super caput xij. Genesis, in Quinta disputatione, Numero 102.

Prospiciens Abimelech rex Palestinorum, per fenestram vidit eum iocantem cum Rebecca vxore sua. Et accersito eo, Vers. 8.9. ait: Perspicuum est, quòd vxor tua sit: cur mentitus es, eam fororem tuam effe?

ANDEM vocem Hebræam quam Latinus interpres vertit hîc(iocantem)idem supra Genes. 21. interpretatus est ludentem, cum Sará dixit vidisse Ismahelem ludentem cum Isaac. De cuius vocis multiiugi significatione, disceptationem Bur-

gensis,& Thostati cum Lyrano, nos pertractauimus in tertio Tomo, super caput xxi. Genesis Numer. 9. Putant quidam, honestè significari co vocabulo copulam carnalem. Sed no fit verifimile, Isaac prudentissimum, Quilin fuerie & sanctissimum virum, tamin propatulo, & tam incaute rem habuisse ille 10cmo Isaac cum vxore, vt id per fenestram prospicere, vt Scriptura inquit, posset Rex cum Rebecca. Abimelech. Credibilius igitur est, eo vocabulo significatos esse tales iocos, & blanditias, in amplexando, & osculando, quales inter coniuges agitari turpe non est: extra coniugium verò, nefas est. Atque hoc sanè luculentum est testimonium castitatis & sanctimoniæ Isaac: de quo ita benè existimabat Abimelech, vt talia eum nisi cum legitima vxore, minimè facturum pro certo haberet.

B. Augustinus eo, quem proxime memoraui, loco, omnem ab eo ioco B. Augustinus Isac cum Rebecca, lasciuiæ suspicionem, non solum veram, iustamque criminationem & reprehensionem defendens, hunc in modum scribit: vindicat sufpi-Non fine figuræ Sacramento accipiendum est, quòd rex alienigena Re- cione lascinia. beccam viri sui coniugem tunc esse cognouit, quando eum cum illa ludentem vidit: quod no cognouisset, nisi cum coniuge ille sic luderet, quo modo cum ea quæ coniux non esset, ludere non deceret. Quod cum sancti coniuges faciunt, non inaniter faciunt, sed prudenter: descendut enim quodammodo ad fæminei sexus infirmitatem, vt aliquid blanda hilarita-

té vel dicant, vel faciant; non eneruantes, sed temperantes virilem rigorem: quod tamen ei, quæ vxor non est, qui dixerit, aut secerit, turpe est. Nec quisquam durus homo,& sine affectu, id ipsum pro crimine obijciat sancto viro, quòd cum coniuge sua luserit. Tales enim homines inhumani, si aliquem grauem virum, sudicrum aliquid garrientem cum pueris etiam paruulis viderint, quo eorum lacteum sensum affabili & nutritoria facilitate permulceat; tanquam delirantem reprehendunt: obliti vnde creuerint ipsi, aut ingrati, quòd creuerint, Hæc Augustinus.

Exempla cla-rissimoru viro riles ludos O iocos defcen

dentium.

Sed extremam hanc sententiam Augustini, quòd graues in primis viri nonnunquam relaxandi, recreandíque animi gratia, ad ludicros etiam 14 cum puerulis lusus & iocos descendant, maxime ornant & illustrat exempla clarissimorum Principum, quæ super ista re commemorar Ælianus Aelianus. libro 12. de Varia Historia, ad hunc modum scribens: Herculem ferunt, post illa nobilissima certamina, celeberrimósque labores, puerilibus ludis rum ob recre- se recreasse: Ludebat enim cum puerulis. Quod & apud Euripidem Herandum animu cules iple significat, cum ait: Ludo, vicissitudines laborum amans, hoc autem etiam ad pue- dixit, puerum complectens. Socrates quoque aliquando deprehensus est ab Alcibiade, ludere cum Lamprocle adhuc infante. Agesilaus etiam, tantus imperator in arundine equitabat cum filio puero: & ad ridentem con-Hercules, uersus; nunc, inquit, tace, cum verò & ipse fueris pater, tunc huiuscemodi Socrates. verbis apud patres vteris. Architas etiam Tarentinus, magnus nempe phi-Agestians. losophus, & administrator Reipublicæ, cum multos haberet seruos, ludebat cum eorum liberis, quibus inter conuiuia præcipuè oblectabatur. Sic Ælianus. Nec prætereundum est quod in isto genere fecisse duo clarissima Romani Senatus lumina, Lælium & Scipionem, memorat apud Ciceronem lib. 2.de Oratore, Crassus his verbis: Sæpe ex socero meo audiui, cum is diceret socerum suum Lælium semper ferè cum Scipione solitum rusticari, cosque incredibiliter repueralcere solitos, cum rus ex vrbe, tanquam ex vinculis euolauissent. Non audeo dicere de talibus viris : sed ta men solet narrare Scæuola, Conchas eos & vmbilicos ad Caietam & ad Lucrinum legere consuesse, & ad omnem animi remissionem ludúmque descendere. Sed quodnam in illa collusione Isaac cum Rebecca latet mysterium? 15

Allegoria super lufu Isaac cum Rebecca. sit cognitum: videt profectò quisquis, ne aliquid errando in Ecclesia pec-S. August.

cet lecretu viri eius in scripturis sanctis diligenter intuetur. Inuenit enim maiestatem suam, qua in forma Dei æqualis est Patri, paulisper abscon-AdThilipp. 2. dille in forma serui, vt eius capax esse humana insirmitas posset, eoque modo se coniugi suæ congruenter aptaret. Quid enim absurdum, immò quid non conuenienter futurorum prænuntiationi accommodatum est, si propheta Dei carnale aliquid lusit, vt eum caperet affectus vxoris; cum iplum Verbum Dei caro factum sit, vt habitaret in nobis ? Hæc Augustinus. Addam ad hæc, quæ in eandem ferè sententiam scripsit. Thomas Anglicus, fignificatur, inquit, per iocum Isaac cum Rebecca, quasi ludus quidam

Audi B. Augustinum: Quid sibi velit in Sacramento Christi & Ecclesia,

quòd sanctus Patriarcha cum coniuge sua luserit; coiugiúmque illud inde

Digitized by GOOGLE

quidam studiosi animi cum Sapientia tanquam cum sponsa sua; de quo ludo scriptum est Ecclesiastici trigesimo secundo. Pracurre prior in domum tuam, & illic auocare, & lude, & age conceptiones tuas. Vel fignificatur ludus Filij Dei, qui est Sapientia Patris, de quo dicitur Prouerbiorum 8. quòd erant ludens in orbe terrarum, & quòd erant deliciæ eius esse cum filijs hominum.

Seuit Isaac in terra illa, & inuenit in ipso anno centuplum, benedixitque ei Dominus.

VERS. 12.

SAAC Dei præceptis obtemperans, promissique considens, nec solicitus famis qua vehementer vrgebatur; nec periculorum metuens, quæ in terra Philistinorum timeri poterant; manet in ea regione, id temporis, sterilissima; ceterisque de-

sperantibus, certa ipse plenus spe, sementem facit: & Deo, cuius est terra Pfalm.23. & plenitudo etus, mirabiliter prouentum multiplicante, vberrimam, & quasi pleno copiæ cornu effusam, & vt Scriptura narrat, centuplam melfem inuenit:condignam nimirum suæ fidei & obedientiæ mercedem, atque ingens miraculum indigenis, simúlque mox insecutæ inuidiæatque insectationis eorum seminarium. Verissimum igitur est illud Dauidis psalmo 33. Timete Dominum omnes sancti eius, quoniam nihil deest timentibus enm. Dinites equerunt & esurierunt : requirentes autem Dominum, non minuentur omni bono. Considera, inquit, Chrysostomus homil. 52. in Genesim, Dei sapientiam, quemadmodum ostendat se conditorem esse naturæ, & quæ difficillima sunt hominibus, facilia posse facere: & qui ab initio, terræ virtutem dedit procreandi fruges: idem possit quouis tempore efficere, viilla centuplices reddat pro ijs quæ sata sunt, manipulos, tantáque in affluentia constituit iustum Isaac, vt nullius indigeret, quinetiam abundaret bonis, quorum alij penuria & egestate premebantur, vt inde omnes intelligerent, quanta Dei gratia Iustus ille foueretur. Omnipotens enim & Sapiens Deus ita benefacit suis, vt etiam adhuc ij qui in Gentilium errore versantur, potentiam ipsius & prouidentiam agnoscere ac demirari cogantur. Hoc postea & in Ægypto fecit: illis enim graues pœnas irrogabat, Israëlitas vero illæsos conseruabat. Discebant iraque Ægyptij no solum per indignationem Dei, qua ipsi puniebantur, præpotentis Dei virtutem: sed etiam per misericordiam, quam Hebræis mira-

B.Chryfost.

biliter in dulgebat. Hæc Chrysostomus. Ac ne quis tantam Isaac opulentiam & prosperitatem, vel fato, vel humanæ arti & industriæ ferret acceptam; postquam dictum est, seuisse Isaac, & inuenisse centuplum, continuò adiungitur: Et benedixit ei Dominus. Quo significatur, tantam eius viri bonorum abudantiam, ex benignitate Dei esse profectam. Illa namq; particula (&) vt alibi sæpè in Seriptura, sic etiá hîc, vim habet causalis coiunctionis, quonia vel quia; vt ostedimus in tertio Tomo, super cap. 14. numero 49. Vt sic hic sensus: Isaac,

B. Augustin.

eius quod seuerat, inuenit centuplum, quia Deus ei benedixit. Etenim vt Prouerb. 10. Sapiens ait: Benedictio Domini dinites facit, & Dauid de homine iusto canit plalmo 1 1 1. Gloria & dinitia in domo eius. & de iplo Deo scriptum est Prouerbiorum 3. Longitudo dierum in dextera eius; & in sinistra illius diuitia & gloria. Rectè igitur B. Augustinus tractans hunc locum in quæstione 76. in Genesim, ita scribit: Quanquam centupla messis Isaac in tempore famis, spiritale aliquid significat: attamen etiam secundum id quod ita contigit, vtile habet documentum. Idcirco enim præmissum est: Benedixit ei Dominus, vt sana fide intelligamus, etiam ista temporalia bona, nec dari posse, nec sperari debere, etiam cum ab infirmioribus appetuntur, nisi ab vno Deo: vt qui in minimis fidelis est, etiam in magnis fidelis sit; & qui in Mammona iniquo fidelis est, etiam verum accipere mereatur, sicut Dominus in Euangelio loquitur. Talia etiam de Abraham dicta sunt, quòd ei bona multa, munere Dei, prouenerint. Vnde non parum ædificat sanam fidem, piè intelligentibus, ista narratio, etiam si de istis rebus allegorica significatio nulla posset exculpi. Sic Au-

gustinus.

Verùm quid sit illud : *Inuenit centuplum în ipso anno* , excutiamus. In- 18 uenisse eum centuplum, variè potest exponi: primò, inuenit centuplo plus, quàm seminauerat; id est, pro vno modio sementis, centum modios messis: vel centuplo plus inuenit, quam alijeius terræ indigenæ: vel centuplo plus qu'am solebat ea terra reddere : vel centuplo vberiorem messem, quàm ipse expectabat. Sed prima expositio, vt simplicior, ita probabilior est. Illud In ipso anno, significat in vno & eodem illo anno quo seuerat,& in quo anno magna erat vbique sterilitas, centuplum collegisse. Ne quis putet, centuplam illam messem, non vnius sed multorum fuisse annorum: & illustrius sit divinæ benignitatis miraculum, in tanta eius regionis sterilitate, tantam sancto viro Isaac fertilitatem & abundantiam contigisse. Septuaginta Interpretes habent hoc loco, inuenisse Isaac centuplum hordei; cum tamen non solum lectio Latina, sed Hebraica scriptura, & Paraphrasis Chaldaica præcisè habeat centuplum: & intelligi debeat vel de tritico, quod frugum tenet principatum; vel vniuerse de prouentu omnium frugum. B. Hieronymus lectionem hanc Septuaginta minime approbans in traditionibus Hebraicis super hunc locum Genesis, cum memorasset hunc locum secundum Septuaginta, subdit hæc: Licet in aliena terra seminauerit Isaac; tamen non puto quòd tanta ei fertilitas. hordei fuerit. Vnde melius puto esse quod habetur in Hebræo, & Aquila quoque transtulit: Et inuenit in illo anno centuplum astimatum. Licet enim eildem litteris Hebraice scribatur æstimatio, & hordeum: tamen æstimationes, Searim leguntur, hordea verò, Seorim. Tacens autem Scriptura genus frugum quod centuplicauerit, videtur mihi cuncarum in illo virtutum ostendisse multiplicationem. Deinde sequitur: Et benedixit ei Dominus, & magnus factus est vir, & s. Felicitas autem multiplicati hordei, ignoro, si quem possit facere gloriosum. Hæc Hicronymus. Huius porrò centuplæ messis, quæ cotigit sancto Isac, similem postea 19

Lettio Graca huises loci expenditur.

in alijs quibusdam terris vbertatem prouenisse, tum Herodotus, tum etiam Plinius, memoriæ commendarunt. Nec id sanè mirabilitatem eleuat eius, quod accidit Isaac. Aliud est enim, campos in toto terrarum or ins, cum vber be celebratissima fertilitatis, tulisse fructum centesimum, aut etiam am- tate aliurum pliorem, in tempore maximæ vbertatis: & aliud est, sanctum virum Isaac, terrarum. peregrinantem in terra, id temporis sterilissima, omnibusque indigenis sterilitate ac fame laborantibus; vnum ipsum ex omnibus, centuplam messem habuisse. Lubet hic ponere quod Herodotus & Plinius prodiderunt. Ille libro quarto ita scribit : Bonum solum & illud est, quod Euhe-Herodot. speritæ colunt. Nam quoties id eximiam fert vbertatem, centuplum reddit: at illud Cynipum circiter trecenta. Plinius ad hunc modum scribit libro 18.cap. 10. Tritico nihil est fertilius; hoc ei natura tribuit, quoniam eo maxime alat hominem: vtpote cum è modio; si sit aptum solum, quale in Byzacio Africæ campo, centeni quinquegeni modij reddantur. Misit ex eo loco diuo Augusto procurator eius, ex vno grano (vix credibile di-Au)quadringenta, paucis minus, germina; extantque de ea re epistolæ. Missi & Neroni similiter trecentas quadraginta stipulas ex vno grano. Cum centesimo quidem, & Leontini Siciliæ campi fundunt, alique, & tota Bætica, & in primis Ægyptus. Hæc Plinus. Quod autem Hebraica lectio habet in hoc loco, Isaac centuplum æstimatum inuenisse; potest exponi dupliciter: vel quòd non esset explorate certum, an messis illa præcise esset centupla; sed quod iudicio omnium tanta æstimaretur; vel quòd Isaac centuplo plus messis collegerit, quàm æstimabat se collecturum.

Et locupletatus est homo, & ibat proficiens atque succre- VERS. 13. scens: donec magnus vehementer essectus est; habuitque & 14. possessiones ouium, & armentorum, & familia plurimum.



20 DMIRANDVM fortasse cuipiam accidet, quomodo Isaac in 🔝 tanta diuitiarum affluentia, quanta describitur in hoc loco, fanctissimus vir fuerit, Deóque carissimus, & nunc beatissi-mus in regno cœlorum prædicetur; cum diuina Scriptura a-

Perte dicat Ecclesiastici 10. Si fueris dines, non eris immunis à peccaso. Et in capite 31. eiuldem libri: Beatus vir, qui post aurum non abiit,nec sperauit in pecunia the sauris : quis est hic, & laudabimus eum? & Dominus noster Matth. 19. dixit, facilius esse camelum introire foramen acus, quàm diuitem intrare in regnum cœlorum, & alio in loco diuitias appellat fallaces, quæ suffocant verbum Dei. Sed isti admirationi, vel dubitationi sarisfacit S. Hieronymus in libro primo aduersus Pelagianos, scribens his verbis: Nec mihi Abraham, & ceteros quos in veteri Testamento diuites S. Hierony. legimus, in exemplum proponas, qui diuites ingressi sunt regnum coelorum, cum ipsis diuitiis ad bona vtentes opera, diuites esse desierint; immò cum non sibi, sed aliis diuites fuerint, & dispensatores magis Dei, quam



diuites appellandi fint. Sic Hieronymus. Ergo quia perdifficile est facere id, quod præcepit Dauid Psalmo 62. Diuitia si affluant, nolite cor apponere. Id autem est, diuitiis affluentem, non his delectari & capi, nec immodestè, & iniquè abuti, sed ad pietatis virtutumque officia perficienda conferre: idcirco Scriptura, iuxta vulgarem consuetudinem, quod difficillimum & rarissimum est, appellandi impossibile, perinde loquitur de homine diuite, quasi nullus diues bonus, aut saluus esse posset. Verum huiusce rei copiosum fecimus tractatum in tertio Tomo, super caput Geneus 1 3. in prima Disputatione.

Sed perpendendum est, Mosen narrare, non repente ac subitò, Isaac es se ditatum, sed paulatim, & quasi per gradus quosdam, & processu temporis. Nec enim aliud certius est diuitiarum iniustè partarum signum, quàm si præpropera sir, ac nimis festinata earum copia: præsertim autem si inquilinum & peregrinum in alieno solo, præter ceteros, breui continnon inuidiosa gat locupletari. Syllæ suam iactanti felicitatem, scitè quidam dixisse fertur: Quomodo tu vir bonus esse potes, qui tantas possideas opes; cum à patre tuo nihil tibi sit relictum? Et ille Menandri versus meritò lau-

Plutarchm datur:

in Sylla. Menander.

Festinata opu

lentia, nec in-

culpata, nec

diuturna,nec-

👉 odiofa

e∬e sølet.

Nunquam vir iustus, dines enasit citò.

Cui consonum est illud Prouerbiorum 28. Qui festinat ditescere, non erit innocens. Nimirum repentina opulentia, nec à crimine vacat, nec diuturnitatem habet, & inuidiosa atque odiosa est apud homines. Itaque longo vsu, exemplisque multorum exploratum est, id quod Sa-Iomon dixit Prouerbiorum 13. Substantia festinata minuetur: que autem paulatim colligitur manu, multiplicabitur. Cuius persimile est illud Menandri,

Idem. Neminem [ubitò fieri deti-22214220

Locus en cap. Prou.z.

Ne festina ditescere, ne citò pauper sias.

Nec verò id tantum euenit in diuitiis, sed etiam in moribus atque in 22 studio virtutum. Nemo enim repente sit optimus: sed per gradus ascenditur ad culmen virtutis. Sunt initia, sunt processus & auctus, est denique perfectionis meta. De homine iusto scribens Salomon: Iustorum, inquit, semita quasilux splendens procedit, & crescit vique ad perfectum diem, Et de Samuele propheta 1. Regum 2. scriptum est: Puer Samuel proficiebat, atque crescebat, & placebat tam Deo quàm hominibus. Et B. Paulus ad Philippen. 2. scribit, se priora obliuiscentem, extendere se ad anteriora. Quinetiam Saluator noster, cum ab initio perfectissimus esset tam gratia, quàm sapientia, attamen sese ad captum nostræ intelligentiæ, & modum humanæ conditionis temperans, & aptans, Lucæ 2. dicitur pariter cum ætate profecisse gratia & sapientia: videlicet, quòd maioris in dies, pro ztatis incremento, virtutis & sapientiz specimen & signa ederet. Atque huius rei perillustrem figuram habes, non folùm in eo, quod scriptum est de profectu Isaac in divitiis; verum etiam in eo quod proditumest de Dauid 1. Regum 3. Facta, inquit Scriptura, longa concertatio inter domum Danid & inter domum Saulis : Danid ibat proficiens, & semper seipso robustior: domus autem Saul decrescens quotidie.

Ori

23 Origenes in homilia 12.in Genesim, quòd in hoc loco scriptum est, inuenisse Isaac centupla messem hordei (sic enim, vt diximus, habet translatio LXX. Interpretum, quam ille sequitur) allegorice tractans, egregia rica Origenis. super ea re habet disputationem, quam ego non esse hic, silentio prætereundam iudicaui. Scribit autem ille ad hune modum: Quid est quod Isac hordeum seminauit, & non frumentum? & benedictus est in messe hordei: & valde magnificatus est? Apparet igitur nondum eum fuisse magnum, sed postquam seminauit hordeum, & collegit centuplum, esse factum valde magnum. Hordeum iumentorum maxime cibus est, aut seruo rum rusticorum: est enim species asperior, & quæ velut acuminibus quibusdam se contingentes stimular. Isaac sermonem siue verbum Dei significat:quod verbum in lege verere hordeum seminauit, & in Euangelio triticum. Hunc quippe cibum perfectioribus & spiritualibus, illum imper fectoribus quasi animalibus parauit: quia scriptum est Psalmo 35. Hominese iumenta saluabis Domine Isaac, id est, sermo legis, hordeum seminat, & tamen in iplo hordeo inuenit centelinum fructum: inuenimus namque etiam in lege vetere Martyres, quorum est centesimus fructus. Quin etiam in Euangelio reperimus, & hordeum dari, & triticum; nam perfectiora quæque Apostolis loquebatur Dominus, turbis autem plebeia, & communia. Vis scire, etiam ipsius hordei cibos in Euangelio exhiberi incipientibus? Scriptum est in Euangelio, Dominum nostrum secundò pauisse turbas:sed illos quos primò pauit, id est incipientes, hordeaceis panibus pauit:postea verò cum iam profecissent in verbo & doctrina, triticeos eis panes exhibuir. Addit Moles, Deum benedixisse Isaac, & ma- Mait. 14... gnum valde esse factum. Paruus erat Isaac, id est sermo Dei ante legem, & Matt.15. in ipla lege, sed processu temporis, magnus factus deinde est in Prophetis. Crevit etiam per Prophetas Dei notitia, & rerum diuinarum doctrina. Cum verò peruenerit ad hoc víque, ve velamen legis abijciatur; tunc erit fermo Dei magnus valde. Cum enim cœperit littera legis velut palea hordei eius secerni, & apparuerit quòd Lex spiritalis est quod per doctrinam Euangelicam est patefactum)tunc Isaac magnificabitur, id est, sermo Dei maiorem in modum excrescet, & exuberabit: Considera quia Dominus in Equagelio paucos panes fregit, & multa hominum millia refecit, & multi reliquiarum cophini superfuerunt. Donec integri erat panes, nemosaturarus est, nemo refectus; nec ipsi panes multiplicati sunt. Considera tu, quemadmodum, & nos in Ecclesia, paucos panes frangimus: de scripturis diuinis paucos fermones tractamus, & multa hominum millia faturantur: led nisi fracti fuerint isti panes, & in partes comminuti, hoc est, nisi minutatim littera sir discussa & fracta; intimus eins sensus qui salutaris & viuificus est, ad omnes peruenire non potest. Cum autem singula queque discutimus, tunc quidem turbæ quantum possunt, accipiunt, & implentur: quod autem non possunt, & captum earum transcendens, superest; id colligi, & recondi, & ad perfectiorum mentium pastum conservari debet. Hacte nus ex Origene.

Commin Gen. Tom.4...



74

VERS. 15. Ob hoc inuidentes ei Palæstini, omnes puteos quos foderant serui patris illius Abraham, illo tempore ob-struxerunt, implentes humo.

Magnum Inmidsa malum, EMPER prosperitatis pedissequa est inuidia, magis aliorum 24 bonis dolens; quam proprijs suis malis. Recte igitur Poëta ille dixit:

Inuidus alterius macrescit rebus opimis.

Horatius lib.

Sunt quidem malefici, qui acriter & malignè quempiam intuendo, fascinant eum ac lædunt: at inuidi prosperitatem alienam liuido animo intuentes, fascinantur ipsi, & vtútur animo, & cruciantur, atque tabescút. Ouidius libro 2. Metamorphoseos eleganti fictione Poetica, quale sit inuidiæ domicilium, quo vulnus malignitatis eius aperiret, scitissimè declarauit his versibus:

Onidijpulcher rima Innidia descriptio. Protinus Inuidia nigro squallentia tabo Tecta petit. Domus est imis in vallibus huius Abdita, sole carens, non vlli peruia vento: Tristis, & ignaui plenissima frigoris, & qua Igne vacet semper, caligine semper abundet.

Et post hæc, paucis interpositis, qualis Inuidiæ sit forma & habitus, qua le item eius ingenium, morésque, aptissimis quasi lineamentis & coloribus graphicè depingens, subdit:

Pallor in ore sedet, maciésque in corpore toto:
Nusquam relta acies: liuent rubigine dentes.
Pettora felle virent: lingua est suffusa veneno.
Risus abest, nisi quem visu fecère dolores:
Nec fruitur somno, vigilantibus excuta curis.
Sed videt ingratos; intabes citque videndo
Successus hominum; carpitque, & carpitur vnà,
Suppliciúm que sum est.

Cùm inuidia porrò sociatum semper copulatum que odium est & ma- 25 lignitas,& malitia,& obcæcatio,& insectatio, & voluntas quoquomodò nocendi, etiam plusquam possit: hoc autem in eo quod moliti sunt Philisthæi aduersus Isaac,perspicuè licet cernere:puteos enim, quos in eorum terra Abraham foderat, post eius mortem, inuidentes prosperitati Isaac, vt ei nocerent, penitus obstruxerunt. Atqui vsus & commoditates illorum puteorum, non ad solius familiam Isaac, veriim etiam ad ipsorum quoque Philistinorum emolumenta pertinebant. Sed nimirum inuidia cæca est; & aliorum inuidens bonis, sua non videt mala: & dummodo, quibus inuidet, quoquomodo incommodare atque obesse queat, sua ipsius incommoda nihil pensi habet; magisque aliorum incommodis delectatur, quàm propriis dolet malis & calamitatibus. Quemadmodum verò Palæstini obstruendis illis pureis, nocere Isaac voluerint, satis liquet. Etenim aquarum copia, vt agriculturam & rem pecuariam, atque omnes propemodum humanæ vitæ partes tuetur & continet: sic eærum penuria vehementer affligit

Quàm sitcæca Inuidia.

affligit & perdit. Presertim autem in Palæstina, ob terre ariditatem, aquarúmque penuriam, vsus puteorum carissimus & pretiosissimus habebatur. Itaque quod in vniuersum dixit Plinius libro 31.cap. 1.Omnes terræ Plining vires, omniaque bona, aquarum esse beneficij; id potissimum in terram Palæstinæ dici potest.

Subdit Moses, ipsum regem Abimelech dixisse ad Isaac: Recede à nobis, quoniam potentior nobis factius es vald?. Non est profectò credibile, quòd iste Rex dixit, Isaac fuisse potentiorem, tam ipso Rege, qu'am omni gente Philistinorum:sed Rex ille dissimulando, supra verum exaggerauit potentiam Isaac, timorem eius obtendens suæ, suorumque, qua in eum ardebat inuidiæ & odio, & iustam esse causam demonstrare volens, cur eum iuberent inde abscedere. Tres autem Abimelecho & Philistinis fuisse causas abigendi Isaac, cogitare possumus. Vna fuit causa, Inuidia: nam præ Palestini abi-Inuidia, præsentis Isaac prosperitatem, æquis neque oculis, neque animis gerent Isaac. aspicere poterant: quare, vt animi morsu & cruciatu, ob eius prosperitatem, leuarentur, iusserunt eum ab ipsis recedere. Altera causa fuit huic proxima, natura scilicet & vis inuidiæ; quæ semper maiora æstimat bona eorum, quibus inuidet, quàm sua. Quamobrem Ouidius quodam loco, talia Inuidorum hæc verba memorat:

Fertilior seges est alienis semper in aruis: Vicinique pecus, grandius vber habet. Ouid.lib.z. de Arte.

Tertia causa esse potuit, verus timor potentiæ Isaac: non quòd solus ille Palæstinis formidandus esset; sed quòd timere poterant, ne si bellum aduersus ipsos aliunde ingrueret, Isaac vir prædiues ac præpotens, coniun-Aus hostibus, magnum eis malum daret. Simile quippiam de Hebræis timuisse Ægyptios, legimus in capite primo Exodi: Surrexit interea rex noum super Aegyptum (ait Scriptura) qui ignorabat Ioseph: 6- ait ad populum suum: Ecce populus filiorum Israel multus & fortior nobis est. Venine, sapienter opprimamus eum, ne fortè multiplicetur; & si ingruerit contra nos bellum, addatur inimicis nostris, expugnatisque nobis, egredia tur de terra.

Ponam hîc luculentum huius loci commentarium B. Chrysostomi ex Chrysost. homilia 52. in Genesim. Considera, inquit, quanta illorum hominum fuerit malitia, qui aquas iusto viro inuiderunt: neque Rex in tanta potestate constitutus, inuidiam corum coërcere potuit: immò & ipse dixit: Recede à nobis, quia potentior nobis factus es. Magna profectò malenolentia, Cuius gratia Iustum abigis?num aliqua in re tibi nocuit, aut iniuriam vllam fecit? Verùm ita se habet inuidia, nihil cum ratione operatur. Sed oportebat eos diligere potiùs & laudare eum, quem tanta Dei gratia prosperatum & munitum videbant; vt honore in illum collato, etiam ipsi diuinum sibi fauorem conciliarent. Sedenim inuidia non potest benignè aliorum videre felicitatem : quin proximi felicitatem, suam ducit infelicitatem : bonisque proximi magis, quam proprijs malis intabescit. Ecce tibi Rex, sub cuius potestate erat tota illa ciuitas & regio, homini peregrino ac vago, & huc illuc subinde migranzi inuidens, dicit: Recede à nobis, quia potentior factus es nobis. Et verà

potentior erat, supernum præsidium habens in omnibus, dexteraque Dei munitus. Sed quò iustum abigis? ignoras, quòd quocumque illum ire coëgeris, semper erit in ijs quæ Domini sui sunt? non te docuit experientia, quòd Dei manus est, quæ diuitem & potentem faciat iustum? Quare igitur abigendo eum, erga Dominum ingratus atque impius es? neque tuam inuidiam tanta viri mansuetudo reprimere ac domare potest? Nescis quòd licet in abditissimam solitudinem eum sugaueris, habebit tamen ibi potentem dominum, qui non solùm eum iuuare, sed multo clariorem facere possit? nihil enim fortius, quàm frui superno præsidio: sicut contrà, nihil est insirmius quàm Dei auxilio destitui. Hæc Chrysostomus.

versu.18. Et ille discedens, vt veniret ad torrentem Geraræ, habitarétque ibi, rursum fodit alios puteos, quos foderant serui patris sui Abraham, & quos, illo mortuo, olim obstruxerant Philistini: appellaust que eos iss dem nominibus, quibus antè pater vocauerat.



ARRAT Moses, quater fodisse puteos Isaac in terra Phili-28 stinorum, iuxta vrbem Geraram. Primò puteos olim sactos à seruis patris sui Abrahæ, sed postea obstructos à Philistinis, refodit, acrepurgauit, atque resecit; issemque nominibus,

quæ olim habuerant, appellauit. Tum fodit puteum in torrente Geraræ, & reperit aquam viuam. Sed quia pro eo puteo iurgati sunt Philistini cum seruis suis, vocauit eum, Calumniam, vel, vt alij interpretantur, litigium, suic surgium. Septuaginta verterunt (Iniustitiam) & inde, dimisso puteo, discessit. Deinde fodit alium puteum: & pro eo similiter iurgium & rixa suit: & iccirco vocauit eum (Inimicitias.) Cedens itaque Isac Palæstinorum inuidiæ atque insectationi, abijt aliò, & nouum fodit puteum: super quo cùm nulla esset facta altercatio & rixa, nominauit eum (Latitudinem) dicens: Nunc dilatauit nos Dominus, & secit crescere super terram.

Sed cur Isaac, primo, veteres patris sui puteos resodere, ac resicere 29 maluit, quàm nouos essicere? Quatuor scilicet ob causas. Iam enim experimento Abrahę compertum erat, esse in locis eorum puteorum venam aquæ erumpentis: quod alibi exploratum non erat: certam itaque spem inueniendæ ibi aquæ, præposuit incertæ reperiendi aliubi. Deinde, facilius erat iam factos puteos repurgare ac renouare, quàm moliri nouos. In illis enim terra semel iam sossa, & fracta, & mollita, facilis essossu arque egestu erat: operosius autem & laboriosius sutrurum erat, terram integra & solidam, & duram, altè, ad siguram & vsum putei persodere. Adhæc, cum illi putei suissent patris sui Abrahæ, hereditario vtique iure ad se pertinebant: nec vslam poterant Palæstini, eos sibi vendicandi probabilem causam prætexere: & ideo, quo magis id constaret, ijsdem

nominibus vocare eos voluit, quibus à patre suo fuerant appellati. Ac demum id fecit Isaac, vt memoriam patris sui, paternorumo; operum inibi renouaret, & perennem, quoad eius fieri posset, conseruarer, suíque iuris

testatam, manifestamque rationem repræsentaret.

Huius historiæ de puteis Isaac allegoricum tractatum fecit Origenes Origenia diin Homilia 1 3. in Genesim, perquam eruditum & disertum, ac pium. sputatso alle-Lubet igitur ex eo loco præcipuam disputationis eius partem huc trans- gorica super positam, lectori cum voluptate legendam, fruendamque præbere. Pu- putess fuchs teos quos foderant pueri Abraham (ait Origenes) Philistini repleuerunt terrà: sed eos primum purgare aggressus est Isaac. Intuere nostrum Isaac, Ephe. 2. qui pro nobis oblatus est hostia, & venit in vallem Geraræ, quam inter- Ejas. 59 pretari licet sepem siue maceriam: vt medium scilicet parietem destrueret, & maceriam auferret, id est, peccatum, quod inter nos separat & Deum, & coelestes Virtutes; vt faceret vtraque vnum, & ouem que Lucis. errauerat, humeris suis reportaret ad montes, & reduceret ad alias nonaginta nouem, quæ non errauerant. Hic ergo noster Isaac cum in hunc mundum venisset, primò illos puteos refodere & purgare voluit, quos foderant pueri patris sui, puteos dico Legis, & Prophetarum. Puer patris sui fuerat Moses, qui foderat puteum Legis. Pueri patris sui tuerant Dauid, & Salomon, & Prophetæ, qui libros scripserunt veteris Testamenti, quos terrena & sordida repleuerat intelligentia Iudæorum. Hi nempe terrenam & carnalem intelligentiam tantum in lege ponebat, & spiritalem ac mysticam claudebant, vt neque ipsi biberent, neque alios bibere permitterent. Audi Dominum nostrum dicentem in Euangelio Lucæ ca. 11. Va vobis Scriba & Pharifai hypocrita: quoniam tulistis clauem scientia, & neque ipsi introistis, neque intrare volentes permissitis. Nimirum isti sunt qui legem tantum secundum litteram & carnaliter docent, & aquam sancti Spiritus maculant & conspurcant: qui puteos ad hoc habét. non vt aquá proferant, sed vt eos terra impleant. Hos igitur puteos cum vellet purgare noster Isaac, & ostendere quia lex spiritalis est, & quòd quæcumque lex & Prophetæ dixerant, de ipso fuerant dicta; rixati sunt Rom. 7. cum eo. Quare discessit ab eis: & dixit eis: Ecce relinquetur vobis domus vestra deserta,&, Auferetur à vobis regnum Dei,& dabitur genti facienti fru-Etum. Foderunt porrò nouos puteos pueri Isaac: pueros appello quatuor Euangelistas, & Sanctos Apostolos, qui omnes Noui Testamenti puteos foderunt. Sed & pro his altercantur illi, qui terrena sapiunt, quique nec noua condi patiuntur, nec purgari vetera. Euangelicis scriptis contradicunt, Apostolicis quoque doctrinis aduersantur: & quoniam in omnibus contradicunt, & litigant & repugnant, dicitur ad cos Actorum cap. 13. Quiniam indignos vos fecistis gratia Dei,ex hoc iam ad Gentes ibinus.Posthæc ergo fodit Isaac tertium puteum, & appellauit nomen illius (Latitudo) dicens: Quia nunc dilatauit nos Dominus, & auxit nos super terram. Verè enim dilatatus est noster Isaac, & auctum est per omnem terram nomen eius: postquam reuelauit nobis Trinitatis mysterium, & publicitus toto mundo prædicari voluit. Nimirum antea notus in Iudæa tantúm

erat Deus; &tantum in Israël magnum erat nomen eius: at post id Pfal. 75. temporis, in omnem terram exiuit sonus eius, & vsque in fines omnis terræ peruenit doctrina eius. Euntes enim pueri huius Isaac per vniuersum terrarum orbem, vbique foderunt puteos, & aquam viuam ostenderunt omnibus, baptizantes eos in nomine Patris, & Filij, & Pfal. 23. Spiritus fancti ; declarantes quia Domini est terra , & plenitudo eius , orbis terrarum, o uniuersi qui habitant in eo. Hactenus ex Origine.

#### Foderuntque in torrente, & repererunt aquam Vers. 19. viuam.

Avio suprà dictum est, Isaac venisse ad torrentem Geraræ, 31 & ibi habitasse. In illo igitur ipso torrente, serui Isaac foderunt hunc puteum. Verum vtroque in loco pro voce, Torrente, Septuaginta habét, Vallem: quam lectionem non fatis appro-

S. Hieron.

bat Sanctus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis, super hunc locum Genesis. Nam cum memorasset lectionem huius loci, secundum Septuaginta, quæ hæc cít: Et abiit inde Isaac, & venit in valle Gerararum, & habitanit ibi , Subdit : Pro Valle, Torrentem habet Hebraica lectio. Neque

enim Isaac, postquam magnificatus est, in valle habitare poterat, habita-Pſal. 109. uit autem in torrente, de quo scriptum est: De torrente in via bibit. De quo etiam Elias tempore famis bibit, 3. Regum cap. 17. Sed quia Elias

. Ioan. 18. non erat perfectus vt Christus; ideo ei torrens ille aruit. Dominus verò noster etiam in torrente traditus est, dedicans regenerationem nostram, & Baptismi Sacramentum. Et foderunt pueri Isaac in valle Gerara-

rum, & inuenerunt ibi puteum aqua viua. Etiam hîc pro Valle, in Hebræo Torrens, scriptum est, numquam enim in Valle inuenitur puteus aquæ Lippomanus viuæ. Hæc Sanctus Hieronymus. Sed enim Lippomanus patrocinium lein Catena in Ctionis Septuaginta Interpretum suscipiens, vox, inquit, Hebræa, Nahal, Genesim, su-per hunc locu. hîc posita, tam Torrentem significat, qu'am Vallem: vnde vtroque modo Interpretes verterunt: Chaldæus enim habet, in Torrente, vt Latina translatio: Septuaginta verò habent, in Valle. Vocatur autem Torrens, aqua ex inundatione imbrium, vel resolutione niuium decurrens, nec iugiter fluens. Ideóque in Torrente puteos effodere potuerunt. Et repererunt aquam viuam, hoc est, subter è terra scaturientem, & salientem, quæ instar rerum viuentium se mouere videtur. Dominus itaque, ne frustrà esset conatus seruorum Isaac, prouidit illis aquas viuas, iuges & falubres in Torrente, iuxta quem illi, vnà cum pecoribus suis vi-

Thoftates fuper hunc locu Genesis.

Atenim quærat fortasse quispiam, quorsum illi puteum foderint in 22 Torrente, qui aquas habebat: aut quemadmodum in alueo Torrentis, aquas vehentis, puteum fodere potuerint. Respondet Thostatus: Torrens, inquit, est aqua collecta ex pluniis, vel ex niuibus resolutis, & fluit ferè tantùm ad certum quoddam tempus , hoc est, in hyeme , non autem

in

in æstate, quo tempore, siccato torrente, commodè potuerunt fodere puteum. Vel fortasse, torrens ille ex paruis fontibus originem habens, non poterat omni tempore aquas suas extrà deriuare. Quapropter istum puteum fecerunt serui Isaac, vt quotiescumque plueret, cadens aqua,& per torrentem fluens, in ipsum puteum reciperetur atque colligeretur. Vel fortassis, puteus iste non est factus in ipso alueo torrentis, sed iuxta eum: ita vt torrentis aqua facilè, decliui lapfu, in puteum deduci & defluere posset. Nam quia exigua erat aqua torrentis, nec in suo alueo potandis pecoribus sufficiens: propterea in vicinum puteum deriuabatur. vt ibi collecta, atque impleto puteo, sufficeret potui hominum & pecorú. Non igitur videntur serui Isaac fodisse puteum, vt in eo reperiret aquam viuam, sed vt in eum aquam torrentis deriuarent atque colligerent. Quare inuentio aquæ viuæ, fuit præter expectationem eorum, atque hoc etiam iucundior & carior fuit, & pro magno Dei beneficio accepta. Aqua porrò viuam appellat in hoc loco Moses, vel magnum quoddam caput fontis, exuberantiámque maiorem aquæ, quàm solet esse putealis aqua. Vel dicitur aqua viua,quælibet vena aquæ, siue putealis siue fontanæ, ea ratione vt distinguitur ab aqua mortua, id est, ab ea, quæ non habet in eo loco principium suæ originis, sed vel ex imbribus ibi collecta est, vel aliúde illuc confluit, nec motum & cursum habet, vt sunt palustres & stagnantes aquæ.

Tentemus nos etiam, atque enitamur (ait Origenes homilia 12. in Ge-Origenu Alnesim) fodere nobis ipsi puteum, & aquam viuam reperire in torrente sacrarum Scripturarum, vt cùm facros libros fumpferimus ad legendum & meditandum, conemur etiam nos proprio studio & diligentia, bonum aliquem intellectum proferre, & vtilia documenta quasi exsculpere,secundum ea quæ in Ecclesia didicimus: vt nos etiam de fonte ingenij & studij, & laboris nostri possimus aquam bibere sapientiæ. Est intra nos aqua viua, sunt venæ perennes, sunt rigua fluenta, rationabiles sensus: si modò non sint terra & ruderibus, & cœno oppleta. Satagamus igitur fodere terram nostram, & purgare sordes, id est, ingenij nostri amouere desidiam, & torporem cordis excutere. Audi quid dicit Scriptura: Punge Ecc. 22. oculum, & profer lacrymam: punge cor, & profer sensum. Purgemus & nos ingenium, & mentem, & cor nostrum vitiorum errorumque sordibus, vt puram veræ ac salutaris doctrinæ aquam viuam de nostris puteis hau-

rire & bibere possimus. Si enim verbum Dei digné, atque vt oportet, in nobis acceperimus, & studiose ac diligenter excoluerimus, fiet illud in nobis fons aquæ viuæ salientis in vitam æternam. Sic Origenes.

legorica expo-

Scd

Sed & ibi iurgium fuit pastorum Geraræ aduersus pastores Isaac, dicentium, Nostra est aqua. Quamobrem nomen putei ex eo quod acciderat, vocauit Calumniam.

Origenis Allegoria.

Æ c verba enarrans allegorice Origenes homilia 1 3.in Genesim : Non solùm, inquit, Iudæi atque Hæretit i litigant , & 34 rixantur nobiscum in sacrarum litterarum tractatu & intelligentia: verum Gentiles etiam secularis litteraturæ ac sapien-

tiæ professores, Ecclesiasticis Doctoribus, super doctrina divinarum & humanarum rerum eruditè, disertéque disputantibus obstrepunt & obtrectant, & acriter adversantur. Nostra sunt, inquiunt, ista quæ dicitis: nostræ artis ista est eruditio: nostra est dialectica, qua subtiliter & acutè disseritis, nostra est philosophia, qua sapienter & vtiliter disputatis; nostra est eloquentia, qua copiosè & ornate dicitis; nostri sunt fontes istarum disciplinarum; nostra est aqua ista. Et mouent nobis lites, velut Philistini aduerlus Isaac, dicentes, In nostro solo fodistis puteos, & indidem aquam hausistis: & videbuntur sibi meritò ista vendicare, quasi propriæ eorū terræ sint. Verùm ad ista nos respondemus : habet omnis terra aquas; sed qui Philistinus est, & terrena sapit, nescit vbique terrarum inuenire æquá: nescit in omni anima inuenire rationabile sensum ad imagine Dei:nescit fidé, pietaté, & religionem posse in omnibus inueniri. Quid prodest tibi eruditionem habere, & nescire, vtiliter ea vti, 1& habere sermone, & nescire, vè expedit, loqui? Opus istud proprium est puerorum Isaac, qui in omni terra fodiunt puteos, & reperiunt aquam viuam, id est, omni animæ verbum Dei loquuntur, & fructum inueniunt. Denique, vis høc perspicuè videre? Vnus puer Isaac quantos puteos in terra alienigenarum fodit? Vide Paulum Apostolum, qui ab Hierusalem, in circuitu vsque ad Illyricum, repleuit omnem terram Euangelio Christi. Sed vix credibile: dictu, quantas iste puer Isaac, per singulos puteos, persecutiones Philistinorum passus sit, quas ipsemet copiose quodam in loco memorat. Ad. hanc fermè sententiam Origenes & hæc & quædam alia; sed minùs memorabilia, breuitatis studio, hîc omissa,

2. Cor. 11.

Lippoman.

Ceterum expendamus nomen, quod impoluit illi puteo Isaac, vocans eum Calumniam, ex eo quod super eo acciderat. Verbum (Hessach) aix Lippomanus, cum puncto sibôlet scriptum, significat calumniari, vim inferre, per violentiam vel fraudem aliquid obtinere, aut extorquere. At verò scriptum cum puncto Sibôlet, significat iurgari: quo modo Hebraicè scribitur in hoc loco; idque poscere videtur ipsa verborum Moss fis sententia; ait enim, ex iurgio quod inter pastores Geraræ, & seruos Isaac acciderat, nomen illi puteo fuisse inditum. Latinus inrerpres altero modo scriptum legisse videtur, & ideo vertit Calumniam, alij interpretantur litigium. Septuaginta verterunt, Iniustitiam, quia inique atque

Oleast. iniustè egerunt illi cum Isaac. Oleaster sic vertit hunc locum : Vocauit nomen putei, Occupationem, vel Detentionem, quam lectionem explanans: Sic, inquit, appellatus est puteus, quia eum Philistini occupauerunt,&

runt,& detinueruut, sibi asserentes. Est porrò admodum incerta significatio verbi(Hassach) quod occupare vel detinere vertimus. Rabbi Dauid in libro Radicum, ponir discrimé inter verbum (Hassach)&(Gazàl)quoniam(Hassach) est nolle reddere, aut restituere rem proximi sui, quæ peruenit ad manus cuiuspiam, vel per depositum, vel per mutuum, vel per obligationé, vt est merces mercenariorum, quam quis retinet, cunfreddere illis deberet. Sed (Gazàl) est rapere, & per vim auferre. Rabbi verò Abraham in Commentarijs suis super caput vj. Leuitici dicit (Gazàl) esse palam per vim auferre ac rapere. S. Hieronymus ferè solet vertere Calumniari. Mihi probatur magis sententia Rabbi Dauidis, & id verbi significare mihi propriè videtur, aut detinere, aut opprimere. Atque huius meæ coniecturæ adiumentum est locus ille apud Isayam cap.lij. Et Assur pro nihilo (Hassachò) idest, detinuit eum, vel occupauit, vel oppressit. Pro quo Latina lectio habet: Et absque causa calumniatus est eum. Sed ego rem hanc non planè definio: quia nondum habeo eam penitus exploratam & compertam.Sic Oleaster.

Rabbi Danid:

B.Gregorij

B. Gregorius in libro 31. Moralium tractans verba illa, quæ sunt in 29. capite Iob: Terram (equus) vngula fodit, Historiam hanc Moss de fossione pulcherrima pureorum Isaac, ad pulcherrimam, & perfectioris viuedi disciplinæ ama- disputatio toribus atque sectatoribus apprime vtilem, tropologicam intelligentiam Tropologica, & disputationem traducens, hunc in modum scribit: Sancti viri quamuis super sossione intento mentis oculo supernis inuigilent, quamuis cucta quæ in imo præterfluunt pede rigidi contemptus calcent:ex corruptione tamen terrenæ carnis, cui adhuc alligati sunt, pleruque cogitationum puluerem in corde patiuntur. Cúmque foris persuadent alijs appetere cœlestia, semetipsos semper intrinsecus subtili inquisitione discutiunt; ne qua immorante in se diu infima cogitatione polluantur. Equus ergo iste yngula terram fodit, cum prædicator quisque forti inquisitione terrenas in se cogitationes discutit, Vnde benè & Isaac apud alienam gétem puteos fodisse describitur. Quo videlicet exemplo discimus, vt in hac peregrinationis ærumna positi cogitationum nostrarum profunda penetremus: & quovsque nobis veræ intelligentiæ aqua respondeat, nequaquam nostræ inquisitionis manus ab effodienda cordis terra torpelcat. Quos tamen puteos Philistini infidiantes terra replent; quia immundi fpiritus, cum nos studios è cor no-Arum fodere conspiciunt, congestas in illud tentationum cogitationes ingerunt. Vnde semper mens euacuanda est, incessantérque fodienda:ne si indiscussa relinquitur, vsque ad tumorem peruersorum operu, cogitatio- Exechel.2. num super nos terra cumuletur. Hinc ad Ezechielem dicitur: Fili hominis fode parietem. Id est, cordis duritiam crebris perscrutationum ictibus rum- Isaia. 2. pe.Hinc ad Isaiam Dominus dicit: Ingredere in petram, abscondere, fossa humo, à facie timoris Domini, & à gloria maiestatis eius. Petram quippe ingredimur, cum cordis nostri duritiem penetramus. Et à facie timoris Domini fossa humo abscondimur, si terrenas cogitationes egerentes, ab ira districti Iudicis, in humilitate nostræ mentis celamur: quo enim plus terra fodiendo egeritur, eo pauimentum semper inferius demonstratur.

Comm. in Gen. Tom. 4.

Vnde & nos quanto studiosiùs terrenas cogitationes à nobis eijcimus, tantò humilius perfugium, vbi abscondamur, inuenimus. Hinc etiam populo Israëlitico per Moysen iubetur à Domino, vt cum egreditur ad requisita naturæ, mittat paxillum in baltheo, & fossa humo, abscondat quæ. egesta fuerint. Naturæ enim corruptibilis pondere grauati, à mentis vtero quædam cogitationum superflua, quasi mentis grauamina erumpunt. Sed portare paxillum sub baltheo debemus, vt videlicet ad reprehendendos nosmetiplos semperaccinatiacutum circa nos stimulum compunationis habeamus: qui incessanter terram mentis postræ pænitentiæ dolore confodiat, & hoc, quod à nobis fætidum erumpit abscondat. Ventris quippè egestio, fossa humo per paxillum tegitur; cum mentis nostræ superfluitas, subtili redargutione discussa ante Dei oculos per compunctionis suæ stimulum celatur. Hactenus ex B. Gregorio.

VERS. 24. Ascendit Isaac ex illo loco in Bersabee, vbi apparuit ei Dominus in ipsa nocte dicens: Ego sum Deus Abraham patris tui, noli timere, quia ego tecum sum: benedicam tibi, & multiplicabo semen tuum propter seruum meum Abraham.

> I S C E D E N S Isaac, ex vrbe Gerara, & terra Philistinorum, 37 abijt ad Vrbem Bersabee: quæ, quia situ loco erat altiori quam vrbs Gerara, ideireo ascendisse illue dicitur Isac. De ista vrbe; quæ lectorem scire conuenit, diximus in Tertio

Tomo super cap.xx. Genesis Numero 23. Vbi apparuit ei Dominus in ipsa nocte. Vt expulsum Isaac à Rege, & à Philistinis iniuriose vexatum, & puteis suis spoliatum, Deus solaretur, ac recrearet; apparuit ei, & amplissima promissa parri eius Abrahæ data, renouando, & confirmando, nimium quàm lætum, fidentem, & alacrem facit; simulque eum paternæ virtutis commemoratione, atque exemplo ad eandem virtutem imitandam inflammat. Est autem hæc visio, & Apparitio Dei, secunda, quæ sacta est Isaac:nec præter hanc, aliam vllam expressam legimus, ei contigisse. Illud: in ipsa nocte, fignificat ea ipsa nocte, qua venitille ad vrbem Bersabee, hác ei visionem accidisse. Sed vigilantine illi an dormienti? Thostatus, & Caietanus, dormienti putant contigisse: Lippomanus autem, vigilanti, & per Angelum: sed vtrumque incertum est. Nam cum vtroque modo fieri potuerit,& vtro modo sit factum, Moses tacuerit, diuinare prorsus est, alterutrum horum definire:neque enim, quia noctu facta est non potuit fie Lippoman, ri vigilante Isaac.

Ego sum Deus Abraham patris tui, noli timere. Ego sum (inquit Chry-38 Chrysestomus fostomus homilia 52.in Genesim) qui patrem tuum glorisicaui: &, cum peregrinus esset, illustriorem omnibus indigenis feci: ego illi semper ad-

fui. & in omnibus curam eius gessi. Ne te perturbet, quòd à Rege Abimelech sis expulsus, & à Philistinis iniuria sis affectus. Multa talia, & Pater tuns pertulit, & inde gloriolior, me invante, factus est. Noli terreri, ego tecum sum:iceirco fieri hæc permitto, vt & tuam virtutem declarem, & manifestam mentis illorum prauitatem. Ego tecum sum, & ideò inuictus eris, & infestantibus eris tu potentior, & inuadentibus fortior: & tantam curam tui habebo, ve inuidiosus illis futurus sis. Considera misericor- Cur Deus om diam Dei:etenim se Deum dicens esse Abraha, ostendit quantum sibi nium, dictus vendicauerit illum, & proprium fecerit sibi. Nam cum Dominus sit om- fit proprie nium, conditor, vnius tamen hominis se Deum appellar, non concludendo, & abbreuiando cum Patriarchæ appellatione suum dominium, sed peculiarem,& maximam in illum beneuolentiam suam demonstrando, quasi dicat, Ita eum mihi feci proprium, vt apud me tantum vnus ipse valeat, quantum alij omnes. sic Chrysostomus.

Sed hoc ipsum paulò enucleatiùs dicamus, & declaremus. Qui est com muniter omnium Deus, ob generalem omnium creationem, conseruationem, ac gubernationem, is propriè, ac singulariter dictus est Deus Abrahæ,tùm ob peculiarem,& admirabilem Dei curam,& beneuolentiam in eo tuendo, regendóque, atque amplissimis bonis cumulando: tum etia ob singularem,& eximiam Abrahæ fidem,& obedientiam,pietatémque, qua vnum ille Deum vnicè coluit. Ob hanc quoque causam, Deus appellatus est peculiariter Deus Hebreorum, sicut ipse dixit Exodi decimo nono. Si audieritis vocem meam, & custodieritis pattum meum:eritis mihi in peculium, de cunctis populis: mea est enim omnis terra, & vos eritis mihi in regnum sacerdotale, & gens sancta: & in capite quarto Deuteronomij dixit Moles Hebræis. Hac est vestra sapientia, & intellectus coram populis, vt audientes uniuersi pracepta hac, dicant: En populus sapiens, & intelligens, gens Denter. 4. magna. Nec est alia Natio tam grandis qua habeat Deos appropinquantes sibi sicut Dominus Deus noster adest cunctis obsecrationibus nostris. Qua est enim alia gens sic inclyta, vt habeat caremonias, instaque indicia, & vniuer sam legem, quam ego proponam hodie ante oculos vestros? Et hinc sum ptum est illud Dauidis psalmo 147. Qui annuntiat verbum suum Iacob,iustiias, & iudicia sua Israel. Non fecit taliterommi nationi, o indicia sua non manifestanit eis.

Apud Ethnicos, variaz gentes, varios ex hominibus sibi Deos fece- De variari runt, varióque ritu, & cæremonijs eiusmodi factitios colucrunt deos. Ad gentium, vaeos verò fictitiz diuinitati consecrandos adducti sunt, partim admiratio- rijs, & prone virtutum, quas in illis cernebant:partim meritorum, & beneficio- pris Disc. rum magnitudine, partim repertarum ab illis artium commoditatibus. Virtutes autem corum perinfignes dico, aut corporis, vi inulitatam proceritatem, pulchritudinem, robur: aut animi, vt exuberantem sapientiam, fortitudinem, iustitiam, & beneficentiam. Quanquam, nec vepa in illis virtus fuit, & ea, qualis erat, nec paucis, aut paruis fnixta, & inquinata vitijs fuit. Super hac re copiosè disputat

in 1. lib. Lactantius, affirmans deos esse factos ex hominibus, aut virtutis gratia, vt Herculem: aut munerum, vt Cererem, ac Liberum; aut artium repertarum, vt Æsculapium, & Mineruam. Quod autem ob prædictas cau sas vatiarum gentium varij fuerint quasi proprij Dij, multis costat exemplis. Etenim Belus Assyriorum, & Chaldeorum proprius habebatur Deus: Isis Ægyptiorum:Baal Sidoniorum, & Tyriorum, Minerua Atheniensiú: Iuno Samiorum: Vulcanus Lemniorum: Latinorum Faunus: Sabinorum Sancus: Quirinus Romanorum.

Ceterum diligenter, & attentè consideranda sunt illa verba: Noli time-40

Duäta sitgra tia diuma pro tectionis, O affiftentia.

re, quia ego tecum sum. Pro quibus paraphrasis Chaldaica huiusmodi reddit sententiam: Noli timere, quia adiumento tibi erit verbum meum. Magna profectò hæc diuinæ protectionis assistentiæ gratia est. Quam breuibus describens Dauid in psalmo 31.ex persona Dei sic ait: Intellectum tibi dabo, & instruam te in via hac, qua gradieris, sirmabo super te oculos meos. Hanc sibi gratiam contigisse, idem propheta lætabundus prædicat psalmo 15. Providebam, inquit, Dominum, in conspectu meo semper, quoniam à dextris est mibi ne commouear. Propterea latatum est cor meum, & exultanit lingua mea,insuper,& caro mea requiescet in spe. & psalmo 22. Etiamsi ambulanero in medio I.b. 17. vmbra mortis, non timebo mala, quoniam tu mecum es. Hac nempe fretus diuinæ protectionis gratia, fidenter dixit Iob: Poneme iuxta te, & cuiusuis manus pugnet contra me. Et Paulus ad Romanos 8. Si Deus pro nobis, quis contra nos? Huius porrò diuinæ assistentiæ, & protectionis quadruplex virtus, & modus est: Etenim fit, aut illuminando nos, vt pericula & mala ingruentia prospicientes, ea præcaueamus. Aut malorum occasiones amoliendo,& à nobis amouendo, ne in ea labamur; Aut coërcendo, & compescendo Diabolum, ne vel per occultas insidias nos circumueniat, vel per graues, ac vehementes tentationes nos prosternat: aut demum in ipsis tentationibus, fiue diabolicis, fiue humanis, quas accidere nobis permittit, tantum impertiendo animi robur, & constantiam, vt non solum non fuccumbamus tentationibus; sed illis superatis, ingentem capiamus ex ip-

sis tentationibus virtutis auctum, & vberrimum cœlestis gloriæ meritum comparemus. Quam autem Deo pro huius protectionis suæ gratia, obligati sint, quibus ea est data, exultans Dauid, declarauit illis verbis, psalmo 17.Diligam te Domine fortitudo mea:Dominus firmamentum meum,& liberator meus, Deus meus, adiutor meus, & sperabo in eum. Protector meus, & cornu salutis mea, & susceptor mew. Animaduertere est, hanc protectionis, & assistentia sua gratiam promisisse Deum tribus istis Patriarchis, Abraha, Isaac,& Iacob: Vt propter hanc quoque causam propriè, ac singulariter illorum Deus appellatus sit. De Abraham habes Genes. 15. Noli timere Abraham, ego protector tuus sum, & merces tua magna nimis. De Isaac hoc loco; Noli timere quia ego tecum sum. De Iacob Genel. 28. Ero custos tuus, quo-

modi prote-Etionisdinina.

cumque perrexeris.

Αđ

Ad quem locum cum venissent de Geraris Abimelech, & VERS. 26. Ochozath amicus illius, & Phicol, dux militum, locutus víq; ad 30. est eis Isaac, Quid venistis ad me hominem, quem odistis, & expuliftis à vobis? Qui responderunt, vidimus tecum esse Dominum, & idcirco nos dicimus: Sit iuramentum inter nos, vr non facias nobis quicquam mali,&c.

OENITVERAT iam Regem Abimelech, & Satrapas eius iniuriæ, qua affecerant immerentem Isaac: simulque metuebant iustam contra se iram Dei, quem adesse illi viro, & vehementer fauere, clarissimè cernebant. Quamobrem sup-

plices ad illum adierunt, amicitiam eius experentes, fœdusque cum eo inire percupientes. Nempe magna est vis conscientia, etiam nullo accu- Dusta vis co satore, ac iudice, suorum quemque scelerum acriter accusantis, rigidéq; scientie, ac vir condemnatis. Magna item, & insuperabilis est potentia virtutis: quæ oppugnari quidem, & infestari potest, sed expugnari, atque opprimi no potest. Est quoque improbis hominibus valde formidabilis diuina prote-Aio iustorum hominum. Rectè igitur Chrysostomus homil. 52. in Ge- Chrysostomus nesim. Vide, inquit, quemadmodum isti semetipsos, impellente conscientia, reprehendere festinant, cum nullus adid cogeret, aut crimina illis obijceret. Sed ita se habet iniustitia: quotidie conscientiam mordet; & filente eo qui offensus est, pænam & rationem exigi à se putant, qui iniustitiam operati sunt: quotidie arguuntur, & sibimetipsis quasi præscribunt, & prænuntiant suorum flagitiorum supplicia: semper sibi adesse

iudicem,& præsto esse vindicem,& vltorem cogitant.

Hebræorum nonnulli, sed B. Hieronymus in traditionibus Hebraicis in S. Hieronym. Genesim super hunc ipsum locum, vocem (Ochozat) sumit non vt nomen proprium hominis, sed vt nomen significans collegium, vel comitatum amicorú. In Hebræo, inquit, legitur venisse Ochozat, & collegium amicorum eius: vt non tam hominem significet, quam amicorum turbam, quæ Regem illuc comitata sit. Atque hanc interpretationem Hieronymi secuti sunt Rupertus, Lyranus, Thostatus & Vatablus, eandem babet paraphrasis Chaldaica. Lippomanus ait dictionem Hebraica, quæ in hoc loco est (Mereehu) significare amicus eius, vt habet Latina translatio; addita nimirum littera(Men)dictioni(Rea)quæ amicum, vel socium fignificat. Septuaginta verterunt Abuzat pronubus eius, quæ lectio nul-

Et Ochozat amicus eius. Sic etiam vertit Pagninus: sic legunt etiam

pres Originis legunt Gener eius. Interpres Chrylostomi vertit, Prefettus Gynecai.

Quid venistis ad me, hominem quem odistis, & expuliftis à vobis? O miram lenitatem, & mansuetudinem Isaac! à quibus tam inhumaniter tra-Ctatus, tam iniuste læsus, & vexatus fuerat, nihil de illis quæritur, nihil

1am cum Hebraica sententia affinitatem habet. Isidorus, & Latinus inter-

expostulat cum illis, nec illorum humilitate, ac metu factus est insolentior,& arrogantior, nec fiducia diuinarum promissionum, nec Dei præfidio, virtuteque confisus, aduersus illos insurrexit: sed perpetuam præ se ferens mansuetudinem, magna cum lenitate verborum dixit eis, quare venistis ad me? Itaque mitior etiam patre suo Abraham visus est; hîc enim(vt scriptum est Genes. 21.) eiusdem gentis, atque eiusdem nominis 34 Regem increpauit, propter puteum aquæ quem vi abstulerant serui eius. At Isaac de tot puteis suis partim obstructis, partim ablatis verbum fecit nullum. Iam ergo tanto ante seruasse videtur sanctissima illa Pauli documenta, & præcepta. Nulli malum pro malo reddentes, non vosmetipsos defendetes. Noli vinci à malo, sed vince in bono maul. Si fieri potest, quod ex vobis est, cum omnibus hominibus pacem habentes. Videlicet ex Sanctorum virorum moribus, & factis, duplex hæc præcipuè virtus exsplendescit: mala sibi data patienter ferre, nec pro malis malum, sed bonum potius reddere.Faciles illi funt ad ignoscendum, prompti ad eorum, qui læserunt exculationem, & satisfactionem accipiendam; propensi ad amoris reconciliationem; illud Saluatoris nostri documentum cordi, & memoriæ perpetuò habentes, Dimittite, & dimittemini: date, & dabitur vobis: Namque

Vis . I. Aeneid.

Lsc. 6.

Ad Rom. 12.

--- manet alta mente repostum, Indicium Paridis,

Et mortalium offensas immortali odio, atque inexorabili venia conditas animo tenere, non seruorum Dei, non Christiani hominis, non hominis, sed Diaboli est. Meritò itaque illud Menandri celebratur dictum: Mortalis cum sis, immortales inimicitias ne geras.

Menander. Origenes.

Origenes in homilia 14. in Genesim historia hanc Regis Abimelech partim dissidentis cum Isaac, & partim concordantis, & trium istorum hominum Abimelech, Ochozath, & Phicol accessium ad Isaac, pacem ab eo, & amícitiam postulantium, per allegoricam expositionem pulchrè applicat ad sapientiam Gentilium, & tripartitam philosophiam, Naturalem, Moralem, rationalem siue diuinam. Hæc enim à verbo Dei, & sacra doctrina, per l'aac figurata, in quibusdam dogmatibus discrepat, sed in nonnullis etiam cum ea consentit. Hzc à primo vehementer obstitit, atque obnixe aduersata est prædicationi verbi Dei, & doctrinæ euangeli- 35 cæ, vbique terrarum eam insectans & conans vndique extrudere. Sed vbi vidit, suis ipsam insectationibus inclarescere magis, ac vigere; suorúmque cladibus, viuidiorem, & alacriorem, ac numerosiorem euadere; tum etiam permota tot tantorúmque miraculorum effectione, obstupescens item heroicas Christianorum hominum virtutes, & facta: perhiala denique est,& veram,& lalutarem,& diuinam, & de cœlo missam esse Christianorum disciplinam, & ideireo sibi eam esse amplectendam, & vt certissimam verè sentiends, ac bene viuendi magistram, & ad beatā vitam ducem, perpetuds sequendam. Itaque completum in istis sapienti-

Locus Zacha bus fuit illud Zachariæ vaticinium cap. 8. In diebus illis apprehendent devia capue 8. cem homines ex omnibus linguis Gentium fimbriam viri Iudei, dicentes, Ibimus vobiscum:

Digitized by GOOGLE

vobiscum: audinimus enim quoniam Deus vobiscum est. Decem homines vocauit, id est, multos, ex more Scripturæ, quæ numero denario, interdú perfectionem, sæpe multitudinem denotat. Viros Iudæos appellat primos illos prædicatores Euangelij, & doctores Gentium, & fundatores Ecclesiarum tales enim fuêre Apostoli, & pleríque ex discipulis eorum. Apprehendere fimbriam, idest, extremamvestis partem, pueror u est (inquit Cyrillus super eum locum) qui patres suos sequuntur, & eorum fimbrias apprehédút ne cadát: ita Gentiles adhærebat Apostolis, & prædicatoribus Euangelij, & ab eis duci se, ac regi sinebant, ne caderent, putab at enim casuros se, si vel minimu ab eoru przeeptis,& monitis recessisset.

Sed ponamus hîc verba ipla Origenis, varia, & iucunda eruditione a - Origenia por sed ponamus nie verda ipia Origenes), ....., tente Philosophorum, & pulchra disputational Rex Abimelech (air Origenes) persona tenet Philosophorum, & pulchra disputational series allegories sapientium huius seculi, qui per eruditione philosophie, multa etia secundum veritatem comprehendebant. Isaac auté verbi Dei quod ex lege est, tenet figuram. Hic igitur Abimelech, neque in dissensione semper est cu Maac, neq; in pace; Philosophia enim, neq; in omnibus diuinæ legi, & do-Atrinæ contraria est, neque in omnibus consona. Etenim multi Philosophorum, vnú esse Deú, qui cuncta creauit, docuerút; & in hoc consentiút legi Dei. Aliquot præterea tradiderunt, per Verbú Dei omnia esse facta, seant. & omnia regi, ac moderari: in quo no folum legi Dei, sed etia Euangelio consentanea dixerunt. Moralis verò philosophia, & physica, penè omnia, quæ nostra sunt, sentiunt, & tradunt. Dissident tamen à nobis, cùm dicut materiam esse coæterná Deo:cú negant curare Deú mortalia, sed prouidentiam eius supra lunaris globi spatia cohiberi. Cum sempiternum faciunt hunc mundu, & nullo fine claudendu: Ac demu, cum vitas omniu nascentium, ex stellarú cursibus, viribúsque pendere affirmant. Et idcirco Abimelech, secundú hanc figurá, aliquando in pace esse cú Isac, aliquádo dissidere describitur. Nec illud otiosum est, aut mysterio vacat, quòd vnà cum Abimelech dicitur, venisse alios duos Ochozach generú eius,& Phicol ducé exercitus eius:interpretatur auté Ochozat (tenes) Phicol auté Os omnium: iple verò Abimelech Pater meus Rex. Qui tres gerunt imaginé totius Philosophiæ, quæ tripartita apud Gentiles celebratur, Ratio nalis, Naturalis, & Moralis. Rationalis est, que Deú omniú patré, ac rege contetur, vt Abimelech. Naturalis est, quæ fixa est, & tenet omnia, velut naturæ iplius viribus nitens, quam profitetur Ochozat, qui dicitur tenens. Moralis est, quæ omniú sermone celebratur, & ad omnes pertinet, & pro communi similitudine præceptorum in ore omnium versatur:hac designat Phicol, qui Os omnium interpretatur. Hi ergo tres huiuscemodi doctrinis instituti, veniunt ad legem Dei, & dicunt: Vidimus quia est Deus tecum. Fiat conuentio inter nos, & inter te, & constituamus tecum pactum, ne faciai nobis mala. Ascendens enim ad legé Dei necessario dicit, Iurani, & statui custodire mandata tua. Sed quid petunt isti? Ne facias, inquiunt, no- Plant. bis mala. Remissioné vtique peccatorum per hæc verba poscere videntur; quasi significates illud, Non sec udu peccata nostra facias nobis, neg; secundu Psa.102. iniquitates nostras retribuas nobis, sed secundiomisericordia tua saluos nos fac.

Poslunt

Possunt etiam isti tres figuram prætulisse illorum trium Magorum, qui Dominum Iesum natum in Bethlehem venere adoratum, ex Orientis partibus profecti, & paternis libris, atque institutis Maiorum suorum eruditi, dicentes: Vidimus natum Regem, & vidimus quia Deus est cum iplo, & venimus adorare eum, pacémque cum eo perpetuam habere cupimus. Hactenus ex Origene. Pro illo: Sit iuramentu inter nos, septuaginta verterunt: Sit execratio inter nos, & sic ex Hebræo vertendum esse arbitrabatur Oleaster. Quam lectionem exponens S. August. quæst. 77. in Genesim. Execratio, inquit, hoc loco est iuratio, quæ maledictis obstringit, quæ accidant ei, qui pei erauerit.

S. Augustinus

Vocabulŭ para quàm varim habeat si gnificationes.

Circa illud, quod subditur, Cum pace dimisimus te auctum benedictione 46 cis in Scriptu Domini, Observadum est, vocé Hebræam Scialom quæ Latinè redditur [Pax] multo amplioris, & multiformis apud Hebræos esse significatus, quam apud Latinos nomen pacis. Significat enim Hebræis [Scialom] sanitatem, & animi corporisque salutem, integritatem, securitatem, gaudiu, & lætitiam, tranquillitatem animi, prosperos rerum successus, votorum complementum, rerúmque desideratarum adeptionem. Verum eius vocis notio, & vis, appositis hoc loco exemplis è Scriptura depromptis, erit Pfal. 118. apertior, atque illustrior. Hinc sunt illa: Pax multa diligentibus legem tua.

Luc.z. I04n.14.

Esa 48. Non est pax impys. Fructus institia pax pax bominibus bona voluntatis : pa-Ad Gal. 5. cem relinquo vobis, pace mea do vobis. Sane significatur in istis sentétiis nomine pacis, tranquillitas, salus, gaudium, securitas, & prosperitas tam corporalis, quam spiritualis. Illa quoque frequentantur in sacris litteris: Dimitti in pace: Ire, vel colligi in pace, ad patres suos recipi in pace spiritum suum: In pace dormire, ac requiescere, quorum hæc est sententia: Læto

Luc. 2.

& tranquillo animo, & votorum suorum compotem factum emori. Legimus item in scriptura: Vade in pace.id autem est: Esto animo tranquillo,& leto,ecce quod optabas,iam adeptus es;haud indubiè adipisceris.Et

2. Reg. 17 illa : Estne pax puero Absalom? Id est: Estne Absalom saluus? Et Pax tibi, vel vobis, idem apud Hebræos significat, quod Latinis, Aue, vel Salue, & sanus sis, & saluus; & felix: idémque valer, Pax huic domui. Loqui porrò alicui pacem, est, beneuolè, & amicè adeum loqui, & verbis suis illum facere securum, & tranquillum. Ambulare in pace cum Deo, est placere illi, atque ei recto, & sincero animo seruire. Iam verò illud tam

Matth. 10.0 Luc.10.

> crebrum in Epistolis Apostolicis: Gratia, & pax significat gratiam san-Aificantem, & quæ ex ea accidunt homini bona, quietem dico conscientiæ, fiduciam, securitatem quandam, & gaudium, & iucunditatem spiritualem. Hoc igitur in loco, Dimisimus te in pase, Significat, saluum te, at-

Oleaster. que illæsum, & planè indemnem, & quietum dimisimus. Oleaster putat, Hebræam vocem [Scalom] significate integritatem potius, quam pacem: & idcirco sic interpretatur hunclocum: Dimissimus te in-

tegrum, ac fine vlla rerum tuarum diminutione,& iactura.

Fecit

Fecit ergo eis conviuium: & post cibum & potum surgentes VERS. 30. manè, iurauerunt sibi mutuò, dimisitque eos Isaac pacificè in locum suum.

Onvivalis Societas, & i cunditas, maximè idonea, & accommodata semper visa est ignoscentiæ, ac munificentiæ, & institutioni amicitiarum, aut, si quæ fortè essent diremptæ 🛮 redintegrationi, veritatis etiam declarationi , & simplicitatis

animorum, sinceritatisque demonstrationi. Meritò igitur laudata est Iulij Cæsaris clementia, qui Catullo poetæ, cuius maledicentissimis versibus perpetua sibi esse imposita stigmata non dissimulauerat, satisfacienti, statim ignouit: & quo fidem depositæ simultatis, recociliatique animi maiorem faceret, eodem die ipsum cænæ adhibuit. Contrà verò crimini datum est Alexandro, quod Philotam coniurationis suspicionem à se amo- Inclemens & lientem, deprecantémque, benigne audierit, sibique satisfactum ab eo es- atrox factum se simulauerit, dexterámque, reconciliatæ pignus gratiæ obtulerit, quinetiam ad epulas ipsum inuitauerit, & familiariter tractauerit, ingenti scilicet perfidiosæ dissimulationis crimine. Nempe quem iam neci destinauerat,& mox daturus erat,inopinanté atque incautum opprimere voluit; hostili dissimulatione, conuiui gratiam & religionem polluens atque corrumpens. Nequissimi etiam, sæuissimi que mortalium Caligulæ Impe- Caligulæ Imratoris execranda fuit in conuiuijs voluptas; non minits hominum sangui- peratoris plene,cædibúsque,quàm cibo potúque gaudentis,&satiari cupientis.Non sic na crudelitanoster Isaac:sed ex animo, regis Abimelech satisfactionem accepit; & citra vllam disceptationem, aut expostulationem, iniurias omnes, quibus affectus fuerar, magna facilitate & clementia remissit: & quò clariùs & certiùs ostenderet nihil apud se residere veteris offensæ, Regem ipsum & Satrapas eius familiari excepit conuiuio; quasi veteris simultatis in perperuum obliteratæ testimonium; ipsosque pacificeac benigne dimilit.

Sed perpendamus in illis verbis: Fecit illis conninium, significationem & vim huius nominis conninium, tam in lingua Latina, quam in Græca & Hebraica Apud Ciceronem in libro De Senectute Caro ille Censorius epularem amicorum couentum & coitionem, aptiori & honestiori vo- Meliuslatinos cabulo probat esse à Romanis, quàm à Græcis appellatam: Bene, inquit, conuinium nomaiores nostri accubatione epulare amicoru, quia vitæ coiuctione haberet conuiuit nominarunt, melius quam Greci, qui hoc ide tu copotatione Gracos. tú, concœnationé vocant; vt, quod in co genere minimum est, id maximè probare videantur. Et iple Cicero in quadam Epistola ad Papirium Pætum libro nono Epistolarum; Extra iocum, inquit, moneo te, vt cum viris Cicero. bonis,iucundis,amantibus tui viuas. Nihil est aptius vitæ, nihil ad beatè viuendum accommodatius. Nec id ad voluptatem refero, sed ad communitatem vitæ, atque victus, remissioném que animorum; quæ maximè

Comm.in Gen.Tom.4.

Digitized by Google.

sermone afficitur familiari, qui est in conuiuijs dulcissimus: vt sapientiùs Nostri qu'àm Græci: illi aut compotationes aut concœnationes: Nos con-

uiuia, quòd tum maximè simul viuitur. Hæc Cicero.

Car tam Gra ci quam Hebrai epulare in consictum, à potando appellauerint.

Atenim, sicut Græca lingua, ita quoque sacra lingua Hebræa, epularé congressum à bibendo vocat; dicitur enimHebraice [Mische] id est, potatio, vel quemadmodum ficta voce interpretatur Oleaster [ Bibale] Nempe datum ei tale nomen est, tum ex eo quid præcipuè sit in conuiuijs, maiorique iucunditate atque hilaritate, tum quod finis conuiuij is es-Oleaster. se videtur, vt per iucundam remissionem hilaretur, ac recreeturanimus:id autem maxime præstat largior vini potatio. Etenim de mira vini virtute

Hippocrates.

lætificandi animum, multa & illustria sunt Scripturæ testimonia: vt Psalmo 103. Vinum latificat cor hominis. Et Ecclesiastici 21. Vinum adiucunditatem creatum est. Et ibidem : Exultatio anima & corporis, vinum. Et Prouerbiorum 30. Date siceram marentibus, & vinum is qui amaro sunt animo:bibant & obliniscantur egestatis sua, & doloris sui non recordantur amplim. Et Hippocrates in Libello de Flatibus, si tamen ille, auctor eius libri est, Ebrij, inquit, fiunt præsentium malorum obliviosi, ac futurorum bonorum fœcunda spe beantur. Nec prætermittendum est, quòd ad hanc

sententiam scripsit Senecalibro primo de Tranquillitate vitæ. Interdum, inquit, magnum dant vigorem convictus, & liberalior potio; nonnunquam & vsque ad ebrietatem veniendum, non vt mergat nos, sed vt deprimat curas. Eluit enim curas, & ab imo animum mouet, & vt morbis quibusdam, ita tristitiæ medetur. Libérque non ob licentiam linvini diction ab guæ dictus est inuentor vini, sed quia liberat servitio curarum animum. & asserit, vegetatque, & audaciorem in omnes conatus facit. Sed yt

> libertatis, ita vini salubris moderatio est, & Solonem, & Arcesilaum indulsisse vino credunt. Cato etiam vino laxabat animum, curis pu-

Cur inventor Ethnicu Li ber.

> blicis fatigatum. Sed nec sæpe faciendum est, ne animus malam consuetudinem ducat; & aliquando tamen in exultationem, libertatémque extrahendus, trissique sobrietas remouenda paulisper. Sic Seneca Ouznam porrò ex largiori lautiorique vini nonnunquam in conuiuis potuanimis hominum corporibusque vtilitates accidant, luculentam ex sen-A.Gelim, tentia Platonis, disputationem habet Gellius libro decimo quinto, capite secundo. Apparet igitur non sine causa, & idonea ratione Hebræos & Græcos epularem conuictum ex potando potissimum appellaffe.

VERS. 31.

#### Et post cibum & potum surgentes manè, iurauerunt sibi mutuò.

De multiplici nortunstate temporis ma-



R co conviuium illud vespere, aut nocte factum fuerat, & 49 insequenti mane pactum iureiurando initum & firmatum est:vtrumque profectò tempestiuè, & aptissimo tempore. Etenim agitandis conviuijs veipertinum, aut nocturnum tem-

pus;

pus; capiendis verò consiliis, & grauibus negotijs tractandis & exequendis maturinum est conuenientissimum. Itaque quod vulgo dictitant: De sero consissium, de mane consilium minime vulgarem habet sententiam; quippe cum veritate, simulque cum ratione ipsa congruentem. Tempus namque matutinum grauissimis rebus humanis iuxta diuinisque ritè meditandis & administrandis accommodatissimum est. Quis enim nescit hoc temporis peropportunum esse Orationi, & Meditationi rerum cœlestium?Idcirco Dauid Psalmo quinto: Ad te orabo Domine, & mane exandies vocem meam. & Plalmo lexagelimo lecundo: Memor fui tui super stratum meum: in matutinis meditabor in te. Et Psalmo octuagesimo septimo, Mane oratio mea praueniet te. Est item hoc tempus exercendæ iustitiæ, ac vindictæ malorum conueniens; idque se David observasse testatur Psalmo centesimo illis verbis: In matutino interficiebam omnes peccatores terra ve disperderem de ciuitate Domini omnes operantes iniquitatem. In hoc ipso tempore plerumque fit divina visitatio & consolatio hominum, sicut dixit Iob: Visitas eum diluculo, iuxta quod est illud Dauidis: Auditam fac mi Iob.7. hi mane misericordiam tuam, & c. Ad vesperum demorabitur sletus, & ad Psal. 142. matutinum latitia. In hoc autem tempore præcipuè verbum Dei à Pro- Pfal. 29. phetis prædicari solitum legimus in libris Prophetarum: in quibus scriptum est, Deum per suos Prophetas diluculo surrexisse ad docendum, præmonendum, corripiendum, & grauissimis comminationibus, deterrendum à sceleribus suis populum Hebrzum. At verò inter epulas & pocula, cum necanimus sui potens est, nec prudentis vlisus cogitationis capax, de grauissimis rebus consulta & decreta facere, barbarum prorsus & belluinum est, quodque tristes plerumque ac funestos habeat exitus. Talem fuisse Persarum morem, in veteribus historijs traditum est: quibus impendio magis placuisse, & certiora esse visa consilia, que ipsi agi- Perfiram. tauerant temulenti, quam quæ cœperant sobrij, vix crederet quis-Strabo. quam, nisi cum alij, tum grauis auctor in primis Strabo in libro xv. prodidisset.

Origenes persequens superiorem illam suam Allegoriam (quam nos supra enarrauimus ) de Philosophis ad Verbi Dei ac diuinæ legis ca- Allegoria Ori pessendam disciplinam venientibus; super isto conuiuio cum citasset hunc locum: Et fecit illis conuiuium magnum Isaae, & manducauerunt, & biberunt, ad hunc modum philosophatur: Certum est, quia qui ministrat verbum, sapientibus & insipientibus debitor est : quoniam igitur nunc conuiuium exhibetur sapientibus, ideireo dicitur, non paruum, sed magnum conuiuium esse factum. Ettu, fi non sis adhuc paruulus & lacte indigens, sed exercitatos deferas sensus, & eruditione plurima præmissa, ad intelligentiam verbi Dei capacior venias; Hebr. c. fiet etiam tibi conuiuium magnum. Non tibi olera, languidorum parabitur cibus, nec lacte nutrieris, quo paruuli nutriuntura sed faciet tibi minister verbi conuiuium magnum:loquetur tibisapientiam, quæ inter perfectos profertur: sapientiam Dei in mysterio abs- 1. Cor. 2.

conditam aperiet tibi, quam nemo principum huius fæculi cognouit,

Reuelabit se tibi Christus, in quo omnes thesauri sapientiæ & scientiæ Colosse: sunt absconditi. Faciet igitur tibi conuiuiu magnum, & ipse tecum epulabitur : si tamen non te inuenerit talem, vt dicat tibi quod Paulus dixit

Locus Proner bierum cap.8.

Corinthiis, primæ Corinthiorum 3. Non potui vobis loqui quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus; tanqua paruulis in Christo, lac vobis potu dedi. Erzo qui eruditos, & doctrinis exercitos sensus ad verbu Dei audiedu deferut, bonaque mente, sanaque fide accedut; istis fit magnu conuiuiu; cum istis epussaur ssac: & non solum epulatur, sed & surgens cum iuramento, eis pacem de futuris promittit. Vtinam & nos dignetur Deus magno illo conuiuio, quod apparasse dicitur Sapientia, Prouerbiorum cap. 8. Sapientia, inquit, iugulauit hostias suas, miscuit in cratere vinum suum, & misit servos suos, qui omnes quotquot invenerint, perducant ad conviuium suum. Tantum est vt nos ingressi conuiuium sapientiæ, non rursus deposita semel insipientiæatque impietatis indumenta resumamus: nec peccatis, quibus abluti & mundati sumus, iterum nos inquinemus ac fœdemus; sed in simplicitate & puritate cordis, recipiamus verbum Dei. quali fœcundissimum bonorum omnium semen, & diuinæ sapientiæ documentis & præceptis fidem & obsequium adhibeamus. Hactenus ex Origene.

33.

VERS. 32. Ecce autem venerunt in ipso die serui Isaac, annunciantes ei de puteo quem foderant, atque dicentes: Inuenimus aquã. Vnde appellauit eum Abundantiam: & nomen vrbi impositum est, Bersabee, vsque in præsentem diem.

Avro suprà in hoc ipso capite scriptum est, Isaac, vbi ascen- 👣 dit Bersabee, mandasse seruis suis, vt foderent puteum. Huius gitur fossionis putei, lætum successum venere serui illi nunciatum Isaac, dicentes: Inuenimus aquam. Aquam intellige, a-

S. Hieron.

bundantem, & quæ largissimum, ad satietatem vsque, hominibus pecoribusque potum præbere posset: idcirco enim appellauit Isaac eum puteum, Abundantiam, vel, vt Sanctus legit Hieronymus, saturitatem. Hoc autem tam lætum nuncium inuentæaquæ incidit in eum ipsum diem, quo Abimelech & Isaac de mutua beneuolentia, side, atque innocentia, iureiurando inuicem pacti lunt: & hoc lignificatur illis verbis: Ecce venerunt in ipso die serui Isaac, &c. Veruntamen hæc Mosis verba tres excitat quæstinculas. Prima quæstio est, An hic puteus sit idem, atque is quem Abraham in eisdem illis locis foderat; & de quo sibi per vim à Philistæis erepto expostulauit cum rege Abimelec. Sic enim supra legimus Genes.

Tres quaftiucula.

Caietanus.

21. Et increpuit Abraham Abimelech propter puteum Aqua : quem vi abstulerant serui eius. Caietanus & Thostatus censent, fuisse eundéipsu puteu, Thostatus, quia omnia quæ tam hîc, quàm illic dicuntur, in vnum & eundé illu puteu probè competunt. Quorum tamen opinationi videtur illud contrarium, quòd

quòd illic appellatur Puteus iuramenti; hîc autem nominatur Puteus abundantiæ, vel saturitatis. Sed hoc non magni negotij est expedire: nihil enim prohibet eadem rem diuersis appellare nominibus, ob diuersa quæ circa eam acciderunt. Illic propter iusiuradum inter Abimelech & Abraham ibi factum, dictus est Puteus iuramenti: hîc autem, propter copiam inuentæ aquæ, appellatus est Puteus abundantiæ, vel saturitatis. Neque illud obstat, quòd iam ille Puteus erat factus, serui autem Isaac videntur fodisse nouum puteum: repetendum enim memoria est, quod paulò superius in hoc capite dixit Moles; Philistxos post mortem Abraha, obstruxisse puteos olim factos à seruis Abrahæ. Vnum ergo quempiam de istis puteis refoderunt serui Isaac, & ingentem aquæ scaturiginem inuenerunt.

Altera quæstio est, An quæ in hoc loco nominatur Bersabee, & quæ Secuida quast. Genesis cap. 21. nomine eodem appellatur, sit idem locus. Non enim videtur esse idem, quia hîc nominatur vrbs, illic verò tantum vocatur locus, & non vrbs. Sed hoc, leue ac nihili est; nomen enim loci, adeò late, pater, vt etiam vrbes significatione sua comprehendat. Illud fortius est: cùm iam id nominis ante centum annos, imposuisset ei loco Abraham: quorsum Isaac, si fuisset eadem vrbs, iterum nomen idem ei diceretur hoc loco imposuisse? Soluit hoc Thostatus, dicens, non esse inusitatum, sapius eidem rei nomen idem imponere diuersis temporibus, & ob diuersa eius rei accidentia: quemadmodum Patriarchæ Iacob diuinitus impositum est idem nomen Israel bis; semel, cùm luctatus est cum Angelo, Genel.cap. 3 2. iterum autem, cum rediens ex Melopotamia, venit in locum Bethel, Genes. 35. Quanquam nec hic dicitur Isaac imposuisse istud nomen, nec illic Abraham. Sed vtrobique dicitur, suisse tale nomen impositum ob ea quæ ibi acciderant vtrique Patriarchæ. De huius vrbis appellatione, litu, & lorte, liue tribu diximus in tertio Tomo luper caput 21. Numero 23. In exordio capitis 29. libri Iosue hæc vrbs dupliciter vocatur, & Bersabee, & Sabee, & vtrumque nomen i uctim ponitur. Esse autem duo illa nomina eiusdem vrbis, peruincit summa tredecim vrbium ibi facta: si enim duæ fuissent vrbes, non tredecim, sed quatuordecim numerari necesse esset; & in primo Paralipomenon capite 4. alterum istorum nominum, vt superuacaneum, omittitur. Propterea verò illic duo esse scripta nomina eiusdem vrbis existimat Rabbi Isaias, ve in memoriam celebris illius putei rediremus, apud quem fædus percuffit Abraham cum Abimelech: quæ res & vrbi, & Puteo nomen dedit:vocatus enim est Bersabee, id est, Puteus iuramenti, vel Puteus septem, agnorum videlicet, quos Abimelecho selectos dedit Abraham, yt dictum est Genes.21.

Tertiam quæstionem mouet Latina lectio huius loci, quæstic habet: Tert. quastio. Unde appellauit eum, Abundantiam. Siquidem quæ in hoc loco est Hebræa vox [Sciungha] non fignificat Abundantiam, vel vt legit Sanctus Hieronymus, Saturitatem, sed instrurádum. Et qui se fideliter ex Hebræo interpretari putant, ita vertunt & exponunt: aut certè verbum ipsum He-

S. Hicronym .

Caietanas. bræum retinent, vt Pagninus & Chaldaica interpretatio. Caietanus tribus argumentis probans italegi debere, sic ait : Quod legitur : Vocanit eum Abandantiam, iuxta Hebræum habetur : Vocanit ipsum Iuramentum. Hoc enim nomen quadrat, tu Hebraice dictioni; tumeuentui, qui illo die fuit, id est, Iuramento facto inter Abimelech & Isaac; tum etiam suprà dictis; quia Isaac nominauit puteos restauratos, issdem nominibus, quibus nominati fuerant à patre suo Abraham. Constat enim ex capite 21. Genesis, Abraham puteum quem ibi habebat, nominasse puteum iuraméti. Sic Caietanus. Sed Beatus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim super hunc locum , primò, quasi obiter & obliquè carpit lectionem huius loci, quæ est apud Septuaginta Interpretes, qui locu hunc ita reddiderunt : Venerunt pueri Isaac dicentes, Non inuenimus aquam : & vocauit nomen eius Iuramentum. Deinde translationem suam defendens, rationem exponit, cur verterit Saturitatem. Sunt autem hæc Hieronymi verba: Nescio quomodo in Septuaginta Interpretibus habeatur, pueros Isaac nunciasse ei se non inuenisse aquam, & ideo vocatum esse puteum illum, Iuramentum. Quæ enim etymologia est, propterea vocari Iuramentum, quòd aquam non inuenissent? È contrario in Hebræo, cui interpretationi Aquila consentit & Symmachus, hoc significatur, quòd inuenerint aquam, & proptetea appellatus sit puteus ipse Saturitas, & vocata Ciuitas, Bersabea, hoc est, Puteus Saturitatis. Licet enim suprà Gen. 21. ex vocabulo Iuramenti, siue ex septenario ouium numero, quod [Sabe] dicitur, asseruimus [Ber-Sabe] appellatum: tamen nunc ex eo quòd aqua inuenta est, Isaac, ad nomen Ciuitatis, quæ ita priùs vocabatur, alludens, declinauit paululum litteram, & prostridulo Hebræorum [Sin]à quo [Scabe] incipitur, Græcum figma, id est, Hebræum [Samech] posuit. Alioquin & iuxta allegoriæ legem post tantos puteos in fine virtutum, nequaquam congruit, vt Isaac aquam non repererit. Hæc Hieronymus.Lectionem huius loci, secundum Septuaginta Interpretes, quá Hie-

Lippomanses in Catena in Genesim.

dat August.quæst.79.in Genesim. Lippomanus paulò subtiliùs enucleatiusque super hac ipsa re disseres, 54 Notandum,inquit,[Scebaa]fiue[Sciungha]cum puncto[Sibôlet]fignificare septem, & quando est generis masculini, tunc scribitur cum [He]in fine; cùm autem est generis fæminini, fine [He]scribitur. Dictio etiam [Sceuungha]siue[Sciuangh]à verbo[Sauang]quod est, lurare, descendens, significat Iuramentum, sed quia eisdem litteris radicalibus scributur, accipitur [Sciugha] pro [Sceuungha] hoc est, septé, pro, Iuramento. Dictio verò Sauangh siue [Souoangh] cum pucto Scibôlet, à verbo [Subaa] quod est saturare& replere, descédit,& significat saturitatem, vel abudantia. Verum quia in præsenti loco [Sceuangh]scriptum est, idcirco pleriq; reddiderunt: Et vocauit eum Iuramentum, & sic verterunt Septuazinta. Videtur autem Beatus Hieronymus legisse Sabaa cum púcto [Scibôlet]& ideò Abundantiam vel Saturitatem reddidisse. Quoniam igitur vno & eodem die, & iuramentum factum est inter Palæstinos, & Haac:

ronymus proxime dictisverbis reprehendit, vide quemadmodum defen-

Digitized by Google

Isaac; & nunciatum est de puteo aquam habente, ideo vrbi nomen impositum est, Bersabee, vtrumque scilicet, vno eo nomine complectens, & puteum, & iusiurandum. sic Lippomanus. Lippomani sententia non displicet: præsertim cum Hebræi quoque magistri hoc loco scribant, hanc vocem, quibus punctis nunc legitur, significare septé, sed esse [Sceuagh] septem pro Sceuungha iusiurandum: cum alioquin litteræ consonantes & radicales quæ appellantur, vtrobique fint eædem. Quinetiam addi potest, quod plerique Rabbini docent, verbum nisiuangh iurare, & nomen [Sceuunga]iusiurandum, à voce [Sciuangh]id est, septem, esse deductam, quod Iusiurandum non nisi septem, hoc est, multis, grauibúsque causis & testibus adhibendum sit. Atque hinc etiam vocem [Sauangh]id est, saturitatem seu abundantiam, nonnulli deriuatam volunt; quòd, septem, sit numerus multitudinis, & pro multis indefinite vsurpetur. At S. Hieronymus secutus videtur id, quo hac in re magis præcipuum, ac probabile videbatur, hoc est puteum, proprer aquæ copiam inuentam, ita potissimum nuncupatum; quanquam nihil impedit, quo minus Isaac ad iusiurandum quoque, aliqua ratione respexerit.

Esau verò quadragenarius duxit vxores duas, sudith filiam Vers. 34. Beeri Hethæi, & Basemath filiam Elon eiusdem loci: quæ 35. ambæ offenderunt animum Isaac, & Rebeccæ.

VPERIORIBUS sermo hic continuandus est (ait Ruper-Rupertus. l tus libro 7. Commentariorum in Genesim cap. 12. ) vbi ditum est: Et abiit paruipendens quòd primogenita vendidisset.

Et ecce etiam hîc degeneratio Esau iam supplantati, & adhuc supplantandi denotatur, qui magis ac magis declinando, minori fratri locum fecit, vt magis ac magis imminens teneret plantam eius. Nam quemadinodum antea, propter escam, primogenita sua vendiderat, ita & nunc per concupiscentias suas, ducens vxores alienigenas, animam Isaac, & Rebeccæ offendit, quia benedictionem seminis Abrahæ contempsit. Si enim secundum illam benedictionem filios generare optasset, nequanquam duxisset vxores de filiabus eorum, quos & pater suus improbasset,& auus Abraham vitandos iudicasset, & propter quos matrem suã Rebeccam vitæ suæ tæderet. At ille & horum iudicium contempsit, nec Dei promissiones curauit; videlicet affinitate hominum habitatorum eius terræ honoratum, & inclytum se posse sieri credens, magis quam ope, vel gratia Dei. Vnde, & nomina cognationis eximia prælens (criptura non omilit : nam Iudith interpretatur Laudans: Beeri Putei mei: Balemath in nominibus: Elon, Roboreus sine quercus. Ipsis igitur nominibus manifeste coargui videtur, quod laudari, & sine Deo ditari, & nominatus esse, & in terra roborari appetens, peccatorum se affinitatibus immer

Digitized by Google

immerserit, super quos meritò irruat formido, & pauor, secundum nomé Hethei, quod significat fortitudinem, of pauorem. Qui ergo intus à gratia Dei excidit, meritò foris quoque reprobatus est, & benedictione priuatus, quod protinus sequens proxime narratio declarabit. Hæc Rupertus. Caietanus tamen putat, Esau duxisse illas vxores, non planè renitente ac Caietanus. repugnante Isaac, sed (quamuis id ei displiceret) conniuente, atque indulgente filij cupiditati. Huius rei signum esse no obscurum existimat, quòd post rale conjugium eum dilexerit, & venationibus eius delectatus sit, ac denique benedicere ei volucrit quasi primogenito filio.

S.Chryfestom.

Sanctus Chrysostomus homilia 53. in Genesim ait signanter decla-56 ratam hîc ætatem Elau,cum dicitur fuisse eum quadraginta annoru, quo intelligeretur fuille tunc Isaac in profundissima senectute, nempe centesimum iam annum agentem, siquidem sexagenarius erat cum genuit Esau, & Iacob, vt suprà dictum est Genes, cap. 25. deinde ne mirum videretur quod mox narrat Moles initio sequentis capitis, caligasse Isaac præsenio. Sedenim neutrum hoc Chrysostomi dictum probabile videtur. Etenim cum Isaac vixerit centum octoginta annos, vt dicitur Genes. 35.e rat tunc centenarius, paulò plus dimidium ætatis suæ transgressus: non igitur erat in profundissima senectute; sicut nunc, quia vita hominis ferè determinatur septuaginta annis, qui agit quinquagesimum annum, is verè dici non potest deuenisse in profundissimam senectutem: Putat præterea Chrysostomus, post illud coniugium Esau, statim contigisse, quod narratur subsequéti capite vigesimo septimo, quod longè secus est: nam post coniugium Esau annis triginta septem, accidit, quod sequenti capite memoratur; eratque tum Esau septuaginta septem annorú, Isaac verò centum triginta septem; quod nos certissimis rationibus addicemus, vbi ventum erit ad eum locum.

Lapfes Tho-State circa tem fily Noc.

Thostatus arbitratur, hoc ipso anno quadragesimo Esau, & centesimo 57 Isaac mortuum esse Sem filium. Noe, quem Hebræi censent suisse alio pus mortu se nomine appellatum Melchiledech, sacerdotem Dei altissimi, de quo scriptum suprà est, Genes. 14. At enim manifeste Thostatus in ratione temporum falsus est, non opinor, per inscitiam Chronologiæ, sed per quandam incuriam, atque incogitantiam, quæ, vel doctissimis viris interdum obrepit. Mors enim Patriarchæ Sem, non in quadragesimum annum Esau, vel centesimum Isaac incurrit, sed in illius quinquagesimu, huius ve rò centesimum decimum. Si quidem Sem biennio post Diluuium genuit Arphaxad, & post eius ortum, vixit quingentis annis, id est, quingentis duobus post Diluuium, vt traditur Genes. 11. At verò à Diluuio, vsq; ad centelimum annum Isaac, siue quadrage simum Esau, numerantur anni duntaxat quadringenti nonaginta duo: quorum annorum ratio ita subducitur: à Diluuio vsque ad ortum Abrahæ anni ducenti nonaginta duo, Genes. 11. hinc vsque ad ortum Isaac, centum anni: Abraham enim centenarius erat, cùm genuit Isaac, Ge. 21. hinc vsque ad quadragesimum annum Esau, qui est idem, at que centesimus annus ætatis Isaac, anni fluxerunt centum: ex his omuibus conficitur, quam dixi, fumma annorum

quadringentorum nonaginta duorum post Diluuium. Atqui Sem morruus est quingentesimo secundo anno post Diluuium. Genes, 11.

Que amba offenderunt animum Isaac, & Rebecca. Hebræa sonant ad verbum eas fuisse amaras, vel exacerbantes spiritum Isaac, & Rebecca, vel, vt habent Septuaginta, cum illis contendentes, & altercantes. His porrò verbis notatur earum mulierum aduerfus Isaac, & Rebeccă irreuerentia, petulantia, procacitas, & contumacia. Videtur itaque offensio Isaac, & Re becca accidisse, ob impietatem, quòd more illius gentis, dedita essent Idololatriæ. Certè hoc expressit Thargus Hierosolymitanus his verbis: Et fuerunt rebelles,& inflato animo, colentes Idola, nec recipientes do&ri- Thargus Hienam, neque ab Isac, neque à Rebecca. Enimuero lex ipsa naturalis iubet, refolymitanus & recta ratio docet, probulque gétium mos, & vsus monet, virum & vxorem ita socrus, & soceri reuerentes, obseruantésque, atque obsequentes erga socerum, esse oportere, vt parentum suorum. Hoc secutus Aristoteles sub finem libri secundi Oeconomicorum, de ea re sic præcipit: studeant primò vir & sam esse aporvxor curam omnem parentibus exhibere: vir quidem vxoris parentibus Ariftoteles. non minus quam proprijs, vxor autem, viri. Idque comprobat auctorita te Homeri, inducentis Helenam ingenti reuerentia & verecundia allo- Homeras. quentem socerum suum Priamum huiuscemodi verbis:

O metuende mihi semper, sempérque tremende Care focer.

Egregia Ruperti disputatio, omnem huius Capitis historiam pulcherrimo tractatu allegorico explicantis.

RIPARTITA est huius capitis historia, quam Rupertus Abbas lib.7. Commen.in Genes.c.8. commodissime aptauit ad tria tempora, siue tres legis Euangelicæ, atque Ecclesiæ L'Aristianæstatus. Prima pars huius historiæ narrat, Isaac ex

terra Chanaan, ob famem, transmigrasse ad Regem Abimelech in terram Philistinorum: & metu mortis, ob pulchritudinem vxoris dissimulasse coiugium Rebeccæ, appellando eam fororem fuam; cúmque in ea terra feminasset, centuplum messuisse, maiorémque in modum esse locupletatum. Hoc Rupertus applicat ad translationem Euangelicæ prædicationis à Iudæis eam auersantibus, atque repellentibus ad Gentes, incredibili multitudine, ingentíque gaudio eam accipientibus: apud quas mirabiliter vbique terrarum, ac gentium, Ecclesia Christi propagata est. In altera historiæ huius parte memoratur inuidia, & insectatio Philistinorum aduersus Isaac, ob eius opulentiam, & prosperitatem, tum expellendo eum ex terra sua, tum puteos eius partim obstruendo, partimque per iurgia, & vim auferendo. Quare præclarè Rupertus docet, præfigurata esle ingenia, mores, studia, & conatus Hæreticorum, quoquo modo insectantium, & vexantium, & profligare conantium Catholicos. Tertia pars huius historiæ commemorat, Regem & Principes Philistinorum, partim ductos

Comm.in Gen. Tom. 4.

pœnitentia inhumanitatis, & crudelitatis, qua vsi fuerant aduersus Isaac virum innocentem:partim metu perculsos opulentiæ, ac potentiæ Isaac, sed maxime divini præsidij, & gratiæ, qua protegi eum, & munici cernebant, vltro adijsse ad ipsum, eiúsque amititiam expetijsse, & fædus cum eo sancire voluisse. Hoc porrò pulcherrimè accommodat Rupertus ad extre mum sanctæ Ecclesiæ, atque adeo ipsius Mundi statum. Tunc enim, etia Iudæi ad Christum convertentur, & vnà cum gentibus, vni Christo seruient, fiétque vnum omnium Ouile, vnúsque Pastor. Atque hæc est ferme totius disputationis Ruperti sententia.

In primam ria allegoria Super transmigratione nanau adPhi listinos.

Domini.

Pradicatores Enangely tan

Cererum, quoniam ipla Ruperti verba, mirificæ cuiuldam pietaris, & 90 partem histo- spiritalis dulcedinis, & varietatis doctrinz, tam sacrz, quam Ecclesiasticz referta sunt, visum nobis est, ea distincte in hoc loco iuxta tres illas, quas diximus historiæ partes commemorare: Rupertus igitur ad hunc modum Isaac ex Cha disputat. Orta fame, post ea sterilitatem, que acciderat in diebus Abraha, abut Isaac ad Abimelech regem Palestinorum in Gerara. Postquam Esau vendidit primogenita, id est, Iudaicus populus abijciens à se Christum, cœlesti se hæreditate priuauit, orta est Christo, & Apostolis sames inter Iudæos; illam dico famem, de qua prophetatum erat psalmo 58. Convertentur ad vesperam,& famem patientur, ve canes circuibunt ciuitatem : ipsi verò dispergentur ad manducandum. Etenim egregij illi canes, Apostolos dico, aliosquam Canes que Euangelij prædicatores, de quibus prædictum fuerat psalmo 67. Lingua canum tuorum ex inimicis ab ipso; non inueniebant copiam escarum apud inimicos Christi Iudæos, ex quibus & ipsi secundum carnem erant: paucos enim ex iplis manducare, id est convertere, & sibimet incorporare poterant. Quocirca Petro esurienti, quia de Iudaismo parum comederat, ostensum, atque præceptum est, vt Gentes apprehenderet, & manducaret, vt dicitur Actorum 10. Ex eo igitur tempore, qui famem patiebantur, dispersi sunt ad manducandum, & conquerentes, ac dolentes quòd non esfent saturati in Iudæa, dicebant Iudæis Act. 1 3. Vobis quidem primum loqui verbum Dei oportebat:sed quia repulistis illud, & indignos vos iudicastis aterna vita, ecce conuertimur ad Gentes. Abijt igitur Isaac in Gerara ad Regé Abimelech in terram Philistinorum, abijt Christus inquam ad gentes, ascendens super equos suos, prædicatores scilicet suos, de quibus vrique scriptum est Habacuc 3. Qui ascendit super equos tuos, & quadriga tua saluatio. Et peregrinari cœpit in Gerata, id est, in Gentibus, quas antea nesciebat. Erat auté Gerara metropolis Philistinoru, quòd interpretatur [ ruentiu] fignificatque Roma, fiue Romanoru Imperiu, caput quonda pereuntiu. Nomen verò Abimelech, exponitur [Pater meus Rex] vel [Patris mei regnum quo significatur multitudo Gentium in Christum credentiu: non quòd antea tales essent, sed quia post acceptam Christi fidem & legem, tales fuerint, vt rectè tali nomine appellari possent. Interrogatus à viris loc i Ad Hebr. 11. illius super vxore sua, dixit, Soror mea est: timuerat enim prositeri quod sibi esset sociata coniugio, reputans ne interficerent eum propter pulchritudinem illisse. Sic planèvrgente persecutione, fideles timebant palàm euangelicam celebrare gratiam: & in latibulis se continentes, tractabant, vr poterát religionem Christi

Digitized by Google

Christianam, egentes, angustiati, afflicti, in solitudinibus errantes, in mótibus, in speluncis, in cauernis terræ. Sed, & illuc vsque perscrutatus est illos, quia eis dignus non erat mundus. Vnde sequitur: Cum pertransissent dies plurimi, prospiciens Abimelech per fenestram, vidit eum iocantem cum Rebecca vxore sua. Baptizantes namque-clam in cryptis, & Cometeriis Martyrum, & cetera celebrantes, vt poterant fidei sacramenta, qua pro ioco erant Sapientibus mundi, quorum sapientiam Deus stultam fecit, 1,44 Cor.s. persæpe deprehenderunt eos, & ad publicum auditorium pertraxerunt. Tandem & ipsi terreni principes iugum Christi susceperunt; & eius, quam priùs impugnabant, euangelicæ fidei, & Christianæ religionis defensores esse cœperunt : & idcircò protinus subditur : Precepisque populo dicens: Qui tetigerit hominus huius vxorem, morte moriatur. Nempè primus omnium Constantinus lege edixit, quid pateretur quisquis Christianis esset molestus. Atque ex eo tempore, tam gladio Principum, quam verbo Sacerdotum, Christiana religio defensatur. Seuit autem Isaac in terra illa, & inuenit in anno illo centuplum, &c. Serere, pacati & quieti temporis est, vix enim, aut nunquam tempore belli, terra bene culta seritur, præsertim verò ita, vt semen in messe centuplicetur. Ergo per sationem Isaac, cuius centupla messe locupletatus est, proficiens, & succresces, & valde magniheatus, illa rectè intelligitur magnificentia nominis Christi, qua in pace Ecclesia, nomé eius dilatatu, & multiplicatum est semine verbi Dei, cum facerdotali auctoritate, concurrente potestate imperiali: scilicet, vt liceret operariis Euangelicis exire ad seminandum, & non liceret aduersariis Christi, latissimum totius orbis, erroribus suis vindicare, agrum.

Sequitur altera pars historiæ de inuidia, & insectatione, ac vexatione, quam Isaac passus est à Philistinis: super quo ita disserit Rupertus: Ob boc inuidentes ei Philistini,omnes puteos, quos foderant serui patris illius Abraham,illo tempore obstruxerunt,implentes humo : in tantum, vt ipse Abimelech Allegoria sudiceret ad Isaac: Recede à nobis, quoniam potentior nobis factus es valde. Post- per altera par quam magnificentia Nominis Christi Romanum etiam cœpit Impe- te historia de rium, & Idola contempta sunt; Inuidia suborta est Hæreticorum: per xatibus ssac, quos Diabolus, quia non poterat vi persecutionis extirpare Euangelium, id est Haretiveritatem corrumpere conatus est scripturarum. Bene igitur, postquam cis Catholico magnus factus est Isaac, Philistini inuidentes, puteos patris illius obstruxerunt, implentes humo. Nam putei, quos foderunt serui Patris Christi, Dei, omnes Scripturæ sanctæ sunt, quas codiderunt Moyses, & Prophetæ,& Apostoli, serui Dei. Hos puteos scripturarum Hæretici ita nonnunquam obturarut, quantu in iplis fuit, vt non facile inueniri pollet ab omnibus, vbinam esset doctrina veritatis. In tantum verò aucta est inuida Hareticorú vis, vt Regú quoq;, & Imperatorú corda obtineret, eorúmq; gladiis vtens, penè atrocius quam Gentiliu furor, in Christianos desæuiret. Porrò quod dicit Abimelech: Quia potentior nobis factus es, etia iuxta hunc intelle&ú allegoricum veram habet sententiá. Etenim terreno Imperio potentius factum est in Gentibus cœleste Imperium:in tantú vt feros Principes, & barbaras nationes, quas Imperatorú gladius no attingit,

Nati. Apost. Petri, O' Pan-

lica doctrina.

Romani Imperij dominentur Cæsares. Quamuis enim (vt dixit Beatus B. Leo fer. t. in Leo) multis aucta victorijs Roma, ius Imperij sui terra marique protulerit; minus tamen est, quòd illi bellicus labor subdidit, quàm quod pax Christiana subjecit. Et ille discedens, vt veniret ad torrentem Gerara, &c. Ab Hæreticis discedit Christus: nihil enim illi cum Deo, nihil cum Christo, nihil cum Spiritu Sancto operantur: sed totum, quicquid illorum est. Diaboli est, & Diabolo relinquitur. Venit autem Christus ad torrentem. id est ad veros tractatores Scripturarum proficiscitur, ad eos;qui de cælo imbrem expectant, quem & accipientes, in magnum excrescunt sapien-In omni tem- tix torrentem.Rurfus fodit alios puteos , quos foderant ferui patris Isaac , & pore cotra no- quos illo mortuo, olim obstruxerant Philistini. Semper enim cum noua qua-Mas emergeres cumque hæresis exurgit, præstò etiam Christus adest, & de suis aliquos stus excitanis præparat, scientia, & sermone ornatos, qui stare valeant aduersus loquaces monos Dollo- Hæreticos, & pura veritate Scripturarum, sitientes potare paruulos. Apres, & propu- pellauitque eos eisdem nominibus, quibus pater eius ante appellauerat. Id est. gnatorescatho cadem veritate, eodemque Spiritu veritatis fecit eos intelligere Scripturas, quo Spiritu auctores illarum, quos Deus Pater ante aduentum Christi filij sui præmiserat, & quos ipsi Filio dederat, scripserunt eas. Foderuntque in torrente, & repererunt aquam viuam. Sed & ibi iurgium fuit pastorum Gerara aduersus pastores Isaac, dicentium: Nostra est aqua. Quos foderant puteos serui Abrahæ, illos Philistini replentes obturauerunt: quos autem foderunt serui Isaac, non quidem illi obturauerunt eos , sed pro illis iurgati sunt, & contenderunt. Sic profecto Hæretici sacras Scripturas, quæ magna ex parte ante aduentum Christi conscriptæ sunt, terrenis sensibus suis obturauerunt: quæ autem post passionem & resurrectionem Christi Sacramenta viuæ aquæ, id est, charismata Spiritus Sancti data sunt, non quidem obstruxerunt, sed pro illis contéderunt dicentes: Nostra est aqua: Quod est dicere, nostra Sacramenta, vera sunt Sacramenta: nos quod damus, Sanctum est, vitale, & viuificum est: Apud nos solos Ecclesia est. Hoc dicentes, mentiuntur Heretici: non enim in angulo vno terræ, vel in parte cuiulquam Hæresiarchæ conclusa, vel coangustata, sed in omnes gentes diffusa credi debet Ecclesia, iuxta id quod Filio suo promisit Deus Pater, loquens per Prophetam Psalmo secundo, Postula à me, & dabo tibi Gentes hareditatem tuam, & possessionem tuam terminos terra. Sunt autem putoi tres, quos serui huius Isaac foderunt. Namque inter alia, tria sunt Spiritus Sancti charismata, Baptismus scilicet, & impositio manuum, & Renouatio cunctorum in generali resurrectione mortuorum : sicut & Dauid in typum Christi & Ecclesiæ ter vn dus est Rex. Et pro duobus quidem puteis altercatio fuit inter pastores Isaac, & Philistinos, pro tertio verò puteo n on est facta contentio: quia licet de Baptismo, & de Impositione manuum rixentur nunc Hæretici cum Catholicis: vbi tamen vniuersali regeneratione,immutatio hominum facta erit, rixari non poterunt, contendere non audebunt. Itaque vocanu nomen eius Latitudo, dicens: Nunc di latauit me Dominus, & fecit crescere super terram. Denique inter calumnias, 1 & ini

& inimicitias dilatatur nomen Christi, & ipsis aduersantibus clarescit magis,& propagatur Ecclesia eius,& Dei gloria super omnem terram ma-

gnificatur.

Restat tertia, & postrema historiæ huius pars de ascensu Isaac in vrbe Alegoria su-Bersabee, & Dei apparitione in eo loco facta; & item de fœdere, & iureiurando inter Isaac, & Regem Abimelech facto, & de conuiuio quod huisse historie Regi præbuit Isaac. Quam historiam Rupertus, allegoricam disputatio- de futura in nem suam pertexens, & ad extremum perducens, ita pertractat: Ascendit fine mundi Iu Isaac ex illo loco in Bersabee : vbi appuruit ei Dominus in ipsa nocte, ego sum daoru, de Ge-Deus Abraham patristui, & c. Futurum hoc est in fine seculi, vt sopitis cu- sione ad fide, Ctis iurgijs,tam Iudzorum,quàm Hzreticorum, ascendat,& altare suum 🛷 cultum, 🌝 ædificet Christus, vbi nunc non est,& fodiat puteum abundantiæ, seu sa- obsequium turitatis reliquiis Israël, vt bibant aquam viuam Scripturarum: simulque Christi. Iudzi, & Gentiles cum Christo fædus inibunt. Fecit ergo eis conninium. Et post cibum, & potum surgentes manè, iurauerunt sibi mutuò : dimisit que eos Isaac in domum suam pacifice. Cum foedus inierint nouissimum, faciet illis conuiuium Christus in regno Patris sui, & vnumquemq; dimittet in locum suum, id est, retribuet vnicuique secundum opus & meritum proprium, locumque; & mansionem in cœlis, cuiusque meritis condignam Ioan.14. assignabit; in domo enim Patris eius, mansiones multa sunt. Ecce autem venerunt in ipfo die ferui Ifaac dicentes : Inuenimus aquam : vnde appellauit eum Abundantiam: & nomen vrbi impositum est Bersabee vsque in prasentem die. Finis omnium quæ de Isaac sunt , gratulatio est dicentium : Inuenimus aquam, & rectè. Nam in ipso die quo complebuntur omnia, quæ de Chri- 1041, 4. sto sunt, laus, & gratiarum actio personabit, dicentium: Per te Christe, inuenimus fontem aquæ viuæ salientis in vitam æternam. Ciuitas ergo aquarum viuentium, id est, electorum omnium beata societas, puteus saturitatis, siue abundantiæ vocatur, completo videlicet quod ei Dauid im- Pfal. 121. precatus est dicens: Fiat pax in virtute tua, & abundantia in turribus tuis: & alio loco: Inebriabuntur ab obertate domus tua, & torrente voluptatis tua potabis eos. Apud te est sons vita. Et allegorica quidem super historiam hu- Psal. 15. ius Capitis Ruperti disputatio hactenus procedit.

Hunc ego tractatum allegoricum Ruperti, propterea maximè probo. & commemorare hîc volui, quòd in eo leges ritè allegorizandi sacram Scripturam exactè seruentur omnes. Non enim allegorizantur verba, vt non pauci faciunt, sed res gestæ, vnde solum ducitur & conficitur allegoria. Nec ex universitate alicuius historiæ, una tantum pars eius in allegoriam trahitur, sed omnes historiæ partes, continenter, servata consequen- allegorizadi. tia,& conuenientia,ad figurandas res in nouo Testamento gerendas,com modissimè aptantur. Et fundamentum allegoriæ est, non vulgaris, aut leuis, sed egregia, & nobilis in veteri testamento historia: Id verò ad quod 🔌 figurandum applicatur, res est in nouo testamento, apprimè memorabilis,& plenam dignitatis, atque vtilitatis doctrinam continens.



# BENEDICTI

# PERERII COM-

MENTARIA

SVPER

CAPVT VIGESIMVMSEPTIMVM GENESIS.

ARGVMENTVM.

Iacob per habitus, verborúmque simulationem, paternam benedictionem occupauit, atque obtinuit.



ENVIT autem Isac, & caligauerunt oculi eius, & videre non poterat: vocauitque Esau filium suum maiorem, & dixit ei: Fili mi? Qui respondit: Adsum. Cui Pater: vides, inquit, quòd senuerim, & ignorem diem mortis mex. Sume arma tua, pharetram, & arcum, & egredere

forâs: cúmque venatu aliquid apprehenderis, Fac mihi inde pulmentum sicut velle me nosti, & asser, vt comedam, & benedicat tibi anima mea antequam moriar: Quod cùm audisset Rebecca, & ille abiisset in agrum, vt iussionem Patris impleret, dixit filio suo Iacob: Audiui patrem tuum loquentem

7 cum Esau fratre tuo, & dicentem ei : Affer mihi de venatione tua,& fac cibos, vt comedam, & benedicam tibi coram Do-

8 mino antequam moriar. Nunc ergo fili mi, acquiesce consiliis

COMMENT. IN GEN. CAP. XXVII. meis: & pergens ad gregem affer mihi duos hoodos optimos, 9 vt faciam ex eis escas patri tuo; quibus libenter vescitur:quas 10 cum intuleris,& comederit, benedicat tibi priusquam moria- 11 tur. Cui ille respondit: Nosti quòd Esau frater meus homo pi- 12 losus sit, & ego læuis; Si atttectauerit me pater meus, & senserit, timeo ne putet me sibi voluisse illudere, & inducam su- 12 per me maledictionem pro benedictione. Ad quem mater: In 14 me sit, ait, ista maledictio, fili mi: tantum audi vocem meam, & pergens, affer quæ dixi, Abiit, & attulit, dedít que matri. Parauit illa cibos, sicut velle nouerat patrem illius. Et vestibus 15 Esau valde bonis, quas apud se habebat domi, induit eum:pel-16 liculasq hoedorum circumdedit manibus, & colli nuda protexit. Deditque pulmentum, & panes, quos coxerat, tradidit. 17 Quibus illatis dixit:Pater mi? At ille respondit:Audio: Quis 18 es tu fili mi ? Dixítq; Iacob, ego sum primogenitus tuus Esau: feci sicut præcepisti mihi: Surge, sede, & comede de venatione mea, vt benedicat mihi anima tua. Rursúmque Isaac ad fi-20 lium suum: quomodo, inquit, tam citò inuenire potuisti, fili mi? Qui respondit: Voluntas Dei suit, vt citò occurreret quod voleba, Dixítq; Isaac; Accede huc, vt tanqua te fili mi, & probế vtrum tu sis silius meus Esau, an non. Accessit ille ad Patré, & palpato eo, dixit Isaac: Vox quide vox Iacob est: Sed manus, manus sunt Esau. Et non cognouit eum, quia pilosa manus similitudinem maioris expresserant. Benedicens ergo illi, 24 ait: Tu es filius meus Esau? Respondit, ego sum. At ille: Affer mihi, inquit, cibos de venatione tua, fili mi, vt benenedicat tibi anima mea. Quos cum oblatos comedisset, obtulit ei etiam vinum, quo hausto, dixit ad eum: Accede ad me, & da mihi 26 osculum, fili mi. Accessit, & osculatus est eum. Statimque vt 27 sensit vestimentoru illius fragrantiam, benedicens illi, ait, Ecce odor filij mei, sicut odor agri pleni : cui benedixit Dominus. Det tibi Deus de rore cœli, & de pinguedine terræ abun-29 dățiă frumeți, & vini. Et seruiat tibi populi, & adoret te tribus: esto dominus fratrum tuorum; & incuruetur ante te filij matris tuæ, qui maledixerit tibi, sit ille maledictus: & qui bene- 30 dixerit tibi, benedictionibus repleatur. Vix Isaac sermonem 31 impleuerat: & egresso Iacob foras, venit Esau, coctósque de venatione cibos, intulit patri, dicens: Surge pater mi, & comede

mede de venatione filij tui:vt benedicat mihi anima tua. 32 Dixítque illi Isaac: Quis es tu? Qui respondit: ego sum filius 33 tuus primogenitus Esau. Expauit Isaac stupore vehementi: & vltra quàm credi potest, admirans ait: Quis igitur ille est, qui dudum captam venationem attulit mihi,& comedi ex omnibus priùs qua tu venires? benedixítq; ei, & erit benedictus. Auditis Esau sermonibus patris, irrugiit clamore magno, & coster natus, ait: Benedic etia & mihi, pater mi. Qui ait: Venit germanus tuus fraudulenter, & accepit benedictionem tua. At ille subiunxit: Iustè vocatum est nomem eius Iacob: supplantauit enim me en altera vice: primogenita mea ante tulit, & nunc secudò surripuit benedictionem meam. Rursumque ad patrem: Numquid non reservasti, air, & mihi benedictio-37 nem? Respondit Isaac; Dominum tuum illum constitui, & omnes fratres eius seruituti illius subiugaui, frumento, & vi-38 no stabiliui eum, & tibi post hæc fili mi, vltra quid faciam? Cui Esau, Non vnam, inquit, tantum benedictionem habes, pater? mihi quoque obsecro vt benedicas. Cúmque eiulatu magno fleret, motus Isaac, dixit ad eum: In pinguedine terræ, & in ro-40 re cœli desuper erit benedictio tua. Viues in gladio, & fratri tuo seruies: tempúsque veniet, cum excutias, & soluas iugum 41 eius de ceruicibus tuis. Oderat ergo semper Esau Iacob, pro benedictione qua benedixerat ei Pater; dixitque in corde suo: Veniet dies luctus patris mei, & occidam Iacob fratrem meu. Nunciata sunt hæc Rebeccæ: quæ mittens & vocans Iacob filium suum, dixit ad eum: Ecce Esau frater tuus minatur vt 43 occidat te. Nunc ergo fili mi, audi vocem meam, & consurges 44 fuge ad Laban fratrem meum in Haran: habitabisque cum 45 eo dies paucos, donec requiescat furor fratris tui. & cesset indignatio eius, obliuiscaturque eorum quæ fecisti in eum: postea mirtam, & adducam te inde huc. cur vtroque orbabor filio in vno die? Dixitque Rebecca ad Isaac: Tædet me vitæ mez propter filias Heth: Si acceperit Iacob vxorem de stirpe huius terræ, nolo viuere.

PRÆ

#### PRÆFATIO.

VO tempore contigerunt, qu.e in hoc vigesimo septimo ca-

🐧 pite narrantur,in eo tempore agebat Isaac atatis annum a centesimum trigesimum septimum, Iacob verò & Esau septuagesimum septimum.Ex quo apparet, inter coniugium E/au iam quadragenarij, memoratum in extremo capite pracedenti, & inter ea qua traduntur hoc capite, intercessisse non minus qu'am triginta septem annorum spatium temporis:tunc enim fuisse diximus Isaac centum annorum;nunc autem eras centum triginta septem. Mirum igitur videri potest,tanti temporis interstitium,planè tacitum à Mose prateritum fuisse. Quod autem Iacob fuerit id temporis annorum septuaginta septem,& quod est necessariò consequens,Isaac centum triginta septem, ex ipfa Scriptura historia ratiocinari ad hunc modum licet. Iacob paulo post acceptam benedictionem missus est in Mesopotamiam: statim namque Esau acerbissime dolens, at que iniquissimo animo ferens præreptam sibi benedictionem patris , cæpit cogitare de necando Iacob : cuius mali euitandi causa, Rebecca persuasit Isaac, vt mitteret Iacob in Mesopotamiam. Iam verò cum Iacob eò profectus est, annorum erat septuaginta septem. Nam post quatuor decim annos seruitutis, quam ibi pro vxoribus seruiuit socero suo Laban, genuit filium Ioseph, vt scriptum est Genes. 30. cum autem genuit Ioseph, erat ipse vnius & nonaginta annorum. Hoc nempe manifestum fit ex eo, quod Iacob ingressus est Aegyptum post septem annos vbertatis,& duos famis,vt scribit Moses Genes.cap.45.Erat porrà in eo tempore Ioseph, innorum triginta nouem, ut colligitur, comparando historia capitis 41.cum historia capitis 45. Fuisse aute id teporis Iacob centum triginta annorum, ipsemet dixit regi Pharaoni, cum primum ad eius conspectum & colloquium admissus est Gen. 47. Si igitur de centum triginta annis Iacob, detrahas triginta nouem annos atatis Ioseph,reliqui erunt, vnus & nonaginta ipsius Iacob, in qua atate procreauit ille filium suum Ioseph. Atqui genuit eum post quatuordecim

annos,quàm venerat in Mesopotamiam,& quibus servierat Laban pro vxoribus:Ergo cum Iacob post acceptam benedictionem Isaac,missus ab eo est in Mesopotamiam,agebat septuagesimum septimum annum, & Isaac centesimu trigesimu septimu; nam hic sexagenarius illu genucrat.

Atque hoc nos probandum ad præsens suscepimus. Apud Eusebium libro nono de Praparatione Euangelica, capite vltimo, Alexander perantiquus historicus tradit, suisse tunc Iacob septuaginta quinque annorum, Isaac verò centum & trigintaseptem.In qua sanè pugnantia loquitur, nă si erat Isaac centutriginta septem annoru, necesse est fuisse tuc Iacob septuaginta septe, cu is genitus sit à patre sexagenario, vt dicitur Gen.25.

Vers. I.

### Senuit autem Isaac, & caligauerunt oculi eius, & videre nonpoterat.

I M I L E est illud de Heli Pontifice in primo libro Regú cap. 3.Heli iacebat in loco suo,& oculi eius caligauerant, nec poterat 1 videre. Non solum autem in senectute, oculorum aciem, sed alios quoque precipuos hominis sensus deficere, testatur de se

in lib. 2.Regum cap. 19 Berzellai, hæc verba loquens ad regem Dauidé: Octogenarius sum hodie, numquid vigent sensus mei ad discernendum suaue & amarum? aut delectare potest seruum tuum cibus aut potus? vel audire possum vltra vocem cantorum, atque cantatricum? quare seruus tuus sit oneri domino meo regi?Rectè igitur Poëta quidam dixit:

Horatius in arte Poeticas

Multa senem circumueniunt incommoda.

Plin lib.7. cap.50.

Sed quæ sunt ista senectutis incommoda? Plinium audi: Non reputantur infantiz anni, qui sensu carent: nó senectæ, in pænam viuaces. Hebescunt enim sensus, membra torpent, præmoritur visus, auditus, incessus; dentes etiam ac ciborum instrumenta deficiunt. Salomon quoque in libro, qui inscribitur Ecclesiastes capite 1 2. Sexdecim incommoda, & mala senectutis (vt ex verbis eius elicit Caieranus ) pulcherrimis significationi-Sexdecim in- bus allegoricis tecte significat. De quibus, vnum illud est ad caliginem comoda sene- oculorum Isaac pertinens: Memento Creatoris tui in diebus innentutis tua, antequam veniat tempus afflictionis, & appropinquent anni, de quibus dicas: Non mihi placent. Id est, ante senectutem. Antequam tenebrescat sol, & lu-Caietanus. men, & luna, & stella. Senes enim caligantibus iam oculis, astra & lumina clarè non queunt cernere. Et tenebrescant videntes per foramina, sic appellat oculos, seu vim videndi, quæ per organum oculi, quasi per senestram prospectat extrinsecus obiectas res aspectabiles, qui præ senio tenebrescunt, id est, cæcitate, vel ex toto, vel maxima ex parte obducuntur.

Locus Ecclefiast.12.

wacissima ac vegeti/[ima fencetutis. Paulo Con-

cordiensi.

Ergo paucissimis senum contingit, quod in extremo libro Deuterono- 2 Exeplum vi- mij proditum est de Mose, illis verbis : Moses centum & viginti annorum erat quando mortuus est: Non caligauit oculus eius, nec dentes eius moti sunt. Perpaucorum item senum est, quòd B. Hieronym. de Paulo Concordiensi B. Hieron. de scriptum reliquit epist. 21. Qui, cum iam centenarius esset, sola canitie ac prudentia senex erat, cetera iuuenis. Lubet elegantissima verba Hieronymi hîc apponere. Ecce iam, inquit, centenus ætatis suæ circulus voluitur. & oculi puro lumine vigent: pedes imprimut certa vestigia: auditus penetrabilis: dentes candidi: vox sonora: corpus solidum & succi plenum: cani-

Digitized by Google

cum

cum rubore discrepant, & vires cum ætate dissentiunt. Non memoriæ tenacitatem, vt in plerisque cernimus, antiquior senecta dissoluit: non calidi acumen ingenij, frigidus fanguis obtundit: non contractam rugis faciem, arata frons exasperatinon denique tremula manus, per curuos ceræ tramites errantem stylum ducit. Futuræ nobis resurrectionis virorem, in te Deus ostendit, vt peccati sciamus esse, quòd ceteri adhuc viuentes præmoriuntur in carne: iustitiæ, quòd tu adolescentiam in aliena ætate mentiris. Sic Hieronymus. Scitè itaque Plinius: Ergo, inquit, pro miraculo, & id solitarium reperitur exemplum, Xenophilum Musicum, centum & Plinius in loquinque annis vixisse sine vlso corporis incommodo.

co supricitato. Xenophilus Musicus.

VERS.

Vocauitque Isaac Esau filium suum maiorem: & dixit ei: Vides quòd senuerim & ignorem diem mortis mex.



Livo: Et ignorem diem mortis mez, hoc significat: Cùm tam graui & affecta sim ætate (annos scilicet centum triginta septem natus) non potest mihi mors esse longinqua; & ideo quotidie, atque in singulas horas eam expecto. Hæc est tatio, est assi-

profectò vera, & salutaris philosophia; perpetua nempe mortis meditatio; dua mortisme vt recte Plato, Philosophiam definiens, dixerit esse meditationem mortis. ditatio. Sed enim si mortem in omni ætate meditari, & ad eam se comparare co- Apud Ciceuenit, quanto magis in senectute? Præclara sanè, meritoque celebrata est de senectute? illa Catonis sentetia: Sed hoc meditatum ab adolescentia debet esse, mortem vt negligamus: sine qua meditatione, traquillo esse animo nemo potest. Moriendu enim certè est, & id, incertu, an eo ipso die. Mortem igitur omnibus horis impendentem, timens; qui poteritanimo consistere? Sic ille. At enim Isaac, falsus opinione sua est: na qui morte sibi vicina& instatem putabat, vltra id temporis, tres & quadraginta annos vitam produxit.

Perfecta phi-

Sume arma tua, pharetram & arcum, & egredere foras: cum- VERS. 3. que venatu aliquid apprehenderis,&c.



ARIA esse venationum genera, modósque, vno venationis nomine comprehensos, disputat Plato in libro 7. de Legibus. dis & generi-Est enim venatio animalium, vel aquatilium, vel volucrum, bus renational vel terrestrium: & sit, vel hamis, vel retibus, vel laqueis, vel & quid eora

vilco, vel canibus, vel propriis etiam viribus, & armis. Reiectis autem aliis sit optimum, omnibus venandi modis, optimam esse venandi rationem, Plato arbitra- anctore Platur, quæ fir equis, canibus, corporibus suis, viribusque, per quam feræ capiuntur, cursibus, vulneribus, retibus, suis etiam propriis manibus. Talis enim exercitatio firmandæ valetudini , viribúlque plurimum conducit; nec parum confert ad res militares, tum roborando & durando corpus ad labores bellicos, tum erudiendo, instruendóque animum ad solertiam & prudentiam militarem. Talem porrò suisse

Digitized by Google

venationem Esau, dubitare non sinunt verba illa Isaac: Sume arma tua, pha retram & arcum, & egredere foras.

Cúmque venatu aliquid apprehenderis, fac mihi inde pul-VERS. 4. mentum, sicut velle me nosti, & affer mihi vt edam: & be nedicat tibi anima mea, antequam moriar.



EGETAE ac viuidæ senectutis argumentum est, tantopere 6 venatitias & ferinas carnes in cibum appetere, eoque cibatu non solum iucunde, sed etiam salubriter vesci. Tales enim car nes; yt multi fucci, & copiosi ac solidi sunt aliméti; ita, yt probè

concoquantur, & ad bene nutricandum proficiant, valido indigent Romacho. Ergo Isaac, etsi infirma erat acie oculorum, robustissimo tamen, atque optimo fuille stomacho (qui est officina vitæ)necesse est: vt non adeo mirandum sit, eum post hæc in tres & quadraginta annos ætatem protulisse. Nec intemperantiæ fuit tales cibos appetijsse, sed prudens confilium, delicatioribus & iucundioribus cibis, labantem iam, deficientem-

que senio vitam, fulcire ac sustentare.

Auttor in 2. Tomo suo in Genesim lib. 24. Numero marqinali. 29 Matt.10.

Et affer mihi vs comedam, & benedicat tibi anima mea antequam moriar. 7 Illud, benedicat tibi anima mea, Hebraismus est, hoc significans: Vt tibi ex animo fausta & prospera imprecer. Vel ponitur anima pro ipsomet homine, vt sæpe; quasi dicat: Vt ego tibi benedicam. Monui alias, vocabulum anımæ,variè vsurpari in sacris litteris,& pro vita,& pro desiderio, & pro persona, & proprie pro anima rationali, vt eo in loco: Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere Pro isto, Vt benedicat tibi anima mea, paulo infra Rebecca loquens filio suo Iacob, refert Isaac dixisse Esau: Vt benedicam tibi coram Domino, antequam moriar, quod habet hão sententiam: Vt benedicam tibi, annuente & fauente Domino; & ab illo deprecer omnia tibi fausta & prospera dari Locutio Hebraica est: corani Domino, tam in bonis rebus, quam in malis vsurpata. In malis, vt Genes. 7. Corrupta est terra coram Deo. Et cap. 1 3. Homines Sodomita pessimi erant, & peccatores coram Domino nimis. In bonis & quæ Deo placent, vt hoc loco; & cum dicuntur Sancti ambulare coram Deo vel esse perfecti corá Deo. Sed cur Isaac, antequam benediceret filio suo Esau, requisiuit ab eo ta-8

Cur Isaac benedicturus fieo prius cibatum ex vena-

le oblequium & officium venatitias carnes præbendi sibi? Lyranus indi÷ requisit ab cat suisse eo tempore positú in more, vt primogenitus, recepturus benedictionem à patre, priùs obsequium aliquod, & officium ei præstarer, arque ei ministraret in mensa. Vnde hoc acceperit Lyranus, haud equidem scio. Lyranus Sanctus Augustinus in quæstione septuagesima nona in Genesim, nullam reperit causam & rationem eius rei litteralem : sed nihilominus tamen putat, ca re mysterium quodpiam adumbratum & significatum essei quale autem istud mysterium sit, ipse, vel studio breuitatis, vel quia tunc ei non occurrebat, nequaquam indicauit. Hæc sunt ex eo loco Augustini verba: Quoniam tantus Patriarcha Isaac, antequa moriatur, querit à filio suo venationem & escam, qualem amat, pro magno beneficio, & pro

& promittit benedictionem; nullo modo vacare arbitramur fignificatione prophetica: maximè quoniam festinat vxor eius, vt illam benedictionem minor filius accipiat, quem ipsa diligebat. Nec solùm hoc, sed etiam cetera in eadem narratione, multum mouent, ad maiora intelligenda, vel requirenda. Sic Augustinus. Ceterum B. Gregorius mysterium, de quo dixit Augustinus, breuiter in homil. 6. in Ezechielem aperuit hisce verbis: Quid est quod Isaac de maioris filij sui venatione vesci concupiscit? Nisi quod omnipotens Deus Iudaici populi bona operatione palci desiderabat? Sed illo tardante, minorem Rebecca supposuit: quia dum Iudaicus populus bona opera foris quærit, Gentilem populum mater Gratia instruxit, vt omnipotenti Patri cibum boni operis offerret, benedictionémque maioris fratris acciperet. Hæc Gregorius.

Thomas Anglicus duas eius rei minime aspernandas rationes affert: Thomas Anquas ego propriis eius verbis commemorabo. Prima, inquit, ratio est, vt glicm. Esau meritorie ad suscipiendam paternam benedictionem disponeretur per opus prouidæ obedientiæ, obsequiosæ ac filialis dilectionis,& reucrentiæ in sanctum patrem suum. Secunda ratio est, quia sicut Isaac non humanitus, sed divinitus mouebatur ad benedictionem de futuris secundum illud Apostoli dictum ad Hebræos I I. Fide, & de futuris benedixit Isaac:ita credendum est, quòd etiam ad prædicta diuinitus mouerctur, & in figuram rerum spiritualium & futurarum id filio suo præceperit. Vnde illa omnia erant figuralia & sacramentalia. Sic ille. Sunt qui putent ea re præsignificarum fuisse, licitum fore, ac iustum, & laudabile in Ecclesia Christi, vt qui spiritualia mysteria & munera traderent discipulis, vicissim ab illis acciperent carnalia obseguia & officia: quò spectat illud Pauli ad Galat. 6. Communicet is, qui catechi? atur verbo, ei qui se catechizat, in omnibus bonis. Et 1.ad Corinthios 9. Si nos, inquit, spiritualia vobis seminamus, magnum est, si nos carnalia vestra metamus. Super qua re breuiter & præclare disserit Augustinus, explanans Psalmum octuagesimum, super illis 3. Augustinau verbis: Accipite psalmum, & date tympanum. Vtrumque, inquit, dicitur, & accipite & date. Sed quid est Accipite psalmum, & date tympanum. Dicit quodam loco Paulus, reprehendens & dolens, quòd nemo illi co- Ad Philip. 4. municasset in ratione dati & accepti:quid est in ratione dati & accepti?illud nempe quod alio loco iplemet expoluit apertè: Si nos vobis spiritualia seminamus, maonum est si nos carnalia vestra metamus? Et tympanum qui- ceptis reddi dem fit ex corio, & ad carnem pertinet; plalmus verò ad spiritum perti- debere tempo net. Psalmus, inquam, spiritalis est, tympanum verò carnale. Ergo vos, ô ralia. plebs Dei, accipite psalmum, & date tympanum: accipite spiritualia, & date carnalia. Si auidi estis in spiritualibus accipiédis, deuoti estote in carnalibus erogandis. Accipite plalmum, & date tympanum: accipite voces ca in Pralanostras,& reddite manus vestras.Sic Augustinus.

libus bonn ac

Ruperti dispu tatio allegori tos Ecclesiasti cere beneficia o dignitates

Rupertus hunc locum allegorice tractans, ait, ilto facto Isaac, præfi- cos parum syn guratos esse Prælatos & Pontifices Ecclesiæ, nequaquam synceros & integros: qui carnali sensu & iudicio ducti, & humanis obsequiis ac mu- Ecclesiasticas neribus deliniti, benedictiones & dignitates Ecclesiasticas nonnunquam dispensantes.

personis minus idoneis & dignis tribuunt, posthabitis melioribus. Verba Ruperti hæc funt: Isaac requirens cibatum ex venatione, vt benediceret Esau filio suo, secudum carnem quidem maiori, at secundum virtutem, & coram Deo, longè inferiori quam Iacob: Personam gessisse videtur eorum, qui proprer commoda vel obsequia fauorabiliter aliquos ordinare & promouere contendunt. Cum enim dicit: Sume arma tua, pharetram & arcum,& egredere foras , cumque venatu aliquid apprehenderis , fac mihi inde pulmentum. Et deinde subiungit: Ut benedicat tibi anima mea antequam moriar. Nonnevidetur manifeste commodum pro benedictione flagitare? Nec tamen in hoc, derogatur sancto illi viro: sed magis placerid, quod in illo provisor futurorum Spiritus sanctus ad ædificationem nostram operatus est. Igitur præsente loco, Isaac personam gerit Prælati & Pontificis: Rebecca Ecclesiæ, quæ Pontifici subiecta est:duo filij, Iacob & Elau, illos repræsentant, qui in domo Ecclesiæ contrariis moribus & diuerlo fine ad lanctum propolitum erudiendi proponuntur. Et quidem Pontifex, commissa sibi Ecclesia tanquam vir coniugi, vel tanquam caput corpori præest. Verumtamen ordinandorum electio, non penes iplum solum est, sed, quantum ad repræsentationem, etiam penes Ecclesiam est. - Illo nempe in curis plurimis senescente, & interdum curarum exteriorum puluere oculis eius caligantibus; ipsa Ecclesia filios suos clarius & expeditius videt, nouit actus, intuetur propositum, considerat profectum vel defectum singulorum. Cum ergo audierit, quòd Pontifex suus, cuiuspiam maligni delinitus obsequiis, eum promouere, & meliori præferre voluerit; exemplo Rebeccæ debet vti, quæ & viri sui placitum non reprehendit; & tamen egit prouidè, ne pater maiorem, venationibus eius delectatus, præferret minori: memor vrique di-Aum fuisse sibi à Deo, maiorem serviturum minori. Itaque nequaquam Iacob damnabili furto surripuit benedictionem, sed potius ordine seruato iustitiæ, dignus accessit, & voluntate Dei, & eius electione, quæ fuerit conscia meriti. Hactenus ex Ruperto.

Genes.25

Vers. 5.6. Quod cum audisset Rebecca, & ille abiisset in agrum, vt iussionem patris impleret, dixit filio suo Iacob: Audiui patrem tuum loquentem cum Esau fratre tuo, & dicentem ei: Affer mihi de venatione tua; & fac cibos vt comedam, & benedicam tibi coram Domino antequam moriar.

ROFECTIO Esauad venandum, ve patris iussa perficeret, & 11 diquanti remporis absentia eius, magnam dedit Rebeccæ & lacob opportunitatem & commoditatem struendi, ornandique piam fraudem, dolúmque minimè malum peragendi, ad occupandam & præripiendam benedictionem paternam. Est por-

rò animaduertendum, vtiliter esse factum, vt amor Isaac & Rebeccæ duos in filios esset partitus, nec totus veriusque parentis assectus in vnum modò congestus. Isaac diligebat Esau tanquam maiorem: Rebecca diligebat Iacob vt meliorem: nec vterque vnum tantummodò diligebat, altero contempto. Sic enim domestica pax, & quies, & concordia probè seruatur : sin aliter siat, exardescit continuò filij non dilecti aduersus dilectum inuidia, odium, dissidia familia, confusio domus & ruina; quinetiam vitæ insidiæ, & necis machinatio. Fidem huic rei certam facit, quod infrà legimus, Genes. 37. accidisse Ioseph, ob inuidiam fratrum suorum, propterea quòd is à patre plus omnibus diligeretur. Et Esau, vbi vidit fratrem dignitate atque imperio prælatum sibi, & benedictonem paternam ab eo præreptam; æstuare odio, ac furere cœpit aduersus Iacob, atque ei mortem machinari.

Perpulchra igitur & perqu'am salutaris est Ambrosij, in filijs ex z- Ambr li 2 de quo diligendis & tractandis, illa parentum admonitio & exhortatio. Cauendum, inquit, ne parentes iniquum inter filios habeant iu- Egregia des dicium, vt alterum diligendum putent, alterum posthabendum. Hinc bross monita enim excitantur odia fraterna, & de pecuniæ vilis incremento, faci- & documenta nus parricidale componitur. Eadem foueat prolem mensura pietatis. in diligendis, trastandisque Esto, ve aliquid sibi amplius circa blandiorem, aut similiorem filium, valde ob rapiat affectus: par tamen circa omnes esse debet forma iustitia. Plus sernanda paconferrur dilecto, cui fratrum amor quæritur; plus autem adimitur rentibus. ei, qui prælationis iniustæ oneratur inuidia. Accipe bonum certamen inter parentes, exemplo Isaac & Rebeccæ. Mater deferat affectum, pater iudicium. Mater circa iuniorem tenera pietate propendeat; pater circa seniorem, naturæ honorificentiam seruet. Hic magis honoret, hæc plus diligat: dum singuli singulos soueant, non in vnum vterque conspirent, & defraudent alterum. Fiat æquitas inter diuersa certamina; & disparibus studiis, par vtrique filio, parentum amor & gratia conferatur: compenset alter, quod alter imminuit. Sic pro affectu Isaac Patriarcha, & sancta Rebecca certabant; vt neutrum inferiorem facerent, sed vtrumque æqualem. Vicit tamen ille, qui præferebatur oraculo: vicit impigritia tarditatem, mansuetudo duritiam. Dum alter

venatu aspero prædam quærit agrestem, hic mitium cibos morum. hic domesticam gratiam, hic teneræ mansuetudinis, atque pieratis dulces patri epulas ministrans, benedictionem eius occupauit. Hactenus ex Ambrosio.

Iacob & vita beata, cap. 2.

Nunc

Nunc ergo, fili mi, acquiesce consiliis meis, & pergens ad gregem, affer mihi duos hoedos optimos, vt faciam ex eis escas patri tuo, quibus libenter vescitur; quas cum intuleris, & comederit, benedicat tibi priusquam moriatur.

Roillo, Acquiesce consilius meis, Hebraica, Graca, & Chal-13 daica verba maiorem habent emphasim: hoc enim sonant, obedi voci mez in eo quod przcipio tibi. Etenim przceptű talis matris, & quam valdè lacob reuerebatur grauius pro-

culdubio, & efficacius erat ad permouendum Iacob, quam simplex, & nudum cossilium. Ergo quod habet Latinalectio: Acquiesce consilius meis, denotat confilium simul cum mandato,& præcepto materno coniunctú. Sed cur iustit duos afferri hædos? vnus enim satis, supérque fuisset cibatui senui. Verùm, quia nolebat ei apponere totum & integrú hædű , sed aliquid ex eo tátum, quod tenerius, & delicatius erat, & palato Isaac iucu dius; idcirco ex duobus hædis erat id deligédű &decerpendű: vel fortasse Rupertus. voluit variis modis coctos, variéq; conditos viro apparare. Rupertus histo riam hanc in libro v 1 1. Commentariorum suorum in Genesum cap. 15. ad huiusmodi allegoriam non inscitè accommodat ita scribens: Senuit verus Isaac, videlicet Dei Filius, & caligauerunt oculi eius, quando vetustate,& senio nostræ naturæ indutus,morte quoque corporea fuit obscuratus. In ipsa caligine senectutis dixit primogenito suo Esau: Sume arma tua, cumque venatu aliquid apprehenderis, fac mihi inde pulmentum: etenim & in vita sua, & in morte priorem populum ad pænitentiam per semetiplum inuitabat,& per Apoltolos luos post gloriam suæ resurrectionis:vt in ipsum credendo, eum sibi cibum offerret, de quo ipse dixerat (Ioan.4.) Meus cibus est, vt faciam voluntatem Patris mei. At maior ille populus tardauit, & vsque nunc vagatur foris. Interim Rebecca, id est, mater Gratia, cuius affectus, ab humano affectu patris huius, in alium filium declinauerat, iuniorem filium, id est, populum Gentium subintrare suasit, ad præoccupandum hæreditatem benedictionis, non tamen vacuum, sed cum duobus hædis: verabat enim lex diuina Exod. 23. hominem apparere vacuum in conspectu Dei sui. Et quidem vnus sufficere poterat hædus ad esum Isaac, cum vix quisquam, vel vnum integrum hædum comedere valeat: sed & hoc in figura contingit; quia oportet eum, qui accedit ad gratiam benedictionis Christi, professionem habere noui pariter, ac veteris Testamenti, & talis confessio cibus est Christi filij Dei. Sic Rupertus. Apposité porrò & circumspecté diuina Scriptura in hac narratione illud posuit: Vt faciam ex eis escas patri tuo, quibus libenter vescitur: & paulò infrà; Paraust illa cibos sicut velle nouerat patrem illius : Non enim satis est delicatum, & optimum esse cibum, nisi accommodate ad gustatum eius, cui apponendus est, & coctus & conditus sit. Festiuè enim quidam poëta Martialis. dixit, solam artem non esse satis coquo; sed potissimum servire eum de-

bere palato domini, atque eius quasi gustum, & palatum habere ipsum

Digitized by Google

oportere. In hoc etiam Rebecca facto cernitur eius mulieris industria, & sagax cura viri, & officiosa erga eum pietas. De duobus illis hoedis, aliam Hyppoliti martyris allegoriam Lector apud sanctum Hieronymum reperiet in Epistola exxv. ad Damasum, in responsione ad Tertiam qua-Rionem.

Cui ille respondit, Nosti quòd Esau frater meus homo pilosus Vers. 11. sit,& ego lœuis.Si ergo attrectauerit me pater meus,& sen- 12.13. serit, timeo ne putet me sibi voluisse illudere, & inducat super me maledictionem pro benedictione. Ad quem mater: În me sit, ait, ista maledictio, fili mi,

A v T E admodum,&prudenter I2cob:temerè noluit se ipsum in discrimen committere:nec minus erga pattem pium se ac @nam grane, reuerentem declarauit, tantopere veritus patrem. Nouerat ac desestabile enim offensam, & indignationem, atque maledictionem pa- crimen sit si-

tris, valde formidandam & horrendam esse debere filijs; exemplo Chain, liorum in paqui patrem suum Noë, præ temulentia, nudato corpore iacentem, fratti-contumelia, ebus suis deridendum ostendir: quamobrem acri paternæ maledictionis, tiam continua quali telo, non modò caput eius, sed tota eius posteritas percussa est. cia, atque in-Enimuerò in sacris litteris, non solum maleficia, iniuriæ, contumeliæ, sed renerenta. etiam contumacia, & inobedientia, & irreverentia adversus parentes, tanquam res quædam Deo vehementer execrata, & graui animaduersione vindicanda proponitur. Lege caput 21. Exodi, & Leuitici 20. & Deuteronomij. 27. Prouerbiorum 20.28. & 30. Ecclesiastici 3. Nec solum in diuinis litteris, & in populo Dei, sed etiam apud Ethnicos grauissimum ducebatur crimen, filiorum aduersus parentes impietas & irreuerentia: & parentum contra tales filios imprecationes & maledictiones, terribiles habebantur, nec inefficaces, aut inanes fore existimabantur. Lubet hie ad- Praclara Plascribere præclaram ea de re sentétiam & orationem Platonis, quam mul- tonnedoctrina tis ille verbis pertractat libro xj.de legibus.Parentes negligere(ait Plato) nec Deus, nec homo mentis compos vnquam probauerit. Oedipus à filijs sus contemptus, ea filijs imprecatus est, quæ exaudita, affectaque à Dijs, apud omnes feruntur. Amyntora quoque Phoenici filio iratum, illi maledixisse ferunt. Hyppolito Theseum, plurimósque alios alijs. Quibus exemplis pernomit, precationes parentum aduersus filios, à Dijs exaudiri. Nihil enim imprecatione parentum perniciosius filijs accidere potest. Nemo verò cum pater aut mater ab eo contemnitur, túc folum puter eorum precationes à Deo exaudiri: Sed non minus etiam cum honorantur; arque idcirco cum lætiores bona liberis à Deo petunt, exaudiri cos similiter existimare debemus. Omnes igitur, nisi fuerint insani, vereri & colere debent parentum orationes; non ignotates, multis sæpe eas profuisse aut nocuisse. Hæc Plato. Memorabile præterea est huius rei exemplum, cuius B. Augustinus non solum narrator & scriptor, sed etiam spectator Comm.in Gen. Tom. 4.

August.memorabilis hi-Storia.

fuit. Sic autem in libro xxvij. de Ciuitate Dei cap. viij. scribit Augustinus: Vnum est, quod apud nos factum, tam clarum fuit atque illustre miraculum, vr nullum purem esse Hipponensium, qui hoc vel non viderit, vel didicerit:nullum qui obliuisci vlla ratione potuerit. Decem quidam fratres fuerunt, quorum septem sunt mares, tres fæminæ, de Cæsaræa Cappadociæ, suorum ciuium non ignobiles : qui maledicto matris, recenti patris corum obitu, destitutæ, quæ iniuriam sibi ab eis factam acerbissime tulit: tali pæna sunt divinitus coërciti, vt horribiliter omnes quaterentur tremore membrorum. In qua fædissima specie, oculos suorum ciuium non ferentes, quaqua versum cuique ire visum est, toto pene vagabantur orbe Romano. Ex his etiam ad nos venerunt duo, frater & foror, Paulus & Pal ladia, multis alijs locis, miseria disfamante, iam cogniti. Venerunt autem ante Pascha fermè dies quindecim Ecclesiam quotidie, & in ea memoria gloriosissimi Stephani frequentabant, orates, vt iam sibi placaretur Deus, & salutem pristinam redderet. Post hæc narrat Augustinus quemadmodum per misericordiam Dei, & inuocatam ab ipsis B. Stephani intercessionem, prorsus liberati, & sanati fuerint. Sic Augustinus.

Sed redeo ad Iacob:quem narrans Moles,magnopere esse veritum ne I c forte simulando fratrem suum Esau, patrem videretur illudere voluisse;

satis indicauit verum esse, quod supra scriptum de co fuerat Genesis 25.

ceritas, O Annocentia Iacob. S. August.

Caietanus.

Proverbioru I

plicem facit Specie, & TAtionem Inno-

Iacob fuisse virum simplicem, id est, sine fuco, & fallaciis; & nescium læ-Quanta sin- dendi, aut fallendi, quemquam. Quod expendens Sanctus Augustinus libro decimo sexto de Ciuitate Dei, capite trigesimo septimo ita scribit: Dolus Iacob, ne putaretur fraudulentus dolus, sed in eo potius magnæ cuiuspiam rei mysterium quæreretur, superiùs prædixit Scriptura: Erat Esau homo sciens venari, agrestis; Iacob autem homo simplex, habitans domum. Hoc nostri quidam interpreti sunt, sine dolo. Siue autem sine dolo, ine implex, sue porius, sine fictione dicatur, quod est græcè andesos; quis est in præripienda benedictione patris dolus, hominis sine dolo? quis est dolus simplicis? quæ fictio non mentientis, nisi profundum mysterium veritatis? Sic Augustinus. Rectè item Caietanus: Hinc, inquit, clarè apparet bona intentio Iacob, exequendi præceptum maternum, fultum diuina reuelatione facta olim matri de iplo præponendo fratri suo Esau. Itaque non animo fallendi parrem, sed animo assequendi diuinum promillum, manifestat se attentaturum, quod mater iubebat. Sed vereri le tamen ait, ne patri appareat tanquam illusor: quamquam enim animus aberat illudendi, factum tamen ipsum, suaptè natura videbatur fallax.

Sanctus Basilius de istiusmodi simplicitate, & innocentia Iacob obiter 16 loquens, in expositione illoru verboru Salomonis: Vt de innocentibus prudetia: Sic enim iple legit, quod nos legimus: Vt detur paruulis astutia, dupli S. B. siliusdu- cé facit innocentiæ specie. Altera est, inquit, à peccatis alienatio, méte ac proposito per longam bonorum exercitationem acquisita, ac malitiæ radice penitus extirpata, quæ est præstantissima virtus, maximumque hominis bonum. Altero modo innocentia dicitur, ignoratio mali, & inexpe

Digitized by Google

inexperientia, siue ob ætatem, vt in infantia, & prima pueritia; siue quòd alicuius artis, & vitæ rationem minimè callentes, fraudes in ea prouidere, & cauere non funt edocti. Sic pueruli dolos, & astutias, & superbiam minime norunt. Sic etiam qui in agris versantur, à rebus agendis remoti, mercatorum fallacias, opificum fraudes, & iudiciorum, ac fori varias cautiones, captioné sque ignorant. Huius cemodi autem appellare solemus innocentes : non quia ex proposito, & electione à malo abstineant : sed quòd mali experientiam, & habitum nondum contraxerint. Innocens autem propriè talis est, qualis erat Dauid dicens Psalmo 28. Ego in innocentia ingressus sum, omnem scilicet iam ille ex animo suo iniquitatem, per assiduam virtutum exercitationem sugauerat. Talem porrò innocentiam, ostendit morum simplicitas, & candor: qualis profecto erat Iacob, minimè fictus, & habitans domum, vt ait Scriptura Genes. 25. hoc est, naturæ vtens simplicitate, nihil ex arte simulatum, fucatúmve retinés, nullamque in verbis, & factis, simulationis, & deceptionis vmbram præse ferens. Hæc Basilius. Iam verð illud, quòd dixit Rebecca, Super me sit ista maledictio, modus quidam loquendi est, etiam in alijs linguis vsurpatus, satisque vulgaris. Reddit autem talem hanc sententiam: Noli timere, fili, patris maledictionem, led expecta potius faustam, & quantam maximam optare posses, benedictionem, ac talem, qualem ego percuperem mihi contingere. Id autem ideireò tam fidenter, & indubitanter dixit Rebecca, quòd ob Dei oraculum fibi olim datum, perfuafa,& certa erat, omnino ita futurum, vt ipsa promittebat. Vide Theodoretum in quæstione 78.in Genesim.

Et vestibus Esau valdè bonis, quas apud se habebat domi, induit eum, pelliculasque hœdorum circumdedit manibus, & colli nuda protexit.

LIA littera, inquit Hieronymus in Traditionibus Hebraicis S. Hieronymus in Genesim super hunc locum, sic habet: Et sumpsit Rebecca 関 vestimenta Esau filij sui maioris, qua erant desiderabilia , apud se domi. Et in hoc loco tradunt Hebræi, primogenitos, sacerdo-

tum officio esse functos; & habuisse vestimentum Sacerdotale, quo induti, Deo victimas offerebant, antequam Aaron in Sacerdotium eligeretur. Sic Hieronymus. Vox Hebræa [ Hamudoth ] fignificat concupifcibiles, siue desiderabiles, vel pretiosas: Chaldæus interpretatus est mundas lxx. Interpretes[pulchras] Latinus interpres omnia ista complectens, dixit: [valde bonas] sine igitur vestes illæ pretiosæ, sacerdotales fuerint, sine ornamenta propria primogenitorum, & infigriia principatus inter fratres, ipsa certè materfamilias, pro more eius temporis, & gentis apud se custodiebat.

Non abs re fuerit, illius simulari habitus Iacob, quatuor celebres adscri- allegorica exbere in hoc loco expositiones allegoricas à quatuor sactissimis, & doctissi positio.

martyr.

mis Patribus traditas. Prima expositio est Hyppoliti martyris, quam refert Sanctus Hieronymus in epistola exxv. ad Damasum. Rebecca, inquit, plena Spiritu sancto, quæ futura nouerat in Christo, ea meditabatur antea in filio suo Iacob. Vnde dixit ei : Vade ad gregem, & affer mihi duos hados optimos, præfigurans carneum Saluatoris aduentum, in quo cos maximè liberaret, qui peccatis tenerentur obnoxij: siquidem in omnibus Scripturis hædi pro peccatoribus accipiuntur. Quòd autem duos inbetur afferre, duorum populorum significatur assumptio:quòd verò teneros,& bonos;dociles,& innocentes animæ significantur. Vestes Esau, fides, & scripturæ sunt Hebreorum, quibus Gentilium indutus est populus. Pelles, quæ brachijs eius circundatæ sunt, peccata sunt vtriusque plebis, S. Ambrof. quæ Christus in extensione manuum cruci secum pariter affixit. Altera expositio est Ambrosij lib. 2. de Iacob, & Vita beata cap. 2. Iacob, inquit, stolam accepit Esau, quia senili præstabat sapientia. Ideo iunior frater seniorem fratrem exuit, quia fidei emicuit dignitate. Hanc stolam, Ecclefiæ typo, Rebecca protulit, & dedit filio iuniori, stolam scilicet veteris Testamenti, stolam propheticam, & sacerdotalem. Hæc stola data est populo Christiano, qui vti amictusciret accepto, quoniam populus Iudzorum, eam sine vsu habebat, & proprios nesciebat ornatus. Iacebat hæc stola in vmbra, abiecta atque neglecta. Obscurabatur enim tenebrosa impietatis caligine, nec in augusto corde populi Iudaici, latius poterat explicari. In-

S. August.

Tertia expolitio est B. Augustini in libro cotra Mendacium cap. x. qui 19 ait, Iacob amictum vestibus Esau, & pellibus hædinis, præfigurasse Saluatorem nostrum, quasi indutum peccatis, & maledictis hominum, quæ assumpsit, vt ea destrueret, ac prorsus deleret per mortem suam: ac seipse tanquam hostiam viuam in ara crucis immolans, Deum Patrem nostris offensum sceleribus placauit, ac propitiauit nobis, & ab eo benedictionem, id est, scelerum veniam, & cœlestium bonorum promissionem deprecatus est. Hanc igitur ob causam dictus est Christus Dominus factus in similitudinem carnis peccati, & quasi peccatum, & maledictum pro nobis. Audi Paulum ad Romanos 8. Nam quod impossibile erat legi, in quo infirmabatur per carnem, Deus mittens Filium suum in similitudinem carnis peccati, de peccato damnauit peccatum in carne, ut iustificatio legis impleretur in nobis, qui non secundum carnem ambulamus, sed secundum Spiritum. Galat.3. Audi eundem Paulum in Epistola ad Galatas capite tertio, ad eandem sententiam, ita scribentem: Christus nos redemit de maledicto legis, factus

duit eam Christianus populus, & refulsit, illuminaustque eam suæ sidei

claritate, & piorum luce factorum.

Deut. 21. pro nobis maledictum (quia scriptum est, Maledictus omnis qui pendet in ligno) ve in geneibus benedictio Abraha sieret in Christo Iesu, ve pollicitationem Spiritus accipiamus per fidem. Atque hoc ipsum multis ante Paulum sæculis. fore prænunciauerat Ilaias capite lij. illis verbis: Verè languores nostros ipse Isai. 52. tulit, & dolores nostros ipse portauit. Ipse vulneratus est propter iniquitates no-

frus, & attritus est propter scelera nostra disciplina pasis nostra super eŭ, et lino re eins fanati sumus omnes nos, quasi ones erranimus, unusquisque in via suam decli

Digitized by Google

declinauit: & posuit Dominus in eo-iniquitatem omnium nostrum. Atque hæc est allegorica interpretatio B. Augustini, sed adiunctis Scripturæ testimoniis, latius à nobis explicata. Augustini namque verba, hæc sunt: lacob hædinis pellibus membra contexit. Si causam proximam requiramus, mentitum putabimus; hoc enim fecit, vt putaretur esse, qui non erat. Si autem hoc factum, ad illud, propter quod fignificandum reuera factum est, referatur; per hædinas pelles, peccata; per eum verò, qui eis se operuit, ille significatus est, qui non sua, sed aliena peccata portauit. Quarta expositio est B. Gregorij in sexta Homilia super Ezechielem: Quid est, ait Gregorius, quòd Iacob manus, & brachia, & collum hodinis pellibus texit nisi quod hædus pro peccato sumi consueuit? Et Gentilis populus, carnis quidem in se peccata mactauit, & coopertum se peccatis carnalibus confiteri non erubuit. Quid autem est, quòd Iacob vestimentis induitur fratris maioris, nisi quòd sacræ Scripturæ præceptis, quæ maiori populo per legem data fuerant, iunior populus in bona operatione vestitus est? Et eis minor in domo vtitur, quæ maior for as exiens, inrus reliquit: quia Gentilis populus præcepta illa tenet in mente, quæ Iudaicus populus habere non potuit, dum folam in eis litteram attendit.

S. Gregor.

## PRIMA DISPVTATIO.

An peccauerit Iacob, cum indutus vestibus Esau, & collo, ac manibus, tectus hædinis pelliculis, vt pilositatem Esau reprasentaret, simulauit apud patrem se esse Esau.

FIDET VR peccasse Iacob. Primo, quia sicut simulatio in Quatuor arverbis, cum is, qui loquitur, aliud verbis significat, quam gumenta quiipse sentit, est peccatum mendacij: ita in factis, cum per exteriorem habitum, vel actionem, vel fignum aliquod exte- Iacob.

rius, denotatur aliud quam interius est in animo facientis, appellatur peccatum simulationis, vt docet S. Thomas 2. 2. Quastione S. Thomas. 111.art. 1.quæ est de simulatione. Huius autem generis fuisse illam simulationem lacob, res ipla ipla loquitur. Deinde, propterea magnum est hypocritarum crimen, & meritò eos vituperamus, & execramur, quòd diffimulant id quod funt; & quod non funt, fimulant : ficut Iacob diffimulabat se esse lacob, & simulabat se esse Esau, vt sic ei benedictionem paternam præriperet. Ad hæc, inducere alios in fraudem & errorem, peccatú est: hoc autem fecit Iacob, per quem deceptus Isaac, fraudauit maiorem filium benedictione, sua. Postremò omnis fraus alijs præsertim noxia, peccatum est: tali autem fraude esse vsum Iacob, testis est ipsemet Isac, dicens filio suo Esau, Venit germanus tuus fraudulenter, & accepit benedictio-

HEM THATA.

P 3

Aeliani lepida historia.

tum rex.

Iacob in fimu-

Apud Ethnicos quoque, hoc genus simulationis, fuisse admodum vi- 21 túperabile, ac probrosum, & in turpis mendacij loco habitum, existimare licet ex ijs, quæ memorat Ælianus in extremo libro de varia historia, hisce verbis: Senex quidam Cæus, Lacedæmonem profectus est, & cum vanus admodum, & superbus esset, propter senectutem erubescebat, & ideirco conabatur canos tinctura occultare. Progressus itaque ad Lacedæmonios, tali ostenso capite, exposuit ea quorum causa venerat. Tunc Archidamus Lacedæmoniorum rex, Quidnam veri, inquit, dictu-Lacedamonio rus est bic, qui non solum in animo, sed in capite etiam mendacium circufert? Illius itaque hominis dicta rejecit, ingenium eius, morésque ex ijs quæ cernebantur redarguens.

At enim contraria est patrum & Theologorum sententia, qui factum 22 Em Esan nihit illud Iacob à peccato vindicant. Ac de Augustino quidem nihil attinet peccasse, com- dicere; Is enim quæstione 74. in Genesim, & libro 16. de Ciuitate Dei munu Patru, cap. 37. sed præcipuè in libro contra mendacium cap. 10. pugnaciter, à Theologo- fancto Iacob omnem mendacij, & fraudis, ac malæ simulationis culpam, & reprehensionem defendit, & docet isto facto Iacob, non modò nihil elle peccati admillum, sed magnum etiam significatum mysterium, ad quod significandum, principaliter illud factum Iacob relatum est, Augustini verba, quia paulò superiùs commemorauimus, idcirco referre nunc prætermittimus. Idem sensit Sanctus Gregorius homilia 6. in Ezechielé, cuius hæc funt verba: Et ipfa, quæ paruuli iuxta litteram intelligunt, do-& viri per spiritalem intelligentiam, in altum ducunt. Quis namque paruulorum,& simplicium, in facto Esau & Iacob, quòd alter ad venationem mittitur, vt benedicatur; alter verò per suppositionem matris à patre benedicitur, nisi iuxta sacræ lectionis historiam pascitur? In qua videlicet historia, si ad intellectum paulò subtiliùs adstringatur, videtur quòd Iacob primogeniti benedictionem non per fraudem surripuit, sed vt sibi debitam accepit, quam, concedente fratre, data lentis mercede emerat.

Genef.25. At verò siquis altius sentiens, vtrorumque facta velit per allegoriæ arcana discutere, protinus ab historia ad mysterium surgit. Beatum quoque B. Hieronym. Hieronymum idem super hac re sensisse, ac dicturum fuisse nemo quispiam, opinor, dubitabit, qui legerit disputationem eius super reprehenfione B. Petri Apostoli facta à Paulo, quam tractat ipse in Commentariis fuis super caput secundum Epistolæ ad Galatas. Arbitratur enim, simulatam fuisse illam reprehensionem, id est, in speciem tantum factam, & ad eruditionem aliorum, non autem ex animo, & veritate profectam. Huiufmodi autem simulationes, non esse viruperabiles, sed bonas & laudabiles confirmat aliquot Scripturæ exemplis, ita scribens: Vtilem esse simulationem, & assumendam in tempore, I chu regis Israel nos docet exemplum: qui cum non potuisser interficere sacerdotes Baal, niss finxisset velle se Idolum illud colere, dixit: Congrega mihi omnes sacerdotes Baal; si enim Achab seruiuit Baal in paucis, ego seruiam in multis. David quoque mutauit faciem suam coram rege Achis, simulans amentiam & insaniam, vt vitæ discrimen effugerer. Nec mirum, quamuis iustos ho-

mines, tamen aliqua simulare pro tempore, ob suam & aliorum salutem; cùm & ipse Dominus noster, non habens peccatum, nec carnem peccati; simulationem peccatricis carnis assumpserit; vt condemnans in carne peccatum, nos in se faceret iustitiam Dei. Sic Hiero-

ny mus.

23 Eiusdem sententiæ adstipulatorem probatorémque habemus san-Aum Chrysostomum: qui Homilia 53. in Genesim, & verba, & facta S. Chrysostom. lacob, quæ hîc narrantur, extra culpam omnem ponit; affirmans, ca optimo animo, mentéque, & incitante ac dirigente Deo, contigisse. Idem Homilia 6.in Epistolam Pauli ad Collossenses, explanans illa verba Pauli: Videte ne quis vos decipiat per philosophiam, & inanem deceptionem. Ad Col. 2.

Bonam esse. Est, inquit, & bona quædam deceptio, qua decepti sunt multi: quæ er reilem nonon est deceptio vocanda. De hac dixit Hieremias capite vigesimo: nullum dece-Decepisti me Domine, & deceptus sum. Nam istud non debet voca- pronom. ri deceptio: alioqui & Iacob patrem suum decepisset: Verum non erat deceptio, sed dispensatio. Sub finem verò primi libri de Sacerdotio, copiosam super ea re texit disputationem; & inter alia scribit hæc, nonnullos esse simulatores & deceptores, quos prudentes rerum æstimatores, non modònon culpent & accusent, sed approbent etiam ac laudent. Tam lucrosa enim interdum & fructuosa esse solet opportuna, & recto animi iudicio facta simulatio & fraus, vt permulti pœnas etiam sæpenumerò luctint, hoc ipso, quòd rem fraude non egissent. Cúmque hoc exemplis Imperatorum & medicorum fusè demonstrasset, subdit hæc: Fraudis igitur (dummodò non fraudulento animo fiat ) magna vis est : quam ipsam ego ne fraudem Genes.22. quidem nominandam putauerim, verùm œconomiam quandam potius ac sapientiam; artémque, qua possis è mediis, atque imperuiis desperatarum rerum angustiis, correctis, emendatisque animi vitiis euadere. Nam si res ipsas per se nudas, & ab auctorum consilio & Exed.12. proposito separatas expendere libuerit, nemini sanè non licebit, vel Abraham ipsum parricidij accusare, vel nepotem eius Iacob doli & fraudis, qui ius sibi primogenitorum vsurpanit: vel abnepotem eius Mosem maleficij & furti; qui opes Ægyptiorum Hebræis attribuit. Cum tamen eos viros non solum culpa liberemus, sed etiam vel eo maximè nomine admiremur. Ergo verè illusoris, deceptorisque nomine dignus fuerit, quisquis iniquo animo, & studio nocendi simulationem & fraudem contexit: alioqui sæpenumerò profuit decepisse; & per hanc artem sæpenumerò in maximis periculis saluti multorum subuentum est. Qui autem recto semper calle ingreditur, de eo nunquam destectens; sæpe fit, vt ei cui non aliquam fraudem struxerit, plurimorum malorum atque incommodorum auctor sit. Hæc Chrysostomus. In cuius ego verbis, non perpendo ad præsens sententiam eius, nec an ea sit vsquequaque vera, necne, ad iudicium reuoco, sed illudattendo & approbo, quod apertè suffragatur huic opinioni, quæ simulationem Iacob, culpæ facit expertem.

Thoftatilam.

Ad eandem comprobandam sententiam, multa docte Thostatus dis-24 putat, vir sanè, non solùm ob scriptorum multitudinem, verùm etiam ob subtilitatem fœcunditatémque ingenij,& iudicij grauitatem, & multiiugis doctrinæ præstantiam, antiquis illis, magnisque patribus, & doctoribus meritò annumerandus. Is autem in quæstione octaua super hoc caput 27. Genesis, simulationem istam Iacob, de qua nunc disserimus, culpa omni fuisse vacuam, ad hunc modum ostendit: Fraus potest considerari dupliciter; vel respectu eius cui fit fraus, si damnum ei aliquod infertur, & iuri eius subtrahitur aliquid: aut respectu eius qui fraude vtitur, quia aliter facit, & ostendit, quam in re ipsa est, & quam ipse sentit. Priori modo, non est vocanda fraus, sed prudens solertia, & industria qua vsus est Iacob, occupans benedictionem paternam, sibi, vt vero primogemito conuenientem, & debitam; & extorquens, quomodo potuit, ius suú de manu iniusti possessoris. Nec posteriori modo fraus illa culpabilis fuit, nam etsi significare verbis aliud quam est in re, & quam loquens sentit, semper est peccatum mendacij, non itidem tamèn res se habet in simulatione, quæ adhibetur non in verbis, sed in factis. Est enim quædam fraus & simulatio, ex divina inspiratione & reuelatione profecta: quemadmodum Hebræi inspirante, & mandante Deo, quasi commodato acceperút ab Ægyptiis multas pecunias, & vasa argentea, & aurea, & vestes pretiolas, cum eas ipsi auferre secum vellent, & abstulerint. Talis suit fraus, & fimulatio Iacob, nempe divinæ inspirationis: quia Rebecca, à Spiritu san-Cto mota, id suasit Iacob, & ad id faciendum eum impulit. Ergo licèt Iacob dicendo se esse Esau, peccauit venialiter, induendo tamen sibi vestes. Esau, & pelliculas hoedinas, repræsentando eius pilositatem, nullum admilit peccatum, neque enim ea re cuiquam verè nocuit, atque ea ratione, quod fuum erat, consequi voluit. Non enim putandum est, nocuisse eum fratri suo Esau: quia nihil ei, quod proprium eius esset, abstulit, sed cuius ille non erat verus, & iustus possessor, id sibi vindicauit. Sic Tho-

Scotm facit quinque species simulatio num;

Cæterum, quia variè admodum adhiberi potest simulatio, quæ sit per 25 exteriora facta, & figna, nonnunquam fit fine culpa, fæpe autem cum vitio,& culpa; prius indicare conuenit istiusmodi simulationum varietate. Scotus in Tertio Sententiarum, Distinctione 38. Vbi de mendacio, & simulatione disputat, quinque facit species simulationum; & alias esse ait in rebus per se bonis & malis, alias verò in rebus indifferentibus. Prima species est, simulare bonum quod quis non habet, & per externa quædam. figna oftendere,& perfuadere velle, se bonum illud habere: ficut hypocritæ per crebras & longas genuslexiones & precationes simulant magnam deuotionem animi,& fanctimoniam ; cùm tamen earum virtutum fint prorsus expertes. Et hæc simulatio peccatum est, quod vocatur hypochrisis, siue id fiat animo fallendi alios, siue magnum aliquod commodu vel honorem sibi comparandi. Secunda species est, dissimulare mala siue vitia, quæ quis habet, per externa figna demonstrando, se illa vitia omnie: no auersari & abominari: vt si quis maximè voluptuarius & libidinosus, cùm

cum audit aliquid impudice dici aut fieri, verbis & gestibus ostendat, se huiulmodi vitia perhorrescere, & ab illis esse alienissimum. Hoc etiam peccatum est. & pertinet ad hypocrisin. Terria species est, dissimulare vitia sua, non quidem per externa signa demonstrando se ab illis esse alienum & atterfeme fed celando tantúm ea vitia. & externa figna, quibus ea produntur, nulla dando; sicut vulgo dici solet, Sinon caste, saltem caute. Et hoc non est culpabile; quin etiam, si qua est in malo laus, est laudabile: est enim vituperabile, publicare atque euulgare flagitia sua, de quo reprehenduntur quoda loco Hebræi in scriptura Isaiæ cap. 3. Peceatu suum, inquit, sient Sodoma pad cauerunt, nec absconderunt. Etsi enim malum est, mente & animo malum esse; exhibere tamen signa externa suorum vitiorum, est addere malum malo. Sunt præterea duæ aliæ species simulationis, quæ verlantur in rebus indifferentibus. Quarta itaque species simulationis est. cum quis facit aliquid, quod natura sua videtur esse fignum alterius; ficut fudare, est signum lassitudinis & fatigationis, vel alicuius resolutionis corporalis, & id simular qui facit, cum non sit tamen ita in re. Et hoc per se, aut non est malum, aut non est graue malum; nist accedat circumstantia quæpiam id aggrauans. Immo talia signa non sunt necessaria, cum possint ex alijs causis prouenire: quemadmodum quidam ioculatores exercent in suis corporibus motus aliquos, significantes affectiones quasdam naturales humani corporis, que tamen in eis non funt, nec præcesserunt. Quinta species simulationis est, si fiant aliqua exterius, quæ per se quidem non funt certa figna alicuius rei;qui tamen ea facit,fcit à spectantibus,vel circunstantibus, accipi ea figna eius rei:sicut ore spumare, & sinere saliua defluere per barbam, non est proprium, & certum signum insanæ mentist potest tamen id à circunstantibus, pro tali signo accipi. Tali autem simulatione vti, præsertim autem magni cuiuspiam mali euitandi gratia, aut boni comparandi, nullum est peccatum: hac enim ratione Dauid inculpatè coram rege Achis, & Satrapis eius, vt scriptum est 1. Regum 21. infaniam fimulauit, vt difetimen vitæ, in quo fe verfari cernebat, effugerer. Hactenus ex disputatione Scoti. Qui licèt de hac simulatione Iacob, nihil signanter, & nominatim dixerit, tanten videtur, si de ea dixisset, ad quartam, vel quintam speciem simulationis fuisse eam relaturus.

Nobis, & ad intelligendum apertius, & ad enodandum quæstionem propositam expeditius videtur, si quadripartitam faciamus simulationis tentia, orde rationem modumque. Est quædam simulatio noxíæ deceptionis ad fal-quadruplici lendum alios perniciose, vel ad quidpiam improbe ac inique confequen- spece simuladum: hoc genus simulatores sunt hypocritæ, atque improbi opifices, & stonis, or fran mercarores. Est item nonnulla simulatio, in loco, & tempore vtiliter vsurpata, quæ iuuandi, aut se, aut alios, vel admonendi, vel instruendi, vel etiam Locus ex corripiendi causa adhibetur. Hac ratione Dauid simulauit insaniam apud 1. Reg. 21. Regem Achis, in summo vitæ discrimine constitutus. Sic eriam non rarò prudentes medici, graviter ægrotantibus, salubrésque curationes reculantibus, vtili simulatione deceptis, & quæ volunt, præbent medicamenta, & restituunt sanitatem. Ad eundem modum magistri, quo melius perten-Comm.in Gen. Tom. 4.



cent solertiam, & intelligentiam discipulorum, Sophisticas & captiosas rationes proponunt, tum vt eas, vbi retectæ illis ac euolutæ fuerint, exploraté noscant; tum vt earum laqueis se irretiri in futurum caueant. Hoc etiam modo Ioseph Patriarcha iussit pecunias poni in saccis fratrum suorum, & scyphum suum in sacco Beniamin Genes. 42. & 44. Simulate postea furti eos arguens: vt tali metu, & affliccione animi, leuiter eos corriperer, adducens in recordationem, & pænitentiam nefarij sceleris in se admissi:quod adeo ita euenit. Nam cùm in illa vexatione essent, dicebant inter se verba illa, quæ refert Moses Genes. 42. Merito hac patimur, quia peccauimus in fratrem nostrum, videntes angustias anima illius, dum deprecaretur nos, o non andinimus: idcirco venit super nos tribulatio. Et Ruben ait, Nunquid non dixi vobis, Nolite peccare in pueru, & non audistis me? En sanquis eius exquiritur. Est tertium genus simulationis ex diuino instinctu & monitu profectum, quo vsi sunt Hebræi spoliantes Ægyptios, & Iosue contra hostes, simulando metum, & fugam, vt eos in præparatas insidias deduceret, vt legitur Iosue 8. Ad quartam speciem simulationis pertinent artificiosæ,& callidæ simulationes,ac dissimulationes,per quas dans operam rei licitæ, opportune ingens quodpiam malum auertere, ac superare curat, aut magnum quodpiam bonum ad se pertinens, nec aliter adipisci, facile consequi, & obtinere. Huius generis sunt bellicæ simulationes contra hostes in bello iusto, quæ vocantur stratagemata militaria, quale fuit illud Iofue paulò ante memoratum.Horum quatuor generum fimulationis,& fraudis, primum est improbum,& damnandum, tertium etiam laudandum, cetera sine peccato, in tempore, & loco vsurpari possunt; de quo rum vtili & laudabili vsu disputat copiose S. Chrysostomus sub finem primi libri de sacerdotio, & ad quodlibet istorum trium posteriorum geperum simulatio illa Iacob referri porest.

Sedenim posser quispiam obijcere, simile esse mentiri factis, vt verbis, 27 sed mentiri verbis, quocumque modo, semper est peccarum; ergo mentiri factis, id est, per facta significare aliud, quam reuera est, & quam sentit is qui facit, semper erit cum peccato coniunctum. Respondeo disparem esse rationem verborum, arque factorum: licer enim facta adhibeantur etiam vt signa interioris sensus, & voluntatis, ad id tamen verba per se ex natura sua, atque eo ipso, quo verba sunt, instituta fuerunt: facta verò nonnisi secundariò tantùm, & per accidens. Deinde verba sunt conceptut animi signa distincte, determinate, ac proprie; facta verò confuse, & indefinité. Quamobrem mendacium in verbis nunquam potest esse licitum. simulatio autem per acta, & signa quædam externa, quæ alij accepturi sunt in alium, & diuersum finem, qu'am intendatur à nobis, & ad quem significandum, nec per se, nec secundum intentionem nostram illa ordinantur, talis inquam simulatio potest fieri licita, si nec malo fiat animo, nec alijs damnum adferat, nec scandalum pariat. Est enim simulatio per facta, sicut vsus vocis, vel orationis ambiguæ, quæ non eodem sensu accipitur ab audiente, atque à loquente: talis autem locutio, per se non est mala, imo & à Domino nostro, & à Sanctis viris non rarò vsurpata. Si quis

Si quis porrò simulans facto aliquid, quod non ita est, intenderet illud significare, & abalijs intelligi, haud dubiè peccaret. Iacob porrò per simulationem assumpti habitus Esau, noluit significare se esse Esau seçundùm carnem, sed quantum ad ius primogeniturz; naturaliter quidem debitum Esau, sed secundum Electionem diuinam sibi: simulque fignificare voluit diuinum mysterium ea re figuratum, & superius expositum. Ergo fimulationem illam Iacob fuisse inculpabilem, cum & bonis rationibus, & grauissimis Patrum, ac Theologorum auctoritatibus, exemplisque in diuina Scriptura traditis, satis comprobatum sit, equidem ad eandem quoque sententiam libenter accesserim.

Quibus illatis, dixit: Pater mi; at ille respondit, Audio, quis es Vers. 8.19 tu fili mi? Dixítque Iacob, ego sum primogenitus tuus Esau: feci sicur præcepisti mihi. Surge, sede, & comede de venatione mea, vt benedicat mihi anima tua.

ERDIFFICILEM, ac perarduam, & multorum Patrum. ac Theologorum dissidentium inter se disputationibus nobilitatam,hæc verba quæstionem habent: An Iacob ista verba dicens, verè mentitus sit, & peccauerit, saltem venialiter. Vi-

dentur enim tria in istis verbis manifesta contineri mendacia. Primum mendacium est, cum ait : Ego sum Esau. Non enimerat Esau, sed Iacob. Alterum mendacium fuit, cum dixit: Feci sicut pracepisti mibi: nihil enim ei tunc Ilaac de afferendo sibi cibo præceperat, sed id præceperat Esau, ve dicitur in exordio huius capitis. Tertium mendacium fuit, cum dixit; Comede de venatione mea, neque enim eos cibos parauerat ex animalibus venatione captis, sed ex duobus hædis de grege domestico sumptis. Ex aduerso autem pugnat magnorum Patrum, & nobilium Docto-

rum auctoritatis, sic interpretantium ista verba Iacob, ve nullum in ijs mendacium esse probent. Ego super hac quæstione quatuor disputationes tractabo, quò liquidius, discussis omnibus vndequaque exorientibus difficultatibus, veritas pernotescar.

#### DISPVTATIO. SECVNDA

An excusabilis, aut tolerabilis sit eorum sententia, qui dixerunt, Iacob verè in istis verbis esse mentitum, non tamen vllo modo peccasse.

V 1 sic opinantur, duplex eorum est opinio. Vna est opi- 29 nio peruetus, & percelebris: cuius, inter Ecclesiasticos viros, auctor habetur Origenes, hic sensit, mentitum esse Iacob, nec mentiendo tamen peccasse: quia est quodda mendacij genus, minimė improbum, quineriam bonum, & lau-

dabile, quod magni cuiuspiam boni acquirendi, vel propulsandi mali causain loco, & tempore dicitur. Tale autem fuisse ait mendacium Iacob, & item mendacium illius admirabilis fœminæ Iudith. Sed quia Platonem 1udith.10. huius dogmatis auctoré, doctorémque secutus est Origenes, primò, quid Plato super ea re præceperit, prædocendum est. Cum sub finem libri senio de menda- cundi de Republica, Plato egregiè probasset, omne mendacium esse Deo inutile, atque indecens, nec vllo modo ferendos esse, qui dicunt mentiri Deum aliquando, & mali cuiuspiam esse auctorem: postea non longe post Licet omne initium libri terrij de Republica, de mendacijs hominum verba faciens. mendacium st ita scribit; Si recté paulò ante dicebamus, Deo inutile esse mendacium ac inutile, no omne, hominibus tamen nonnunquam est vtile, & quasi pro medicamen tamé similiter to: quare publicis medicis concedendum est, privatis autem hominibus homini secun minime attingendum. Itaque Rempublicam administrantibus, præcipue, dum Platone. si quibus alijs mentiri licet, vel hostium, vel ciuium causa, ad communem Ciuitatis viilitatem: reliquis autem à mendacio abstinendum est. Sed aduersus Principes, & publicos Rectores priuatim mentiri, maius peccatum est, quam egrotum mentiri suo medico, in his, que ad morbum suum pertinent, vel discipulum ludi magistro, vel qui sunt in naui, gubernatori nauis.Hæc Plato.

Eusebius,

Eusebius in libro xij. de Præparatione euangelica cap. xxj. licet de hoc Platonis loco nominatim verba non faciat, confessus tamen Platonem legum latoribus, & Principibus concedere, vt interdum falsa dicant vtilitatis causa:eam Platonis sententiam interpretatur ipse de ijs mendacijs, quæ secundum propriam verborum significationem ab audientibus accepta, falsum sensum generant, sed perutilem tamen auditoribus. Qui tamen ea dicunt, cum Sapientes viri fint, lecundum altiorem, ac penitiorem intellectum ex issem verbis figurate sumptis expressum, veram sementiam, quàm ipsi spectant, cum loquuntur, animo comprehensam habent. Eusebij verbasunt hæc: Non existimat Plato alienum esse à gravitate legislatoris, si nonnunquam falsum quippiam, quod vtile tamen esse queat, dicat: maxime si quod falso dicitur, audientes ita trahat, yt non vi, sed sponte iustitiam velint amplecti : solidum quidem bonum est veritas, sed non ita facile, plerumque persuadet. Innumerabilia

Verba huiusmodi sunt in Scriptura, ve puta, cu pœnitere Deum aut dormire, aut irasci, aut furere, alissve perturbationibus affici scribitur: quæ licèt altiùs interpretata, non procul à veritate sint, verba tamen ipsa, vel terrendo, vel permulcendo, non parum profunt ijs, qui altiorem peruesti-

gare sensum nequeunt. Sic Eusebius.

Sed venio ad Origenem, qui vt dixi supradictam Platonis sententiam securus est. Eius opinionem de mendacio nonnunquam vrili, & laudabili, cognolcere licet ex ijs, quæ scripta reliquit ille in lib. 6. Stromatum. Poná Origenis verba, vti refert ea S. Hieronymus in libro primo Apologia aduerlus Ruffinum. Sic scribit Hieronymus: Indignantur, quòd Origenistas scripserim inter se Orgiis mendaciorum fæderari. Nominaui librum Origenis, in quo hoc scriptum legerim, id est, sextum Stromatum, in quo Platonis sententiæ nostrum dogma componit. Posthæc, subdit Hieronymus verba Platonis, quæ paulò suprà memorauimus. Deinde, subiungit hæc Origenis verba: Et nos igitur illius præcepti memores: Loquimini Ephef. 4 veritatem unusquisque cum proximo suo, non debemus dicere, Quis est proximus meus? sed considerare quomodo Philosophus (Plato) cautè dixerit: Deo indecens, & inutile esse mendacium, hominibus interdum vtile : & quòd ne per dispensationem quidem putandus sit Deus aliquádo mentiri. Si quando enim commodum audientis exegerit, verbis loquitur ambiguis, & per ænigmata; quæ vult, profert; vt & veritatis apud genu de Men eum dignitas conseruetur; & qued noxium esse poterat, si nudum profe- dacio nonnuratur in vulgus, quodam tectum velamine proferatur. Homo autem, cui quam licuto. necessitas incumbit mentiendi, diligenter attendat, vt sic vtatur interdu mendacio, quemadmodum vtitur condimento ac medicamento; seruando nempe mensuram; ne excedat terminos, quibus vsa est Iudith contra Holofernem, & vicit eum prudenti simulatione verborum. Imitetur Esther, quæ Artaxerxis sententiam, diu tacita veritate correxit: sed in pri- Indith. 11. mis Patriarcham Iacob, quem legimus Benedictionem patris artifici impetrasse mendacio. Ex quo perspicuum est, quòd nisi ita mensiti fuerimus, vt magnum nobis ex hoc aliquod quæratur bonum, iudicandi simus quali inimici eius, qui ait : Ego sum veritas. Hactenus ex Origene. Quæ cum commemoraflet Hieronymus, subiicit deinde: Hæc Origenes scriplit: negare non possumus: & scripsir in ijs libris quos ad perfectos, & ad discipulos suos loquebatur: docétque magistris mentiendum, discipulos autem non debere mentiri. Qui ergo bene mentitur, & abíque vlla verecundia, quicquid in buccam venerit, confingit in fratres; magistrum le optimum probat. Hæc Hieronymus.

Huic sententiæ Origenis adhæsisse Cassianum, disputatio eius de Mendacio in collatione xvij. ex persona Ioseph Abbatis susè tractata, perspicuè nio de Menda demonstrat. Nam in capite xvij. sic ait: Taliter de mendacio sentien- cu. dum,atque ita eo vtendum est,quasi ei natura insit hellebori.Quòd si imminente exitiali morbo fumptum fuerit; fit falubre : cæterum absq; fummi discriminis necessitate perceptum, præsentis exitij est. Et infrà cap. 25. Quis, inquit, enumerare sufficiat, omnes propemodum Patriarchas,

Sanctósque innumerabiles alios pro vitæ tutamine, alios pro desiderio benedictionis, alios pro misericordia, alios pro alicuius occultatione mysterij, alios pro zelo Dei, alios pro veritatis examinatione, patrocinium (vt ita dixerim) assumpsisse mendacij? Idem, cum dixisse capite xj. in omnibus causis, non processum operis, sed voluntatem operantis esse incuendam, nec quid quis egerit, sed quo voto egerit, inquirendum: nam & nonullos pro his factis, ex quibus magna bona deinde orta sunt, fuisse damnatos; & contrà, quosdam per reprehensibiles actus, ad summam peruepisse iustitiam: hæc igitur cum dixisset, mox subdit in sequenti capite: Quid criminosius dolo atque mendacio, etiam in extraneum, ne dicam in germanum frattem commisso? Et tamen, non modo nullam pro his damnationem, aut reprehensionem Iacob Patriarcha contraxit, verùm etiam perpetua benedictionis hæreditate ditatus est. Nec immeritò: benedictionem enim primogenito destinatam, non ex præsentis lucri auaritia, sed ex fide sanctificationis perpetuæ concupiuit. Ideóque iustissimus iudex, excusabilem, immmò laudabilem talis mendacij censuit præsumptorem; quia sine eo ad benedictionem primitiuorum non poterat peruenire. Nec debuit in crimen vocari, quod desiderio benedictionis exortum est. Alioquin non modò Iacob iniquus in fratrem, sed etiam circumuentor in patrem, & facrilegus extitisset; si habens aliam viam, quæ ad benedictionis illius gratiam perueniret, hanc, quæ fratri damnosa esset ac noxia, expetere maluisset. Videtis ergo apud Deum non processum operis led destinationem mentis inquiri? Hæc Cassianus. Qui editis in Cassianum observationibus conati sunt (cum id fieri commodè potuit) nonnullas eius sententias ab errore, vel prorsus vindicare, vel excusare quadamtenus; hanc disputationem eius de Mendacio ad Origenis pertinere opinionem, ingenuè, apertéque confessi sunt.

Chrysostomi sententia de mendacio Iacob.

Nec ab ista opinione remouendus videtur S. Chrysostomus (quem vt 33 magistrum discipulus secutus est Cassianus. ) Is enim Homilia quinquagesima tertia in Genesim scribit, verba ista Iacob, si per se, nudaq;, & solitaria considerentur, haud dubiè mendacium continere ac fraudem, nec noxa vacare. At si spectetur animus, consilium, sensus, & propositum Iacob; & quod Deus verbis iuxta, factisque eius mirè cooperabatur, omnia ritè dirigens & prosperans, dilucebit, nulli culpæ ac reprehensioni mendacium eius fuisse obnoxium. Ponam hic verba Chrysostomi, cùm dixisset, Deum verbis & factis sacob esse cooperatum: atque ideircò prosperum fuisse eorum, & qualem ipse optabat, exitum; subdit hæc: Quid igitur? cooperatus est Deus/mendacio? Dilecte, ne tantum perpendas id quod fit, sed attende etiam scopum facientis: & quòd id non factum sit temporalis commodi vel auaritiæ causa, sed quia patris benedictionem abi comparate studuit. Alioqui, si quæ facta sunt, ea simpliciter examinare velis; vide, ne & Abraham parricidam, & Phinees homicidam fuisse iudices. Non igitur considera, quòd mendacia fuerint, quæ dicebantur à lacob: led illud cogita, quòd volens Deus prædictionem impleri, omnia, ve he herent, dispensauit. Et ve seias, quod Deus omnia facilia reddebat,

Ctiam quæ difficilia erant; vide quomodo sanctus Isac non potuit subolere fraudem, sed persuasus verbis Iacob, cum edulium comedisser ab eq allatu, benedictionibus eum renumerauit. Nec priùs à venatione reuersus est Esau, quàm omnia fuerint peracta: vt planè intelligatur, illa esse gesta Dei voluntate. Hactenus ex Chrysostomo.

At enim non satisest, finem agentis quidpiam, esse bonum, vractio eius bona censeatur, nisi etiam quod agitur, ex genere suo bonum sit; bo-sententia exnum enim, vrapud Theologos & Philosophos peruulgatum est, & à B. Dionysio traditum, ex integra causa constat, omnibusque requisitis circumstantiis; quarum vna quælibet si desit, verè bonum esse non potest, Exempli caula , furari , quo des eleemolynam indigenti; vel vt à lummo corporis aut animæ periculo quépiá liberes, nec bonú nec peccato caret. Illa igitur verba Iacob, si per se mendaciú continent, bona mens & intério eius, nó valet excusare à peccato. Ac licèt Deus cooperaretur Iacob & eum moueret ac regeret, quantum ad voluntaté adipiscendi benedi-Ctionem patris, & quantum ad eius rei effectum, vtrumque enim bonum erat, & placitum Deo, quin etiam ab eo prædestinatum: non tamen cooperatus est ipsillacob quantum ad modum perueniendi eò, quò intendebatur, videlicet per mendacium, fallacibus verbis decipiendo patrem. Quare necessum videtur, Chrysostomum, vel concedere Iacob mentiendo peccasse, vel si hoc non concederet (vt planè ostendit) sequendo supradictam Platonis & Origenis opinionem, fateri, mendacium aliquod dici posse sine peccato. Atque ita de quodam mendacij genere nequaqua improbo,nec reprehendendo, vt ipli putabant, led vtili ac laudabili, ab antiquis & magnis auctoribus traditum est.

Verum istam opinionem confutare, haud operosum fuerit. Namque mendacium omne, qualecumque id sit, dummodo verè mendacium sit, malum est ac fugiendum, nullamque ob causam, nulloque in loco ac tépore esse vrendum, ita secundum sacram Scripturam, & rectam rationem manifestum est, veid non animaduereisse doctissimos viros, permirum videri possit. Multifariàm in diuinis litteris legimus, omne mendacium vituperari, atque interdici, sic enim est Ephes. 4. Propter quod de-cium esse maponentes mendacium, loquimini veritatem unusquisque cum proximo suo. Et lum tripliciter primæ Ioannis 2. Omne mendacium non est ex veritate. Id est, ex Deo, sed probatur. ex Diabolo, qui ab initio mendax est, & pater mendacij & cùm mendacium loquitur, ex proprijs loquitur. Iob, qui erat vir simplex, & reclus, & timensDeum, ab omni genere mendacij abhorrebat: quapropter de seipto dixit capite 27. Donec supererit halitus in me, & spiritus Dei in naribus meis, non loquentur labia mea iniquitatem, nec lingua mea meditabitur mendacium. Et cap. 24.Quis me potest arguere esse mentitum, & ponere ante Deum verba mea? Theonem Abbatem, in veteribus Sanctorum Patrum memorijs reperimus, nunquam esse mentitum, cum innumerabiliú Monachorum curam & regimem haberet. Hoc autem perfectæ virtutis est,
vita sua mentestante B. Iacobo cap. 3. Si quis in verbo non offendit, hic perfectus est vir. numest. Quocirca Dauid Pal. 118. orat Deu dicés : No auferas de ore meo verbum

Chryfoltoms

verita

mine involuatur. Sicille.

veritatis vsquequaque. Et Salomon Prouerb. 30. Verbum mendacy longe fac à me.Dictum enim ab ipso fuerat Prouer. 12. Abominatio est Domino, labia mendacia. Et Psalmo 5. Odisti omnes qui operantur iniquitatem : & perdes omnes qui loquuntur mendacium. Meritò igitur B. Ioannes in Apoca-Locus Apoca lypsi capite 14. Inter præcipuas laudes illorum centum quadraginta qualypsis cap. 14. tuor mille Virginum, cum laude Virginitatis coniungit laudem non métiendi.Virgines, inquit, sunt, & in ore corum non est inuentum mendacium : sine macula enim sunt ante thronum Dei. Hisce igitur Scripturæ sententiis & testimoniis persuasus ac permotus Innocentius Tertius, asseueranter Innocentius dixit, in Scriptura prohiberi mendacium, etiam pro seruanda alterius vita dictum. Siguidem in Titulo de Vsuris cap. 4. super eo, reprehendens nonnullos, eo fine exercentes viuras, vi inde captiuos redimere possent, sic ait : Cùm vsurarum crimen, vtriusque Testamenti pagina detestetur, super eo dispensarionem aliquam posse sieri non videmus. Etenim cum Scriptura sacra prohibeat, etiam pro alterius vita mentiri: multo magis prohibendus est quis, ne etiam pro redimenda vita captiui, vsurarum cri-

Ratio qua pro mendacinm per se malum e∭e. B Dienys.

Tersien.

Id præterea concluditur euidenti ratione;& probatur,mendacium per 36 batter omne le, atque hoc iplo quod mendacium est, & malum, & fugiendum este, nec peccato carere posse. Quod est secundum se malum ex genere, id nullo modo potest sieri bonum & licitum: quò enim aliquid bonum sir, requiritur vt ad id omnia rectè concurrant. Bonum enim ex integra causa est, malum verò ex singulis defectibus, vt Dionysius dicit cap. 4. de Diuinis nominibus. Mendacium autem, est malum ex genere, quia est actus per se inordinatus, & peruersus, & ordini naturæ Deique contrarius. Cùm enim voces naturaliter sint signa eorum quæ sunt in intellectu, có-Ariffold. tra naturæ ordinem est, vt aliquis voce significet id, quod non habet in mente, immò cuius contrarium habet in animo. Vnde & Aristoreles in 4. Ethicorum air, omne mendacium esse per se prauum & sugiendum. B Augustin. Omne igitur mendacium est peccarum, sicut etiam Augustinus asserit in Cur facultas libro contra Mendacium. Mendacium itaque secundum intrinsecam ra-

suquenas unia tionem continet naturalem quandam obliquitatem & deformitatem, & ad quem fine peruertit ordinem naturæ ac Dei. Verba enim data sunt homini, & in eu er roum insti finem instituta, ve per ea, quod ipse inclusum & occultum habet in anituta sint ver- mo, aperiar & declaret aliis: non enimalia est via, qua possit animus & voluntas virius hominis, nisi per verba notificari aliis hominibus: sine quibus, vnus homo non est aliis hominibus intelligibilis. In mendacio autem, verba fignificant contrarium eius, quod est in animo. Si magnam habet deformitatem discrepantia, & vt ita loquar incongruentia membrorum humani corporis inter se, vel cum toto corpore: quanto insignior deformitas existimari debet, cum lingua, principale ac maximè necessarium hominis membrum, discrepat ab animo, & oratio contraria est rationi?

Obruitur etiam arque opprimitur ista sententia, auctoritate eorum, 37 qui contrà sentiunt. Et Platoni quidem opponimus, haud multo minoré,

ne dicam maiorem philosophum, Aristotelem : qui omne genus men- Aristotelem dacij, quale fuerit, vituperans in libro 4. Ethicorum, cap. 7. memorabilem illam pronuntiauit sententiam : Mendacium, per se improbum est: vituperabile: Verum autem, probum ac laudabile. Et libro primo Elenchorum: Est, inquit, in unoquoque opus sapientis, non mentiri de quibus nouit, & mentientes alios manifestare. Refert Elianus libro 12. de Varia Historia, Pythagoram Elianus. dicere solitum, duo hæc præclara data esse hominibus à Deo, vera dicere, Pythagera & beneficia in alios conferre: hæc enim, & maximè propria esse Dei, & egregia senpropter hæc simillimum Dei hominem fieri. Inter Theologos autem, sentsa. princeps, & quasi dux eorum, qui acerrimis disputationibus, in istos mendacij probatores ac defensores pugnarunt, fuit B. Augustinus: cuius totus S. August. ille, qui contra Mendacium inscriptus est liber, grauissimis ad id probandum sententiis, argumentisque validissimis confertus est, cuius illa est inter alias, criebrata sententia: Quisquis esse aliquod genus mendacij putauerit, quòd peccatum non sit; decipiet seipsum turpiter, cum honestum se

deceptorem arbitretur aliorum. Sed non est silentio prætereunda super hac ipsa re B. Gregorij disputa- B. Gregorij

tio:est quippe memorabilis, & observanda. Is enim libro 18. Moralium tentia. explanans illa verba Iob capitis 27. Donec superest halitus in me, & Spiritus Dei in naribus meis, uon loquentur labia mea miquitatem, nec lingua mea meditabitur mendacium; gravi admodú, & peracri oratione mendaciú omne confutat, omnes eius excusationes defensionésque discutiens. Scribit autem ad hunc modum, Quod dixit lob priùs iniquitatem, id postmodum repetens, mendacium dicit. Nam & omne mendacium iniquitas est, & omnis iniquitas mendaciú: quia profectò ab æquitate discrepat, quicquid à veritate discordar. Sed inter hoc quod air, loqui, & postmodum subdit meditari, magna distatia est. Nonnungnam enim peius est meditari mendacium, quàm loqui: Loqui enim plerumque præcipitationis est:meditari verò, studiosæ pravitatis: magna siquidem culpæ distantia est, si præcipitatione aliquis, vel studio mentiatur. Sed vir Sanctus, vt perfectæ adhæreat veritati, nec studio perhibet se, nec præcipitatione mentiri. Summoperè enim cauendu est omne mendaciu: quaus nonunquam sitaliquod mendacij genus, leuioris culpæ, vt si quis vitam aliis præstando mentiatur. Sed quia scriptum est, Sapientiæ 1.0s quod mentitur occidit animam. Et Psal. 5. Perdes omnes qui lequuntur mendacium: hoc quoq; mendacij genus, perfe- Mendacium eti viri magnoperè fugiunt, vt ne vita quidem cuiuslibet, per eorum fal- officiosum lelaciam defendatur; ne suæanimæ noceant, dum præstare vitam carni ni- wem habes tuntur alienæ. Quanquam hoc ipsum peccati genus, facillimè credimus facilem rerelaxari. Nam si quælibet culpa, sequenti solet pia operatione purgari: niam. quanto magis hæc facillime abstergitur, quam mater boni operis pietas ipla comitatur? Hæc ibi Gregorius.

Posthæc subdit Greg.quod attente, considerateq; legedum & perpen- Animaduerdendum est. Disputans enim in cos, qui exemplo Ægyptiaru obstetricum sio m dictum abutebantur ad exculandum, defendendum; mendacium officiolum, sic mendacio obait:Nonnulli de obsterricu fallacia conantur asserere hoc mendacij genus sterricum

Digitized by Google

1

Locus Exedi cap. 1. Vide etiam infra, numero 41.

non esse peccatum: maxime quod illis mentientibus scriptu est, quia Dominus ædificauit illis domos. In qua magis recopensatione cognoscitur, quid mendacij culpa mereatur. Nam benignitatis earum merces quæ in æterna vita potuit eis retribui, pro admissa culpa médacij, in terrenam est recompensationem declinata:vt in vita sua, quam mentiendo tueri voluerunt, ca que fecerunt bona reciperent: & viterius quod expectarent, mercedis suz przemium non haberent. Nam si subtiliter perpendatur, amore vitæ prælentis mentitæ lunt: parcendo quippe conatæ lunt infantium vitam tegere:mentiendo suam. Sic eo loci Gregorius.

Significat igitur Gregorius illud obstetricu mendacium obstitisse, ne pro officio illo pietatis earum erga Hebreos, & pro reueretia timoris Dei, mercede zterná acciperét, sed solum temporalem. Hoc auté verú non videtur. Aut enim putauit Greg. officiù illud pietatis obstetricu, & reuerentiă timoris Dei non fuisse meritoria vitæ æternæ ob mendaciu ab ipsis di-Aum; sed hoc non est credibile: mendacium quippe illud, non paruo tempore post illud officium pietatis subsecutum est: non igitur prohibere potuit, tantò ante præcedentis boni actus meritum & præmium. Aut putauit Gregorius, per illud officium pietatis & timoris Dei meruisse obstetrices vitam æternam; sed ob subsequens posteà mendacium, perdidisse meritum illud mercedis æternæ,& pro ea solum temporalem mercedem accepisse. Ad hoc dici nullo modo potest. Meritum nempe zternz vitz non perditur, nisi ob peccatum mortale, sicut nec gratia nec charitas: mendacium autem obstetricum, cum fuerit officiosum, suz nimirum & aliorum tuendæ vitæ gratia dictum, fuit tantummodò veniale & leue dignis, tanti peccatum, ve ipsemet Gregorius, in isto ipso loco, paulò antè dixerat.

Cur Dens olim pro benefactis mercede aterna promittebat bona tempo-

Cur igiur, dicet aliquis, pro illo charitatis & pietatis obstetricum offi-40 cio, non aliud legimus datum eis præmium, nisi temporale, ædificationem scilicet domorum, id est, amplificationem rei familiaris, & propagationem posteritatis? Videtur enim hoc præcipuè in illam opinionem induxisse B. Gregorium. Verum isti obiectioni responderi posset dupliciter: aut enim bonus ille actus obstetricum non processit ex tali gratia Dei & charitate, qualis necessaria est ad essiciendum actum meritorium vitæ æternæ, sed tantum boni cuiuspiam temporalis. Aut fuit actus ille, meritorius vitæ ærernę, simúlque boni eius temporalis, quod illis retributum est. Præmium verò æternæ vitæ, proptereà tacuit Scriptura, quia occultum est mortalibus, ideóg; inessicax ad permouendos homines carnales. Hanc enim ob causam in veteri Testamento, ctiam viris sanctissimis, & pro factis ac meritis præstantissimis, promittebat Deus & reddebat bona temporalia, tacitis æternis, quæ sine dubio illi principaliter promeriti fuerant. Videre hoc est in Abraham Genes, 22; cui Deus pro excellentissimo eius facto circa immolationem proprij filij. repromisit bona temporalia, nullum de bonis æternis verbum faciens; idémque animaduerti potest in Dei promissione data Phinees pro singulari eius zelo, vt legitur Numerorum 25. Nimirum expressaregni cœlestis, & æternæ vitæ promissio, propria est Noui testamenti: & Euangelij Christi, vt ait Sanctus Hierony

Hieronymus in epistola quam scripsit ad Dardanum.

S. Heronym. S. Thomas.

Cæterum, videamus quemadmodum Sanctus Thomas in Secunda Secunda Quastione 110. Art. vltimo, ad quartum dictum illud Gregorii, ne falsum videretur, in bonam partem accipere & interpretari conatus sit. Sic autem scribit: Mendacium obstetricum potest dupliciter considerari: vno modo, quantum ad esse cum beneuolentiæ in Iudæos, & quantum ad reuerentiam diuini timoris; & sic debebatur ei remuneratio æterna. Altero modo confiderari potest, quantum ad exteriorem actum médacij: quo actu șternam quidem remunerationem mereri non potuerunt, sed fortè aliqua remunerationem temporalem; cuius meritò non repugnabat deformitas illa médacij, sicut repugnabat merito remunerationis æternæ. Et sic intelligenda sunt verba Gregorij; non autem quòd per illud mendacium mererentur amittere remunerationem æternam, quam iam ex præcedenti affectu meruerant. Sic B. Thomas. Verùm quod ait S. Thomas (vt piè S. Gregorium exponat) obstetrices per exterioré illum actum mendacij, fortasse meruisse remunerationem aliquam temporalem, haud scio an sit improbabile: videtur certe dissonum sacre historiæ, nec rationi consentaneum, & cum Gregorij sententia verbisque dissentiens, quinetiam discrepans ab ipsius S. Thome doctina, quam paulò ante Vide S. Tho. 2. tradiderat. Si enim per mendacium meruerunt obstetrices remuneratio- 2 9.110.art.3 nem temporalem, non aliam sanè meruisse putandum est, nisi eam, quam ad 2. vbi ex fuisse eis datam memorat Scriptura; quia nimirum Deus ædificauit illis propria lodomos: sed hanc non meruisse illas per mendacium, sed per officium pietatis præstitum Hebræis, & ob reuerentiam timoris Dei legimus Exodi 1. Sic enim ibi scriptum est: Timuerunt obstetrices Deum, & non secerunt iuxta praceptum regis Aegypti, sed conseruabant mares. Bene ergo fecit Deus obstetricibus: et quia timuerunt Deum, adificauit eis domos. Ratione quoque mani. An mendaciu festa concluditur, non posse mendacium esse meritorium vilius boni officiosum pos apud Deum. Nempe, mendacium est actus intrinsece malus moraliter, fit esse meri-& semper est peccatum, vt suprà ostensum est : & est vetitum à Deo in cuiuspia tem-Scriptura, & displicet Deo, atque ipsum offendit : non igitur potest esse poralis apud meritorium alicuius boni apud Deum. Cumque mendacium sit pecca- Deum. tum, & omni peccato debita sit pœna: quomodo, quod per se est meritorium pænæ apud Deum, poterit simul esse meritorium boni apud eundem? Neque sanctus Gregorius dixit, obstetrices per mendacium meruisse remunerationem illam temporalem, sed per officium pietatis prestitum Hebreis: per quod tamen potuissent promereri mercedem zternam, nisi adiuncto mendacio officium illud suum contaminassent. Et iplemet Sanctus Thomas in Articulo præcedenti eiuldem Quæstionis, in responsione ad secundum, docuerat hoc ipsum quod nos probare volumus; hoc enim modo ait: Obstetrices non sunt remuneratæ pro mendacio, sed pro timore Dei, & beneuolentia, ex qua processit mendacium. Vnde signanter dixit Exodi capite primo. Et quia timuerunt obstetrices Deum, adisicauit illis domos. Mendacium verò postea sequens non fuit meritorium. Harc Beatus Thomas.

Sed bene habet, quod Sanctus Doctor non dixit illud affirmate, sed dubitanter, adie cta illa particula (fortasse) nec tam ex suo sensu id ait, quam vt ostenderet ( tanta erat in Sanctos Patres reuerentia & pietate ) quemad-

modum illud Gregorij dictum piè poslet exponi.

Sed reuerror ad Auctores, qui mendacium omne per le malum, & fu- 42 giendum esse censuerunt. Nominaui Sanctum Augustinum & Gregorium:eadem fuit omnium ferme posteriorum Scriptorum sententia. Vniuersa item cohors Theologoru Scholasticorum, huic sentetiz subscripsit, vt videre licet apud Magistrum Sententiarum in Tertio, Distinctione 38. Ergo istam opinionem tam manifestis Scripturæ testimonijs, tam grauibus Philosophorum & Theologorum auctoritatibus, & tam firmis rationibus confutatam, nullum esse, aut fore vnquam puto, qui animum inducat probare, aut defendendam suscipere. Quare non solum falsa, verum etiam perniciosa, & pestilens suit oratio illa, & sententia Darij Hystaspis, qui postea rex Persarum fuit, quam memorat Herodotus libro terrio: regis Persa- cuius Darij, in consultatione habita cum aliis Sattapis de interimendis ru, de Men- Magis, qui Persicum inuaserant Imperium, hæc fuêre verba: Vbi expedit mendacium dicere, dicatur. Nam idem optamus, & qui mendacium dicimus, & qui veritatem. Quippe, qui mentiuntur, tunc mentiuntur, cum tali mendacio lucri quippiam facturi sunt: & qui verum dicunt, ideò dicunt, vt verum dicendo, aliquod lucrum consequantur. Et alius huc, alius illuc magis propensus est, atque ita non idem factitando, idem tamen obtinemus. Quod si nihil lucri faciendumesset, zque verax foret mendax, & mendax effet verax. Sic ille.

Magister Sentent.

ry Hystaspis,

### TERTIA DISPVTATIO.

An probanda sit corum opinio, qui concedunt Iacob esse mentitum, sed negant peccasse: quia fecit id ex reuelatione, & consilio Dei.

XPLICAT A est opinio corum, qui dixerunt Iacob men-42 🌶 titum esse sine peccato, quia mendacium eius fuit officio-🔞 lum , quod putant illi esse inculpabile. Sequitur altera opi> nio corum, qui confess sunt, mentitum esse Iacob, propter-ea tamen aiunt non peccasse, quòd ad illud mendacium di-

cendum, adductus est Dei reuelatione, sibi per matrem manifestata, & interiori suasuac familiari consilio Spiritus Sancti: quamobrem mendacium eius à peccato excusandum est. Thostatus super hunc locum Genesis, refert istam opinionem, non tanquam opinionem vel dictum aliquorum, sed taquam id quod fortalse à quopiam existimari & dici posset. Verùm istiusmodi sententiam non displicuisse Innocentio Tertio, ex verbis eius non temerè existimari potest. Sic enim scribit in Titulo De Diuortijs, capite Gaudemus. Nulli vnquam licuit simul plures vxores habere;

Thostatus.

Innocentius Tertins.

habere; nisi cui fuit diuina reuelatione concessum: quæ, mos quandoque, & interdum fas censetur. Per quam reuelationem, sicut Iacob à médacio, Ludie. 16. Israëlitæ à furto, & Samson ab homicidio, sic & Patriarchæ, qui plures leguntur simul habuisse vxores, ab adulterio excusantur. In eadem senten- Gabriel Riel. tia fuit Gabriel Biel in Tertio Distinct. 38. Nam quæstionem hanc de mendacio Iacob soluit duplici responso. Primò enim fatetur, mentitum esse & peccasse; nec esse necessarium excusare ipsum vel alios Patriarchas à peccato veniali, à quo ne ipsos quidem Apostolos, multò illis perfectiores, excusamus. Subiungit deinde alterum responsum, quod exponit hisce verbis. Secundo dicitur, si falsum illi dixerunt, non oportere concedere. in illo falso disto peccasse eos. Poterant enim sic dicere ex familiari con- B. Aug. Lib. 1. filio Spiritus fancti; ficut de Iacob dicit Augustinus: Quod Iacob matre cont. Mendafecit auctore, vt falleret patrem, si diligenter attendatur, non est menda- cium cap. 10. cium, sed mysterium. Intendebat enim Iacob matri obedice, quæ per Spiritum sanctum nouerat mysterium, & ideo propter familiare consilium Spiritus sancti quod mater acceperat, à peccato excusatur. Non quin verba Iacob fuerint verba falsa, & prolata cum intentione fallendi patrem; sed quia non illa dixit inordinate & iniusté, sed adductus consilio famíliari Spiritus sancti, per quod excusabatur à peccato. Hæc Gabriel. Idem tradit Petrus Aliacensis in primo Sententiarum sub finem quæstionis Petrus Aliaduodecima: Multa sunt, inquir, in antiquo Testamento, ve de Iacob & censis. Rebecca, qui familiari confilio Spiritus Sancti exculantur à mendacio; & tamen per illud deceperunt Isaac, vt patet Genes. 27. & multa similia exempla possent induci ad ostendendum quòd Deus per bonos aliquando decipiat alios.

Sed istam ego sententiam nec probaui vnquam, & sæpe miratus sum, Dem nec au-eam nonnullis nec indoctis, & sand Catholicis scriptoribus visam esse septor, nec probabilem. Principio, mendacium, est actus intrinsece malus moraliter, suasor men-& per se peccatum est, displicens Deo, & nonnullam eius offensam ha- dasij esse pobens; ergo non potest id à Deo vel præcipi, vel suaderi; nec instinctu & 11/16. incitatu eius fieri potest. Deinde, quod quis mandat & præcipit fieri, aut eriam vehementer suadet, & auctor est vt fiat; id facere ipse dicitur: Si igitur Deus suaderet, vel præciperet mendacium dicere, auctor ipse mendaeij esset, e perinde esset, quasi ipsemet mendacium diceret. Quemadmodum autem quia Deus est prima & infinita bonitas, repugnat vt malum iple faciat, vel faciendi mali fit auctor; ita, qui est prima & infinita veritas, repugnat vt vel mentiatur iple, vel aliis causa & auctor sit mentiendi. Pretereà, si ex instinctu, vel mandato, vel suasu Dei posset quis mentiri, dubium profectò & incertum esse posset, an per Prophetas,& Apostolos, & Euangelistas mendacia aliqua essent dicta, vel litteris tradita; quamuis quod illi dixerunt, & scripserunt, id afflatu & inspiratu Dei dixisse & scriplille eos credamus.Hoc autem li admitteretur,haud dubiè fides & veritas factarum scripturarum prorsus concideret ac periret. Ad hæc (vt propriè, quod attingit rem præsentem, vrgeam) Deus non reuelauerar, nec Iacob, nec Rebecez, nec suaserat vt mendacium illud diceretur: sed

tantum reuelauerat Rebeccz, ius & dignitatem primogeniturz translatum iri ab Esau ad Iacob: ipsumque primogeniture honoribus & muneribus potiturum. Nec Rebecca suasit illud Iacob, exponens ei mandatum aliquod Dei, sed suum tantum consilium & iudicium commendauit: certámque spem ostendit prosperi euentus futuri. verba Rebeccæ ad Iacob fuere huiulmodi. Nunc ergo, fili mi, acquiesce consilis meis (vel vt Hebrea sonant) pracepris meis. Vides Rebeccam, ad impellendum Iacob, non diuinum proponere mandatum, sed proprium consilium suum? Et cum Iacob vereretur, ne pater, simulatione illa retecta, irasceretur, ac malediceret sibi;ad eum metum adimendum, non dixit Rebecca, Deu reuelasse & præcepisse, sed tantum respondit : In me sit ista maledictio : tantum audi vocem meam, & pergens ad gregem, affer qua dixi. Postremò, si Iacob certus fuisser de reuelatione & mandato Dei super ea re, non ita cunctabundus, & timidus, atque incertus futuri euentus fuisset, vt ipse ostendit, ad hunc modum respondens matri : Nosti quòd Esau homo pilosus sit : & ego lauis : si attrectauerit me pater meus: & senseriiztimeo ne putet me sibi voluisse illudere, & inducat super me maledictionem pro benedictione. Sed pergamus ad alia.

# QVARTA DISPVTATIO.

An probabilis sit eorum sententia, qui dixerunt, Iacob mentitum esse: & peccasse venialiter.

V P E R I O R I B v s duabus disputationibus conclusum est, si Iacob verè mentitus est, excusari & purgari non posse à peccato; siquidem omne mendacium, qualecunque sit, cum peccato esse coniunctum. Deinceps absolute disputandum est, an verè mentitus sit, & an peccauerit, saltem venia-

liter. Est igitur opinio nec paucorum, nec ignobilium Doctorum, Iacob dicendo illa verba: Ego sum Esau primogenitus tuus, & c. dixisse médacium officiolum, & ideireò acculari non posse à peccato veniali. Ad hanc sententiam valde propensi sunt & Scotus in Tertio Sententiarum, Distinctione 38, & Lyranus super huncipsum locum Genesis. Nam etsi non negat, verba illa Iacob posse aliquo modo sic exponi, ve non contineant mendacium; affirmant tamen, non oportere nos in excusando illo mendacio esse anxios & scrupulosos. Nam quamuis Iacob fuerit vir sanctissimus, non fuit tamen sanctior Apostolis, quos à peccato veniali excusare non est necesse. Thostatus autem pro ista opinione multa disputat super hunc locum Genes, quæst. 4. Adrianus idem tradit in Quodlibeto primo, in responsione ad tertium principale argumentum. Ad candem se opinionem applicat Lippomanus Catena in Genesim, super hunc locum. Ac ne longus sim, eidem sententiæ adhæsit Caietanus, qui exponens illa verba Iacob: Ego sum Esau primogenitus tuus, hæc scribit: si dixisset : Ego sum primogenitus tuus, & non addidisset illud Esau, excusaretur, qui emerat pri-

Scotus. Lyranus.

Adrianus.

Caietan. Lippom.

Digitized by Google

mogeni

mogenituram: sed dicendo, Ego sum Esau, inexcusabilis videtur à mendacio officioso. Et paulò infrà declarans illa verba Isaac: Tu es filius meus Esau? Sic air. Iuxta Hebræum legitur: Tu ipse filius meus Esau? nihil dicens de primogenitura, sciens quòd sacob emisset illam: ex industria siquidem interrogationem restrinxit ad personam Esau. Quocirca respondens Iacob, Ego sum, inexcusabilis fuit à mendacio officioso. Intentio igitur Iacob, bona fuit; sed locutio, mala moraliter fuit. Hactenus ex Caietano.

Confirmari autem potest hæc sententia multis & firmis admodum rationibus. Prima ratio: mentiri, est ita loqui, vt aliud verbis significetur, quàm sentit is qui loquitur, volens sic audientem fallere: tale autem fuit illud dictum Iacob: Ego sum Esau: nam nec ipse erat Esau, & hoc ipse sciebat; sed id patrem suum credere & sentire volebat. Secunda ratio. Illa verba Iacob nullo modo possunt à mendacio purgari : Feci sient pracepist i mihi, nihil enim tunc Isaac præceperat ipsi Iacob de cibo sibi afferendo: sed id soli Esau præceperat. Et item illud eiusdem dictum mendax fuit: Surge & comede de venatione mea: non enim Iacob eas carnes, quas offerebat Isaac, parauerat ex animalibus venatione captis, sed ex grege domestico sumptis. Tertia ratio. Satis apparet ex hac narratione Moss, id maximè verbis & factis curasse, arque egisse lacob, ve persuaderet patri suo Isaac, se esse Esau, cui velle eum benedicere audierat ex matre: hoc autem & fallum erat, & contraipfius Iacob mentem sensúmque. Quarta ratio. Hæc narratio Moss, corum quæ dixit & secit Iacob, non est figurata & parabolica, sed historica, non secus ac superiorum, & sequentium capitum huius libri narrationes: In historica porrò narratione & oratione, verba, quibus ea constat, propriè & prout in vulgari sermone, communique vsu loquendi vsurpantur, accipienda sunt. Sic autem accepta verba Iacob, falsum significare, ac mendacium continere, in confesso est apud omnes. Nam & ipse Augustinus B. Aug. c. 10. in libro contra Mendacium id fatetur, & quicunque exculare Iacob à mendacio conantur: non enim aliter excusant, nisi dicentes, eum non propriè, sed figurate locutum esse; nec verba eius secundum propriam corum & vistatam lignificationem elle interpretanda, sed secundum mysticam; magnum enim in illis latere mysterium, operte significatum à Iacob. Quinta ratio. Quærentibus sensum litteralem sacræ Scripturæ, non est à propria significatione vocum (præsertim autem in historicis narrationibus) recedendum: nisi forte necessitas cogat, relicto sensu litterali, peruestigare mysticum, & locutionem figuratam esse arbitrari: At in hoc loco nulla est talis necessiras: non enim necesse est à mendacio officioso, id est, à peccato veniali excusare Iacob. Quanquam enun fuerit is Patriarcha magnus & Propheta, & de numero eorum, quorum Deus in Testamento veteri, tum dicta, tum facta proposita esse voluit in exemplum posteris: verumtamen Iacob nec sapientia, nec gratia, nec fanctimonia præstantior fuit Apostolis; quos tamen, etiam post acceptum Spiritum sanctum, nunquam peccasse, sentire



nequaquam necessarium est. Etenim communis Theologorum est opinio, nixa B. Augustini auctoritate, simulationem illam qua vsus est B. Petrus Antiochiæ cum Iudæis & Gentilibus, non omnino caruisse peccato; quippè cum de ea Paulus eum reprehendit,& ipse scriptum reliqueritad Galatas 2. fuisse eum reprehensibilem.

Denique nullum Sanctorum omnium, qui vel in veteri, vel in Nouc 47

Conciliu Tridentinum.

Matth 6. S. August.

Testamento fuerit, præter sanctam & Deiparam Virginem, ab omni prorsus peccato mundum suisse: sententia fuit & decretum Patrum in Concilio Tridentino, in Decreto de Iustificatione cap. xj. quorum hzc funt verba: In hac mortali vita quantumuis sancti & iusti, in leuia saltem Prater B.Vir & quotidiana, qux etiam venialia dicuntur, peccata quandoque cadunt; ginem: pullus nec proptereà tamen definunt effe iusti. Nam iustorum illa vox est, & hu-Sanctoru per milis, & verax: Dimitte nobis debita nostra. Et in Canone 23.eiusdem Selab emni pec- sionis, anathema dicitur in eos, qui dicunt posse iustos in tota vita, peccarentali ta omnia etiam venialia vitare, nisi ex speciali Dei priuilegio, quemadmundus fuit. modum de Beata Virgine tenet Ecclesia. Hoc porrò sumpsisse videntur Patres, ex Beato Augustino, qui capite trigesimosexto eius libri, quem de Natura & Gratia scripsit contra Pelagianos, sic ait: Excepta sancta Virgine Maria, de qua propter honorem Domini, nullam prorsus cum de peccatis agitur, habere volo quæstionem: si omnes Sanctos & Sanctas, cum hîc viuerent, congregare possemus, & interrogare, vtrum essent sine peccato: quantalibet essent sanctitatis excellentia, vna voce clamarent; Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, & veritas in nobis non est. Sic Augustinus. Neque verò quia Scriptura nec hîc, nec alibi arguit mendacij Iacob, propterea concludi potest, ipsum non esse mentitum. Sæpenumero enim Scriptura, simplici narratione cominemorat hominum peccata, fine vlla eorum reprehenfione, vt mendacia Iudith, & obstetricum, & Dauidis apud Achimelech 1. Regum 21. & regis Iehu 4. Reg.cap.10.

z.Jeanit.

Indith 19. Exed. s.

fum fratri eius Esau, qui per illiusmodi simulationem eius, paterna benedictione, simulque primogenituræ bono privatus est. Fuit item iniuriofum patri eius Isaac; quippe qui fraudulenter ab eo deceptus, non benedixit ei, cui maxime volebat benedicere. Sed non ita res habet. Nam ius primogenituræ iam Dei sententia fuerat adiudicatum & attributum Iacob, quocirca erat ipse verus ac legitimus primogenitus Isaac: Esau verò primogenituræ dignitatem, vt alienum quid, non verus ipse dominus & possession possessione possess Esau quod simm esser, nulloque rerum suarum damno assectus est. Isaac porrò nulla est, facto illo Iacob, iniuria affectus:nam neque Iacob id egit vt patri faceret iniuriam; neque pater iple, vbi resciuit quod erat factum, vllam se accepisse iniuriam significauit. Immò verò. Dei voluntate &

confilio id factum esse agnoscens, datam à se benedictionem Iacob, ra-

tam & validam esse voluit, dicens: Benedixi ei, & erit benedictus.

Verumtamen posset illud huic sententiæ opponi: Si Iacob verè menti-48 tus est, videtur mendacium eius fuisse graue peccatum, nempe pernicio-

An mendaciŭ Iacob fuerit pernicio Gim Esau, & iniurio[um Isaac.

Hanc

Hanc ego sententiam, non solùm probabilem esse censeo, verùm etiam cum sacra historia (quod attinet ad litteralé sensum narrationis Mosaica, que traditur hoc loco) maxime congruentem. Atque eam ipse toto penitus assensu complecterer, nisi me, quasi manu, retraheret plurimorum, maximorumque Doctorum reuerentia; qui pro defensione ac purgatione Iacob à médacio, pugnarunt acerrime. Hos autem, tam multos, & tam graues Auctores, non vidisse, aut etiam non pensitasse argumenta, quibus in hac Disputatione probatum est, mentitum esse Iacob, vix est dictu credibile. Quare subijt animum meum existimare, non sine Diuino afslatu, tot tantósque viros, ad vindicandum Iacob à mendacio, & tanto studio conspirasse omnes, tantoque opere incubuisse. Hanc igitur communem Theologorum sententiam persequenti mihi, saciundum esse duxi, vt doceam, quemadmodum verba illa Iacob, secundum litteralem sensum, commodè sic exponi queant, vt nihil mendacij continere videantur: & vt contrarias huic sententiæ rationes supra expositas, dissoluam.

# QVINTA DISPUTATIO.

Declaratur & defenditur communis Theologorum sententia, qua in supradictis verbis, excusat & purgat Iacob ab omni mendacio.

ERTRACTANS B. Augustinus verbailla Iacob, ab om- s. Augustinus. ni eum mendacij peccato vindicat. Disputans enim super ea re in quæstione 74. in Genesim, & in libro decimo sexto de Ciuitate Dei, cap. 37. subtiliter autem, copioséque in libro contra Mendacium, cap. 10 non negat, si verba lacob

proprie accipiantur, habere mendacium: sed ait, orationem illam Iacob, esse figuratam,& ad signandum aliud,quàm per propriam verborum significationem denotetur, esse vsurpatam. Tales porrò locutiones figuratæ, perquam crebræ sunt in sacris litteris:nec solum in oratione prophetica, sed in narrationibus historicis: quinctiam secundum proprietatem & elegantiam linguæ Hebrææ, frequentes admodum crant, familiarésque Hebræis in vulgari& quotidiano sermone. Et quod magis mirum est, hyperbolicæ locutiones, & antiphrases, cum contrarium intelligitur eius quod dicitur, vsitatæ sunt in sacris litteris: ponitur enim nonnunquam benedicere pro maledicere, vt videre est Iob cap. 1. & 2. & 3. Regum 21. Quodnamautem mysterium illis verbis Iacob significatum esse putet Augustinus, hisce verbis exponit: Cùm Iacob dixit patri suo: Ego sum Esau primogenitus tuus, si referaturid ad duos illos fratres geminos, mendaciú videbitur.Si autem ad illud referatur, propter quod fignificadum ista gesta, dictaque litteris conscripta sunt; ille est hic intelligendus in corpore suo, quod est eius Ecclesia, qui de hac re loquens, ait: Cum videritis Abra- Luc.13. ham,& Isaac,& Iacob , & omnes Prophetas in regno Dei ; vos autem expelli forâs. Et venient ab Oriente & Occidente, Aquilone & Austro, & accumbent in regno Dei,& ecce sunt nouissimi qui erant primi, & sunt primi qui nouissimi

Comm. in Gen. Tom.4.

Sic enim quodammodo minor frater maioris primatum abstulit, atque in se transtulit fratris. Cum igitur tam vera, tamque significentur veraciter, quid hîc debet putari factum dictumve mendaciter? Hæc Augustinus.

Verumenimuerò non est procliue creditu, istum quem dicit Augusti- 👡 nus, fuisse à Iacob, illa verba loquente, primò ac principaliter intentum verborum suorum sensum:cum sit islongè remotus ab eo quod tunc ille tam factis quàm verbis intendebat, persuadere nimirum Patri, se primogenitum esse, cui danda erat eius benedictio. Planior igitur & commodior illorum verborum Iacob interpretatio hæc est: Ego sum Esau, non quidem quantum ad substantiam & personam, sed quantum ad ius & dignitatem primogenituræ:quæ secundum naturæ ius debita erat Esau,verùm secundum electionem Dei translata fuit in Iacob. Similiter Dominus Matthæi 11.& 17.dixit Ioannem Baptistam esse Eliam, non secudum personam, sed quia venit in spiritu & virtute Eliæ, vt prædixerat Gabriel. Luce. I Non equidem inficior, motum esse diuinitus Iacob, & quasi spiritu prophetico afflatum, vt tali locutione mystica vteretur : & ita figuraretur, ac fignificaretur fore, vt iunior populus Gentilium substitueretur in locum prioris populi Iudæorum, & benedictionem diuinam huic promissam, il-

le occuparet & obtineret.

sto titulo inrut ab illo. Genef 25.

Non est dissimile quod tradit Theodoretus quæstione 80. in Genesim, 51 An Iacob in ita scribens: An non est visus Iacob mentiri, cum dixit: Ego sum Esau primogenitus rum? Minimè verò. Emerat enim ille priuilegia primogenituræ ab deberet primo Esau. Verè igitur se ipsum appellabat primogenitum. Sic Theodoretus. genitură Esau Eandem rationem excusandi Iacob à mendacio tangit S. Gregorius Hoquia illa eme- milia vi.in Ezechielem. Sedenim, si ius primogenituræ, in illo tempore erat quodammodo spirituale, propter annexum ei sacerdotium, necesse profectò est, emprionem eius, prorsus inualidam, & nullam fuisse, non igitur ratione illius emptionis, & venditionis, poterat Iacob verè dicere se esse primogenitum. Sed vera ratio suit quam supra exposuimus, quod Dei sententia, & decreto primogenitura fuerat ab Esau translata ad Iacob. idque à Rebecca, cui talis Dei sententia reuelata fuerat, patefactum est Iacob.

Theodoret see.

Idem post Augustinum sensit Theodoretus quæstione 80. in Gene-B. Gregor, sim, cuius verba paulò supra commemorata sunt. In eadem sententia fuisse Beatum Gregorium, illa eius verba in libro decimo septimo Moraliú, vbi loquitur de mendacio officiolo, perspicuè declarant. Licèt in Testamento veteri(ait Gregorius) nonnulla possunt talia mendacia reperiri, penè nunquam tamen hoc vel tale genus mendacij à perfectis viris ad-Genes, 25. millum, studiosus ibi lector inueniet. Et in homilia vi in Ezechielem : Iacob primogeniti benedictionem, inquit, non per fraudem surripuit, sed Isidorus. vt sibi debitam accepit, quam concedente fratre, data lentis mercede eme Beda rat. Idem tradunt super hunc locum Genesis Isidorus, Beda, & Rupertus. Ruperius. Et Innocentius Tertius hoc ipsum confirmat in Titulo de Diuortijs, cap. Gratianut, & Gaudeamus, & Gratianus xxij, Quæst. 1 1. cap. Quæritur, & item Alexander Halensis 2. parte, Quastione 139. Membro 6. & S. Thomas 2.2

Digitized by Google

quæst.

quæst. 110. art. 3. ac demum Magister Sententiarum in Tertio, dist. 38.& inibi omnes fermè Scholastici. Sed qui vberiùs, & distinctiùs, atque enu- Magister. Set. cleatius quæstionem hanc explicauerit, quam Thomas Anglicus, legi adhuc neminem. Fuithic ordinis Prædicatorum, & ante ducentos propè an- Indicium Au nos inter ætatis suæ Theologos in primis clarus, & nec paucis, nec asper- clorus. nandis in Scripturam Commentarijs memorabilis scriptor, legique, ac laudari dignus; præstanti, namque est ingenio, & sano, grausque iudicio, multamque Theologiæ doctrinam, breuitate, ac methodo Scholastica tractaram, Commentarijs suis, plurifariam immiscet. Quamquam scripta, propter nominis similitudinem Thomæ Doctoris Anglici, cum Thoma

Doctore Angelico, vulgò adscribuntur B. Thomæ. Hic igitur auctor super hunc locum Genesis, quæstionem, qua de nunc disserimus, ponit, & soluit hisce verbis. Quod Iacob dixit patri suo: Ego sum Esau, non fuit mendacium, sed quasi dolus quidam simplicis, & fictio non mentientis, velatum continens profundum mysterium veritatis. Sicut enim Christus non est mentitus, cum dixit Matth.xi.de Ioanne Baptista: Ipse est Elias, qui venturus est, vbi Elia nomen non accipitur pro periona, sed pro conformi officio & virtute: ita & Iacob verè dixit, se esse Esau, no secudum, persona sed ob prærogativa iuris & dignitatis primogeni turæ, sibi divinitus traditæ, & iam prius sacramentali emptione promeritæ. Verum est tamen, quod si istud non esset factum inspiratione prophetica, & auctoritate diuina, non solum excusari non poterat à duplicitate mendola; sed necab impietate iniuriosa & persidiosa in proprium fratrem, nec à sacrilegio in Deum; quia in Dei Sacramentis, scienter immiscere aliquid falsi, est sacrilegum & profanum. Donatio autem & acceptio eiulmodi benedictiouis, erat quiddam sacrum: aliàs enim, quilibet pater potuisser suis filijs benedictionem æqualis virtutis & vtilitatis conferre:& superstitiosum fuisset credere, quòd propter benedictionem paternam, solum humanitus factam, obtineret quis in posterum bona temporalia, vel æterna. Sed quia nonnulli illusores Scripturæ, dicere solent, Doctores nostros excusare à mendacio & peccato quos volunt, Cur doctores & quos item volunt, accusare: attendant isti & intelligant, non ex nostro fint opere, pur sensu, sed ex verissimo sensu ipsius Scripturæ prædictam excusationem gare ac pindi Iacob expromptam esse. Etenim Iacob nihil hîc dixisse aut fecisse fal- care Iacob à laciter & mendaciter, liquidò apparet ex multis. Primò ex eo quòd pa- mendacio. ter eius, vbi postmodùm veritatem facti deprehendit, non ei, vetimeri poterat, est iratus atque indignatus, nec datam ei benedictionem rescidit, sed magis etiam confirmauit, vel potius à Deo profectam & sirmatam esse ostendit, dicens: Benedixique es, & erit benedictus. Deinde, quia ab initio víque conceptionis illorum fratrum, præsagium diuinitus factum est, dato responso Dei Rebeccæ, quòd minor frater, Dei sententia, prælatus esset maiori. Præterea quia prædictum fuit Genesis 25. Iacob fuisse virum simplicem, & quietum, id est, sine fuço, & fallacijs, & prorsus innocentem. Ad hæc, quia statim post hoc factum Iacob, Scriptura narrat, Deum multifariam apparuisse Iacob, & amplissimis ei datis promissio-

nibus, singularem, atque eximium suum erga illum amorem, ac curam declarasse. Adijce, quòd hi tres Patriarchæ, Abraham, Isaac, & Iacob, in tantùm per omnem fermè Scripturam prædicantur, & magnificantur, vt Deus Exodi 3. glorietur se in æternum vocari Dominum Abraham, Isaac, & Iacob. Moyles quoque cum Deum, vehementer eum obtestans, & adiurans, flectere vult ad clementiam & misericordiam, singulariter eum Exodi 32. adiurare solet per istos Patriarchas, dicens: Recordare Abraham, & Isaac, & Iacob servorum tuorum, quibus iurasti, &c. Similiter in Isaia, &ceteris Pro phetis, crebras, & miras istorum laudes reperies. Et in Psal. 114. de istis dicitur: Non reliquit (Deus) nocere hominem eis, & corripuit pro eis Reges, & nolite tangere Christos meos, & in prophetis meis nolite malignari. Et sicut hîc vocantur Christi Dei, & prophetæ Dei; ita Dominus noster loquens de Electis in coelestem gloriam recipiendis, istos tres facere videtur, quasi principes in regno Coelorum, dicens Matth. 8.& Lucæ 13. Multivenient & recumbent cum Abraham, Isaac, & Iacob in regno Calorum. Quid igitur mirum est, si tales, tantósque viros, & tantopere commedatos in Scriptura, studeat Doctores quado id comode fieri possit, in factis & dictis eoru, ab omni medacio, & peccato exculare eos? Hactenus ex Thoma Anglico.

Solutio obie-Etionum Casetani, Thostacommuné Do Ctorufentetia.

Restat vt Caietani, & Thostati, aliorumque aduersus hanc sententiam obiectiones diluamus. Prima est obiectio Caietani, ad hunc modum arti, or altorum gumentantis: Si dixisset Iacob; Ego sum primogenitus tuus, posset id bocontra hane nam in partem accipi,&excusari à mendacio,quòd primogenituram eius iam emerat, vel quòd ea fibi fuerat à Deo affignata. Sed quia dixit: Ego sum Esau, quod nomen est personæ, non autem dignitatis, aut officij; videtur id à mendacio prorsus inexcusabile. Nam quamuis hic, nomini Esau adiunxerit nomen primogeniti: attamen paulò post interrogatus ab Isaac præcisè, an esset Esau, ipse respondit præcisè: Ego sum Esau, nihil addens de primogenito: quod sine mendacio, dici nullo modo potuit. Sic Caietanus.

Verum huic obiectioni,ita respondendum est: V sitatum esse in Scri-55

Consuctudo fcriptura.

ptura, vt vnus homo, appelletur alterius hominis nomine significate personam eius, propter similitudinem alicuius proprietatis, vel dignitatis, vel muneris. Legimus enim Matth. xj. dixisse Dominum de Ioanne Baptista. Ipseest Elia, significare volétem, ipsum venisse in Spiritu, & virtute Elia, Locus Mai- vt parentibus eius prædixerat Gabriel Archangelus. Et apud Ezechielem thai xi. & E cap. 37. Deus consolans Iudxos in captivitatem abductos, & amplissima zechielu 37. bona per Messiam illis præstanda, commemorans, ait tunc eorum pastorem, ac Regem futurum Dauidem: sine dubio, Dauidis nomine denotans Messiam: nam Dauid ante multa secula mortuus fuerat, nec postea vn-Lacob sineme- quam reuocatus est ad vitam. Ergo illud dictum Iacob: Ego sum Esau, duaacio aeje ai-xisse Ego sum Pliciter exponi potest. Primò sic; Ego sum Esau, non quantum ad perso-Esau duplici- nam, sed quantum ad ius, & prærogatiuam & dignitatem primogeniture; ser offeditur, quam tu pater existimas pertinere ad Esau: sed ea mihi destinata à Deo. & assignata est. Potest item sic intelligi: nomen Esau Latine significat factură, vt suprà disputauimus super capite vigesimo quinto, numero 55.

Digitized by Google

Iacob

Iacob igitur dicens illa verba: Ego sum Esau, hunc animo tenebat eorum verborum sensum arque intellectum; Ego sum factura tua, id est, proles

& soboles rua, & primogenitus tuus à Deo institutus.

Altera est obiectio Thostati. Cùm vnus homo, per figuratam locutionem appellatur nomine alterius hominis (inquit Thostatus) solet notum Thostati obieesse apud audientes, de consilio & intentione loquentis: quòd non velit eine. significare identitatem personæ, aut substantiæ, sed insignem quampiam similitudinem corum hominum secundum aliquam proprietatem, aut virtutem, aut munus. Hoc patet in exemplo paulò superius adducto de Ioanne Baptista & Elia: notum enim erat discipulis, cum Dominus dixit Ioannem Baptistam esse Eliam, non loqui eum de identitate eorum secundum persona. At Isac audiens loquentem secum dicere, se esse Esau. planè intellexit de persona Esau: & hoc ab eo intelligi volebat, & tum verbis, tum factis, procurabat Iacob: quòd tamen fallum erat, apertúmque mendacium. Hæc Thostatus. Sedenim rationem eius dissoluere, no est operosum. Vsitatum namque est in Scriptura, vnam rem vocari nomine alterius rei, omnino aliud intelligetibus qui audiebant, quam quod fentiebat loquens. Cuius rei, duo mihi nunc suppetit exempla memorare: Alterum est eius quod dixit Dominus Iudæis, vt refert Ioannes in Locus Io.c.2. Euangelio cap. 2. Soluite templum hoc, & in tribus diebus excitabo illud. Iudæi de templo,quod erat Hierofolymis dictum esse putarunt,atque ea de re postea Dominum accusarunt apud Principes Sacerdotum. At Dominus id dicebat de corpore suo quod post triduum mortis suscitandum erat ad vitam. Alterum exemplum est apud Tobiam capite 5. Angelus Matt. 27. Raphael sub specie mercenarij, interrogatus à Tobia de genere, & parentibus, respondit: Ego sum Azarias, Anania magni filius. Et Tobias quidé id accepit de infigni quadam persona inter Iudæos sic nominata: Ra- Locus Tobia phael figurate id dixit, fignificat enim Azarias, Adiutorem Dei; Ananias cap 5. verò, gratiam Dei: omnes autem Angeli sunt administri & adiutores Dei, & filij gratiæ, per quam scilicet habent adoptionem filiorum Dei. Audi quid, istum locum breuiter explanans, dicat Lyranus. Ista, inquit, loquens Angelus, verum dixit, quia oratio eius non propria fuit, sed figurata,& mystica: Azarias enim interpretatur, Adiutor Dei: Angeli verò sunt adiutores Dei,quia per eorum ministerium electi diriguntur & deducütus ad salutem æternam: Nam si Paulus 1.ad Corinthios 3. & se,& alios prædicatores Euangelij non dubitauit appellare adiutores Dei, quanto id veriùs dicipoterit in Angelos? Ananias verò exponitur gratia Dei, cu-🔍 ius filij funt Angeli eo modo quo dicuntur filij gloriæ, quæ non est aliud nisi gratia consummata. Non tamen sic intellexit Tobias: sed quòd ille esset filius cuiusdam personæ de filijs Israel, quæ tali nomine vocaretur. Nec in hoc Angelus decepit Tobiam, quia sic ille meliùs habuit intentum suum, vescilicet filius suus bonum haberet ductorem, quam si ille fuisset homo aliquis de genere,quamuis nobilissimo & clarissimo. Tantum Lyranus.

Tertia obiectio est: quamuis istud, Egosum Esau possit exponi satis 57

Jacob, feci fi cut pręcepi gari à menda-Caietanus.

commodè, ita vt dictum est: non videntur tamen purgari à médacio pos-An illa verba se illa eiusdem Iacob verba: Feci sicut pracepisti mihi, & Comede de venatione mea. Nihil enim Isaac præceperat filio suo Iacob de ferendis sibi cifti mihi. Et bis ex venatione, neque cibos illos ex venatione, sed ex domestico grege illa: comede comparauerat. Neque videtur in istis verbis patere locus aliquis figuratæ de venatio- expositioni, quemadmodum in superioribus. Sed isti obiectioni, vti occursum sit à quibusdam, dicamus. Caietanus super hunc locum Genesis cio, queant. illa verba Iacob, Feci sicut pracepisti mihi, sic exponit: Sicut præcepisti primogenito tuo, is autem sum ego: námque duplex intentio Isaac spectanda est in illo eius præcepto, vna primaria, & altera secundaria. Primaria intentio fuit, præcipere illud primogenito suo: volebat enim supremam, & solemnem benedictionem dare primogenito suo ante mortem suam. Secundaria autem intentio erat pracipere illud Esau, quia eum putabat esse primogenitum suum. Iacob igitur spectans primariam intentionem patris sui Isaac, non autem secundaria, quod ille præceperat primogenito suo, id sibi qui verus eius primogenitus erat, preceptum fuisse dixit. Ad eundem fermè modum istam obiectionem diluit Thomas Anglicus. Ad alterum illud eiusdem Iacob dictu, Comede de venatione mea . reperi apud Lippomanum in catena super Genesim, & super hunc locum, Glossa cuiuldam Græcæ tale hoc responsum : venationem, Iacob metaphorice appellasse pulmentum, quod offerebat patri suo, quòd per eum cibum paternam benedictionem primogenito conuenientem ac debitam venart iple,ac sibi asserere satagebat. Verùm haud scio, an ista responsa nequaquam expletura fint lectoris animum. Ego non diffimulabo sensum animi mei, nam vt no inficior dictum illud Iacob, Ego sum Esau, in quo vno, ad verum intellectum interpretando, purgandóque à mendacio, Doctores laborarunt, fatis commodè in verum sensum redigi posse, ita fateor, duo alia eiusdem sacob dicta: Feci sicut pracepisti mihi, &, Comede de venatione mea, perdifficiliter ad veritatis sententiam accommodari posle.

Thomas An glic*n*e. Lippoman.

> .Cæterùm ( vt hoc quasi pro clausula huius disputationis cursim attin- 57 gam) monendus mihi lector est, multa olim à defensoribus mendacij, ad eius patrocinium, & defensionem proferri solita de sacris litteris exempla: verùm ad ea omnia promptissimum est, facillimumque responsum, adhibitis quinque documentis, tanquam certis quibusdam ad iudicandum, regulis.

benda,qua mi nımè.

Prima Regula. Aliud est dissimulare veritatem, & aliud est mentiri, guia cognosce Abraham distribution de licitum est, ac laudabile : ad hunc modum Abraham dissimulabat Saram esse vxorem suam, appellans eam sororem: di, qua fint in Et Dauid dissimulauit integritatem, & sanitatem mentis, motu corporis, scriptura pro gestúque, alissque rebus simulans insaniam coram Rege Achis. Secunda mendaciu ha- Regula. Aliud est mentiri, & aliud figuratè loqui. Sunt enim quædam locutiones in sacris litteris, quæ si accipiantur secundum proprietatem verborum, fallæ lunt, figurate autem acceptæ, veram sententiam continent, Ge. 12. 20. hoc genus sunt locutiones hyperbolicæ, vri est illud, semen Abrahe instar pulueris

pulueris terræ multiplicarum iri : tales sunt etiam antiphrases, cum eius quod dicitur, contrarium intelligi debet, vt benedicere Deo, vel Regi, pro maledicere. Tertia Regula. Quædam ita dicuntur, vt non secundum propriam verborum significationem intelligi debeant, sed secundum arcanu segua. La segua. quendam, ac mysticum sensum. Sic Angelus Raphael dixit se esse Aza- Iob 1. 0 2. riam, filium Anania; & Iacob dixit se Esse Esau. Quarta regula. Aquiuo- 673, Reg. 27, cè, & ambiguè loqui, non est mentiri, quamuis sciat qui loquitur, aliud ex verbis suis intellecturos audientes quàm ipse velit significare. Sic Dominus dixit Io. 2. Soluite templum hoc & in tribus diebus excitabo illud. Quinta Regula. Non quia Scriptura laudat insignes aliquos viros, aut fœminas, propterea eorum omnia dicta, & facta, quæ commemorantur, fimiliter approbari, & commendari debere putandum est. Sicut viros etiam san-&issimos, & laudatissimos non putamus excusari oportere ab omni peccato veniali: ita neque omnia eorum dicta ab omni mendacio, etiam leuissimo purgare necesse est. Huius generis mendacia sunt Saræ Genesis 18. Obsterricum Ægyptiarum, Exodi 1. Dauidis coram Pontifice Abimelech 1. Reg. 21. ludith. in libro eius, capite decimo, & vndecimo: quamuis nonnulli hæc ritè interpretari & excusare, æqui boníque confulant.

Dixítque Isaac: Accede ad me, vt tangam te fili mi, & pro- Vers. 21. bem vtrum tu sis filius meus Esau, an non. Accessit ille ad & 22. Patrem; & palpato eo, dixit Isaac: Vox quidem vox Iacob est: Sed manus, manus sunt Esau.



VPLICEM hæc verba quæstionem ingerunt. Quæritur Cur Iacob tå enim primò cur tam sollicitus, & anxius fuit Isaac in percun-solicite, & an Ctando, & explorando, an is qui secum loquebatur, esset Esau. xiè volebat explorare an Quater enim de ea re quæsiuit : primò cùm dixit Versu 18. ile esset Esan.

Quis es tu fili mi? Deinde versu 20. Quomodo tam citò inuenire potuisti fili mi? Præterea versu 21. dixit Isaac. Accede ad me, ut tangam te , & probem vtrum tu sis filius meus Esau,an non , ac demum Versu 24. Tu es filius meus Esau? Respondeo, ideireò satagentem, & solicitum fuisse Isaac cognoscendi,vtrum ille esset Esau, quòd omninò vellet supremam benedictionem suam tribuere Esau : sciebat enim ipsum esse priorem natu, ideóque primogenitum; quapropter ei, cum alia primogenitorum prærogatiua iure deberi, tum maximè postremam, ac solennem benedictionem paternam, dari solitam primogenitis ante mortem parentum. Ad eandem sententiam ita scribit Theodoretus Quæstione 77. Volebat Isaac secun- Theodoretus dùm legem naturæ, benedictionem suam dare Esau, vrpote primogenito suo: primogenitorum autem prærogatiua erat,& primam & duplicem portionem bonorum accipere. Auxit præterea paterni amoris occasionem, quòd Esau perofficiosus esset in patrem, venationibus quippe suis cibum comparabat expetitum valde, iucundúmque patri suo. Oble

Obsequium porrò, etiam crudelissimos quosque mitigare, ac deuincire potest, nedum patrem humanissimum. Et verò legimus etiam diuinum Apostolum copiosis benedictionibus remunerasse eos, qui sibi obsequiú præstitissent. Sic Theodoretus. Atque hæc vna fuit causa solicitudinis, & anxietatis Isaac in percunctando, & explorando an ille esset Esau. Altera causa fuit, quòd nonnulla es suspicio, & dubitatio acciderat, ne fortè ille non esset Esau, tum ob vocem, quæ non Esau, sed Iacob videbatur; tum ob tam celerem, & præproperum ex venatione reditum : & quia iam inaudierat de primogenitis olim ab Esau venditis ipsi Iacob. Quapropter non fine suspicione, ac dubitatione erat alicuius fallaciæ ac fraudis.

Altera quæstio ex supradictis verbis existens, huiusmodi est: Cur Isaac 59 Cur Isac ta-thus maxime vt exploraret vtrum ille esset Esau, sensus, potissimum tactus adhibere vo indicio explo- luit iudicium, ratus ita se certiorem fidem eius quod scire auebat, capere rare voluit an posse. Respondeo, causam eius rei fuisse hanc: deficiebatur Isaac sensu ille esset Esan. visus ; nec multum pollebat auditu ; nam etsi vox loquentis secum, videbatur sibi esse lacob quia tamen non id liquidò cognitum habebat, non putauit esse Iacob. Vsus itaque est sensu tactus, qui secundum visum, primas tenet in certitudine noscendi. Vnde antiquum prouerbium extitir: Oculis manibusque aliquid tenere, pro eo quod est, Non suspicionibus, aut coniecturis, sed certissimè compertum, ac notum habere. Quocirca B. Ioannes, vt oftenderet fe, & alios Apostolos certissimam habere cognitionem corum, qua prædicabant de Christo, ita scripsit in exordio primæ

Locses I. loannes cap.I.

lux Epistolx: Quod audinimus, quod vidimus oculis nostris, & manus nostra contrectauerunt de verbo vita, hoc annuntiamus vobis. Et apud eundem Ioanem cap. 20. Euangelicæ historiæ, Thomas asseueranter negauit, crediturum se, Dominum refurrexisse, nisi videret siguram clauorum in manibus eius, & item digitum suum in locum clauorum, & manum in latus eius inferret. Aristoteles tradit sensuum omnium, qui sunt in homine exactissimum & certissimum esse tactum. Eins verba sunt hæc: Sensum ans. Text. 94. tactus haber homo certissimum: in alijs quippe sensibus superatur a multis animalibus: Secundum autem tactum, multo quam cetera ex cellentiùs percipit, vnde prudentissimum animalium est. Cuius rei signum est in genere hominum, secundum sensorium hoc, non autem secundum alia fenforia, iudicari homines ingeniofos effe aut non ingeniofos: duri enim carne, inepti mente; molles autem carne, bene apti censentur. Sic Ari-Arist.in prinstoteles. Cuins sententia vera est, si contentio fiat de præstantia inter sen-

cipio Metaph.

fus hominis respectu aliorum animalium, non autem respectu visus: cui scilicet, ipsemet inter sensus omnes principatum certitudinis in cognoscendo tribuerat: Visus, inquit, omnium sensuum maxime facit nos res cognoscere, multásque differentias manifestat.

SEXTA

### DISPVTATIO. SEXTA

Cur Deus Sanctum Isaac, ita decipi passus sit, vt is non cui volebat, sed cui non volebat, Benedictionem suam tribueret.

# Super illis verbis,

Et non cognouit eum, quia pilosæ manus, similitudinem maioris expresserant.

In c apparet, quàm idoneè Rebecca, & quàm accommodate ad decipiendum senem Isac, adornauerit filium suum Iacob, vt pilositatem Esau, per hædorum pelliculas manibus eius appositas, repræsentaret. Simul, & illud intelligitur, fuisse Isaac aliquantisper animo dubio, & ambiguo,

num qui secum loquebatur, esset Elau: tum ob vocem eius quæ non Elau: fed Iacob videbatur: tum ob tam festinum ex venatione reditum: videbatur enim incredibile, potuisse tam breui tempore, Esau in agros & syluas ire, & inibi venando animalia capere , & domum redire , & tam bene coctum, conditumque cibum ipsi afferre. Verumtamen, quatuor res denique omnem'ex animo Isaac suspicionem fallaciæ ac fraudis sustulerunt. Primò quidem perfualit ei, illum esse Esau, tam constans asseueratio eius, qui secum loquebatur, sæpius affirmantis se esse Esau: deinde pilositas manuum, quæ propria erat Elau:ad hæc fragrantia odoris vestimentorum, talia enim vestimenta in domo Isaac alius non habebat nisi Esau. His adde, quòd Isaac benè nouerat ingenium, & animum filij sui Iacob: sciebat enim simplicem esse, ac sincerum, & ab omni fallendi artificio alienissimum: quare nihil tale sibi ab eo metuebat, quale factum ab eo est. Putauit item Isaac, se præceptum illud de adferendo sibi ex venatione cibo; dedisse soli Esau, alio nemine audiente. Et quanquam vox, quæ videbatur Iacob, nonnihil ei dubitationis ingerebat, existimauit tamen mutatam tunc aliquantulum fuisse vocem Esau, vel ex aliqua corporis affectione: vel quòd Esau consulto vocem suam submitteret, & extenuaret, partim ob reuerentiam paternæ auctoritatis, partim ob deuotionem percipiendæ benedictionis. Et fortasse vox Esau crassior, atque rigidior, & ferocior erat, vox autem lacob tenuior, & mollior, atque suauior.

Sed existit hoc loco non leuis quæstio: Cur Deus sit passus ita decipi fanctum virum Isac, & (vt mox ostensum fuit ) diuino prophetiæ spiritu passis decipi præditum, vt is non cui volebat, sed cui non volebat, per errorem, bene- Isaac circa diceret? Hanc quæstionem Damasus Papa proposuit S. Hieronimo. Is benedictione enim in Epistola quam scripsir ad Hieronymum, quæ est numero 124. Iaceb. tres quæstiones posuit Hieronymo, quarum tertia fuit hæc, cur Isaac, vir pa. iustus, & Deo carus, non illi cui voluit, sed cui noluit, deceptus errore, S. Hieronym, benedixit? Ad quam Hieronymus quæstionem in epistola proximè se-

Comm.in Gen. Tom. 4.

quenti, quæ est 125. itaresponder: Ad istud, inquit, distincta responsio est, nullum hominem, excepto eo, qui ob nostram salutem, carnem est dignatus assumere, plenam habuisse scientiam, & certissimam veritatem: nam vt Paulus ait : Nunc ex parte cognoscimus , & ex parte prophetamus : Plura sunt, quam ve exemplis debeamus docere, sanctos viros, ca tantum sciuisse, quæ reuelata eis à Deo sunt, ignorasse verò quæ reuelata eis non fuerunt. Et ad singulas visiones, Zachariam atque Danielem videmus interrogare Angelum, & suppliciter deprecari, vt sibi exponeret illa quæ viderant. Vnde non mirum est,etiam Isaac, in suam maxime vtilitatem, nesciuisse quid faceret; cum magis eo tempore erraret, quo filium sanguinaria deditum voluptati, & eum qui posteà fratrem, si posset, occideret, prætermisso illo, qui innocéter habitaret domi, vellet efferre, & suam magis voluntatem facere, quam Dei. Ego puto diuinæ dispensationis fuisse, vt oculis cœcaretur Isaac:& cùm ipsi diceret:Vox quidem,vox Iacob est;manus autem, manus sunt Esau, tamen non intelligeret minorem esse filium, qui ad benedictionem fratris præreptor adstiterat. Hæc S. Hieronymus. Cuius responsi, in summa, hæc est sententia: Non soli Isaac contigisse, sed compluribus aliis sanctissimis viris, vt multa ignorarent, & nonnunquam opinionis errore fallerentur : Errorem verò Isaac, fuisse illi vtilem, & domui eius:quod autem ille animo destinauerat, indignum, exitiosumque fuisset, si ex sententia eius successisset.

S. Gregor.

Zach.4.

Daniel 9.

B. Gregorius duplicem eius quæstionis solutionem tangit, vnam pro- 62 priam & litteralem; alteram verò allegoricam. Prior solutio, quæ est litteralis, nec est absimilis eius quam tradidit S. Hieronymus, ducta est ex varlis modis, quibus à Deo spiritus Prophetarum tangitur & afficitur; vel circa præterita tantum, vel circa presentia, vel circa futura, vel circa ista omnia, vel plura. Verba Gregorij hec sunt: Aliquando prophetiæ spiritus animum prophetantis ex futuro tangit, ex præsenti autem non tangit:sicut apertè libri Geneseos historia testatur, cum Isaac filium suum Esau ad venandum misit, cui minotem filium Rebecca ad benedicédum supposuit; qui hædinis pellibus indutus, paterno palpatui corpus fraternum finxit. Cui ille minori filio tanquam maiori benedictionem dedit, quæque ei essent longè futura, nunciauit: sed quis esset qui coram se aisisteret, scire non potuit. Prophetiæ ergo spiritus, ex futuro animum Isaac prophetantis tetigit, sed ex præsenti non tetigit, quando caligantibus oculis pater, & ventura prædicebat, & præsentem filium nesciebat. Sic Gregorius. Alteram eiusdem rei rationem, sed allegoricam & mysticam reddit idem Auctor Homilia vj.in Ezechiele: Quid est, inquit Gregorius, quòd Isaac eundem filium nescit, quem benedicit? Nisi illud quod Dominus de populo Gétili dixit: Populus quem non cognoui, seruinit mihi? Quid item est, quòd præsentem filium non agnoscit, & tamen que in futuro ei ventura erant, videt? Nisi quòd Omnipotens Deus, cum per Prophetas suos prædicaret, Gentilitati gratiam prærogandam, eam & in prælenti per gratiam non vidit, quia tunc in errore dereliquit: & tamen quia eam quadoq; collecturus erat, per benedictionis gratia præuidit. Hactenus Gregorius. Czterum

Pf.ilm.17.

63 Ceterum exoritur altera questio: Cur Deus isto modo, id est, per talem Cur voluis in verbis factisque simulationem, voluit Iacob peruenire ad benedictionem paternam, & Primogenitura confirmationem : ac non potius ante prione pateris, patefecit voluntatem & sententiam suam Isaac, vt is sciens volensque, sine Benedictione fuco & fallaciis benedictionem suam impartiret Iacob; ipsumque Dei emphimere. iudicio & decreto constitutum esse primogenitum declararet? Tres huiulce tei afferri possunt rationes. Prima ratio ducitur ex multipliciae multiformi ratione, & via Diuinæ providentiæ, in perducendo ad exitum atque effectum, quecumque fieri omnino statuit. Cum igitur sint yariz admodum vie & modi Diuinz prouidentie in dirigendis & perficiendis rebus, nunc hac, alias illa vel alia pro libertate sue voluntaris, & impenetrabili sapientie suæ ratione, via, & modo vtitur. Altera ratio est. ne si Esau vidisset, se à patre suo sciente & volente fuisse prinatum benedictione, aut intellexisset id voluntate & sententia Dei factum esse, ve erat homo feroci & superbo ingenio, & animo parum pio; vehementius acerbaretur & incitaretur aduersus parentem & Deum, vtriusque magnum animo concipiens odium, quòd se tanto bono spoliassent. Tertiam rationem Chrysostomus Homilia 53. in Genesim, & Theodoretus quæst. Theodoretus. 79. in Genesim, hanc exponunt: Vt ita notior atque illustrior existeret singularis, eximiáque Dei erga lacob cura & prouidentia: simúlque fieret manifestum, quòd Deus fieri voluit, quódque factum iri predixit, id, quo minus ad effectum perueniat, nulla ratione impediri posse: sicut ipsemet Deus per Esaiam declarauit, cap. 46. Consilium meum stabit, & omnis voluntas mea fier. Et per Dauidem Pfalm. 1 13. Deus noster in calo, omnia quecunque voluis, fecis. Ponam hîc verba Theodoreti: Quare Deus non reuelauit ipsi Isaac voluntatem suam circa Iacob? Vt nota fieret prouidentia Dei erga Iacob. Nam cum Isaac modis omnibus conaretur benedicere Esau. gratia tamen Dei, contrà quàm putabat Isaac, benedictionem transtulit in lacob. Quod denique etiam intellexit iple Ilaac. Nam cùm Iacob illi cibum offerret, sæpiùs interrogauit, essetne ipse primogenitus suus Esau: nec id solum, sed insuper manibus suis palpauit corpus eius. Sed mox, post datam ei benedictionem, ingresso Esau, obstupuit maiorem in modum Isaac, ob id quod factum erat: nihil tamen est indignatus, quasi esset à filio deceptus : sed intentionem Diuinam agnouit, & quam dederat benedictionem, confirmauit. Hæc Theodoretus.

Statimque vt sensit vestimentorum illius fragrantiam, bene- Versu 27. dicens illi, ait, Ecce odor filij mei, sicut odor agri pleni: cui benedixit Dominus.



NT e alia observet Lector hoc loco, quam sit antiquus mos, quem hodiéque cernimus permanere, personas dignitate quapiam præcellentes & primarias, preciosas gerere vestes, Homerus. optimisque odoribus fragrantes. Apud Homerum legitur

O 17.

Luc.is.

menta suides, qualia nimirum gestare solebant sacrificantes Diis, id est, Locus Can- preciosas, & bene olentes, nam 96m, quod est sacrifico, dictum videtur sicorum 6.4 quali θυμιών, quod fignificat euaporare, adolere & suffire. Nec ab hoc vi-Rupert. 615. detur remotum, quod legitur Canticorum 4. Odor vestimentorum tuorum, sicut odor thuris. Rupertus libro vij. Commentariorum in Genesin, vestimenta ista lacob tam bono fragrantia odore, secundum intelligentiam allegoricam sic interpretatur: Has vestes, pater familias in Euangelio nominibus suis expressit, reuerso ad se filio qui perierat, & inuentus fuit: mortuus fuerat, & reuixit: Citò, inquit, proferte stolam primam & induite eum, & & date annulun in manum eius, & calceamentu in pedibus eius. Prædicta igitur vestimenta, scilicet stola prima, quam habemus in lauacro Baptismi; & calceamenta pedum, quæ sunt antiquorum exempla Sanctorum, annulus quoque, id est, sidei signaculum, ceterzoque virtutes, siue orationes pænitentium, optimi & suauissimi odoris sunt apud Deum: talibus enim, phirimum delectatus Deus, amplissimam benedictionem suam, id est.

cœlestium donorum suorum abundantiam largitur.

Documentum bene obsernandum. S. Hierony m

Sequitur illud: Ecce odor filij mei, sicut odor agri pleni: cui benedixit Domi- 65 nus. Rustica hæc ac pastoralis similirudo fragrantiæ vestimentorum Iacob cum odore agri, bellè congruebat cum instituto ac ratione vitz quam agebat Isaac; cuius omnis penè res familiaris atque opulentia erat in gregibus & armentis, & in frumento, & vino, atque cleo: videlicet tales similitudines reperire est frequentes in Bucolicis apud Virgiliú & Theocritum, necnon & in Canticis Canticorum. Solent profectò tum sacri, tum externi scriptores, earum rerum similitudinibus, exemplisque crebrò ac libenter vii, in quibus rebus corum maxima in parte, ars & vita versatur. Audi B, Hieronymum, ad istam sententiam, super illis verbis prophetæ Amos cap. 1. Dominus de Sion rugiet, ita scribentem. Naturale est, vt omnes artifices, suæ artis loquantur exemplis; & vnusquisque, in quo studio triuit ætatem, illius similitudines & exempla proferat. Exempli gratia, qui nauta est, & gubernator nauis, tristitiam suam comparat tempestati; damnum suum vocat naufragium; inimicos suos, ventos contrarios appellat. Contra verò prosperitatem & lætitiam, secundos nominat ventos, & auram placidam, tranquillaque maria, & æquora, campis similia. E regione, miles, quicquid dixerit, scutum, gladium, loricam, galeam, lanceam, arcum, sagittam, mortem, vulnera, & victoriam sonat. Sec cur hæc diximus? vt (cilicet oftendamus, etiam Amos prophetam, qui pastor de pastoraliibus fuit, non in locis cultis, nec inter arbores & vineas, aut inter sylvas & prata virentia; sed in lata eremi vastitate, in qua versatur leonum feritas, & intefectio pecorum, artis suz vsum esse sermonibus:vt vocem Dominiterribilem atque metuendam, rugitum leonum & fremitum nominaret. Sic Hieronymus.

Oleaster.

Verum paulò attentius supradicta Isaac verba perpendamus. Pro illo: 66 Ecce odor fily mei, Hebraice est, Vide odorem fily mei, tanquam odorem agri. Consuerum enim Hebræis est, imperativo illo [Vide] vii pro adverbio demon

demonstrandi [ecce:] quanquam Oleaster dicit positum esse [vide] pro, Olfacjex more scilicet linguæ Hebrææ, sæpe vni sensui tribuentis, quæ funt alterius sensus. Chaldaica interpretatio, & Septuaginta Interpretes habent, vt nos: quod autem in quibusdam libris additum legitur [pleni] quod non est in Hebræo, vbi præcisè est, sieut odor agri, sciat Lector sumpeum esse ex traslatione Septuaginta Interpretum. Thargum Hierosolymitanum hunc locum paraphrasticas ita transtulit: Sient odor incensi ex optimis aromatibus, qua tandem offeruntur in monte, vbi erit domus sanctuary: sine templum : cui benedixit qui vinit in aternum. Ergo illorum verborum Isac, hæc est sententia: Ecce, fragrantiam sentio filij mei, similem ei quam exhalare folet fertilis ager, odoriferus floribus, & suaue olentibus fructibus plenus, cui Dominus benedixit, magnam viique foecunditatem vberémque terra nascentium prouentuum præstando. Tribus portò de rebus Scripture solet laudare agrum: De suavitate odoris, vt hoc loco: De plenitudine & copia, sicut in præsentia dicitur, agri pleni cui benedixit Do-- minus: talis autem plenitudo tribus in rebus est, in abundantia frumenti. vini & olei, de quibus dicitur Plalmo quinto : A fructu frumenti, vini, & olei multiplicati sunt:ac demum à pulchritudine, sicut Dominus dixit Psal. 49. Pulchritudo agri mecum est, cuius pulchritudinis luculentissimum est testimonium, quod perhibuit Dominus Matth. 6. de pulchritudine, ac naturali ornatu liliorum agri, affirmans, ne iplum quidem Salomonem omni splendore ac gloria sua æquare eam potuisse.

67 Sed quari possit hoc loco, quisnam sit odor ille agri, tantopere com- An odor agri mendatus ab Isaac. Thostatus super hunc locum Genesis ait, odorem agri pleni sit per pleni, non per se delectabilem ac iucundum esse, sed tantum per acci- se laudabili. dens:quia plenitudo eius ob abundantiam frumenti, vini, & olei, est homini, super omnem suauitatem odoris, iucunda & delectabilis. Non secus atque multum esurienti, bonæ carnes, ac bene assæ, odorem exhalant iucundissimum; non propter se, sed propter cibum ab eo vehementer expetitum Alioquin, nec frumenta, nec vinex, nec olex, præcipua agri bona, iucundum per se ac suauem odorem reddunt. Verum Thostatus falsus Thostatus reopinione sua est; non enim solum per accidens, vt ipse putauit, sed etiam per le iucundissimus est odor agri. Huius porrò iucunditatis duplex causa est; vna in ijs quæ terra nascuntur; altera in ipsamet terra. Ager enim afflar suauissimos odores propter multa odoriferarum genera herbarum, propter innumerabilem suaue olentium florum varietatem; ac demum propter inenarrabilem odorum iucunditatem, ex piris, pomis, plurimarúmque arborum fructibus manantem. Nec terra modò nascentia talem spirant odoré, sed ipsamet terra, si naturaliter bene affecta sit, si bene proscissa, mollis, nec madida, nec sitiens, póstque vomerem nitescens. Cui rei vt testimonium reddam lectori, credibile, sidémq; faciens, testem hoc lo-Terra per co producam Plinium, cuius in libro 17. cap. 5. hæc sunt verba: Cicero, feipsa quanlux doctrinarum altera, Meliora, inquit, vnguenta sunt, quæ terram, quam eleat. quæ crocum sapiunt: hoc enim maluit dixisse, quam redolent. Ita est pro- Plinius. fectò: illa erit optima terra, quæ vnguenta sapiet. Quod si admonendi su-

mus qualis sit terre odor ille qui quæritur, contingit sæpè etiam quiescenti ea sub occasum solis; in quo loco arcus cœlestis deiecerit capita sua: & cum à siccitate continua, immaduit imbre. Tunc emittit illum suum halitum diuinum, ex sole conceptum, cui comparari suauitas nulla possit. Is esse odor, in commota debebit; repertusque neminem fallet, ac de terra odor optimè indicabit. Talis serè est in noualibus, cæsa vetere sylua, quæ consensu laudatur. Sic Plinius. Sunt qui putent, cùm Isac laudauit odorem agri pleni, significare voluisse tempus anni vernum; quo scilicet tempore, suaussimis odoribus fragrat ager ob storum prouentum. Audi Plinium libro 16. Pariunt arbores, cum storent. Arborum slos, est pleni veris indicium, & anni renascentis: slos, gaudium est arborum. Tunc se nouas aliásque quàm sunt, ostendunt: tunc variis colorum picturis in certamen vsque luxuriant; tunc liliorum eximius candor, paulatim sese laxat, essigie calathi, resupinis per ambitum labris: & campos longè, latéque violaria reddunt purpureos ac suaue olentes.

Plinius.

Pulcherrima
Gregorij allegorica expositio.

Luc.17. Matth.13.

B.Greg. istum agrum odoriferú, per allegoricam intelligentia comparat Ecclesie, que secundum varios hominu ordines, variáq; gratiaru genera, variis etiä modis spiritualem redolet suauitatem. Et quia oratio Gregorij, non solum pietatis plena est, sed etiam spiritualis cuiusdam eloquétia, lubet eam hoc loco apponere. Sic autem scribit ille Homilia 6. in Ezechielem:Dominus in Euangelio dixit agrú esse hunc mundum.Quoniă igitur Gentilis populus ad Fidem perductus, per electos suos in vniuerso múdo virtutibus redolet, recte dicitur, Odor fily mei, sicut odor agripleni. Aliter namq; olet flos vuz: quia magna est vis & doctrina prædicatorú, qui inebriant mentes audientium. Aliter olet flos oliuç quia suave est opus misericordiæ. Aliter olet flos rosæ: mira namq; est fragrantia, quæ redolet ex cruore Martyrum. Aliter flos lilij: quia candida vita carnis, est de incorruptione virginitatis. Aliter olet flos viole: quia magna est virtus humilium, qui ex desiderio loca ima tenentes, se per humilitatem à terra in altum non subleuant, & cœlestis regni purpuram in mente seruant. Aliter redolet spica, cum ad maturitatem perducitur: quia bonorum operum perfectio, ad satieratem eorum qui institiam esuriunt, præparatur. Quia ergo Gentilis populus in electis suis vbique per mundum sparsus, magnis virtutibus & benefactis, omnes qui intelligunt, odore bone operationis replet; ideireò rectè dicitur : Odor filis mei , sient odor agri pleni. Sed quia virtutes illas non ex seipso habet, sed ex Deo, propterea illud adiungitur: Cui benedixit Dominus. Sic Gregorius.

S. Ambrof.

Nec diffimilis admodum est, nec relinquenda in præteritis altera huius 69 loci expositio similiter allegorica, quam disertè tractat S. Ambros. lib. 2. de Iacob & vita beata, cap. 1. scribit autem ad hunc modum: Pulchrè, & verè de lacob dictum est: Ecce odor filis mei: tanquam odor agri pleni. Etat enim Iacob perfectus in omni store virtutum, & sacræ benedictionis, atq; cælestis beatitudinis redolebat gratiam. Ipse enim ager est, quem benedixit Dominus; non ager terrenus, qui sæpe horridus est syluis, aut fragosus torrentibus, aut palustris pigrioribus aquis, aut ieiunius frumentis; aut

tis, aut inutilis vitibus, aut infœcunda glarea saxosus, aut hiulcus & aridus siccitate, aut nimiùm aquis madidus, aut sentibus incultus. At ager hic, est is, de quo dixit Dominus: Et species agri mecum est. In hoc agro vua illa reperitur, quæ expressa sanguinem fudit, & mundum diluit. In hoc agro est ficus illa, sub qua Sancti requiescunt, spiritalis gratiæ suauitate recreati. In Pfalm. 49. hoc agro est oliua illa fructifera, dominicæ fluens pacis vnguento. In hoc agro florent malogranata, quæ plurimos fructus vno fidei munimine tegunt, & quodam fouent charitatis amplexu. Hos igitur fru cus redolebat Iacob, qui Deum per pericula sequebatur, & tutum se eius vbique dedu-Aione credebat. Nam licet dulcis & suauis odor sit agri, quia est odor naturæ; tamen in sancto Patriarcha virtutum spirabat gratia. Quàm continens erat parcimonia, qui cibum sibi paratum non expetiuit, sed petenti fratti sine dilatione concessit; à quo primatum benedictionis accepit? Quam pius erga parentes, vt præferri germano seniori, materno affectu mereretur, & paternæ benedictionis munere sacraretur? Quam religiosus, vt fratrem recusaret lædere? Quam verecundus, vt patrem timeret fallere? Quàm reuerens parentum, & honorificus, vt matri quod iubebat, non posser negare? Sic Ambrosius.

Det tibi Deus de rore cœli, & de pinguedine terræ abundan- Versv 28 tiam frumenti, & vini. Et seruiant tibi populi, & adorent te vsque ad tribus: esto dominus fratrum tuorum; & incuruentur ante 3 o. te filij matris tuæ:qui maledixerit tibi, sit ille maledicus:& qui benedixerit tibi, benedictionibus repleatur.

Æc verba cotinent benedictionem amplissimam, quam Isaac diuino Spiritu afflatus, contulit in Iacob, tanquam in suum primogenitum; quanquam iple opinionis errore, putauit illum esse Esau. Ac licet forma huius benedictionis modum

habeat optantis & precantis; reuera tamen vim habet propheticam denunciantis quod futurum est. Sic itaque intelligenda & interpretanda est: Det tibi, id est, Dabit. Seruiant tibi, & adorent te, id est, seruient & adorabunt. Esto dominus, id est, eris dominus. Incuruentur ante te, id est, incuruabuntur. Sit ille maledictus, id est, erit ille maledictus. Benedictionibus repleatur, id est, replebitur. Ad hunc item modum imprecationes malorum æternorum, multifariam in Scriptura positas interpretari conuenit. Cuiusmodi sunt illa : Conuertantur in infernum, id est, Pfalm 9. conuertentur. Et, Deleantur de libro viuentium, & cum sustis non Pfilm.68. scribantur, id est, delebuntur, & non scribentur. Iosephus primo li- losephus paru bro Antiquitatum, benedictionem hanc Isaac enarrans, non parum fideliter re à sacra historia, & narratione Moss recessit : variat namque tum for- sera historia mulam Benedictionis, tum sacrorum verborum sententiam. Sunt au- traditur. tem hæc Iolephi verba: Postquam iam cœnatus fuerat Isaac, ad Deum precibus inuocandum se conuertit:Domine, inquit, omnium seculorum,

& conditor rerum omnium: Tu patri meo maxima bona pollicitus, etiam mihi præsentem felicitatem es largitus: meis quoque posteris propitium te fore, & majoribus beneficiis eos cumulaturum promisisti. Hic tuus fauor perpetuus sit precor, néve me propter hác debilitatem despicias, quæ facit, vt magis etiam ope tua egeam. Serua puerum hunc propitius, & ab omni calamitate illæsum custodi:da ei vitam felicem, & possessionem bonorum, quæ in tua sunt potestate: fac eum formidabilem inimicis, & apud amicos gratiosum. Sic ille Deum inuocabat, putans se Esau bene precari. Hactenus ex losepho.

Quatuor bomorum genedictionem Isaac promis-Sa Iacob & posteris eius.

Hzc porrò benedictio Isaac denotat quatuor maxima, id temporis, & ra, per bene- optatissima bona: Primum spectat ad opulentiam, & copiam terrenorum bonorum, quæ beneficio cœli, terræque bonitate, atque vbertate proueniunt. Alterum continet imperium in gentes & populos, summúmque honorem, ac venerationem ab illis exhibendam. Tertium comprehendit præstantiam domesticæ cuiusdam dominationis, & dignitatis super alios fratres; qui primogenitum fratrem, non secus ac parentem aut dominum reuerituri, atque honoraturi erant. Quartum bonum pertinet ad prosperitatem,& gloriam lacob; quæ tanta futura esse dicitur, yt eius amicis, fautoribus, & adiutoribus prosperè omnia successura essent: contra verò, eius inuidis, infectatoribus atq; inimicis, calamitos è, atque infeliciter futurum. Hæc verð quatuor bona promissa lacob, intelligendum est, præstanda fuisse partim eius posteris tantum, non autem ipsi, vt secudum & tertium: non enim Iacob adoratus est à fratre suo Esau, sed contra potius eum ipse adoranit Genel. 3 3. nec Iacob fuit dominus populorum & gentium, sed id completum est in posteris eius, maximè verò regnante Dauide, ac Salomone. Primum autem, & quartum bonum, communiter Iacob, & posteris eius contigit. Audi quid in hanc sententiam scribat Thomas Anglicus, hunc locum pertractans. Et hæc quidem promissa secundum corticem veteris Testamenti, vmbratiliter in populo Israël impleta fuerunt. Quod si aliquando contrarium legimus in sacra Scriptura, Hebræos nonnunquam talibus bonis non modò caruille, verum etiam grauissimis malis, ac calamitatibus afflictos & obtritos esse; sciendum est, id accidisse propter corum peccata, præcipuè ob contemptum inftitiæ, ac legis diuinæ, & alienationem àveri Dei cultu, ac religione. Id prætereà contigit, vt ea ratione pernotesceret, in talibus promissis, principaliter spiritalem intelligentiam esse requirendam: & istiusmodi promissa referenda esse ad bona spiritalia, & cœlestia, quæ principaliter & propriè respiciunt Regem Christum, secundariò autem & participatiuè Ecclessam Electorum. Semper itaque, ac simpliciter istiusmodi promissa, secundum spiritalem intelligentiam, in regno Christi, & in Ecclesia Electorum completa sunt, secundism autem hiltoricum fensum, prout significant terrenam prosperitatem, ad tempus, minerit, tacks & prout expediebat, in veteri Testamento impleta sunt. Sic ille.

Thomas Anglicus.

lous roris meimbres, nines, & ventos, &

Car Iface for

Det tibi Deus de rore cæli. Cur inter bona & commoda quæ de cælo 73 calorem cale. in terras defluunt, solius roris meminerit Isaac, nihil dicens de pluuia, de vento, niue & calore Solis, meritò quæri hoc loco potest. Præsertim verò,

Digitized by GOOGLE

cum

cum imber & nix ad fæcunditatem vbertatémque terræ præcipuè commendentur in Scriptura. Sic enim per Esaiam capite 55. soquitur Deus. Qu:madmodum descendit imber & nix de cœlo, & illuc vitra non renertitur, sed inebriat terram & infundit eam, & germinare eam facit, & dat semen serenti, o panem comedenti: sic erit verbum meum quod egredietur de ore meo; non renertetur ad me vacuum, sed faciet quacumque volui, & prosperabitur in his ad que missillud. Et in vigesimo octavo capite Deuteronomii ita scriptum est: Aperiet Dominus thesaurum sum optimum, calum, ut tribuat pluuiam terra sua in tempore suo, & benedicat cunctis operibus manuum tuarum. Huic quæstionisic est respondendum; solius roris mentionem esse ta-Ctam tres ob causas. Ros enim leniter è corlo cadens, nunquam suo lapsu lædit ea quæ de terra nascuntur, sicut non rarò imbres, & nimio impetu ruentes venti, nimiaque copia niuis, & præter modum ardens Solis calor. Deinde, ros molliter affusus terra nascentibus, & illis tanquam incubans, temperatissimo frigore, & humore, fouet ea & fœcundar. Sed illa est potissima causa, quod in Palæstina, maximè verò in Iudæa, non ferè cadunt imbres, nisi bis per annum. Primum mense Octobri, qui dicitur imber bus anni temtemporaneus, iactis iam in terram seminibus maxime vtilis: pluit deinde poribus ferè Mense Maio, vel Aprili, quæ dicitur pluuia serotina, plurimum valens ad in Palastina maturandos fructus. Ros igitur, quoniam in eam terram à mense Maio ad Pluere. Octobrem plurimum non cadit imber, vtilissimus est, & optatissimus. Præstat enim vicem pluuiæ non sinens germina, assiduo æstu arescere, & interire, led refrigerans ea, & augens, & ad luam quodque perfectionem adducens.

De pinguedine terra. Pingué terram appellans, significat terram natura bene assectam, & comparatam ad sœcunditatem, atque vbertatem: cui Signabona, ac terræ, contraria est macra, perarida, & puluere fatiscens, qualis porrò esse facida terra terra debeat, quæ promittat vbertatem, & præstet, hisce notis ex Catone ex Catone, descripsit Plinius libro xvij. cap.v. Cato breuiter, atque ex suo more, ter- Plinio. ræ vitia,& virtutes determinat.Terram,inquit,cariosam caue: névé plaustro, néve pecore impellas. Quid putamus hac appellatione ab eo tantopere reformidari, ve penè vestigijs quoque interdicat? Cogitemus ligni cariem, & inueniemus illa, quæ in tantum abominatur, terræ vitia, aridæ, filtulolæ, scabræ, senescentis, exelæ, & pumicolæ. Plus dixit vna significatione, quam possit vlla copia sermonis enarrari, est autem quadam, non ætate, sed interpretatione verborum, anus terra: & ideò infœcunda ad omnia, atque imbecilla. Idem optimam terram, appellat teneram, quæ vocetur etiam puella. Intelligendum autem est, dictam mira significatione teneram: & quicquid optari debet, in eo vocabulo inueniri. Illa enim temperatæ vbertatis est, illa mollis, facilisque culturæ, nec madida, nec sitiens: illa post vomerem nitescens, & quam recentem exquirunt improbe alites vomerem comitantes, coruique aratoris vestigia ipsa rodentes. Illa fuauissimi est odoris, nonnunquam emittens quasi divinum quendam halitum, cui comparari suauitas nulla possit. Hactenus ex Catone, vel Plinio. Sicut igitur Cato appellans teneram terram, eo nomine omnes Comm. in Gen. Tom. 4.

eius virtutes, & bona significare voluit, ita quoque sanctus Isaac, vocans

pinguem terram.

Sequitur, Abundantiam frumenti, vini. Pro(vino) Hebraice est mu-74 stum, vt significetur, non vinum exotericum, & aliunde aduectum, sed vinum ibi natum, & quasi indigena. Nonnulli codices, præter frumétum, & vinu, habent, oleum; sed id nec Hebræi, nec Chaldaici, nec Græci codices habent, nec Latini emédatiores. Sub nomine autem frumenti, & vini, quæ sunt principes humani victus partes, significantur cætera, vt oleum, mel, mana, & quæ ex herbis, & oleribus, fruticibus, arboribus, & animalibus suppeditantur humanæ vitæ commoda:ista enim ex rore cæli,& pin-Mira societas guedine terræ proueniút. Est porrò mira societas terræ, ac cœli ad procrea Equasicoin tionem corum, que in terris nascuntur : ad id enim veriusque virtute, ac gium quodda benignitate opus est. Quocirca Dominus Leuit. 26. Violatoribus legis suç rnde procrea minatur daturum se cœlum ferreum & terramæneam : ea re significans, summain sterilitatem, & penuriam omnium terra nascentium. Est igitur terra nascen- quasi coniugium quoddam inter cœlum,& terram:idque Poëtas, & philosophos non latuit, qui cœlum vocauerunt Iouem, Terram verò Iunonem, quòd terra cœlestibus fœcundata & gravidata seminibus, varia fru-S. Augustinus gum, aliarumque rerum genera pariat. Sic enim Beatus Augustinus Virgilius. libro quarto de Ciuitate Dei, capite decimo interpretatur illos Virgilij verfus.

tio omnium Locus Leui tici cap.26.

Tunc Pater omnipotens,fæcundis imbribus Aether

intelligentia illorum verborum. Det tibi Deus de rore cæli, & pinquedine

Coniugis in gremium late descendit. Arque hæc quidem dicta sunt de historica interpretatione, & litterali 75

terra. Eorundem portò verborum allegoricam expositionem breuiter tradit B. Gregorius hunc in modum scribens Homilia vj. in Ezechielem: Quoniam inter Electos alij in contemplationem surgunt, alij verò per actiue vitæ solummodò opera pinguescut:rectè in benedictione illa Isaac dicitur: Det tibi Dominus de rore cæli, & de pinguedine terra: Ros etenim desuper, & subtiliter cadit: & nos toties de rore cœli accipimus, quoties per infusionem contemplationis intimè de supernis aliquid tenuiter videmus. Cum verò bona opera etiam per corpus agimus, de terræ pinguedine ditamur. Sic Gregorius. Memoranda item est Theodoreti eorundem verborum allegorica similiter interpretatio. Nam quæstione 81.in Genesim docens, quod istis verbis dicum est Iacob. De rore cali, of pinquedine terra. Id potissimum pertinere ad Saluatorem nostrum, quem Iacob multis rebus mirificè præfigurauit, & cuius secundum carnem etiam pater fuit: Ros itaque cœli, diuinitatem Christi presignat: pinguedo autem terra, Humanitatem eius de terrena substantia nostra acceptam. Etenim Beatus Dauid Psalmo 71 . hæc prænuntians, inquit : Descendet sient plunia in vellus, & sicut stillicidia stillantia super terram. Sicut enim ros innisibiliter

Deus cum sit inuisibilis, per carnem visus est super terram; & cum hominibus conuerlatus est. Frumentum autem, & vinum, ænigmata sunt diui-

Theodoreti al legorica expo fitio.

Theodoretus.

Baruch.3. quidem descendit, deorsum autem consistens manifestò apparet: Sic

nerum

norum mysteriorum. Ergo promissum istud roris cælestis, & pinguedinis terræ, symbolica significatione promissionem continer Domini nostri, qui verus Deus, verusque homo, & ex semine Iacob generatus secundum carnem, salutem attulit mundo. Vt secundum hanc intelligentiam, illud: Destibi Deus de rore cali, & pinguedine terre, hoc significet: Dabit tibi Deus Filium. Deum simul, & hominem & totius mundi Saluatorem. Er hanc quidem interpretationé valdè adiuvat quod mox subditur : Serviae tibi populi, & adorent te tribus, namque hoc cumulatissime, & absolutissime in Christo factum est, vt prædictum de eo fuerat psalmo. 3. & 71. & apud Danielem cap. 2. & 7.

Non prætermittam obiter commonere lectorem, ex istis verbis Isaac, voluisse Tertullianum fidem astruere, firmaréque illius opinionis suæ de Regno Christi, per anno mille in terris, maxima Sanctorum omnium fe- Terrulliani de licitate futuro. Que fuit quondam multorum, & apprime nobilium Au- terreno Chrictorum sententia, & postea, cum est ab Ecclesia reiecta, hæresis chiliasta- sie Santorum, quos Latine ad verbum Millenarios dicas licet, appellata est. Memo- hoc loco argurabo hîc, ad eam sententiam, nonnulla Tertulliani verba, ex libro eius ter- mentatio. tio contra Marcionem. Quid tibi videtur, ait Tertullianus, cum Abrahæ semen, post primam promissionem, quæ in multitudidem arenæ repromittitur, ad instar quoque stellarum destinatur?nonne & terrenæ, & coleftis dispositionis auspicia sunt? Cur Isaac item benedicens filium Iacob ait : Det tibi Deus de rore cœli, & de opimitate terra, nonne vtriusque indul- Genes. 35. gentiæ exempla sunt? Si quidem & iustum est, & condignum Deo, illic quoque exultare famulos eius, vbi sunt, & ipsius nomine afflicti. Sic Tertullianus. Verùm cotra istam opinionem cum alij copiosè, tum nos etiam non inaccurate, nec iciune disseruimus sub finem libri octaui Commentariorum nostrorum in Danielem.

Seruiant tibi populi, & adorent te tribus. Et hoc, & reliquum benedictionis Isaac, ad præstantiam dominationis, & dignitatis, & prosperitatis, non tam in iplo, quam in posteris eius pertinens, translatio, siue paraphrasis Hierosolymitana, quam vocant Thargum, expressivs, & distinctius sic interpretatur, Seruient coram te omnes populi: omnes scilicet filij Esau. Et subijcientur tibi omnia regna: nimirum omnes filij Ismaëlis. Esto Dominus, & princeps super omnes filios Cæturæ. Præuenient, & petent pacem tuam omnes filij Laban fratris matris tuæ. Qui maledixerit tibi, erit maledictus, vt Balaam filius Beor. Et qui benedixerit tibi, erit benedictus, vt Moyles propheta Legislator Israëlis. Sic ibi. Quanquam autem Balaam, cum ductus est ad maledicendum Hebræis, pro maledictione, egregiam dedit illis benedictionem: is tamen postea dans consilium Madianitis, per formosas mulieres decipiendi Hebræos, & adidololatriam alliciendi; non incommodè potest intelligi, tali eum ratione maledixisse Hebræis. Verùm quispiam fortasse hic scirc cuperet, cur promittantur Iacob, que non ipli, sed posteris eius prestanda erant. Sciat igitur Scriptura in is, consuetudinem este diuina scriptura, promittere aliquibus magna dandu promis quædam bona, quæ non iplis, sed multo post tempore alijs præståda sint: sombus.

promittuntur autem illis, quòd sint illi tanquam caput, & principium, & radix eorum, in quibus ea promissa sunt complenda. Dantur itaque illis promissa, ad ostedendum dignitatem eorum, declarandumque meritum: quippe talia dari posteris suis, egregijs ipsi virtutibus, & factis promeruerunt. Facit præterea id ad consolationem corum mirifice gaudentium. talia promissa posteris suis aliquando esse præstanda. Huius ferè generis fuere promissa data tribus istis Patriarchis, & quæ Iacob vicinus morti filijs suis ventura prædixit. Videat lector, quæ super ista re disseruimus in Tomo 3. Commentariorum noltrorum in Genelim super caput xiij.numero 44. & 45.

Allegoria in benedictione Isaac. S. August.

Cæterum totius benedictionis huius, qua Isaac benedixit Iacob, allegoricam, & perbreuem explanationem huiuscemodi tradit Augustinus lib.xvj.de Ciuitate Dei,cap.xxxvij.Benedictio Iacob,ait Augustinus, benedictio Christi est in omnibus gentibus. Hoc sit, hoc agitur. Lex. & prophetia est in Isaac: etiam per os Iudzorum Christus ab illa benedicitur. velut à nesciente; quia ipsa nascitur. Odore nominis Christi, sicut ager, mundus impletur. Eius est benedictio de rore cœli, hoc est, de verborum pluuia diuinorum: & de vbertate terræ, hoc est de congregatione populorum. Eius est, multitudo frumenti & vini, hoc est, multitudo quam colligit frumentum & vinum in sacramento corporis, & sanguinis eius. Ei seruiunt gentes, ipsum adorant Principes. Ipse est Dominus fratris sui, quia populus eius, dominatur Iudæis. Ipsum adorant filij patris eius, hoc est, filij Abrahæ secundum fidem; quia & ipse filius est Abrahæ secundum carnem.Ipsum qui maledixerit, maledictus, & qui benedixerit, benedictus est. Christus etiam ex ore Iudzorum, quamuis errantium, sed tamen legem, Prophetasque cantamium, benedicitur; id est veraciter dicitur; licer alius benedici putetur, qui ab illis errantibus expectatur. Hæc Augustinus, qui omnem benedictionem Isaac refert ad Christum. Paulò ampliorem; nec minùs eruditam, atque obseruandam eiusdem

Ephel 1 & Col.1.

Rupertus, generis interpretationem Rupertus in libro vij. Commentariorum in Genelim cap. xvij talem ponit, vt priorem Benedictionis partem exponat de Congregatione fidelium, quod est corpus Christi; posteriorem

Pfal. 103.

autem partem de Christo qui est caput Ecclesiæ. Scribit verò Rupertus hoc modo: Est rationali creaturæ ros cœli, non aliud, nisi gratia Spiritus. fancti, quæ peccata remittit:pinguedo autem terræ, vel abundantia frumenti & vini, est adapertio sensus ad intelligenda que latent in Scripturis mysteria regni Dei. Illic enim latet granum frumenti, quod cadens in terram mortuum fuit, & multum fructum attulit: Est vinum, quod lætificat cor hominis: & oleum in quo facies hilarescit. Erga ista dicens Isaac, prophetat simul, & optat illud, quod nunc factum est, & sit vsque in finem seculi, videlicet, quòd seminis Abrahæ per fidem, ranquam vnus est ager, latitudo totius mundi, gemino fœcundatus munere Spiritus sancti:altero, quod est in remissione peccatorum, quovero cœli rore innouetur facies hominis: altero, quod est diuersarum distributio gratiarum,

eiusdem Spiritus Sancti, quo ditescimus in omnibus, vt in nulla gratia ni- 1. ad Cor. 2. hil nobis desit, sicut ait Apostolus. His dictis quasi de toto corpore, deinceps ad caput verba convertit, subiungens: Et serniant tibi populi, et adorent te tribm, & c. Quis enim est ille, cui serviunt populi, & quem adorant tribus, nisi caput seminis Abrahæ Christus Dominus, non tantum homo, fed Deus & homo, vnus Iesus Christus? Coram illo incuruantur omnes filij matris eius, id est, omnes ciues supernæ Hierusalem, quæ est mater omnium nostrum. Et iure incuruantur: Nam licet ipsi etiam sint fratres. & filij Dei, verùm per adoptionem tantum, iple verò secundum naturam; & qua homo frater est, qua Deus, fratrum adorantium, & seruiemium est Dominus. Nec in Christum non belle quadrat : Qui maledixerit tibi, sit ille maledictus; & qui benedixerit tibi, benedictionibus implemer. Maledicie Christo, qui Christum blasphemat, eius vel doctrinam, vel sacta obtre-Gans, & calumnians, ficut venenata lingua Scribarum, & Pharifæorum dicentium : Damenium habes : in Beelzebub eigeit damonia. E contrano be- Matth. 12. nedicit Christo, qui confitetur & laudat Christum, corde, & lingua di- Infr. 21.0723 cens: Benedictus qui venit in nomine Domini. Dicit autem Apostolus, quòd 1. Cor. 12. nemo loquens in Spiritu Dei dicit anathema Ielu: Et quod nemo dicit, Dominus Iesus, nisi in Spiritu Sancto. Igitur qui Christo maledicit, Spiritu sancto caret, quod est verè maledictum esse; & qui benedicit illi, in Spiritu sancto loquitur, quod est verè benedictum esse. Spiritus quippe Sanctus vera est, & sola benedictio Dei : ideo recte dictum est : Qui maledixerit tibi, sit ille maledittus: & qui benedixerit tibi, benedittionibus impleatur. Hactenus ex Ruperto.

Ad Gala. 4.

Expauit Isaac stupore vehementi: & vltrà quam credi potest VERS. 33. admirans ait: Quis igitur ille est, qui dudum captam venationem attulit mihi, & comedi ex omnibus priùs quàm tu venires? benedixíque ei, & erit benedictus.

ECVNDVM Græcam versionem huius loci censet Beatus Eestasis Isaac. Augustinus, tunc Isaac passum esse ecstasim, & mente diuinitus illustrata, cognouisse Dei voluntate illa esse acta, & ab eo prælatum esse lacob Esau, designatúmque primogenitu.

atque hæredem suarum promissionum. Verba S. Augustini in tractando Augustin. quæstionem octogesimam in Genesim, hæc sunt: quod habent Latini codices: Expanit Isaac panore magno valde, Græci habent itien del onder i- suσ. η μεγάλει σφόδρα. Vbi tanta commutatio intelligitur, vt quædam mentis alienatio sequeretur, ipsa enim propriè dicitur Ecstasis. Et quia solet Ecstasis in magnarum rerum reuelationibus fieri, in hac intelligendum est factam esse spiritalem admonitionem vt confirmaret benedictionem sua filio minori, cui potius irascendum fuerat, quòd fefellisset Patrem. Sic ibi Augustinus. Idem lib. 16. de Ciuitate Dei cap. 37. Ecce, inquit, benedictionem promissam repetenti maiori filio, expauescit Isaac, & alium pro

alio se benedixisse cognoscit. Miratur, & quisnam ille sit, percunctatur, nec tamen se deceptum esse conqueritur: immò confestim reuelato sibi intus in corde magno sacramento, deuitat indignationem, & confirmans benedictionem : Benedixi eum, & sit benedictus. Quis non hic potius maledictionem expectaret irati, si hæc non superna inspiratione, sed terreno more gererentur? O res gestas in terra, sed cælitus! per homines, sed diuinitus! Sic Augustinus. Memoratu quoque dignus est Commentarius huius loci, qui est apud Caietanum, ita super hoc loco scribentem. Pro illo: Expanit Isaac stupore vehementi, iuxta Hebræum est, Tremuit Isaac tremitu magno valde, non erat sanè ratio timendi, aut tremendi, sed admirandi potius, & irascendi secundum causas naturales, & humanas. Quocirca pauor iste, ac tremor tam magnus ac repentinus, fuit divinitus. Et quoniam quæ exteriùs fiunt à Deo, signa sunt internorum, sicut tremor est motus compositus ex motibus diuersis, tum eleméti grauis, tum ipsius anima: ita animus Isaac mixtus erat ex affectu proprio erga Esau, aduerfus Iacob,& ex motione diuina in fauorem Iacob, quæ tadem præualuit. Diuina năque reuelatio, non qualifeunque, sed cum huiusmodi pugna in animo Isaac describitur, inchoando ab ipsa contrarietate motuum in corpore,& in animo Isaac. Et hæc est tertia reuelatio diuina facta Isaac. Sic Caietanus. Quoniam autem supradiximus ex sententia Augustini, Isaac fuille abstractum à sensibus, & in Ecstasi cognouisse mysterium quod antea ignorauerat, hîc lectorem obiter monemus, Philonem egregiam disputaționem scripsisse de quadruplici Ecstasis modo, ac ratione in divinis litteris celebrata: Eius verba hîc non adscripsimus, quòd ea posuerimus in 3. Tomo nostrorum Comment. in Genesim super caput 15. numero marginali 66. Pro illo verbo, Expanit, Hebraicè est (harad) quod Oleaster propriè significare putat commoueri, sollicitum, & anxium,& conturbatum esse: quare hîc verti potuisse: Commotus est Isaac commotione vehementi. Sed reuera significat etiam pauere, ac vehementer admirari. Vehementer itaque obstupuit Isaac, subitò cognoscens voluntatem, sententiam Dei super Iacob, cui contradicere, nec debuit, nec voluit. Simulque animaduertit, honorem primogenitura, multis rebus fuiffe præfignatum:ac præmonstratum, minori filio fuisse deferendum. Hoc enim præfignauit colluctatio Iacob, & Efau intra vterum maternum: hoc retentio plantæ Esau egredientis ex vtero: hoc venditio primogenituræ,

'Philo de quadruplici Ecft.

Dleaster.

Gen.24.

Ibidem

Venit germanus tuus fraudulenter, & accepit benedictionem tuam.

iureiurando firmata, hoc demum, supremæ ac solemnis, ante mortem

primogenitis dari solitæ benedictionis per Iacob occupatio.

Caintann

Vers. 34.



À 1 ET ANV s ex his verbis argumentatur, peccasse veniali- 81 ter Iacob, cùm dixit mendacium illud officiosum, Ego sum Esau: illud enim, vocat nunc Isac, aduentum Iacob ad se fraudulentum. Verùm non ita res habet: nos enim suprà in Disputa

Disputatione huius capitis prima exposuimus varia simulationii, & fraudu genera, & ostendimus esse aliquot sine vitio, quò retulimus, quod [12cob egit cu patre suo. Thomas Anglicus interpretatur, Iacob adiisse frau- Thomas Andulenter patrem suum, non quantum ad rei veritatem, sed quantum ad glicsse. exteriorem modum exequendi eam, simulando nomen Esau, & pilositatem eius. Vel fraudulenter, inquit, dicum est pro caute, solcrter, callide, ac prudenter. Thostatus ideo ait Iacob dici frauduléter egisse cum Isaac, Thostatus. quia ita se gessit tum verbis, tum factis, vt pater deciperetur, non agnoscés iplum esse Iacob, sed putans esse Esau, idque sine peccato fieri potuit, vt suprà ostensum est.

Hoc loco altercatur Paulus Burgésis cum Lyrano super voce Hebræa, Lyranes. quam Latinus interpres in hoc loco vertit, fraudulenter. Sic autem scri- Altercatio in bit Lyranus: Hebræi pro(fraudulenter)interpretantur, prouidenter, quia ter Lyranum, dictio Hebraica, quæ est ibi, est æquiuoca : aliquando enim accipitur pro Bargensem. dolo, & aliquando pro prudentia, seu bona cautela, & sic debet hic accipi. Iam enim cognouerat Isaac diuina voluntate, & ordinatione Iacob recepisse benedictione, & ideo eius factu non poterat imputari fraudi, si propriè, atque in malam parté ea vox accipiatur. Sic Lyranus. At Burgensis ei Burgensis. contradicens, negat vocem Hebræam esse æquiuocam ad fraudem, & cautelam, sed propriè significare dolum, & fraudem prout in malum accipitur. Non tamen inficiatur ea voce per abulum lignificari cautelam, & solertiam, sicut apud sanctum Palum 2. Corinth. 12. Cum essem astutws, dolo vos cepi: Et sic ait sumi hoc loco. Vel fortasse, inquit, volens Isaac exculare le apud Elau, vocauit Iacob fraudulentum lecundùm propriam eius vocis significationem. Sed hoc extremum Burgensis dictum bene

Mihi placet Lippomani sententia, quam proprijs eius verbishîc ad-Lippoman. in scribam: Dictio, inquit (rama) inter cætera significat interdum decipere catena. vnde (mirma) descendit, dolum & fraudem significans. Rectè igitur Latine redditum est, frauduleter, & à septuaginta, cum dolo. Sed distinguere oportet triplicem fraudem, vnam eruditionis, qua Ioleph scyphum suu poni iussit in sacco Beniamin: alteram inspirationis diuinæ, qua filij Israel mutuati sunt ab Ægyptijs vasa aurea, ac tali Iacob vsus est cum patre suo Isaac: tertiam noxiæ deceptionis, qua Propheta Bethel decepit virum Dei de Iuda, vt secum comederet, & hæc vitiosa est, non autem priores Exed. 12. duæ. Simulatio item quadruplex est: vna prouidentiæ, & cautelæ, qua g. Reg. 14. vius I olue, simulauit fugam: altera doctrinæ, sic Christus coram duobus losue 8. discipulis finxit se longiùs ire: tertia significationis, de qua est hic sermo: Luc. 24. quarta duplicitatis, & calliditatis, secundum quam sæpe Angelus Satanæ 2. ad Cor. 17. transfigurat se in Agelum lucis, & hæc censetur culpabilis & damnabilis. Hæc Lippomanus.

confutatur vltimis Lyrani verbis proximè politis.

Septuaginta Interpretes pro illo (fraudulenter) habent min dono, idest, Anvexdolus cum dolo. Videtur autem vox doli plerumque dici cum vitio in Scriptura sape un vaio vtestillud: Non est in spiritu eius dolus, & illud: Rasionabile, & sine delo Fsalm 32. lac concupiscite. Et item illud : Verè Ifraelisa in quo dolus non est. Id ipsum 1. Pet. 2.

patet

patet ex descriptione doli, quam B. Augustinus in tractatu 7.in Ioannem tradit his verbis: Dolus est, cum aliud agitur, & aliud fingitur. Dolus fraus est, & simulatio est. Cùm aliquis aliud tegit in corde, & aliud loquitur, dolus est, & tanquam duo corda haber, vnum quasi sinum cordis haber, vbi videt veritatem, & alterum sinum, vbi concipit mendacium. Et vt noueritis hunc esse dolum, dicuntur in Psalmis: Labia dolosa. Quid est Labia dolosa? sequitur: In corde, & corde locuti sunt mala. Quid est, in corde, & corde, nist duplici corde? Sic Augustinus. Ergo secundum Augustinianam doli-& fraudis descriptionem, vocabulum doli & fraudis in vitio ponendum est. Atenim licèt nunc ferè dolus in malam partem accipiatur pro fraude, seu machinatione ad fallendum quempiam, veteres tamen etiam in bonam partem accipiebant pro solertia, & calliditate, præsertim aduersus hostes, aut latrones. Quocirca cum sumere in malum volebant dolu, non præcisè dicebant dolum, sed cum adiunctione, malum dolum, quia

Terentime in esset bonus etiam dolus. Tale illud Comicum: Eunuch.

Iam tum suspicio, dolo malo bac sieri omnia.

In libro quarto Digestorum, Titulo tertio de Dolo malo, tale memo-83 ratur edictum Prætoris: Quæ dolo malo facta esse dicentur, si de his rebus alia actio non erit, & iusta causa esse videbitur, iudicium dabo. Super quibus verbis Vlpianus sic ait. Non fuir contentus Prætor dolum dicere, fed adject malum: quoniam Veteres etiam bonum dolum dicebant, & pro solertia hoc nomen accipiebant, maximè si aduersus hostem, latronémve quis machinaretur. Idem ipsum à Gellio reperimus observatum, & proditum lib. 12.cap. 9. Scribit enim, huiusmodi vocabula, tempestas, valetudo, facinus, dolus gratia, industria, periculum, venenum, contagiu, quinetiam honos, fuisse apud Veteres ancipiti significatione, & vtroque versus, in bonum æquè, ac in malum dici solita. Ex his apparet, quò d Septuaginta Interpretes dixerunt, Iacob venisse ad Isaac cum dolo, & per dolum paternam benedictionem præripuisse fratti; interpretandum esse de bono dolo. Conueniens porrò fuit, vt Isac diceret ista de Iacob, quo declararet ipsi Esau, se nec volentem, nec scientem benedixisse Iacob, sed per errorem, ex simulatione Iacob natum; vt sic agnosceret Elau, non fuisse patris animum erga se mutatum, nec Isaac vllo simulationis artificio vsum, voluisse benedicere potius Iacob,

Virum beneda étio,qua Isaac per errorem persona, putas esse Esan,cenfers deberes ralida.

quàm libi.

Verum existit hoc loco non seuis, nec sistentio inuoluenda quæstio, An 84 benedictio, quam Isaac dedit Iacob, priusquam Dei voluntatem & sendedit 1acob, tentiam sciuit, rata & valida fuerit. Nam cum ea fuerit contra intentionem & voluntatem Isaac, volentis eam dare Esau, & per errorem personæ, tribuentis eam Iacob; non videtur suisse valida: talis enim error personæ, solet humanos contractus, maximè verò Matrimonij, irritos & inualidos facere, Respondendum est, posito, Iacob fuisse Deivoluntate ac decreto verum primogenitum Isaac, licèt id tunc latuerit Isaac; fuisse plane validam, benedictionem hanc ei à patre datam; quinetiam fuisse secundum intentionem ipsius Isaac. Etenim primaria intentione voluit

Digitized by Google

P[al. 11.

Vlpianses.

Gelim.

voluit Isaac benedicere primogenito suo, quia ei debebatur benedictio: secundaria autem voluit benedicere Esau, quòd eum putaret verum esse primogenitum suum. Ergo Isaac principaliter intendit, & voluit benedicere primogenito suo sibi túc adstanti, præsentíque; & illi collata benedictio, erat secundum intentionem & voluntatem eius, & idcirco erat valida. Sed is qui tunc erat præsens ipsi Isaac, & qui erat primogenitus eius, suit Iacob: ergo dara ei benedictio, suit secundum primariam intentionem Iacob, ob sidque rata & valida censeri debuit. Quare cum Isaac resciuit diuinitus, primogenitum suum esse Isacob, declarauit benedictionem eius esse validam, dicens, Benedici ei, & erit benedictus.

#### SEPTIMA DISPVTATIO.

Eur tantopere Isaac recusauerit benedicere Esau: & hic tantopere benedictionem illius expetierit.

# Super illis verbis,

Dominum tuum illum constitui, & omnes fratres eius serui- Vers. 37tuti illius subiugaui: frumento, & vino stabiliui eum; & tibi post hæc fili mi, vltra quid faciam? Cui Esau: Num vnam, inquit, tantum benedictionem habes, pater? mihi quoque obsecro, vt benedicas.



53

P v s diuinæ prædestinationis, & gubernationis, siue spiritualis, siue temporalis, soli Deo competentis; vti est, hominum alios destinare seruitio aliorum, alijs dominatum & imperium tribuere, & copiam bonorú temporalium largiris salac sibi assumit, tanquam vicem Dei gerens, vel po-

tius Dei nomine ista denuntians. Illud aute: m Vum vnan tavium benedictione habes, pater? dupliciter intelligi potest; vel, Num tibi ius & potestas non est, istam benedictionem dare plutibus? quasi dicat, Quid prohibet, quam dedisti benedictionem Iacob, etiam mini dare? Et cum hoc intellectu congruit quod adiecit. Esau: Mihi quoque obsecro, vt benedicas. Vel potest etiam hoc modo intelligi: Numquid vnum tantum habes genus benedictionis? Esto, dederis istam benedictionem Iacob; an mihi aliam quampiam dare non potes? Et pro hac interpretatione facit quod supra dixerat Esau: Nunquid non reservasti & mihi benedictionem? Et quod ei respondit Isaac: Dominum tuum illum constitui, & omnes fratres eius servituti illius subingaui; sumento, & vino stabiliui eum; & tibi post hac, sili mi, vitra quid faciam? Tradit Philo non tam cordi fuisse Esau paternam benedictio nem ob spiritualem eius virturem; quam ne frater eius Iacob sibi præferretur, & opulentior, atque honoratior essettimuidus enim erat, & ideo præ inuidia exclamauit: Benedic etiam mihi pater.

Comm. in Gen. Tom. 4.

Verum offerunt se hoc loco tres quæstiones, cursim exsoluende. Prima 86

∫un.

Cur Isaacnon quæstio; Cur Isaac, post benedictionem quam dederat Iacob, non poterat poterat beneitem benedicere Elau, vt non fine caula dixerit ei Elau, Nunquid non redicere duobus filissiuis, Iacob seruasti etiam mihi benedictionem? Et rursus, Num unam tantum benedictioer Efan; chim nen habes pater? Illud quoque auget difficultatem: Iacob enim benedixit Iacob benedi- duobus filijs Ioleph, Ephraim dico & Manassem, vt legitur Genes. 48. Immò duodecim filis suis Iacob distincte ac sigillatim benedixit, propriam cuique eorum benedictionem impertiens: sic enim scriptum est Genel. 49. Hac locutus est eis pater sum, benedixuque singulis benedictionibus propriis. Sed huic quæstioni sic respondendum est: Solemnis illa benedictio patrum dabatur ijs tantum filijs qui futuri erant hæredes & participes earum promissionum quædatæ fuerant Abrahæ & semini eius,& qui futuri erant de populo Dei. Quapropter Abraham è domo sua eiecit Ismaëlem, dicente Sara: Non erit hares filius ancilla cum filio libera: testanteque Deo. In Isaac vocabitur tibi semen, Genes. 21. & ante mortem suam segregauit omnes filios suos ab Isaac, vnum ipsum declarans hæredem suum. Similiter Isaac, vbi diuinitus illustrata mente resciuit, solum Iacob hæredem fore diuinarum promissionum, & dignitatem Primogenituræ ab Esau traslatam in Iacob: iplum porrò Elau ac posteros eius segregatum iri à populo Dei; benedictionem à se priùs (licet inscienter) datam Iacob, comprobauit:nec vllis Esau precibus & lacrymis adduci potuit, vt talem benedi-&ionem conferrer in ipsum. At verò filij omnes Iacob, & filij Ioseph, Ephraim & Manasse, eorumque posteri, patres futuri erant populi Dei : ex illis enim exortæ funt duodecim tribus, ex quibus vniuerfus populus Hebræus constabat: & idcircò omnes illi futuri erant participes diuinarum promissionum pertinentium ad semen Abrahæ:vt mirum videri non debear, communicatam esse cum illis omnibus benedictionem Iacob, idém que dicendum est de filijs Ioseph. Quanquam in benedictionibus filiorum Iacob, animaduertere est notabilem differétiam benedictionis Iuda, atque aliorum filiorum: illa enim talis fuit, qualis dari solebat primogenitis quantum ad principatum & imperium, honorémque ac dignitatem: super omnia verò, quia de stirpe eius generandus prædicitur Messias.

An Abraha benedixerit filio suo Isaac.

Altera quæstio: Cur Isaac talem benedictionem non expetijt à patre 87 suo Abraham, & ab eo accepit: cum videamus tam studios è fuisse eam expetitam, & tam sollicité atque anxiè quessitam à Iacob & Esau? Respondeo, non quia in sacris litteris non est proditum, Abraham talem benedictionem dedisse filio suo Isaac, propterea factum esse id negari debet: multa enim illorum patrum facta, dictaque, litterarum monumentis confignata non funt. Verùm concedamus, talem benedictionem, Abraham non dedisse filio suo Isaac, rationem eius rei satis idoneam & probabilem hanc possumus reddere: Deus non semel, tum ante conceptum Isaac, tum post eius generationem declarauerat, filiorum omnium Abrahæ solum Isaac hæredem futurum suarum promissionum: solamque progeniem Isaac, censendam esse semen Abrahz, ad quod promissiones divinz pertinerent: ad hoc igitur declarandum superuacanea erat illa benedictio

pater

paterna. Quid quòd eiusmodi benedictionis cumulatissimè vicem expleuit tam eiectio Ilmaëlis ex domo Abrahæ, quam separatio aliorum omnium filiorum Abrahæ à contubernio & societate Isaac? vt narratur Ge-

nef. 21. & 25.

Tertia quæstio: Cur talis benedictio paterna tantoperè expeteretur à Cur tanti fiefilijs, & tam anxiè procuraretur: & an cuiuslibet patris similiter efficax es paterna, cran set benedictio? Quoniam multis exemplis, longoquevsu observatum sue cuinslibet parat, benedictionem pariter atque maledictionem patris plurimum valere tris benediin vtramque partem: & quia per talem benedictionem declarabatur, & lio aqualem quodammodo constituebatur, in qua persona, & in cuius semine diuinas vim haberet. promissiones, quæ datæ fuerant Abrahe, completi deberent; ob hanc profectò causam, meritò talis benedictio maiorem in modum filijs cordi, & curæ erat. Talis porrò benedictio non in quolibet patre certam habebat efficaciam: sed in magnis illis Patriarchis, & Propheticis viris, ve in Noë, Genel capite nono in Isaac, Genel capite vigesimo septimo, in Iacob, Genes. capite quadragesimo octavo, & 49. in Moyse Deuteronomii cap.vltimo.Adijciam hoc loco ad explicationem primæ quæstionis, Ruperti auctoritatem & sententiam. Is septimo libro Commentariorum in Genesim, capite octavo ad hunc modum scribit: His iam prætereundum non est, cur vnam tantum benedictionem habuerit Isaac: sic enim Esau eiulando dixit: Num vnam tantum benedictionem habes pater? mihi quoque obsecro benedicas. Quærendum igitur, cur vnam tantum benedictionem babuerit. Ac primò dicimus, non multa esse semina, sed vnum esse semen, quod est Christus: in quo secundum promissionem datam Abrahæ, benedicendæ erant omnes gentes. Quam verò, præter illud semen benedictú, habere poterat Isaac benedictionem? Erant autem duo fratres, & ex illis duo populi contra alterutrum diuidendi; iuxta veritatem dicentis: Dua Gen. 25. gentes funt in vtero tuo, & duo populi de vtero tuo dividentur. Quomodo igitur illis diuisis communicari poterat vnum semen, quod est Christus? ille quippe vnus est, & non in divisione, sed in vnitate est. Oportebat igitur alterum alteri præferris& prælatus est, quem Deus commendauit, non quem caro & sanguis commendare voluit. secundum naturale ius primogeniti.

VERS. 39.

Cúmque eiulatu magno fleret, motus Isaac, dixit ad eum: In pinguedine terræ,& in rore cæli desuper erit benedictio tua.

IVLATVS, est planctus ex ingenti tristitia, & dolore proue- Varro. de ling. niens: & propter magnitudinem, acerbitatémque doloris, in Lat. altam vocem, sonúmve forâs erumpens. Verum de eiulatu nihil habent Hebræa, sed hoc tantum: Cumque leuans vocem

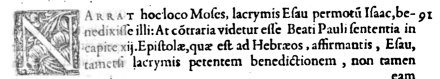
fleret. Sed videtur tantus eiulatus fuisse admodum indecens & turpis Esau, tum propter dignitatem eius, tum etiam propter ætatem. Erat enim tunc Esau vir magnæ auctoritatis, vtpote secundum suum

parrem Isaac, omnium maximè honorarus. Erat item graui iam ætate, non minor vtique septuagesimo septimo anno. Sedenim priuatio, & amissio tanti boni, quanti æstimabatur eo tempore, & paterna benedictio, & dignitas primogenituræ, mirum videri non debet, si ea vberes ex oculis Efau lacrymas excutere, & ex imo pectore profunda trahere suspiria, & crebra lamenta, atque eiulatus extundere potuit. Sequitur, Motus Isaac. Hoc nec est in Hebreo, nec in alijs translationibus: Verùm quò expressiùs redderetur sententia, additum est à nostro interprete. Sed quatenus Isaac precibus & lacrymis Esau motus est? Non sanè vt benedictionem datam lacob antiquaret, ac rescinderet: neque vt eam communicaret etiam cum Esau; id enim fieri non poterat. Siquidem illa propria erat primogeniti, qui vnus tantum erat: & per illam benedictionem Iacob constitutus erat dominus Esau: si autem eandem tribuisset Esau, factus esset dominus fratris sui Iacob: fuisset igitur idem, & seruus & dominus fratris sui Iacob. Hactenus itaque motus est Isaac lacrymis Esau, vt paruam & exilem quandam benedictionem ei largiretur.

In pinguedine terra, & rore cali desuper erit benedictio tua. Pro illo benedictio tua, Hebraicè est habitatio tua. Istorum autem verborum hic est sensus: Possidebis terram bonam, & fertilem earum rerum quæ ad degendam commodè vitam conducunt, simúlque bonitate terræ, ac cæli benignitate frueris. Nec tamen hîc adiecit id quod supra posuerat in benedictione Iacob, Abundantiam frumenti & vini. Licèt enim bona fuerit regio Idum zorum, qui posteri fuerunt Esau; non tamen nec amœnitate, nec vbertate cum terra Hebræorum comparada fuit, quippe quæ ob eam causam Terra lacte ac melle fluens appellata sit. Considerare est in hoc loco, terrenorum bonorum copiam communiter bonis & malis dari à Deo: ipse enim oriri facit solem suum super bonos & malos, & pluit super iustos & iniustos. Nemo igitur de istiusmodi bonis, quoru improbi abun-Manh 5. dantiores esse solent, quam probi, nimium lætetur, aut glorietur. Ergo quæ ad commoda bonorum temporalium pertinebant, non sunt denegara Esau quæ autem ad honorem & dignitatem, quæ ad dominationem & Sacerdorium,& ad progeniem ipfius Messiæ, ea cum Esau nullo modo communicata lunt.

## OCTAVA DISPVTATIO.

De dissonantia qua videtur esse inter hunc locum Genesis, & sententiam quandam Beati Pauli, super benedictione Esau.



eam impetrasse. Verba Pauli sunt hæc: Ne quis sit fornicator, sine profanue Local Pauli ve Esau, qui propter unam escam vendidit primitina sua: scitote enim quonia se trastatum. & postea cupiens hereditare benedictionem, reprobatus est: non enim inuenit pænitentia locum, quanquam cum lacrymis inquisisset eam. Hæc Paulus. Ip cuius verbis duplex est difficultas:vna,quòd Paulus negat Esau obtinuisse benedictionem à Patre : quam tamen accepisse eum, aperté tradit Moyses hoc loco. Altera est difficultas, quòd Paulus ait, eum etiam cum lacrymis non inuenisse pænitentiæ locum; At Isaac lacrymis eius permotus, licet aliquandiu recusasser ei benedicere, denique tamen benedixit. Quòd si Paulus loquitur de pænitentia suorum peccatorum, videtur eius sententia Nouatiani hæresim adiuuare; quasi peccatum quodpiam sit in hac vita, vt sic loquar, impænitibile atque irremissibile; contra id quod disertis verbis pronuntiauit Dominus per Ezechielem, capite 18. & **33.** 

Beatus Thomas explanans locum illum Pauli, non tangit priorem dif- S. Thomas. ficultatem: sic enim ait: Narrat historia libri Genesis cap. 27. postquam Isaac benedixerat Iacob, venisse Esau, & petijsse benedictionem, quam tamen non obtinuit; licèt pater per lignorantiam ac errorem benedixiffet Iacob. Namque in illo stupore quem habuit, factus in ecstasi, doctus est à Spiritusancto, vt non retractaret quod iam fecerat : vnde dixit : Benedixi ei, & erit benedictus. Et sic Esau consilio Spiritus sancti reprobatus fuit.Quod attinet ad posteriorem difficultatem, S. Thomas dictum Pauli interpretatur de pœnitentia siue de venia & remissione suorum peccatorum: quam iccirco Esau non inuenit, quia eius pænitentia non syncera, sed fucata fuit: neque ex dolore culpæ, sed ex inuidia fratris, & accepti à se damni æstimatione profecta. Sic autem scribit Sanctus Thomas: Quomodo Paulus dicit, Esau non inuenisse pænitentiæ locum, tametsi cum lacrymis eam requisisset : cum dicatur Ezech. 18. Quacumque hora ingemuerit peccator, &c. Dicendum est: Quandiu præsens vita agitur, posse agi semper veram pænitentiam. Interdum tamen aliquis pænitet no propter amorem tustniæ, sed propter timorem pænæ vel damni temporalis, & sic pœnituit Esau, non quia vendiderat primogenita, sed quia perdiderat : vnde non dolebat de peccato venditionis, sed de damno perditionis. Quocirca prenitentia eius non fuit accepta, quia non erat vera. Isto enim modo etiam damnati pænitent in inferno, vt dicitur Sapientiæ quinto, non quia peccauerunt, sed quia exclusi sunt. Hactenus ex Beato Thoma.

Theodoretus in explanando locum illum Pauli, tacita priori difficulta- Theodoretus.

aliud,nisi Commentarius ipse Chrysostomi,succinctè tamen ac restrictè commemoratus. Declarans enim illud Pauli: Non inuenit pænitentia lo- Hebr. 12. cum, cum lacrymis quasinisset eam. Novatiani, ait Theodoretus, sua esse arma existimant, hæc Pauli verba: verùm illi suis ipsorum telis confodiuntur: Esau namque non sleuit agens pænitentiam, sed fratris felicitati in-

te, posteriori respondet similiter ac S. Thomas: Cuius responsum non est

uidens : quod etiam accidit Cain. Concidit enim, inquit Scriptura, Genes. 4.

facies eius: Sed non ideo quia malè obtulerat, sed quia fratrem viderat diuina honoratum sententia. Atque id etiam diuinus Paulus significauit, dicens: Non inuenit pænitentia locum, pro eo quod est, Non inuenit viam veræ pænitentiæ; lugens nempe ob ea quæ improbè egerat. Verùm ille non sleuit peccatum, sed prosperum Iacob successum: idque testatur illa eius verba: Venient dies suctus patris mei, veoccidam fratrem meum Iacob. Hæc Theodoretus.

Caietanm.

Caietanus primam quæstionem solués, duas facit benedictiones Isaac; vnam magnam & principalem; & hanc Esau non potuit ab Isaac consequi: alteram, paruam & tenuem, quam Esau impetrauit à patre suo Isaac. Paulum autem dicit non de benedictione parua loqui, sed de illa magna & principali. Et idem tradit Thostatus super hunc locum Genesis. Alteram quæstionem enodans Caietanus, ait, Paulum in eo loco non agere de pænitentia Esau respectu suorum peccatorum simpliciter: sed respe-Qu solum amissa Benedictionis, & juris atque honoris primogenitura. Verba Caierani sic se habent: Quod dicitur Esau non inuenisse locum pænitentiæ, ad literam verum est, intelligendo eum non inuenisse pænitentiam ab homine Isaac patre suo: ab ipso enim cum lacrymis non impetrauit benedictionem primogeniti: quamuis impetrauerit benedictionem minorem. Simile quidaccidit pænitentibus post perditam virginitatem, aut aliquod fimile donum: nunquam enim inueniunt locum pœnitentiæ apud Deum, quoad priorem dignitatem, sicut nec Esau quoad primogenituram. Et hæc dicuntur, vt caueat quisque ne cadat : quoniam incerta est futura pænitentia, & multo incertior fructus eius. Sic Caietanus.

Mihi opinio Caietani maiorí ex parte probatur : sed ea paulò explica- 04 tiùs declaranda, firmiúsque comprobanda est. Per partes igitur sententia & verba Pauli perpendamus. Postea cupiens hareditare benedictionem: Nonne vides Paulum aperte loqui, non de qualibet benedictione; sed de hæreditaria, id est, de illa principali & solemni, quæ coniuncta erat cum hæreditario iure paternarum facultatum, & cum dignitate primogenituxæ? Haiulmodi autem benedictionem Isaac dedit Iacob, nec talem dare voluit Esau; quanquam flagrantissimè cam concupiuit, & instantissimè petijt. Reprobatus est. Non loquitur Paulus de reprobatione Esau respectu vitææternæ, sed respectu benedictionis quam petebat: & est sensus, in fua postulatione reprobatus & reiectus est. Non innenit panitentia locum. Vox illa panisentta non refertur hîc ad Esau, nec ad veniam & remissionem peccatorum eius: sed referri debet ad Isaac; & est sensus: Neque precibus, neque lacrymis suis potuit Esau adducere patrem suum Isaac ad pænitentiam eius quod fecerat:vt scilicet pænitens benedictionis datæ Iacob, etiamsi per ignorantiam & errorem data fuerat, eam rescinderet ac mutaret, & conferret in Esau. Hoc enim loco, vox pænitentia, significar mutationem facti vel dispositionis, cum id quod vel factum, vel defignatum est, mutatur. Sic Paulus ad Romanos cap. 11. dixit, dona Dei esse sine pænitentia, vel, vt ad verbum sonant Græca, impænitibilia, & **fuper** 

Duid denotes vex panten-

Digitized by Google

super quibus Deus non mutat sententiam suam. Et apud Hieremiam cap. 26.ait Dominus Hieremiæ: Noli subtrahere ab illis verbum, si forte audiat, & conuertantur à via sua mala, & pointeat me mali, quod cogito facere eis, id est, mutem, & prohibeam, & auertam mala, quæ minatus sum illis.

Eandem significationem habet illud Genes. 6. Pænituit eum, quòd 95 fecisset hominem, id est, voluit interimere, ac delere hominem à se conditum. Super quibus verbis disputans Theodoretus Quæstione 50. in Theodoretus. Genesim: Quomodo, inquit, pænitentia cadit in Deum, qui sua præscientia regit vniuersa? Sed pænitentia Dei nihil est aliud nisi mutatio dispensationis eius. Panitet me, inquit ipse, I. Reg. cap. 1 5. quod constituerim Saul regem. Pro co, quod est, statui illum deponere, & alterum Regem creare. Et: Pænitet me fecisse hominem, hoc est, decreui perdere hominum genus. Hæc Theodoretus. Nam quem verè, & propriè pænitet eius quod egit, is profectò si posset, mutaret quod egit, & infectum redderer. Sed quia id non potest, mutat animum, mutat consilium, & propositum. Quod enim priùs ardenter amauerat, posta odit, & detestatur. Mutat amorem in odium, & delectationem in dolorem. Mutat item confilium & propositum: nam quod priùs deliberauerat facere, id postea sirmissimè statuit apud se, nunquam in posterum facere. Liquet igitur, in vocabulo pænitentia notionem esse ac significationem mutationis. Ergo, non inuenit Esau locum pænitentiæ apud Isaac; id est, nulla ratione potuit efficere vt Isaac mutaret quod egerat circa benedictionem Iacob. Quare super ista re fuit Isaac impænitens, id est, instexibilis, atque immutabilis.

#### Viues in gladio, & fratri tuo seruies.

Vers. 40.



LL v D viues in gladio denotat non folum perfonam Efau, fed multo magis posteros eius, gentem dico Idumæorum perpe- Idumeeri intuò accinctos fore gladijs, & arma versantes, & bellicosos, se-gena, & meuos, sanguinarios, bellicis turbis, ac tumultibus, rapinísque, ac 🗝 .

cædibus gaudentes. Tales porrò fuisse Idumæos, satis ad cognoscendum furit vel vnius Iosephi testimonium. Is enim lib. 4. de bello Iudaico narrat, in tempore obsidionis Hierosolymitanæ Zelotas in auxilium suum losephan. accertitle Idumæos; gentem, inquit Iosephus, turbulentam, & mutationibus rerum studentem, atque gaudentem; & quæ vel paruis supplicantium adulationibus, & blandimentis arma moueret, & in aciem tanquam ad festum pergerer. Et paulò post: Idumæi, ait, nulli parcebant, cum sint natura sua crudelissimi ad occidendum: atque indifferenter tam supplicantes sibi, qu'am repugnantes; etiam communem sanguinem, & communis templi reuerentiam commemorantes, gladiis transuerberabant, ædes diripiebant, obuios quossibet occidebant; contemptaque plebe, Sacerdotes vestigabant, captósque statim occidebant. In tantum præterea impietatis processerunt, vt occisos abiicerent insepultos, cùm tamen tanta semper Iudeis sepulturæ cura fnerit, vt etiam

cruce damnatos, ante solis occasinm tollendi, & sepeliendi præceptum diuinum habuerint. Sic Iosephus. Ex quo liquet, posteros Esau fuisse armigeros, & feroces, & sanguinarios, vt bene in illos, sub persona Esau pa-

Et fratri tuo seruies. Seruire alijs, naturaliter durum, asperum, & odio- 97

rentis eius gentis, prædictum sit ab Isaac, Viues in gladio.

fum est. Verùm seruitus Esau dupliciter mitigatur ab Isaac, tum quòd non erat seruiturus Esau alienigenis, aut barbaris, aut inimicis: sed fratri, & consanguineis suis: tum quòd futura non erat ea seruitus perpetua, sed aliquando excutienda, erátque posteris Esau, non libertas modò, sed etiam regnum comparandum. Nec istud vaticinium Isaac completum est in duobus illis fratribus Iacob & Esau, sed in eorum posteris. Regnante enim Dauide, Idumæi subiecti sunt Imperio Hebræorum. Sic enim scriptum est libro 2. Regum cap. 8. Posuit in Idumea custodes ftatuétque prasidium: & facta est universa Idumaa serviens David. Hoc itaque vaticinium Isaac de subiectione Idumæorum sub imperium Hebræorum completum est, 70. annis, & eo amplius, postquam ab eo enunciatú fuerat. Ac licet pro magno malo duceret Esau, posteros suos seruituros esseposteris Iacob, fuisser tamen ipsis, si eo vti, vt par erat, voluissent, bonum & vtile. Improbos namque & insipientes, prudentum ac bonorum imperio teneri & regi,magno illis bono est. Audiat lector elegantem super ea re Philonis sentétiam. Disputans enim omnes probos esse liberos, improbos autem seruos, cum ad id quandam memorasset Zenonis senten. tiam, subiugit: Ista Zenonis sentétia, tanqua è fonte hausta videtur ex Iudæorú legibus. In his quippe narratur de duobus fratribus, altero frugi, al tero luxu perdito: quòd cómunis amború pater miseratus eú qui àvirtute desciuerat, precatus ei est, vt fratti suo seruiret; seruituté (quæ videtur ma lú maximú) arbitratus ré esse insipienti vtilissimă;ne si suo relinqueretur arbitrio, in omné prolaberetur licentia. At verò sub imperio melioris viues, per eius cură, emendatis moribus, in melius etiă iple proficeret. Hac Philo in eo libro quem prænotauit: Quod omnis probus liber. Et in libro, quem scripsit de nobilitate, in eandem sententiam hæc addit : Ex Isaac nati funt gemelli, diuersis admodú corporibus, atque animis. Minor vtriusque parentis beneuolentiam demerebat obsequiis, laudatus ob id Dei testimonio: maior, ventri & libidini addictus, iure primogeniti cessit minori. Sed mox cessisse poenitens, fratri molitus est necem: amarus etiam, atque odiolus parentibus : quocirca illi vota pro minore fecêre amplissima, quæ Deus rata esse voluit: Alterum verò filium miserati, hoc affecêre

miniam. Sic Philo. Hanc Philonis sententiam æmulatus Ambrosius, disertiùs eam, & lu- 08 culentiùs tractasse mihi quidem visus est. Verùm eius rei arbitrium & iudicium permitto lectori, ytriusque orationem inter se componenti, atque

beneficio, vt fratri eum subijcerent ; rati fore perutile , si homo nequam, suz potestati & arbitrio minimè relinqueretur. Qui si eam seruitutem libenter tulisset, potuisset mereri secunda virtutis præmia. Sed quia iugum excussit contumax, sibi & posteris suis magnam lucratus est igno-

Locus 2. Reg. 8.

Philonis fententia, Impro bis melius e∬e vt serwiant bo nis, quàm vt dominentur.

comparanti. Sic autem scribit Ambrosius libro secundo de Iacob, & Vita Beata, capite tertio: Esau, vt benediceretur à patre, cogendo elicuit, & impetrauit: Sed eam tamen benedictionem accepit, quæ cum superiore congruerer, & conveniret, vt serviret fratti suo. Etenim qui imperare non poterat, & alterum regere, seruire debebat, vt à prudentiore regeretur. Neque enim fuit sancti Patriarchæ, vt filium suum degeneri conditioni feruitutis addiceret, sed vt bonus pater, cum duos haberet filios, vnum intemperantem; sobrium & prudentem alterum, vtrique consuluit. Intemperanti præfecit sobrium, & prudenti insipientem statuit obedire, quia insipiens non potest voluntarius esse virtutis discipulus, nec perseuerare in studio, quoniam stultus sicut luna mutatur. Meritoque ei libertatem proprij negauit arbitrij, ne velut nauis in fluctibus sine gubernatore fluitaret, sed subdidit eum fratti, sicut scriptum est; Seruit imprudens prudenti; vt sic regentis imperio suum melioraret affectum; & ideò ait: Super gladium tuum viues, & seruies fratri tuo. Domina enim est pietas crudelitatis; & mansuetudo duris moribus præstat. Seruit omnis, qui auctoritatem puræ non habet conscientiæ: Seruit quicumque vel metu frangitur, vel delectatione irretitur, vel trahitur cupiditatibus, vel indignatione exasperatur, vel mœrore deiscitur. Seruilis enim est omnis passio, siquidem Dominus dixit Ioan. cap. 8. Qui facit peccatum, serum est peccati. Et quod peius est, multorum seruus est, qui subiectus est vitiis, & ita se multis dominis addixit, vt seruitio ei exire vix liceat. Hacenus ex Ambrosio.

Ad hunc locum spectat illa Basilij egregia disputatio in Jibro de Spiritu Sancto, capite vigesimo disertè ab eo tractata. Apud homines, inquit, nullus est natura seruus. Aut enim, qui viribus pressi sunt, sub iugum seruitutis missi sunt, vt in bello capti, aut ob paupertatem in seruitutem redacti sunt, velut ægyptij ob famen seruitio Pharaonis obstricti sunt. Aut iuxta sapientiam quandam, & arcanam dispensationem, qui inter filios deterrimi sunt, parentum voce; & sententia, sapientioribus & melioribus in seruitutem addicti sunt: id autem non in supplicium, sed in beneficium potius duxerit æquus rerum æstimator. Nam qui ob sensus inopiam non haber in sese id quod natura imperat, huic expedit in alterius elle potestate; vt-dum potentioris prudentia gubernatur, similis sit currui qui aurigam recepit, aut naui quæ nauclerum habet clauo assidentem.

Hanc ob causam Iacob dominus fratris sui Esau ex benedictione patris factus est, vt stultus à sapiente, vel inuitus beneficio afficeretur, quippe non habens proprium creatorem, videlicet mentem: Et Chanaam seruituti adiudicatus est fratrum suorum, quoniam indocilis erat ad virtutem, & patrem habebat Cham hominem infipientem. Sic Basilius.

\*\*\*

Genef.9.

Comm.in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

Tempúsque veniet, cùm excutias, & soluas iugum eius de cer-VERSV. 40 uicibus tuis.

Idumai quădin permanferint sub iugo Indaorum, O queties.



D v M Æ 1, qui fuêre posteri Esau, regnante Dauide subiecti funt imperio Hebræorum, vt fuprà dictum est:& in ea seruitute permanserunt annis plus centum quinquaginta, vsque ad Ioram regem Iudæ, filium regis Iofaphat. In huius enim

principatu recesserunt Idumziab imperio Iudzorum, & proprium sibi regem constituerunt, sicut scriptum est in libro quarto Regum cap.octa-110. In diebus eius (Regis Ioram) recessit Edom, ne esset sub Iuda: & constituit sibi regem. Ea porrò seruitute soluti, tunc Idumæi permanserunt liberi vsque ad Hircanum Simonis filium, ex Almonæorum familia, Iudæorum Pontificum simul; regémque, à quo Idumæi non solum rursus Iudæis subiugati sunt, sed insuper religionem Iudaicam, cæremoniasque accipere coacti funt, vt narrat Iosephus libro decimo tertio Antiquitatum, ita scribens:Hircanus, etiam Idumez vrbes cepit Adora, & Marissam: edixítque, vt circumciderétur, nisi mallent à propriis pelli sedibus. At illi amore patriæ admiserunt circumcissonem, & reliquam, suxta Iudaicos ritus, viuendi formulam: atque ex eo tempore primum inter Iudzos censeri cœpti lunt. Sic Iosephus. Ex eo autem tempore, quo defecerunt à dominatu Regis Ioram, víque ad principatú Hircani, cúm imperio ludæorum iterum subditi sunt, anni fluxerunt amplius octingenti: Siquidem Iosephus initium principatus Hyrcani statuit in Olympiade centesima sexagelima lecunda.

Pro illo, Excutias, siue, vt habent septuaginta, cum deposueris, verbum sor Hæbræum, quod est in hoc loco, interpretantur quidam dominari, vt sit sensus, Tempúsque veniet cum dominaberis. Talis porrò dominatio potest dupliciter accipi, vel absolute, vt significetur, I dumæos non solùm seruitute Iudzorum liberatum iri, sed habituros insuper proprium regnum, propriósque Reges. Quodita contigisse, perspicuum est ex illis Ouado Idu. verbis Scriptura in quarto Regum, capite octauo : Recessit Edom ne esset mai, equan- sub Iuda, et constituit sibi Regem. Potest etiam intelligi, Idumæos fuisse aliquando dominaturos Iudæis, sub quorum ipsi fuerant dominatione. Id verò factum est, cùm Herodes regnauit in Iudza: fuit enim ille patre Antipatro Idumzo genitus:nec iple modò, verùm etiam posteri eius, Indzis dominati sunt vsque ad excidium Hierosolymitanum, Tito Imperatore factum, per annos, scilicet centum quinquaginta. Nimirum Herodes Romanorum auctoritate factus est Rex Iudzorum in Olympiade centesima octogetima quarta, ve tradit Iolephus libro decimo quarto anti-

quitatum. Excidium autem Hierosolymitanum competit in Olympiadem ducentesimam duodecimam. Videat lector quæ super hisce rebus scripta reliquit Iosephus, tum libro primo de Bello Iudaico, tum initio libri xiiij. Antiquitatum.

Oderat

Idumai quădo sterum, & à quo subsects funt Indais. Iosephus. Hircanus Potifex, & Rex Iudzorum.

diu dominati fint Indais.

Oderat ergo semper Esau Iacob pro benedictione qua benedi- Vers. 41. xerat ei Pater: dixitque in corde suo: Venient dies luctus patris mei,& occidam Iacob fratrem meum.

C c E tibi immodicum ambitionis studium, & execranda fa-mes auaritię, omnia rumpir, quáuis fortissima naturalis amoris vincula. Esau ob sibi præreptam benedictionem paternam,

fraternum amorem convertit in hostile odium fratris sui 12cob, víque ad firmum propositum, & deliberatam occidendi eius voluntatem, procedens. Ac ne putares fuisse repentinum, & breue odium, dixit Scriptura: Oderat semper, vt continuum, atque obsirmatum odium intelligeres. Quanquam illud aduerbium semper nec Hebræi codices habent, nec Græci.sed quid est illud dixit in corde suo? Non sanè aliud, niss, Apud se statuit, animo suo agitauit, & deliberauit; non id forâs proferens, sed tacitum, & corde celatum continens, ne patrem videlicet offenderet. vel optatam rei peragendæ occasionem perderet. Diodorus, vt fertur Ca-Diodorus. tena in Genesim, sic illud dixit in corde suo, exposuit: Non repentina & subita ira, sed profecto mentis assensu, firmaque deliberatione constituit fratrem occidere.

103 Venient dies luctus patris mei, & occidam Iacob fratrem meum. Sensus est: Veniet tempus mortis patris mei, & eo mortuo interficiam fratrem meum. Mortem Parrisfamilias consequitur luctus filiorum, & cognatorum. Itaque per id quod lequitur, significauit quod antecedit. Voluit autem Esau occidere Iacob, vel vt ita vlcisceretur iniuriam, & damnum sibi ab eo factum; vel sperans fortasse, eo interfecto, rediturum ad se ius primogenitura, & invalidam fore benedictionem paternam in eum collatam. Sed cur non est ausus occidere Iacob, viuente patre? nimirum, patrem à quo eximiè dilectus & honoratus fuerat, non sustinuit, nimio dolore ob filij necem, opprimere, & obruere, simulque perhorruit maledi-Ctionem eins. Matrem verò suam Rebeccam nihil videtur curasse, paratus post mortem patris, etiam viuente matre, necem fratri afferre: nam neque eam multum amabat, quod ea semper fratrem sibi prætulisset, & au-

ctor fuisser occupandi benedictionem paternam; & offensam eius. ac maledictionem paruipendebat: Quanquam vtrinsque parentis maledictionem perhorrescendam, Scriptura docet Ecclesiastici tetio: Vbi de maledictione matris. sic est: Benedictio patris firmabit domus filiorum, maledictio autem matris eradicat fundamenta.

\*\*\*

Verlu 42. vlque ad 46. Nunciata sunt hæc Rebeccæ; quæ mittens, & vocans Iacob silium suum, dixit ad eum: Ecce Esau frater tuus minatur vt occidat te. Nunc ergo sili mi, audi vocem meam, & consurgens suge ad Laban fratrem meum in Haram: habitabisque cum eo dies paucos, donec requiescat suror fratris tui: & cesset indignatio eius, obliuiscatúrque eorum quæ fecisti in eum:postea mittam, & adducam te inde huc.cur vtroque orbabor silio in vno die: Dixitque Rebecca ad Isaac: Tædet me vitæ meæ propter silias Heth: Si acceperit Iacob vxorem de stirpe huius terræ, nolo viuere.

B. August.

Vomodo resciuit Rebecca quod Esau tantum dixerat in 104 corde suo? S. August. in quæst. 81. in Genesim, ait fuisse id per diuinam reuelationem patesactum, & cognitum Rebeccæ. Verum istud minimè cogruere videtur cum narratione ipsius

Scripturæ, quæ non ait, fuisse verba, vel cogitata, & consilia Esau reuelata Rebeccæ, sed nunciata. Illud igitur verius dicu fuerit, licèt Esau consilium occidendi fratrem, à primo tacitum & occultum tenuerit, postea tamen vel ex occasione alicuius nouæ indignationis & ossensæ; vel per imprudentiam, atque incogitantiam id aperuit, præsertim sermocinado cum sidis sibi, & intimis hominibus: & ista via permanauit ad aures & notitiam Rebeccæ. Habitabis cum eo dies paucos. Hebraicè est (dies vnos; ) id est dies aliquot, siue paucos; quam phrasim, hodiéq; habet sermo Hispanus. Nam quia vnum in numeris minimum est, Hebræi vnos dies, vocant breuissimum, & minimum tempus. Et Rebecca quidem ita cogitabat, verùm secus euenit: habitauit enim Iacob in Mesopotamia per annos viginti.

Donec requiescat suror fratris tui, & cesset indignatio eius, obliniscaturque 105

eorum qua fecisti in eum. Hinc apparet, quanta in Iacob ira, & odio inflammatus fuerit Esau. Simul & illud liquet ad extinguendam, vel certè ad mitigandam iram valere plurimum, tum absentiam eius qui læsit, tum longinquitatem temporis: dies enim, vt de mœrore ac dolore, ita de ira multum minuit ac deterit. Aristoteles libr. 4. Ethicorum duplex facit genus tratorum hominum, alios enim dicit esse procliues ad suspiciendam, & deponendam iram; & vt facile irritabiles, ità citò esse placabiles, quos Aus, id est amaræ bilis homines, implacabiles, atque iræ pertinaces, nec nisi sumpta vitione acquiescentes: atque in hoc posteriori itascentium genere fuisse Esau, supradicta Scripturæ verba non obscurè indicant. Verba Aristotelis, si ea nosse auet lector, huiuscemodi sunt: Iracundi sunt irritabiles, celeritérque irascuntur: Sed iidem sunt plaçabiles, irascendique finem citò faciunt, quod quidem in illis optimum est. quod illis propterea contingit, quia iram non comprimunt, neque cohibent, sed statim iniuriam acceptam, si quidem possunt, referunt: iccircò vocant eos مرائع والمنافع المنافع المنا

Aristoteles duo facit Iratorum hominum genera.

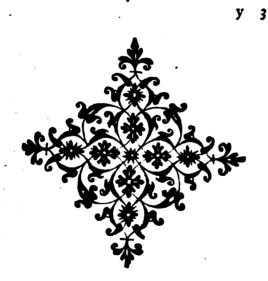
Digitized by Google

quasi dicas summoperè biliosos, & iracundia exardescentes, vnde nomen natum est. At qui sunt amari, quos wire exides nominant; propemodum sunt implacabiles, diúque in iracundia perseuerant. Iram enim comprimunt, quæ tum quiescit cum iniuriam vlti suerint. Vltio enim iram sedat, doloris loco voluptatem afferens. Sed si non possint vlcisci, quasi graui quodam onere premuntur, intra se iram concoquentes. Ad iram verò in se ipso conquendam longo tempore opus est. Sic Aristoteles.

Postea mittam, & adducam te inde huc. An hoc secerit Rebecca, non est proditum in sacris litteris. Hebræi tradunt, Rebeccam missis nutricem suam Deboram, quæ secum venerat ex Mesopotamia, accersendi sacob gratia: quam fuisse in comitatu sacob cùm redijt ex Mesopotamia in Palæstinam, patet ex historia, quæ narratur infra capite trigesimo quinto. Cur vtroque orbabor silio in vno die? Vnde hoc sequitur? An quia si Esau adoriretur occidere sacob, & hic se fortiter desenderet, sieri poterat vt mutuis vterque vulneribus conciderent? An quia Esau, occiso fra-

tre, & parentum indignationem, ac maledictionem timens, longe à conspectu, & societate parentum aufugeret, & sic eo Rebecca orbaretur? An quia si Esau fratrem occidisser, eum Rebecca, pro filio non erat habitura, sed maledictis & diris eum deuoueret, & pro mortuo haberet?

\*\*\*





# BENEDICTI PERERII COM-

IN CAPVT VIGESIMVMOCTAVVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Iacob profectus in Mesopotamiam, habet in itinere admirabilem cuiusdam scala visionem, Deiá, amplissma sibi dantis promissa. Quapropter locum illum consecrat, vouetá, Deo suorum bonorum decimas.

2

OCAVIT itaque Isaac Iacob, & benedixit eum, præcepitque ei,dicens: Noli accipere coiugem de genere Chanaam: sed vade & proficiscere in Mesoporamiam Syriæ, ac domum Bathuel, patris matristuæ, & accipe inde tibi vxorem de filiabus Laban auunculi tui. Deus au-

3 tem omnipotens benedicat tibi, & crescere te faciat, atq; mul4 tiplicet, vt sis in turbas populorum. Et det tibi benedictiones
Abrahæ, & semini tuo post te: vt possideas terram peregrina5 tionis tuæ, quam pollicitus est auo tuo. Cúmque dimissiste
eum Isaac, prosectus venit in Mesopotamiam Syriæ ad Laban
filium Bathuel Syri, fratrem Rebeccæ matris suæ. Videns autem Esau, quòd benedixisset pater suus Iacob, & missiste eum
in Mesopotamiam Syriæ, vt inde vxore duceret; & quòd post
benedictionem præcepisset ei, dicens, No accipies vxorem de
filiabus

filiabus Chanaam: quódque obediens Iacob parentibus suis 7 isser in Syriam: probans quoque quod non libenter aspiceret 8 filias Chanaam pater suus:iuit ad Ismaëlem, & duxit vxorem, 9 absq; ijs quas prius habebat, Maheleth filiam Ismaël filij Abraham, sororem Nabaioth Igitur egressus Iacob de Bersabee, pergebat Haran: Cúmq; venisset ad quendam locum, & vellet 11 in eo requiescere post Solis occubitum, tulit de lapidibus, qui iacebant, & supponens capiti suo, dormiuit in eodem loco. Vi-12 dítque in somnis scalam stantem super terram,& cacumen illius tangens cælum: Angelos quoque Dei ascendentes & descendentes per eam: & Dominum innixum scalæ, dicentem sibi: Ego sum Dominus Deus Abraham patris tui, & Deus Isaac: 13 Terram,inqua dormis, tibi dabo & semini tuo. Erítque semen 14 tuum quasi puluis terræ:dilataberis ad Occidentem,& Orientem & Septentrionem, & Meridiem & Benedicentur in te, & in semine tuo cunctæ tribus terræ. Et ero custos tuus quocun- 15 que perrexeris: & reducam te in terram hanc: nec dimittam, nisi compleuero vniuersa quæ dixi. Cúmque euigilasset Iacob 16 de somno, ait: Verè Dominus est in loco isto, & ego nesciebam. Pauénsque, Qu'am tetribilis est, inquit, locus iste non est 17 hic aliud, nisi domus Dei, & porta cœli. Surgens ergo Iacob 18 manè, tulit lapidem, quem supposucrat capiti suo, & erexit in titulum, fundens oleum desuper. Appellauit que nomen vrbis 19 Bethel, que priùs Luza vocabatur. Vouit etiam votum, dicens: 20 Si fuerit Deus mecum, & custodierit me in via, per quam ego ambulo, & dederit mihi panem ad vescendum, & vestimentum ad induendum, reuersusque suero prosperè ad domum 21 patris mei : erit mihi Dominus in Deum, & lapis iste, quem 22 erexi in titulum, vocabitur domus Dei: cunctorumque quæ

# PRÆFATIO.



dederis mihi, decimas offeram tibi.

P v D Eusebium libro nono de praparatione Euangelica, Eusebius. capite vitimo, Alexander Historicus tradit, Iacob esse à patre suo missum in Mesopotamiam, cum is ageret atatis annum quintum & septuagesimum, patre eius annos na-

to cen-

Tempus mott:s Ismaëlis. to centum triginta septem. Sedenim aperta in paucis istius scriptoris verbis est discrepantia & repugnantia. Cùm enim Isaac sexagenarius genuerit Iacob & Esau, vt dictum est Genes. 25. necesse profectò est, in anno atatis Isaac centesimo trigesimo septimo, fuisse Iacob non septuagintaquinque, vt ille auctor ait, sed septuagintaseptem annorum. Hac igitur atate Iacob, relicta paterna domo, & vrbe Bersabee, cepit iter in Mesopotamiam: & hoc nos suprà, in exordio Capitis vigesimi septimi euidenti argumentatione conclusimus.

Hinc porrò efficitur, ante istam profectionem Iacob, annis quatuorde-2 sim, mortuum suisse Ismaëlem fratrem Isaac. Ismaël quippe annis quatuordecim suit prior natu quàm Isaac, vt ex capite decimosexto & vige-simoprimo Genesis manis estum est. Vixit autem centum trigintas eptem annis, vt scriptum est Genes. 25. Ergo, si erat Isaac annorum centum trigintas eptem, cum misit Iacob in Mesopotamiam; id quatuordecim annis post mortem Ismaëlis euenisse necesse est. Quod igitur in hoc capite, & versu nono scriptum est, Esau inisse ad Ismaëlem, & vxorem duxisse eius siliam, non de persona Ismaëlis intelligendum est, vtpote aliquot iam annis vita defuncti, sed de Ismaëlis familia & gente.

iam annis vita defuncti, sed de Ismaëlis familia & gente. Quo autem animo Esau acceperit vxorem filiam Ismaëlis, an vt gra-

tificaretur parentibus suis valde offensis ob vxores eius Chananaas, vt supra dictum est sub finem Capitus vigesimi sexti, & in hoc ipso loco capitis vigesimi octani: an potius quo vehementius irritaret & offenderet parentes, tanquam malè de se meritos, ablata nimirum sibi dignitate primogenitura, denegataque Benedictione, in dubio & incerto reliquit Rupertus: illud tantum affirmans, quocunque id animo egerit, malè eum atque insipienter egisse. Scribit autem Rupertus ad hunc modum; Aut velut insipiens, aut tanquam verè stultus fecit hoc Esau. Nam si tadium matris, aut offensionem paterni animi lenire voluit, insipientia fuit facere id consultis parentibus, quos iam in alijs vxoribus offenderat, ad seruilia nempe declinando tabernacula, & cum eiectis è domo Abraha, exhareditatisque, ob idque patri suo infensis, coniugij societatem contrahere. Sin autem, quod verius est, quia parentibus quoque propter Iacob iratus erat, id fecit, quò amplius eos offenderet, proculdubio stultus fuit. Sed verisimilius est, fecisse id Esau cupientem gratificari parentibus, ex gente tam consanguinea ipsis, vxorem accipiendo, vt ex ipsa Scriptura narratione non obscure significatur.

Rupertus.

S.August.

Pramonendus & pradocendus hoc loco est Lector, id quod scitè adno- 3 tauit Augustinus libro 16. de Ciuitate Dei cap. 38. quemadmodum cum supra suprà Gen.21. Deus Abraha dixit: In Isaac vocabitur tibi semen, Ceteri omnes filij Abraha,tam ex Agar,quam ex Cetura exclusi sunt participatione dininaru promisionu, qua data sunt Abraha ac semini eius:tacum Isaacmisit Iacob in Mesopotamiam, dixitque eis vt traditur in hoc capite) Det tibi Deus benedictiones Abrahæ, & semini tuo post te, vt possideas terram peregrinationis tuæ, quam pollicitus est auo tuo: Segregatum est semen Isaac per Esau, à participatione divinarum promisionum, quarum solum semen Isaac per Iacob futurum erat particeps. Verba Sacti Augustini hæc sunt: Hic iam intelligimus segregatum semen Iacob ab alio semine Isaac, quad factum est per Esau. Quando enim dictum est Abrahæ: In Isaac vocabitur tibi semen, pertinens viique semen ad ciuitatem Dei, separatum est inde aliud semen Abraha, quod erat in ancilla filio, & quod futurum erat in filys Cetura. Sed adhuc erat ambiguum de duobus Geminis filys Isaac, ad virumque, an ad vnum corum tantum, illa benedictio pertineret: & si ad vnum, quisnam esset illorum. Hoc autem nuc declaratum est, cum prophetice Isaac benedixit Iacob, & dixit ei, Et eris in congregatione gentium: &, Det tibi Deus benedictionem patris tui. Sic Augustinus.

#### PRIMA DISPUTATIO.

An locus, in quo Iacob vidit scalam pertingentem vsque ad cælum, fuerit mons Moria, in quo fabricatum postea est templum Hierosolymitanum.

# Super illis verbis,

Cúmque venisset ad quendam socum, & vellet in co requies- VERS. II. cere post Solis occubitum, tulit de lapidibus qui iacebant; & supponens capiti suo, dormiuit in eodem loco.

🗎 VLTORVM est sentenzia, eum socum, in quo sacob habuit Visionem huius scalæ,& Dei secum loquentis, fuisse montem Moria, vbi Abraham voluit immolare Deo filium Gen.24. 😰 iuum Isaac;& vbi multa post secula ædificatum est téplum à Salomone, vt traditut 2. Paralipomenon cap. 3. Arbitran-

tur enimitti, quod Iacob postillam visionem dixit, Dominum esse in loco illo, & ibi esse Domum Dei, & portam cœli; & quòd vbi statuerat iple lapidem in titulum & monumentum suz visionis, vocatú iri domum Dei; hæc inquam verba manifestam continere prophetiam Hierosolymizani templi adificandi aliquando in eo loco. Sed qui sunt istius opinionis Comm.in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

Scholastica.

probatores & sectatores? Hoc scilicet autumant Hebræi: Hebræos secuti Hebrai, Lyra sunt Lyranus, Caietanus, Lippomanus, aliique complures: idémque habet mus, Caieta Historia Scholastica super librum Genesis capite. 73. Quinetiam Beatus Augustinus hoc ipsum innuere videtur Quæst.83.in Genesim:nam cum S. August: memorasset illa verba, Dominus est in loco isto, & non est hic aliud, nisi domus Dei, e's porta celi, subiungit iple: Hæc verba ad prophetiam pertinere, quia ibi futurum erat tabernaculum, quod constituit Dominus in hominibus in primo populo suo. Portam autem cœli sic intelligere debemus, tanquá inde fiat aditus credétibus ad capessendum regnum colorum. Et paulò infra,Quæstione 85.Quod Iacob, inquit Augustinus, voto promisit decimas domui Dei futuræ in loco illo, prophetia est domus Dei ibi olim futuræ, & iccirco appellauit locum illum, Domum Dei. Hæc Augustinus.

Verum, istam opinionem multis rationibus Thostatus super cap. 1 2.8 5

18. Genesis arguit, & conuincit falsitatis, & ante illum Borchardus. Nos aliquot, grauiores scilicet, firmiorésque rationes breuibus exponemus. Iacob profectus est ex vibe Bersabee, vt hic dicitur, in Mesopotamiam, quæ quidem Orientalis est, multúmque Septentrionalis comparatione Palæstinæ:Hierusalem autem, magis est occidentalis, quam Bersabee. Iacobo igitur ex Bersabee, quæ magis orientalis est, quàm Hierusalem, eunti in Mesopotamiam, valdè remotum & deuium fuisset, transire vrbem Hierusalem, multum nempe declinando à recto itinere. At verò transire vrbé Bethel, quæ erat magis Orientalis quam Bersabee, conueniens erat itioni in Melopotamiam. Cuius rei non leue argumentum est, quòd Abraham veniens ex Mesopotamia in Chananitidem, primò venit in vrbem Siché, & Hai & Bethel. Deinde,locum,in quo Iacob habuit illam visionem , ipsemetappellauit Bethel, cum prius diceretur Leuza, quæ quidem vrbs erat iuxta Sichem, & Hai, & prope celebres Illos montes Garizim &

Secunda ratio

& Hebal: hæc autem loca satis multum distabant ab vrbe Hierusalem, Eu sebius certè, siue Beatus Hieronymus in libro de locis Hebraicis ait, Bethel duodecim milliaribus distare Hierosolymis. Adhæc, si locus ille fuisset, vt aiunt, mons Moria, non sand dixisset Iacob: Verè Dominus est in loco isto,& ego nesciebam. Siquidem Iacob ignorare non potuit, montem Moria multis de causis fuisse Deo sacratum. Illic enim Abraham iussu Dei, sacrificare voluit filium suum Isaac. Illic Deus ei apparens immolationem prohibuit Isaac,& pro eo sacrificandum exhibuit arietem. Illic magnifica data sunt Abrahæ promissa, sanctissimo Dei iureiurando firmata: ac demum illum locum appellauerat Abraham, Dominus videt, & inde postea manauit illud prouerbium super eo loco: In monte Dominus videbit, vt Icriptum est Genes. 22.

Locus lib. 3.

Illud quoque magnam huic sententiæ fidem adstruit, quod legitur in 6 libro 3. Regum cap. 1 2. Ieroboam, primum regem Israël post divisionem Regui cap. 12 regni Salomonis factam sub eius filio Roboam, posuisse in Bethel Vitulum aureum, vt in cius cultu detineret populum, ne cupido eum incesseret eundi ad templum Hierosolymitanum, vbi regnabat Roboam. Ex quo apparer, locum Bethel, longe diuerium ac dissitum fuisse à monte Moria, & vtbe

Digitized by Google

& vrbe Hierusalem. Verba Scriptura in eo loco hac sunt: Dixit Teroboam in corde fuo, Nunc renertetur regnum ad domum Danid , si ascenderis populus iste ut faciat sacrificia in Domo Domini, in Hierusalem, & connertetur cor populi huius ad dominum suum Roboam regem Iuda, & interficiet me, & reuertetur ad eum. Et excogitato consilio, fecit duos Vitulos aureos, & dixit eis, Nolite vitra ascendere in Hierusalem. Ecce du tui Israël, qui te eduxerunt de Terra Aegypti. Posuitque unum in Bethel, & alterum in Dan. Propter hoc tam impium regis Hieroboam factum, locus Bethel, antea religiosissimus & sandissimus, factus est postea infamis, & probrosus, atque abominandus; nec amplius Bethel, quod significat Domuin Dei, sed Bethanen, quod sonat Domum Idoli, nominatus est, ve tradit B. Hieronymus in libro de locis Hebraicis in voce Bethel.

Præterea in isto loco, qui visione Iacob nobilitatus est, vrbs fuit, cui S. Hieron. nomen erat Luza; quem locum Iacob, ob admirandam visionem, quz in eo loco fibi contigerat, appellauit Bethel. At vrbem istam Bethel, quæ di-&a fuerat Luza, diuersam fuisse ab Vrbe Hierusalem, manifestissimum est ex eo, quod in lib. Iudicu cap. 1. traditur hisce verbis: Iebusaum habitatore Hierusale non deleuerunt filis Beniamin: habitauitque Iebusaus cum filis Beniamin in Hierusalem vique in presentem diem. Domus quoque Ioseph, ascendit in Bethel, fuitque Dominus cum eis. Nã cum obsiderent orbem, qua prius Luza vocabatur, viderunt homine egrediente de ciuitate, dixeruntque ad eum: Ostede nobis introitum ciuitatis; & faciemus tecum misericordia. Qui cum ostendisset eis, percusserunt urbem in ore glady, hominem autem illum, & omnem cognationem eius dimiserunt. Qui dimissus abiit in terram Hethin, & adisicaust ibi ciuitatem, voeauitque eam Luza, qua ita appellatur vsque in prasentem diem.

Ex istis verbis scripturæ alia ratio conficitur ad id quod probare volumus, cofirmandu. Dicitur enim istic, Bethel captă & possessam este à filis Ioseph, idémque traditur in lib. Iosue c. 16. At Hierusalé pertinuisse primò ad tribú Beniamin,postea verò ad tribú Iuda,perspicuú est ex cap. 18.10que, vbi Hierusalem numeratur inter ciuitates, que ceciderunt in sortem Beniamin: pertinuisse autem Monté Moria & Hierusalem ad tribum Iuda, patet ex illis verbis Psalmi 77. Repulit tabernaculu Ioseph, & tribii Ephraim non elegis:sed elegis tribum Iuda, monte Sion quem dilexis. Idemque patet ex Obiestia, einsvltimis verbis cap. 15. Iolue. Et locum illum partim fuille sortis Beniamin, que solutio. partim Iuda, significatur Iosue 18 Si quis autem nobis contradicat, propterea quòd in eodé capite, & in eodé Catalogo ciuitatú tribus Beniamin memoretur etiam Bethel; & B. Hieronymus in libro de locis Hebraicis Hierony. dicat, Bethel cecidisse in sortem Beniamin : hoc sanè non eleuat robur & vim rationis nostræ. Nam vt sit verum, quod tradunt duo Hebræoru Rabini, Kimhi & Isaias, duas fuisse vrbes Bethel; quarum vna fuit in sorte filiorum Ioseph, altera in sorte filiorum Beniamin :vtrăque certe diuersam fuisse ab vrbe Hierusalem, confiteri necesse est. Ac de illa quidem extra controuersiam est de hac verò Beniamitica, etiá dubitari non potest: cùm in Caralogo vrbium Beniamin, primò memoretur Bethel, deinde post aliquot alias vibes memoratas, recenseatur Hierusalem.

Quinta tatio

Septima ratio.

His accedit, nusquam vel in diuina Scriptura, vel apud Auctores pro- 9 batos, qui de locis Palæstinæ ac Terræ sancæ diligenter scripserunt, reperiri, vrbem Hierusalem suisse aliquo tempore nominatam Bethel, saltem tanquam vno & proprio nomine: hoc autem dico, quia prout Bethel significat domum Dei, conueniebat id nomen in Hierusalem ob templu Dei quod in ea vrbe erat, in quo solo totius orbis terrætum loco, cultus Dei, secundùm legales cæremonias agi & celebrari poterat. Lubet hoc loco, ad eius dem rei confirmationem adscribere sententiam Borchardi,

Borchardi

qui ante annos trecentos vixit: cuius auctoritas, cum agitur de locis fan-Eis Palæstinæ, haud paruipendenda est. Adijt enim ipse regionem illam. omniaque eius loca pedibus suis obire, oculisque spectare, & contemplari voluit:atque in his læpiùs perlustrandis, & curiose observandiis totum decennium consumpsit. Nec sua contentus priuata vtilitate, laborem húc suum ac diligentiam, in commune studiosorum sacræ Scripturæ bonum conferens, librum, breuem quidem, sed perutilem, edidit, qui Descriptio Terra sancta prænotatus est. Borchardus igitur in prima Parte huius libri. & capite septimo, numero 37. scribens de vrbe Bethel, sic ait : Ex Hai, ad leucam vnam ferè contra Aquilonem, paululum tamen declinando, est Bethel ciuitas, quæ priùs Luza vocata est, in tribu Beniamin. In hoc loco lacob, cùm proficile retur in Melopotamia, fugiens Elau fratrem suum, lapidem capiti supponens obdormiuit; viditque in somnis scalam, & Angelos ascendentes ac descendentes: & erexit'lapidem in titulum, appellauitque nomen loci illius Bethel, id est, Domus Dei. Errant igitur, qui putant, hanc Bethel fuisse Hierusalem : cùm eo tempore Melchisedech regnaret in Hierusalem; essét que tunc vrbs illa gloriosa. Si autem Bethel fuisser Hierusalem, non veique Iacob dorminisser foris in agro, sed dinersatus fuisset apud Melchisedech, aui sui Abrahæ amicissimum. Præterea. adhuc hodie in hac vibe Bethel, oftenditur lapis erectus à Iacob in titulumi& sepulchrum Debboræ nutricis Rebeccæ subtus in valle, de quo scriptum est infra Genes. 35. Hæc autem monumenta, constat non esse in vrbe Hierusalem. Auctores porrò istius opinionis non aliud habent fundamentum, nisi certos quosdam versus qui vulgo feruntur, & nullius sum auctoritatis Sunt autem versus huiusmodi:

Solyma, Luza, Bethel, Hierufalem, Iebus, Helia: Vrbs facra Hierufalem dicitur atque Salem.

Cæterum à sic opinantibus, libenter equidem doceri vellem, in quo loco veteris, aut Noui Testamenti legerint, Hierusalem aliquando dica suisse Luza, vel Bethel; nisi sortè velint, templum Hierosolymitanum appellari Bethel; quia eo nomine significatur Domus

Dei. Sed hoc est laborare in æquiuoco; ad hanc enim sententiam, omnis Ecclesia dici pos-

fet Bethel. Hactenus ex Borchardo.

SECVN

### SECVNDA DISPVTATIO.

Cur Iacob, & incomitatus, & pedes atque inops missus sit in Mesopotamiam.

# Superillis verbu,

Cumq; venisset ad quendam locum, & vellet in eo requiesce- VERS. 11. re post Solis occubitum, tulit de lapidibus qui iacebant, & supponens capiti suo, dorminit in codem loco.

10

IRANDVM fortalle cuipiam accidat, Sactum virum Iacob, opulentissimi patris filium, & ad ducendum vxorem missum ab eo in longinquam regionem, non esse missum cum numeroso famulorum seruitio, honoratóque amicorum comitatu, atque ingenti copia, tum rerum itineri com-

modè faciendo conducentium, tum etiam pretioforum munerum, ad Laban locerum, aliosque cognatos sibi demerendos. Æstimet lector, quanta cum opulentia, & magnificentia, seruus Abrahæ, eundem in locum missus sit, vt inde vxorem duceret ad Isaac. Sic enim supra Gen. 24. scriptum est, Tulit (seruus Abraha) decem camelos de grege domini sui, & abyt, ex omnibus bonis ceus portans secum, profectusque perrexit in Mesopotamiam. Verumenimverò, tantæ solitudinis, & paupertatis Iacob, rationes aliquot satis idoneas, & probabiles tradunt Doctores. Theodoretus quæstione in Genesim.82.refert hoc ad illustriore Dininæ providentiæ erga Iacob declarationem, ita scribens: Cur Iacob tantas benedictiones adeptus, fratrem fugit, & folus, rébusque necessariis carens, abiit peregrè? Sed nimirum id factum est, quò manifestiùs diuina prouidentia declararetur in rebus quæ videntur aduersæ: Nam quibus omnia prosperè succedunt, non satis intelligunt quantis bonis fruantur. Hac de causa sacob aufugit, & solus est peregrinatus, vt locupletissimus postea rediens, & ipse experiretur quanta sit prouidentia Dei hominum; & alios doceret hanc Dei curam & prouidentiam. Sic Theodoretus.

Præterea voluit Deus id fieri, quo sancti Iacob in Deum fides, & pietas & fiducia vehementiùs excitaretur, & augesceret, atque illustrior apud omnes existeret, ve qui humanis opibus, præsidissque omnibus orbatus, ex diuinarum modò promissionum expectatione, ac diuinæ muniscentiæ fiducia totus penderet. Et vt ille postea ex pauperrimo factus opulentissimus, maximas Deo gratias perpetuò ageret, cuius solius benignitate, ex tanta rerum omnium inopia, in tantas bonorum copias eualisset. Id porrò ille gratissimo animo agnouit, & prædicauit. Rediens nempe in Chananitidem ex Mesopotamia his verbis precatus est Deum, vt legimus Genesis 32. Deus patris mei Abraham, patris mei Isaac, Domine, qui dixissiti mihi: Reuertere in terram tuam, prin locum nativitatis tua, propositi mihi: Reuertere in terram tuam, prin locum nativitatis tua, propositi

Theodoretas.



tibi:minor sum cunctis miscrationibus tuis, & veritate tua qua expleuisti seruo tuo, in baculo meo transsui Iordanem istum, & nunc cum duabus turmis regre-S. Aug. dior. S. Augustinus aliam quandam huius rei, sed allegoricam ratione expoluit Ait enim sanctum Iacob missum in Mesopotamiam ad ducendam vxorem, præfigurasse filium Dei, qui descendit in terras, vt Ecclesiam sibi desponsaret in fide, ac misericordia. Humilitas igitur & paupertas Iacob euntis in Mesopotamia, nec aliud secum ferentis nisi baculum, typu gessit humilitatis, & paupertatis Domini nostri, & sanctissima crucis eius. Verba S. Augustini in sermone de tempore 79. huiusmodi sunt: Beatus Isaac, quando filium suum mittebat in Mesopotamiam, Dei Patris typum præferebat. Iacob verò Christum Dominú præsigurabat. Isaac neglectis mulieribus regionis quam iple incolebat, misit filium suum Iacob ad regionem longinquam, vt ibi vxorem acciperet, quia Deus Pater missurus erat Vnigenitum suum, qui repudiata synagoga, de gentibus sibi Ecclesia sociaret. Hoc tunc in veritate completum est, quando Iudæis Apostoli dixerunt: Vobis quidem primum oportebat loqui verbum Dei, sed quia vos indi-

quòd baculum in manu portauerit. Sic enim iple dum supplicaret Domino, dixit; Minor sum omnibus miserationibus tuis, cum baculo meo transsui Iordanem istum, & ecce cum duabus turmis regredior. Iacob ergo ad accipiédam vxorem, exhibuit baculum: & Christus ad redimendam Ecclessam, detulit crucis lignum. Sic Augustinus. Similiter Rupertus allegoricè tra-Aans hunc locum in libro septimo Commentatiorum in Genesim, capite 21.ait.paupertatem istam, rerumque omnium inopiam sancti patriarchæ Iacob, fuisse propositam, tanquam exemplum olim æmuladum prædicatoribus euangelicis, missis in vniuersum mundum, vt ex cunctis gentibus, quasi sposam euocarent, & adduceret ad Christi Ecclesiam. Enimuerò cum Dominus noster mitteret Apostolos, & Discipulos ad prædicandum, in primis commendauit eis, ac præcepit studium atque obser- 12 uantiam humilitatis & paupertatis.

gnos iudicatis aterna vita, ecce convertimur ad Gentes. De Beato I acob non legimus, quòd cum equis aut aut camelis abiret: sed hoc tantum legimus,

Thomas Anglicm.

Thomas Anglicus super hunc locum Genesis duas reddit rationes cur Iacob ab omnibus humanis adiumentis & præsidiis imparatus, atque inops iuerit in Mesopotamiam. Sic enim scribit, Si querat quispiam, quomodo Iacob filius tanti patrisfamilias, qui, vt fuprà legitur, plurimos fernos multasque diuitias habebat, ibat ita solus, & ita pauper, vt non haberet ne stratum quidé ceruical in quo de nocte dormiret : Potest dici primò, Iacob voluisse iter suum esse fratri suo Esau occultum, quò melius confilia eius,& infidias, conatúsque nocendi fibi falleret, ac declinaret. Potest etiam dici, sanctos illos Patriarchas, licet diuitiis abundaret, & seruis, modico tamen, vilíque victu, atque humili corporis cultu esse vsos. Vnde & Elau agricola erat, ac fessus de agro rediens, simplicem cibum Iacob experiuit, videlicet non aliud tunc pulmetum domui suæ paratum inueniens. Rebecca quoque, etsi multas haberet puellas, & seruas, cum hydria tamen (capulis imposita haustum aquam ibat. Nimirum prisci & **fancti** 

sancti illi viri nolebant filios suos molliter educari, nec delicatè, nec luxuriosè nutriri, sed eos formabant, durabantque ad labores. Ad hanc sententiam spectar, quod scribit Chrysottomus homil. 54. in Genesim, hæc ipsa verba, super quibus nune disputamus, pertractans. Vide, inquit, S.Chrysoftom. præstabilem vitæ philosophiam. Considera quemadmodum antiqui illi patres iter faciebant. Iacob, vir domi educatus, longè peregrinaturus, neque iumentis, neque seruis, neque viatico vsus est: sed iam tunc Apostolicum morem imitatus, iter fecit: & cum occumberet Sol, ibi dormiuit, vbi eum nox comprehendit, super lapide caput reclinans: quoniam igitur bene moratam animam habebat, & virilem (piritum ab omni luxu, vanitatéque liberum, idcirco admirabilem visionem illam meruit. Iustorum itaque conuersatio & vita, totius Philosophiæ continet do-Arinam: hic iuuenis, domi educatus, nunquam antea peregrinatus, neque graue quippiam aut durum expertus; longum iter, solus, & pauper, omnibusque humanis subsidiis ac solatiis distitutus, arripuit. Hæc Chryfostomus.

Philo, cuius allegoricos in facris litteris & doctrinis tractatus, & disputationes, propter ingenij acumen, & abundantiam, grauitatémque, atque copiam sententiarum, & multi iugis eruditionis varietatem, miram- tissimm. que orationis amplitudinem, Patres, tam Græci, quam Latini vehementer admirati, amulatique sunt; hic inquam Philo in libro de somniis, hoc exemplo Iacob, tam vili, & paupere vi&u, cultuque vtentis, acriter inuehitur in homines molles, delicatos, atque effæminatos, qui omnem in deliciis ætatem agunt, à studio sapientiæ ac virtutis alienissimi. Contrà vetò magnopere cohortatur amatores virtutis & sapientiz, ad laboriosam & duram, & ab omni fastu, luxuque remotam vitæ rationem amplectendam, & colendam: quæ Philonis disputatio hisce verbis ab eo tractatur: Miranda, inquit, sunt hæc de Iacob in sacris libris tradita, non solum propter allegoriam & physiologiam, sed etiam propter simplicem narrationem: continent enim perillustre laboris & patientiæ exemplum. Non enim decet virtutis sectatorem vita delicata, nec imitatio istorum hominum, qui vocantur beati: sunt autem reuera miserrimi, quorum tota vita, vt scitè in sacris libris scriptum est, quasi somnus quidam, & somnium est. Hi postquam totum diem in tribunalibus, in curiis, in theatris, & Sualis yea vbique molesti fueri aliis, reuersi domum suam destruunt infelices. ratio deceat Non loquor de domestico ædificio, sed de animæ cognata domo, hoc amatorem, seest corpore, quod immodicis deliciis aliis super alias ingestis obruunti viriui ac re Et mero multo rigant, donec ratio mersa pereat, & assectus qui sub ven- ra sapienua. tre nascuntur ex saturitate, in effrenem rabiem conciti, quicquid obuiam fit corripiat ad ledandú libidinis furentis ardora.Noctu verò dormituri, super auratas spondas, pictosq; tapetes decumbunt molliter more mulierum, quibus natura victum delicatum permilit,& ideo corpus eriă earum mollius fecit opifex. Talium hominum nullus sacro verbo familiaris est, amatorve sobrietatis, honestatis, & pudoris. Cúmque ad continentiam, & frugalitatem, ac patientiam, ceu ad crepidines qualdam, iactati vitæ

procellis animam tătum non mergentibus, in stationem tutissimam se recipiunt, contéptores pecuniæ, voluptatis, gloriæ, atque etiam cibi, & potus, nisi quantum ad arcendam famem, sitimque opus est: parati proptes virtutem perferre sitim, astus, frigora, labores, & pericula qualiberquos victus non pudet simplicissimi ; immò luxum vestium veignominiosum fugiunt. Hisce viris, pro cubili pretioso, est solum herbidum; pro stragulis, congestæ frondes, & folia; pro puluino, saxum aliquod, aut tumulus paulò accliuior. Horum victum delicati homines durum & asperum vocant: honestatis autem sectatores existimant iucundissimum & peroptandum:conuenit enim viris, qui reuera viri sunt, id est, virtutis cultoribus. Vide quemadmodum Iacob nutritus regiis facultatibus, athleta virtutis inducitur, humi cubans; & saxo, pro puluino capiti supposito vtens: nec aliud deprecans à Deo, quam panem, & vestem, naturæ seilicet diuitias; vtpotè cui nunquam fastus, & luxus, & mollities vitæ placuisset. Hic igitur vir exemplar verum & perfectumest animæ in virtutibus exercitatæ, imitandum vtique iis, qui ad perfectæ virtutis & sapientiæ perceptionem contendunt. Hactenus ex Philone. Beatus Gregorius hanc historiam Iacob in itinere dormientis humi, 14

B. Gregory al legorica expo-fitio huine hi-

fumi.

in Scriptura

capite super lapidem posito, & in quiete admirabilem illam visionem haforia de Ia- benris, ad allegoriam, more suo, traducens, docet, electum quoddam esse genus hominum, qui ab exteriorum rerum negotiis, curisque, ac studiis, quàmmaximè possunt, remoti, in divinarum rerum contemplatione, quasi dulci quodum somno capti, conquiescunt. Tractans enim Gregorius libro quarto Moralium verba illa Iob que sunt in capite 4. Quando soles sopor accupare homines: Quisquis, inquit, ea quæ mundi sunt, agere appetit, quali vigilat : quisquis verò internam quietem querens, huiusmodi Nomen somnie strepitum fugit, velut obdormiscit. Deinde ostendit somnum tribus moeribus modis dis dici in Scriptura. Primà enim vsurpatur pro morte carnis, sicut apud Paulu 1. ad Thessalonicenses quarto; Nola vos ignorare, fratres, de dormiesibus. & Dominus apud Ioannem capite 11. Lazarus amicus noster dormit. Ponitur etiam pro torpore negligentia, quemadmodum Paulus dixit ad Romanos decimo tertio, Hora est iam nos de somno surgere. Ac demum sumitur pro quiere mentis, & vitæ, calcatis iam carnis desideriis, quò spe-Cax illud Sponlæ Canticorum quinto : Ego dormio, & cor meum vigilat. Nimirum sancta mens, quo se magis à strepitu temporalis concupilcentiæ retrahit, eo veriùs interna cognoscit: &tanto alactius ad intima vigilat, quanto magis se ab exteriorum inquietudine occultat. Quod bene per facob in itmere dormientem figuratur: qui ad caput lapidem posuit, & obdormiuit; & sic à terra scalam cœlo inhærentem, & innixum scalz Deum, ascendentes quoque & descendentes Angelos vidit. In itinere quippe dormire, est in hoc præsentis vitæ transitu à rerum temporalium amore quielcere: in itinere dormire, est in dierum labentium cursu, ab aspectu visibilium mentis oculos claudere, quos primis hominibus seductor aperuit. Culpæ quippe oculos concupiscentia aperuit, quos innocentia clausos tenebat. Angelos verò ascendentes & descendentes cerne

Genes. 3.

cernere, est ciues supernæ patriæ contemplari, vel quanto amore auctori fuo se ipsos transcendendo inhæreant, vel quanta compassione charitatis nostris infirmitatious condescendant. Et notandum est valde, quòd Iacob dormiens Angelos vidit, qui caput in lapide posuit: quia nimirum ille ab exterioribus operibus cessans, interna penetrat; qui intenta mente, quæ principale est hominis, imitationem sui Redemptoris observat. Caput quippe in lapide ponere, est mente Christo inhærere. Qui enim à præsentis vitæ actione remoti funt, sed ad superna nullo amore rapiuntur, dormire possunt; sed videre Angelos nequaquam possunt, quia caput in lapide tenere contemnunt. Sunt namque nonnulli, qui mundi actiones fugiunt, sed nullis virtutibus exercentur. Hi nimirum, torpore, non studio dormiunt, &idcirco interna non conspiciunt, quia caput non in lapide sed in terra posuerunt. Quibus plerumque contingit vt quanto securiùs ab externis actionibus cessant, tanto latius immundæ in se cogitationis strepitum per otium congerant.Hæc Beatus Gregorius.

Viditque in somnis scalam stantem super terram, & cacumen VERS. 11. illius tangens cœlum: Angelos quoque Dei ascendentes,& descendentes,& Dominum innixum Scalæ, dicentem fibi, &c..

D historiam huius loci propriè ac signate spectat quod de Beato lacob dicitur in libro Sapientia, capite decimo, his verbis:Hac( sapientia) profugum ira fratris iustum deduxit: per vias rectas,& oftendit illi regnum Des,& dedit illi scientiam San

ctorum,honestauit illum in laboribus,& compleuit labores illius In fraude cir\_ cumuenientium illum,& adfuit illi,& honestum fecit illum.Custodiuit illum ab inimicis.& à seductoribus tutauit illum,& certamen forte dedit illi , vt vinceret, & sciret quoniam omnium potentior est sapientia. Appellat Iacob profugum iræ fratris, quia discessit ex domo paterna, vt fratris sui Esau, sibi vehementer irati, declinaret insidias. Deduxit autem eum per vias rectas, id diligenter loest, per vias bonas & securas, & perducentes ad prosperum finem, in quibus ille ambulans, neque ad dexteram, neque ad sinistram declinaret, id nens ad histoest, neque in rebus secudis, neque in aduersis ab æquo, & recto aberraret, riam I acob low &nusquam offenderer, nullisque aut corporis, aut animi malis vinceretur. ins loci Gen. Et hoc Deus illi promiserat, cum dixit ei, vt legitur in hoc loco; & ero custos tuus quocumque perrexeris,& reducam te in terram hanc ; nec dimittam: nisi compleuero vniuersa que dixi. Quomodo autem Deus ostenderit Iacob regnum Dei, liquidò notum est ex visione, que narratur hoc loco : vidit enim scalam à terra vsque ad cœlum pertingentem: vidit ascendentes per eam,& descendentes Angelos, vidir etiam Dominum desuper innixum scalæ:Hæc autem significationem faciebant regni Dei tam cœlestis quàm terrestris, & significabant quemadmodum ipse regnet, providentiam & curam gerens omnium, & Angelorum opera & ministerio vtens. Butat Comm. in Gen. Tom. 4.

Explicatur

Lyranus habuisse tunc Iacob reuelationem de statu regni cœlestis, & patriæ, ac felicitatis æternæ. Quapropter dixit iple, non est alind nisi Domus Dei, & porta cali. Sunt qui putent, ideo dici Deum ostendisse ei regnum Dei, quia tunc reuelauit ei, fuisse ipsum à se electum & prædestinatum ad vitam æternam, quo scilicet deinceps fortior, & constantior, & alacrior esser ad perferenda quantaliber mala, Deóque fideliter, & feruenter, perseuerantérque serviendum. Dedit illi scientiam Sanctorum. Græce est prass wylun id est cognitionem Sanctorum. Et illud Sanctorum potest accipi, vel tanquam in masculino genere, vel neutro positum. Priori modo, ve plerique accipiunt, denotat visionem Sanctorum Angelorum, per illam scalam ascendentium, & descendentium : ex quo intellexit lacob, quale Angelorum estet ministerium inter Deum, & homines. Posteriori autem modo acceptum, significat à Deo Iacob doctum esse, quæres ad sanctitatem & animi sui, & cultus diuini pertinerent: tale fuit, erigere lapidem in titulum,& desuper oleo vngere, vota Deo facere,& decimas bonorum suorum Deo promittere, locumque in quo visionem illam habuerat, dicare, ac sacrare diuino cultui.

Honestare pro locupletari,O semel à Latino Interprete.

Sed quid est, quod subiungitur, Honestauit illum in laboribus, & comple-1 6 disare, pone no uit labores illius? Frequenter in hoc libro Latinus interpres vertit, honestare, & honestum facere, quod Græcè est, locuplerare, vel ditare, & diuitem facere. Nam hic pro, honestauit, est Grace was sonow, id est locupletauit : & paulò infra pro honestum fecit illu, est Græcè inhouriou, id est ditauit. Quan topere autem Iacob ditatus fuerit in Mesopotamia (maximis licèt suis laboribus) liquet ex illis verbis Genel. 30. Ditatusque est homo vitra modum, & habuit greges multos, ancillas, & seruos, camelos, & asinos. Pro, Complenit Labores illins, Græca sonant multiplicauit, quo significatur, Deum labores Iacob in pascendibus gregibus Laban, multiplici admodum sœtu ouium compensasse, ve narratur Genesis 30. Sequitur: in fraude circumuenientium illum adfuit illi. Hoc spectat ad fraudes Laban, & filiorum eius: qui ob auaritiam sæpiùs debita mercede fraudabant labores Iacob:& vt taceam cetera, decem vicibus mutarunt eius mercedem, vt ipse attestatus est Genes. 31. Licet pro fraude Græce sit \* sontia, id est, auaritia, bene tamen, & ad sententiam veritatis appositè Latinus Interpres vertit fraudem : ex auaritia namque prodibant fraudes, quas illi struebant; Iacob, & mala, quibus eum opprimere callidé conabantur. Eôdem spectant quæ sequuntur: Custodinit illum ab inimicis, & à seductoribus tutanit illum. Sic enim appellat Laban, & filios eius. Quanquam hoc etiam referri potest ad Esau, & Cha nanzos, & Pherezzos, quos vehementer timebat post cædem Sichimitarum: Sic enim dixit filijs suis illius cædis auctoribus. Turbastis me, & odiosum fecistis me Chananais, & Pherezais habitatoribus huius terra. Nos pauci sumus,illi congregati percutient me , & delebor ego , & domus mea. Genes. 34. Verum adfuit illi Deus, qui gentes illas magno perculsas pauore, ne san-&um Iacob lædere, aut inuadere auderent, cohibuit. Sic enim legimus Genel. 35. Cumque profecti essent, terror Dei inuasit omnes per circuitum ciuitates, & non sunt ausi persequi recedentes.

Restat

Restat illud, Et certame forte dedit illi, ut vinceret: Græcè est i spésseur auro, significat aurem verbum seasies proponere, & instituere certamen, vnà cum eius præmio: vt sit sensus, Etsi varijs Iacob certaminibus exercitatus est, amplissima tamen ex eorum victoria retulit premia. Secundum nostră lectionem, quidam ista verba referunt ad luctam, qua Iacob cum Angelo certauit, vr narrat Moles Genelis cap trigelimo lecundo; in eo enim certamine videtur quodammodo præualuisse, & vicisse Iacob.dixit enim ei Angelus: Nequaquam Iacob appellabitur nomen tuum, sed Israël:quoniam si contra Deum fortis fuisti, quanto magis contra homines praualebis? Sed præstat in vniuersum interpretari de varijs certaminibus laborum & periculorum, in quibus illum Deus exercuit, ad eum finem, vt præualens ac vincens, potentior, & clarior, atque gloriosior existeret. Verum quæ pertinebant ad interpretationem illius loci libri Sapientiz, qui proprie spectabat ad visionem Iacob, quæ hic nasratur, & à nobis deinceps fusius explicanda est.hactenus cursim dicta sint.

#### DISPVTATIO. TERTIA

Qua fuerit propria, & primaria significatio eius scala quam in somno vidit Iacob. Super illis verbis,

Vidítque in somnis scalam stantem super terram, & cacumen eius tangens cœlum.&c.

Vers. 12.

XTRA controuersiamest, Scalam illam fuisse Symbolum, & signum magnæ cuiuspiam rei , cuius significandæ gratia, potissimum dormieti Iacob visum illius scalæ oblatum est. Sed quia multiplex admodum esse potuit,& à Do-Ctoribus multiformis tradita est illius visionis significatio;

Quæritur, quænam maximè propria, & primaria illius scalæ significatio fuerit. Hanc ego puto fuisse declarationem prouidentiz, ac curz, quam gerit Deus, tum in commune omnium rerum tam cœlestium, quam terrestrium; tum quam singulariter, ac propriè gerebat ipsius Iacob, vt clarè oftendunt ea verba, quæ Deus in illa visione dixit ad Iacob,& in hoc loco, à Mose commemorantur. Primùm igitur demonstremus, quemadmodum illa scala symbolum fuerit vniuersalis rerum omnium prouidentiæ divinæ:tum oftendamus,quomodo iftiulmodi vilum lingulariter ac propriè perrineat ad Iacob, & ad iplum aptari & accommodari queat.

Scala illa pertingens à terra vsque in cœlum, est diuina pronidentia: Scala illa fihac enim Deus omnia, tam cœlestia, quam terrestria gubernat, gura suerit dimina proniatque moderatur: Sicut Ecclesia confitetur in quadam oratione dicens: denties

Duomodo

Omnipotens sempiterne Deus, qui cœlestia simul, & terrena moderaris. Illa namque vehementer execranda impiorum oratio est, quam refert Iob cap. 1 2. Quid enim, inquiunt, nouit Deus? quasi per caliginem iudicat. Nubes, latibulum eius, nec nostra considerat, & circa cardines cœli perambulat. Contrà ver ò præstantissimæ pietatis, certissimæque veritatis plena est illa Dauidis sententia in Psalmo 1 1 2. Quis sicut Dominus Deus noster, qui in altis habitat,& humilia respicit in calo,& in terra? Et quod scriptum est in libro Sapientiæ cap. 14. Tua Pater prouidentia, ab initio gubernat. Et cap. 12. Non est alius Deus, quam tu, cui cura est de omnibus. Doctissimus Philosophys, simulque Poëta Boëtius, cuius poëma ex intima philosophia promprum est, in libro v. de Consolatione philosophica, Metro 3. quod Homerus dixit de Sole. Mari i popa. ngu mari imansu, Id est, omnia videt, & omnia audit; ostendit, nec in Solem verè dici, & in Deum verissimè conuenire. Audiat lector pulcherrimos eius versus,

Boëtius.

Huic ex alto cuncta tuenti Nulla terra mote resistunt. Non nox atris nubibus obstat; Vno mentis cernit in ichu Que sint, que fuerint, veniant que: Quem quia respicit omnia solus, Verum possis dicere Solem.

Idem Auctor, Scalam istam diuinæ prouidentiæ, mirifice atque graphice descripsit in libro 3. Metro 9. cuius super ea re elegantissimos, & do Ctissimos versus qui legerit, suauissima complebitur omni voluptate. Sicut autem hoc loco per scalam significatur Dei prouidentia; sic eandem secundum Ho significauit Homerus per catenam quandam auream ab Ioue de cœlo demissam in terras, omnia comprehendentem, atque constringentem, & ad ipſum Iouem retrahentem:ſicut videre est apud Homerum Iliados ⊙.

Iouis catena

Variis gradibus scalasigni pfarumrerum varietate.

Varij gradus istius scalæ, quorum alij sunt inferiores, alij superiores, fi- 20 gurant multiplices vias,&multiformes rationes, variósque modos, quibus ficari varios res à se conditas Deus regit, & gubernat, pro varietate scilicet ipsarum remodos prous- rum, vel ratione carentium, vel ratione & intelligentia, & libero arbitrio dentia pro i- præstantium. Et res quidem expertes rationis gubernat Deus, & ad suum quemque finem dirigit, per formas, & qualitates à principio eis ingeneratas. & per naturales propensiones; & irrationales quosdam instinctus qui ramen instar rationis, & cuiusdam prudentiæ in illis sunt. At verò animal hoc rationis & intelligentie particeps, proprio arbitrio, & volútate pollés, capaxque religionis, virtutis, sapientia, ac felicitatis, quod hominem appellamus, non vno modo, sed multifaria gubernat; primò per leges ta naturales, quàm scriptas siue diuinas, siue humanas; tú per prosperitaté rerú, & aduersitaté, atque vtriusque temperamentum: deinde vel præmiorum spe. & expectatione alliciens, & incitans, vel suppliciorum metu deterrés, ac reuocans; adhæc, per internas inspirationes, externaq; monita, & documenta,& exempla tam honorum hominum, quàm malorum, necnon & per

& per miracula, atque prodigia. Hec porrò Dei erga homines providétia, comprehendit quatuor hominum genera, id autem est vniuersum genus hominum; & eos, qui viatores appellantur, qui vitam adhuc in terris agut, & iam præsenti vita defunctos, atque hos, vel damnatos æternis Inferni suppliciis, vel qui temporariis cruciatibus expiandi in Purgatorio detinentur, vel in cœlis beato & immortali æuo perfruentes.

Duo ligna, quæ sunt latera scalæ, & quibus vtrimque inserti, atque infixi tenentur gradus, sunt dux virtutes, siue proprietates diuinx prouide- Latera scale tiæ, fortitudo & suauitas. Fortitudo quidem, ac potentia diuine prouidentiæ, prorsus insuperabilis & indeclinabilis est: omnia comprehendit, ni- tiæ fortitudihilque patitur extra Regnum luum elle,aut vim luam effugere.Non po- nem fimilque test frustari esfectu, non impediri, non tardari, nusquam deslecti, nec suattatem. vllo modo falli. Verissimum enim est, quod Ecclesia in quadam oratione dicit: Deus, cuius prouidentia in sui dispositione non fallitur: Et meritò quidem. Nam si cuncta prospicit Deus (vt Boerius argumentatur lib. 5.de Consolatione philosophica, Prosa 3. neque falli vllo modo potest, euenire necesse est, quod prouidentia futurum esse præuiderit. Si enim res, aliorsum, quàm prouisæ sunt, detorqueri valent, non iam erit futuri firma præscientia , sed opinio potius incerta , quod ego de Deo credere nefas iudico. Sic Boëtius.

Atenim huic sententiæ ita posser occurri: Si omnia sunt Dei Sapientissimi, potentissimi, atque optimi subiecta prouidentiæ, vnde tot in re- An mala, que bus vitia, defectus, peccata, & mala, tum in rebus naturalibus; tum maxi- cernuntur in mè in humanis? Hoc enim, inquit Boetius initio libri quarti de Conso-rebus, cohare latione philosophica, vel maximæ est admirationis hominum, & querimoniæ causa; quod cièm rerum omniú bonus rector existat, vel esse om- Des proussénino mala possint, vel impunita prætereant. Etenim imperante, slorenté- 114. que nequitia, virtus non solum præmiis caret, verum etiam sceleratorum Boetim. pedibus subiecta calcatur, & in locum facinorum supplicia luit. Quæ fieri in regno Scientis omnia, Potentis omnia, sed bona tantummodò volétis Dei, nemo satis potest necadmirari, nec conqueri. Verum huiusmodi obiectionem benè, breuitérq; soluit Sanctus Thomas Prima Parte, Que-chionis. stio. 22. articulo 2. ad hunc modu scribens: Corruptiones & desectus qui Egregia do+ sunt in rebus, dicuntur esse contra naturam particularem, sunt tamen se- etrina S. Tho. cundum intentionem naturæ vniuerfalis, in quantum scilicet defectus vnius cedit in bonum alterius, vel etiam totius vniuersi: Siquidem corruptio vnius, est generatio alterius, per quam species conseruantur. Cùm igitur Deus sit vniuersalis prouisor totius entis, ad ipsius prouidentiam pertinet, vt permittat nonnullos defectus esse in quibusdam rebus particularibus, ne bonum vniuersi perfectu impediatur. Si enim omnia mala impedirentur, multa bona deessent vniuerso: non enim esset vita Leonis, si non esset occisio aliquorum animalium, nec esset patientia Martyrum, si non esset persecutio Tyrannorum. Vnde dicit Augustinus in Enchiri- B. Augustin. dio, capite vndecimo; Deus Omnipotens nullo modo fineret malum aliquod esse in operibus suis, nisi vsque adeo esse omnipotens, & bo-

Praclara Boë 84 sententia.

nus, vt benefaceret etiam de malo. Hactenus ex Beato Thoma. Hoe ipsum legere est apud Boëtium libro quarto, Prosa sexta, paucis verbis, fed appositissimis, & significantissimis expressum. Hæc autem sunt eius verba: Sola est divina vis, cui mala quoque bona sint; cum eis competenter vtendo, alicuius boni effectum elicit. Ordo enim quidam cunca complectitur, vt quod ab assignata ordinis ratione discesserit, hoc idem, licèt in alium, tamen in ordinem relabatur:ne quid in regno providentiæ liceat temeritati. Sic ille. Ea porrò, quæ videntur, & dicuntur fortuita. nobis quidem fortuita sunt non Deo; cuius nimirum prouidentia legibus tenentur ductuque, ac ratione eius gubernantur. Scitè igitur Boëtius lib. 5. Metro primo.

Et qua permissis fluitare videtur habenis Fors,patitur frenos,ipsáque lege meat.

Altera virtus, siue proprietas diuinæ prouidentiæ, est inenarra- 22 bilis quædam eius strauitas, non minor vtique, quam ea est, de qua iam diximus, eusdem Prouidentiz fortitudo: vtramque enim pariter in diuina prouidentia contineri, atque indissolubili societate per omnia pertinere ac permeare, scriptum est in libro Sapientiæ: Nam in septimo capite dicitur Spiritus diuinæ Sapientiæ ( eadem autem est prouidentia) Sanctus, vnicus, multiplex, subtilis, mobilis, certus, suauis, humanus, benignus, stabilis, securus, omnem habens virtutem, omniaque prospiciens; & in se permanens, omnia tamen innouans: denique attingens à fine, vsque ad finem fortiter, & disponens omnia suauiter. Sie enim diuina prouidentia se rebus accommodat, vt nulli vim afferat, nihil contra cuiusquam rei naturam faciat : sed ita res omnes, & singulas moueat, ac regat, vt poscit cuiusque rei natura: tantáque id agit suauitate, vt vix sentiatur, & ob eam causam non pauci fuerint, qui nullam Praclara B. esse dixerint providentiam. Audiat Lector pulcherrimam Beati Dio-Dienysij de nysij super ista diuinæ prouidentiæ admirabili suauitate sententiam: In omnibus, inquit, quæ subsistunt, diuina prouidentia est, nihilque non Dei providentia agitur. Quinetiam ijs, qui fiunt mali, beminis nomini- nignè prouidentia vtitur ad illorum, siue aliorum communem, siue pribus.e. 4 parte yatam vtilitatem. Ideoque absurdam multorum rationem non admittimus, qui aiunt oportuisse prouidentiam inuitos etiam nos ad virtutem ducere : atqui non est prouidentiæ diuinæ, violare naturam. Sed est cuiusque naturæ conseruatrix, eis, quæ per se mouentur, & libero aguntur arbitrio, conuenienter prouidens, omnibúlque, & lingulis propriè, vt omnium, singulor úmque natura capit, pro modo cuiusque, prouidentillimas bonitates impartiens. Hæc Beatus Dionyhus.

providentia Dei sentetia,

Admini Stros divina providentia esfe Angelos.

Administri huius diuinæ prouidentiæ, sunt beati spiritus Angelici: 23 quos iccirco Paulus ad Hebræos 1. Administratorios vocat Spiritus, missos in ministerium, propter eos, qui hæreditatem capiunt salutis. Be Iob capite nono dixit, eos portare orbem: Deus, inquit, cuius ira nemo resistere potest, & sub quo curuantur, qui portant orbem. Daniel capite quarto appellat Vigiles, id autem est, perpetuò intentos exequen-

Digitized by Google

dis Dei iussis, iniunctisque sibi ministeriis diuinæ prouidentiæ obeundis: Idémque capite decimo, vocat eos Principes Regnorum, & Prouinciarum. Sanè Dauid psalmo 102. paucis verbis eleganter exposuit ministerium angelicum circa Dei prouidentiam. Nam primò prouidentiam Dei significas, ait: Deus in coelo paranit sedem suam, & Regnum ipsius dominabitur. Tum indicat, qui sint, & quales huius prouidentiæ ministri; dicens: Benedicite Domino omnes Angelieius, potentes virtute facientes verbum illius, ad audiendum vocem sermonum eius. Benedicite Domino omnes Quidascesus, virtutes eius, ministri eius, qui facitis voluntatem eius. Inducuntur au-Angeloru per tem in hac visione Angeli ascendentes & descendentes, quia in hoc sealam. maximè versatur ministerium angelicum. Ascendunt enim, referentes ad Deum preces, & vota, & necessitates mortalium; descendunt verò deferentes à Deo ad homines, diuina confilia, & arcana eis reuelanda, & item dona & auxilia cœlestia eis præstanda, ac demum optatos, lætósque petitionum & votorum effectus. Huius angelici ascensus & descensus, multa extant in Sacris litteris documenta, cum alibi, tum in Apocalypsi, sed illud valdè luculentum, & in hoc loco memorandum est, quod in libro Tobiæ capite duodecimo de Angelo Raphaele proditum est. Vis nosse eius Angeli ascensum ad Deum? Audi Locae Tobia quid ipse dicat Tobiæ: Quando orabas cum lacrymis, & sepeliebas mor- sap.12. tuos, & derelinquebas prandium tuum, ego obtuli orationem tuam Domino. Et quia acceptus eras Deo, necesse fuit vt tentatio probaret te. Vis descenfum eiusdem Angeli cognoscere? attende quid ipse post ista verba proxima dicat. Et nunc misst me Dominus, vt curarem te, & Saram vxorem sily tui à Damonio liberarem. Ego sum Raphael Angelus , vnus ex septem, qui astamus ante Dominum. Ergo descendunt Angeli, cum à Cœlo veniunt in terras mandata Dei perferentes inibi peragenda, ascendunt autem, vel eo, quo dixi, modo, vel cum iam confectis mandatis diuinis in Cœlos reuolant, ad Deum reuertentes. Raphael expedito negotio, cuius perficiendi gratia missus à Deo suerat ad Tobiam, dixit: Tempus est ergo, vt reuertar ad eum, qui me misit: vos autem benedicite Deum, & memorate omnia mirabilia eius, & cum hac dixisset, ab aspectu eorum ablatus est, & vltra eum videre non po-

Sanctus Thomas secunda secunda Quastione 181. Articulo vitimo S. Thomas. ad 2.alcenium istum,& descensum Angelorum, interpretatur munera & functiones vitæ angelicæ, tam actiuæ, quam contemplatiuæ, hoc modo scribens: De ijs quæ pertinent ad dispensationem ministeriorum Dei, vnus Angelus docet alium purgando , illuminando , & perficiendo. Et secundum hoc, habent Angeli de vita actiua, quandiu mundus durat, eo quòd administrationi inferioris creaturæ intendunt. Id autem significatum est per illam visionem Iacob. Vidit enim Angelos in scala ascendentes, quod pertinet ad contemplationem: & descendentes, quod pertinet ad actionem. Verum Angeli, vt ait Gregorius libro secun- S. Gregorius. do Moralium, non sic à diuina vissone forâs exeunt, vt internæ

contem

contemplationis gaudiis priuentur. Quo fit, vt in eis non separetur vita actiua à contemplatiua, sicut in nobis separatur; qui per opera vitæ actiuæ impedimur à contemplatione. Sic B. Thomas qui mutuatus id videtur ex B. Gregorio: cuius in eandem sententiam in lib. 5. Moralium hæc sunt verba: Angelos ascendentes & descendentes cernere, est ciues supernæ patriæ contemplari: vel quanto amore auctori suo semetiplos tráscendendo, inhære at; vel quanta compassione caritatis, infirmitatibus nostris condescendant. Sic ille.

Deminus in culmine scale, innix see ei quid significaret.

S. Gregorine.

Quodautem Jacob vidit Deum in fastigio scalæ innixum ei, siue vt 25 Hebræa sonant, stantem super eam; id significabat, Deum esse primum principium, atque vltimum finem totius prouidentiæ; ab ipso mitti Angelos cum mandatis peragendis in terra, atque his peractis, ad ipsum reuerti. Visus est in fastigio Scalæ prospicies inde inferiora, quia licet Deus excelsissimus sit, & in cœlis habitare dicatur, omnia tamen, quamuis minima, & abditissima, atque occultissima sint, clarissimè cernit. Neque verò De<sup>9</sup>, ascédere aut descédere, aut aliquo quopia motu visus est moueri, sed innixus scale, stans arque immotus. Quo significatum est, Deum, cum sit ipse per se immobilis, atque immutabilis, nec apud eum sit trasmutatio vlla, aut vicissitudinis obumbratio; omnia tamen per suam poten-

tiam, atque efficacitatem prouidentiæ mouere, atque omnium esse au-Lecus lib. Sa- ctorem mutationum. Quo fit, vt in libro Sapientiæ, capite septimo, piemia. ca.7. diuina sapientia dicatur esse mobilior omnibus mobilibus, quantum videlicet ad potentiæ suæ & gubernationis effectus: & ideo mox subditur: Attingit autem ubique propter suam munditiam. Nam quod ipsa per se immobilis, cuncta moueat, & regat, declaratur ibi verbis illis: Et cum sit una, omnia potest: & in se permanens, omnia innouat. Cum quibus pulchrè consonant versus illi Boetiani in libro tertio, Prosa

Boetiani.

nona.

O qui perpetua mundum ratione gubernas,. Terrarum, Cælique Sator : qui tempus ab auo Ire iubes ; stabilisque manens, da cuncta moucri.

As providentia mundi à folo Deopro-

Si quis porrò de me quærat, an prouidentia mundi à solo Deo pen- 26 dear, an etiam ab Angelis, alissve rebus: Ego breuibus isti quæstioni satisfacerem, hac distinctione adhibita. Aut nomine providentiæ, intelmemat, an etia ligitur præordinatio rerum omnium, & directio ad fines suos, & item alin ex rebus præfinitio mediorum, quibus ad suum quæque res finem perducenda est. Aur intelligitur nomine Prouidentiæ, executio istius ordinationis, cum talis præordinatio, & præfinitio explicatur, atque deducitur in actií & víum, quæ solet propriè vocari gubernatio. Priori modo sumpta prouidentia, indubiè tota pendet à Deo, qui vt solus res omnes ab initio codidit, ita sapieter eas solo ordinauit, proprios singulis fines præfiges, propriáq; ad eos fines consequendos media præfiniens. Sic autem intelligi oportet quod dixit Iob cap. 34. Quem constituit alium super terram, aut quem posuit super orbe, que fabricatus est? Quasi dicat, nullus alius præest rectioni mundi, nisi solus is, qui cu condidit. Per se quippe mundu regit (ait

Locus Iob sap.34.

Gregorius lib. 24. Moralium, ista verba exponens) quem per se condidit: nec eget alienis adiutorijs ad regendum, qui non eguit ad faciendum. Solus igitur prælens est in regimine, qui solus auctor fuit in creatione.

Sin autem posteriori modo nomen prouidentiæ accipiatur, non dubium est, quin diuina prouidentia per alias res medias ad executionem,& operum absolutionem veniat, id est, per causas secundas, vel naturales, vel Angelicas, vel humanas. Hunc certè ordinem cernimus in executione diuinæ prouidentiæ:inferiora enim corpora reguntur per superiora, hæc verò per substantias spirituales: idque fit non propter defectum diuinæ virtutis, sed ob diuinæ bonitatis potius abundantiam, vt etiam cum rebus à se creatis, dignitatem efficientiæ, atque, yt ita loquar, causalitatis communicet. Ex his apparet, fallam & impiam fuisse sententiam, quam memorat Gregorius Nissenus libro octavo de providentia, cap. tertio, Pla- Falsa Flatotonicorum, triplicem distinguentium Prouidentiam:quarum prima erat nicorum de fummi Dei, primò ac principaliter prouidentis spiritualibus & cœlestibus mundi opinio. substantiis, consequenter autem toti mundo, sed solum tamen, quantum Nissensi. ad genera, & species, & causas vniuersales. Secunda prouidentia erat, qua prouidetur rebus singularibus, generalibus, & corruptibilibus, intra orbem Lunæ politis, quam allignabant, Diis secundis, qui mouent orbes cœlestes. Tertia erat Prouidentia rerum humanarum, cui præficiebant Dæmones, quos aiebant esse medios inter Deum & homines: super quo disputat copiose Augustinus initio libri noni de Ciuitate Dei. Et ante eum Augustinus. Apuleius în libro, quem scripsit de Deo Socratis.

Apuleins.

Sequitur altera pars huius Disputationis breuibus expedienda: Quomodo visio illius scalæ pertinuerit ad declarandam singularem prouidentiam, & curam, quam Deus gerebat patriarchæ Iacob, id est ad magnam prie ad er miseius viri, tunc vehementer anxij & afflicli, consolationem & confirma- tionem & cotionem. Quatuor verò potissimum res animum sancti viri Iacob, id tem- solutionem, or poris, valde sollicitum, & tristem, & anxium habebant. Ac prima tristitiæ causa, fuit discessus à charissimis parentibus, sub quorum paterna nuerit. disciplina, & cura septem & septuaginta annos quietissime, ac incundissimè vixerat, verum autem eos aliquando postea reuisurus esset, incertum habebat. Sed contra hoc, dixit ei Deus, Ego ero custos tuus quocumque perrexeris: Et non dimittam te,nisi compleuero vniuersa,que dixi. Quasi polliceretur ei se beneuolentia singulari, curáque, parentum vicem præstiturum. Deinde tristem faciebat eum itio in Mesopotamiam, longinquam terram videlicet, & ad gentem ignotam: præsertim autem, derelicta terra Chanaam, quam ille multum diligebat; non eo tantum, quòd in ea terra natus, educatúlque, ac tot annos commoratus effet, fed eo maximè, quòd eius terræ possessionem Deus auo suo Abrahæ, atque eius posteris promiserat, nec sciebat vtrum ad eam rediturus esset aliquando. Verùm contra hoc voluit, quod dixit ei Deus , Terram in qua dormis , tibi dabo, & semini tuo, Et paulò post: Reducam te in terram hanc. Tertia caufa mœroris & angoris, erat solitudo eius, quòd omnium, & cognatorum, & amicorum societate, consuetudinéque orbatus erat, nec quem-Comm.in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

quam habebat, cuius vel consilio regi, vel opera iuuari, vel præsidio defendi, vel solatio recreari posser. Ad hunc verò mœrorem, metumque animo eius eripiendum pertinuit visio Angelorum ascendentium, & descendentium per scalam, à Deo scilicet ad ipsum, & ab ipso ad Deum qua visione significabatur ea, quam habent Angeli hominum, & quam propriè habituri erant ipsius Iacob, custodia, protectio, & defensio. Quod illustrari potest altera visione, quæ accidit ministro Elisæi Prophetæ, vt narratur quarto Regum, capite sexto. Nam cum ille videns Civitatem in qua erat, validissimo exercitu hostili circumdatam, maiorem in modum perterritus fuisset, Deus illi, ad preces Elisai, aperiens oculos, ostendit totum montem plenum equorum, & curruum igneorum in circuitu Elisei, vt merito tunc ei dixerit Eliseus, Noli timere, plures enim nobiscum sunt auam cum illis. Quarta res, quæ mentem animumque lacob afflictabat, erat huiulinodi:videbat le pauperrimum, atque omnium rerum inopem, nec habere suum, vel tantulum terræ, vbi pedem poneret:ire porrò ad gentem. cui quòd esset ignotus nihilque speciosum & splendidum ferret, futurum se putabat obscurum & ignobilem, ideoque vilem & contemptum. At Deus istam ei adimens opinionem, & timorem, dixit ei: Dilataberis ad Orientem & Occidentem, & Septentrionem & Meridiem, & benedicentur in te, of in semine tuo omnes tribus terra.

Theodor.

Cernis, opinor, ex ijs, quæ breuiter dicta sunt Lector, visionem illius 29 scalæ, non solum pertinuisse ad declarandam prouidentiam Dei in vniuersum, sed etiam propriè eam, quam singulariter Deus ipsius Iacob habebat, & in posterum habiturus erat. Possunt hec confirmari auctoritate Theodoreti idipsum affirmantis in Quæstione 82. in Genesim. Nam cum docuisse, iccircò Iacob profugum, & solitarium atque inopem digressum à parentibus, iuisse in Mesopotamiam, vt clarius Dei prouidentia erga ipsum agnosceretur, subiungit hæc: Quam quidem prouidentiam, apparitione sua confestim Deus declarauit. Ostendit enim ei scalam ad cœlum vsque pertingentem, & sanctos Angelos ascendentes & descendentes. Ipse verò Dominus sursum consistens, consirmabat cum, & metum expellebat. Horum autem vnumquodque poterat securum reddere Patriarcham. Docetur enim, nihil negligenter & sine cura ab omnium

Deo administrari:sed ipsum omnia dispensare sanctorum Angelorum vtentem ministratorios esse Spiritus, in ministerium misso propter eos qui hæreditatatem capiunt
falutis.

ad Hebr.s.

QVARTA

#### QVARTA DISPVTATIO.

De varijs eiusdem scalæ interpretationibus allegoricis.

R o PRIA & primaria, & quam vocant litteralem, expositio illius scalæ, superiore Disputatione satis copiosè tractata est. Deinceps disputandum est de mysticis eiusdem scalæ interpretationibus partim allegoricis, partim tropologicis. Allego- scala pertines

ria super ista scala duplex traditur:harum vna pertinet ad Christum Do- ad Incarnaminum; altera ad Ecclesiam eius. Itaque scala illa fuit figura generationis cionem Chri-Filij Dei secundum carnem, quam, descripta eius genealogia, duo Euangelistæ Mattheus & Lucas tradiderunt: ille, descendendo ab Abraham Lucas víque ad Ioseph & Mariam; hic autem ab his ascendendo víque ad Adamum & Deum. Multigena igitur Christi prosapia, similitudine illius scalæ presignata est. Gradus scalæ, fuerunt omnes illæ generationes, & persone, que in genealogia Christi memorantur, per quas scilicet Christus, secundum rectam lineam descendit ex Abraham. Latera scalæ, quibus eius nititur stabilitas, & quibus inserti, fixique tenentur gradus, sunt Dei misericordia, & veritas, siue fides: nam duabus hisce rebus maxime nititur diuina promissio venturi Messia. Etenim magna Dei fuit misericordia ac benignitas, tanto seruum suum Abraham honore dignari voluisse, vt ex eius semine, Filium suum hominem generatum iri promitteret. At veritatis & fidei ac iustitiæ diuinę fnit, promissum hoc suum constanter tueri atque inuiolatum seruare,& in tempore prestare. Quare licet complures earum personarum, quæ in genealogia Christi recensentur, ob insignem earum improbitatem atque impietatem indignissimæ essent, vt ex ipsis Christus progigneretur: attamen veritas diuinæ promissionis præualuit, nec istorum hominum scelera Dei promissa mutare aut exinanire potuerunt. Manserunt igitur gradus, licèt per se essent pessimi, quia lateribus scalæ firmissimè infixi erant. Inferior porrò scalæ pars herebat in terra, suprema verò contingebat cœlum. Hoc significabat duas Christi naturas, diuinam & humanam. Vel prefigurabat duas in Christo partes; inferiorem, secundùm quam in terris versabatur mortalis, & passibilis, & quasi viator; & superiorem partem, secundum quam erat beatus in cœlis, & comprehenfor. Deus scalæ innixus fastigio, quid aliud signissicabat, nisi Diuinitatem vnitam Humanitati, & quod Paulus dixit, Caput Christi Dens. 1 Corinth. 11. Angeli ascendentes per scalam ad Deum, erant ij, qui ferebant ad Deum ardentissima desideria, & deuotissimas preces Patriarcharum & Prophetarum, aliorumque Sanctorum hominum super aduentu Messia Isai 64. Cuiusmodi suere illa: Utinam disrumperes ealos, & des- Genes. 49. cenderes. & , Rorate cali desuper , & nubes pluant sustum ; aperiatur Exod.4. terra, & germinet Saluatorem. Et illud Iacob, Salutare tuum expettabo, Domine: necnon & illud Moyfi, obsecto, Domine, mitte quem missurus es. Descendebant verò Angeli, deferentes ad sanctos homines

Sanctus Augustinus visionem istius scalæ interpretatur allegoricè de 30

196

Genes. 49.

Dan 9.

diuina oracula de tempore aduentus Messiæ; quale est illud, Non ausereur sceptrum de Iuda, & Dux de semore eius, donec veniat, qui mittendus est. Et celeberrimum illud Danielis vaticinium de septuaginta hebdomadibus, & item de loco natiuitatis eius, de qualitate matris eius, de genere doctrinæ quam prædicaturus erat, de admirandis eius operibus & miraculis; ac demum de atrocissima eius morte: quibus de rebus multa diuinitus Isaiæ reuelata sunt, & ab eo scriptis prodita. Omnino Angeli mysteriorum ad Christum pertinentium, tam in veteri, quàm in nouo Testamento, &

Nuntij,& Procuratores,& Administri fuerunt.

Allegoria S. Angust.

Att.13.

Genef.32.

Christi non solum Incarnatione, Generatione, vt in superiore expositione, verumetiam de paupere ac humili eius in terris vita, & conuersatione; præcipuè autem de morte in cruce pro nobis ab eo suscepta & oppetita.In sermone igitur 79. de Tempore, istius modi Allegoriam ad hunc modum tractat: Isaac filium suum mittens in Mesopotamiam, Dei Patris typum præfigurauit: Iacob autem illuc missus, præsignauit Christum Dominum. Isaac neglectis mulieribus regionis quam incolebat ipse, misit filium fuum Iacob in terram longinquam, vr inde fibi vxorem acciperet : quia Deus Pater missurus erat in hunc mundum Filium suum, qui repudiata Synagoga, de Gentibus sibi Ecclesiam sociaret. Quod tunc verè completum est, cum Iudzis dixere Apostoli: Vobis primum oportebat loqui verbum Dei: sed quia vos indignos iudicastis aterna vita: ecce conuertimur ad Gentes. Non legimus Iacob iuisse in Mesopotamiam cum equis & camelis, sed baculum duntaxat manu portasse: Cum baculo meo, inquit ipse, transiui Iordanem istum, & ecce cum duabus turmis regredior. Iacob igitur ad accipiendam vxorem exhibuit baculum; & Christus ad redimendam Ecclessam, detulit Crucis lignum. Iacob vidit Dominum in cacumen scala incumbentem. Quid est, in scalam incumbere, nisi in ligno Crucis pendere? Sed quare id factum est in itinere, priùs quam Iacob vxorem acciperet? quia verus Iacob Dominus noster, prius in scala, id est, in Cruce occubuit, & postea sibi Ecclesiam sociauit, dans ei in præsentiarram sanguinis sui, daturus dotem postmodum sui regni. Angeli ascendentes ad cœlum, & descendentes in terras, præfigurabant sanctos Prædicatores, qui cum alta & diuina mysteria tractant, quæ non à quibuslibet, sed à per-. fectis solum intelliguntur, ascendere dicuntur ad Deum: audi Paulum: Sapientiam, inquit, loquimur inter perfectos: sapientiam verò non huius saculi, sed arcanam & absconditam, quam pradestinauit Deus ante saeula in gloriam nostram. Cum autem prædicatores ea docent, quæ pertinent ad corri-

I.Cor.2.

Ephef.5. 1.Tim 6. Ioan.1. gendos mores, & ab omni populo intelligi possunt, tunc descendunt in terram; vt cum Paulus dicebat: Fugite fornicationem. Nolite inebriari vino, in quo est luxuria. Radix omnium malorum est cupiditas. Ioannes quoque in exordio sui Euangelij altissimè ascendit, dicens: In principio erat verbum: & Verbum erat apud Deum, Deus erat Verbum: hoc erat in principio apud Deum. Omnia peripsum fasta sunt: & sine ipso fastum est nihil. Sed idem nihilominus profundissimè descendit, cùm subiunxit: Et verbum caro satum

Etumest: & habitauit in nobis. Hoc itaque ordine & ascenditur & descen- 1. ad Cor. 3. ditur, cum & perfectis cibus solidus tribuitur; & doctrinæ lac, etiam imperfectis, tanquam infantibus, non negatur. Hactenus ex Augustino.

Tertull. Alle-

Tertullianus extremo libro tertio aduersus Marcionem, interpretatur per illam Scalam Iacob præmonstratum esse iter ad cælum, quo alij perueniant, & vnde alij decidant. Cûm autem Iacob euigilans dixit: Verê non est hic aliud nisi Donnus Dei, & Porta cali: planissime Dominum nostrum prænunciauit. Iple est enim templum Dei, in quo non solum plenitudo Colos 2. omnium gratiarum, sed etiam plenitudo ipsius diumitatis corporaliter inhabitauit. Iple est porta cœli, sicut iple dixit: Ego sum ostium : per me siquis introierit,saluabitur;& ingredietur,& egredietur,& pascua inueniet.

Altera huius visionis Allegoria referturad Ecclesiam Christi: quam Allegoria ascitè admodum, & apposite tractat Caietanus, in Commentario huius so-ci, ad hunc modum scribens: Quoniam similitudines corporales Dei & elesiam bene à Angelorum, & scala monstrata Iacob, sunt figuræ rerum spiritualium: ideo Caretano exad literam vilio illa prefigurauit Ecclesiam Dei, hoc est, Congregationem plicatur. iustorum hominum in vna fide, spe, & charitate Dei : hæc enim viua Do- Genes. 4mus Dei est, quæ incæpit ab Abel iusto. Ad hanc solida stat scala vsque ad cœlum, hoc est via gradatim per ordinara merita & officia gratiásque pertendens ad cœlum. Et in ca continue Angeli ascendunt à nobis, referendo nostra in Deum; & descendunt ad nos, adferendo diuina nobis. Et quamuis simpliciter prior sit descensus Angelorum adhomines, quam ascensus corum ab hominibus: in scala tamen à terra in cœlum erecta, prior est ascensus in terra, quàm descensus à cœlo. Etenim quamuis Angeli priùs ad custodiam hominum venerint, qu'am nostra retulerint ad Deum: inchoata tamen iam ecclesia, priùs nostra referentur ad Deum, quàm deferantur diuina ad iplam congregationem iustorum. Intelligendum enim est, merita Ecclesiæ prouocare Angelos ad descendendum: & Angeli qui priùs quàm scala fieret, descendebant sine scala ad constituendam Ecclesiam; post eam iam constructam, præueniunt ascendendo per scalam, cos qui descendunt per eandem scalam: ideo enim priùs nominantur in hoc loco alcendentes Angeli per scalam, quam descendentes per eam. Nam etsi ascendentes priùs descenderant, non enim nati fuerant in terris, sed venerant de cœlo, non tamen descenderant per scalam. Hec Ecclessa, est verè Domus Dei:in hac sola via est ducens ad portam cœlorum: extra hanc nulli patet accessus ad coelestem patriam: in hac supremus

Deus & Creator omnium præsidet, & iudicia sua exercet, & bona malaque pro cuiusque meritis retribuit. Hæc Caietanus. Cui non assentior, istiusmodi exposititionem esse litteralem; est enim mystica, & allegorica; litteralis verò ea est, quam nos in superiore disputatione tradidimus.

\*<sub>\*</sub>\*

bb 3

#### DISPVTATIO. QVINTA

De tropologica illius scala interpretatione, qua ad disciplinam vita, ad normam Euangelica perfectionis agenda spectat.



Is 1 o illius scalæ, secundûm intelligentiam tropologicam, 22 pulchrè accommodatur ad Christianam disciplinam & vitam;eam maximè, quæ ad normam Euangelicæ perfectionis conformatur & dirigitur, quam vocare solemus disciplinam & vitam religiosam. Scala igitur hærens in terra, &

Sola quid.

Philip.3.

Colo J.3.

víque ad cœlum erecta, est Christianæ vitæ ratio, & disciplina rectissima & sublimissima. Sancti naque homines, licet corpore versentur in terris, conversatio tamen corum in cœlis est. Sunt quidem in mundo, sed non funt ex mundo: ambulant in terris, & cum hominibus etiam mundanis conversantur, sed contemptis mundanis bonis, quærunt quæ sursum sunt, & quæ sursum sunt sapiunt. Et sicut ascensus per illam vsque adeo sublimem & arduam scalam fuisset laboriosissimus: ita profectò vita Christiana, & Religiofa, laboris & asperitatis plena est. Et ad hoc ipsum significandum, belle quadrat similitudo istius scalæ:quæ præter vulgatum, notúmque omnibus significatum, etiam (si credimus Suidæ) significat instrumentum. Scala, inquitille, est instrumentum quoddam torquendi, quo eorum torquentur corpora, qui supplicio afficiuntur. Hoc apertè indicant illa Aristophanis verba:

Scala erat, auctore Suida, instrumen sum quoddam torquends. Aristophanes.

Modis omnibus de illo questionem habe, Scala impone, suspende, loris cade: Deglube, torque, acetum naribus infunde,

Lateres impone. Duo latera scalæ, sunt in Christiana disciplina, & vita; Fides, & Opera:

Latera scala, que.

A. Gellius.

qui fint.

aut verbum Dei, & Sacramenta: siue illa duo præcipua philosophiæ moralis capita, Sustine, & abstine, quæ duo verba, si quis cordi habeat (vt solitum dicere Epicterum, refert Gellius lib. 17. cap. 19.) eaq; sibi imperando

atq; observando curet; is erit plerumq; impeccabilis, vitamq; viuet tranquilissimam. Sunt enim duo validissima firmamenta, & præsidia humani

Gradus fcala

animi, aduersus plurima & grauissima vitia, maláque, quorum sæciidissimi parentes sunt Intolerantia, & Incontinentia. Gradus porrò scale, si quis dixerit esse varias gratiarum, & virtutum species, quarum cultu & exercitatione ascensus fit ad culmen vsq; perfectionis, haud ille quidem à vero aberraucrit. Nisi quis forte malit intelligere, tres illos celebres gradus studentium virtuti, ac Deo seruientium; vnum Incipientium; alterum Proficientium; tertium Perfectorum. Enimuero, ad istiusmodi gradus mysticos, per quos ascenditurad Deum, non ineptè referri potest quod cecinit Dauid in Pfalm. 8 3. Beatus vir, cuius est auxilium abs te, ascensiones in corde

suo disposuit in valle lacrymarum, in loco quem posuit. Etenim benedictionem

dabit Legislator, ibunt de virtute in virtutem, videbitur Deus deorum in Sion. Angelorum per scalam ascensus & descensus, denotabat duplicem 33 Sanctorum

Digitized by Google

Senctorum hominum vitam in terris: vnam, quæ vocatur Contemplati- Duples Sanua, per quam mente alcenditur ad Deum: alteram, quæ dicitur Actiua, per quam descenditur ad erudiendum, consolandum, corrigendum, iuuandúmque homines. Vel descensus Angelorum significat, corum, qui magnos in studio perfectionis fecerant processus, horribilem casum, lapsumque in grauissima peccata, & ad terrenas cupiditates, & voluptates turpem regressum. Contrà verò ascensus è terra vique ad verticem scala, indicat admirabilem quorundam hominum ex vitiis ad virtutes conuersionem:qui, cum terrenis cupiditatibus, ac vitiis penitus immersi ac infixi essent, inde tamen per Dei gratiam non solum emerserunt, sed etiam in fastigium vsque perfectæ atq; absolutæ virtutis euaserunt: quod B.Magdalenæ, aliorumque plurimorum clarissimis exemplis confirmari posset. Non est autem visus in illa scala Angelus quisquam aut residere, aut subsistere:omnes enim vel ascendebant, vel descendebant:quod sanè symbolum magnæ cuiuspiam, & admodum obseruandæ rei fuit. Etenim qui versantur in studio ac professione Euangelicæ perfectionis, nisi ascendant. continuò descendere eos necesse est: nam qui non proficiunt, necessariò deficiunt : medius enim status inter profectum & defectum nullus est. Cum enim homo Religiosus debeat esse perfectus, id est, perpetuò currere ad consequendam perfectionem, & in ea acquirenda in dies magis ac magis proficere: Si à tali cursu & profectu cessat, dessectat necesse est à statu, & instituto, professionéque Religionis. Deus porrò in vertice scalæ intistens, vel innixus, significabat, se in viris maximè perfectis, & qui ad culmen perfectionis ascenderint, habitare, requiescere, & (vt ita loquar) deliciari, arque illis perfecte vniri.

Cæterum hæc à nobis concise ac ieiune dicta, latius & luculentius, appositis Sanctorum Patrum testimonijs & sententiis, exponenda sunt. S. Bernard. S. Bernardus in Sermone de verbis illis Euangelij: Ecce nos reliquimus Matth.19. omnia, ( qui alio nomine inscribitur : Declamationes B. Bernardi ) istam scalam, ait, esse disciplinam religiosam cuiusque Ordinis Religiosorum hominum, probati in Ecclesia. Quisque enim habet certam, & propriam disciplinam à fundatore eius Ordinis præscriptam: quam obseruando, qui in eo Ordine seruiunt Deo, tanquam per scalam ascendunt ad perfectionem,& in cœlestem patriam. Hanc dicit fuisse scalam, per quam B.Benedictus, post mortem, visus est quasi per viam quandam rectam, pretiosis stratam palliis, & innumeris corruscantem lampadibus, ab eius cella in cœlum vsq; tendentem, ascendere ad cælestem patriam. Et ijs qui istud videbant, dixit quidam venerando vultu & habitu vir: Hæc est via, qua dilectus Domini Benedictus cœlum ascendit. Duo latera huius scalæ, dicit Latera scala. esse præcipua disciplinæ Religiosæ firmamenta, Asperitatem vitæ, & Humilitatem mentis. Illa cotinet iuge-studium & exercitium mortificationis corporalis, per ieiunia, vigilias, verberationes, aliasque afflictiones corporis. Hæc autem contemptum & fugam habet humanælaudis, honoris, & gloriz; è contrario auté studium & amoré rerum vilium, atq; abie&tarum nec modò contéptum habet seculi, sed etiá sui. Vbi si (ait Bernard.)

stabilieris & firmaueris in corde tuo, asperitatem corporalis abstinentiæ & laboris amplecti; simulque omni vilitate, & extremitate esse contentum; habes bona scalæ latera; securus iam insere gradus exercitij spiritualis, vt totum, quod mundo & carni subtrahis, studio pietatis impendas : & oblitus quæ retrò sunt, extentúsque in anteriora, ascensiones in corde tuo disponens, de virtute proficias in virtutem, vi videre Deum deorum in

Philip.3. Pfalm.83.

Semper in via Des progrediendum effe əlteriùs : nam non progredi, eft regreds. Bernard.

Sion merearis. Meritò autem spiritualis disciplina ascensui per gradus scalæ compatur. Nam vt illic aliossuper alios gradus conscendere oportet, nec vsquam infiftere, quoad perueniatur ad culmen scalæ: sic in disciplina capescenda perfectionis, semper ad viteriora currendum, & magis in dies proficere conandum est. Audi egregiam Bernardi sententiam ex epistola eius 253. ad Abbatem Garinum Alphensem: Nunquam vir iustus (verba sunt hæc Bernardi) arbitratur se comprehendisse: nunquam dicit, Satis est, sed semper esurit, sit sque iustitiam: ita vt si semper viueret, semper, quantum in te est, iustitior esse contenderet, semper de bono in melius proficere totis vi-

ribus conaretur. Non enim ad annum, vel ad tempus instar mercenarij, Locus Pfalm. sed in æternum diuino se mancipat famulatui. Audi verbum iusti: In aternum non oblius scar instificationes tuas. Itaq; indefessum proficiedi studium, & jugis conatus ad perfectioné, perfectio reputatur: Quòd si studere perfectioni, & velle semper proficere, est perfectum esse; profectò nolle proficere, deficere est. Vbi ergo sunt, qui dicere solét, Sufficit nobis, nolumus esse meliores quam patres nostri. O Monache, non vis proficere? Non, inquit. Vis ergo deficere? Nequaquam, ait. Quid ergo? Manere, inquit, volo, in'eo, quò perueni: nec peior fieri volo, nec melior cupio. Hoc ergo vis, quod esse non potest. Vidit enim scalam Iacob, & in scala Angelos, vbi nullus residens, nullúsve subsistens apparuit: sed vel ascendere vel descendere videbantur : quo palam daretur intelligi , inter profectum , & defe-Chum, in hoc statu mortalis vitæ, nihil medium inueniri, sed vt ipsum corpus nostrum continuè aut crescere constat, aut decrescere; sic necesse sit, & Spiritu aut proficere semper, aut deficere. Hactenus ex Sacto Bernard.

Pulchra dispu tatio allegories S. Bafily, la quam vidit Iacob.

Dignissimum quoq; memoratu,cognituq; videtur,quod super ista ipsa 35 scala disputat D. Basilius, scalam istam à terra vsque in cœlum porrectam, super illa sca- referens ad sublimen & arduu ascensum, ad perfecte, consummatæg; virtutis perceptionem. In qua scala inchoandus est ascensus à primo gradu terræ proximo, vt primus ascensus, sit recessus à terra, quia primus in disciplina virtutis gradus, est declinare à vitijs. Deinde fit gradus, & ascensus ad fublimiora, & difficiliora. Si enim suprema virtutis proponerentur prima, cùm ca inexercitatis admodum difficilia & aspera videantur, multorum animi à studio virtutis absterrerentur. Sapientissimu est igitur & saluberrimum illud diuinæ Scripturæ documentum: Declina à malo, & fac bonum. Cum quo satis concordat illud Poëtæ:

Pfalm.33.

Virtus est vitium fugere & sapientia prima, Stultitia caruisse.

Basilius igitur explanans primum Psalmum, super eo quod diximus, ad 36 hunc

Herat .

Digitized by Google

hunc modum scribit : Declina à male:inquit Scriptura, & fac bonum, sapienter profectò, & artificios è adducens nos ad virtutem, declinationem mali principium fecit bonorum. Si enim statim perfectatibi præciperet, piger esses ad conatum: nunc verò ad faciliora te assuefacit, vt postmodú ad sublimiora & difficiliora audentior sias. Equidem non dubitanter dixerim, studium pietatis assimilari scalæ illi, quam vidit Iacob cuius infima humi erant,&vicina terræ; luperna verò, ad cœlum víque porrecta. Opus igitur est, vt qui virtutis ingredi viam cupiunt, primis gradibus vestigia admoueant, deinde insequentes & altiores inscendant, donec ad summir dus scala spifastigium paulatim, quantum humanæ fragilitati datum fuerit, euadant. ritualis. Quemadmodum itaque primus per scalam ascensus, est recessus à terra; fic in divino negocio primus est profectus à malis recessus. Hac Ba- Recensentur filius.

decem grades

Primus igitur & infimns scalæ spiritualis gradus, siue primus per eam susper quos af 37 ascensus, est abscessus à terra; id autem est, renuntiatio terrenarum, & se- céditur ad cul cularium rerum, cum proposito sequendi Christum. Idque primò fecere men vua spi-Apostoli: Vnde sidenter dixerunt Christo: Ecce nos reliquimus omnia, co fe- rimalu. cuti sumus te. Secundus gradus, & ascensus est, præter externarum istiusmodi rerum secularium renuntiationem, earum etiam amorem, & memoriam ex animo nostro abijcere, vt fecit Paulus, quæ retrò sunt, obliuis- Philipp.3. cens. Et sub nomine Sponsæ, cuilibet perfectæ virtutis amatori dicitur: PJal. 44 Audi filia, & vide, & inclina aurem tuam, & obliniscere populum tuum, & domum patris tui. Tertius gradus est, non solum ista bona terrena iam re- Tertius gralicta obliuisci, verum etiam ceu stercora, & detrimenta contemnere, philip. 3. auersari, & odisse, quemadmodum Beatus Paulus testatur, quæ sibi antea fuerant lucra, postquam ad Christum conuersus est, ea se tanquam ster- Quartus gra cora & detrimenta æstimasse. Quartus gradus est, non solum externarum dus. rerum, sed etiam amicorum, & cognatorum, atque adeo ipsorum parentum,& filiorum amoré exucre; quinetiam si servitus Christi, & studium disciplinæ perfectioris postulet istiusmodi personas odisse: id enim est quod Dominus per similitudinem significauit, cum dixit: Si oculsus tusus scandalizat te, erue eum, et proisce abs te. Quintus gradus, & supremus re- Mats.8. nunciationis est, non solum alias res, vel personas, sed etiam animam suam Quintus grapropter Christum odisse. Hic enim est terminus persectissimæ Renun- dus. tiationis, si quisamore Christi, studióque perfectionis vitæ spiritualis cosequendæ, præsentem vitam nihil curet, mortem horis omnibus qualemcumqueparatus accipere. Si quis venit ad me (ait Dominus Luc. 14.) & no odit patrem suum, & matrem, & vxorem, & filios, adhuc autem & animam Luca Locus fuam, non potest meus esse discipulus. Audiat Lector in hanc sententiam pulcherrima Basilij verba, in Regulis susiis disputatis, ad Interrogationem S. Basilius. octauam respondentis. Cum enim proximè dicta Domini nostri verba commemorallet, subdit: Perfecta igitur renunciatio in eo consistit, si quis id affecutus fuerit, vt ne de vita quidem sua quicquam affectus sit omnino, eriamsi habeat mortis responsum, ita vt nihil sibi considat. Eiuscemodiautem renunciatio initium sumit à derelictione rerum externarum, vt

Comm.in Gen. Tom. 4.

5. C Matth.9

possessionum, humanæ gloriæ, consuetudinis vitæ superioris, & ad res in-Matt. 4. utiles affectionis. Cuius renunciationis exemplum nobis præbuêre San-Locus Luca. Ai Apostoli Iacobus, & Ioannes, relicto patre Zebedzo, & de quo tota illorum victus ratio pendebat, nauigio. Marthæus quoque statim vt à Domino vocatus est, relicto telonio secutus est eum. Qua in re non lucra modò reliquit, sed pericula etiam contempsit, quæ ipsi, totíque eius familiæ, à ciuitatis magistratibus imminebant, quòd redemptorum à se vecti-

Gal. 6. galium rationes, tam repente discedens, non confectas reliquisset. Beato Phil.3. Paulo totus mundus crucifixus erat, ipséque vicissim mundo: & quæ priùs ei fuerant lucra & ornamenta, postea, tanquam fædissima stercora, & magna sibi detrimenta, propter Christum æstimauit. Est igitur

Suid fit remanciatio.

renunciatio, vinculorum crassa huius ac temporaria conuersationis abfolutio, quæ nos, dum emancipat, & eripit anxijs & humanam vitam comitantibus negocijs, & curis promptiores facit, magisque idoneos ineundæ viæ, quæ ad Dei contemplationem rectè perducit. Est item Renunciatio, cordis ab humano viuédi ritu, ad cœlestem conuersationem translatio, vt illud Pauli verè dici queat : Conuersatio nostra in calis est. Si c Bafilius.

Conscensis supradictis quinque gradibus, qui ad perfectam rerum 37 omnium renunciationem pertinent, reliqui sunt alij quinquegradus con-

scendendi, in quorum vitimo, qui decimus numero est, Dominum innixum fastigio scalæ reperiemus. Sextus igitur gradus est abnegatio sui: Se-

Septimus gra. Vtriusque ascensum gradus Dominus præcepit ei qui perfectus esse vel-

let, dicens, Abneget semetipsum, & tollat crucem suam quotidie. Abnegatio Luc.9. sui præcipuè ad propriam voluntatem, & iudicium pertinet, vt non suam faciat voluntatem, sed eius quem in via, & vita spirituali, inagistrum & ducem suscepti: huic enim se regendum omnino, & quocumque velit, ducendum permittat necesse est, nec sua nitatur prudentia, sed à rectoris fui iudicio,& sententia totus pendeat. Iugis verò,& perpetua mortificatio potissimum versatus in reprimendis frænandisque sensibus,& in frangédis, ac perdomandis cupiditatibus, & in laborum, ac periculorum, & quorumlibet malorum, quæ acciderint perpessione, Huius laudatissimæ, & ad consequendam perfectionem necessariæ mortificationis, clarissimum tede B. Lucate- stimonium & laudem Ecclesia perhibet Beato Lucæ Euangelistæ, dicens,

ptimus verò, quotidiana crucis gestatio, id est perpetua sui mortificatio:

Egrenium san Ela Ecclefia flimoninm.

nonses gradus.

minus: Et sequatur me; Est autem Christum sequi, nihil aliud nisi pro virili eius virtutes imitari. Verum duas potissimum virtutes suas Dominus imitandas nobis propoluit, quæ ad duos istius scalæ gradus, id est, octauum, & nonum pertinent. Prior virtus est humilitas, cuius individua comes est mansuetudo, quam nobis commendans Dominus, dixit: Disci-

eum crucis mortificationem iugiter in corpore suo pro diuini nominis honore portasse. Post venditionem omnium suarum rerum, & abnegationem sui, & continuam mortificationem, extremo loco præcepit Do-

Matthur. te à mequia mitis sum, & humilis corde. Posterior, est perfecta charitas proximi. Mandatum, inquit, dedi vobis, ve diligatis inuicem, sicut dilexi vos.

Triplex

Triplex porrò charitatis Christi perfectio nobis imitanda est. Non enim ille ad tempus dilexit, sed perseueranter vsque in finem, testante hoc Ioa- 10.11 15. ne: Cum dilexiset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Nec ille dilexir lingua tantum, & verbo, sed opere, & veritate, ita vt etiam mortem vl- perfectio imitrò pro nobis oppetierit. Ego, inquit, animam meam pono proouibus meis: Et, tanda nobis. Maiorem hac dilectionem, nemo habet, vt animam fuam ponat pro amicis fuis. loan 10. Nec modò amauit amicos, verùmetiam inimicos, pro ijs orans Patrem, Luc.23 dum in cruce penderet,à quibus crucifixus erat. Restat decimus, & su- Decimusgrapremæ scalæ gradus, in quo Dominus esse visus est, figurans viique per- des. fectam animæ cum Deo vnionem, vt tota penitusque ei adhæreat, & qua Gal. 2. fi vnus fiat spiritus: & verè illud Pauli vsurpare possit : Vino ego, iam non B. Dionysi. ego, vinit vero in me Christus. Nam qui tales sunt, auctore Beato Dionysio, dus assignati non tam humanitus agunt ipsi se, quam aguntur à Deo. Atque hæc dicta sint seale spifint de Tropologica totius scalæ intelligentia, cuius gradus placuit nobis rituali. ad numerum denarium redigere, quod is numerus tum vniuersitatem, tum perfectionem in diuina Scriptura denotare solet.

## SEXTA DISPVTATIO.

Exponuntur, or perpenduntur tres eiusdem Scale interpretationes, que traduntur à Philone.

HILO in libro de somnijs enarrans visionem diuinitus oblatam Iacob,& de scala, quam ille vidit, accurate disserens, tres eius scalæ interpretationes tradit, quas commemorare in hoc loco, nec instituto nostro alienum, nec iniu-

cundum fore lectori, visum nobis est. Prima interpretatio ad hunc modum ab eo tractatur. Scala, inquir, in hoc mundo, aër figuratè intelligitur, cuius basis, terra; caput, cœlum est. Nam à Lunari orbe vsque ad superficiem terræ, per totum id interstitium aer extenditur. Hoc est animarum corpore carentium domicilium; mundi namque opifici omnes eius partes implere animalibus placuit. Etenim animalia terrestria terris attribuit, aquis indidit aquarilia, & cælis sidera: quæ non solum animalia dicuntur, sed & mentes purissimæ. Necessum igitur est, in alia item parte mundi, videlicet aëre, propria esse creata, & locata animalia. Nec mirum, si ea non pater sensibus, cum & animus noster inuisibilis sit. Quid enim absurdius, quam in aqua esse animalia, non esse auté in aere, cum & aquatilia ipfa animentur aëre? Animalibus enim imaginatione, & motu vtentibus,aër est quasi anim a, vt contra rationem sit, elementum, quo ani mantur cetera, carere ipsum animabus. Enimuerò, non solum aer habet animas, sed instar populose ciuitatis, incorruptibiles habet animas, stellis numero pares. Harú quæda descendur, illigandæ corporibus mortalibus, nimiru quæ viciniores sur terris,&amatiores corporu;aliæ sursu ascedut,

Hic platoni-

porrò, aliæ desiderio tactæ huius vitæ rursum ad corpora recurrunt: aliæ

vanitatem pertælæ prælentis vitæ,corpus, ceu lepulchrum aut carcerem fugiunt,& sublimem ætherem petentes pennis leuibus, totum ibi æuum exigunt. Sunt aliz quædam purissimæ, atque omnium optimæ, quæaltiùs, diuiniúsque sapiunt: & aspernatæ ista terrestria, & humilia, ministræ funt Omnipotentis Dei, tanquam magni Regis videlicet aures, & oculi videntes, audientésque omnia. Has Philosophi Genios vocant; Angelos, sacræ litteræ, vocabulo sanè aptissimo: sunt enim internuntiæ, Patris mádata perferentes ad filios, & ad illum vicissim preces & vota filiorum. Quapropter inducuntur ascendere, & descendere: non quòd indicibus opus Deo sit, qui antè scit omnia, etiam antequam fiant: sed quia conducit nobis mortalibus tales habere mediatores & arbitros, quò magis rent omnium effectoris & presidis Dei potentiam & maiestatem reuereamure Exodi 19. hanc enim quidam vehementer reueriti, dixerunt Moysi: Loquert tu nobic, & non loquatur nobis Dem ne fort moriamur. Pulchre autem scala infima sui parte inhærens terræ, figurataërem : exhalationes enim è terra expiratæ, attenuantur in aërem, vt terra quasi radix, cælum verò quasi caput sit aeris. Nec desunt qui dicant, lunam non esse globum puri ætheris,vt cetera lydera, led mixtum exæthere & aëre, & apparentem in ea maculam quam vocant nonnulli faciem, nihil alind esse, nisi admixtum aërem, qui suaptè natura niger vsque in cœlum tendit. Cùm auté dicitur innixus scalæ Deus,nemo intelligat Deum laborare vt eam molem stabiliat: illud potius cogitet his verbis significari, Deum esse robur, firmitatémque rerum omnium, & quibuscunque rebus affiguate flabilitatem perpetuam:tantisper enim dum ab illo sustentantur, inconcussa manent. atque integræ, atque hæc est illa mundi scala quam in præsenti figura intelligimus. Hæc Philo: cuius hæc interpretatio, tota ex Platonis dogmate, & doctrina concinnata dupliciter falsa estrum quà facit animos nostros ab initio ante corpora esse creatos; tum quà censer, cos sæpius corpora humana ingredi, & egredi,nec eos esse tanquam formas proprias corporum, & naturali quodam vinculo eis copulatos: sed tanquam habitatores, in corpus, vt in carcerem intrusos atque inclusos. Vtrumque porrò non solùm dininarum lixerarum doctrinæ, sed etiam rectæ philosophite ac rationi aduersatur.

Origenes su-

Origenes, idem Platonis dogma seçutus, itidem atque Philo sca- 39 per illa feala fam illam in quiete ostensam sacob interpretatur. Cuius rei grauem in primis restem laudare poslum Beatum Hieronymum : cuius in Epistola S. Hieronimus 161. aduersus errores Loannis Hierosolymitanis scripta ad Pammachiu. hæc sunt verba: Docet Origenes per scalam Iacob paulatim rationabiles creaturas ad virimum gradum, id est ad carnem, & sanguinem defcendere, nec fieri polle, ve de centenatio numero, subitò quis ad vnum numerum præcipitetur, nili per lingulos numeros, quali per scalæ gradus, ad virimum víque peruenian oc tot mutare corpora, quot de coelo ad terra mutauerit mansiones. Hæ sum strophæ vostræ, atque præstigiæ, quibus

Digitized by Google

nos

nos Peluliotas, & iumenta, & animales homines dicivis, quia non recipimus ea que spiritus sunt : vos Hierosolymite etiam Angelos deridetis. Pertrahuntur in medium vestra mysteria, & de Gentilium fabulis dogma contextum, Christianis auribus publicatur. Hoc quod vos miramini, olim in Platone contemplimus; contemplimus autem, quia Christi stultitiam seccepimus: Recepimus Christi stultitiam, quia fatuum Dei sapientius

1. ad Cor 1.

2. und absurdi
est hominibus. Si fuit anima antequam Adam in paraduso formaretur, in sequatur ex quolibet statu, & ordine: & vixit, & egit aliquid (neque enim possumus hac opinione. naturam incorporalem, & zternam, in modum glirium immobilem, torpentémque lentire) necesse est ve aliqua causa pracesserie, cur qua priús fine corpore fuit, postea circumdata sit corpore. Si autem animæ est naturale, esse sine corpore, ergo contra naturam est, esse in corpore. Si contra naturam est, esse in corpore jergo resurrectio corporis contra naturam erit. Sed non fier refurrectio contra naturam; ergo iuxta sententiam vestram, quod contra naturam est, resurgens, animam non habebit. Sic Hieronymus ex Origene contra Origenem. Ex eius namque sententia valide concludit, aut nullam fore corporum refurrectionem, aut si resurgent corpora, refurrectura prorfus inanimata, quorum alterum manifeste contratium est diuinæ scripturæ, alterum etiam philosophicæ rationi. Nam quid obsecto à ratione magis remotum esse potest, qu'àm dicere, generationem hominis esse contra naturam, interitum autem eius, id est, feparationem animæ à corpore, secundum naturam esse, & quod his consequens est, mortem ipsam naturaliter esse homini optabilem, & iucundam ei accidere? cui opinioni non ratio tantum, sed omnes quoque sensus aduersantur. Verum alteram Philonis expositionem illius scalæ com-

memoremus. Si scalam illam, inquit Philo, quaramus in homine, reperiemus esse Secunda expo animam: cuius basis est penè corporea, & tanquam terrea, sensus videli- sitto Scala secet : caput verò est quiddam coeloste, mentem dico purissimam. Per hane comdum Phil. sursum deorsúmque feruntur perpetuò diuinæ intelligentiæ. Ascendunt enim, trahentes cam secum ad rerum supernarum contemplationem, amorémque; diuellentésque à rerum mortalium cupiditatibus, & mira, & iucunda ei cœlost<del>ium</del> rerum, quasi spectacula ostendentes. Descendunt item propter caritatum, vt occurrant milero generi noltro, & animam quasi à flumine rapram, fauore suo servent incolumem. Et purgatissimas quidemmentes fotos Deus invisibiliter, atque insensibiliter dignatur in- Lenit. 26. uilere : Sicur legimus diuino dictum oraculo : Inambulabo in vobis, & ero Dem vester. Eas verd, que adhuc lauantur, nondum penitus abstersis sordibus ex corpore comractis, interuilunt Angeli, & exhilarant aspectu honestissimo. Da igitur operam, ô anima, ve sias Dei domus Sacrosancta, ve ex debili fias robusta, potens ex impotente, ex imprudente prudens, sapiens è Aulta. Quid si suammet ipsius vitam meditator in somnis vidit Scalæ similem? Est enim naturaliter inæqualis res meditatio, nunc proficiens in altitudinem; nunc deficiens in contrarium: & tanquam nauis, nunc secundis, nunc aduersis ventis nauigans. Alternis enim diebus, vt

quidam ait, mutatur vita exercentium le in virtutis stadio, moddiviuens & vigilans; modò dormiens, & quasi mortua. At verò qui consummatæ virtutis & sapientiæ compotes sunt, cælestem regionem habitandam sortiti sunt, docti petere semper altiora: mali verò inferorum specus infimos tenent. At meditatores inter extremos medij, susque déque per Scalam feruntur : aut meliore fato subducti, aut reiecti contrario. Donec huius contentionis, & digladiationis præses Deus, parti potiori addicat præmium, in totum profligata deteriore. Et hæc est secunda Philonis interpretatio. In qua vocabulum meditatoris significat hominem, nee improbum, nec tamen optimum: sed eum qui in studio, & exercitatione virtutis cum labore verlatur, pugnans actiter cum pristinis vitiis, & contra insitas atque inueteratas cupiditates.

Tertia scala interpretatio. Philonis.

Tertia eiusdem scalæ interpretatio, prioribus aliquanto probabilior, 41 hisce verbis à Philone traditur. Est & alterius cuiusdam rei similitudo hec scala, non prætereunda silentio. Res humanæ naturalem habent quadam scalæ imaginem, propter cursum inæquabilem atque inconstantem. Vna enim dies (vt ait ille) alios de summo fastigio in imum deijcit, alios ex imo tollit in altum, nihilque in eodem statu apud nos perpetuò manet. sed cuncta varijs, & omnifarijs mutantur vicissitudinibus. Quoties enim vilum est, ex plebeis principes effici, & plebeios ex principibus, pauperes è diuitibus, è pauperibus locupletissimos, honoratos ex vilissimis & contemptissimis, ex clarissimis & nobilissimis, obscuros & despicatissimos? Hæc est via rerum humanarum accliuis pariter decliuisque, & incertis obnoxia casibus, quorum inæquabilitatem, ipsum tempus veritatis amicissimum, non obscuris argumentis ostendit. Somnium porrò denuntiabat innixum vertici scalæ Principem Angelorum Deum.Credendum est enim, sicut in curru aurigam, aut in naui gubernatorem; ita rebus omnibus superstare eum: Qui est, corporibus, animabus, animantibus, mentibus humanis, Angelis, cunctis demum, quæ terra, vel aëre, vel cœlo continentur, naturis tum visibilibus, tum inuisibilibus: totum enim ille mundum à se pendentem regit. Sic Philo. Philonianæ huius interpretationis, vei scalam fe- non est absimile quod legitur apud Ælianum libro secundo de varia hicerit symbolis. storia de Pittaco Mytilenensi, qui scalam fecit Imaginem, & siguram fortunæ. Pittacus apud Mytilenem, ait Ælianus, scalam in templis extruxit, ad vsum quidem nullum idoneam, tantum ve donarij loco esset, latenter ea re multiplicem fortunæ vicissitudinem significans, quæ facit alios quidem felices ascendere, contra autem descendere alios infelices, quinetiam in vnum atque eundem

vtrumque conferens.

Cúmque

Cúmque euigilasset Iacob de somno, ait: Verè Dominus est VERS. 16. in loco isto, & ego nesciebam.

1 c v T Deus vbique est secundum potentiam, & scientiam & essentiam suam, vt ex diuina Scriptura docent Theologi: Ican. 4. ita vbique à nobis spiritu & veritate adorandus & orandus: Exod. 15

lob 1. 2. nec vllus ad id non idoneus, & opportunus locus est. Etenim Es4. 28.

in medio mari Moyses Deum exorauit, Iob in sterquilinio, Ezechias rex Ierem 18. in lectulo, Hieremias in luto, Ionas in ceto, Daniel in lacu Leonum, tres leann. 2. pueri in fornace ignis, latro in cruce, Petrus & Paulus in carcere. Iccirco Dang. B. Paulus: Volo, inquit, viros orare in omni loco, leuantes puras manus: Et Da- Lus. 22. uid in Pialmo, 102. In omni loco dominationis eius, benedic anima mea Do- 2. Timoth, 2. mino. Nihilominus tamen in certis quibusdam locis potius quam in alijs Cur certa que dicitur esse, aut fuisse Deus: non quidem noua scientiæ aut potentiæ suæ præsentia: sed noua quadam declaratione singularis gratiæ & virtutis crata sint. suz. Vnde Moysen, & Iosue Deus iussit deponere calceamenta sua, pro- Exod.3. pter san ditatem terræ, in qua Deus illis mirabiliter apparuerat : vtrique losse 5. enim dictum est à Deo: Solue calceamentum tuum de pedibus tuis : locus enim in quo stas, sanctus est. Hanc etiam ob causam, certa quædam, & ab humanis negocijs separata loca dicari voluit Deus publico sui nominis cultui:ad quæ nimirum fideles conuenirent ad orandum Doum, ad verbum Dei audiendum, ad percipienda facra mysteria, ad diuinæ benignitatis exoptanda, petendaque, & accipienda beneficia. Audi B. Augustinum in epistola i 37. ita scribentem: Vbique quidem Deus est, nec vllo continetur, aut clauditur loco, qui condidit omnia: oportét que eum à veris adoratoribus, spiritu & veritate adorari, vt in occulto exaudiens, in occulto etiam iustificet,& coronet. Verùmtamen ad ista, quæ visibiliter hominibus nota funt, quis potest eius consilium perscrutari quare in quibusdam locis miracula fiant, in alijs non fiant? Multis enim notissima est sanctitas loci, vbi B. Felicis Nolani corpus conditum est, & cetera quæ subdit ibi Augustinus. Duo eius rei perillustria & memorabilia exempla in veteri Testamento reperire est, vnum de columna nubis, & ignis; & de propi- Exed. 12. tiatorio, vbi Deus mirabiliter præsentiam suam declarabat, crebra eden- Et inde passim do miracula, & ad consulta respondendo: alterú de Piscina illa Hieroso- Ioann. 5. lymitana, in cuius aquas ab Angelo commotas & agitatas, qui primus ægrororum descendisser, à quouis morbo curabatur. Similiter igitur Iacob ex admirabili vilo, quod in eo loco libi oblatum fuerat, & ex diuina præfentia ibi'demonstrata intellexit eum locum singulari quadam religione ac sanctitate factum esse venerabilem.

B. Gregorius verbaista Iacob ad mystologiam transferens, docet, eos qui in obedientiæ subiectione, humilibusq; seruitijs, & laudabilibus pietatis, ac misericordiæ ministerijs vtiliter versati & exercitati sunt, si quado incitante autantéque Deo ad statum ascendant contemplationis Dei, & coelestium rerum, tanto cos plerumque dininæ cognitionis lumine

dam loca proprie Deo fa-

S. Augustinus

Egregia B. Greg. fenten-

illustrari, tantoque dininæ suavitatis gustu affici, ve tunc verè Deum nosse, & gustasse, & antea ignoralle eum sibi videantur, & vsurpare queant verba ista Iacob : Verè Deus oft in loco isto, & ego nesciobam. Sed audiamus iplum Gregorium, sua illa spirituali eloquetia egregiè super ista re disputantem. In libro enim secundo sua Expositionis in primum librum Regum enarrans verba illa: Porrò Samuel necdum squebat Dominum, neque renelatus ei fuerat sermo Domini, quæ sunt in 3.tap.eius libri, hunc in modum scribit: Quod de Samuele hie dicitur, id conuenienter in conuersatione fidelium accipitur. Etenim plerique sub aliena institutione bene proficiunt, & nouitatis suæ tempore omnipotenti Deo ministeria sedulò persoluunt, qui tamen puritate contemplationis ad internæ pulchritudinis eius speciem non pertingunt. Verùm si subiectionis suz merito donú diuinæ contemplationis accipiant, experientià interne visionis intelligit, quia sic nondum sciebant, cui ministrabant. Quod bene Iacob ad accipiendam conjugem proficilcens, designauit; qui post laborem itineris, per soporem quieris, Dominum vidit, sed à somno vigilans; ait, Verè Dominus est in loco isto, & ego nesciebam. Neque esse illic Deum antea dubitare poterat, qui esse eum voique sentiebat: sed quia tunc eum perfectius didicit, ignorasse se illum antea perhibuit : quia priùs eum familiariùs no agnouit. Via porrò qua ad coniugem pergitur, intentio deuotæ obedientiæ est, qua forcunditas internæ charitatis obtineri desideratur. Iacob itaque dormit in via, cum fidelis subiectus, & maligni spiritus supplantator per side à co- per laborem obedientiz ad quietem internz visionis admittitur. Qui gnitione eins- profecto tunc Dominum agnouisse fatebitur : quia dum eam, ad quam dem per donn nouiter est assumptus, internæ lucis miratur speciem, quantum antea nescierit, experientia reuelatæ pulchritudinis agnoscit. Fide namque velut fama Deum cognoscimus: amore autem contemplationis is qui fama innotuit, velut ex ostensione præsentiæ nobis reuelatur.

Differetia co gnitionis Dei,

## Pauénsque, Quam terribilis est, inquit, locus este non est hic aliud nisi domus Dei, & porta cœli.

R 1 A in illo loco accidisse Patriarchæ Iacob tradidit Caieta-44 nus : dormienti quidem, visionem Dei, & locutionem : vigilanti verò, tum illius visionis reuelationem atque intelligentiam, tum animi quendam internum pauorem ac terrorem. Reuelationem & intelligentiam illius visionis habuisse Iacob indicant illa eius verba: Verè Dominus est in loco isto, & ego nesciebam, &, Non est hic aliud nisi domus Dei, & porta celi. Pauorem animi eius ac terrorem clare oftendit Scriptura, narrans de eo, Quam terribilis est, inquit, locus iste! Terribilem nominauit la hm, ex terrore quo se inibi perculsum sensir. Sed quid timuit Iacob? Timuit videlicet diuinum Iudicium, quemadmodum cum primum venimus in conspectum & præsentiam maximi cuiuspiam, & sapientissimi Principis, vehementer timemus, ne quid sibi displicens in nobis videat. Sic etiam Iacob timuit, considerando seipsum, cum

Digitized by Google

cum respectu ad præsentiam Dei,& frequentiam Angelorum, metuens ne sua sibi peccata & defectus imputaretur. Appellat autem locum illum, Domum Dei, quòd in illa parte cœlorum videret Deum ad illam terræ partem spectantem:necea appellatione demonstratur locus terræ, nec locus cœli, sed universus ille situs à serra, super quam stabat scala, vsque ad illam cœli partem, in qua apparuerat Deus superscalam. Verè item agnouit esse ibi portam cœli, ex eo quad scala ad portam cœlorum pertingebat, ex qua egrediebantur Angeli descendentes, & quam ingrediebantur ascendentes. Et ad litteram, visio ista fuit figura, & quasi prophetia Templi Dei in eo loco postea ædificandi, Nam vr ex primo libro Paralipomenon capit 2 2.8 ex secundo libro cap. 3 clare habetur, Bethel est mons Moria in quo ædificatum est templum à Salomone, & vbi positus fuit Isaac superaltare immolandus Deo. Hactenus ex Caietano, cuius extrema sententia, falsa est: Bethel enim distantem, diuersumque fuisse locu à monte Moria, suprà ostendimus in prima, disputatione super hoc capite vigesimo octano, nec vsquam in tota scriptura legitur Bethel fuisse montem Moria:nec potest id clare, vrait Caietanus, ex ipsa Scriptura colligit in Africady, has made and budge spirit and

Sed cur Iacob dixit; locum illum esse terribilem, ac non potius visum illud quod habuerat Dei & Angelorum, dixir terribile? Verum Iacob, dicens terribilem esse locum illum, intelligi voluit, causam eius terroris fuis fe id quod viderat iple in eo loco. Ergo terribilem locum interpretamur, locum maxime religiolum, & ingenti cum animi submissione, & reuerentie, ac tremore colendum, propter Dei & Angelorum præsentiam admirabiliter ibi ostensam. Alteram eiusdem rei causam, sed planè allegoricam, affert Rupeveus libro septimo Commentariorum in Genesim cap. Rupersus. xxiij. Notandum, inquit Rupertus, quòd Iacob, non iplum Dominum, fed locum expanelcit, & terribilem elle dicit. Sed quidnam panoris, & terroris per se locus ille poterat habere? An quia Dominum in eo loco viderat în quiete? Nempe, & in alijs locis tam ipsi, quam patri, & auo eius, idemDeus.apparuerar.Ergo non dubium, quin hoc, per spiritum prophetiæ dilarato corde, præuiderit quidnam illo somnio significaretur, & augustiorem alium, sanctiorémque locum, cuiusille erat figura, pertimuerit. Talis autem locus, Ecclesia Dei est; vnde psalmo sexagetimo seprimo, di-Aum est: Deus, qui inhabitare facit unius moris in domo. Ecclesiam igitur Dei futuram, & in ea terribilia Dei opera (quam ob causam dixit Apostolus ad Ephel.cap. 3. per Ecclesiam innotuisse Principatibus, & Potestatibus in cœlestibus multiformem Dei sapientiam ) Iacob vehementer miratus expauit, sicut expauerat prophetiæ nihilominus spiritu Habacuc, quanda dixit: Domine audiui auditum tuum, & timui: consider ani ope ratua, o expani. Quorum videlicet operum summa hæc est., Per humamitatem Christiapertam esse portam cœli, & cœlestia iun ca esse terrenis: quod significauit etiam Iacob dicens: Non est hic alind, nisi domus Deis er porta celi. Sic Rupertus.

Comm. in Gen. Tom.4.

đđ

Non est dissimile quod Sanctus Bernardus dixit in sermone sexto de 46 S. Bernardus. anniuersario die dedicationis Ecclesia: vbi, quod Iacob de illo loco dixit: Vere Dominus est in loco isto, &, Quam terribilis est locus istelnon est hic alind nisi domus Dei, or porta cali. Docet id multo iustius, multoque congruentius in sacra Christianorum templa dici posse. Immò verò quod ibi manifestatum fuit Iacob, propter quod ille tantopere veneratus est illum locum, præfiguravit ea quæ in templis Christianorum peragenda erát. Verba Bernardi funt huiusmodi: Vnus homo erat Iacob, & dormiens vidit ascendentes Angelos, & descendentes. Parum est hoc, etiam Dominum Angelorum adesse testatus est, dicens: Verè Dominus est in loco isto, & ego nesciebam. Miratur enim gratiam, & magnitudinem dignationis expanescit. Quanto terribilior est locus hic noster, quanto enidentius, certiusque Dominus est in hoc loco, vbi nimirum non modò duo aut tres, sed tam multi in iplius congregati nomine perseuerant? Terribilis plane locus est, dignus omni reuerentia, quem fideles viri inhabitant, quem Angeli san-&i frequentant, quem sua quoque præsentia Dominus ipse dignatur. Quomodo enim tantus Patriarcha nescire poterat quòd non esset locus, vbi non esset Deus? Sed forte aliud esse miratus est, vbi ait: Vere Dominus est in loco isto. I bi verè est, & verè Dominus est, vbi in eius nomine Angeli simul, & homines congregantur. Licot enim in omni loco sit, qui nullo

Matth.s. clauditur loco: fignanter tamen dicimus: Rater nofter qui es in cœlis. Quod aliter illic, & proprio quodam modo præsentem se exhibeat: non quide ipse diuersus, sed diuersa distinguens. Est igitur in omniboco, omnia vniuersaliter continens, omniaque disponens: Sed longè tamen aliter, atque aliter. Apud homines malos est præstans, atque dissimulans: apud electos

Math.5. homines est operans, & servans: apud superos est paseens, & cubans: apud inferos, est arguens, & damnans. Facit quidem solem suum oriri super malos: sed vbi malorum interim dissimulatio est, quodammodo veritas non est. Itaque, si dicere licet, apud impios est in dissimulatione; apud Iuistos, in veritate; apud Angelos, in felicitate; apud inferos in feritate sua. Durum sonat vobis, quòd feritatem dixerim? ego verò. & iram vereor, &

Pfa.o. & furorem. Audite Prophetam, Domine ne in furore two arguar me. Verè inquit, Dominus est in loco isto. V bi enim pluit super iustos, & iniusto; Pater est misericordiaru, expectans homines ad pœnitentiam. V bi damnat ob-

Heb.12. stinatos, iudex est, & horrendum est incidere in manus Dei viuentis.

Vbi cubat, sponsus est: & beata anima, quam introduxerit in cubiculum suum.

Verè profectò Dominus in hoc loco est, si tamen seruiamus ei in spiritu, & veritate. Non enim verè Dominus erat apud eos, quibus dicebat:

Quid vocatis me, Domine, Domine, & non facitis que dice? Testantur sacrazione de la constanta de la

custodiret illum: ita secundus Adam versatur in Ecclesia Sanctorum, in congregatione suorum, in horro deliciarum (si quidem deliciæ ipsius sunt genes.)

Pronerb. 8. esse cum filijs hominum) Denique est in loco isto, vt operetur, & custo-Psal. 126. diat. Niss enim Dominus edisticauerit domum, in vanum laborauernt, qui adisi adificant eam, &, Nisi Dominus custodierit ciuitatem, frustra vigilat, qui cu-Rodit ea. Porrò Angelos ascédétes & descendentes, esse in loco isto patriarchalis ipla vilio manifestat. Ascendentes, vt videant faciem Patris: descendentes, vt prouideant nobis. Quid ergo nos? cum quanta reuerentia Matth.18. in loco isto versari debemus, vbi Deus est operans, & seruans ascendéres? atque descédétes? Nimirum pœnitétes, & expectantes esse nos conuenit: ad hoc enim venimus, in hoc positi sumus. Hæc sunt, quæ exiguntur à nobis, præteritorum pænitudo peccatorum, & futurorum expectatio præmiorum. Hactenus ex Bernardo.

Surgens Iacob manè, tulit lapidem, quem supposuerat capiti VERS. 18. suo, & erexit in titulum, fundens oleum desuper.

Ro voce titulum Hebræa vox Mazebba inter alia statuam fignificat, à verbo Iazab, quod est stare : quemadmodum etiam Latini statuam denominarunt à stado. Verum Hebræa il la vox, non statuam modò significat, sed, & titulum, & co-

lumnam,& aliud quodlibet signum,& monumentum alicuius rei. Hoc tamen loco erat simplex lapis, priùs iacens in terra, postmodum à Iacob secundum longitudinem erectus, & ad similitudinem quandam altaris compositus, & ad sacrificandi vsum accommodatus. Nec fuisse vnum tantummodò lapidem necesse est existimare; fortasse enim plures suerus; & lingularis numerus, vt læpè fit, politus est pro plurali. Aut si vnus dun taxat fuit principalis lapis, quo vsus est sacob in dormiendo vice puluini, postea tamen sunt alij adiuncti ad eum, vt similitudo quædam redderetur altaris, & commoditas præberetur administrando cultui diuino. Olea fter, cum pro titulo, vertiffet statuam, in suis notationibus dicit, vocem Hebræam propriè significare elevationem:nam verbum nazà, vnde ea vox descendit, eleuare significar. Neque intelligas, inquit, ex co lapide fecisse Iacob idolum, ac sculptile, sed simplicem lapidem, qui oblongus erat, eleuasse ranquam signum dininæ visionis, quam ibi habuerat, & amplissima promissionis date sibi à Deo. Sie ille.

Sequitur; Fundens oleum desuper. Non intelligas fusum esse oleum super totum lapidem, led luper lolam eius partem lupremam: nam Græcè est, Super summitatem eins, Hebraice autem : Super caput eins. Oleum autem illud aut secum tulerat ex domo paterna Iacob, cibatus, vel vnctio- S. Augustinas nis gratia, aut mane ingressus vrbem, ibi emerat. Bene monet S. Augultinus, non fuille superstitiosum vngere oleo lapidem: quasi ritu idololatrarum adorare voluerit Iacob, & diuino cultu honorare illum lapidé. Sic enim scribit lib. 16. de Ciuitate Dei, cap. 38. Hoc quod Iacob fecit, ad prophetiam pertinet : neque enim more Idololatriæ lapidem perfudit oleo, quasi faciens eum Deum, neque enim adoravit eum lapidem, neque ei lacrificauit, sed quoniam Christi nomen, à chrismate est, id est ab vn-Atone, profecto figuratum est hinc aliquid, quod ad magnum pertinet

Digitized by Google

Vide .antiquă feminarum Christianaru pietatem.

Sacramentum. Sic August. Theodoretus ait, hoc exemplo Iacob oleo vngentis lapidem, commonitas atque commotas sui temporis sideles atque religiosas fœminas, sacrorum locorum ianuas, & cancellos vngere oleo consueuisse. Sic autem ille scribit 83. Quæstione in Genesim: Iacob cùm erexisset lapidem, qué capiti supposuerat, perfudit eum oleo. Quod etiam nunc fieri solet à permultis vxoribus fidelium, qui Domino crediderunt. Nam consueuerunt in templis diuinis oleo vngere adytorú cancellos, & Sanctorum Martyrum thecas, ad demonstrandam animi pietatem; atqui non respuit etiam minimabenignissimus Dominus, gratam habens operis intentionem. Sic ille.

## SEPTIMA DISPVIATIO.

Super eo, quod fecit Iacob erigendo lapidem in Titulum.

Locus Leni-Vide infranumcr.44.

Duatuor si-

gnificationes

rock Titu-

VÆRITVR an rectè fecerit lacob lapidem erigendo in 49 titulum:videtur enim id fuille superstitiosum nam vt tale, damnatum est lege Mosaica, & à Deo vetitum. Sic enim scriptum est Leuit. 26. Ego Dominus Deus vester. Non facie. tisvobis idolum, & sculptile, nec titulos erigetis, nec insigne la-

pidem ponetis in terra vestra, vt adoretis eum: ego enim sum Dominus Deus vester. Sed huc nodum exsoluere haud magni fuerit negocij. Quo tamen planior & probabilior sit huius quastionis explicatio & solutio, pradocendus est lector, vocabulum Tituli quatuor modis vsurpatum in sacris litteris inueniri. Nonnunquam significat, quam Græci vocant imizendin Latine appellamus Inscriptionem, quæ rebus superponitur, vt primò statim aspectu, quid res illa sit, notescat omnibus. Ad hanc significationem pertinet, quod sacri Euangelistæ tradiderunt de titulo crucis Domini, quem Pilatus Hebraicis, Græcis, & Latinis litteris inscriptum superposut Cruci, vt causa mortis Domini omnibus exposita & aperta esset. Nec. raròid nomen fignificat etiam marmoreas columnas, pyramides, & fornices, nominibus & elogijs præstantium virorum inscriptas, ad conseruádam rerum ab illis præclarè gestarum memoriam. Huc spectat quod in libro 2. Regum capite decimo octavo scriptum est his verbis : Absalon erexerat sibi,cum adhuc vineret,titulum,qui est in valle Regis. Dixerat enim,

Reg.c. 18. non haben Jium, & hoc erit monumentum nominis mei. Vocauitque titulum nomine suo. Et appellatur manus Absalony sque ad hanc diem. Hoc ipsum enarrans Iosephus libro septimo Antiquitat, hunc in modum scribit: Absalon erexerat. sibi columnam marmoream cum inscriptione, duobus stadijs ab vrbe Hierusalem dissitam, quem appellari voluit, manum Ab-Iosephus. falonis, dicens: Etiamsi liberos suos perire contingeret, in eo tamen monu

mento nomen suum perpetuò mansurum.

· Tertia eius vocis significatio comprehendit statuam, imaginem, & qua lecunque simulacrum, ob venerationem, cultumque alicuius positu; & lroc modo accipitur Leuit. 26. cum dicitur (sicut proxime ante memoratu

est)

Digitized by GOOGLE

est) Non erigetis vobis titulos. Postremò nomen tituli denotat, siue lignum, fiue lapidem, fiue aliam quamlibet rem, etiam rudem, & fine vlla artis politura, positam, vt alicuius rei præteritæ quoddam signú & monumentum sit:talis fuit titulus, quem hoc loco legimus fecisse Iacob, lapidem enim, quem supposuerat capiti ad dormiendum, postea euigilans, erexit in titulum, id est, in fignum mirificæ illius visionis, & promissionis Dei, qua in eo loco habuerat: Hæc enim funt verba Iacob: Erit mihi Dominus in Deum, & lapis iste in titulum. Ex quo liquet titulum illum non fuisse statuam, aut pyramidem, aut columnam, aut quippiam aliud affabrè & artificiosè factum, sed naturalem, nudúmque lapidem, pritis humi iacentem, postea erectum in sublime, ad perpetuam recordationem, & commemo-

rationem eorum quæ in eo loco Patriarchæ Iacob contigerunt.

Obiectionem porrò productam ex Leuitico, vbi erectio titulorum, & politio lapidum grauislimis Dei verbis prohibetur, dupliciter possumus diluere. Etenim factum illud Iacob, aliquot seculis antecessit promulgationem legis Mosaicæ:nulla verò lex in præteritum quicquam valet, sed vim tantam habet in futurum. Verùm illud est dictu probabilius, legem istamt, si verba eius considerate perpendantur, non esse illi facto Iacob contrariam. Ibi enim prohibetur erectio infignis lapidis; vocat autem insignem lapidem, egregiè dolarum, & pulchrè effigiatum, & ad representandam alicums similitudinem, polita arte siguratum: talis enim non erat lapis, quem crexit Iacob, sed planè informis, & rudis, & omnino inartificiatus, Illud præterea in eo loco Leuitici adiunctum est: Vi adoretis eum. Vade liquet eam tantum prohiberi erectionem tituli, & lapidis, quæ fit adorandi eius causa: Sicut Idololatra, istiusmodi rebus quasi diuini numinis quippiam habentibus, honorem, & adorationem, & qualis Deo conuenit, cultum adhibebant. Iacob autem erexit lapidem in titulum, no vt eum adoraret, sed vt quasi monumentum statueret eorum quæ sibi eo loco diuinitus manifestata & promissa fuerant. Nam rudes lapides constituere ranquam signum corum quæ gesta sunt, vsitatum suit in populo Dei quin etiam nonnunquam à Deo imperatum. Vnum ad præsens huins rei ex 4.cap.lib. Iosue proferam exemplum. Narratur ibi iussu Dei, duodecim prægrades & perduros lapides de medio Iordanis alueo sublatos, ad perpetuam miraculi in transmissione Iordanis facti memoriam, apud posteros custodiendam, positos esse in Galgalis, vbi primùm Iosue traiecto Iordane castra metatus est. Transponam inde hunc in locum, diuinæ Scripturæ verba quæ ad eius rei commemorationem spectant: Duodecim lapides (ait Scriptura) quos de Iordanis alueo sumpserant, posuit Iosue in Galgalis, & dixit ad filios Israel : Quando interrogauerint fily vestri cras patres suos; Quid sibi volunt lapides isti? docebitu eos atque dicetus: Per Exed. 14. arentem alucum transmist Ifrael Iordanem istum, siccante Domino aquas eiue in conspectu nostro, donec transiret is : sicut fecerat priùs in mari rubro, quod sic-

cauit donec transiremus: vt discant omnes terrarum populi fortissimam Domini manum, & vt vos timeatis Dominum Deum vestrum omni tempore.

#### OCTAVA DISPVTATIO.

An recte fecerit Iacob, oleo lapidem ungendo; & cur id fecerit.

morans, ita scribit: Neque istius religiosam moram viatori obiecerit, aut

🥰 l d e t v r factum illud Iacob olere Paganorum supersti-🖔 rionem. Eorum namq; magna putabatur religio, & pietas, 5 I apides, ligna, specus, & arbores, vngere, ornare, coronare. Apuleius initio primi libri Floridorum, multigenas istiusmodi superstitiones, vt pios & religiosos ritus cursim me-

ara floribus redimita, aut spelunca floribus inumbrata, aut Quercus cornibus onerata, aut fagus pellibus coronata, vel colliculus sepimine consecratus, vel truncus dolamine effigiatus, vel cespes libamine humigatus, vel lapis vnguine delibutus. Sic ille. Arnobius item de se ipso, cùm adhuc Paganismi teneretur erroribus implicatus, hæc in primo libro aduersus Gétes scribit: Si quando conspexeram lubricatum lapidem, & ex oliuz vnguine irrigatum, tamquam inesset vis præsens, adulabar, affabar, & beneficia poscebam, nihil sentiente de trunco. Nec solum stulta illa, & cocca Gentilitas pulchrè esfigiatos lapides, atq; in hominum, vel animaliú similitudinem politè figuratos vngebat & colebat:verùm etiam impolitos & planè rudes, & quales ipsa procreat natura, eos præsertim qui erant in a-Sienlas Flace, gris, & quorum ad terminandos agros vius erat, ve indicane verba illa Siculi Flacci de conditionibus agroru, cum terminos, inquit, disponetent, ipsos quidem lapides in solidam terrá collocabant; proxime ea loca, quibus, fossis factis, defixuri cos crant, & vnguento, & velaminibus, & coronis eos ornabant. Ex quo palam est, quousque vanissima illorum hominu progressa sit superstitio; vt qui quodlibet in via oblatum, sacratum aliquo

se superstitio-∫am.

modo venerarentur, siue ara, siue lapis, siue stipes esset. Sed redeo ad vnctionem lapidis factam à Iacob. Hæc sanè, tantum ab- 52 est vt ab Idololatris suerit accepta, vt potius existimari possit, superstitiopidus factam à sas Paganorum vnctiones, aliosque non paucos ritus, ex hoc facto Iacob, laceb, no finif- fimilibúlque alijs prilcorum Patrum, in fincera, atque adeo impia quadá æmulatione, esse deriuatos. Enimuerò, à Iustino Philosopho & Martyre, Clemente Alexandrino, Origene, Eusebio, & compluribus alijs obseruatum,& proditum est,falsam,vanámq;Idololatrarum superstitioné,mukis in rebus, veræ, ac piæ religionis fuisse æmulam. Vesanus enim diuinitatis affectator Diabolus, quæ à sanctissemis viris in colendo & honorando vero Deo, magna pietate, magnaq; cum laude acta cernebat, ea sibi quoque exhiberi voluit ab ijs, quos impijs erroribus à se deceptos (sui cultores fecerat.Inscitum porrò est (ne dicam stolidum, quia similes Idololatrarum vnctiones, improbe atque impie, & execrabiles funt) ex eo velle argumétari, qua vnctione vius est-Iacob, eam quoque mala & damnanda fuisse, Nempe in similibus factis, nimium quantu interest, quo fine, cuius auctoritate, ac præscripto, qua item ratione, modóq; fiant, Quod fecit Iacob, id afflatu

afflaty & instinctu Dei, aut etiam fortasse Maiorum suorum exemplo, documentoque fecit. Nec ille vncto à se lapidi diuinum cultum, honorémq; adhibuit:nec lapidi vota fecit, sed Deo:nec in eo lapide numinis quidpia diuini esse putavit, sed monumentú esse voluit eorú, quæ sibi eo loco cótigerát,& in posterú dicauit eú lapidé cultui diuino, inibi post felicem ex Mesopotamia reditum à se peragendo, videlicet hoc secisse eum legimus 53 infrà.Genel. 25.

Triú porrò memorabiliú rerú, quæ postea tú in Synagoga tum etiá in Christi Ecclesia religiosè admodum vsurpatæ ac celebratæ sunt, primus Iacob in hoc loco simul exempludedit, simul & documentum. Ac prima quidem res fuit, vngendo lapides & altaria consecrare ea diuino cultui: altera fuit, nuncupare vota Deo: tertia fuit decimas bonorum suorum,& has quidé votiuas offerre Deo. Audiat lector observanté imprimis, & di-Rabanan. ligentem, rituum & czremoniarum, & consuetudinum Ecclesiasticarum Scriptorem Rabanum. Is libr. 1. de institut. Cleric. cap. 45. Altare, inquit. post aspersionem aquæ, chrismate vngitur ad imitationem Patriarchæ Iacob, qui post visionem illam terribilem erexit lapidem in titulum, fundés S. Cyprianus. oleum desuper, vocansq; eum locnm, Domum Dei. Et S. Cyprianus scribens de vnctione Chrismatis; Oleo, inquit, antiquitus Sacerdotes sacrabantur, & Reges: & ipsi altariu lapides delibuti, spiritale intelligi volebat sacris mysteriis inesse pinguedine. In Ecclesia quidem duplicis olci sacri sacrumin Ecvsus est:quorum alterum est principale, maximéque sacrum, ex oleo & cless. ballamo confectum, quo vngi folent, qui Baptilmi, & confirmationis, & sacrorum ordinum sacramenta suscipiunt. Alterum est, simplex oleum, ab Episcopo tamen consecratú, cuius, ad Catechumenos, ante Baptismú; 54 & ad Energumenos, necnon etia m ad infirmos vngendos est víús.

Sed cur tam frequens, & varius in sacris rebus est olei vsus, fuirq; olim in veteri Testamento? Respondeo, ob multas, & perinsignes olei proprietates & virtutes factum est, vt ipsum vsitaretur in Ecclesia, tamqua eximium quoddam symbolum cælestium, & spiritalium virtutum, atque gratiarum. Sed quæ sunt istæ proprietates, & virtutes olei? Cursim eas percensebo. Prima est illuminandi, qua videlicet pabulum, & alimenrum lucis, est oleum. Secuda est condiendi cibos, & ad sanitatem vtiliter, & iucunde ad gustatum. Tertia, supernatandi aliis liquoribus. Quarta, Locus Luc. c. 8 fouendi vulnera, dolorésque mitigandi: apud Lucam enim cap. 10.ei, qué latrones gravissimis plagis impositis semiuiuum relinquerant, Samaritanus ille obligauit vulnera, oleum infundens, & vinum. Quinta, exhilarădi faciem, lassaque, & languida membra recreandi, ac reficiendi. Inde illud est in psalmo 103. Vr exhilaret faciem in oleo. Sexta, leuandi labores. minuendique molestias: quò spectat illud Isaiæ. 10. Computrescet ingum à facie olei. Septima, vegetandi, roborandique corpus, & habile reddendi ad luctandi certamen, vt in athletis fieri folebat. Octaua, molliendi, & impinguandi, vnde Dauid psalmo 22. Impinguasti in oleo caput meum. Ex quo, propter mollitiem & pinguedinem, solet oleum denotate misericordiam.

An

## NONA DISPUTATIO.

An Bethel, & Luza fuerint due Vrbes loco situque discluse; An verò vna & eadem fuerit vrbs.

Super illis verbis,

Appellauit nomen vrbis Bethel, quæ priùs Luza vocabatur.

Vers. 19.

PERTE Moses hisce verbis ostendit, eandam vrbem 55 fuisse Bethel, & Luzam, sed diuersis nominibus in diuersis temporibus appellatam: liquet id etiam ex illis verbis capitis decimi octaui libri Iosue: Pertranssens iuxta Luzam ad meridiem, ipsa est Bethel, & libro Iudicum capite primo:

Domus quoque Ioseph, inquit Scriptura, ascendit in Bethel, fuitque Dominus cum eis: Nam cum obsiderent urbem, qua prius Luza vocabatur, &c. Ex aduerso autem suisse dinersas vrbes, & interstitio loci dinisas perspicue traditur in libro Iosue, capite decimo sexto, illis verbis: Cecidit sors filiorum Ioseph ab Iordane contra Hierico, & aguas eius ab Oriente: Solitudo, qua ascedit de Hierico ad montem Bethel, & egreditur de Bethel Luzam. Si ex loco Bethel egressio fiebat in locum, & vrbem Luzam, ergo Bethel & Luza diuería erant loca, distincta que vrbes. Lyranus, Lyranique adstipulator Thostatus super caput 16. Iosue; aiunt, fuisse antiquitus duas vrbes Bethel, & Luzam: sed quia erant parux admodum, & propinqux, postea ex duabus vna est facta, sed adeo erant principales vnius vrbis partes, vt retinerent priora nomina, quibus vocabantur, priusquam in vnam vrbem essent conjuncta. Itaque, si quis ex vna parte transiret ad alteram, dicebatur transire de Bethel Luzam, vel contra. Quod Lyranus declarat exemplo ciuitatis Parisiorum, quæ solet propriè vocari ea tantùm, quæ est intra pontes fluminis Sequanæ; quæ autem extra pontes sunt, extra ciuitatem esse dicuntur; vt qui inde abeant aliò, ciuitate egredi,ac decedere dicantur; qui autem illuc veniunt aliunde, ire ad ciuitatem. Idem profectò manifestissimum est in nostra vrbe Roma, cuius quæ cis Tiberim est pars, propriè appellatur Roma; Trans-Tiberina verò minimè, & qui hinc, transito Tiberi, eunt, Romam ire dicuntur. Similiter accidit Bethel, & Luzæ: & iccirco nonnunquam appellantur vt diuería loca, sicut Iosue 16. interdum verò tanquam vnus locus, sicut Iosue 18. & Genes. 28. Hee Lyranus, & Thostatus. Verùm ista eorum opinio mihi suspecta est falsitatis. Etenim sumunt isti quasi certum, Bethel & Luzam fuisse antiquitus diucrias vrbes, & postea vnam in vrbem coaluisse: at cum neque id vsquam diuina Scriptura tradat, aut etiam significet, neque ipsi, vel ratione aliqua, vel auctoritate cuiusquam probent, satis apparet, proprium fuisse Lyrani commentum.

Lyranss,& Thoftatss.

Duo

Duo Hebræorum, in primis nobiles, Rabbini, Isaias, & Chimhi, arbi- R.R. Isaias & trantur fuisse duas vrbes nominatas Bethel; vnam quidem in tribu cint dans vr-Ephraim, de qua fit mentio initio Capitis decimi sexti Iosue, ijs verbis, que bes Besbel. paulò ante commemorata sunt:alteram verò fuisse in tribu Beniamin, yt pater ex cap. 18. Iolue; & hanc fuisse eam, quæ priùs dicta est Luza, postea verò nomen Bethelis à Iacob accepit. Videtur etiam S. Hieronymus in S. Hieronym. hac fuisse sententia: quippe cum in libro de locis Hebraicis ( quanquam eius libri non tam ille fuit auctor, quam interpres, & corrector simul etiam amplificator) scriptum reliquerit, vrbem Bethel, que priùs Luza vocabatur, cecidisse in sortem filiorum Beniamin. Atenim id plane falsum est, scripturzque contrarium; quæ Luzam, postea dictam Bethel, ponit extra terminos sortis Beniamin. Siquidem in capite 18. Iosue manifeste ponitur extra sortem Beniamin, proxima tamen termino eius sortis versus meridiem, cum dicitur: Pertransiens iuxta Luzam ad meridiem, if sa est Bethel. Et apud Oseam capite quinto, idipsum significatur metaphorice: dicitur enim Bethel esse post tergum Beniamin. Osex verba sunt hæc: Vlulate in Bethauen:post tergum tuum Beniamin. Cur Bethel Propheta vocauerit Bethauen, paulò infra causam indicabimus. Dixit autem Bethel, siue Bethauen esse post tergum Beniamin, quia est iuxta terminum sortis Beniamin meridionalem: vbi enim tribus finitur Beniamin(ait Hieronymus, Hieronymus. illum Ofeæ locum exponens)non procul inde,in tribu Ephraim vrbs Bethel condita est. Ex quo intelligitur, B. Hieronymum, qui priùs dixerat in mutamt priolibro de locis Hebraicis, Bethel cecidisse in sortem Beniamin, id postea rem sentential correxisse in Commentariis suis in Oseam, quos haud paruo tempore post sua de sribu librum de locis Hebraicis, ab eo conscriptos esse, non obscure significat " qua erat iplemer in extremo libro de Scriptoribus Ecclesiasticis.

Andreas Masius, in caput xvj. Iosue, super versu eius capitis secundo, drea Masig de censet vnicam fuisse Bethel : eamque modò diuersam à Luza, modò ean- Bethel excudem dici. Nam cum reuera locus ille, in quo diuina illa visio scalæ, & per tum. eam ascendentium, & descendentium Angelorum contigit Patriarchæ Iacob, paululum abesset primum ab oppido Luza, posteris temporibus, adeo est celebrarus quadam religionis opinione, vr Luzæ vrbis propinque nomen diluerit, atque obscurauerit. Itaque cum Bethelis nomen minimè adhuc peruagatum esset, dixit lacob iam vicinus morti, id est, annis circiter septuaginta, postquam visionem illam habuerat, dixit, inquam, Deum sibi apparuisse in Luza: Deus Omnipotens (inquit Iacob Genes. 48) apparuit mihi in Luza, qua est in terra Chanaam, Benedix itque mihi, & dixit, &c. Quinquam Genel. 35. legamus, Deum nominasse Bethel, tacito nomine antiquo Luzæ. Sic enim ibi scribit Moyses; Interea locutus est Deus ad Iacob : Surge , & ascende Bethel , & habita ibi , fácque altare Deo , qui apparuit tibi, quando fugichas Esau fratrem tuum Quod autem dixit Iacob, sibi vilum illud obtigisse in Luza, non sic est accipiendum, quasi contigerit intra iplum vrbem, cum ex narratione Molis, quæ est in capite 28. libri Genesis certissimum sit, non in oppido, sed in agro, dormienti lacob Deum apparuisse, sed quia ager ille erat proprius Luzz vrbique ipsi

Comm.in Gen. Tom. 4.

>rbs Beshel. Opinio Anproximus, quod ibi factum est, in vrbe accidisse dicitur. Præter hanc verò Luzam, fuisse alteram eiusdem nominis ciuitatem apud Hethæos, manifestum est ex primo capite libri Iudicum. Scriptum enim illic est, eum hominem, qui filijs Israël prodidit vrbem Luzam, abijsse postea in terram Hethin, & ædificasse ibi ciuitatem: quam eodem nomine appellauit Luzam. Apparet igitur ex ijs quæ dicta funt, Massum negare duas fuisse vrbes Bethel; quod tamen videtur, neminem qui legerit attentè, consideratéque caput decimum octauum libri Iosue, posse inficiari. Primò enim Bethel, quæ priùs dicta est Luza, nominatur ibi tanquam extra terminos sortis Beniamin posita: deinde verò paulò infra, cum describitur catalogus vrbium sortis Beniamin, inter eas vrbes numeratur Bethel.

Opinio quorundă, Bethel primo fuisse ın tribu Ephraim,postea forti Bensatam e∬e.

Legi apud quoldam, Bethel fuisse primum sortis Ephraim; verum po. 58 stea, cum esset vicinissima Beniamitis, sorti corú esse attributam: quemadmodum contingit vrbi Hierusalem, qui primo fuit sortis Beniamin, postea transijt ad ditioné, & possessionem Iudæ. De causa porrò & modo transmin attribu- lationis Bethel ex forte Ephraim ad Beniamin, nullum apud istos verbum reperire est; vt id propiùs figmento, quam vero existimari possit. Verùm enimuerò, siue vna, siue duplex fuerit Bethel, nihil prorsus id referrad enodandam initio positam difficultatem. Conuenit enim inter omnes, Bethel, quæ fuit in sorte Ephraim, fuisse eam, quæ memoratur Genes, 28. & quæ priùs Luza vocabatur,& deinde nomen Bethelis induit. Quomodo igitur, si ista Bethel erat eadem vrbs atque Luza, in libro Iosue initio capitis 16. ponantur Luza & Bethel, tanquam diuersa & dissita loca deinceps inquirendum est.

Auctoris sensentia.

Equidem nihil in præsens habeo dicere super ista quæstione, quod mihi planè expleatanimum, aut quod docto lectori omnino satisfacturum esse considam. Verum ne nihil dicam, quod nunc succurrit, huiuscemodi est. Vocabulo Bethelis duas res in Scriptura denotari arbitror:primò quidem eum locum, in quo Iacob memorandum illud vifum habuit : nimirum ei loco maxime Bethelis nomen attribuendum esse, conuincunt verba, quæ de eo loco dixit Iacob: : Verè Dominus est in loco isto,&,@uàm terribilis est locus iste! non est hic aliud, nisi domus Dei, & porta cœli. Et sic accipitur nomen Bethelis infra in Exordio capitis 35. Talis autem locus, non erat intra vrbem Luzam, sed extra, non procultamen. Denotatur etiam non rarò vocabulo Bethelis, vrbs vicina, quæ prius vocabatur Luza:& ex visione Iacob, quæ prope eam vrbem contigerat, nomen ipsa Bethelis acceperat : dicitur enim Genes. 18. Appellauitque nomen vrbis, Beibel: que prius Luza vocabatur. Quo fit, vt sæpenumero in Scriptura cum nominatur Luza, continuò adiungatur, Ipsa est Bethel, vel cognomento Bethel, vt videre est Genel. 28. & 35 losue 18. & Iudic. 1. His expositis atq; constitutis, haud magni fuerit negotij positam supra quæstionem expedire. Etenim nonnunquam nomen Bethel sumitur propriè, pro eo tantum loco, vbi venerabile illud visum habuit Iacob: Et erat is locus ab vrbe Luza diuersus & distans, non longe tamen. Atq; ita vsurpatum est nomen Bethel Iosue 16, vbi sic est: Solitudo qua ascendit de Iericho ad montem Bethel,

Locus Iofue слр.16.

· & egre



& egredictur de Luza. Si egressus erat ex Bethel in Luzam; ergo Bethel & Luza inibi nominantur vt loca diuersa, & inter se distincta. Sedenim plerumq; ponitur Bethel pro ipfa vrbe Luza: cui scilicet locus ille Iacob propriè appellatus Bethel nomen suum commodauit, tum ob vicinitatem, tum ob illius visionis Iacob admirabilitatem. Non enim infolens est, magnas & celebres ciuitates nomen capere ex vicinis locis, re quapiam maxima infignitis, atque nobilitatis.

Vrbs porrò Bethel, dicta est posterioribus temporibus Bethauen: Sic Cur Bethel enim appellatur ab Osea cap, quarto, illis verbis: Notite ingredi in Gal-dicta sit Begala: & ne ascenderitis in Bethauen, & cap quinto. Ululate in Bethauen, tham. post tergum tuum Beniamin, & capite decimo. Vaccas Bethauen coluerunt habitatores Samaria. In tribus istis locis, Bethauen esse positum pro Bethel, oratio ipía, & sententia Prophethe demonstrat, & docet Hieronymus enarrans ea Prophetæloca. Nomen autem Bethauen, compositum est ex Beth quod significat domum, & Auen, quod Theodotion vertit iniquitatem: Symmachus autem, & Aquila transtulerunt inutile, siue nihilum, id est, Idolum: Sic enim vocari solet in Scriptura. Nam & Paulus I. ad Cor. 8. Scimus, inquit, quod Idolum nihil est in mundo. Septuaginta interpretes pro Bethauen, id est, Domo iniquitatis, vel nihili, verterunt domum On, quod quantum ad sententiam, in idem recidit:namque On, significat iniquitatem, & dolorem, quem iniquitas parere solet. Sed quando, & quam ob causam Bethel appellata fuit Bethauen? Id habuit origiginem ex eo quod fertur in lib. 3. Regum cap. 12. fecisse Ieroboam, primum Regem Israel post discessionem decem tribuum à tribu Iuda. Fecit enim duos Vitulos aureos, posuítque vnum in Bethel, & alterum in Dan: & dixit populo, Nolite vitra ascendere in Hierusalem: Ecce dy tui Israel, qui te eduxerunt de terra Ægypti: & factum est verbum hoc in peccatum: i bat enim populus ad adorandum Vitulum, constituit que diem solemnem in mense octavo, quintadecima die mensis, in similitudinem solemnitatis qua celebratur in Iuda. Et ascendit adorare quod fecerat in Bethel, ut immolaret vitulis, quos fabricatus fuerat. Quoniam igitur in Bethel execrabilis idololatria celebrabatur à populo; iccirco Prophetæ partim ad irrisionem, partim ad execrationem, Bethel vocauerunt Bethauen significantes, indignum esse eum locum deinceps vocari Bethel, id est Domum Dei; sed appellari oporteré Bethaue, id est Domum iniquitatis, aut nihili, propter Idolum ibi positum. Vide S.Hieronymum in libro de locis Hebraicis, & super Oseam cap.4.5.& 10. vbi Oseas Bethel vocat Bethauen, vt suprà ostendimus. Ceterum ne quispiam fortè putet, nomen Bethauen soli Bethel, ob quam dixi causam, esse positú sciendum est; fuisse id proprium nomé certi cuiusdam loci distincti à Bethel, non longé tamen ab ea distantis, & prope quingentos annos fuisse antiquius regno Ieroboa, & Idololatria dece tribuu in Bethel.

Fuisse Bethauen distinctum locum à Bethel, annis ferme quingentis Bethauen ante regnum Ieroboam, liquidò cernitur ex verbis illis, quæ sunt in libro fuife locum Iolue cap. 7. Cum i, mitteret Ioste de Hiericho viros contra Hai, qua est iuxta propè distan-Bethaue, vel ad Orientale plaga apud Bethel. Istud aute factu est haud multo tem à Bethel.

S. Hieronym.

post quadrasimum annum egressionis Hebræorum ex Ægypto, & paulo post euersionem vrbis Hierico: ex quo tempore vsque ad regnum Ieroboam, non minus quadringentis octoginta annis essurit temporis. Verum circa Bethauen, vt erat locus distinctus à Bethel due res sunt incertæ. Obscurum enim est, an fuerit tantum solitudo, & desertum; an verò etiam fuerit vrbs aliqua, isto nomine appellata, quæ nomen adiacenti solitudini dederit, vel contrà nomen ipsa ab ea solitudine acceperit. Sanè in libro Iosue cap. 18. vocatur solitudo Bethauen; alibi tantum præcisè vocatur Bethauen, vt Iosue 7. & in primo Regum 13. 14. nec vspiam nominatur vrbs Bethauen. Cur item locus iste dictus fuerit Bethauen, quod sonat Domű iniquitatis; An eo, quòd in ea solitudine latrocinia, vel cedes hominum sieri solerét, aut cultus alicuius Idoli celebrari, mihi quide non liquet.

## DECIMA DISPVTATIO.

Supervoto quod fecit Iacob, Et narratur à Mose illis verbis:

Vouit etiam votum dicens, Si fuerit Dominus mecum, & cuftodierit me in via per quam ego ambulo, & dederit mihi
panem ad vescendum, & vestimentum ad induendum: reuersus fuero prosperè ad domum patris mei: erit mihi
Dominus in Deum, & lapis iste quem erexi in titulum, vocabitur Domus Dei: cunctor umque, quæ dederis mihi, decimas offeram tibi.

Prima dubitatio.



X istis verbis quatuor exoriuntur dubitationes. Prima du-61 bitatio hæc est: Iacob vouet habiturum se Dominum pro Deo, si is dederit sibi victum & vestitum, & prosperum in patriam reditum; Ergo si hæc non daret Deus, non erat eum habiturus pro Deo. Talis porrò mens, consilium, sen-

sus, propositum animi, & deliberatio, erant planè impia. Deus namque omnino colendus est, siue det; siue non det bona temporalia. Ob hanc enim causam impense laudatur responsum illud datum Regi Nabuchodonosor à tribus illis socijs Danielis. Sic enim legimus Daniel. 3. dixisse eos: Ecce Deus noster, quem colimus, potest, eripere nos de camino ignis ardentis; & de manibus tuis, ô Rex, liberare. Quod si noluerit, notum sit tibi Rex, quia Deos tuos non colimus, & statuam, quam erexisti non adoramus. Cuius responsi sanctitatem, simulque prudentiam animaduertens Theodoretus, Quasi, ait, istis verbis significare vellent, nos pro mercede aliqua Deo nostro non seruimus, sed eius amore, rebus omnibus cultum ipsius præserimus, quare ne ab his quidem malis temerè liberari petimus: sed ipsi omnem nostri gubernationem & prouidentiam committimus. Et

Theodoretus.

quoniam eius, quod futurum est, ignari sumus, gubernatori nostro, quocumque ei libuerit, nauem dirigendam committimus: pro certo enim habemus, posse illum nos è tuis manibus eripere. Vtrum verò id facere ve-/lit, ignoramus. Sed cum sapiens sit, ei rerum nostrarum moderationem committimus, quamlibet iudicij eius sententiam, vt meliorem, nobisque vtiliorem libenter accepturi. Sic Theodoretus. Sedenim huic dubitationi nihil relinquetur loci, si germana voti Iacob sententia probè intelligatur. Non vouit Iacob, si Deus suppeditaret sibi victum & vestitum, eum se pro vero Deo habiturum; eiusmodi namque votum non impium modò fuisset, sed planè stolidum, vecordizque & amentiz plenum. Vouit igitur, si Deus lagiretur quæ postulabat, se speciali quodam cultu veneraturum Deum. Non itaque vouit generalem cultum Dei, quem ei exhibere naturali lege adstrictus erat, sed certum quendam & singularem cultum duabus in rebus positum, quas mox iple subdidit; nimirum quòd eum socum, in quo diuinam visionem habuerat, dicaret & sacraret diuino cultui, quem ipse inibi, post reditum ex Mesopotamia, agitare & celebrare vellet; perinde quasi locus ille esset Domus Dei, id est templum diuino cultui consecratum. Et hoc significauit Iacob:nam cum diceret: Erit mihi Dominus in Deum, id ipsum exponens subdit: Et lapis iste: quem erexi in titulum, vocahitur domus Dei. Altera pars specialis illius cultus, quem vouerat Iacob, fuit promissio decimarum de omnibus quæ possideret, nam præterea subiunxit; Cunctorumque, que dederis mibi: decimas offeram tibi.

Secunda dubitatio, huiusmodi est. Videtur imprudens fuisse illud vo-bitatio. tum Iacob. Vouentur enim ea, quæ liberum est nobis facere & non facere: talia enim sunt que in promissiones cadunt, & vota. At colere Deum, obligatus erat Iacob tum lege naturali, secundum quam Deus vt omnium creator, & Dominus, & infinite perfectus, ab omnibus est colendus, & super omnia amandus: tum etiam lege, ac pacto Circumcifionis; in cuius susceptione, diuini cultus professio & obligatio continebatur, vt suprà Genes. 17. fusè declaratum est. Verùm solutio antecedentis dubitationis, etiam bellè quadrat ad explicationem huius. Non enim Iacob vouit in genere, velle se Deum colere; sed in speciali, velle colere eum hoc, vel illo ritu, & ceremonia, ad quod faciendum nulla erat lege obligatus. Responderi præterea illud potest nihil prohibere ad observantiam eiusdem rei pluribus vinculis quempiam obligari, vr ad colendum Deum, lege naturali, & lege circumcifionis, & nouo aliquo voto. Sic Dauid ad observantiam mandatorum Dei, præter obligationem, quam habebat ex lege Mosis, obligauit etiam se iureiurado, sicut ipse testatur Psalmo 118. Iurani, & statui custodire indicia institua tua. Vtramque hanc solucionem breuissimis verbis comprehensam à nobis significantius, & expressiùs tradit Caietanus, ita scribens super hunc locum Genesis: Quæ- Caietanus. stio hic mouetur de materia huius voti Iacob, quæ videtur incongrua, si quidem materia voti debet esse bonum supererogationis, ad quod scilicet vouens alias non teneretur. Iacob autem vouit se habiturum Deum pro Deo, ad quod ille tenebatur fine suo voto. Verum soluitur quæstio dupli-

Secunda du-

3

Confuetiulo facra Scripiura. citer:primò, habere Deum pro Deo, non debet intelligi vt verba sonantsolitaria, sed vt mox ipse declarauit. Sæpè enim Scriptura ita loquitur, vt
quæ explicanda sint singillatim, priùs proponat in vno tanquam confusè,
& mox illud per partes explicet. Sic in præsentia illud: Erit mihi pro Deo,
statim exponitur per duas res subiunctas: quarum altera est, quòd lapis
ille erat futurus ei Domus Dei, instar scilicet templi, in quo divinum cultum celebrare volebat: altera verò est, quòd decimas omnium suorum
bonorum offerret Deo. Est potrò manifestum vtrumque horum suisse supererogationis bonum. Ceterum etiam servato verborum rigore potest
quæstio ad hunc modum solui: Non esse inconueniens, materiam voti esse bonum, ad quod quispiam alio nomine tenebatur; vt ex duplici vinculo
ad idem teneatur; vinculo scilicet præcepti divini, sive naturalis iuris, &
item vinculo proprij voti. Sic Caietanus.

Tertio dubi-

Tertia dubitatio est. Cum paulò ante Deus promissiste Iacob, nulla re 63 destuturum se illi, dicens: Ero custos tuus quocumque perrexeris, & reducam te in terram hanc: Quomodo postea Iacob, quasi dubius, & incertus de diuinæ promissionis euentu, atque estectu vouit dicens: Si suerit Dominus mecum, & custodierit me in via, per quam ambulo: reuersusque suero prosperè in domum patris mei, & c. Respondeo vereri potuisse Iacob, vt illa Dei promissio este conditionalis, nimirum sibi data sub ea conditione, si permaneret ad extremum in ipsius Dei cultu & obsequio, & se ab omnibus vitiis abstineret: de quo cum certus ipse non esset, votum illud fecit.

Quarta dubitatio, cuin decimæ offerri solerent sacerdotibus, etiam an-

Дилг**еа** dubitatio.

Cuinam daret Iacob declmas. Genes.14.

te legem Moss; Abraham enim decimas dedit potifici Melchisedec: quæritur, cuinam eo tempore Iacob decimas suorum bonorum dederit. Nam quod nonnulli dixerunt, dedisse eas Melchisedec, sicut dederat ei auus eius Abraham; id profectò (vtalia omittam) obseruata ratione temporum, non est verisimile: tunc enim vixisse Melchisedec ægrè admodum crediderim. Si quidem Iacob implere cœpit votum hoc, post reditú suum ex Mesopotamia: crat autem eo tempore annorum propè centum. Atqui sí ab co tempore quo Abraham dedit decimas Melchisedec, víque ad centefimum annum lacob, intermedios annos computes, non pauciores centum octoginta reperies. Et Melchisedec quidé, tunc erat iam grandæuus, vtpotè celeberrimus in tota ea regione pontifex Dei altissimi. Non est autem credibile, Melchisedec ad ducentos annos regum & pontificatum administrasse. Illa est igitur verior istius dubitationis solutio, Iacob votiuas decimas persoluisse non sacerdotibus, sed ipsi Deo, hoc est, impendisse, arque insumpsisse eas in vsum & exercitium dinini cultus ab ipsomet celebrandi, præsertim autem in sacrificiis, quorum quædam omnino confumebantur, & comburebantur, vt holocausta, aliorum verò pars comburebatur, pars ab offerentibus comedebatur. Rectè igitur Caietanus hanc dubitationem diluens dixit: Si quæras, inquit, cui sacerdoti dandæ erant istæ decimæ, Respondeo, nulli : sed in honorem Dei suisse offeren-

das Deo iuxta ritum tunc solitum: & quod erat cossuetum comburi, comburebatur sacrificando, reliquum autem comedebatur, non tanquam ci-

Caietanus partim laudatur, partim refellitur.

Digitized by Google

bus profanus, sed vt quid Deo oblatum: sicut mos erat offerentes ad sacrificandum, participes esse sacrificiorum & libaminum. Hæc Caietanus. Sed illud non laudo, quod nomine decimarum intelligi debere putat, non decimas propriè dictas, sed aliquotam bonorum partem decentem illam quidem, & quam didicerat ab auo suo Abraham, & patre Isaac solitam offeri Deo. Idem dixit supra in cap. 14. Genes. de decimis oblatis Regi Melchisedec a patriarcha Abraham: quam opinionem nos in tertio Tomo super caput 14 Genes, in Disputatione sexta, & numero marginali septuagesimo quinto confutauimus.

Verum si propiùs inspiciamus, & penitus scrutemur votum Iacob, optationem & petitionem eius, frugalissimam & modestissimam fuisse reperiemus. Quid enim aliud exoptauit, & petijt à Deo, nisi tantum sufficientem degendæ, tuendæque vitæ cibatum, & vestitum? Si dederit mihi, inquit, panem ad vescendum, & vestimentum ad induendum. Nomine autem panis & aquæ significari solet in Scriptura, omnis cibatus & potus, sed frugalis admodum & parcus; quemadmodum docet B.Hieronymus exponens illa verba Isaiæ cap. 3. Auferet à Hierusalem, & à Iuda validum, & fortem;omne robur panis,& omne robur aqua. Idiplum etiam lignificare volens B.Gregorius, dixit per panem significari aliquando subsidium præsentis vitæ. In libro namque 23. Moralium explanans illa verba Iob cap. Jumatur in 33. Abominabilis ei sit in vita sua panis. In sacra Scriptura, inquit, panis Scriptura nealiquando dicitur ipsemet Dominus, aliquando spiritualis gratia, aliquan- men panis ex do diuinæ doctrinæ eruditio, aliquando Hæreticorum prædicatio, ali-Grecor quando iucunditas humanæ delectationis, aliquando fubfidium præfentis vitæ, sicut lacob ad Laban proficiscens, ait, Domine Deus si dederis mihi panem ad manducandum, & vestem ad induendum. Nec modò votum illud Iacob, modestissimi animi eius clarissimum fuit argumentum: verùm etiam Apostolicum habuit documentum, quod tot post secula B. Paulus Locus Paul Euangelicæ doctrinæ, & virtutis sectatoribus tradidit, ita scribens ad Ti- 1. Tim.6. motheum: Est quastus magnus pietas cum sufficientia : nihil enimintulimus in hunc mundum, haud dubium quia nec auferre quid possumus. Habentes autem alimenta, & quibus tegamur, his contenti simus. Nam qui volunt dinites fieri, incidunt in tentationem, & in laqueum diaboli, & in desideria multa, & inutilia,& nocina,qua mergunt homines in interitum, & perditionem. Radix enimomnium malorum est cupiditas. Vel ex hoc igitur verbo Iacob elucet, quanta fuerit animi eius modestia, quá nulla diuitiarú cupiditas, cùm 66 tam modico & tenui victu contentus, sic vitam omné agere paratus esset.

Duo sunt in mari nauigantibus vtrinque maximè infesta, & periculosa loca, olim præcipuè à veteribus celebrata, Scylla, & Charybdis; inter quæ nauigantibus summa erat opus prouisione & cautione, ne dum alterum vitare cuperent, inciderent in alterum: de quibus locis Circe præmonuit Vlyssem, vt est apud Virgilium dicens:

Dextrum Scylla latus, lauum implacata Charybdis. Obsidet, atque imo barathri ter gurgite vasto Sorbet.

S Hieronym.

Virgilius.

Similia

224

Locus Prouerbiorum cap.30. Similia istorum in rebus humanis, sunt affluentia diuitiarum, & extrema inopia, atque egestatis miseria: vtrumque enim acerrimum est mortalibus ad slagitia & sceleta incitamentum. Quocirca vtrumque istorum vehementer deprecatus est Salomon Prouerbiorum 30. ita supplicans Deo: Mendicitatem, & diuitias ne dederis misi: tribue tantum victui meo necessaria, ne forte satiatus, illiciar ad negandum, & dicam, Quis est Dominus? aut egestate compulsus, peierem nomen Dei mei. Media igitur vitæ humanæ conditio, & facultatum mediocritas, optanda maximè est hominibus: multa quippe arcet slagitia, vitámque facit, & frugalem, & quietam, & iocundam. Neque hoc non etiam à Poëtis cognitum, & laudatum est: Cuiusdam enim versus illi prædicantur:

Horatius lib.

Auream quisquis mediocritatem

Diligit, tutus caret obfoleti Sordibus telti, caret inuidenda

Iuuenal. Satyr.14. Sobrins aula.

Et alius, quasi ad mensuram huius voti patriarchæ Iacob demetiens suf-

ficientem homini censum, sic ait:

Mensura tamen qua

Sufficiat census, si quis me consulat, edam.

In quantum stis, atque fames, & frigora poscunt.

Hesiodus.

Illud celebre, sed obscurum dictum Hesiodi:

Dimidium plus toto.

Plato.

Sic Plato interpretatur libro 3. de legibus, vt eo mediocritatem, quam diximus, commendari dicat. Cûm totum, inquit, accipere noxium est, dimidium autem, moderatum & conducibile.

Aristoteles.

Quinetiam censuit Aristoteles lib. 4. Politicorum cap. 11. nimia ci-67 uium vel opulentia, vel egestate statum perturbari ciuitatis, & publicum bonum corrumpi: facultatum verò mediocritate, ciuium probitatem. & modestiam, quietem item, & concordiam faciliùs, & diutiùs comparari, atque conseruari. Neque enim, inquit, ditissimi, nec pauperrimi sunt ad ciuilem societatem idonei. Alteri enim nimis superbi, alteri nimis deiecti siunt: alteri contemnunt: alteri inuident: alteri imperant vi Domini: alteri parent vi serui: Ciuitas autem ex paribus, & similibus constare debet, quod mediocribus accidit. Itaque plurimùm ciuitas ex mediocribus consistens, conseruatur: ea que optima est, & à seditionibus abhorret. Sic ille.

Egregium di-Etum.

Verum igitur, scitúmque arbitror Verbum illud, quod apud veteres in primis serebatur, &celebrabatur: Cui parum non est satis, ei nihil est satis: vel vt alij referunt: Cui, quod satis est, non est satis, ei nihil est satù. Error itaq; & suror est, quo minus egeas, plus semper habere velle: & metu egestatis sine termino, ac modo studere opulentiæ, cum potius contra eueniat, contraque faciendum sit. Verum enim prosectò est, quod observato rerum vsu sapientes viri tradiderunt (vt de sententia Phauorini Philosophi refert Gellius lib. 9. cap. 8.) multis egere, qui multa habeat: magnamá; indigentiam nasci, non ex inopia magna, sed ex magna copia: multa enim desiderari, ad multa quæ habeas, tuéda. Quisquis igitur multa

A.Gellius.

habens

habens, cauere arque prospicere velit, nequid egeat néve quid desit, iactura ei opus est, non quæstu: & minus habendum est, vt minus desit.

Ad hanc disputationem, & ad hunc locum pertinet quod super isto voto Iacob scite Rupertus lib. 7. Commentariorum in Genesim capite 25. fcripfit.Hoc ego hîc apponam, quasi clausulam Commentariorum meorum in caput hoc vigesimum octauum. Exponens Rupertus verba illa Iacob: Si dederit mihi panem ad edendum, & vestimensum ad induendum. Hoc, inquir, ranguam pauper, & vt verè Dei mendicus dixit. Nec mirum, cum, & Rex maximus, & fortissimus Dauid in psalmis, egenum se, ac pauperem, & mendicum professus sit. Ego (inquit) medicus sum, & pauper. Et rurlus: Quoniam inops, & pauper sum ego. Bonum ergo ex patribus exéplum nobis filijs prouisum est, vt quantum cum que diuites simus, dica- Pfat 85. mus tamen mendici omnes ante fores supernæ gratiæ: Panem nostra quotidianum da nobis hodie. Nec verò solum panem spiritualis alimoniæ, sed panem quoque vitalem à Patre omnium flagitemus, vt illum quoque ex Matth.s. dono eius fateamur nobis esse, qui solus poruit, & dignatus est creare, non minus Regi in solio fulgenti, quam viduæ ad molam sedenti, necessarium panis alimentum. Triplicem itaque, ve veri pauperes precemur Triplex panis panem à Patre, sub vno nomine: panem scilicet vitæ æternæ, de quo dicit Petédusà Deo. Dominus: Se quis manducauerit ex hoc pane, viuet in aternum. Et panem intelligentia, de quo dictum est, Non in solo pane viuit homo, sed in omni ver- Deut. 8. bo, quod procedit de ore Dei. Ac demum panem vitalem confirmantem cor hominis, quem solus ipse producit de rore cœli, & de pinguedine terræ. Sic Rupertus

Ceterum quid est, secundum spiritualem intelligentiam bonorum suo rum decimas offerre Deo? Denarius numerus, symbolum est vniuersalitatis, & perfectionis: Ergo decimas offerre bonorum suorum, est perfectionem omnem bonorum suorum deferre Deo:id autem duabus in rebus, duplicique in officio faciendo positum est. Primò quidem ve agnoscamus, bonorum omnium largitorem esse Deum, nos esse mendicos, & quorumcumque egemus, ab illo esse experenda, & postulada: de eo namque cecinit Dauid Omnia à te expectant vt des illis escam in tempore. Aperis Pful, 103. tu manum tuam, & imples omne animal benedictione. Deinde bonorum, quæ possidemus perseccio, constat bono eorum vsu, quem debemus offerre

Deo: vt partem bonorum nostrorum conferamus in ministerium, & vlum diuini cultus, partem in subsidium egentium, partem ad virturum muhera, functionésque expeditiùs,& perfectiùs obeundas:hzc qui sincerè,ac piè fecerit, is profectò decimas bonorum suorum Deo acceptissimas offeret.

Comm.in Gen.Tom.4.

To Accept

ff



# BENEDICTI PERERII COM-

IN CAPVT

VIGESIMVM NONVM GENESIS.

### ARGVMENTVM.

Peruenit Iacob in Mesopotamiam, & exceptus domo à Laban, duas eius filias, servitute quatuordecim annorum, sibi vxores comparavit.



R OFECTVS ergo Iacob, venit in terram orientalem. Et vidit puteumin agro, tres quoque greges ouium recubantes iuxta eum: nam ex illo adaquabatur pecora, & os eius lapide claudebatur. Mófque erat, vt cunctis ouibus congregatis, deuolueret lapidem: & refectis gregibus,

frursum super os putei ponerent. Dixítque ad pastores, Fratres, vnde estis? Qui responderunt, de Haran. Quos interrogans, Numquid, ait, nostis Laban filium Nachor? Dixerunt: Nouimus. Sanús ne estrinquit; valet, inquiunt: & ecce Rachel filia eius venit cum grege suo. Dixítque Iacob; Adhuc multú diei superest, nec est tempus vt reducantur ad caulas greges: date ante potum ouibus, & sic eas ad pastum reducite. Qui responderunt: Non possumus donec omnia pecora congregentur, & amoueamus lapidé de ore putei, vt adaquemus greges. Adhuc

Adhuc loquebantur, & ecce Rachel venichat cum ouibus pa- 9 tris sui:nam gregem ipsa pascebat:Quam cum vidisset Iacob, 10 & sciret consobrinam suam, ouésque Laban auunculi sui : amouit lapidem: quo puteus claudebatur: & adaquato grege, II osculatus est eam, & eleuata voce fleuit, & indicauit ei quòd 12 frater esset patris sui, & filius Rebeccæ: at illa festinans nucianit patri suo. Qui cum audisset venisse Iacob filiú sororis suz, 13 cucurrit obuiam ei:coplexusque eum, & in oscula rues, duxit in domum suam. Auditis autem causis itineris, respondit: Os 14 meum es,& caro mea. Et postquam impleti sunt dies mensis vnius, dixit éi: Nú quia frater meus es, gratis seruies mihi? die 15 quid mercedis accipies. Habcbat verò duas filias:nomen ma- 16 joris.Lia,minor verò appellabatur Rachel Sed Lia lippis erat 17 oculis.Rachel decora facie, & venusto aspectu. Qua diligens 18 Iacob, ait: Seruiă tibi pro Rachel filia tua minore, septe annis. 10 Respodit Laba: Melius est ve ribi ea de, quam alteri viro, mane apud me. Seruiuit ergo Iacob pro Rachel septe annis: & videbantur illi pauci dies præ amoris magnitudine. Dixítque ad 21 Laba: Da mihi vxore mea: quia iatempus impletum est, vt in- 22 grediar ad illa. Qui vocatis multis amicoru turbis ad couiuiu, 23 fecit nuptias. Et vespere Liam filia sua introduxit ad cum, dans 24 ancillam filiæ, Zelfa nomine. Ad qua cum ex morc Iacob fuifset ingressus, facto mane vidit Liam: & dixit ad socerú suum: 25 Quid est quod facere voluisti? nonne pro Rachel seruiui tibi? 26 quare imposuisti mihi?Respondit Laban:Non est in loco nostro consuetudinis, vt minores ante tradamus ad nuptias. Im-27 ple hebdomadam dierum huius copulæ, & hac quoque dabo tibi pro opere quo seruiturus es mihi septem annis alijs. Ac-28 quieuit placito: & hebdomada trasacta, Rachel duxit vxorem 29.30 cui pater seruă Balam tradiderat. Tandémque potitus optatis nuprijs, amore sequentis priori pretulit, serviens apud eu septe 3 annis alijs. Videns auté Dominus quod despiceret Liam, aperuit vuluă eius sorore sterili permanete. Que coceptu genuit 32 filiú, vocauítq; nomen eius, Ruben, dicens: Vidit Dominus hu 33 militatem meam, nunc amabit me vir meus. Rursumque concepit,& peperit filium,& ait: Quoniam audiuit me Dominus haberi contemptui, dedit etiam istum mihi, vocaustqi nomen eius Simeon. Concepitque tertiò, & genuit aliu filium, ff 2

dixitque, Nunc quoque copulabitur mihi maritus meus: eo quòd pepererim ei tres filios: & ideireo appellauit nomé eius, Leui. Quartò concepit, & peperit filium, & ait: Modò confitebor Domino, & ob hoc vocauit eu Iudam: cessauit que parere.

## PRIMA DISPVTATIO.

An Iacob honeste ac decore fecerit, in publico Rachelem osculando, nunquam à se visam antea, cui & ipse plane ignotus erat.

## Super illis verbis,

VERS. 11. Et adaquato grege osculatus est eam: & eleuata voce fleuit: & indicauit ei, quòd frater esset patris sui.

> On videtur Iacob satis prudenter ac decenter fecisse, of-1 culando in publico Rachelem puellam formosissimam, quam nunquam antea viderat. Nam osculari, etiam notissimam mulierem (præter concessa inter conjuges, & parentes, ac liberos oscula) pudendum, & turpe ducitur. Duplici-

B. August. ter igitur videtur reprehendendus Iacob, & quòd osculatus sit puellam, & quòd ignoram. sed vtrumque diluit breuiter Augustinus in quæstione 87.in Genefim: Confuerudinis, inquit, fuit, maxime in fimplicitate Antiquorum, vt propinqui propinquos oscularentur: Et hoc fit etiam hodie multis in locis. Sed hoc quæri potest, quomodo ab incognito Rachel ofculum acceperit? Ergo intelligendum est aut illum, qui eam à pastoribus audierit, quænam illa esset, fidéter in eius, tanquá consobrinæ suæ, osculum irruisse : aut postea Scripturam narrasse per racapitulationem quod primò factú erat.vt priùs l'acob indicauerit ei quisnam ipse esset & post expositam cognationem dedisse ei osculum. Sic ex Augustino. Est igitur hic observanda figura orationis, quain vocant Hysterologiam, id est, præposteram rerum narrationem, cum posterius gesta, prius commemorantur. Plurima eius rei sunt in libris propheticis, nec pauca etiam in Historicis exempla. Quod autem Scriptura Iacobi fletum & oscula narrat, id rat sacras hi- Iosephus in primo libro Antiquitatum, vbi hanc refert historiam, non attribuit Iacob, sed Racheli. Sic enim scribit: At Rachel memor eorum, quæ de Rebecca ex patre audierat, sciensque parentes desiderare aliquid de ea cognoscere, præ amore patris, læcrymabunda ruit in collum Iacob, complexóque eo, Optatissimam, inquit, & maximam voluptatem affers patri cum tota familia, qui nunquam matris tuæ obliuiscitur, crebră illius mentionem faciens: quare tale nuntium cum quantauis felicitate no comutaret. Sic Iosephus. Apparet tum ex hoc, tum ex alijs per multis, quorti partem

Iosephus non ftorias.

partem supra indicauimus; partim in posterum, vbicumo; res feret,aperiemus: Iolephum in sacris historijs commemorandis parum fuisse aut diligentem, aut fidelé, nec rarò tam in historia quàm in Chronologia esse laplum; q uapropter cauté admodum, & circumspecté legendus est, ne falsus ipse, lectores itidem fallar.

Sed redeo ad osculum Iacob. Ac ne quis forte miretur (castissimum) & sanctissimum virum Iacob osculari pulcherrimam virginem tunc primu Sex osculoru sibi visam, non erubuisse, sciat is, tum in seris litteris, tum in profanis, sex iris litteris osculorum genera quondam vsurpata, & vsitata reperiri. Primum genus traditio. osculi erat impudicum, libidinosum, turpe, ac probrosum, ac perefficax peccandi illecebra. Huius generis erant oscula merctricia, quæ tanquam pestem, mortémque fugienda præcepit Salomon Prouerbiorum 7. hisce Locas Salomo verbis; Et ecce occurrit illi mulier ornatu meretricio, garrula, & vaga, quietis nu prou.ca.7. impatiens, & preparata ad capiendas animas, apprehensumque deosculatur innenem, & procaci vultu blanditur. Irretinit eum multis sermonibus, & blanditiis labiorum pertraxit illum. Ad huius sententiæ Salomonis imitationem & similitudinem, videtur illa scripsisse Theocritus: Consurget, inquit, in oscula, noli consentire. Mala sunt hac oscula: Labra veneno tota tument, atque ipsa malum sunt labra venenum. Alterum genus osculi castum erat, atque honestum, ex naturali quodam beneuolentiæ motu & affectu natum: præcipuè verò inter valdè propinquos, & cognatos vsurpari solitu. Sic osculatus est Isaac filium suum Iacob, vt suprà dictum est Genes. 27. &ad hoc genus pertinet osculum, quod Iacob dedit Racheli consobrine fuz; vt in hoc loco scriptum est. Tertium erat genus osculi, quod pro humanitatis & vrbanitatis officio dabatur. Erarautem vsus eius maxime in obuiorum amicorum vel notorum hominum salutationibus, vel in accipiendis hospitio, aut conuiuio hominibus. Hic mos Romæ adeo percrebuerat, vt oscula passim frequentarentur, adusque intolerandam molestiam, atque tædium: quam ob causam ea Tiberius Cæsar publico edicto, Snetonino. vt refert Suetonius, prohibuit. Sed præualuit tamé inueteratus mos: molestissimum namque atque odiosissimum morem hunc osculandi passim obuios quosque insectatur Martialis illis versibus:

Martialio.

Effugere non est, Basse basiatores; Hinc stant, morantur, persequentur, occurrent,

Et hinc, & illinc,vsquequaque,quacumque.

Fuisse hoc genus, tempore Saluatoris nostri maxime vsitatum apud Iudæos, perspicue ostendunt verba Domini, quæ sunt apud Lucam ca- Locos Luca pite septimo, infimulantis Phariseum prætermissi solitæ humanitatis of- cap. 7. ficij, quòd fibi domum cius ingreflo, & ad conuiuium inuitato, non dedisset osculum.

Quartum genus osculi pertinebat ad Romanas fæminas, quas propinqui & cognati', cùm sibi obuios salutarent, tentamenti gratià, osculabantur:vt explorarent videlicet an vinú bibissent:id enim tunc perquàm fædum ac probrosum,nec inultum erat. Audi Plinium libro. 14.cap.14. Plinius. Non licebat, inquit, vinum fæminis Romæbibere. Inuenimus inter

exempla, Egnatij Mecennij vxorem, quòd vinum bibisset è dolio, interfe-Cham fuisse à marito, eumque cædis à Romulo absolutum. Cato idcirco propinquos fœminis osculum dare scripsit, vt scirent an temetum oleret: hoc tunc vino nomen erat : vnde & temulentia appellata. Sic Plinius. Ad eandem sententiam, quæ prodidit Gell.lib. 10.ca.23.legi possunt: Quintum genus osculi erat fraudulentum, specie amoris & pacis, odium celas, & perniciem, atque exitium afferens. Tale fuit osculum Iudz, cui dixit Dominus, Inda, osculo Filium hominis tradis? Tale quoque fuit osculum, quo loab incautum faciens Amasiam, interfecit eum, vt narratur in 2.lib. Reg cap. 20. De tali osculo scriptum est Prouerb. 27. Meliora sunt vulne-

ra diligentis, quam fraudulenta ofcula odientis.

Sextum atque vitimum genus osculi facrum erat & sanctum apud 4 Christianos primæuæ Ecclesiæ, non solum castè, sed etiam sanctissimè vad Ro. 15. @ surparum: de quo nempe Sanctus Paulus ad Romans 16. & 2. & ad Co-2. ad Cor. 13. rinthios 1 3. scribens: Salutate, inquit, inuicem, in osculo sancto. Huiusmodi osculi præcipuus erat vsus in Christianorum conuentibus ad orandum, & ad percipiendam sacram Eucharistiam: finitis namque precibus, & ante perceptionem Eucharistiæ, mutuo se osculo consalutabant, dicentes alter alteri, Pax tecum. Huius consuetudinis rationem videat lector apud Iustinum Martyrem in oratione ad Antoniú Imperatorem, & apud Origenem in cap. 16. Epistola ad Romanos, & in cap. 13 secunda ad Corinthios, super illa verba Pauli: Salutate inuicem in osculo sancto: Etapud Cyrillum Hierosolymitanum, Catechesi quinta. Mos porrò, & modus oscucorporus of cu- landi erat, non solum os & labia suauiari, sed caput etiam, & genas, & frotem, & oculos & manus, maximè verò dexteram, quinetiam pedes. Varias autem partes osculabantur pro variorum animi affectuum significatione, id est, vt indicia facerent, vel teneri & flagrantis amoris; vel obseruantiæ ac reuerentiæ; vel cuiusdam ciuilitatis, atque vrbanitatis; vel petitionis, aut gratiarum actionis; vel supplicationis pro commiseratione, aut 🛹 venia.

lusti. Martyr. Origenes.

Cyrill. Hiero. Duas partes lars mos fueril, O cur.

Allegorija huins locs fecie-

Cæterum dicamus quemadmodum historiam huius loci tractans allegorice Sanctus Augustinus, pulchre accommodauerst eam ad Chridim August. stum, & Ecclesiam. Sic autem ille super ea re disputans in sermone octogesimo de Tempore scriptum reliquit: Sæpe dixi, beatum Iacob typum gessisse Saluatoris nostri. Sicut enim iuit Iacob in regionem longinqua, vt coniugem acciperet; ita Christus venturus erat in mundum, vt iungeretur Ecclesiæ. Abijt Iacob in Mesopotamiam, & cum venisset ad quendam puteum , vidit Rachelem venientem cum ouibus patris fui , & cum cognouisset esse consobrinam suam, adaquato eius grege, oscularus est eam. Non fuit profectò sine causa, quod tres magni Patriarcha vxo-Genef. 24 res iuxta puteos, aut fontes inuenerunt: nam & Rebecca, quæ iungenda erat Ilaac, iuxta puteum inuenta est: Ita Rachel, quæ futura erat yxor Iacob: necnonetiam Sephora, quæ matrimónio uncta est Moysi. Sine dubio igitur aliqua in hoc Sacramenta debemus agnoscere. Quoniam

igitur tres isti Patriarchæ typum Domini nostri prætulerunt, ad fontes,

Exed. 2.

Digitized by Google

vel

vel puteos vxores inuenerunt, quia Christus ad aquam Baptismi inuenturus erat Ecclesiam. Et Iacob veniens ad puteum, priùs gregem Rachelis adaquauit,& deinde osculatus est eam: Similiter etiam, nisi prius per aquam Baptismi, Christianus populus à peccatis omnibus abluatur, osculum à Christo accipere, id est, pacem eius habere non meretur. Poterat quidem Iacob prius oscurari Rachelem, quam porare gregem eius: sed id factum non est, vt locus daretur mysterio: oportebat euim prius à peccatis ablui per Baptismum Ecclesiam, & deinde pacem, & amicitiam. &quasi coniugium quoddam spirituale cum Deo inire. Hactenus ex Augustino.

Circa illa verba: Vidit puteum in agro, & tres ouium greges accubantes iuxta eum. Annotanda est præclara quædam interpretatio allegorica ex B. item Augustino super psalmo 99. deprompta, quæ ad tres greges quorum 11em August. hic fit mentio commode aptari potest. sed ante doceamus, quid ille puteus significet. Puteus ille præfiguravit gratiam, & doctrinam Christi, vn. de hauritur aqua salutaris, & vitalis ad abluendas sordes animæ, ad refrigerandum ardorem concupiscentiz, ad fœcundandam sterilitatem humani cordis ; deinde ad explendam sitim æternæ veritatis,& vitæ.De tali aqua dixit Christus Ioan. 4. Qui biberit ex aqua, quam ego dabo ei,non sitiet in aternum, sed siet in eo sons aqua salientis in vitam aternam. Et apud Ilaiam cap. 12. Verè dictum est. Haurietis aquas in gaudio de fontibus Salnatoris. Tres porrò greges accubantes iuxta puteum, prælignabant tria hominicin Ec genera hominum in Ecclesia Christi viuentium, & disciplinam eius pro- desia Christi. firentium; quos parabolica oratione complexus est Christus Dominus verbis illis qua refert Matt.cap. 24. Tunc duo erunt in agro, unus assumetur, & unu relinquetur. Dua erunt molentes in mola: una assumetur, & altera relinquetur. Tunc duo erunt in lecto, unus assumetur, & unus relinquetur. Hæc Domini verba pertractans Augustinus in Expositione Psalmi 99.ita scri- S. Augustinus bit : Qui sunt isti duo in agro? Nimirum hoc est quod dixit Apostolus, 2 ad Cor. 3. Ego plantaui, Apollo rigausi, Deus autem incrementum dedis. Et idem , Dei agricultura estis. Duo igitur in agro, sunt clerici, & Rectores animarum, qui plebem Christi quati agrum, docendo, & rigando percolunt. Ex istis vnus assumetur, bene fungens munere sito, alter tanquam malus, relinquetur, & reijcietur; Sunt enim in ordine Clericorum, & boni, & mali. Duz, quæ sunt in molendino, plebes significant. Sed cur in molendino? quia deuin&æ in seculo, circuitu rerum temporalium voluuntur,& quasi ad molam continentur. Ex istis autem vnus assumitur, ad æternam népe salutem, qui permanet in obseruantia diuinæ legis, & opera misericordiæ perseueranter exercet, diligens non solum amicos, sed etiam inimicos, & in diligendo Deo, ac proximo perseuerans vsque in finem. At, qui contra fecerit, relinquetur, & abijcietur. Sunt etiam in populo Dei, quietem amantes, nihil pati volentes, fugientes turbas, & in securitate, ac tranquillitate viuere cupientes. Isti tanquam in lecto recumbunt, & sine vlla sollicitudine requiescere volunt: & quia istud, & benefieri potest,

& malè, ctiam in isto genere hominum reperire est nonnullos bonos, & complures malos Nemo vos fallar, fratres, inquit Augustinus. Scirote om nem professionem in Ecclesia habere sictos. Non dixi, omnem hominé in Ecclesia esse fictum; sed omnem professionem habere sictas aliquas personas. Ad hanc fermè sententiam Augustinus. Hi sunt igitur tres ouiu greges iuxta puteum accubantes, quos Christus viuifica sua doctrina aqua potat, ac reficit: vt verè illud Dauidis possint dicere : Super aquam refectionis educauit me, animam meam conuertit.

Sed quispiam fortasse de nobis quæreret, cur in ea, quam suprà memo-7 rauimus, Domini sententia, quod de mola dictum est, proprie attributu sit mulieribus; sic enim dictum est, Dua erunt molentes in mola, una assumetur, of altera relinquetur, cum tamen quod dictum est de agro, & lecto, no ad mulieres, sed ad viros tantum relatum sit. Sed sciendum est morem fuisse veteribus, ancillas, & seruas, atque harum vilissimas, huic labori, & operi molendi addicere: id autem tum ex facris, tum ex profanis litteris intelligi potest: In Exodo enim c. 1 1.sic est: Morietur omne primogenitum in terra Aegyptiorum , à primogenito Pharaonis qui sédet in folio eius , vsque heres opus mo ad primogenitum ancilla qua est ad molam. Et Isaias cap. 47. prænuncians lends fruméta Babylonijs venturas illis calamitates, loquitur de ea gente quasi cum myliere quadam; & inter alia dicit, Descende, sede in puluere filia Babylon, quia non vitra vocaberis mollis, & tenera. Tolle molam, & mole farinam; denuda turpitudinem tuam, discooperi humerum, denuda crura, & c. Homerus quoq; in Odyss.canit Alcinoum Regem Pheacu quinquaginta seruas habuisse, quæ aulico famulitio farinam molebant. Et in eodem opere de Vlysse ait, fuisse in ædibus eius duodecim famulas, quæ continuò frumenta molerent.

More antiquo rılı∏ima musaciebant.

Locus Exod. cap.11.

## Auditis autem causis itineris, respondit, Os meum es, & caro mea.

Avs Æ suscepti à Iacob illius itineris in Mesopotamiam, 8 fuerunt duæ; vna, vehementiùs, atque instantiùs vrgens profectionem, fuit declinatio iræ, atque insidiarum Esau, molietis necem Iacob propter benedictionem paternam sibi præ-

reptam. Altera causa fuit, vt non ex pessima gente Chananæorum, quam parentes lacob maximè oderant, sed ex cognatione sua, & familia matris iuę vxorem acciperet. Narrauit item Iacob, quemadmodum ipie, Dei voluntate, ac sententia prælatus fuerit fratri suo Esau, & primogenituræius, cum omnibus eius bonis obtinuerit. Fecit hæc narratio Iacob, ne Laban miraretur tantam eius paupertatem, & solitudinem, & quod filius tam opulenti patris, pauper, & incomitatus, & pedibus tam longum, & lahoriolum iter feciflet, vt non ob eam rem vilis, & contemnendus videretur:quin imo permagni eum faceret futurum nempè bonorum Isaac hæ-

Circa illuda Os meum, & caro mea. Sciendum est hanc esse phrasim peculiarem Hebreæ linguæ, à qua non longè dinersus est Latinorum sermo, qui

qui cognatos, & propinquos vocant consanguineos, quasi eiusdem carnis & languinis. Et sicut Hebræi dicunt, Os meum & caro mea: Sic Virgilius dixit: Sanguis meus:facit enim lib.6. Æneidos Anchilem hortantem Iulium Cælarem neporem suum, vt à cæde ciuili abstincat, dicens : Proyce

rela manu, sanguis meus. Adam vbi vidit ex se formatam Euam, dixit, Hoc nunc os ex ossibus meis, trium locutio & caro de carne mea. Et Abimelech, vt traditur. libro Iudicum. cap. 9. per- num hebras suadere volens Sichimitis ve ipsum crearent regem, Considerate, inquit, lingua. quòd os vestrum, es caro vestra sum. Et in secundo libro Regum cap. 5. ve- Genes. 2. nerunt, inquit, uninersa tribus Israel ad Dauid in Hebron, dicentes, ecce nos os thum, & caro tha summ. Similis est altera quædam, secundum linguam He bræam, locurio, communicare carni, & sanguini, pro eo, quod est hominé esse. Sic enim legimus apud Paulum ad Hebræos 2. Quia ergo puera communicauerunt carni & sanguinis ipse similiter participanit eisdem. Id est quia quos redemptum & servatum venerat, hi erant homines; idcirco Filius Dei eiusdem naturæ humanæ particeps esse voluit. Apud Matthæŭ quoque cap. 16. Dominus dixit Petro: Caro, & sanguis non reuelauit tibi, sed Pater meus, qui in cœlis est. Id est. Istud quod de me tanta side confessus es, non didicisti ab homine vllo, nec humano ingenio, aut ratione comprehendisti, sed per solam reuelationem perfectum tibi est.

Locus Pauli

## Scd Lia lippis erat oculis:Rachel decora facie & venusto aspectu.

VERS. 7.

EBRAICE pro Lippis, est, teneris oculis, vel, ve vult Oleaster, Okaster. mollibus, siquidem verbum achach, mollire significat. Nec diuersa est interpretatio ixx. Interpretum, qui pro lippis, siue

Caietanus.

teneris reddiderut infirmis oculis. Caietanus fic exponit: Erat, inquit, in Lia indigesta materia oculorum, nec reducta ad naturalem soliditatem. Thostatus hunc in modum interpretatur; Ex teneritudine, ac debilitate oculorum Liz, fluebat affiduè crasses humor ex oculis, ita ve vi- Thostatus. deretur Lippa; & similis lacrymáti. Sunt, qui putét significati hoc loco Lia fuisse lusciosam, quod genus homines, nónisi oculis proxima, ac penè cotigua vident, & qui limis, & transuersis, & qui penè clausis oculis aspicitit: quod in quouis homine deforme est, in muliere verò turpe admodum & fædum. Hoc autem propterea dictum est de Lia, vt ea re intelligeretur causa cur Iacob non Liam, quæ maior natu erat, sed Rachelem dilexerit, arque vaorem sibi optauerit:nimirum causa fuit desormitas Liæ, & pulchritudo Rachelis. Atenim Chaldaus paraphrastes, quos Hebraa Scriptura vocauit teneros oculos interpretatus est formolos, & venustos: quòd Pharaphrasis interdum viurpari solet tenerum pro delicato, & eleganti, & venusto, cu- Chaldaica. ius lectionis hæc fuerit senrentia: Liam sola oculorum, venustate fuisse com nendabilem,&amabilem:Rachelem autem vlquequaque pulchram fuille, & amabilem: dicitur enim fuille decora facie, quod portinet ad pul-Comm. in Gen. Tom.4.

lippitu dinisau Etore Celfo.

chritudinem oris, & vultus, & item venusto aspectu, quod spectat ad pul-Duplex genus chram totius corporis compositionem, decemémque omnium membrorum inter se proportionem. Verum nos consideremus Latinam versionem. Lippitudo, est crassus humor pituitæ, nonnunquam putridus, & mar cidus, assirduè profluens ex oculis. Quanquam Cornelius Celsus libro & duo faciat lippitudinis genera, vnum lippitudinis humidæ, de quo modò: dictum est:alterum, lippitudinis aridæ, quam Græci Ever po an vocant. Sic enim scribit; Est etiam genus aridz lippitudinis, Eventulus Grzei appellant:neque tument, neque fluunt oculi; sed rubent tantum, & cum dolore quodam grauescunt, & noctu præ gravi pituita inarescunt: quantoque minor generis huius imperus, tanto finis minus expeditus est. Sic

Explicational ille. cherrima loci Leuitici c.21. fecundum. Gregorium.

In Leuitico capite secundo duo memorantur oculorum vitia, Lippitudo, & albugo: prohibetur enim facerdos ascendere ad ministerium altaris, si maculosus fuerit: inter maculas verò complures, numerantur ha duæ: Si fuerit, inquit, Lippus, si albuginem habuerit: quem locum eruditissimè, ac disertissimè tractans S. Gregorius in Prima Parte Pastoralis cure cap.xi. super lippitudine,& albugine,secundum tropologicam intelligentiam, hoc modo disputat: Lippus est, cuius ingenium ad cognitionem veritatis emicat, sed id tamen per opera carnalia obscuratur. In lippis quippe oculis pupilla sanæ sunt:sed humore desluente, infirmatæ palpebræ crassescunt: &quia infusione crebra atteruntur, etiam acies pupillæ vitiatur. Similiter nonnulli sunt, quorum sensum operatio carnalis vitæ sauciar, qui profecto videre subtiliter per ingenium recte poterant, sed vsu prauorum actuum caligant. Lippus itaque est, cuius sensum natura exacuit, sed conversationis pravitas confundit : cui bene per Angelum dicitur: Collyrio inunge oculos tuos, vi videns. Hoc tunc bene fit, cum ad cognoscéda veri luminis claritatem, per mendicamen bonæ operationis, intelle-Aus nostri aciem adiuvamus. Albuginem porrò habet in oculo, qui lucé veritatis propterea videre non finitur, quia arrogantia sapientiæ, seu iustitiæ suæ cæcatur. Pupilla namque oculi nigra bene videt : quia videlicet sensus humanæ cogitationis si stultum se, ac peccatorem agnoscat, cognitionem intimæ claritatis apprehendit. Si autem candorem sibi

Locus Apoca lypfis c.z.

Ad Ro.2.

iustitiæ, vel sapientiæ tribuit, à luce supernæ cognitionis seipsum excludit: & eo claritatem veri luminis non penetrat, quo se apud se per arrogantiam · exaltat. Sicut de quibuldam dictum est: Dicentes se esse sapientes, stultifacti sunt. Sic Gregorius.

SECVN

#### DISPVTATIO. SECVNDA

Cur Iacob septennem exhibuerit seruitutem pro vxore. Super illis verbis,

Seruiam tibi pro Rachel filia tua minore septem annis.

VERS. 11.

ROMITTIT in hoc loco. Iacob se pro vxore seruiturum 🚮 septemannis, & infra cap. xxx. & xxxi. testatur se pro duabus vxoribus, annis quatuordecim leruisse Laban socero suo. Et apud Oseam cap.xij.Sic est:Seruinit Israel in vxore, & in

vxore ferminit. Est autem Hebrailmus, hunc habens sensum: Primò serniuit pro Rachel septem annis, & postea totidem seruiuit pro Lia. Sed cum solemne fuerit in omni tempore, & apud omnes fermè gentes, vt dotem vxor daret marito: cur in isto matrimonio Iacob cum filiabus Laban, nullum fit verbum de dote, quam vxores attulerint Iacob: immò nullam ei dotem esse allatam, paulò infra ostenderur? Contra verò Iacob longissima, & grauissima seruitute, quæ quantamlibet dotem præpoderabat, istud fibi coniugium comparauit. Verum enimuerò scire couenit, antiqui fuil- Mos antiquas se moris apud gentes illas Mesopotamiæ, Palestinæ, aliasque orientales, m. mitrimoquin etiam postea apud Græcos, & Romanos; vt in contrahendis matrimonis, sicut vxor dotem afferebat marito, ita vicissim maritus pecunias, & cem emerent. munera (quasi dotem quandam) futuræ vxori, vel eius parentibus daret: &per hæc quasi se inuicem maritus & vxor coëmeret, ita vt maritus quodammodo esset vxoris, & vxor itidem mariti. Quod si vir pecunias, & mu nera non haberet, operam suam locabat quasi seruiendo aliquandiu parentibus vxoris, quemadmodum fecisse lacob, narrat in hoc loco Moses, Quæ porrò Maritus dabat, ea nonnunqua in Scriptura appellantur Spon- Locus r. falia: sic vocantur in primò libro Regum cap. 18. Dixit Saul seruis suis; Sic Reg. 18. loquimins ad Dauid, Non habet Rex sponsalsa necesse, nisi tantum centum prapusia Philistinorum, ve siat vleio de inimicis regis. Quæ verba enarrans losephus libro sexto Antiquitatum: Dicite, inquit, me nihil curare pecunias, aut dona que sponse offerat: & Dauid 2. Regum, c. 3. Redde mihi vxorem meam Michol,quam despondi mihi centum praputijs. Interdum verò quæ maritus offerebat munera, nomine dotis appellantur... Sic enim vocantur Genes. 34. vbi Sichem dixit hac verba ad filios Iacob: Inueniam gratiam coram vobis,& quacumque statueritis,dabo vobis:augete dotem,& munera postulate,& libenter tribuă quod petieritis:tătum date mihi puellă hăc in vxore.

Maritus igitur & vxor le inuicem quali emebant, vtrinque data dote, vel quod eius vicem impleret:& tale matrimonium apud Romanos dicebatur per coëmptionem. Nam cum tres apud illos modi essent contra-- bendi matrimonij, vnus per vlum, alter per confarreationem, tertius per

coemptionem, de quo nunc agitur, hic vitimus frequentissimus erat, simulque celeberrimus, per quem mulier & vir, alter in alterius, & bonorum, & sacrorum communionem transibat. De quo quicquid scire curiosus Lector velle posser, scripsit erudite, copioséque Bristonius in colibro,

Franciscus

Ribera.

Brissonius. quem inscripsit, de ritu nuptiarum. Ad hanc proculdubio consuetudine spectat, quod Oseas dicit capite tertio de muliere, quam iussus fuerat à Deo vxorem ducere, Et fodi, inquit, eam mihi quindecim argenteis, & coro hordei, of dimidio cori. Nam verbum Hebræum quod ibi redditur fodi, significationem habet emendi; vt super eum locum obleruate, scitéque adnotauit noster Ribera, Et ad id probandum apposite vsus est loco illo Ge nesis capite 50. vbi referutur hæc verba Iacob. In sepulchro, quod fodi mihi in terra Chanaan, sepelies me, dixit sodi pro emi: quo verbo apertè vsus est In terpres Iosue capite vltimo, in illis verbis, Offa Ioseph sepelierunt in Sichem, in parte agri, quam emerat Iacob de filis Hemor. Iuxta consuetudinem hác in carnali matrimonio viurpari solitam, qua vir datis pecunijs, & muneribus dicebatur vxorem quodammodo emere; est id quoque, quodin spirituali matrimonio dici legimus in sacris litteris. Ad hanc nempesententiam dixit apud Oseam capite secundo Deus. Desponsabo te mihi in iusticia, o in misericordia, o side. Quasi vellet hisce donis cam sibi sponsam emere. Et Paulus Actorum 20. dixit Christum Ecclesiam sibi acquisiuisse sanguine suo: quasi diceret, Ecclesiam sibi Christus sponsam emit, & com parauit maxima dote, pretio scilicet sanguinis sui.

consuetudo

Varia quonda trahendo matrimonio vir, & mulier inuicem afferre solebant, non estignoārdum fuisse antiquitus variam, pro varijs Gentium institutis, & legi-Gessum circa busiconsuctudinem. Plutarchus narrat in Vita Solonis, & Lycurgi, duos dotes matri istos nobilissimos Legumlatores salubriter consulentes, ne Sponsæ magno coniugia inirent, viris dotes ab vxoribus dari, legibus vetuisse. Cornelius Tacitus in eo libro quem de moribus Germanorum Icriplit, vetus fuisse institutum eorum, ait, vt viri dotes vxoribus dare cogerentur, qui-Cantabri, bus non datis, nihil consociatum aut confederatum sponsalia haberent. Eundem morem fuisse Cantabris memorat Strabo libro terrio: apud eos

Cæterum super eo, quod dictum est de dote ac muneribus, quæ in co- 12

moniales. Germanorum

> Indi. namque nisi à viro dos esset sponsæ soluta, nullu matrimonij sædus esse ducebatur. Narrat idem auctor libro xv. apud Indos, pari boum viros qua Mussilien. si mercari vxores: & cum in plures illi dividerentur ordines, vnius tribus viros diuerlæ tribus vxorem sumere non licebat. Apud Massilienses (sic

proditú est è Strabone lib.4.) vltra centum aureos, dotem nulli date fas erat. Cretensibus mos fuit, vt dimidia pars bonoru, quæ fratti cotingebæ

Galli. (sic est apud Strabone libro 10.) Sorori, dotis nomine, daretur. Apud veteres illos Gallos (sicut à Cæsare scriptum est libro 6.) Quanta pecuniam vir ab vxore accipiebat dotis nomine, tantamiple de suo conferre debebat:vt quod inde redundatet cum fructibus alterutri coniugum supersti-

Agypii, ti accederet. Ægyptij víque adeo aueríabantur dotes muliebres (sic enim in veteribus eoru memorijs, & monumentis reperimus) vt qui dotes ab vxore acciperent, eos velut mancipia, vxori addicerent. Brissonius

in lib.

in lib.de ritu nuptiarum moris fuisse Saxonibus, ait, vxores suas à paren-Saxones.

tibus emere trecentis solidis. Sed redeo ad Iacob.

Quoniam igitur Iacob exmore illius gentis, pecunias, & munera pro Rachele, quam vxorem ducere cupichat, patri eius Laban dare debebat: iple autem pauper erat, atque istiulmodi rerum prorsus inons, corum vice, ac nomine, septennem ipsi Laban seruitutem obtulit. Verumtamen Laban dupliciter inique grauault, fraudauitq; sanctum virum lacob: tum bă inique gra quòd finitis quatuordecim annis seruitutis pro coiugio duarum filiarum uaut, o frau eius seruire insuper eum sibi sex alios annos, quodammodo coegit : tum danit ipsum quòd filiabus suis nihil dotis nomine dedit, quo scilicet onera matrimo- Jacob. nij leuiùs tolerari, ac ferri possent : sed eas indotatas, & quasi nudas dedit genero:immo taquam seruas vendidit sacob pro seruitio eius. Quam ob caulam illæ de patre suo amarissimè sunt conquestæ, dicentes ca verba, quæ refert Moses infra cap. 31. Responderunt, inquit, Rachel, & Lia. Nunquid habemus residui quidquam in facultatibus, & hareditate domus patris nostri?nonne quasi alienas reputanit nos: & vendidit, comeditque pretium nostrum? Sedenim non ost in præteritis relinquendum in hoc loco, quod Ia-Singularia co cob septem annorum seruitute obstrinxerit se pro suturo coniugio Ra- unetia lacob. chelis, tanto tempore optatissimas eius nuptias expectans, manifestum est, magnumque singularis eius viri continentiæ argumentum; præsertim cum assiduè eius aspectu frueretur, & in eodem habitarent domicilio. Verùm omnem in eo libidinis ricillationem, tres maximè res, aut prorsus arcebat, aut plane coprimebant: sanctissimus Dei timorpenitusin animo eius à pueritia vsq; infixus; tú multus, & assiduns labor, atq; occupatio in exercitio artis pastoralis, ac demú vitæ frugalitas, victúsq; parcimonia.

Sed quari posser hac loco, virum lacob initio illorum septem anno-35 rum, contraxerit matrimonium cum Rachel in prælens, ita vriam ex eo tempore legitima eius vxor esset : an tantummodo in futurum, vt tunc feclum sueris facta sit solum promissio, & pactum incundi postillud septennium ma- matrimonium trimonij, in modum videlicet sposlium. Breuter isti quastioni respon- inter Iacobo dendum est: matrimonium illud esse contractum per verba de præsenti initio illius septennis seruitij Jacob & fuisse iam tunc ratum, & ex illo tépore Rachel fuisse veram,& legitimam vxorem Iacob.Hoc patet ex verbis illis Iacob, quæ hîc paulò infrà memorantur: expleto namque illo septennio, dixit ad Laban : Da mihi vxorem meam : quia iam tempus impletum est, ve ingrediar ad illam. Ex quo palam est, Rachelem ante finem septennij, fuisse vxorem legitimam lacob: nec lacob expectasse finem ieptennij, vt. matrimonium conficeret, sed vt id confummaret per copula ,carnalem. Atenim quia ex pacto inter Laban & Iacob facto, suspensa fuit consumnatio eius matrimonij secundum carnalem copulam, vsque in finem septennij, inde factum est, vt toto eo tempore Rachel manerer in potestate patris, non autem mariti; & quòd sacob non posset eam cognoscere, quia ipse sibi, data fide talem vsum matrimonij ad tempus illud interdixerat. Quod si túc fortè Iacob cognouisset Rachelem, haud dubiè peccasset: quia perfidiosè egisset frangens fidem, qua se obstrinxerat: Si

tamen tunc filios genuisset, fuissent illi sine dubio legitimi, tanquam ex legitima matre, & legitima vxore progeniti. Sed cur istud fecit Laban, nolens ante completum septennium filiam dare in potestatem Iacob?nimirum callidè istud fecir, optimeque consuluit rebus suis, ratus fore, vi Iacob fidelius, & ardentius seruiret sibi in expectatione, & desiderio potiundæ vxoris, quàm si à primo, amorum suorum potitus esset.

Allegoria Ru perti.

Restat allegorica huius loci, & breuis, miniméque contemnenda Ru-16 perti expositio, quam lib.7. Comment. in Genes. cap. 29. his verbis tradit. Proprium fuit Patriarchæ Iacob, quod in suscepta peregrinatione pro ducenda vxore, semetipsum tradens spontaneo seruitio, subditus fuit:neque enim hoc de aliquo ceterorum legimus alicubi. Sicut & patris eius Isac proprium fuit, quod à patre suo Abraham ductus est ad immolan-

dum: & filij eius Ioseph, quòd à fratribus suis venditus, venditoribus suis in fame subuenit, proprium fuit. In quibus omnibus manifesté singuli istorum, quia sterilibus erant matribus, Dei dono geniti, propriam prætulere similitudinem nascituri de Virgine Filij Dei. Verum omissis ad præsens aliis, quæramus quænam fuerit seruitus, qua Christus pro Ra-

Ph.z.

Locus Ad chele, id est, Synagoga seruinit mempe illa, de qua dixit Apostolus : Oui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse se aqualem Deo : Sed semeipsum exinaniuit formam serui accipiens. Annon seruire mundo fuic, pænitentiam agere, immo, & pænitentiæ baptismo baptizari propter peccata mundi, vt iuxta Michæam cap. 7. ea proijceret in profundum maris: tandémque in crucem ascendendo seruilia portaret onera saculi, id est, super se tolleret peccata mundi, quibus erat gravatus? Huius serui-

tutis merces esse debuit Rachel, id est, Synagoga: illa namque propter Patres valde amabat Christus, & propter illam ad seruiturem se venisse testatus est, cum dixit: Non sum missu nist ad ones, qua perierunt domu Israel. Sedenim Laban pro Rachele subintroduxit Liam: quia videlicet

subsistente Synagoga, Ecclesia Gentium de toto mundo quasi nesciens, ad Christi thalamum introiuit: dum populus quem non cognouerat, vt dicitur plalmo 17. & Gens, quæ secundum Isa.

> eapite 55. nomen eius non inuocauerat, ad seruitium eius, & ad delicias amoris eius, id est, ad Spiritus sancti gratiam properauit. Rupertus.

TERTIA

## TERTIA DISPVTATIO.

Vtrum amor, quo Iacob tantopere dilexit Rachelem, fuerit inordinatus, atque immoderatus, & culpabilis.

Super illis verbis,

Et videbantur illi pauci dies præ amoris magnitudine.

RIA videntur arguere improbitatis amorem illum Iacob. Primò, quia Rachelem tantopere dilexit propter pulchritudinem: & ob eam maximè videtur voluisse habere ea vxorem. Sic enim scriptu est, Rachel erat decora faeie, & venusto aspectu: quam diligens Iacob, ait, &c. Deinde, illud declarat exuperantia amoris, quòd vir honestus, & nobilis seruire voluerit septem annis, vt habere vxorem illam posset, idque temporis perexiguum illi videbatur: Tantus scilicet erat amoris ardor. Sic enim loquentem eum facit Scriptura, Seruiam tibi pro Rachel filia tua minore, septem annis, & videbantur illi pauci dies pra amoris magnitudine. Ac demum illud facere videtur culpabilem amorem Iacob, quòd ob solam pulchritudinem Rachelis, ei longe postposuit Liam, que maior natu erat : atque eam despexit præ Rachelis amore. Quod non fine culpa fecisse Iacob, indicat Scriptura, cum ait: Videns Dominus quod des piceret Liam, aperuit vuluam eius, sorore sterili permanente. Atque hæc sunt, quæ super præsenti disputatione difficultatem afferunt.

Verùm antea declarandum est, quomodo, si Iacob ardentissimè diligebat Rachelem, pauci videbantur ei dies, quibus coniugium eius differebatur, cum ratio doceat contrarium, & comprobet experientia, quinetia dies panci, cui dictum illud Salomonis Prouerb. 13. celeberrimum lit : Spes, que differ- vehemes amor tur affligit animam. Nimirum amanti omnis mora longa est. Et ille apud sit impatione Virgilium amator dicebat;

Si mihi non hac lux,toto iam longior anno est.

Terentianus Phædria fortis videbatur sibi,& quasi magnam virtutem prædicabat, quòd totum triduum amoribus suis carere possit.

Tandem ego, inquit, non illa caream.

Si sit opus, vel totum triduum?

Quem deridens seruus eius Parmeno,

Hui uningrsum nidnum? Vide quid agai.

S. Augustinus quæstione octogesima octava in Genesim brevissime S. Augustinus ponic, & soluit hanc quæstionem. Quærendum, inquit, quomodo dictum sit, quod videbantur ei dies pauci præ amoris magnitudine, cum potius quantumlibet breue tempus, longum videri soleat amantibus. Dictum est igitur ita, propter laborem seruitutis, quem facilem, & leuem amor faciebat. Hæc Augustinus. Paucos ergo dies interpretatur Augustinus labó 10.

tamen tunc filios genuisser, fuissent illi sine dubio legitimi, tanquam ex legitima matre, & legitima vxore progeniti. Sed cur istud fecit Laban, nolens ante completum septennium filiam dare in potestatem Iacob?nimirum callide istud fecit, optimeque consuluit rebus suis, ratus fore, ve Iacob fidelius, & ardentius seruiret sibi in expectatione, & desiderio potiundæ vxoris, quàm si à primo, amorum suorum potitus esset.

Allegoria Ru perts.

Restatallegorica huius loci, & breuis, miniméque contemnenda Ru-16 perti expositio, quam lib.7. Comment. in Genes. cap. 29. his verbis tradit. Proprium fuit Patriarchæ Iacob, quod in suscepta peregrinatione pro ducenda vxore, semetipsum tradens spontaneo seruitio, subditus fuit: neque enim hoc de aliquo ceterorum legimus alicubi. Sicut & patris eius Isac proprium fuit, quod à patre suo Abraham ductus est ad immolandum: & filij eius Ioseph, quòd à fratribus suis venditus, venditoribus suis in fame subuenit, proprium fuit. In quibus omnibus manifesté singuli istorum, quia sterilibus erant matribus, Dei dono geniti, propriam prætulêre similitudinem nascituri de Virgine Filij Dei. Verùm omissis ad præsens aliis, quæramus quænam fuerit seruitus, qua Christus pro Ra-Locus Ad chele, id est, Synagoga seruinit mempe illa, de qua dixit Apostolus : Qui

Ph.z.

cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse se aqualem Deo : Sed semeipsum exinaniuit formam serui accipiens. Annon seruire mundo fuic. pænitentiam agere, immo, & pænitentiæ baptismo baptizari propter peccara mundi, ve iuxta Michæam cap. 7. ea proijcerer in profundum maris: tandémque in crucem ascendendo seruilia portaret onera sæculi, id est, super se tolleret peccata mundi, quibus erat gravatus? Huius seruitutis merces esse debuit Rachel, id est, Synagoga: illa namque propter

Patres valde amabat Christus, & propter illam ad seruitutem se venisse testatus est, cum dixit: Non sum missus nist ad oues, qua perierunt domus Ifrael. Sedenim Laban pro Rachele subintroduxit Liam: quia videlicet subsistente Synagoga, Ecclesia Gentium de toto mundo quasi nesciens, ad Christi thalamum introiuit: dum populus quem non cognoue-

rat, ve dicitur psalmo 17. & Gens, quæ secundum Isa. capite 55. nomen eius non inuocauerat, ad seruitium eius, & ad delicias amotis eius, id est, ad Spiritus sancti gratiam properauit. Rupertus.

TERTIA

## TERTIA DISPVTATIO.

Virum amor, quo Iacob tantopere dilexit Rachelem, fuerit inordinatus. atque immoderatus, & culpabilis.

## Super illis verbis,

Et videbantur illi pauci dies præamoris magnitudine.

RIA videntur arguere improbitatis amorem illum Iacob. Primò, quia Rachelem tantopere dilexit propter pulchritudinem : & ob eam maximè videtur voluisse habere ea vxorem. Sic enim scriptu est, Rachel erat decora faeie, et venusto aspettu: quam diligens Iacob, ait, & c. Deinde, illud declarat

exuperantia amoris, quòd vir honestus, & nobilis seruire voluerit septem annis, vt habere vxorem illam posset, idque temporis perexiguum illi videbatur: Tantus scilicer erat amoris ardor. Sic enim loquentem eum facit Scriptura, Seruiam tibi pro Rachel filia tua minore, septem annis, & videbantur illi pauci dies pra amoris magnitudine. Ac demum illud facere videtur culpabilem amorem Iacob, quòd ob solam pulchritudinem Rachelis, ei longe postposuit Liam, quæ maior natu erat : atque eam despexit præ Rachelis amore. Quod non fine culpa fecisse Iacob, indicat Scriptura, cum ait: Videns Dominus quod despiceret Liam, aperuit vuluam eius, forore sterili permanente. Atque hac sunt, qua super prasenti disputatione difficultatem afferunt.

17 Verum antea declarandum est, quomodo, si Iacob ardentissimè diligebat Rachelem, pauci videbantur ei dies, quibus coniugium eius differebatur, cum ratio doceat contrarium, & comprobet experientia, quinetia dies panci, cu dictum illud Salomonis Prouerb. 1 3. celeberrimum at : Spes, qua differ- vehemes amor tur affligit animam. Nimirum amanti omnis mora longa est. Et ille apud sit impatiens Virgilium amator dicebat;

Si mihi non hec lux,toto iam longior anno eft.

Terentianus Phædria fortis videbatur sibi,& quasi magnam virtutem prædicabat, quòd totum triduum amoribus suis carere possit.

Tandem ego, inquit, non illa caream.

Si sit opus, vel totum triduum?

Quem deridens seruus eius Parmeno,

Hui Uninersum widnum? Vide quid agas.

S. Augustinus quæstione octogesima octava in Genesim brevissime S. Augustinus ponit,& soluit hanc quæstionem. Quærendum, inquit, quomodo dictum fit, quod videbantur ei dies pauci præ amoris magnitudine, cum potius quantumlibet breue tempus, longum videri soleat amantibus. Dictum est igitur ita, propter laborem seruitutis, quem facilem, & leuem amor faciebat. Hac Augustinus. Paucos ergo dies interpretatur Augustinus labo 10.

Thomas Anglicus.

Expeditior fo betto quast.

labores illorum septem annorum, qui pauci, & parui, & leues visi sunt Iacob. Thomas Anglicus ait: Si amor Iacob fuisset libidinosus, non fuissent visi pauci dies, sed plurimi, eo quòd talis amor, est impatiens moræ, nec rationem attendit: quamuis post factum, multus labor pro amassa iam toleratus, videatur paruus etiam libidinoso amori. Sicille. Atenim omnis fiue probus, fiue improbus fir amor, di modò intentus, vehemens, & ardens sit, impariens est moræ. Quare expeditius fuerit ita soluere quæstionem; Tempus illud septenne seruitutis Iacob, dupliciter potest considerari; vel secundum iudicium, vel secundum assectum amoris: secundum iudicium videbantur Iacob pauci dies. Siquidem reputanti secum præstantiam rei amate, septenne illud servitium videbatur exiguum pretium quo tantum illud bonum compararetur. Itaque si Laban viginti annos seruitutis postulasser, ne tam grauem quidem, & diurina, atque iniquam conditionem reculasset Iacob. At verò secundum affectum, id est ardore amoris, & flagrantiffimum desiderium cupito bono potiundi, non pauci, sed plurimi videbantur dies. Enimuerò vehementet quidpiam desideráti, velocitas ipsa tarda est. Si loqui luber more Scholastico, breuiter expedies quæltionem, si dicas, appretiatiue paucos visos esse lacob dies: affe-

Ciuè verò, plurimos. .

Thomas Anglicus.

Sed principalem quæstionem illam suprà positam enodemus: An fue- 12 rit culpabilis amor, quo Iacob dilexit Rachelem propter eius pulchritudinem. Thomas Anglicus tribus modis purgat à vitio amorem illum Iacob Aliud est, inquit, propter se, & principaliter in pulchritudinem alicuhis corporatem ferri tanquam mouentem ad impudicas voluptates, & ad virilem animu eneruandu: & hoc, malum & culpabile est. Aliud verò est in pulchritudinem alicuius persona ferri, vt ea moueat ad honestam societatem, & amicitiam habendam cum ea. Er hoc, malum non est; Videmus enim eum, qui multos filios habet, vel amicos vel socios, moueri ad diligendum vnum eorum præ alijs, propter decorem corporis, aut hilaritatem, aut festiuitatem. Et Hugo de S. Victore in quodam suo libro scriplit: Quemadmodum idem ferculum placet magis in patina munda, & eleganti, quam contra: Sic etiam æqualis caritas, & virtus plus nobis placet,& vehementius nos ad sui amorem allicit, si fuerit in persona, quæ ha beat suauem vocem, venustos gestus, lepidum sermonem, quam in per-Iona rusticana, & agresti. Deinde sciendum est, esse quædam genera rerum, in quibus exercendis necessarium est esse nonnihil voluptatis, qua tiant delectabiles; fine qua, vix possent ad effectium, & finem suum perduci. Vnde Augustinus in libro Confessionum ait; Inactu comedendi opus elle aliqua iucunditate gultus: nam fine eas neque corpus reficeretur, nec cibus gustari, aut deglutiri posset, mis ad modum medicamenti, quod cum horrore sumitur. Idem vsu-venit in exercitio discendi: nisi enim, quæ audiuntur, & leguntur, & discuntur, delectabilia fuerint, aut nemo eis studebit, aut in eorum studio diu non permanebit. Est autem de istiusmodi rerum genere ac numero actus coniugalis generatiums prolis. Quocirca adiunctas ciulmodi actibus incunditates, non prorsus

auerfari, & damnari, sed moderari secundum rationem oportet; quod in his vitiosum est, detestando; nec eas propter se, sed ve molestiæ operis leuamenta, & quasi condimenta quædam ciborum expetenda. Illud præterea non est ignorandum, egregios virtute, ac perfectos viros in circunstantijs quibuldam suorum operum interdum debilitari, ac deficere, etiam respectu corum operú, quæ alioquin perfecte admodum exercent. Exempli causa: Sunt aliqui iustitiæ, ac veritatis præferuidi Zelatores: qui tamen ex nimio zelo nonnunquam impetu potius quodam, quam iudicio feruntur ad reprehendenda, & castiganda vitia, & in care modum excedunt. Sunt etiam Sancti quidam viri multum liberales erga pauperes, & hospitales; qui tamen nonnunquam, vel in ipso dono, vel in lætitia, & hilaritate accipiendi, tractandique hospites, modum transgrediuntur. Huiulmodi porrò excellus, fiue defectus, partim propter iplius operis perfectionem, & aliarum circumstantiarum excellentem bonitatem, excusantur: partim processu temporis, & continuo incremento virtutis expurgantur, & expiantur: partim verò per alias perfectiones ceterarum virtutum, & operum, quodammodo compeníantur. Ergo iuxta tres modos præditos, amor Iacob erga Rachelem æstimari, & excusari debet. Hactenus ex Thoma Anglico.

Equidem breuissimè quæstionem istam sic expedirem : Velle vxorem Austoris senducere propter pulchritudinem, quò scilicet in pulchra vxore voluptuo- tentia. siùs libidinari, & oblectari quis possir, flagitiosum est. Etenim primarius finis ineundi matrimonij, est prolis generatio: Secundarius, euitatio fornicationis. At, spectato, & sibi proposito eo, quem diximus, matrimonij fine, hanc fœminam vxorem velle ducere, potius quam illam, quod hæc pulchra sit, & amabilis, illa minimè, extra vitium, & culpam est. Amatur enim pulchritudo non per se, neque vt ad improbas ducens voluptates: sed quòd vir habens pulchram vxorem, libétius cum ea viuat, & tranquilliorem, ac iucudiorem cum ea societatem, & consuetudinem habeat: & vt pulchra vxore contentus, ad alias mulieres animum non adijciat; non alienum torum appetat. Et hanc rationem secutum esse Iacob, non obscurè indicat historia huius loci. Cum enim duz essent sorores, quarum con'ugia inire posser, Lia, & Rachel; & hæc decora esser facie, & venusto aspectu, illa verò ob fœdam oculorum lippitudinem, inelegans, atque inamabilis; Rachelem magis dilexit, & vxorem præoptauit, quàm Liam. Intelligendum porrò est, pulchritudinem, bonum quoddam esse naturæ, & in bonis naturalibus, & corporalibus permagnum, & peramabile. Nimirum, de tribus bonis humani corporis, sanitate, robore, pulchritudine, hæc ceteris amabilior est, hominumque demerendi beneno- Ongle boni lentiam, & gratiam efficacior. Plato vocauit eam principatum naturæ: pulchritude Carneades, regnum fine custodibus: Cuius simile illud Socratis fertur, Plato. appellantis Tyraunidem non diuturnam. Aristoteles, pulchritudinem po- Socrates. tiorem omnibus epistolis in commendando esse dicebat. Et interroga- Aristoteles, tus cur tam libenter pulchros videamus, & cum his loquamur; respondit, czci esse hominis talem interrogationem. Ergo in amanda pulchritudine Comm.in Gen. Tom. 4.

non est peccatum, sed in modo tantùm amoris, si ea nimirum, præter modum ametur; si quæratur respectu cuiuspiam mali; si fuerit cum alterius contemptu, & iniuria. Scitum enim est quod scribit Aristoteles lib.7. Ethic.cap.4. Quasdam esse res quarum amor bonus, & laudandus est, sed amoris exuperantia obnoxia est vitio. Quemadmodum Niobe nimio filiorum amore excessit vsque in contemptum Deorum: & quidam, cui nomen Satyrus, patris amore furebat, & insaniebat: his enim duobus exemplis in eo loco, vtitur Aristoteles.

## Versy 22 Qui vocatis multis amicorum turbis ad conuiuium, fecit nuptias.

Thoftatus.



I c E T de substantia matrimonij, inquit Thostatus, non sit ce- 20 lebritas nuptialis, magna tamen in ea est honestas, & decentia, & ingens Reipublicæ vtilitas, tum quò matrimonialis contractus testatior, & firmior existat; tum quò fili cognos-

cantur legitimi, & liquidò discernantur ab illegitimis: quam etiam ob causam Ecclesia inbet matrimonia publice denunciari facienda, & publicè fieri. Sed perpendamus verba. Nec est Hebraicè, nec Chaldaicè illud, Fecit nuprias, id enim Latinus, Interpres ex lxx. Interpretibus mutuatus est. Sic autem Hebraice legitur hic locus: Congregauit Laban omnes homines loci, & fecit conuiuium. sed enim interpres Latinus illud: Omnes homines loci. quod etiam habent lxx. Interpretes, commodè interpretatus est illis verbis, Vocatis multis amicorum turbis: non enim omnes simpliciter Laban vocauit ad conuiuium, led cognatos, amicos, & familiariter notos; vt locutio Græca & Hebraica hoc loco sapiat hyperbolem. Quoniam verò conuiuium illud erat nuptiale, atque eius finis erat tradere publicè nuptam filiam in potestatem viri: rectè additum est Græcè ac Latinè illud. Et fecit nuptias, Nimirumiin principio septennis seruitutis Iacob, confectum est matrimonium inter Iacob & Rachelem, quantum ad substantiam; & ex eo tempore, ratum fuit matrimonium, & Rachel vera eius vxor, & exacto septennio, perfectum est matrimonium quantum ad consummationem eius per copulam carnalem. Hoc enim petijt Iacob à socero suo Laban, finito septennio seruitutis dicens : Da mibi vxorem meam : quia iam tempus impletum est, vt ingrediar ad illam. Pro Latina voce(nuprias) Grecè est vocabulum raus, quæ vox teste Iulio Polluce, & nuptias significat, & conuiuium. rapos, inquit (quod Latine dicimus nuptias) non solum vocatur vnio & congressus viri, ac mulieris, sed etiam conuiuium ipsum ea voce appellatur ab Homero.

Iulius Pollux.

Nuptias porrò conuiuali lætitiæ celebrari solicitas non modò apud 21 Ethnicos, vt ex multis eorum historijs notum est; verùm etiam apud Iudæos, satis liquet ex historia Euangelica, vt de nuptijs sactis in Cana Galilææ Ioan. 2. Idque patet ex duabus parabolis Domini nostri, quarum alteram refert Matthæus capite 22. alteram Lucas cap. 14. Idémq; cernere est in veteri Testamento pluribus locis, velut in libro Iudicum cap. 14. Et in

Convivalis
nupti.srum cclebritas, quàm
fuerit antiquitus solennis.

libro Tobiæ cap. 9. Nec solùm in nuptijs agitabantur conviuia, sed ludi adhibebantur, & ioci, & sales, ac saltationes, & cantus, variiq; musicorum instrumentorum soni, etiam in antiquissimis illis temporibus: Homerus. quippe nuprias filiæ Menelai describens: Et hi quidem, ait, epulabantur in magna domo vicini, atq; socij illustris Menelai: inter eos autem canebat divinus cantor pulsans citharam: duo autem saltatores in ipsis cantum incipientes, colluctabantur per medios. Et alio loco: Duas, inquit, ciuitates Iliad. 6. fecit hominum mortalium pulchras, & in hac quidem nupriæ erant, & conuinia. Pueri autem saltatores colluctabantur, in his tibiæ lyræque vocem habebant,&c.

Ody/]: 4.

Solebant nonnunquam nuptialia conuiuia vsque in luxum prope im- Alexandri mensum excedere: quod vnius exemplo Alexandi Magni manifestum fie- Magni nuri potest. Ponam verba Æliani ex libro eius octavo de Varia Historia, qui- ftiale connibus nuprias celebratas ab Alexandro post victum Darium Regem Persa- unm ex Alia rum, in hunc modum enarrat: Cum Alexander Darium superasser, suas, & & amicorum nuptias celebrauit. Erant, qui vxores ducebant, nonaginta, totidémque thalami. Eratque locus vbi viri conuiuabantur, lectis centum ornatus, & argenteus tripes in vno quoq; politus; in Alexandri verò, aureus:omnésque mensæstratæ purpura, & pictis stragulis barbarico more, & pretioso textis. Ad convinium quoque adhibuit suos hospites, quos è regione voluit accumbere. In aula conviuabantur copiæ pedestres, nauales, equites, legati, & peregrini Græci. Tubæ figno accumbebant, eodémque, sed vario, finem esse significabatur. Quinque integros dies, propter nuptias, sacris operam dedit. Interfuerunt etiam cantores, actorésque multi Comædiarum, & Tragædiarum: Indici quoque præstigiatores, qui in ea atte ceteris eo tempore præstabant, dicuntur assuisse. Sic Ælianus.

Sed enim Plato, vt è nuptijs luxum penitus tolleret, & conuiuij nuptia- du Plato sumlis sumptus minueret, moderatus est numerum conuiuarum. Sic enim in prus minuerit libro quinto suarum legum de conuiuijs nuptialibus præcipit, Amicos muptialium quidem, & amicas non plures quinque, ex vtraq; parte conuocare liceat; Consanguineorum verò, & domesticorum, itidem tot ex viraque parte accersere. Sumptus verò, quàm cuiusque fortuna, maior non erit. Ebrietatem porrò arcendam esse à nuptijs, præsertim verò à Sponso, & sponsa, quos maxime in nuprijs sobrios esse decet, his verbis docet in eodem li-

bro:Bibere vsque ad ebrietatem, neque vsquam fas est, nisi in festis Dei, qui vinum dedit: & id maxime alienum est à nuptiis: in quibus potissimum esse prudentes decet Sponsum, & sponsam, vt qui iam vitæ non paruam incipiant mutationem, simulq; vt fætus quam maximè à prudentibus nascatur. Hæc Plato.

. \*\*\*

1....

hh 2

non est peccarum, sed in modo tantum amoris, si ea nimirum, præter modum ametur; si quæratur respectu cuiuspiam mali; si fuerit cum alterius contemptu, & iniuria. Scitum enimest quod scribit Aristoteles lib.7. Ethic.cap.4.Qualdam elle res, quarum amor bonus, & laudandus elt, led amoris exuperantia obnoxia est vitio. Quemadmodum Niobe nimio filiorum amore excessit vsque in contemptum Deorum: & quidam, cui nomen Satyrus, patris amore furebat, & infaniebat: his enim duobus exemplis in eo loco, viitur Aristoteles.

## Versy 22 Qui vocatis multis amicorum turbis ad conuiuium, fecit nuptias.

Thoftatus.

I c E T de substantia matrimonij, inquit Thostatus, non sit ce- 20 lebritas nuptialis, magna tamen in ea est honestas, & decentia, & ingens Reipublicæ vtilitas, tum quò matrimonialis contractus testatior, & firmior existat; tum quò filis cognos-

cantur legitimi, & liquidò discernantur ab illegitimis: quam etiam ob causam Ecclesia subet matrimonia publice denunciari facienda, & publicè fieri. Sed perpendamus verba, Nec est. Hebraicè, nec Chaldaicè illud; Fecit nuprias, id enim Latinus, Interpres ex lxx. Interpretibus mutuatus est. Sic autem Hebraice legitur hic locus: Congregauit Laban omnes homines loci, & fecit conuiuium. sed enim interpres Latinus illud: Omnes homines loci. quod etiam habent lxx. Interpretes, commodè interpretatus est illis verbis, Vocatis multis amicorum turbu: non enim omnes simpliciter Laban vocauit ad conuiuium, sed cognatos, amicos, & familiariter notos; vt locutio Græca & Hebraica hoc loco fapiat hyperbolem. Quoniam verò conuiuium illud erat nuptiale, atque eius finis erat tradere publice nuptam filiam in potestatem viri: rectè additum est Græcè ac Latinè illud. Et fecit nuptias, Nimirumiin principio septennis seruitutis Iacob, confectum est matrimonium inter Iacob & Rachelem, quantum ad substantiam; & ex eo tempore, ratum fuit matrimonium, & Rachel vera eius vxor, & exacto septennio, perfectum est matrimonium quantum ad consummationem eius per copulam carnalem. Hoc enim petijt Iacob à socero suo Laban, fi-Iulius l'ollux. nito septennio seruitutis dicens : Da mibi vxorem meam : quia iam tempus impletum est, vt ingrediar ad illam. Pro Latina voce(nuptias) Grecè est vocabulum raus, quæ vox teste Iulio Polluce, & nuptias significat, & conuiuium. rapos, inquit (quod Latine dicimus nuptias) non solum vocatur vnio & congressus viri, ac mulieris, sed etiam conuiuium ipsum ea voce appellatur ab Homero.

Nuptias porrò conuiuali lætitiæ celebrari folicitas non modò apud 21 Ethnicos, vt ex multis eorum historijs notum est; verum etiam apud Iudæos, satis liquet ex historia Euangelica, vt de nuptijs factis in Cana Galilææ Ioan. 2. Idque patet ex duabus parabolis Domini nostri, quarum alteram refert Matthæus capite 22. alteram Lucas cap. 14. Idémq; cernere est in veteri Testamento pluribus locis, velut in libro Iudicum cap. 14. Et in

Conninalis nuptiarum colebritas, quàm fuerit antiquitus solennis.

libro Tobiæ cap. 9. Nec solùm in nuptijs agitabantur conuiuia, sed ludi adhibebantur, & ioci, & sales, ac saltationes, & cantus, variig; musicorum instrumentorum soni, etiam in antiquissimis illis temporibus: Homerus. quippe nuprias filiæ Menelai describens: Et hi quidem, ait, epulabantur in magna domo vicini, atq; socij illustris Menelai: inter eos autem canebat divinus cantor pulsans citharam: duo autem saltatores in ipsis cantum incipientes, colluctabantur per medios. Et alio loco: Duas, inquit, ciuitates Iliad. 6. fecit hominum mortalium pulchras, & in hac quidem nuprix erant, & conuinia. Pueri autem saltatores colluctabantur, in his tibiæ lyræque vocem habebant.&c.

Ody]]: 4.

Solebant nonnunquam nuptialia conuiuia vsque in luxum prope im- Alexandri mensum excedere:quod vnius exemplo Alexandi Magni manifestum fie- Magni nuri potest. Ponam verba Æliani ex libro eius octauo de Varia Historia, qui- Ptrale connibus nuprias celebratas ab Alexandro post victum Darium Regem Persa- "ium ex Alia rum, in hunc modum enarrat: Cum Alexander Darium superasser, suas, & & amicorum nuptias celebrauit. Erant, qui vxores ducebant, nonaginta, totidémque thalami. Eratque locus vbi viri conuiuabantur, lectis centum ornatus, & argenteus tripes in vno quoq; politus; in Alexandri verò, aureus:omnésque mensæstratæ purpura, & pictis stragulis barbarico more, & pretioso textis. Ad conviuium quoque adhibuit suos hospites, quos è regione voluit accumbere. In aula conuiuabantur copiæ pedestres, nauales, equites, legati, & peregrini Græci. Tubæ figno accumbebant, eodémque, sed vario, finem esse significabatur. Quinque integros dies, propter nuprias, sacris operam dedit. Interfuerunt etiam cantores, actorésque multi Comædiarum, & Tragædiarum: Indici quoque præstigiatores, qui in ea arre ceteris eo tempore præstabant, dicuntur asfuisse. Sic Ælianus.

Sed enim Plato, vt è nuptijs luxum penitus tolleret, & conuiuij nuptia- du Plato sumlis sumptus minuerer, moderatus est numerum convivarum. Sic enim in prus minuerit libro quinto suarum legum de conviuijs nuptialibus præcipit, Amicos suptialium quidem, & amicas non plures quinque, ex vtraq; parte conuocare liceat; Consanguineorum verò, & domesticorum, itidem tot ex vtraque parte accerlere. Sumptus verò, quàm cuiulque fortuna, maior non erit. Ebrietatem porrò arcendam esse à nuptijs, præsertim verò à Sponso, & sponsa, quos maxime in nuptijs sobrios esse decet, his verbis docet in eodem libro:Bibere vique ad ebrietatem, neque viquam fas est, nisi in festis

Dei, qui vinum dedit: & id maxime alienum est à nuptiis: in quibus potissimum esse prudentes decet Sponsum, & sponsam, vt qui iam vitæ non paruam incipiant mutationem, simulq; vt fœtus quam maxime à prudentibus nascatur. Hæc Plato.

· \*\*\*

hh 2

Durmadmo-

#### QVARTA DISPVTATIO.

De fraude, quam Laban fecit genero suo Iacob, Liliam introducens ad eum pro Rachele. Super illis verbis.

VERSV 23

Et vesperi Liam filiam suam introduxit ad eum:dans ancillam filiæ, Zelpham nomine.

Cur vespere sponsa ducebatur in domum viri. Prima quastio.



N huius disputationis tractatu tres quastiones explicanda 23 funt. Quarum prima, hæc est: Cur vespere sponsa ducebatur ad virum eius? Responsum in prompu est: nimirum sic antiquitus in more fuit: quapropter etiam apud Gracos, & Romanos, sponsa sub noctem accensis, & prælucentibus

facibus, ducebatur in domum viri. Quinque porrô faces è spina alba confectæ à pueris patrimis, & matrimis preferebantur, quas vocabant nuptiales, siue geniales rædas. Huius verð consuerudinis duplicem fuisse rationem coniicere possumus; alteram, quia nuptiale conuiuium sub noctem fiebat, & inlongum protrahebatur.post deinde sponsa in ædes viri ducebatur. Id quoque institutum, & observatum reor, pudoris & verecundiæ caula, qui quali pro integumento sunt nocturnæ tenebræ. Tunc enim sponsa tradedatur in potestarem mariti, mox ab eo virginitatis slore priuanda. Namque ob hanc etiam pudoris causam, moris fuit, vr ne sponsa pedibus suis viri domum ingrederetur, sed manibus aliorum sublata, illuc inferrerur:vt ea re fignificaretur, auctore Plutarcho in Romanis quæstionibus, eam inuitam illucire, vbi esset virginitatem amissura. Quinetiam eiusdem pudoris gratia, velata facie tuncincedebant; vnde scilicet nuptiarum nomen ductum est, ab obnubendo, id est tegendo, & velando. Sed fuit præterea Laban propria, vt id faceret causa; quò facilius, quem ipsi Iacob struebat dolum, supponendo ei pro Rachele Liam, in tenebris nocturnis exequeretur.

Plutarchus.

Secunda queſtio.

Altera quæstio est, quomodo Lia sustinuit ingredi à Iacob, cuius scie-24 bat se non esse vxorem, & cuius illicito congressu flagitiose amissura erat virginitatem, mulieris nempe optimam, & prælantissimam dotem? Respondeo, Liam esse id facere ausam, tum patris non solum cossilio, & monitu, sed etiam mandato, præceptoque impulsam: patris autem voluntati omnino esse obsequendum putauit. Confidit præterea fore, vtse postmodum in vxorem Iacob acciperet, siue casum eius, & conditionem miseratus, ne videlicet ab eo repudiata, maneret în posterum innupta, & ludibrio, atq; infamiæ obnoxia. Ad id præterea vehementer incitata est desiderio prolem ex lacob suscipiendi, vipotè quem videbat esse insignem virum, honoratum ab omnibus, Deiq; gratia preditum, ob idque prospezè omnia agentem: ciúlq; posteritati amplissima data esse à Deo promissa, sapius inaudierat. Verumtamen Lia, sine dubio grauiter peccauit, voluntarièstuprum passa, & quantum in ipsa fuit, etiam Iacob inducens ad committendum adulterium, & probabili admodum periculo perpetuæ in

posterum infamiæ seipsam committens,

25 Terria qualtio. Quot modis, & quam grauiter peccauit Laban, pro Ra- Terria quaft. chele frandulenter supponens Liam. Peccauit ille primum perfidiæ cri fuerit or med mine; quia contra datam fidem, in tempore, pacto constituto, non dedit siforme pec-Rachelem vxorem Iacob, sed Liam, de qua nullum inter eos pactum, catum Labe. & conventum fuerat. Deinde, Laban quodammodo coëgit ipsum Iacob facere marrimonium cum Lia, quod ipse non quasierat, nec optauerat: compulitque, sibi eum alios septem annos servire. Præterea, Laban facti fui causam mendaciter attribuit consuctudini ilius terræjeum vera causa fuisser, vt Liz conjugium obtruderet lacob, & quo diutius eum in seruitio suo detineret. Ad hæc a quantum in ipso suit, induxit Iacob ad stuprum, deflorandam subiiciens ci virginem, quæ non erat vxor cius: immò ad adulterium, quia sacob erat iam coniugio Rachelis adstrictus; quin etiam induxit ad incestum : siquidem Lia, cum soror esset Rachelis, verz vxoris Tacob, in primo affinitatis gradu attingebat ipfum Iacob, His quoq; accessit crimen pellicatus: Lia quippe, extra coniugium mixta cum lacob marito Rachelis, fiebat eius pellex. Postremo, in maximum dedecoris, & infamiæ discrimen obiecit Laban eo facto filiam suam Liliam. Nam si Iacob noluisset eam ducere vxorem, vt iure poterat nolle, mansisset Lia probrola, & infamis, per flagitiofum stuprum, atque incestum amissa virginitate, nec amplius fuillet idonea, vt honesto alicui viro posset nubere. Sed Cur Laban cur Laban dedir Liz ancillam nomine Zelpham? In obsequium videlicet dederit ancilcius,& famulitium,& vt quæ futura erat domus, ac familiæ Iacob domina, haberet ancillas, quarem ministerio multa faceret, quæ per se ipsam facere indecens fuisset. D'edit præterea in solatium, vt si forte in longinguas regiones, ignoralque genres à marito du cha fuisset, haberet inibi de ciuibus, & domesticis suis antiquis, quicum fidenter, ac familiariter, & iueundè confabulari posset. Factum istud Laban, etiam nunc imitandum esset:conduceret enim multum, quo pauperculæ virgines, in familiam locupletum, & nobilium fæminarum receptæ, honestius alerentur, bonisa: artibus ex vsu postea futuris, probè instituerentur.

## DISPVTATIO.

## Superillis verbis,

Ad quam cum ex more lacob fuisset ingressus, facto manè vi- VERS. 25. dit Liá: & dixit ad socerum suum, Quid est hoc quod face- 26.27. re voluisti? nonne pro Rachele seruiui tibi? quare imposuisti mihi? Respondit Laban: Non est in loco nostro consuetudinis, vt minores antea tradantur ad nuptias. Imple hebdomadam dierum huius copulæ: Et hanc quoque dabo tibi pro opere, quo seruiturus es mihi septem annis alijs.

Prima quest.



Æ c verba tres ferunt quæstiones. Primò quæritur, qui fieri potuerit vt Jacob per toram illam noctem non ex tactu, non ex voce cognouerit Liam, & à Rachele discreuerit, præsertim tot iam annos in earum domo versatus. Josephus libro primo Antiquitatum, causam ignorantiæ Jacob refert, tum

ad nocturnas tenebras, tum ad ebrietatem, quod in coniuio puptiali, multo largius solito bibisser. Sed cum alium oius rei, commodiorémque inueuenire exitum possimus, quid attinet sanctissimo viro temulentiæ crimen impingere: Ergo ne Liam de facie cogolceret Iacob, caula fuit in tenebris nocturnis, & quòd ad iplum velata facie, vt moris erat, deducta effet, & in cubiculum, & cubile collocata. Quod autem Lia ex voce, & nomine non fuerit à Iacob cognita, id perpetuo Liæ filentio factum est, quod virginali pudori, ac verecundia, Iacob rribuebat: sed Lia id facere à patre docta, & iussa fuerat. Arg; hic error, castissimi, & pudentissimi apimi eius magnum est argumentum: Quippe qui tantum spectando solidum coniugii frudum, generationem prolis, non blanditijs vsus, est; cum Lia meretricijs, nec lasciuos adhibuit tactus, nec amatorios miscuit sermones; quòd alii facere solent, quo vehementiùs libidinem inflamment, ampliorique perfundantur voluptate. Hzc Iacob penitus abhotrens, eo, tolùm animo, eó-, que modo conjugalem copulam exercuit, vr generationi filiorum conducere posse existimabat. \* 5 62 V

Singularis castitatis Iacobi.

Secüda quast.

Altera quæstio; An excusatio Laban ex consugtudine illius regionis petita, fuerit probabilis. Erat quidem illa confuetudo satis bona, & probabilis, hodieque, quoad fieri possit, observanda; verum ea, quod fecit Laban, nequaquam exculare, ne dum honestare porvit: si quidem Laba non vt oportuit, sed flagitiose, atque inique tali consugrudine vsus est. Nulla quippe consuerudo contra ius naturale, vel primum induci, vel iam indu-Cta servari debet, tametsi antiquissima sit, divtissimeque viguerit. Immò verò consuctudo contraria legi naturali, tanto peior est, quanto antiquior, & diuturnior: sicut & ipsum peccatum, quod verustate, & diuturnitate non eleuatur, nec minuitur, sed augescit etiam magis, atque ingrauescit. Fornicari porrò, & adulterari, manifeste aduersantur legi naturali, cùm ea finr in præceptis Decalogi nominatim interdicta. Nulla igitur confuetudine licer hæc facere, vel ad ca facienda quempiam inducere. Consuetudo erat, filias natu maiores tradere nuptum, ante minores : verum illæ priùs desponsabantur, & apertè tradebantur marito: vt autem marito non volenti, nec scienti latenter, ac fraudulenter jungerentur, nullis antè præmissis coniugii pactis, nullisque sponsalibus nice mutuo verinque postulato consensu, id sanè nulla ferebat consuetudo. Quid multa? fallacia, & fraus Laban, ex eo apparuit euidenter, quòd lacob ignarus illius confuetudinis, experijt conjugium Rachelis minoris filiæ Laban: neg; tunc dixit ei Laban, obstare ei rei consuetudinem, sed protinus petenti Iacob affensus, confecit matrimonium. Postea verò per fraudem Liam pro Rachele fuppoluit ei, de cuius matrimonio nullum antea pactum, nullumque verbum factum fuerat. - 1:

Terria

Tertia quæstio, quid significare voluerit Laban illis verbis, Imple hebdomadam dierum: & banc guog, dabo tibi. Quida putant eoru verborum hanc esse sententiam: Exple alterum septenarium annorum, serviendo mihi,& postea tradam tibi Rachelem in matrimonium. Veruin hanc interpretationem merito abiecerunt Hieronymus in traditionibus in Genesiim super hunc locum, & Augustinus quæst. 89. in Genesim. Enimuerò narratio ipla Moss, que est in hoc loco, trifariam, & aperte istam opinionem refellie. Ereinint dicit: Imple bebdomadam dierum, non autem annorum: quare seprem dies, non autem seprem anni expectandi erant Iacob, dum ei tra deretur Rachel.deinde Laban dixit: Et hanc dabo tibi pro opere, quo seruitu. rus es mihi alus septem annis. Non dixit dabo tibi cam, postquam servic cis mihi septem alios annos: quare Rachel tradita est lacob, ante septem annos setuitutis. Idem præterea liquet ex illis verbis: Tandemque poritus apearis nuptus, amorem sequentis priori pratulit, serniens apud eum sepiem anmis alus. Prins igitur Iacob potitus est nuptiis Rachelis, & postea seruiuit feptem annis. Nimis enim, inquit Augustinus, durum & valdè iniquum fuiffet, vt fallaciter deceptum Tacob, vellet adhuc Laban differre septem aliosannos, & runc ei dare Rachelem, quam primò tradere debuisset. Est igitur corum verborum hæc sententia, Implehanc Septiduanam nuptiarum celebritatem pro Lia, qua finita, dabo tibi vxorem Rachelem, sub promissione alterius Septennij, quo mihi pro ea seruiturus es. Similiter exponit Hieronymus ita scribés: Postquam Liam Iacob fraude deceptus. pro Rachele vxorem acceperat, dicitur ei à locero Laban, vt septem dies pro nuptijs prioris fororis expleat, & sic accipiat Rachelem, pro qua iterum septem annis aliis seruiturus sit. Non igitur, ve quidam male existimant, post septem annos alios, sacob vxorem accepit Rachelem, sed post septem dies nupriarum prioris vxoris:nam sequitur, Et ingressu est ad Ras chel. o dilexit Rachel magu, quam Liam, o seruiust ei septem annis alijs. Sic Hieronymus.

26. Adnotauit Sanctus Augustinus, quæstione 89.in Genesim, durasse in August. co tempore, & apud illas gentes septem diebus celebritatem nuprialem. Nam præter hunc locum Genesis, id etiam perspicue indicat locus ille, qui Quot dies est in libro Iudicum cap. decimo quarto. Vbi sic est: Descendit pater eius ad antiquitus du mulierem, & fecit filio suo Samson conuiuium, sic enim iuuenes facere consueue- raret celebrirant. Cum ergo ciues loci illius vidissent eum, dederunt ei sodales triginta, qui Locus libri essent cum eo. Quibus locutus est Samson: Proponam vobis problema, quod si sol- Indicum c.14. ueritis mihi intra septem dies conuiuis, dabo vobis triginta Sindones, & triginta tunicas & c. Apud Græcos, tres dies nuptiales celebrabantur; vnus pridie nuptiarum, alter postridie, tertius erat dies, in quo sponsus in soceri domo à sponsa accipiebatur. Hi dies à Iulio Polluce sic appellantur Græcè: \*eeabe λια, επαύλια, απαύλια. Apud Romanos verò postridie nuptiarum, apud nouum maritum cœnabatur, quod illi appellabant, Repotia, quia pridiana Iulius Polluse. potatio, quali reficeretur.

SEXTA

Prima quest.

Singularis ca-

Stitatis laco-

bi.

Tosephus.



ad nocturnas tenebras, tum ad ebrietatem, quod in coniuio nuptiali, multo largius solito bibisser. Sed cum alium eius rei, commodiorémque inueuenire exitum possimus, quid attinet sanctissimo viro temulentiæ crimen impingere: Ergo ne Liam de facie cogolceret lacob, caula fuit in tenebris nocturnis, & quòd ad ipium velata facie, vt moris erat, deducta effet. & in cubiculum, & cubile collocata. Quod autem Lia ex voce, & nomine non fuerit à Iacob cognita, id perpetuo Liæ silentio factum est, quod virginali pudori, ac verecundia, Iacob tribuebat: sed Lia id facere à patre docta, & iussa fuerat. Atq; hic error, castissimi, & pudentissimi apimi eius magnum est argumentum: Quippe qui tantum spectando solidum coniugis fructum, generationem prolis, non blanditijs vsus est; cum Lia meretricijs, nec lasciuos adhibuit tactus, nec amatorios miscuit sermones; quòd alij facere solent, quo vehementiùs libidinem inflamment, ampliorique perfundantur voluptate. Hæc Iacob penitus abhorrens, eo folumanimo, eóque modo conjugalem copulam exercuit, ve generationi filiorum conducere posse existimabat. 75 72 V

Secuda quast.

Altera quæstio: An excusatio Laban ex consugudine illius regionis petita, fuerit probabilis. Erat quidem illa confuetudo satis bona, & probabilis, hodieque, quoad fieri possit, observandas verum ea, quod fecit Laban, nequaquam excusare, ne dum honestare potuit: si quidem Labá non yt oportuit, sed flagitiose, atque inique tali consucrudine vsus est. Nulla quippe consuerudo contra ius naturale, vel primum induci, vel iam inducta servari debet, tametsi antiquissima sit, diutissimeque viguerit. Immò verò consuctudo contraria legi naturali, tapto peior est, quanto antiquior, & diuturnior: ficut & ipsum peccatum, quod verustate, & diuturnitate non elenatur, nec minuitur, sed augescit etiam magis, atque ingrauescit. Fornicari porrò, & adulterari, manifestè aduersantur legi naturali, cùm ea fint in præceptis Decalogi nominatim interdicta. Nulla igitur confuetudine licet hæc facere, vel ad ca facienda quempiam inducere. Consuetudo erat, filias natumaiores tradere nuptum, ente minores : verum illæ priùs desponsabantur, & apertè tradebantur marito: vt autem marito non volenti, nec scienti latenter, ac fraudulenter jungerentur, nullis antè præmissis conjugij pactis, nullisque sponsalibusniec mutuo verinque postulato consensu, id sanè nulla ferebat consuetudo. Quid multa? fallacia, & fraus Laban, ex eo apparuit euidenter, quòd Iacob ignarus illius confuetudinis, expetiji coniugium Rachelis minoris filiz Laban: neuj tunc dixit ei Laban, obstare ei rei consuetudinem, sed protinus petenti Iacob affensus, confecit matrimonium. Postea verò per fraudem Liam pro Rachele supposuit ei, de cuius matrimonio nullum antea pactum, nullumque verbum factum fuerat.

Tertia

Tertia quæstio, quid significare voluerit Laban illis verbis, Imple hebdomadam dierum: Thanc guog, dabo tibi. Quida putant eoru verborum hanc esse sententiam: Exple alterum septenarium annorum, seruiendo mihi,& postea tradam tibi Rachelem in matrimonium. Verum hanc interpretationem merito abiecerunt Hieronymus in traditionibus in Genesiin super hunc locum, & Augustinus quæst. 89. in Genesim. Enimuerò narratio ipia Mols, que est in hoc loco, trifariam, & aperte istam opinionem refellir. Eremini dicit: Imple hebdomadam dierum, non autem annorum: quare septem dies, non autem septem anni expectandi erant Iacob, dum ei tra deretur Rachel deinde Laban dixit: Et hanc dabo tibi pro opere, quo seruiturus es mihi alus septem annis. Non dixit dabo tibi cam, postquam seruie cis mihi septem alios annos: quare Rachel tradita est Jacob, ante septem annos seruitutis. Idem præterea liquet ex illis verbis: Tandemque potitus opeasis nuptus amorem sequentis priors pratulit, serviens apud eum sepiem anmis alus. Prins igitur Iacob potitus est nuptiis Rachelis, & postea seruiuit feptem annis. Nimis enim, inquit Augustinus, durum & valdè iniquum fuiflet, vt fallaciter deceptum Tacob, vellet adhuc Laban differre septem aliosannos, & tunc ei dare Rachelem, quam primò tradere debuisset. Est igitur eorum verborum hæc sententia, Implehanc Septiduanam nuptiarum celebritatem pro Lia, qua finita, dabo tibi vxorem Rachelem, sub promissione alterius Septennij, quo mihi pro ea seruiturus es. Similiter exponit Hieronymus ita scribés: Postquam Liam Iacob fraude deceptus, pro Rachele vxorem acceperat, dicitur ei à locero Laban, vt septem dies pro nuptijs prioris sororis expleat, & sic accipiat Rachelem, pro qua iterum septem annis aliis seruiturus sit. Non igitur, vt quidam male existimant, post septem annos alios, sacob vxorem accepit Rachelem, sed post septem dies nupriarum prioris vxoris:nam sequitur, Et ingressus est ad Ras chel, o dilexit Rachel magu, quam Liam, o serviust ei septem annis aliss. Sic Hieronymus.

26. Adnotauit Sanctus Augustinus, quæstione 89.in Genesim, durasse in August. co tempore, & apud illas gentes septem diebus celebritatem nuprialem. Nam præter hunc locum Genesis, id etiam perspicuè indicat locus ille, qui guet dies est in libro Iudicum cap. decimo quarto. Vbi sic est: Descendir pater eius ad antiquitus du mulierem, & fecit filio suo Samson conuiuium, sic enim iuuenes facere consueue- raret celebrirant. Cum ergo ciues loci illius vidissent eum, dederunt ei sodales triginta, qui Locus libri essent cum eo. Quibus locutus est Samson: Proponam vobis problema, quod si sol- Indicum c.14. ueritis mihi intra septem dies conuiuis, dabo vobis triginta Sindones, & triginta tunicas & c. Apud Græcos, tres dies nuptiales celebrabantur; vnus pridie nuptiarum, alter postridie, tertius erat dies, in quo sponsus in soceri domo à sponsa accipiebatur. Hi dies à Iulio Polluce sic appellantur Græcè; \*eonéλια, ἐπαύλια, ἀπαύλια. Apud Romanos verò postridie nuptiarum, apud nouum maritum coenabatur, quod illi appellabant, Repotia, quia pridiana Iulius Polluce. potatio, quali reficeretur.

SEXTA

## SEXTA DISPUTATIO.

## An Tetragamia Iacob fuerit licita, & honesta.

ARRAT in hoc loco Scriptura, Iacob quatuor duxisse simúlque habuisse vxores: duas sorores, Liam, & Rachelem; duas item earum ancillas, Zelpham, & Balam. Hæc historia duas habet quæstiones: Vnam, Antalis polygamia fuerit eo tempore licita: Alteram, An id fuerit indicium, Iacob suisse

libidinosum, & salacem. Priori quæstioni sic est respondendum: Nullo modo esse dubitandum, fuisse eo tempore licitam polygamiam: hac nempe viri sanctissimi, & preter cæteros in Scriptura laudati, Abraham. Jacob, Moses, & Dauid vsi sunt. Licitam porrò fuisse in tempore legis Mosaicæ, tum exemplis multorum constat, tum ex libri Deuteronomij cap. vigesimo primo, non obscurè colligitur. Accedit Beati Hieronymi auctoritas in epistola octogesima tertia, quæscripta est ad Oceanum, ad hunc modum aientis: Sciebat Paulus, lege concessum, & exemplo Patriarcharum samiliare suisse populo Hebræo nouerat, in multis vxoribus liberos spargere: ipsisque sacerdotibus, huius licentiæ patebat arbitrium.

S. August.

S. Hieronym.

B. Augustinus libro 22. contra Faustum capite 47. respondens Fausto 31 Manichæo, Polygamiam, pro magno crimine sancto Patriarchæ Iacob, impudentissimis verbis obiectanti, hunc in modum scribit, Quando mos erat, crimen non erat: & nunc propterea crimen est, quia mos non est. Alia enim sunt peccata contra naturam, alia contra mores, alia contra præcepta. Quæ cum ita sint, quid tandem criminis est, quod de pluribus fimul habitis vxoribus obiicitur sancto viro Iacob? Si naturam consulas, non lasciuiendi, sed gignendi causa illis mulieribus viebatur. Si morem, illo tempore, atque in illis terris hoc factitabatur, Si præceptum, nulla lege prohibebatur. Nunc verò cur crimen est si quis hoc faciat; niss quia & moribus, & legibus non licet? Quæ duo quisquis contempserit, etiamsi tantummodo causa generandi vti possit pluribus sæminis; peccat tamen, & ipsam violat humanam societatem, cui necessaria est procreatio liberorum. Sic Augustinus. Idem libro tertio de Doctrina Christiana capite duodecimo, sic ait: Sufficiendæ prolis causa, erat vxorum plurium simul vni viro habendarum inculpabilis consuetudo. In huiusmodi autem vxoribus quicquid illorum temporum sancti viri non libidinosè faciebant, quamuis ea facerent, quæ hoc tempore nisi per libidinem sieri non possunt non culpat Scriptura. Sicut enim talares, & manicatas tunicas habere, apud Romanos veteres flagitiú erat: nunc autem honesto loco natis, non eas habere, flagititiofum est, sic animaduertendum est, in cetero quoq; viu terii abelle oportere libidiné, que non folum ipla eorii inter quos viuit coluctudine nequiter abutatur, led etia læpe fines eius tralgressa, fæditatem suam, quæ intra claustra solemnium morum latitabat, Hagi-

ld. Augûst.

flagitiosissima eruptione manifestat. Hæc Augustinus. Verum quodille quasi obiter dixit de tunicis manicatis, id apertius enarrans Gellius libro feptimo, capite duodecimo, Tunicis, inquit, vti virum prolixis vltra brachia, & víque in primores manus, ac propè in digitos, Romæ, atque omni in Latio indecorum fuit. Solis namque fæminis vestem longe, latéque diffulam, non in decoram existima uerunt, sed vlnas, cruráque aduersus oculos protegenda. Viri autem Romani, primò quidem fine tunicis, toga sola amictituerunt, postea substrictas, & breues runicas citra humerum definentes habuerunt: quod genus Græci dicunt, tempidus Hæc Gellius.

Si quis porrò ex me quereret, an concubitus carnalis cum multis vxo An Polygaribus per se ac citra vllam dispensationem, dici debeat contra naturam; naturam, huic ego sic responderem. Tribus modis dici potest concubirus carnalis esse contra naturam primò dicitur contra naturam, quia est contra principalem finem natura in concubitu carnali; is autem est generatio prolis. Atque hac ratione concubitus viri cum viro, est omnino contra naturam, & sic appellat eum Scriptura in libro Iudicum cap. 19. Cum enim senex quidam reuocare vellet Gabaonitas ab eiulmodiscelere patrando cit Indien c. 19. holpite suo, dixit eis: Habeo fili am virginem, o hir homo habet concubinam, educam eas ad vos, ve humilietis eas, & vestrain libidinem compleatis:tantum obsecro ne scelus hoc contra naturam operemini in virum. Altero modo carnalis concubitus dicitur contra naturam, quia eff contra rectum ordiné natutæ, secundum quem in concubitu carnali debet intendi generatio prolis, non autem delectario, quæ actum illum consequitur, vel comitaun, Exempligratia, qui cum meretrice fornicatur, licèt possiteo modo generare prolem,id tamen ille nequaquam intendit, sed voluptatem solùm, & delectitionem Atqui li duo modi concubitus carnalis ita sunt contra naturam, vt fint indispensabiles, nec liciti esse possint. Tertio modo dicitur concubitus, vel conjunctio viri cum fæmina effe contra naturam, quia est contra convenientissimum modum, & perfectissimam rationem naturæ in concubitu matrimoniali viri cum fæmina: is autem modus est, vt vnus vir sit vnius vxoris. Namque hoc modo Deus ab initio instituit matrimonium, vni Adam vnicam rantum fæminam Euam dans in matrimonium: cum tamen maxime tunc necessaria videretur polyga- Genes.2. mia, propagandi humani generis gratia. Et hic modus, dispensabilis est: eam verò dispensationem primum factam esse post diluuium Noë pro eius posteris, ostendimus in Tertio Tomo super caput decimo sextonumero 17.

Locus libri

Altera quæstio, An ista polygamia Iacob, arguat hominem voluptua- Secunda rium, & libidinosum? Minimè, etenim Iacob vnam duntaxat Rachelem Onestio. ducere voluit vxorem: atque ea vna contentus fuisset. Liam autem duxit, tum mileratione,ac pictate adductus, ne cui per ignorantiam abstulerat virginitatem, nisi eam duceret vxorem, in perpetuo dedecore, atque infamia relinqueret: tum id fecit necessitate quodam modo coactus, propter importunitatem videlicet, & perfidiam Laban: non aliter vtique opraram, pactamque Rachelem accepturus ab eo, nili coniugem acciperet Comm.in Gen. Tom. 4.

Liam. Ancillas porrò non sponte voluntatis suæ, sed vxorem inductu atque impussu sibis iunxit matrimonio. Sic enim de Rachele initio capitis trigesimi scriptum est: Cernens Rachel quòd infæcunda esset, innidit sorori suæ, & ait marito suo, Da mihi liberos, alioquin moriar. Cui iratus respondit Iacob, Num pro Deo ego sum, qui prinautt te fructu ventris tui? At illa. Habeo, inquit, famulam Balam: ingredere ad illam, va pariat super genua mea, & habeam ex illa silios, dedit que Balam in coniugiam, & c. Similiter secit Lia tradens Iacob, vt ancillam suam nomine Zelpham, acciperet coniugem. Sic enim eodem in capite paulò infra scribit Moses: Sentiens Lia, quòd parere desisset: Zelpham ancillam suam marito tradidit. Sed cur voluit Deus vxores habere Iacob duas sorores? Nimirú quòd populus Dei ex vno Iacob totus propagandus propter maternæ originis coniunctionem, ar ctissimo inuicem vinculo necessitudinis deuinctus, mutuo amoris & concordiæ assectu vehementiùs contineretur.

Verùm superiorem nostram purgationem Iacob ab intemperantia li- 34 bidinis ob vxorum multitudinem, Theodoreti auctoritate confirmare possumus: qui super hac ipsa re disputans in quæstione 84. in Genesim, his verbis scribit multi sibi prætexunt occasionem lasciniæ, quòd quaruor vxores Iacob habuit: verum vniuscuiusque facti scopus præcipuè spectadus est: sic enim judicantes, reperiemus Iacob solam sibi Rachelem desponsasse. & præter apimi voluntatem Liam attigisse. Mox igitur, vt dolum sensit ægrè tulit.& cum socero questus est.Balæ, verò permixtus est non voluptatis gratia, sed vt coniugem placaret. Nameum Rachel angeretur, quod liberis careret, stolideque diceret : Da mihi liberos, alioquin moriar: piè obiurgans eam Iacob, docuit quilnam esset naturæ creator, & quòd nuptiæ non darent liberos, sed qui nuptijs legem possit Deus: dixit enim ad illam: Numquid ego sum tibi pro Deo qui te frustu ventris tui prinauit? Verumtamen volens eam placare, postulationi annuit: petierat enim, vt ancillæ suæ sungereretur, vt puerum inde natum vocaret suum. Idem. & in altera ancilla, cui nomen Zelpha, contigit. Cum enim Lia parere defiffet, rogauit eum, yt in agrum illum femen luum immitteret: quod quidem nullam libidinem denotat, led viri mansuerudinem vxoribus suis gratificari cupientis. Ad hæc, illud aduertendum est, tunc temporis non datam fuisse vllam legem, que multiplices nuptias prohiberet: & quòd felicissimi tunc existimabantur, qui multorum liberorum patres erant.

Nam. pro maximo bono Deus sapius Abraha promisit multiplicationem seminis, vt Genes. 13.15.17.22. idémque promissum
dedit Isac Genesis 26. & Iacob Genesis vigesimo
octauo. Nihil autem tale illis promissiset, niss
copiosam sobolem, quàmmaximum
bonum esse existimasset. Hachenus ex Theodoreto.

Ibeodore.

#### SEPTIMA DISPVTATIO.

An quemadmodum vnius viri coniugium cum pluribus fæminis licitum aliquando fuit, honestum: Ita vicissim vnius fæminæ consugium cum multis vir ! fuerit vllo tempore licitum, aut esse possit.

VNQVAM tale conjugium fuit licitum. Principio, id re- Probatur octo pugnat dignitati sexus virilis, vir enim vt ait Paulus 1. ad rationibus rus Corinth.xi.caput est mulieris: at esse plura capita prima, & inginm cu plu principalia vnius,& eiusdem, pluraque vnius rationis prin- ribio virio cipia eiuldem rei, & prima, & proxima, & æquè perfecta nunqua fuille

non fert rerum natura. Deinde, pax, & tranquillitas, bonaque dispositio liestum. economice gubernationis nulla esse posset: quot enim capita, tor sententiæ:quisque autem eorum virorum, quod sibi visum, & liberum esset, mãdaret vxori,& idem fieri vellet, nec alter cederet alteri. Sæpe item eueniret, vt plures eodem tempore debitum peterent ab vxore, quibus illa fimul fatisfacere non posset, vnde contentiones, & altercationes inter iplos. Præterea, id planè cotrarium est fini, quem natura intendit in matrimonio, generationem dico prolis. Nam mixtio inuicem, & confulio diuersorum virilium seminum in eadem muliebri vulua, plane corrumpit virtutem seminis proliferă, vi animaduertere est in meretricibus. Quare mulier pluribus nubens viris, non id faceret propter generationem prolis, sed quo maiorem caperet voluptatem, vel quæstum saceret : id autem crimen est, aut lasciuiæ, aut auaritiæ. Ad hæc, si qui fortè ex huiusmodi matrimonio filij gignerentur, istorum incertus haberetur pater: quocirca præstantia nobilitatis paternæ, quæ ad filios deriuatur, planè tolleretur, nec ius hæreditarium constaret: hæreditas enim nisi filijs certò cognè tis, non obuenit. Quin etiam periret patrum erga filios, & vicissim filiorum erga patres naturalis illa paterni, & filialis amoris flagrantia, & dulcedo. Quid quòd amor, & fides, & omnium confilioru, curaruque, & officioru comunicatio, quæ inter viru, & vxoré esse debet, & vbi est, ingenté affert vrilitate, & solatiu, atque voluptate, nulla esset in tali coniugio? His accedit, quòd vnus vir, sciens vxorem amari, & carnaliter cognosci ab alio viro, non solum earn non valde amaret, sed fastidiret, abhorreret, auersaretur, tanqua ab alio compressam, sædatámque; immò cum ea familiaririter conuersari noller; vetaceam frequentem inter viros zelum, quod vxor plus vnum virum, quàm alium diligere, arque honorare purarerur. Octaua, & postrema ratio est Sacramentalis: Matrimonium enim, sacramentum magnum esse inter Christum, & Ecclesiam, interpretatus est Apostolus Paulus ad Ephesios, capite quinto. Est igitur carnale matrimonium, sed licitum, & honestum, figura spiritualis matrimonii inter Christum, & Exclesiam: atqui Ecclesia vnicus sponsus est Christus,

nec plures esse possunt. Ali Sancti quantauis sanctimoniæ præstantia Joan 3. fuerint, non sunt Ecclesiæ sponsi, sed sponsi eius amici. Audi eum, quo inter natos mulierum maior nemo surrexit; Qui habet, inquit, sponsam, Sponsus est: amicus autem sponsi, qui stat, & audit eum, gaudio gaudet propter vocem sonsi, hoc ergo gaudium meum impletum est. Potuissemus hæc, illustribus auctorum, tum sacrorum, atque Ecclesiaticorum, tum Ethnicorum sententijs exornare: sed non id agimus, verein extra præsentem diuinæ Scriptura locum positam, subtiliter, eruditeque pertractemus. Quare prudenti Lectori, quod in præsens breuiter, ac velut in transcursu attigimus, latis erit. Huius de coniugio Iacob cum duabus sororibus Lia, & Rachele, hi- 26

storiæ duplicem allegoriam tradunt Patres. B. Augustinus sermone de

Allegorialin ans historia.

S. August. Tempore 80. & Rupertus libro septimo Commentariorum in Genesim cap. 29. & 30. Allegoriam istius conjugis referented duos populos, Iudai cum, & Gentilem. Sed Augustinus Liam, populi Iudaici figuram facit, Rachelem Gentilis. Contrà Rupertus Liam, Gentilis, Rachelem Iudaici populi typum fuisse ostendit. At B. Gregorius libro sexto Mortalium S. Gregor. super illis verbis Iob cap. q. Ingrediens in sepulchrum, sicut infertur acerum tritici in tempore suo. Et item homilia 14. in Ezechielem, Mattimonium Ia-

cob cum Lia, & Rachele, interpretatur allegorice de vita contemplatiua, & activa, hanc interpretationem deinde Rupertus libro 7. Commentariorum in Genesim cap. 31. egregiè tractauit, nihil corum quæ tradita fuerunt à Gregorio (quod quidem observatu, memoratuque dignum es-Rupertus: set Jomittens, & insuper non pauca de suo addens: Ruperti verba in eam sententiam, huiuscomodi sunt: Viro Ecclesiastico ad perfectionem tendenti sciendum est, duas esse vitas, actiuam atque contemplatiuam, quas & gentiles philosophi adulterantes, alteram practicam, & alteram theoricam dixerunt: & per actiuam ordinate procedendo, perueniri posse ad contemplatiuam, certissimo historia hæc sacob exemplo est. Iacob enim de terra sua egressus, ad puteum venit; & illic Rachelem pulchra facie, venustoque aspectu videns, statim eius amore incensus est. Similiter quoties quisque supplantator vitiorum, & Christum sequi cupiens, diuinz Scripturæ studijs incumbit, inde contemplatiuæ vitæ pulchritudinem de lectabilem esse comperiens, protinus in eius amplexus irruere gestit. Optimam quidem ille partem eligere vult, sedere nimirum ad pedes Domini. & jugiter audire verbum illius, juxta confilium dicentis, Vacate, & videte, quoniam ego sum Deus: plal. 45. Sed altera prior esse debet, que sollicita est, & turbatur erga plurima, & in misericordiz operibus exercetur, in quibus eruditum, atque exercitatum, tandem ad contemplatiuam Threne 3 posse progredi, & hunc esse legitimum viuendi ordinem, Propheta quoque testatur dicens : Bonum erit homini, cum portauerit iugum ab adolescentia sua. Sedebit solitarius, & leuabit se supra se. Et apud Iob scri-

prum est, Ingredieris in abundantia in sepulcrum. Id est, cum ditatus fueris

actiuz vitz reditibus, túc demum non defecturus quielcere poteris intra COR

contemplationis latibulum. Hac vita per Liam, (quod nomen interpretatur, laboriosa) fœcundam quidem, sed minùs videntem, rectè figuratur: nam quasi lippis oculis, minùs contemplatur spiritualia, dum sollicita est, & turbatur erga plurima. Rachel porrò pulchra quidem, sed sterilis, vitam contemplatiuam designat, quæ dum vni, quod necessarium est, intédit, venusto aspectu plus videt, sed sancto vtens otio, quasi minus parit. Igitur dum repente quis omissis gradibus, festinando ad arcem contemplationis, Rachelem præripere contendit, bene nonnunguam cum illo a- Luc. 10. gitur, si prius Liæ teneatur nuptijs, videlicet protractus forâs ad actiones laboriolas frequentis ministerij, qui si contra quid mussitat, vel querulo gestu strideat, dicit ei sancta Scriptura: Non est in loco nostro consucrudinis, vt minores antè tradantur ad nuptias : Id est : Non ita se habet ordo, vt ad contemplatiuam vitam, quæ minus operando, minor est, ante vsum, & exercitium actiuz quisquam prosiliat: Imple hebdomadam dierum huius copulæ,& hanc quoque poteris obtinere. Nam sicut sex diebus cun-Ca Deus operatus est, & in septimo die requieuit : sic prius oportet quéque in lex commemoratis apud Matthæum cap. 25. misericordiæ operibus exerceri, ve tunc demum iure in vita contemplatiua sabbatizare possir. Et notandum, quia videns Deus quòd Iacob Liam despiceret, non in eo milertus est eius, vr de lippa venustam aspectu faceret; sed in eo, vr sorore eius sterili permanente, vuluam ipsius aperiret. Semper enim actiua vita minus videt, & lippis perseuerat oculis, & est talis, qualem Paulus mulierem in Ecclesia docere non permittit: Saluabitur autem, inquit, per 1.Cor. 2.14. filiorum generationem, id est, per operum misericordiz administratione. @ 1. Time.

Ergo vita eorum, qui in solis actibus remanserumt, & nunquam ad contemplatiuz vitz gratiam profecerunt, iustificabitur per bonorum operum executionem. Hactenus ex Ruperto. Verumetiam S. Augustinus copiosè hanc ipsam allegoriam pertractat lib. 22.contra Faust. cap. 52. & aliquot sequentibus.

i i



# BENEDICTI

## PERERII COM-MENTARIA

IN CAPVT

GENESIS. TRIGESIMVM

## ARGVMENTVM.

Generatio aliorum septem filiorum Iacob; nouúmq; pactum de seruiendo alys sex annis ipsi Laban mirabili mercede, sed mirabiliore euentu.



12

ERNENS autem Rachel quòd infœcunda esset, inuidit sorori sux, & ait marito fuo: Da mihi liberos, alioquin moriar. Cui iratus respondit Iacob: Nú pro Deo ego sum, qui priuauit te fructu vetris tui? At illa: Habeo, inquit, famula Balam: ingredere ad illam, vt pariat super genua

mea,& habeam ex illa filios.Dedítque illi Balam in coniugiú:

6 quæ, ingresso ad se viro concepit, & peperit filium. Dixitque Rachel, iudicauit mihi Dominus, & exaudiuit vocem meam,

7 dans mihi filium: & idcirco appellauit nomen eius, Dan. Rursúmque Bala concipiens peperit alterum, pro quo ait Rachel,

8 Comparauit me Dominus cum sorore mea, & inualui. Vocaquitque eum, Nephthali. Sentiens Lia quòd parere desijsset,

10 Zelpham ancillam suam suam marito tradidit. Qua post co-

II ceptum edente filium, dixit. Feliciter: & idcirco vocauit nome

13 eius, Gad. Peperit quoque Zelpha alterum. Dixítq, Lia: Hoc pro

pro beatitudine mea: Beată quippe me dicet mulieres: proprerea appellauit eum, Aser. Egressus auté Ruben tempore messis 14 tritice in agrum, reperit mandragoras, quas matri Liz detulit. Dixitque Rachel: da mihi partem de mandragoris filij tui. Illa respondit: Parúmne tibi videtur quod præripueris maritum mihi, nisi etiam mandragoras filij mei tuleris? Ait Rachel: Dormiat tecum hac nocte pro mandragoris filij tui. Redeun- 16 tíque ad vesperam Iacob de agro, egressa est in occursum cius Lia; & ad me, inquit, intrabis, quia mercede conduxi te pro mandragoris filij mei Dormiuitq; cum ea nocte illa Et exaudivit Deus preces eius:concepitq;, & peperit filium quintum, & ait:Dedit Deus mercedem mihi, quia dedi ancillam meam 18 viro meo, appellauít que nomen eius Issachar. Rursum Lia co- 19 cipiens, peperit sextum filium, & ait: Dotauit me Deus dote 20 bona: etiam hac vice mecum erit maritus meus, eo quòd genuerim ei sex filios: & idcirco appellauit nomen eius Zabulo. Postquem peperit filiam, nomine Dinam. Recordatus quoq: ,, Dominus Rachelis, exaudiuit eam, & aperuit vuluă cius. Quæ 22 concepit, & peperit filium, dicens: Abstulit Deus opprobrium meŭ Et vocauit nomen eius, Ioseph, dicens: Addat mihi Do- 24 minus filium alterum. Nato autem, loseph dixit Iacob socero 25 suo: Dimitte me vt reuertar in patriam, & ad terram meam. 26 Da mihi vxores, & liberos meos, pro quibus seruiui tibi, vt abeam; tu nosti servitutem qua serviui tibi. Ait illi Laban, Inueniam gratiam in conspectu tuo: experimento didici quia benedixerit mihi Deus propter te:constitue mercedem tuam quam dem tibi. At ille respodit: Tu nosti quomodo seruierim tibi, & quanta in manibus meis fuerit possessio tua. Modicum habuisti antequam venirem ad te,& nunc diues effectus es:be nedixitque tibi Dominus ad introitum meum. Iustum est igirur, vt aliquando prouideam domui mex. Dixítque Laban, a Quid tibi dabo? At ille ait: Nihil volo: sed si feceris, quod postulo, iterum pascam, & custodiam pecora tua. Gyra omnes 12 greges tuos, & separa cunctas oues varias, & sparso vellere: & quodcumq; furuum,& maculosum,variumq; fuerit,tam in ouibus, quàm in capris, erir merces mea. Respondebitq; mihi 33 cras iustitia mea; quando placiti tempus aduenerit coram te: & omnia, quæ non fuerint varia, & maculosa, & furua, tam

34 in ouibus, quam in capris, furti me arguent. Dixítque Laban: 35 Gratum habeo quod petis. Et separauit in die illa capras, & oues,& hircos,& arietes varios, atque maculosos: cunctum autem gregem vnicolorem, id est albi, & nigri velleris, tradidit in 36 manu filiorum suorum. Et posuit spatium itineris triú dierum 37 inter se, & generum, qui pascebat reliquos greges eius. Tollés ergo Iacob virgas populeas virides, & amygdalinas, & ex platanis, ex parte decorticauit eas: detractisque corticibus, in his, quæ spoliata fuerant, candor apparuit: illa verò, quæ integra fuerant viridia permanserunt: atq; in hunc modum color effe-38 Aus est varius. Posuitq; eas in canalibus, vbi effundebatur aqua:vt cum venissent greges ad bibendum, ante oculos habe-39 rent virgas, & in aspectu earum conciperet. Factumq; est vt in ipso calore coitus, oues intucrentur virgas, & parerent macu-40 losa, & varia, & diuerso colore respersa. Divisito, grege Iacob, & posuit virgas in canalibus ante oculos arietum: erat autem alba, & nigra quæque, Laban: cetera verò, Iacob, separatis in-41 ter se gregibus. Igitur quando primo tempore ascendebantur oues, ponebat Iacob virgas in canalibus aquarum ante oculos arietum,& ouium, vt in earum contemplatione conciperent: quando verò serotina admissura erat, & conceptus extremus, 42 non ponebat eas. Factaq; sunt ea, quæ erant serotina, Laban:& 43 quæ primi temporis, Iacob. Ditatúsq; est homo vltra modu, & habuit greges multos, ancillas, & seruos, camelos, & asinos.

VERS. I. Cernens autem Rachel quòd infœcunda esset, inuidit sorori sux, & air marito suo; Da mihi liberos, ali oquin moriar.

ที่ O n doluit Racheli, sororem suam Liam esse fœcundam, & 1 tam numerosæ prolis parentem : verum se esse sterilem, cum sorortot iam filiorum mater esset, id verò perdoluit: hoc autem,zelo,quàm inuidiæ, fimilius est. Nam si propriè loqua-

mur, Inuidia est aliorum bonis, & prosperitate tristari, dolere, atque ani-Triplex Zeli, mo cruciari : quod non fuit in Rachele; non enim dicitur inuidisse sorori, quòd esser illa fœcunda, sed quòd ipsa infœcunda esser. Zelus porrò tribus modis dicitur: Est enim dolor, aut quòd improbis, & impijs prosperè sit; aut quod viris optimis improspere, ac miserè: aut quod æquè di-5. Augustinus gnis non similiter bona contingant. Certe B. Augustinus libro 22. contra Faustum cap. 54. citans hæc verba Genesis pro verbo innidit, refert, Ze-

lauit: ita memorans hunc locum: Et zelauit Rachel sororem suam.

Tatio.

Da

. Damihi liberos, alioquin moriar. Impotentia defiderij liberorum , fecit hæc verba infipienter admodum, stulteque loqui Rachelem. Quanquam Hebræorum quidam honestam faciunt petitionem istam Rachelis, Da mihi liberos. Ad hanc sententiam interpretantes: Quando tu apud Deum tam gratiolus es, ve postulatis & opratis tuis nihil ille abnuat; deprecare míhi à Deo liberos, quemadmodum pater tuus precibus impetrauit conceptum Rebeccæ matri tuæ: Verum istam expositionem proxime sequens responsum sacob dupliciter excludit: dicir enim Scriptura, iratum, & indignatum fuille Iacob Racheli, propter istam petitionem: at cum illa esset valdè honesta, & iusta, irascédi nulla profect ò erat ratio. Et illud, quod dixit Iacob: Num pro Deo ego sum, qui prinauit te fructu ventris tui? planè ineptum, atque inconueniens fuisset petitioni Rachelis, secundum istam interpretationem. Cæterum error ipsius Rachelis ignoscibilis est; nihil ensm in coniugio antiquius & oprabilius est generatione liberoru, non solum propter perpetuitatem naturæ humanæ, quæ per huiusmodi propagationem filiorum conservatur: sed etiam quòd parentes à liberis. non solum vitæ alimenta, sed etiam solatio, & honoris, & gloriæ ornaméta expectant. Itaque coniugium imperfectum videtur, si desint liberi; non fecus arque arbor fine fructibus.

Ad hanc sententiam facit, quod Aristoteles tradit primo libro Oeconomicorum cap. 2. his verbis. No essendi causa solum, verum etiam bene Aristotek. essendi, mas & fœmina naturæ ope conjunguntur: filiósque procreant, non solum ve id naturætributum ferant, verum etiam ve commoda inde susciplant. Etenim valentes ipsi, imbecilles filios labore suo tuentur, & alunt; mox ipsi obsenium imbecilles facti, à filijs iam valentibus eadem reportant. Et simul natura per hunc circuitum adimplet æternitatem, quando secundum numerum non potest, saltem secundum speciem. Sic enim diuina prouidentia, mulieris & viri ad societatem ordinata est natura: tendunt enim corum omnia in eiusdem vtilitatem, licet contraria natura eorum videatur conditio: alterum enim robustum fecir natura, alterum imbecillum; vt hoc ex timore, cautius; illud ob fortitudinem, pugnacius esset. Et alterum comparat foris, alterum comparata domi conseruat. Acoperum verò effectionem, alterum sedulitatem intra limen præstat, ad externam euagationem non idoneum; alterum verò ad sedulitatem domesticam minime aptum, ad motus verò, externásque actiones valentius. Circa prolem autem, generatio quidem propria est, vtilitas verò communis: alterius enim nutrire est, alterius erudire. Sic Aristoteles.

Sed redeo ad Rachelem, cuius animum tres maximè res vesana propemodum liberorum cupidine inflammarunt. Primò quidem inuidia fæcunditatis Liæ sororis suæ, quod non tacet Scriptura dicens: Cernens Rachel quod infæcunda effet, inuidit sorori sua. Tum quod sciret nulla re mu lierem viro amabiliorem effici, quam numerosam pulchramque prolem generando. Ad hæc, quòd audisset, soboli, ac posteritati Iacob, amplissima esse à Deo & magnificentissima promissa bona. Illud alioquin moriar, vel, rt est in Hebræo, qued si non morior, dupliciter exponitur: Vel itatsi mihi Comm. in Gen. Tom. 4.

non dederis filios, præ tristitia vitam pertæsa moriar. Vel sic: Si nullos suscepero liberos, nomen meum, meique memoria penitus emorietur, atque obliterabitur. Sed prior sententia, vt simplicior, & planior, ita est probabilior.

### VERS. 2. Cui iratus respondit Iacob, Num pro Deo sum ego, qui priuauit te fructu ventris tui?

? On v s & lapiens maritus vxorem docet vnde prolem op-4 tare,& petere debeat; à Deo scilicet, qui naturæ omnis est 🔏 creator,& prout ei libitum fuerit,in cótrarias partes commutator. Videtur Iacob agnouisse, sterilitatem Rachelis fuisse à

Deo loco pænæ irrogatam, quòd Rachel superba ob pulchritudinem, & quòd flagrantissimè diligeretur à marito, aspernaretur Liam: nec solùm ipla, sed etiam Iacob quodammodo eam despiceret. Id enim paulò supra non dissimulauit scriptura, cum dixit : Videns autem Dominus qued despiceret Lia, aperuit vuluam eius sorore sterili permanete. Ceterum duplex causa sterilitatis esse solet: frequens enim causa sterilitatis sine in viro, sine in fœmina, ex natura est: non rarò tamen ex singulari consilio. & volútate Caufa natura Dei, vel in malum, & poenam hominis; vel in bonum, & gratiam. Varias causas naturales tam muliebris, qu'am virilis sterilitatis in libro 2. de generatione animalium cap. 2. paucis verbis expoluit Aristot. Nam à primo ortu,inquit,naturæ locis,ad coitum commodis,oblæsis,steriles,& mulie res & viri redduntur.vt alteræ non pubescant, alteri non barbescant, sed spadonum similes sint. Alijs in processu ætatis idem accidit affectus, propter corporis nutricationem pleniorem: mulieribus enim pinguioribus factis, virisque corpore valdè obesis, excrementum seminale in corpus ab sumitur: itaque sit vt illis menstrua desint, his genitura. Aut id accidit ex morbo; cum à viris semen humidum, & frigidum emittitur; mulieribus verò purgationes vitiantur, & copia morbificorum excrementoru adest: quæ vitia partimeurabilia funt, partim incurabilia sed maximè steriles túc perseuerant, cum primo à natura ortu, tales fuerunt: gignuntur enim & mulieres viragines, & viri fæminales: alteris menstrua desunt, alteris semen exile frigidumque est. Hactenus ex Aristotele.

les Revilitatis **secundum** Aristoielem.

> Altera causa sterilitatis non est naturalis, sed diuina: nonnunquam 5 enim Deus præter ordinem naturæsteriles fecit mulieres; & contrà de sterilibus fœ cundas. Cuius rei non pauca, nec obscura sunt in sacris litteris exempla. Sara dicit se conclusam fuisse à Deo, ne pareret, Genes, cap. 16. Omnium item mulierum domus regis Abimelec dicitur Genesis cap. 20. Deus conclusisse vuluas, ne parerent. Et hoc loco fidenter Iacob dixit, Deum privasse Rachelem fructu ventris sui. De Anna quoque Samuelis matre scriptum est 1 Regum cap. 1. Deus autem concluserat vulnam eins. Contra verò sterilibus mirabiliter dedit sœcunditatem, vt Sarz. Anna, Elisabetha matri Ioannis Baptista, & Racheli, de qua in hoc loco paulò

paulo infra fic est: Recordatus Dominus Rachelis, exaudiuit eam; & aperuit vuluam eius. Meritò igitur Dauid cecinit: Qui habitare facit sterilem in do- Psal 112. mo,matrem filiorum letantem. Domum dicit, more Hebraico, pro ampla & opulenta familia, & numerosa claráque posteritate. Non est illentio inuoluendum quod legi apud Paraphrasten Hierosolymitanum super hoc caput ita scribentem: Quatuor claues positæ sunt in manu Domini vniuersi mundi, quas non tradidit Dominus nec Angelis, nec Seraphino: Cla uis scilicet pluuiæ: clauis cibationis: Clauis sepulchrorum: Et clauis sterilitatis. De claue pluuiæ, ita dicit Scriptura Deuteronomij capite vigelimo octauo: Aperiet Dominus the saurum suum optimum, calum, vt tribuat pluniam terra tua in tempore suo. De claue cibationis habes in psalmo 144. Aperis tu manum tuam, & imples omne animal benedictione. De claue sepulcrorum dixit Deus apud Ezechielem capite trigesimo septimo; Ecce ego aperia tumulos vestros; & educa vos de sepulcris vestris. De claue sterilitatis habes in hoc capite:Recordatus Dominus Rachelis,exaudinit ea , & aperust vuluam eius. Sic ille. Significare autem voluit iste auctor his verbis, quatuor porissimum res in manu & potestate Dei esse, pluuiam cœlestem, Alimoniam, Mortuorum resurrectionem, & Procreationem liberorum.

Buathor Clanes jolius Dei

nerationem, vt singulare Dei munus, ei maximè acceptum fetri oportere. Audi Platonem in Sympolio, Ex viri, inquit, & vxoris congressia partus existit:atque res hæc diuina est; & quamuis in mortali semper animante Gentilium sufiat; tamen & przeguatio, & genitura ab immortalibus est. Romani etiam perstituo, certos quoldam Deos coluerunt, tanquam nuptiarum feliciter contra hendarum prælid**es, tanquam g**erendæ prolis opitulatores, & iam genitæ *Plutareb.* quasi altores, tutorésque ac servatores. Sedenim illa fuit perridicula Romanarum mulierum superstitio, quam narrat Plutarchus in Cæsare, in festis Lupercalibus, quæ in Februario mense à nobilibus inuenibus nudis agebantur, vsurpari solita. Plutarchi verba super ea re huiusinodi sunt: Multi ex nobilibus, & claris iuuenibus, nudi per vrbem discursant, & scu-

Omnino Ethnici quoque agnouerunt fœcunditatem, & liberorum ge Plato.

Dedit illi Balam in con'ugium; Versu quinto. Et paulo infra versu nono, Zelpham ancillam, marito tradidit.

Hæc Plutarchus.

ticis hirsutis obuios per ludum, & risum cædunt. Quinctiam multæ in primis claræ mulieres data opera illis obuiam eunt, & seipsas plagis tanquam in schola offerut, manus his præbentes: persualæ eas plagas prægnaribus, ad faciliorem partum; sterilibus verà, ad fœcunditatem proficere.

INC euidenter apparet, vxores illas Iacob non libidine laf- In coingio Ia liuisse, sed prolis sola cupiditate, atque ea flagrantissima arsisle: alioqui nunquam in communionem maritalis amoris, & to quidnam la-ri ancillas adiciuillent. Quemadmodum porrò lupta osten- seat myserij. dimus, coniugium duarum forosum, fuisse figuram po-

puli Iudzi, & Gentilis, & item vitæ actiuæ, & contemplatiuæ: ita coniugium duarum ancillarum quodnam habuerit mysterium, cuiúsque rypum gesseris, disputat Augustinus libro 22. contra Faustum

S. Angust. Sub finem capitis 54. & per totum caput 55. Sed hoc ipsum enucleatius &luculentiùs tractauit Rupertus libro 7. Cómentarior úin Genesim cap. 39.ad hunc modum scribens: Aures nimiùm pudicas præsens lectio diuerberat; nimiùm fatigantur audiendo æmulationes quatuor mulierum de vno viro concertantium. Sed habeant cum simplicitate sua prudentia, sciéntque totum, quicquid est dictum, factum que, redolere magnum liberorum desiderium, atque earum exemplo, tanto instantius properent animæ prudentes, spirituale de Christo viro suo, semen concipere, & parere quantà illas auiditate virum suum inuicem præripere, quantoque audiunt gaudio filios suos in partu suscipere. Nam Christi, vnius viri, sunt conjuges liberæ, sunt & concubinæ ancillæ. Sexaginta, inquit, sunt regina,

Cant. 4. & octoginta funt concubina. Quæcumque est regina siue libera, vel amore ingemiscit, & parturit, vti Paulus cum dicebat: Filioli mei, quos iteru parturio donec formetur Christus in vobis. Sed non eo contenta sit; sed tata hu-

Ad Gal.4. ius beati seminis multiplicandi auiditate flagret, vt ancillas quoque fluic viro permittat,& dicat: Quid enim? dum omni modo fiue per occasionem, siue

Ad Ph.s. per veritatem Christus annuncietur? & in hoc gaudeo, sed & gaudebo. Fieri namque potest, quia sæpe iam factum est, vt quem ancilla, vel concubina concepit, eum super genua liberæ pariat: id est, vt qui per prædicationem inuidentis, diuinum audiuit verbum, confiteatur,& teneat in catholica matre Ecclesia, veræ & vnicæ perfectionem sidei, & ita nihil disserat à legitimis filijs in acceptione paternæ hæreditatis. Sicut etia quando Deus arram promissionis sorte diuisit filijs Israël, Gad, & Aser, & Dan, & Nephthali, nihil, vel minùs, vel tardius acceperut, propterea quòd essent cocubinaru, vel ancillaru filij. Ergo in huiusmodi asperitate exterioris paleæ talis historie, simpliciu sensus offéditur; sed interiore grano perfectiores.

a. Cor. 3. quorum est solidus cibus, non parum delectantur. Hactenus ex Ruperto. Q

per genua.

Sed perpédenda sunt verba illa quæ dixit Rachel viro suo Iacob, cùm ei dedit in matrimonium famulam suam Balam. Habeo, inquit famulam Phrasishebras Balam, ingredere ad illam, vt pariat super genua mea, & habeam ex illa plios. ca, Parere su- Quid est Nt pariat super genua mea? Hebraica phrasis est, & alibi , nec semel vsurpata. Continet autem hanc sententiam, Vt pariat filios, quos posfim ego adoptionis lege quasi meos super genua mea collocare; & illis (ve facere matres solent) cum voluptate arridere, alludere & blandiri. Ad húc morem respexit Iob, cui dixit cap. 3. Quare non in vulua mortuus sum, egressus ex vtero non statim perii? quare exceptus genibus? cur lactatus vberibus?

Sed ille illustrior Isaiæ locus capite 66. Hac dicit Dominus: Quia ego declinabo super eam quasi fluuium pacis, & quasi torrentem inundantem gloriam gentium,quam sugetis: ad vbera portabimini, & super genua blandientur vobis quomodo si cui mater blandiatur, sic ego consolabor vos. Nec Homerus huius-Homerus. modi phrasi non est vsus Iliados 2. illis versibus:

Qui Divs infensus gerit immortalibus arma, Non penes hunc genibus nati super vsque sedebunt.

Blandiri assueti.

PRIMA

#### PRIMA DISPVTATIO.

De natura, & virtute Mandragora.

## Super illis verbis,

Egressus autem Ruben tempore messis triticeæ in agrum, reperit mandragoras: quas matri Liz detulit. Dixitg; Rachel. Da mihi de mandragoris filij tui.

RAT tunc Ruben admodum puer: nempe minor fexto anno. Etenim Lia intra posterius septennium seruitutis Iacob.

🔏 peperit sex filios,& vnam filiam,Genes. 30. post allatas verò fibi mandragoras à Ruben, genuit tres liberos: Istachar, & Zabulon, & filiam nomine Dinam: quocirca Ruben id temporis, summum, quinquennis esse poterat. Puerulus igitur, tum pulchritudine coloris, tum suauitate odoris mandragora permotus videtur, vt eam ferret matri. Messis porrò triticea fit in Palæstina sub finem veris, & interdum non longè à tempore Paschæ, vt colligi potest ex lib. Iosue cap. 3. & 5. Verùm de Mandragora, & longa, & litigiofa est disputatio, quænam eius natura sit, quæ virtus, & essectus, ve satis idonea causa reddi possit, cur ea fuerit à Rachele tantoperé expetita. Sané à diuersis Auctoribus tam variè, atque etiam contrariè de ea proditum est, vt vix certum quippiam, & quod explorate perceptum sit, tradi posse videatur. Enarrabo itaque primum quæ ab Auctoribus Ethnicis, & Hebræis, tum à Christianis, tam vetustioribus, quam recentioribus tradita sunt. Postremò sensum

quoque animi mei & iudicium, quale quale in re incerta esse potest, pau-

cis indicabo.

Xenophon in symposio non obscurè significat virtutem Mandragoræ Xenophon. soporiferam, cum ait: Re vera vinum, rigans animas, ipsas tristitias, quéadmodum Mandragora hominem, loporat. Dioleorides libro 4. cap. 61. Dioleorides. de Mandragora in hunc modum scribit : Mandragoram aliqui Antimolum, alij Circæam vocant, quoniam videatur ad amatoria coducere. Duo eius genera:nigrum, quæ fæmina existimatur, angustioribus folijs. & minoribus quàm lactucæ, virolis & graueolentibus in terra sparsis. Mala gerit sorbis similia, pallida & odorata; in quibus semen veluti pyrorum. Radicibus inhæret benè magnis; binis, ternisve inter le conuolutis, extrinfecus nigris, intus albis, crasso cortice vestitis: caulem non fert. Alterum genus Mandragoræ candidum, qui mas dicitur: cuius folia magna, alba, lata,læuia,vt betę:mala,quàm funt fœminæ,duplo maiora:colore in croceum inclinante, iucundo, cum quadam grauitate olentia: quorum esu opiliones aliquantum soporantur. Radix similis fæmineæ, sed maior, & Virtutes & efcandidior, similitérque caulem non habens. Posthæc, Dioscorides multi- fecta Madraplicem in medicamentis Mandragoræ víum exponés, satis indicat, omnia gora.

Destriptio Mandragora.

kk

prouenire ex virtute eius frigorifera, & soporifera. Addit præterea eius poma soporem afferre, tum olfactu, tum esu, & nimio odore percussos obmutescere, seménque pomorum purgare vuluas : appositumque cum fulphure ignem no experto, rubra fœminarum profluuia fiftere. Est quoque Mandragora, cui nomen Morion, in opacis tuxta specus nascens: quæ mollis est, ac candida, paulò maior palmo, pollicémque adæquans crassitudine. Tradunt eam in pane, offa, vel obsonio, drachmæ pondere deuoratam, vium rationis intercipere. Etenim qui edit, continuò obdormiscit, eo ferè habitu, quo erat comedens, sensus inops, ternis, quaternisve ex quo sumpta est, horis. Hac medici vtuntur, cum scindendi, vrendique necessitas est, vt sensum stupefaciant. Ad hanc fermè sententiam Dioscorides. De virtute autem sanandi sterilitatem, iuuandig; sæcunditatem, aut conciliandi amorem, siue ad libidinem incitandi, nullum ab eo, ex proprio sensu, verbum fit.

An Plininesű pferit ex Dio. scoride. gnatus instgnis medicus.

Epiphanises.

Plinius lib. 25. cap. 13. eadem Dioscoridi scribit de Mandragora, quãtum ad magnitudinem, figuram, colorem, & varietatem eius. Hoc Plinius 10 non folum eo loco fecit, sed alijs compluribus, simillima tradens Dioscoridi. Vt propterea quidam suspicati sint, malta Plinium ex Dioscoride, tacito eius nomine mutuatum, sparsim inseruisse scriptis suis. Sed id esse fallum, arguit ratio temporum, qua constat, non paucis annis Dioscoride posteriorem fuisse Plinio, vt subtiliter, eruditéque super ea re disputans, Marsilum Ca egregiè probat libro 2. Variarum observationum, cap. 28. Marsilius Cagnatus amicus meus, & familiaris, pernobilis medicus, & infignitam Philosophiæ, quàm aliarum disciplinarum simul, & linguæ Græcæ cognitione præstans. Cæterûm de virtute, atque esfectu Mandragoræ pauca hæc tradit Plinius:Odor eius grauis, sed radicis, & mali grauior, folia seruantur in muris efficaciùs; aliâs recentium succus, pestis est: Sic quoque noxiæ vires, granedinem afferunt etiam olfactu: quanquam mala in aliquibus terris mandantur, nimio tamen odore obmutescunt ignari; potu quidem largiore etiam moriuntur. Vis somnifica pro viribus bibentium. Bibitur & contra serpentes, & ante sectiones, punctionésque, ne sentiantur. Ob hæc, satis est, aliquibus somnum odore quæsisse. Hæc Plinius. De tollenda verò sterilitate, & concilianda fœcunditate, nihil. Galenus libro 7. Simplicium Medicamentorum, Mandragoræ vires paucis hisce verbis describit: Mandragora vincentem habet facultatem refrigeratoriam; adeo vt tertij lit ordinis refrigerantium. Verumtamen, & caliditatis cuiusdam particeps est, & humiditatis in pomis: Proinde soporem conciliandi vim ea habent : radicis cortex, cum sit valentissimus, non tantum refrigerat, verum etiam exficcat: reliquum quod intus est, imbecillum existit. Sic Galenus. Auicenna vnum hoc scribit de Mandragora (quam Arabicè vocant Iabro) habere vim purgandi matricem muliebrem, qua quidem re videtur posse mulieribus conducere ad conceptum. Sed veniamus ad Nostros.

> S. Epiphanius in Philologo cap. 4. vbi agit de Elephanto, hæc tradit: 11 Fœmina herbam, quæ Mandragora dicitur, quærit; quam vbi gustauit, cocundi

coëundi cupiditate accensa, ad marémque properans, illam offert ipsi. Mas verò, vt comedit, ardet eiusdem libidine, ac fæminæ miscetur. Iam verò cùm instat pariendi tempus, fæmina lacum ingreditur, & aqua pertentat, qua mammillas víque pertingente, parit : Si enim in terra fœtum ederet, nequaquam eleuari posset, cum membrorum compagibus careat. -Sic Epiphanius, B. Augustinus lib. 22. contra Faustum cap. 56. hæc scribit de Mandragora: Scio quosdam opinari pomum Mandragoræ acceptum S. Augustinus in escam sterilibus fœminis fœcunditatem afferre: & idcirco putant tantoperè institisse Rachelem sumere id à Ruben filio Liæ, cupiditate videlicet pariendi: quod ego quoque arbitrarer, si tunc Rachel concepisset. Nunc verò, cum post Liz duos alios ab illa nocte partus, Dominus cam prole donauerit, nihil est cur de Madragora tale aliquid suspicemur, quale in nulla fœmina experti fumus. Dică ego quid fentiă: dicent hinc inde me liores, doctiorésque. Cum enim hæc mala ipse vidissem, & propter istum iplum facræ lectionis locum id mihi obtigisse gratularer, rara enim res est; naturam eorum diligenter, quantum potui, perscrutatus sum. Nec id feci aliqua à communi sensu remotiore scientia, quæ docet virtutes radicum, & potestates herbarum; sed quantum mihi, & cuilibet homini, renunciabat vilus,& olfactus,& gultus.Proinde rem comperi pulchram,& fuaueolentem, sapore autem insipido. Quocirca cur eam mulier illa tantopere concupierit, ignorare me fateor; nili fortè propter pomi raritatem, & odoris iucunditatem. Sic Augustinus.

Suidas dixir, Mandragoræ fructum, somnum, vel obliuionem efficere, Rhodiginus. Rhodiginus lib.7.Lectionum antiquarum ca. 3. sic air: Ridendos censeo, qui à Philosopho vitandos putant poëtas: id præcipiendum fuerat potius, vt in poëmate philosopharemur. Nam quemadmodum Mandragoram, tradunt rerum periti, vitibus adnatam, transmittere in illas potestatem somnificam; vt vinum ex illis bibentes, faciliùs, & procliuiùs in soporem delabantur; Mandragoram enim potu haustam insequitur Kapos, Paulo auctore, & cataphorica affectio prævalida (id est, gravis, & profundus somnus) ita, & poéticis commentis permixta philosophia, tum lenem, tum gratam amabilémque efficit disciplinam poéticam. Sic ille.

Suidas.

Matthiolus, qui luculentissimos in Diose. scripsit Commentarios, su- Matthiolus. pradictam de Mandragora sententiam Dioscoridis, super eo ipso loco, explanans, ad hunc modum scribit: Vtrumque genus Mandragoræ, frequens nascitur in Apuleia, monte Gargano: vnde radicum cortices, & poma, Herbarij ad nos conuehunt. Habentur, & in viridariis, spectaculi gratiâ, nólq; vidimus Romæ, Neapoli, Venetijs, vtramque Mandragoram in hortis, & vasis fictilibus satá. Radices porrò Mandragoræ humana estigiem repræsentare, vt vulgò creditur, sabulosum est. Nam quas sub figura hominis circulatores circumferunt, & medicari sterilitati nugantur, facte ab iplismet sunt, ex arundinum, Brioniæ, aliarumq; plantarum radicibus, quod nos Romæ cum essemus, manifesto experimeto comperimus. Nec tamen sine ratione putamus, Mandragoram dictam esse à Pythagora Anthro

Cur Pythago ras mandrago ram vocauerit Anthropomorphon.

Anthropomorhon, quòd humanam reddat formá: siquidem omnes fermè radices Mandragoræ à medio ad imum bifurcatæ proueniunt, ita vt crura hominum habere videantur. Quare si bene esfodiantur, cùm fructum gerunt, qui pomi instar super tolia terræ procumbentia, breui pendiculo appensus, parum à tadice distat, hominis cui brachia desint, essigiem quadamtenus repræsentant. Hactenus ex Matthiolo.

Oleaster.

Oleaster, explanans hunc locum Genesis, cum probasset vocem He- 14 bræam Dudaim continere significationem mammæ, aut eius quod similitudinem mammæ habet, aut cum ea conuenientiam aliquam, aut relationem ad eam; cùm inquam, hoc probasset, subiungit: Sunt etiam, inquit, in Scriptura duæ coniecturæ ad venandam propriam eius nominis significationem. Vna est coniectura, rem esse odoriferam, quia Cantic. capite. septimo scriptum est Dudaim, id est Mandragoram, dedisse odorem. Altera coniectura est, eam rem nasci solitam in agris, tempore messis triticea, vt dicitur hoc loco. Significat igitur Dudaim rem, in qua tria hæc simul inueniuntur, scilicet figura mammæ, & odor suauis, & quòd tempore triticeæ messis inueniatur. Reperio autem genus quoddam albi lilij, in quo prædicta tria concurrunt. Etenim radix eius quasi cæpe est, similitudiné habens mammæ flos est albus optimum odorem emittens: & ad finem Aprilis, aut in Maio facilè in agris inuenitur. Quare arbitror, Dudaim lignificare hoc genus lilij albi, non autem Mandragoram. Si tamen Mandragoris delectaris, quod non prohibemus, scito teste Dioscoride, tria esse in mandragoris, primò poma inter folia sita: tum folia ipsa: ad hec, radices 🔞 vel binas, vel ternas mutuis inuicem complexibus conuolutas, nec puero dissimiles. Tradunt Medici eam habere vim ciendi menstrua, & muliebrem vuluam ad conceptum mirificè accommodandi. Sed miratur Abé Esta, quomodo talem virtutem habere queat, cùm sit frigidissimæ qualitatis. Rabbi David duo eius genera agnouit; candidum, qui mas; & nigrú, qui fœmina existimatur; & ferre mala, auellanarum nucum magnitudine; vim eius esse somniferam, tam in potu, qu'am in olfact u. Sed non video, Franciscus inquit Oleaster, qualiter textui hoc possit accomodari. Sic Oleaster. Eadé sententiam secutus Franciscus Georgius in primo Tomo suorum Problematum, problemate 215. carpit Sanctm Hieronymum, quòd vocem

Aben Esta.

Dauid Kimhi

Hebræam Dudaim, & hîc, & Canticorum capite septimo verterit mandragoram, nam nec mandragora odorifera est, sicut de Dudaim dicitur Cant. 7. Et cùm sit frigidissima, contraria est sœcunditati: præterea non fuisset tantopere expetita à Rachele incredibiliter cupida prolis. Sic ille. Hanc sententiam referens libro quinto Bibliothecæ Sanctæ in Annotatione 109. Sixtus Senensis, nullum contra eam verbum fecit; quod nonnullis fortasse suspicionem mouebit, istiusmodi opinionem ne-

quaquam ei displicuisse. Atque hæc de Mandragora apud Auctores tam

Sixtus Senefis

antiquos, quàm recentiores (quos ego adhuc viderim) scripta reperi. Auctoris fen-Sed quænam est nostra sententia?nam hoc, opinor, à nobis Lector extentia de Mãpectar. Nos, quo breuiùs, & apertiùs dicantur, quæ dicere volumus, sendragora. tériam nostram in quinque Propositiones digessimus, atque distinximus.

PRIMA

PRIMA PROPOSITIO: Vox Hebraica Dudain non significar lilium, vt visum est Oleastro, & Francisco Georgio : sed mandragoram significat, vt habent omnes Græci, & Latini codices: cum enim ea vox nusquam alibi reperiatur nisi hoc in loco, & Canticorum septimo cum dicitur: Mandragora dederunt odorem suum, vtrobique septuaginta interpretes verterunt mandragoram: Erant autem illi Hebrææ linguæ doctiffimi, & nomina herbarum, arborum, & animalium terræ suæ, in sacris Biblijs commemorata, haud sanè paulò meliùs nouerat, quam Oleaster, & Gcorgius. Similiter etiam S. Hieronymus intellexit vocem Dudain vir peritifsimus Hebraicè, & in ea regione permultos annos víque ad mortem versatus, omniaque diligenter contemplatus, & ignota sibi, vel ambigua, ex Hebræorum eruditissimis curiosè sciscitatus. Sed nobis opponunt isti. Mandragoram non esse odoratam: quod tamen de Dudain scriptum est Canticorum septimo. At nos contrà istis opponimus auctoritatem B. Au- Locus Cangustini:qui vt supra dictum est, visu, olfactu, gustúque naturam mandragoræ periclitatus, affirmat eam suaueolentem esse: & sieri potest vt in terris calidioribus, qualis est Mauritania, & Palæstina, & Mesoporamia, maioris, & melioris sint odoris. Nec dicere necesse est, mandragoram suisse tantopere expetitam à Rachele, quòd ea vim haberet fœcundandi mulierem; sed vt Augustinus air, vel ob raritatem plantæ, vel ob pulchritudinem, vel odoris iucunditatem.

SECUMDA PROPOSITIO. Nonnulla quæ vulgò feruntur de tur de Man-Mandragora, sunt fabulosis simillima. Tale est illud, effigiem virilis & fce. dragora. minei sexus in mádragoris expressam cerni:hoc autem Matthiolus, vt supràdictum est, manifesto experimento falsum esse comperit. Nec illud à fallo remorum est, mandragoram habere vim amatoriam; & ideo vocatam Circæam. Tale namq; hoc est, qualia de Circe à poëtis conficta sunt. Dioscorides id memorat, sed ex aliorum sensu, non suo. Et natura mandragoræ summè frigida, & virtus eius valdè soporifera, isti opinioni planè contraria est. Nec admodum quempiam moueat Epiphanij auctoritas id Animaduertradentis in Philologo:nimirum is non tam in eo libro diligens & curio logum Episus fuit veritaris historiæ earum rerum, quas inibi memorat, quam eas res phanij. interpretandi appositè, piéque secundum intelligentiam allegoricam, & tropologicam. Quare proprietates animalium, & plantarum vulgo creditas, & consilio, & proposito suo accommodatas, libenter assumpsit.

TERTIA PROPOSITIO. Mandragora per se non opitulatur mu- Mandragora lieribus aduersum sterilitatem, vt vulgò creditur. Augustinus nempe ait, per se no conid pullius mulieris experimento compertum esse. Neque id à Dioscoride duscre mulieid nullius mulieris experimento compertum esse. Neque id à Dioscoride, rum facundivel Plinio, vel Galeno, vel vllo probato auctore traditur. Enimuerò id esse falsum, conuincitur exemplo Rachelis: hæc enim post esum mandragoræ, S. August. vel alium quempiam eius vium, non est fœcundata, sed mansit postea sterilis tres circiter annos: siquidem postea genuit Lia successiuè duos filios, & vnam filiam, vt in hoc capite narrat Scriptura versu 17. vsque ad 21. Concepit quidem postea Rachel , & peperit; verum non mandragorz virtute, sed singulari benignitate, & munere Dei, quod Scriptura non ta-Comm.in Gen.Tom.4.

cuit : versu enim 22. sic ait: Recordatus quoque Dominus Rachelis, exaudiuit eam, & aperuit vuluam eius. Quidequòd cum Mandragora summe frigida sit, sterilitatis potius, quam fœcunditatis causa esset; quare mulieribus ad concipiendum aduersarrix erit magis, quam auxiliatrix?

QVARTA PROPOSITIO. Peraccidens, vtvocant, Mandragora 18

Quomodo Mandragora poffit peraccidens conduce-

T.euinus Lemnius.

potest conducere mulieribus, & proficere ad conceptum. Tradit enim Dioscorides, idémque confirmat Auicenna, vt suprà expositum est, manrefæcuditats. dragoram sistere nimium menstrui muliebris profluuium, & item purgare matricem: quibus rebus confert ad fœcunditatem, cui prædicta aduersantur. Adhæc, cùm mandragora sit frigidissima, potest mulieribus prodesse, quæ ob nimij caloris vteri intemperiem concipere non possunt. per eum autem mitigato & temperato eiusmodi calore, habiles fient concipiendo. Placer enim mihi, quod super ea re scripsit Leuinus Lemnius in eo libro quem inscripsit de Herbis in diuina Scriptura memoratis in capite secundo eius libri: An mandragora, inquit, vim fœtificandi mulieribus conferat, arque vtero retinendi seminis essicaciam conciliet, in dubium vocari posset. Cum enim soporifero essecu prædita sit, & sit impensè frigida, ea qualitas ad id præstandum prorsus inesficax videtur. Hoc tamen ita dilui posset; vt in frigidis, & humidis regionibus, atque in vteris muliebribus valde humidis, & frigidis, tale quiddam perficere nequeat: sed in torridis, æstuantibusque terris, & in valde calidis, aridisque vteris. Quapropter in Africa, Hispania, Judæa, Mauritania, Numidia, & Ægypto. in quibus regionibus fermè mulieres adustos & arentes habent vteros,& item (qualidos, ac strigosos; non incommode hoc pomum adhiberi posse crediderim, & valere ad fæcunditatem. Si quidem eius esu corpus muliebre ad temperiem reduceretur, & vterus retinendi seminis vim acciperet, ne id in fumos, ac fuliginem euanesceret, vt in calido, atq; æstuanti vtero fieri assolet, in quo viriusque semina magis coalescunt, atque vniuntur. Sic ille.

Vera natura proprietas, O rirtus, Ocf. fecta Man dragora.

QUINTA PROPOSITIO. Vera mandragoræ natura, vel potius 19 naturæ proprietas est, esse perfrigidam, & vt Galenus dixit, in tertio ordine refrigerantium. Germana item eius virtus est, esse somniferam, & soporiferam: quin etiam immodico eius vel esu, vel odoratu stuporem, obliuionem, privationem sensus, amentiam, & interdum etiam mortem accidere, ex verbis Plinij, & Dioscoridis suprà memoratis, manifestum est. Adscribain hîc quod de se narrat Lemnius; Cùm æstiuis, inquit, mensibus in Mufao nostro amabile, ac speciosum mandragor e pomum per imprudentiam collocassem, adeo somnolentus factus sum, vt soporem ægrè possem excutere; quamuis obnixè obluctarer somnolentiæ, eamque conarer eijcere. Et cum rationem tanti veterni non possem inire; tandem, cum quaquauersum circumtulissem oculos, obtulit se à tergo pomum mandragoræ, quo indetransposito in alium locum, factus sum alacrior, depulso torpore, omnique oscitantia penitus discussa. Sic ille. Verissimile porrò est, talem fuisse mandragoram in Mesopotamia, & Palæstina, qualem in Mauritania vidit S. Augustinus visu pulchram, odore suauem, gustatu insipidam

sub finem veris prouenietem in agris: namque hoc ipsum significari videtur in Canticis cap. 7. illis verbis: Mandragora dederunt odorem.

Ait Rachel, Dormiat tecum hac nocte pro mandragoris filij tui Redeuntique ad Vesperam Iacob de agro, egressa est in Versy 15 occursum Lia; & ait: Ad me intrabis: quia mercede conduxi 16. & 17. te, pro mandragoris fili mei. Dormiuit que cum ea nocte illa, & exaudiuit Deus preces eius, concepit que, & peperit filium quintum.

AT 1 s apparet ex hoc loco, nec Iacob mixtum esse pluribus vxoribus, nec vxores tantoperè apperiisse consultante esse pluribus improbæ libidinis intemperantia, sed honesta slagrantique prolis cupiditate. Cui rei manifestum hoc loco perhibet scri-

ptura testimonium, quæ sæpius dicit exaudisse Deum istarum mulierum preces,& vota, & vuluas earum aperuisse, & optatam dedisse prolem. Et mulieres ipsæ vbi prolem ediderunt, gratulabundæ Deo gratias agebant; & nomen filio imponebant, quod esset diuini muneris testimonium, Iacob item, vt omnibus, & singulis vxoribus satisfaceret, tollerétque de medio altercationes, & iurgia mulierum, certa singulis præfiniebat tempora, in quibus eis operam daret : quod manifesto est indicio, eum non dominante libidine, sed regente, ac moderante ratione, coniugalia munera ordinasse, tractasséque. Rectè igitur B. Augustinus ex hoc loco refutat ca- S. August. lumnias, & criminationes impias Fausti Manichæi indignissimè loquentis de Iacob, & eius vxoribus. Audi eius verba ex capite 48. libr. 22. adnersus Faustum: Quid ego de viris loquar, quibus excellentissimum testimonium diuina Scriptura perhibetur? cum ipsas sæminas satis eluceat, nihil aliud in concubitu appetiisse, quam filios? quippe se nequaquam parere viderunt, famulas suas dederunt viro suo, vt illas facerent matres carne, &iplæ fierent voluntate. Nam quod mendacissima criminatione Faustus obiecit, habuisse inter se, veluti quatuor scorta certamen, quænam eum ad concubitum raperet : vbi hoc legerit, nescio:nulla enimancillarum virum lacob ab altera rapuit, nulla de illius concubitu cum altera litigauit:ideo magis ordo erat, quia libido non erat:& tanto firmiùs seruabantur coniugalis potestatis iura, quanto castiùs vitabatur carnalis cupiditatis iniuria. Quod enim & ab vxore conducitur, vbi vera nostra manifestatur assertio: quid enim opus erat vt eum altera conduceret, nist quia ordo alterius erat, vt ad eam maritus intraret?neque enim ad aliam vnquam accessisset, nisi eum conduxisset; sed vtiq; iustis ad eam vicibus accedebat, de qua tot filios procreauerat. Verùm tunc Rachel no-Ctem habebat in ordine, vr maneret cum viro: tunc penes cam potestas illa crat, de qua Paulus dixit: Vir non habet potestatem sui corporus, sed mulier. 1. Cor. 7. Hic igitur Iacob, quem Faustus tanquam impudicum, clausis, vel potius extinctis oculis criminatur, si concupiscentia, non autem iusticie

seruus fuisset, nonne per totam diem in voluptatem illius noctis aftuasset, qua erat cubiturus cum vxore pulchriore, sibique cariori? Cum ergo iam die peracto in eius iret amplexus, quomodo inde auerteretur, si talis fuiffer, qualem Manichai opinantur? nonne placito mulierum contempto, intrarer potius ad speciosam suam, cui noctem illam non solum coniugis more, verum etiam ordinis iure debebat? Itaque vir temperantiffimus, tam viriliter fæminis vtebatur, vt delectationi carnali non subiiceretur, sed dominaretur. Nam maritus iustus, & providus pater, cum vxores suas prolis curam gerere videret, & ipse nihil aliud de concubitu quæreret, earum voluntati obtemperandum iudicauit, quæ libi ligillatim filios optabant; intelligens sibi nihil minui, cui ambæ pariebant: tanquam diceret, Vobis inter vos, vt vultis, cedite, atque concedite, quænam vestrum fiat mater:ego quid contendam, quando, fiue hine, fiue inde nascenti, non eritalius pater? Hanc profectò modestiam, & concupiscentia coercitionem, & in commixtione corporum conjugatium, folam posteritatis humanæ appetitionem, vt erat acutus Faustus, in illis litteris, & intelligeret, & laudaret, nisi eius ingenium detestabili secta deprauatum, & quid reprehenderet, quereret; & nuptialis conuentionis honestatem, qua mares & fæminæ liberorum procreandorum caula copulantur, crimen maximum deputarer. Sic Augustinus.

Suomodo
Iacob facile,
ac plene fatiffacere potuerit quatuor
vxoribus.

Cæterum scire fortasse quispiam cuperet, quemadmodum vnus Iacob, 21 quatuor vxoribus, issque cupidissimis gignendi prolem, in reddendo illis debito, sufficere, ac satisfacere potuerit. Sed duas causas afferre possum, cur Iacob yxoribus suis plene satisfacere potuerit: & yna causa erat in Iacob, altera in vxoribus eius, Erat sanè Iacob valentissimus, & potétissimus ad satisfaciendum vxoribus, & ad generandum numerosam prolem, ob quatuor causas:primò, quia erat firmissimo, & optimo corporis temperamento, abundans calore naturali, optimoq; semine. Deinde, ob perfectam prioris ætatis continentiam: ab ortu enim suo, vsque ad coniugium continentissimus fuit: erat enim vir sanctissimus, & virtutis amantissimus. At qui à pueritia libidinantur affidue, enerues, imbecilli, & infœcundi efficiuntur. Ad hæc, quia erat ætate valde integra, & matura & idonea ad generandum:cum primum enim vxorem attigit, quartum,& octogefimum agebat annum; quæ ætas in comparatione torius ætatis eius, quæ fuit annorum centum quadraginta leptem, integra erat, maximeque idonea ad functiones conjugales, yt effet hoc tempore virilis ætas quadraginta annorum.Postremò, propter sobrietatem, & temperantiam in victu, & potu, & assiduam corporis agitationem in exercitio pastorali. Altera causa erat in vxoribus; quæ cum effent mulieres admodum honestæ, ac pudicæ, non apperebant viri concubitum, exfaturandæ libidinis, fed progignendæ prolis gratia: alioqui non tradidissent in matrimonium viro f. mulas, suas, quo videlicet iplæ frequentius, & diutius cum viro esse possent.

Verumenimuero fuisse intervxores sacob ordinem quendam dignita-22

Inter pxores tis, vt aliæ aliis præponerentur, & priores, atq; potiores apud virum partes

sacob, alias haberent, & verisimile est, & hac ratione persuaderi potest. Rachelem

& Liam

& Liam priori loco fuisse apud Iacob, quam Balam & Zelpham, credibi praponi alija. le facir, tum earum conditio, quod illa libera, & domina essent, ha ser- functionibus uz, & illarum ancillæ: tum quod hæ,nifi illarum voluntate,immo roga- oportuge. tu & impulsu, non fuissent in matrimonium à Iacob assumptæ. Inter Lia porrò & Rachelem aliqua fuit differentia dignitatis. Cum enim Rachele Iacob primo, & folum voluerit habere vxorem, & pro illa fola pactus fue rie seruitutem septénemi; nec Liam acceperit, niss deceptus, & quasi coa-Crus, vt Rachelem habere posset; quis dubitet, Rachelem priore potioreque fuisse loco apud Iacob? Sedenim yt Iacob omnes altercationum & iurgiorum occasiones inter mulieres ob petendum à viro debitum, prorsus de medio tolleret, certa præfiniuit tempora, in quibus ad fingulas accederet, distinctas singulis noctes assignans; nam dies extra domum agebat in pascendo greges vique ad vesperam. Hoc planè cernitur in eo, quod ita scriptum est hoc capite, Versu 16. Dormiat tecum hac nocte pro mandragoris filiqui; redeuntique ad vesperam Iacob de agro, egressa est in occursum eius Lia, & ait, Ad me intrabis, quia mercede conduxi te pro mandragoris filij mei, dorminitque cum ea nocta illa. Quanquam credibile dictu est, plus temporis tribuisse Iacob principalibus vxoribus, quam ancillis; & plus tortasse Racheli, quam Lia, ob rationes superius tactas.

Nato autem Ioseph, dixit Iacob socero suo: Dimitte me, yt reuertar ad patriam meam, & terram meam.

VERSY 25

I No manifestum fit, Ioseph natum esse decimoquarto anno, quam venerat Iacob in Mesopotamiam, & in domum Laban; nam vbi eò venit, post vnum mensem, pactus est cum Laban septenne seruitium pro Rachele: quo finito, data est ei per fraudem Lia, & necesse fuit alterum septennium pro Rachele servire. Intra secundum hoc septennium genuit Iacob vadecim filios, & vnam filiam.ex Lia genuit hos, & hoc ordine, Ruben, Simeon, Leui, Iuda, Islachar, Zabulon, & Dinam. Ex Rachele genuit Ioseph: ex Bala ancilla Rachelis, Dan & Nephthalin:ex Zelpha Liz ancilla, Gad, & Aser. Sedordo istorum filiorum Iacob, secundum tempus cuiusq; eorum ortus, hic est: Ruben, Simeon, Leui, Iuda, Dan, Nephthalim, Gad, Afer, Islachar, Zabulon, Dina, Ioseph: Beniamin autem, qui nouissimus omnium liberorum Iacob fuit, non in Mesopotamia, sed in terra Chanaam, post reditum ex Mesopotamia natus est. Quoniam igitur nato Ioseph, continuò egit Iacob cum socero suo Laban de reditu suo in patriam; inde palam est, Io- Genes 95. seph esse naturn sub finem decimi quarti anni, postquam Iacob venit in Melopotamiam, in quo finiabatur pacta quatuordecim annorum seruitus lacob cum Laban: neque enim iusta fuisset postulatio Iacob, si ante finem fecundi septennij abire voluisset.

Ortus porrò Ioseph competens in decimum quartum annum post aduentum Iacob in Meloporamiam, rationem annorum vitæ Iacob, multifariam notificat: & est quasi clauis quædam Chronologiæ rerum ad Iacob

T-mbus ortus lojepin bene cozuntă; quafi slauis quada eft, ad totius ferme chronologia Iacob notitium ape riendam.

pertinentium. Nam Ioseph natus est decimo quarto anno, quam venerat lacob in Mesopotamiam; cum autem Iacob fuerit centum triginta annorum, loseph tunc nonum, & trigesimum annum agente, vt patet ex cap. 41.45.47. Genesis; necesse est, in ortu Ioseph fuisse Iacob vnius, & nonaginta annorum. Hinc eriam liquet, quado lacob venit in Mesopotamiam. id est quatuordecim annis ante ortum loseph, fuisse eum septuaginta septem annorum. Et quia septem annis post, copit filios generare, fuit Iacob, cum primum vxorem cognouit,& filios generare cœpit, annorum octoginta quatuor, septem nimirum annis ante natum Ioseph. Quando autem ex Mesopotamia discedens, redijt in terram Chanaan, id est, sex annis ab ortu Ioseph, erat Iacob septem & nonaginta annorum. Quo tempore autem Ioseph, annum decimum sextum agens, venditus est à fratribus suis, fuisse in eo tempore Iacob septem & centum annorum necesse est. Ecce tibi, quàm multa concludantur ad Chronologiam Iacob pertinentia, ex tempore ortus Ioseph signato, & constituto in decimo quarto anno post aduentum eius in Mesopotamiam. Si porrò verum esset, quod prodidit Alexander historicus apud Eusebium lib. 9. cap. 3. Rachelem vixisse cum Iacob tribus, & viginti annis, inde posset probari, Iacob fuisse septem, & centum annorum, cum ei natus est Beniamin, & hunc fuisse annis sexdecim minorem Iosepho, &, quod hinc consequens est, in eo ipso anno fuisse ortum, quo Ioseph à fratribus venditus est.

Eufebins.

VERSV 27 Ait illi Laban, Inueniam gratiam in conspectu tuo: experimento didici, quia benedixerit mihi Deus propter te; constitue mercedem tuam, quam dem tibi.

Quanta in gratia fit vir bonus apud Deum.



Onsiderer Lector quantifit vir bonus, & Sanctus apud Deum: cuius videlicet respectu, sæpe Deus etiam improbos, atque impios homines secundat, & prosperat. Non erat igna rus Laban, quantopere res sua familiari, fideli, sedulóque ser-

uitio Iacob amplificata fuisset: idcirco obnixè cupiens retinere eum diutiùs apud se, dixit, Experimento didici, quia benedixerit mihi Deus propter te. Ergo bonorum hominum societas, & conuictus, sæpenumero, etiam malis, & sceleratis, magno bono, & præsidio est. Non erat Laban vsquequaque bonus, & erat infincerus Dei cultor: ob domesticam tamen consuetudinem Iacob, & contractam cum eo necessitudinem, maiorem in mo-Bonum docu- dum tocupletatus à Deo fuerat. Simile est, quod infra Genesis 39.scriptum est, Benedixisse Deum domui Ægyptij propter loseph. Prudentis igitur Patris familias fuerit, in deligendis famulis, aut conuictoribus, & contubernalibus, quoad eius fieri possit, exploratæ probitatis, & pietatis homines eligere, per quos Deus res, & negotia sua secundet, & prosperer. Verissimum enim est, quod Cyrus dixit apud Xenophontem libro 2. Fieri non posse, ve domus illa bene administretur, quæ improbis seruis veatur. Videtur autem in sententia huius loci desiderari aliquid, quo sit per-

mentum.

Cyri apud Xenophotem obserwanda Sententia.

fecta: hoc nimirum: Mane apud me : Vt sit hæc integra lectio : Inueniam gratiam in conspectu tuo:mane apud me; experimento didici, quia benedixerit mihi Deus propter te. Quod si non subauditur illud, Mane apud me; Legenda sunt per parenthesim illa: (experimento didici, quia benedixerit mihi Deus propter te ) vt ordo lectionis sit: Inueniam gratiam in conspectutuo: constitue mercedem quam dem tibi: experimento enim didici, quia benedixerit mihi Deus propter te. Atque hoc, quod diximus, euidentiùs cernitur in lectione Hebraica, quæ sic habet : Si inueni gratiam in oculis tuis &c. Hîc enim necessariò, vel supplendum est illud, Mane apud me, vel yt diximus, intermedia, legenda funt per parenthefim.

26 Cærerum Græca lectio huius loci, obscuritatem habet: talem enim reddit sententiam, Si inueni gratiam coram te, auguratus sum vtique; benedix it S. August. enim me Deus in tuo ingressu. Augustinus in locutionibus in Genesim, huiusinodi citat ex Græco, lectionem huius loci, Si inueni gratiam ante te, auguratus essem:benedixit enim me,Dens in introitu tuo. Et subdit : Non videtur, inquit, consequens quod hic dicendum fuit: Si inuenissem gratiam ante te, auguratus essem. Non autem dicitur : Si inueni. Ordo autem est : Si inueni gratiam ante te, permitte me augurari. Sic enim dixit: auguratus essem, quali diceret, ô si auguratus essem, id est, ad bonum augurium te in domo mea haberem. Hæc Augustinus, Græcæ igitur lectionis hic est sensus; Si tibi charus sum, & quod cupio, abs te impetrauero: auguratus vtique sum, id est, habebo id optimi augurij, & auspicij loco, vel putabo me optimo augurio recepisse te in domum, & familiam meam, vel, auguratus sum fore me fortunatum, si tu diutiùs apud me fueris measque res administraueris. Sed vnde istam lectionem habuerunt septuaginta? ex verbo nimirum Hebræo ambiguo, multarúmque significationum. Etenim verbum Hebræum Nahas variè à septuaginta, & à S. Hieronymo vertitur: alicubi enim, Experiri, & vsu percipere significat, alicubi autem augurari: hinc ergo factum est, vt quod Hebraicè est in hoc loco Nihasti, Hieronymus verterit, experimento didici. Septuaginta auguratus sum. Sed probabiliorem esse Latinam translationem, constat etiam testimonio do-Aissimorum Hebræorum. Si quidem Aben Esra interpretans verbum Aben Esra. Hebræum, Nihasti, inquit, hoc est, quasi tentaui, & probaui. Origenes annotauit, verbum illud, auguratus sum, esse verbum profanum, & à fideli-Origenes. bus Dei cultoribus alienum. Non est, inquit Scriptura, augurium in Iacob: Num.23. Sed Laban, quia crat Gentilis, dixit auguratus sum, quasi alienus ab instituto Iacob. Explication hoc influm Theodoretus Quæst. 86. in Genesim; exponens enim illud quod dixit Lia Versu 10. nato sibi ex ancilla filio Gad, Feliciter, pro quo Græcè est cum fortuna, vel cum bona fortuna, hoc inquam, exponens Theodoretus, sic air: In Scriptura piorum hominum diuinæ institutiones, Spiritus sunt eloquia: Reliqua autem verba, historico more proferuntur. Non solum igitur sermo ipse spectandus est, sed criam quæ loquitur persona: portò verbum fortuna non est verbum sacob, sed vxoris eius Liæ, quæ in impietatibus fuerat à parétibus educata, & parum; in diuinis instituta. Sic & pater eius dixit: Auguratum sum, cum diuina lex

Deut. 18.

prohibeat augurijs vti:nemo igitur putet, tales sermones esse diuinæ Scripturæ. Moses enim vt qui scriberet historiam, verba impiorum inseruit, sicut Pharaonis blasphemiam dicentis: Non noui Dominum. Qui non est

Exod.5.

fermo diuini Spiritus, sed Regis impisssimi. Sic Theodoretus. Similia super verbo fortuna reperiet Lector apud S. Augustinum quæst. 91. in Genesin.

S. August.

VERSV 30

### Benedixit tibi Dominus ad introitum meum.

R o illo ad introitum meum Hebraicè est ad pedem meum, vel, vt <sup>27</sup> vertit Pagninus, ad ingressum pedis mei, quomodo etiam verterunt Septuaginta. Est autem Hebraismus, significans ad ingressum meum, vel, ad præsentiam meam, siue aduentum meum. Bene igitur Hieronymus Hebraismum couertit in consuetam La-

Proverbium Homo boni pedie.

S. August.

tinis locutionem: ex isto Hebraismo prouerbium manauit, non modò vsitatum apud Africanos, sed etiam à Latinis vsurpatum; Homo boni pedis, cum de felici alicuius aduentu loquimur. Et item, secundo pede venire, id est propitium esse, fauentémque. Afri tempore B. Augustini, talem hominem appellabant Namphanionem, id est, hominem boni pedis. Extat inter Epistolas Augustini Epistola 43. cuiusdam Maximi Mileurani, hominis Ethnici, & nobilis Grammatici, indignantis Christianis, quòd quendam archimattyrem Namphanionem, omnibus dijs gentium anteserrent. Deridet autem in primis nomen illud Namphanionis. Cui respondens Augustinus Epist. 44. miratur, cur Maximus homo Afer Punica nomina deridiculo haberet. Nam si vocabulum, inquit, interpretetemur, non aliud certè significat, nisi hominem boni pedis, id autem est, cuius aduentus sit faustus, & felix; sicut etiam dicere solemus, secundo pede introisse, cuius introitum prosperitas aliqua consecuta sit. Euander cùm Herculi sacra sa

Virg. lib.8. &

ceret, inuitat eum, vt ad ea secundo pede venire velit.

Et nos, & tua dexter adi pede sacra, secundo,

Et alio loco magnam Deorum matrem inuocans: vt Phrygibus propitiata adesse vellet, secundo pede id fieri postulat;

Phrygibusque adsis pede dina secundo.

Ruperti Allegoria.

Non est prætereunda, quam super his verbis pulchrè tractat Rupertus, allegoria. Quid, inquit, habebat hic mundus, antequam Christus veniret? Quid, nisi modicum legalis scientiæ, quam & pauci nouerant, modicum que carnalium ceremoniarum, quarum ritu vmbratico perpauci vnum Deum verúmque colebant. At nunc diues (potest Christus sure mundo dicere) essectus es, benedixitque tibi Deus ad introitum meum. Verè diues essectus est mundus vniuersus, præclara vnius veri Dei notitia: benedixitque Deus ad introitum Christi Filij sui, omni benedictione spirituali, qua & primò illis omnia peccata condonauit (licèt plerique retrorsum abeant, & conuertantur post Satanam) & deinde multiplicia dona contulit Spiritus sancti. Sic Rupertus libr. 7. Commentariorum in Genes. capite 37.

Iustum

Iustum est igitur, aliquando prouideam domui mez.

Vers. 30.

EBRAICE cst, Et nunc quando faciam ego etia pro domo mea? Hebraismus est, Domum ponere pro familia, progenie, posteritate: Sic populus Hebræus dicitur domus Iacob, psalmo 113. In exitu Israel de Ægypto, domus Iacob de populo barbaro. Domus sieni-

Et Italas cap. 7. Audite domus Danid, lignificans posteros Danid: Similiter feetur in Serietiam loquuntur Latini:nam Virgilius Aslaraci domum, appellauit poste- pturiso apud ros eius Troianos, vnde oriundi erant Romani. Aristoteles in Oeconomicis, nomine domus comprehendit homines eius habitatores, & polsessionem eorum. Et Xenophon in Occonomicis, Quid tandem, inquit, nobis videtur esse domus?nunquid sola habitatio?annon etiam quacumque quis extradomum acquissuit, & omnia nomine domus censenda erant?nametiam si non sint in ciuitate quæ dominus habet, quæcumque tamen possider, ea vocantur domus eius. Significat igitur Iacob, sui officij esse providere domui suz, id est, familiz, que constabat quatuor vxoribus & vndecim liberis: eratque iple ia grandæuus, iam nonaginta annos transgressus: Cuius intererat, tot filijs non solum in præsens; sed etiam in suturum consulere. Horum verborum allegoriam talem exponit Ruperrus libro seprimo Commentariorum in Genesim cap. 37. Quænam, inquit, est domus Christi, nisi illa domestica eius familia, quæ altari deseruit, & de Allegoria. sacramentis spiritualibus rationales plebium greges pascit? hic est ordo Apostolicus, sacerdotalisque, ac Leuiticus qui priùs gratis seruiuit, annuncians Euangelium regni Dei, non solum gratis, sed etiam periculose, recipiendo scilicer mala pro bonis:donec Lia pariter & Rachel Christo coniungerentur, id est, vtriusque, actiuz scilicet, & contemplatiuz vitz varietates, per orbem terrarum in ordinibus suis multiplicarentur. Tandme ad iplum Laban, idelt, ad iplos mundi Reges, Imperatores, cæterólque Principes, ac fummos hominum abundantia gratiz peruenit. Iustum igitur fuit Christum,aliquando prouidere domui suz, id est, de Regum palatijs, de Principum prædijs, & thesauris suas Ecclesias ditare, vt esset, vnde haberet sufficientiam in vsus necessarios altari seruientium in vsus pauperum, ac peregrinorum: in restaurationes Ecclesiarum, vel cometeriorum.

Gyra omnes greges tuos, & separa cunctas oues varias, & spar-Vers. 32. so vellere, & quodcumque furuum & maculosum, variumque fuerit, tam in ouibus, quàm in capris, erit merces mea.

V Æ ab hoc loco ad finem víque capitis huius sequuntur, multifariam habent perobleuram lententiam, nec facilé explicatum, tam in scriptura Hebraica, quam in translatione Græca & Latina. Verùm enarratio huius loci polita in Tradi-Comm.in Gen. Tom. 4.

ditionibus Hebraicis in Genesim à B. Hieronymo, satis boni Commentarij vicem præstare Lectori potest. Ad hunc autem modum scribit Hieronymus: Multum apud Septuaginta Interpretes confusus est sensus. & víque in præsentem diem nullum potui inuenite Nostrorum, qui ad liqui dum, quid in hoc loco diceretur, exponeret. Hæc autem videtur esse sententia: Vis, inquit Iacob, me seruire tibi etiam alios septé annos? fac quod postulo. Separa omnes discolores & varias, tam ones, quàm capras, & trade in manus filiorum tuorum:rursumque ex vtroque grege alba & nigra pecora, id est, vnius coloris da mihi. Si quid ex albis & nigris, quæ vnius coloris sunt, varium natum fuerit, meum erit : si quid verò vnius coloris, tuum.Rem non difficilem postulo; tecum facit natura pecorum, vtalba ex albis,& nigra nascantur ex nigris; mecum erit iustitia mea, dum Deus humilitatem meam respicit & laborem.optionem datam Laban libenter arripuit;& triú dierú iter inter Iacob & filios suos separauit, ne quis ex vi cinitate pecoris nasceretur dolus. Iacob porrò nouam stopham commentus est, & contra naturá albi & nigri pecoris, naturali arte pugnauit. Tres enim virgas, populeas, amygdalinas, & mali granati ( quanquam Septuaginta, Styracinas, & nucinas, & plataninas habeant) ex parte decorticatas, varium virgarum fecit colorem: vt vbicumque in virga corticem reliquif set, antiquus permaneret viridis color; vbi verò tolleret corticem, color candidus panderetur. Observabat ergo Iacob, quo tempore ascendebantur pecora,& post calorem diei ad potandum auida pergebant, & in eo tempore discolores virgas ponebat in canalibus: & admissis arietibus & hircis, in ipsa potandi auditate, oues & capras faciebat ascendi : vt ex duplici desiderio, dum & auide bibunt, & ascenduntur à maribus, tales fœtus conciperent, quales vmbras arietum & hircorum desuper ascendentium, in aquarum speculo contemplabantur: ex virgis enim in canalibus positis, varius erat etiam imaginum color. Postquam autem nati fuerant hædi & agni varij & discolores, ex albis & vnius coloris gregibus; separabat illos Iacob, & procul esse faciebat à pristino grege. Si qui autem nascebantur vnius coloris, id est, albi sine nigri, tradebat in manus filiorum Laban. Sic Hieronymus. Ergo pacti inter lacob & Laban, & ité artis & industriz, qua vsus esse dicitur Iacob, vt breuiter & summatim di catur, hac est sententia: Proposuit Iacob conditionem hanc socero suo Laban, vt mercedis loco acciperet è grege, quem pasturus erat, partus omnes versicolores, & varios. Laban accepta libenter conditione, separauit à grege quicquid erat varium, & diuersi coloris, tradens curæ filiorum suorum:vnicolorem autem gregem, reliquit Iacob pascendum. Hoc artificio vsus est Iacob, vt è grege vnicolore sibi tradito, versicoloria nascerentur. Nam virgas partim detracto cortice, partim integras, ac proinde partim albas, partim virides, & subnigras, ouibus potatum venientibus in canalibus proposuit, vt diuersum virgarum colorem oculis hauriétes, diuersos itidem sœtus conciperent, ac parerent. Quod etiam euenit, & præter opinionem Laban, mirandum in modum ditatus est Iacob.

Sed quod S.Hieronymus in superioribus verbis dixit, promissis lacob

seruiturum se Labá alios septem annos, vnde acceperit, equidem nescio. Exentitur sen Nam verba Iacob ad Laban, quæ hoc loco refert Scriptura, huiusmodi B. Hierony. fuerunt:Si feceris quod postulo,iterum pascam,& custodiam pecora tua.Non dixit Iacob, pascam septem annosised pascam iterum. Verum, quia Iacob priùs bis custodierat gregem Laban, & vtroque tempore, septé annis pro duabus vxoribus; Idcirco S.Hieronymus illud (Iterum )interpretatus eff, septem annos. Sed videtur ista interpretatio pugnare cum ipso euentu, ac veritate historiæ. Siquidé infra Gen. 31. apertis verbis dicitur, extremam hanc seruitutem Iacob, non fuisse niss sex annorum. Hæc sunt enim verbalacob expostulantis cum Laban: Per viginti annos seruini tibi quatuordecim pro pliabus, & sex pro gregibus tuus. Sed responderet Hieronymus, tale quidem fuille primum pactum inter Iacob & Laban, vt iple dixit: sed Iacob, compulsum iniquitate Laban, per summum nefas & iniusticia, Expenimero commutantis pactam mercedem; tum etiam filiorum eius aduersum se maleuolentia, inuidia, & malignitate incitatum noluisse finire leptennium; led expleto anno lexto discessisse. A tenim facit cótra hoc, quòd Laban vbi fugientem Iacob consecutus est, inter ea, quorum acculauit eum, de non expleto septennio seruitutis, vti conuentum inter iplos fuerat, verbum fecit nullum; quod in primis tamen exprobrasset ei, si id fuillet in pacto. Verum missa hæc faciamus, & perpendamus verba Scripturæ, quæ supra proposuimus ad explicandum.

S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim, talem ex He-31 bræo citat huius loci lectione: Trasibo in universo pesore tuo hodie: separa inde omne pecus variu & discolor: & omne pecus unius coloris in agnis, & variu & discosor in capris, erit merces mea. Sed proculdubio illud: Omne pecus unius coloris in agnis, méda no caret cu pugnet cu ipla lententia, & lit cotra pactu, quod Iacob inire voluit cum Laban. Quare pro illo: Vnim coloris, legi potitis deberet Vary coloris. Pagninus, ad Hebraica lectionis sententiam, lic est hunc locum interpretatus: Transibo per omnes pecudes tuas hodie remouendo inde omne pecus puntiis paruis respersum; & aspersum maculis latis, & respersum punctis in capris, evit merces mea. Græca translatio, sic ad verbum habethoc loco: Transeant omnes oues the bodie, & separa inde omnem ouem fuscam in agnis: & omne subalbum & sparsum in capris, eric mihi merces. Miror cur solum in translatione Graca mentio facta sit caprarum versicolorum?quasi ha tantum, & non item oues, pertinuerint ad mercedem Iacob, & ad pactum quod fecit cum Laban, cum hoc manifestè contrarium sit narrationi Scripturz, tamiuxta lectionem Latinam, quàm Hebraicam & Chaldaicam.

Cæterum quò planior sit & apestior sententia, per partes verba hæc pertractemus. Separa cunttas oues. Hic nomine ouium, intelligere oportet tam fæminas, quam mares, id est, etiam arietes, vt ex subsequenti parratione manifectum est. Nimirum, eadem causa est, quin etiam maior, vt color paternus sit in prole, quam maternus: siquidem paternum semen principalius est in generatione prolis, & vis actiua quæ format fœtum, & fingit ad omnem figuram vel colorem, in semen virile derivatur

potius, quam in muliebre, quod vicem gerit materiæ magis quam agen-

tis, & mobilis potius quam mouentis.

Quaruor autem ponuntur hîc nomina diuerforum colorum gregis, vi- 32 delicet, esse varias, & sparso vellere, & maculatas, & furuas siue fuluas Va riæ oues dicuntur, quæ habebant quasi virgulas quasdam albi coloris vel nigri, ita vt totum fermè corpus circumdarent, & quasi cingerent. Dicutur sparso vellere, id est, pleno vellere maculis paruis diuersorum coloru; & hoc differt à vario; quòd varium habet diuersitatem colorum, vt diximus, in modum lineæ per transuersum circundantis; sparso autem vellere est, quod multifariam paruis quasi maculis notatum est. Quanquam apud Hieremiam cap. xiij. varium ponitur pro multigenis coloribus, quasi maculis variis distinctum in illis verbis: Si mutare potest Aethiops pellem sua, aut pardus varietates suas; & vos poteritis benefacere, cum didiceretis male. Furum color. Varietates enim pardi, funt diuería genera colorum, quali paruis maculis similia. Furuum idem est ac nigrum, nam furuz hostiz dicebantur Ethni cis Romanis, quæ erant nigri coloris: quod genus hostiæ Dijs inferis gratissimæ purabantur. Sed quia furuum ponitur pro eo, quod est distinctum à perfecte albo, vel nigro; necesse est intelligere nomme furui, non perfectè nigrum:non enim tantum voluit Iacob separari à grege, & tradi in potestatem Laban pecora varij coloris sed etiam quæ non erant tota perfectè vel alba, vel nigra. Alij Codices habent fuluum , & sic legit Thostatus. Fuluus autem color, vt est apud Gellium libro 2. cap. 26. videtur de rufo atque viridi mixtus, in alijs plus viridis in alijs plus rufi habere. Sic Poëta verborum diligentissimus, fuluam aquilam dicit, & Iaspidem fuluum,& fuluos galeros, & aurum,& arenam,& leonem,& æs,fulua. Septuaginta fulcum dixerunt, quod est subnigrum,

Fuluus color. Thoftatus. Gellius.

> In Hebrao funt tres voces, Nachod, Talu, & Hum. Nichud, punctum, 33 siue stigma, siue paruam maculam diuersi coloris significat: Vnde Nachod dicitur animal album, habens veluti paruas maculas nigri coloris:vel contra animal nigrum habens quasi maculas, & velut puncta quædam alba. Talu, dicitur animal maculosum, sed quod maculas habet latas, & tanquam frusta quædam diuersi coloris. Hum, poni solet pro fuluo, & rufo, & fusco, interdum etiam pro nigro: descendit enim ab Hom, quod calorem fignificat, quia calor, & nigrum & rufum, & nigrum declinans ad rufum, solet facere. Paulò aliter Oleaster; Dicunt, inquit, tam Hebræi, quam Nostri, Nachod, significare punctatum, & maculis paruis respersum; Talu verò, magnis maculis notatum. Sed si radices istarum vocum spectes, deprehendes oppositum esse: Nachod enim, significat maculosum fiue paruis, siue magnis maculis: Talu verò, punctatum, seu paruis punctis respersum. Et hoc probat ipse ex multis Scripturæ locis. Potest etiam, inquit, Nachod, significare cinctum, seu cingulo maculæ circumdatum. Ergo sensus huius loci, tam secundum Latinam, quam Hebraicam lectionem, hic est: Separa à cuncto grege pecora varijs coloribus, vel tanquam punctis, & paruis maculis notata, vel ranquam latis maculis & frustis distincta, siue circumdata, & item subnigra, & subrufa: & hæc omnia

Trade pascenda tuis filijs, & seruis : mihi autem solum relinque, quæ fuerint tota perfecte vel alba, vel nigra. Ex his porrò, que nascentur similiter alba vel nigra, tua erunt; quæ verò diuerfi coloris, mihi erunt loco mercedis.

Diodorus præceptor S. Chrysostomi, adnotauit (ve citatur in Catena) in Mesopotamia candidas ones & nigras capras, potissimum exquiri, & magni fieri colueuille:in Palæltina verò verlicolores:quare quod cotigit Iacob, Deo operante factum est in emolumentum eius, qui mox rediturus erat in Palæstinam. Verùm, dicet aliquis, cur hîc ouium tantum, & caprarum fiat mentio, quasi hæc tantum pasceret & custodiret Iacob, non autem boues, equos, & camelos nominet: cum tamen hæc Iacob habuifse, in extremis verbis huius capitis proditum sit. Verùm Iacob non accepit pascenda & custodienda à Laban, nisi supradicta animalia, oues dico, & arietes, capras & hircos: cetera verò animalia, quæ habuisse dicitur Iacob, non à Laban accepit; sed ipse sibi comparauit. Nam venditis animalibus, quæ sibi ex pacto, mercedis loco incredibili copia obuenerant, emit boues, asinos & camelos: quæ postmodum eius industria, sed potissimum Dei benignitate, mirandum in modum propagata sunt.

Respondebitque mihi cras iustitia mea, quando placiti tem- VERS. 33. pus aduenerit coram te: & omnia, quæ non fuerint varia, & maculosa, & fulua, tam in ouibus, quàm in capris, furti me .arguent.

Ro illo: Respondebit mihi institia mea, Græcè est; Exaudiet me iustriia mea. Id est, exaudiri me faciet apud Deum; sic interpretante Augustino in Locutionibus in Genel. Pro verbo, respondere, Hebraicè est verbum ana, quod & respondere si-

gnificat, & testificari, siue testimoniù perhibere. Est igitur sesus ipse oculis videbis euidéter, cum tempus mercedis mez venerit, quam copiosè Deus remuneraturus sit iustitia mea; id est, quia sincero animo, bonaq; fide, magnaq; cura, & diligentia feruia tibi. Vel iustitia Iacob non est referenda ad copiosam mercedem, quæ ei ventura erat 3 sed ad innocentiam, & integritatem eius: quòd licet durissimă conditionem fecisset cum Laban;attamen nihil in grege suo reperiendum esset, quod non ex pacto ad ipsum pertineret. Huc enim spectat quod ipse dixit : Si quid repereris in animalibus, que ad me pertinent, non diuersi coloris, ot inter nos conuentum est, furti me arque, er ego furti pæna subiacebo. S. Hieronymus in Traditionibus S. Hieronym, Hebraicis in Genesim, sic enarrat hunc locum: Tecum facit natura pecorum, vt alba ex albis, & nigra nascantur ex nigris, mecu erit iustitia mea; dum Deus humilitatem meam respicit, & laborem.

Sed singulatim expendamus verba: Respondebit mihi. Nonnunqua in Respodere pro Scriptura verbum, Respondeo, idem fignificat, atque reddo quod meritu eo quod eff, & debitum est, siue præmium sit, siue pæna. Et ideireo dicitur, iniquitas piam pro mealicuius respondere ei, cum Deus irrogat pænam iniquitati eius debitam. 📶 🚜 .

Ad hanc sententiam legitur Isaiz 59. Multiplicate sunt iniquitates nostre coram te, et peccata noftra responderunt nobis. Et apud Hiere. ca. 14. Si iniquitates nostra responderint nobis. Itaq; responsio iniquitatis vel peccati, est irrogatio pœnæ debitæ peccato:responsio autem iustitiæ, est Dei fauor, & benignitas remunerantis iustitiam, vt meritum eius est. Videtur porrò significatio istiusmodi esse metaphorica, & sumpta ab jagricolis; quibus terra perinde vt curata, & culta, & seminata ab illis fuerit, ita respondet vel benignitate, vel malignitate fructuii. Huius significationis exemplum Virgilium. habes apud Virgilium 1. Georg.

Illa seges demum votis respondet auari Agricola, bis qua solem, bis frigora sensit,

Sequitur vox illa cras. In Scriptura sunt hæ tres voces, heri, hodie, cras, peculiarem habentes fignificationem. Nam heri fignificat omne tempus præteritum, hodie tempus prælens, & nonnunquam iplam æternitatem; cras tempus omne futurum delignat. Vnde illud Pauliad Heb. 1 2. Iesus Christus heri, & hodie, ipse & in sacula. Vult ergo Iacob dicese, non solum fuisse se iustum per quatuordecim annos quibus antea seruierat Laban; sed etia post initum pactum, iustitiam sua qua seruiturus illi erat, fore etia ipsi conspicuam. Quando placiti tempus aduenerit : Placitum vocat, pactú, & conventum inter le & Laban, cuius placiti exequendi tempus erat in tempore generationis nouorum fœtuit ex ouibus, vel capris. Tunc enim adueniehat Laban, & quæ ex albis, vel ex nigris orta etant alba & nigra, fibi fumebat: quæ verò non ex toto erant, vel alba, vel nigra, ea mercedis loco, relinquebat genero suo Iacob.

Mirabitur fortalle quispiam, quomodo Iacob cum fuerit vir sanctissi- 27

fitiam.

cob cura iasta mus.predicet suam iustitiam. Iustus enim, vt inquit sapiens, accufator est sui: tiam pradica- non est auté laudator. Sedenim aliud est præcise, & absolute commemomerit sum in- rare ac prædicare iustitiam suam, & hoc nec faciunt Sancti viri, nec fecit lacob : aliud est memorare iustitiam suam quantum ad aliquid, vel quantum ad crimina sibi obiecta, purgando se ab illis, vel quantum ad aliquid à le factum, demonstrando non malignè, nec iniquè, sed fincerè & rectè tactum elle. Idem sæpius fecifie Dauidem multis in psalmis testatum est. S. Hieronym. Audiat Lector S. Hieronymum in Epistola 135. quam scripsitad Sunia, & Fretelam: Nam commemorans illa verba Dauidis ex plalmo 7. Indisame Domine secundum iustitiam meam, subdit hac : nec videatur eniqua temerarium, quòd iudicari se postuler secundum iustitiam suam; cum,& sequés versiculus hoc ipsum confirmet: Et secundum innocentia mea super me. Et plalm. 16. hoc sie exordium: Exaudi Domine iustitiam meam: & in 17. similiter dicat: Retribuet mihi Dominsu secundum sustituam meam, & secundum puritatem manuum mearum reddet mihi : Et psalmo 85.Custodi animam meam, quoniam sanctus sum. Iacob quoque loquitur in Genese: Et exaudiet me cras iustina mea. Sic Hieronymus. Iacob igitur prædicat iustitiam fuam, non quâ putaret le absoluté iustum coram Deo, sed quâ fidelicer, ac sincere, atque innocenter serviturus erat Laban.

An

#### SECVNDA DISPVTATIO.

An laudari posit iustitia Iacob in eo quod egit cum Laban.

Super verbis illisiam expositis,

Respondebit mihi cras iustitia mea.



On videtur iustè egisse Iacob cum Laban: immò verò multum ei per fraudem nocuisse. Na cum accepisset à Laban pascendum grege vnicolore, ille artificio suo fecit, 've ex eo non vnicolores fœtus, sicut natura ipsa ferebat, nascerentur, sed versicolores; magno scilicet cum detrimento so-

ceri lui Laban. Rupertus lib. 7. Commentar. in Genes. cap. 38. ponit hance Rupertus. ipsam quæstionem, tractans illa verba: Respondebitque mihi cras iustitia mea; ita scribens: Hîc iam quæritur; vtrum verè in eo, quod egit Iacob, iustitia sua ei responderit. Quid enim ille egit? nonne stropham nouam commentatus est? & contra naturam albi & nigri pecoris, naturali arte pugnauit? & cum memoraffet Rupertus, quod egit lacob circa virgas positas in canalibus ante conspectum ouium, subdit; Hoc ergo quaritur, vtrum recte à Iacob in tali facto iustitiz suz responsum speratur, in quo dolus, vel impostura manifeste convincitur. Posthæc, solutionem quæstionis tradit proxime sequenti capite, hisce verbis: Ad hæc dicimus, ante hanc stropham ia dudum Iacob causam iustitiæ suæ habuisse contra Laban: ac si tempus sibi idoneum coram illo, cum legitima defensione datam esfet, substantiam Laban iure tollere debuisse. Ille namque vnam postulanti filiam in coniugium, & pro vna seruitium suscipienti, alteram quoque homini peregrino, & aduenæ imposuit; illam videlicet cuius nuptias, quia despicabilis erat, difficiles sibi fore sciebat. Nec enim sine magna dote quis illam strenuus vir acciperet, quam facies, quæ multum va-let in huiusmodi, nequaquam expetibilem faciebat. Si igitur, Iacob oportunitatem habuisser, potuisser veique vocare in ius Laban, quòd filias suas alendas ipsi absque dote vlla imposuerat: insuper & pro ea quam non expetitam sibi obtruserat, seruitium septem annorum extorserat. At ille peregrinus erat, & aduena, ideireo violentum & potentiorem indigenam in ius vocare non poterat. Arte igitur necessariò pro filia contra patrem vsus est, vt ad filiam cui competebant, bona patris aliqua deuenirent. Et in hoc verè iustitia eius respondit ipsi. Sic Rupertus. Significar igitur Rupertus causam, cur Iacob iustè potuerit ex bonis Laban, per artem, & industriam suam, magnum capere emolumentum, fuisse potissimum, quod contra ius, & morem gentium, maxime verò illius regionis, filias dederat Iacob in matrimonium sine vlla dote, & fermè nudas.

Nos

Auctoris fententia.

Nos Ruperto assentientes, quantum ad sententiæ eius veritatem, pau- 30 lò enucleatius eam ipsam sententiam declarabimus, subiectis tribus Pro-

positionibus.

PRIMA PROPOSITIO. Factum illud Iacob, si per se ipsum consideretur, videtur fuisse fraudulentu, & iniquu, magno népe coniunctum cum dáno soceri sui Laban. Ná si Iacob sua illa industria & arte, citra cuiusquă iniuriă & dănum sibi profuisset, bona sua amplificans, fuisset illa eius industria & honesta & laudabilis. At ea fuit cum ingenti detrimento Laban. Siquidem greges vnicolores, lecundum naturam,& nisi oppositú fuisset impedimentum, vnicolores quoque fætus procreassent; albi nimirum albos, & nigri nigros, & hoc erat lucrum Laban: id autem lucrú Iacob auertit ab eo; & in seipsum conuertit. Itaque priuauit: Laban certo lucro futuro,& ex damno illius emolumentum fibi comparauit:quod efse contra ius & fas, nemo negabit.

Triplex iniusti era Iacob.

SECUNDA PROPOSITIO. Laban triplici vsus est iniustitia cotra 40 tia Laban co- lacob, non dans ei quod debitu ei erat. Prima iniustitia suit, cum per dolum substituit ei Lia pro Rachele: & ea yxorem ducere quodamodo coëgit, nulla pro ea tribuens dote; qua tamen, quia inelegans erat, nemo quifqua vir honestus sine magna dore accepisset: immò verò, quod fuit iniquius, pro eius coniugio septé annos seruitutis ab eo exegit. Secunda iniustitia fuit, quòd filias in matrimonium dedit, nulla eis dotem assignans, contra ius & consuerudinem gentium, maxime verò illius regionis, sed quali leruas vendidit eas Iacob pro seruitute, qua illi seruierat. Tertia iniustiria fuir, quòd pacta ei mercede decies iniquissimè commutauir. Has igitur ob causas, Deus bona Laban transtulit in vxores & filios Iacob. Sed hoc perspicuú magis fiet appositis verbis Iacob, & vxorú eius, quæ paulò infrà ca. 31, commemorantur. Verba Lacob ad vxores suas hæc sunt versu 7. Nostis ip sa,quod totis viribus seruierim patrs vestro: Sed, & pater vester circumuenit me, & mutanit mercedem meam decem vicibus, & tamen non dimisit eum Deus vt noceret mihi. Si quando dixit ; Varia erunt mercedes tua; pariabant omnes oues varios fœtus. Quando verò è contrario ait: Alba quaque accipies pro mercede, omnes greges alba pepererunt , tulitque Deus substantiam patris vestri, & dedit mihi. Quærimonia porrò, vxoru lacob de patre suo Laban narratur illis verbis Versu 14. Responderuntque Rachel, Lia: Nuquid habemus residui quicquam in facultatibus, & hareditate domus patris noftri? Nonne quasi alienas reputanit nos? & vendidit, comedit que pretium noftrum? Sed Deus tulit opes patris nostri,& tradidit nobis,& filys nostris. Unde omnia, qua pracepit tibi Deus, fac.

TERTIA PROPOSITIO. Potest quispia duplici nomine, siue, vt loquimur in scholis, titulo, iustè accipere sibi bona, quæ sunt in potestate alterius hominis, etia início e03& nolente ipío: Primò quidem, si ea bona iure ad ipfum pertineant, nec alia ratione possit ab eo recipere, nisi, vel occultè, vel per arté aliqua, & industria: ve si debitam sibi mercedé, aut credită à se pecuniă illi, aliave bona eius fidei commissa nolit reddere eo tëpore quo deberet, vel quamuis alterius bona ad alterum nullo iure perti-

neant,

near, rame fi Deus iubeat ea cuiqua auferris & dari alteri, cum ipse domipus sit omnium, iustissima est eiusmodi bonorum acquisitio & possessio, Cuius rei exemplum illustre Lector habet in terra Chanaan, quam Deus abstulit Chananais indigenis, & antiquiseius possessoribus, deditque Exod.12. Hebræis. Prioris autem iuris exemplum extat in libro Exodi, vbi narratur, Hebræos abstulisse secum Ægyptiorum bona, quæ commodato ab ipsis acceperant; Deo id iubente fieri, propter iniustitiam Aegyptiorum, qui pro diumrnis & magnis laboribus, quos Hebræi feruiendo ipsis pertulerant, non solum meritam debitamque illis mercedem non reddiderunt; sed insuper inhumaniter & crudeliter eos longo tempore vexauerut. Ideirco scriptum est de Hebræis in libro Sapiemiæ cap. 10! Reddidit iustis mercedem laborum suorum: quasi diceret, Cum Deus bonis Aegyptio-Sapientia cap. rum locupletauit Hebræos, non aliena eis dedit, sed propria, quæ videli-10. cet serviendo meruerant. Iacob autem viroque nomine bona Laban in fuum emolumentum converticitum iusu Dei, tum iure suo, nimiru pro dotibus vxoré, & pro seruitio suo, cuius mercede sepius eu fraudauerat.

Locus libro

Et separauit in die illa capras, & oues, & hircos, & arietes va- VERS. 35. rios, atquemaculosos: cunctum autem gregern vnicolorem, id est, albi, & nigri coloris, tradidit in manu filiorum suoru-

I C locus quantum ad illa verba: Cunctum autem gregem

vnicolorem tradidit in manu filiorum fuorum: obscurissimum

per Latina lehabet intellectum, & vix vllum capit idoneum, ac probafisne buins bilem explicatum:videtur enim lectio Latina huiss loci, le-loci.

ctioni tam Hebraicæ, qu'am Græcæ non modo diuerla, sed

aduersa. Hebraice ad verbum sic est, ve vertit Pagninus: Et remouere fecit in illa die bircos maculis respersos in locis vbi colligari solent,& omnes capras punctis respersas,& maculis aspersas,& omne in quo erat cador,& omne rusum in pecudibus, & dedit in manufilioru suoru. Græca lectio hác cótinet sentétia:Et separauitin die illa hircos sparsos & subalbos,& omnes oues sparsas,& subalbas, of omne quod erat suscui in agnis, of omne quod erat albuin eis: of dedit in manu silioru suoru. Dupliciter igitur Latina huius loci lectio differt à Græca, & Hebraica: tum quòd illa duplex genus gregis distinguit, vnum versicoloris, alterum vnicoloris: hæ verò vnum tantum genus versicoloris gregis commemorant: tum quòd illa duas facit distinctas sententias in hac periodo:vna ab initio periodi,vsque ad illud: Cunctum autem gregem unicolorem: alteram ab his verbis, víque ad finem periodi: hæ verò totam periodum habent sub vno contextu orationis, & sub vna sententia. Vidétur præterea hæc verba falsam continere sententiam: nam in pacto inter Iacob & Laban expressum fuerar, vt discolor grex remoueretur à cura Iacob, datus curæ Laban: vnicolor autem relinqueretur Iacob: hîc autem contrarium dicitur. Hanc igitur ob causam, & in tota historia huius facti

Comm. in Gen. Tom. 4.

lacob, præferrim andem hocioro, non pauci auctores Catholici, & cum-

Lyranus & Thestates.

primis graues Theologi Latinam translationem huius loci, & mutilam, & Caietanus. confulam, acque adeo mendolam improbant. Caietanus super illa verba: Gyra omnes greges tuos, &c. Versu 3 2.ad húc modum scribit; Scito prudés Lector, quod vniuería hac pars textus, víque ad finem capituli, apud Latinum interpretem paraphrafis est potius quam textus, & propterea non miteris, a alia pacta in hoc textu nostro legas, & non illa, quæ solitus est le gere. Antiquus enim interpres nescitur quo Spiritu hæc ita summauerit. Sic Caletanus Sed plura ad istam sententiam leguntur apud Lyranum. Is enim super hoc iplo loco, de quo nunc disputatur, ita scribit: Videtur quod dicitur hîc, contradicere ei, quod paulò supra dictum est, scilicet quòd variæ pecudes pertinerent ad curam filiorum Laban, vnicolores au tem relinquerentur curæ lacob. Doctores nostri vt dissicultatem expedirent, dupliciter expoluerunt hunc locum. Dicunt primò nomine filioru Laban, intelligi debere hoc loco filios Iacob, qui erant nepotes Laban: ná sicut auus in Scriptura dici solet pater nepotis, sic contrà, nepos filius aui. Ergo quod dicitur vnicolorem gregem traditum elle in manu filiorum Laban, idem significat ac si diceretur, traditum fuisse in manus filiorum Iacob. Sed istam expositionem repellit aras filiorum Iacob; quorum natu maximus Ruben, minor erat, id temporis, septimo anno. Siquidem pa-Qum illud inter Iacob & Laban, narratio Scripturæ demonstrat esse sa-Aum statim post ortum loseph qui natus est septimo anno postquam Iacob vxores cognouit, & filios generare cœpit. Cùm igitur Ruben nondú esset septennis, & alij minores essent, in qua ætate pascendo, & custodiedo gregi nequaquam erant idonei, non est credibile dictu, Laban custodiam gregum tradidisse in manum illorum puerorum. Quocirca Doctores altero modo exponunt hunc locum, dicentes intelligi quidem id debere de filijs Laban, sed dictum hoc fuille per anticipationem: non enim hoc loco locutum esse Mosen de prima separatione gregum, facta statim post pactum; sed de secunda, quæ deinde post virgarum positionem in canalibus, & post generationem fœtuum fiebat. In qua diuersicolores relinquebantur Iacob:vnicolores autem accipiebantur à Laban,& curæ filiorum suorum tradebantur. Verumtamen expositio bæc videtur multum extorta: & hac posita, nihilominus Latina lectio discrepat à littera He braica. Namque vbi nos habemus; Cunclum antem gregem unicolorem: in Hebræo sic est: Omne quod habebat album in se ipso, & omne rusum in arietibus: Quod sic exponunt Hebræi, & omne quod habebat maculam albam quantum cumque minimam, & omne quod habebat partem quampiam rufam, quantum cumque minimam: licet totum residuum, vnius es set coloris. Discrepat item Latina lectio ab Hebraica in púctuatione, quia facie principium versus distinctum à præcedenti ibi, Cunctum autem grege unicolgrem: in Hebræo autem totum continetur sub vno contextu orationis,& sub vno versu,& sub vna sententia ab initio vsque ad finem.Hactenus ex Lyrano. Idem sensit, & scribit Thostatus, ad vnum omnia mutuatus ex Lyrano.

M ihi

Mihi placet secunda expositio, quamuis eam Lyranus ve duram & extorram reijciammeliorem quidem certe huius difficultatis exsoluenda modum, reperire adhuc non potui. Censeo igitur in hoc loco Mosen loqui de secuda divissone gregum, & pecudum, non autem de prima, quod melius intelligetur, si Lector aduertat duplicem factam esse divisionem gregum à Laban; prior dinisio gregum, & pecudum facta est, statim post initum pactum inter Iacob & Laban: in qua divisione diversicolores peeudes legregatæ sunt ab vnicoloribus, & ille remotæ sunt à cura lacob, & ' traditæ in manus filiorum Laban:Hæ verò relicæ funt curæ Iacob. Poserior divisio pecudum fiebat eo tempore, quo pecudes unicolores, quas pascebat Iacob, generauerant fœtus suos. Tunc enim Laban veniebat ad greges Iacob, & despiciens generatos agnos, vel hædos, quicumque érat vnicolores, eos fibi ex pacto fumebat, caggregabat ad alias pecudes quas palcebant filij eius: qui autem versicolores erant, eos relinquebat Iacoba tanquam laboris eius mercedem. Secundum banc igitur expositionem facilis est huius loci explicatio: sic enim commode exponitur; Et separavit in die illa, non in ea, qua factum, sed in eo tempore, quo separatio fieri debebat, post generationem ouium, & caprarum: Capras, & oues, & hircos, & arietes varios, atque maculosos. Ista separauit, & dedit lacob, quid ex pacto admercedem eius pertinerent: Cunctum aute gregem vnicolorem tradidit in manufiliorum suorum. Si quidem ex gregibus vnicoloribus relictis curz Lacob, quacumque similiter vnius coloris nescebantur, ea pertinebant ex pacto ad Laban,& idcirco ad greges, quos pascebant filij eius adiungebantur. Et quamuis huiulmodi leparatio facta lit polt virgarú po sitionem in canalibus, hic tamen ante narrata est per anticipationem, figuram viique frequencem in Scriptura, quæ perturbato huius narrationis ordine, magnam fecir obscuritarem. Hæe iraque est nostra sententia, Equidem spero alios maiori & ingenio & doctrina, maiorique cura, & animi concentione, ad huius difficultatis explicationem incumbentes, commodiorem aliquam, & probabiliorem folutionem reperturos: nam damnare, quodilli faciunt, Latinam lectionem huius loci, quam omnes Latini codices cocordissime habet, eria, qui nouissime iussu Sixti V. Pontificis Maximi diligenter emendati in publicii prodierit, nefas elle duco.

Tollens ergo Iacob virgas populeas virides, & amygdalinas, VERS. 37. & ex platanis, ex parte decorticauit eas: detractifque corticibus in his quæ spoliatæ fuerar, candor apparuit: illa verò, quæ integra fuerant viridia permanserunt : atque in hunc moducolor effectus est varius. Posurque eas in canalibus vbi effundebatur aqua:ve cum venissem greges ad bibedu, ante oculos haberent virgas, & in aspectu earu conciperet. Factumque est vt in ipso calore coitus, oues intueretur virgas, & parerer maculola, & varia, & diverso colore respersa.

4

ATINE lectioni huius loci, quam memorauimus, dinería 44 nonnullis in rebus est Græca & Hebraica: id manisestum erit Lectori, si vrramque lectionem hic adscriptam, considerandam ei proponamus. Hebraica lectio, vt eam Latine Pagni-

nus expressit, sic habet: Et tulit sibi lacob virgam populeam viride : & amygdalinam, & castaneam. Et decorticauit in eis cortices albos, denudans candore, qui erat in virgis: Et statuit virgas, quas decorticauit in canalibus, in potorits aquaru, ad que veniebant pecudes, è regione pecudu, & coirent, du venirent ad bibendum. Et coibant pecudes ad virgarum aspectum, & pariebant pecudes maculis respersas in locis, voi colligari solent, & puctis respersas: & maculis latis respersas. Pagninus igitur pro virgis plataninis, vertit castaneas. Graca lectio hac reddit sentétia: Supsit sibi lacob virga styracina viride, et nucina, & platanic & decorticauit eas decorticationes albas: & detrahes viride, apparebat in virgis albă:quod decorticauerat, variă; & appofuit virgas, quas decorticauerat, in alueis canaliu aqua, vt cum venissent oues bibere in cospectu virva ru, venieribus ipsis ad bibendu, conciperent oues in virgas, o pariebat oues subalbas, & varias, & cineritias sparsas. Apparet ex hac lectione pro virgis populeis, & amygdalinis, quas posuit Latinus interpres, septuaginta vertisse styracinas,& nucinas,nec mira videri debet hæc nominum arborum diuersitas, quia, vt doctissimi linguz Hebrzz obseruarunt, Hebrza vocabula arborum, & animalium, quam propriè speciem eorum denotent ignotum est Hebræis. Et ideo alij alias species arborum ponunt. Nec est incredibile, ex illis omnibus generibus, fuisse virgas, quas elegit Iacob,& poluit in canalibus.

S. Hieron.

Sed excutiamus, & expendamus lectionem Latinam. S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim super hunc locum pro virgis pla-45 taninis legit virgas mali granati, & nominat tres tantum virgas, sed ibi nomen virgæ, non vnam numero virgam, sed speciem virgæ signissicat:complures enim erant ex vna quaque specie virgæ. Declarat item qua arte,& observatione vsus sit Iacob, cum ponebat virgas in canalibus. Observabat, inquit, Iacob quo rempore ascendebantut pecora, & post caloré diei, ad potandum auida pergebant: & in eo tépore discolores virgas ponebat iple in canalibus, & admissis arietibus, & hircis, in ipla potandi auiditate oues & capras faciebat ascendi, vt ex duplici desiderio dum auidè bibunt, & ascenduntur à maribus, tales sœtus conciperent, quales vmbras arietú; & hircorum desuper ascendentium, in aquarum speculo contemplabantur: ex virgis enim in canalibus positis, varius erat etiam imaginum color. Sicille. Videtur autem his verbis significare Hieronymus, pecudes generasse diuersicolores fœtus, non ob aspectum virgarum multicolorum: sed ob aspectum imaginum arietum, & hircorum, quæ imagines in aqua, quasi virgarum varijs coloribus & ipsæ coloratæ, repræsentabantur ouibus & capris.

Hoc porrò quemadmodum fieret, subtiliter, & enucleate declarat Tho Thostairs. status ad huc modum scribens: Ponebat Iacob virgas in canalibus potius 46 quam in alijs locis, qua mares tune potius, quam alio tempore ascende-

bant

bant fæminas in canalibus bibentes. Vel potius id fiebat, quia conceptio fænum versicolorium esticiebatur propter apprebensionem & imagina tionem quam habebant fæminæ de formis marium à quibus alcendebátur. Et quia forma marium ascendentium fæminas, non poterat ab illis apprehendi per radium directum, cùm essent illis à tergo, apprehendi oportebat per radium reflexum: Reflexio autem non fit, nisi in corpore aliquo speculari, qualis est aqua. Ponebantur igitur virgæ in canalibus immediate sub aqua, ita vt clare videri possent earum colores: & species visibilis maris ascendentis fæminam inibi bibentem, multiplicabatur dire-Aè vique ad aquam; & deinde fiebat reflexio eiuidem formæ maris ad oculos fœminæ, & quia fœmina recipiebat simul speciem arietis reslexam, & speciem virgarum multicolorium directam, vtrumque faciebat quasi eandem visionem, quia species visibiles arietum recipiebantur super loca virgarum. Quoniam igitur tam color virgarum, quàm imagines arietum simul repræsentabantur visui fæminę, idcirco figurabat illa apud se formam maris variati, vel maculosi ex candido, & viridi. Sed quia color viridis non conuenit pilis, vel carnibus pecorum, loco viridis coloris pingebatur in fær ibus subniger, siue fuluus. Sic Thostatus.

### TERTIA DISPVTATIO.

An quod fecit Iacob, vt ad virgarum multicolorium obtutum pecudes generarent versicolores fætus, id fuerit miraculum diuina omnipotentia, an effectus, & opus natura.

ANCT VS Chrysostomus homilia 57.ait, id transcendisse S. Chrysostom. vim, & ordinem naturæ, & idcirco assignat miraculo. Sic enim scribit: Hæc faciens iustus, non à se ipso mouebatur, sed inspiranti menti eius superna gratia. Non enim iuxta naturæ ordinem erat quod siebat, sed valde admirandum,

& naturæ modum transcendens. Totum autem hoc factum est, vt iustus re ipsa compertam haberet Dei erga se prouidentiam: & Laban liquidò cerneret, quantam Dei gratiam haberet Iacob. Hæc Chrysostomus. Iuxta Chrysostomi opinionem est, quod scribit Theodoretus super hunc lot Theodoretus. cum. Nam cum posuisset hanc quæstionem, quæ est numero 88. Cur virtgas decorticatas bibentibus ouibus opposuit Iacob? Ad eam sic respontet: virgas decorticatas obiecit ouibus Iacob, non illis considens, sed ope diuinam expectans: vnde factum est, vt audierit Angelum, sibi dicentem: Vide oculis suis hircos, & arietes ascendentes super oues, & capras: Vide qua fecit tibi Laban. Cum enim animalia susca, & varia filijs Laban commissa essenti pro iniuriam passis, ostendit Iacob variegatos hircos, & arietes occuntes cum semellis: vt perspicuú sieret per experientiam, quanta

1.33

nn 3

Verùmtamen contraria opinio censetur probabilior. Intentissimum

Dei prouidentia fruantur, qui Deo omnium auctori confidunt. Sic Theodoretus.

Fathum illud Incob ex cansis naturalipotm∏e.

enim obtutum in aliquam rem, cum vehementi eius rei imaginatione, in bus existere ipso ardore coëuntium,& in articulo conceptionis, valere plurimú ad variè colorandum & afficiendum conceptum, ad similitudinem nempe illius rei, quæ tunc visa & cogitata fuerit, multis auctoritatibus, certisque Plinime constat experimentis. Plinius libr. 7.cap. 12. super ea re in hunc modum scribit: Similitudinum in mente reputatio est, in qua creduntur multa fortuita pollere. Visus, auditus, memoria, haustæque imagines sub ipso conceptu: Cogitatio etiam vtriuslibet animum subitò transuolans effingere similitudinem, aut miscere existimatur. Ideoque plures in homine, quàm in ceteris animantibus differentiz, quoniam velocitas cogitationu, animique celeritas, & ingenij varietas multiformes notas imprimit; cum ceteris animantibus immobiles sint animi, & similes omnibus, singulisque in suo cuique genere. Hec Plinius, Galenus in libro, quem scriplet de Theriaca ad Pilonem, narrat mulierem quandam intuitu pulcherrimæ picturæ pulchrum infantem ex deformi marito concepisse: Visu,inquit, opinor, naturæ imaginem transmittente. Verum luculenta est super hac S. Hieronym. ipía re, & à posterioribus expositoribus celebrata Beati Hieronymi oratio in Traditionibus Hebraicis in Genesim super hunc locum: Nec mirum, inquit ille, hanc in conceptu fæminarum esse naturam, vt quales perspexerint, siue mente cogitauerint in extremo voluptatis æstu, in quo concipiunt, talem sobolem procreent: cum hoc ipsum etiam in equarum gregibus apud Hilpanos fieri dicatur. Quintilianus certè in ea controuerlia, in qua acculabatur matrona, quòd Æthiopem peperiflet; pro defenhone illius argumentatur, hanc conceptus esse naturam, quá dudum diximus. Et scriptum reperitur in libris Hippocraris, fuisse forminam quandam suspicione adulterij puniendam, quòd pulcherrimum infantem peperisset vtrique parenti generique distimilem: nifi memoratus Medicus soluisset

quæstionem, admonens vt quærerent, si forte talis pictura suisset in eius mulieris cubilo: qua inuenta, mulier à supplicio, & suspicione libera-

taest.

S. Augustium

Similia Hieronymus vel potius eadem tradit Augustinus in Quastio-49 ne 93. in Genesim, ita scribens. Facto Iacob multa dicuntur similiter fieri ir unimalium fœtibus: Sed & mulieri cuidam traditur fimile quidaccidisse, sieut in libris antiquissimi & peritissimi Medici Hippocratis reperitur: illa enim suspicione adulterij fuerat punienda, quòd puerum pulcherrimum peperisset, virique parenti, generique dissimilem, nisi memoratus medicus soluisset quæstionem, iilis admonitis quærere ne forte aliqua talis pictura effet in cubiculo: qua inuenta, mulier à suspicione liberata est. Sic Augustinus. Animaduertit, opinor, lector, hæc ad verbum ex Hieronymo Augustinum esse munuacum. Idem Aug.lib. 18. de Ciuitate Deica, s. fimile quid eius, quod feeie lacob in ouibus, & capris, scribit dolose specifie Demonem in Api boue, quem pro divino numine colebant

BIOTHER.

Digitized by Google

Ægyptij.

Ægyptij. Augustini verba hæc sunt: Ille autem bos, quem mirabili vanitate decepta Ægyptus in honorem Serapidis, delicijs affluentibus colebat, quoniam eum fine sarcophago viuum venerabatur, Apis, non Scrapis vo cabatur. Quo boue mortuo, quoniam quærebatur, & reperiebatur vitulus coloris eiusdem, hoc est, albis quibusdam maculis similiter insignitus. mirum quiddam, & diuinitus sibi procuratum esse credebant. Non enim magnum erat dæmonibus ad eos decipiendos, phantaliá talis tauri, quam sola cerneret, ostentare vaccz concipienti, atque przgnanti: vnde libido matris attraheret, quod in eius fœtu iam corporaliter appareret: Sicut Iacob de virgis variatis, vt oues, & capræ variæ nascerentur, effecit. Quod enim homines coloribus & corporibus varijs; hoc Dæmones figuris fi-Ais facillime possunt animalibus concipientibus exhibere. Sic Augustin.

His præterea sunt adijcienda quæ in candem sententiam scripta reliquit Isidorus sub finem primi capitis lib. 12. Etymologiarum, siuc Originum. Sic autem ille scribit: Iacob contra naturam, similitudines coloru procurauit, nam oues illius tales fœtus concipiebant, quales vmbras arietum desuper ascendentium, in aquarum speculo contemplabantur. Denique, & hoc ipsum in equarum grege fieri dicitur, ve generosos obijciat equos visibus concipientium, quo similes eorum concipere & creare posfint. Nam & columbarum dilectores ponunt pulcherrimas columbas. ijsdem locis, quibus illæ versantur, quo videlicet rapiente visu, similes generent. Inde est, quòd quidam grauidas mulieres vetant intueri turpissimos animalium vultus, vt cenocephalos, & simias, ne visibus occurrentes, similes fœtus parerere faciant. hanc enim fœminarum dicunt esse naturam, vt quales perspexerint, siue mente cogitauerint, in extremo yoluptatis æstu, dum concipiunt, talem sobolem procreent. Etenim anima in vlu venereo formas extrinlecas intus transmittit, corúmque satiata typis, rapit species eorum in propriam qualitatem. Sic Isidorus. Memorabile in primis est, quod legi, exemplum cuiusdam fæminæ. Memorabile

Hæc longè absente marito, quatuor filios genuit ex adultero, legitimi vi- exemplum. ri dissimillimos, quam ob causam ille adulterinos reputans, pro filijs suis minimè habebat. Eadem postea marito item absente, adulterino concubitu filium generauit, non adulteri, sed legitimi mariti simillimum. Cuius fimilitudinis causa fuerat, quòd in singulos dies mariti aduentum expe-Ctans, diu multumque super eo cogitauerat, valdè anxia, & vehementer metuens, ne inopinato illius aduentu oppressa, deprehenderetur in flagitio. Ex quo factum est, vt imaginem & similitudinem viri, quam tanto-

tus porrò similitudinis ratione deceptus, hunc solum filium, qui tamen etiam adulterinus erat, tanquam genuinum, & verum, pro suo habuit: ceteris tanquam solis adulterinis, reiectis & abdicatis. Extant super ea re lepidissimi versus Thomæ Mori, viri tum alijs rebus inclyti, tum maximè ob martyrij gloriam,omnibus feculis prædicandi:quos verfus,vt tanti vi-

pere animo & cogitatione versauerat, perfecte imprimerer fœtui. Mari-

ri memoriam renouarem atque honorarem, hîc libuit adscribere:

Quos

Thoma Mori Martyr. vers.

Quos ante coniux quatuor Natos, Sabine, protulit Multum, ecce, dissimiles tui, Tuos nec ipse deputas. Sed quem tibi puellulum, Enixa iam nuperrime est, Solum tibi simillimum, Pro quatuor complecteris: Adulterinos quatuor Vocas, repellis, abdicas. Atqui graues tradunt sophi Quodcumque matres interim Imaginantur fortiter Dumliberis datur opera, Eius latenter,& notas Certas,& indelebiles, Modóque inexplicabili, In semen ipsum congeri.

Quibus receptis intime, Simulque concrescentibus, A mente matris insitam Natus refert imaginem. Quum tot abesses millibus, Dum gignit vxor quatuor, Quòd esset admodum tui Secura, dissimiles parit. Sed vnus omnium hic puer Tui refert imaginem; Quod mater hunc dum concipits Sollicita de te plurimum, Te tota cogitauerat; Dum pertimescit anxia, Ne tu,Sabine,incommodus, Velútque Lupus in fabulam Superuenires interim.

Hinc fatis apparet, ex prolis distimilitudine, aut similitudine, argumentari falsum esse; aut verum parentem, infirmam esse, ac leuem, miniméq; probabilem argumentationem.

Quod factum rum , id fuisse turale, secundum quid autem minimè.

Sed reuertamur ad quæstionem suprà positam. Quæsitum est, an illud est in pecudi- factum Iacob fuerit naturæ opus,an supra naturam, & miraculum Diui-But laceb ex næ omnipotentię. Nos arbitramur, quod in animalibus illis factum est ex aspectu virga virgarum aspectu, id factum esse naturaliter, & ex causis naturalibus; ad id enim perficiendum, sufficiens in natura vis, & potestas erat; vt ex memoratis paulò suprà auctoritatibus, experimentisq; manifestum est. Quáquam non temerè credi potest, illud non esse perfectum sine interuentu, & opera Angeli, qui non solum docuit Iacob arcanam illius rei peragendæ artem;verùm etiam effecir,vr pecudes Iacob,in fupremo coitus ardore, & in tempore concipiendi, virgaru colores exterius intentissime aspicerent, eosdémque interiori phantasia vehementer imaginarentur, ad id eas incitando,& applicando. Nimirú quod egit lacob didicisse id ex Angelo, non obscurè significatur infrà Genes. 31. versu 12. vbi narratur apparitio Angeli,& sermo eius cum Iacob super ista ipsa re. Nam quamuis apparitio ista memoretur post fa&um illud virgarum, & partum animalium, existimandum tamen est, ante id accidisse, & id narrari per recapitulationem; alioqui & inutilis, & inanis, & nullius rei fuisset illa apparitio. Ergo factum illud Iacob simpliciter naturale fuit, quodammodo autem non fuit naturale. Ad eundem modum, Salomonem per scientiam rerum naturalium sibi diuinitus traditam, mira esticere potuisse, atque adeo perfecisse, non est dubitandum, præsertimautem cùm eius rei testem habeamus Iosephum libro octavo Iudaicarum antiquitatum. Similiter iuuenis ille Tobias, admirabilem virtutem piscis, quem in Tigri ceperat, Angelo Raphaële docente cognouit. Sic enim Tobiæ dixit Raphaël, vt legitur capi

lesephase.

capite septimo eius libri: Cordis eius particulam si super carbones ponas, fumus eius extricat omne genus damoniorum, fel autem eius valet ad vngendos oculos, in quibus fuerit albugo, & fanabuntur. Quanquam nonnullis visum est, istiusmodi virtutem non fuisse naturalem pisci. Verum super ea re disputatum à nobis est copiosè in libro quarto Commentariorum nostrorum In Danielem, in expositione Cantici trium puerorum, super illis verbis: Benedicite cate, & omnia qua mouentur in aquis, Domino.

# QVARTA DISPVTATIO.

Que sit physica ratio, & causa cur pecudes in obtutu virgarum multicolorum concipientes, genuerint fætus similes virgarum coloribus.

VPER isto facto Iacob dubitandi ratio duplex est: Legi- Aristoteles. mus enim in veterum scriptis, pecudes quarundam aqua- Aquaru potu rum potu mutasse ipsas colorem, & item fætibus suis cer- mutari colore tum quendam colorem impressisse. Id quippe ab Aristote-

le lib. 3. de historia animalium cap. 12, hisce verbis proditum est: Sunt aquæ multis in locis, quas cum oues biberint, móxque inierint, nigros generant agnos: vt in terra Affyritide agri Chalchidi Thraciæ facit amnis, quem ob nimiam frigiditatem Psychrum vocat: & in Antandria duo funt fluuij, quorum alter cadorem, alter nigritiem pecoribus facit. Scamander etiam amnis flauas reddere oues creditur; quamobrem Xanthum pro Scamandro huncupatum ab Homero autumant. Sic Aristoteles. Solinus Varronem laudat auctorem, à quo traditum sit, in littore varro. maris Rubri effe fontem, quem si oues biberint, mutent vellerum qualitatem; & antea candidas, post haustum fuluo nigrescere colore. Hoc igitur ex veteribus monumentis notum est: sed quod pecudes in concipiendo, ob aspectum varioru colorum, fœtum quoq; colorarint ad similitudinem corum, id profecto, extra sacram Scripturam, in nulla veterum extat memoria. Deinde, quid habet commune facultas videndi, siue imaginandi, cum facultate generandi, & cum virtute formatrice corporis, quæ est in semine?nam & diversarum animarum facultates sunt,ille enim fentientis animæ, hæ verð alentis: & longe funt diverfæ locis, illæ in capite fedem habent, hæ autem in genitalibus membris.

54 Emimuero persuasum lectori certumque esse debet, permagnam esse convenientiam, & conjunctionem, atque consensum inter facultatem imaginatricem, & generatricem: ita vtaltera mota, continuò alteram quoque moueri manifesticht. Etenim si genitalia redundent semine; phantasia quoq; libidinosis, & obseenis scatet imaginibus. Et vicissim si phantalia oblœnarum rerum imagines concipiat, verletque, protinus etiam ge-

nitalia turgent, & irritantur ad libidinem.

Illud præterea multis, & certis experimentis in omni ætate exploratum, Comm.in Gen. Tom. 4.

& compertum est, habere animam ad demutandum, & variè afficiendum corpus, sape quidem propriú, interdum verò etiam alienum, permagnam vim atque potestatem; idque vel per vehementem aliculus rei imaginationem, vel ob affectum aliquem potentissimum, & violetam quampiam animi perturbationem. Marsilius Ficinus in libro 1 3. de Platonica Theologia cap. 1. nonnulla eius rei memorat exempla, que hîc breuiter adscripta nosse, non iniucundum erit Lectori. Phantasiam, inquit ille, quatuor sequuntur affectus, Amor, Gaudium, Metus, Dolor, hi omnes si fuerint vehementissimi, subitò corpus proprium omnino; interdum verò etiam alienum afficiunt. Quantos ardores, vel cupiditas vindicta accendit in corde, vel libido voluptatis in iecore? Immò ex immoderato amore, & mira pulsus commorio ac variatio existit, & animi atque corporis ægritudo. Erasistratus nobilis medicus agnouit Antiochum filium Seleuci Regis Alix, amore Stratonicz nouercz luz captum esse, quod ad eius ingressum, & aspectum, illico vultus ægrotátis, mirandum in modum commutaretur. Cupido quoque nocendialiis per frequentem ac malignum intuitum, quam perniciose pueros, aliosque teneriores fascinauerit, multis experimentis testatum est. Prægnantis quoque mulieris auiditas, & vehemens imaginatio, tenerum fætú confignat, atque inficit rei cogitatæ nota, Quam varios filiis suis gestus, figurasque, & colores, & quam sibi dissimiles imprimunt parentes, propter vehemetem rerum diuersarum in ipso coitu imaginationem? Ingens, & inopinata lætitia interitum nonnul-

A.Gellins lil 3.cap.15.

Erafistrati folertia.

> lis attulit. Philippides Comædiarum poeta haud ignobilis, cum in certamine poetarum præter spem vicisset, & lætissime gauderet, inter illud gaudium repenté mortuus est. Præterea in Romanis annalibus scriptum est, qua tempestate Apud Cannas exercitus Romanus cæsus est, anum matrem nuncio de morte filio allato luctuarque mœrore affectam esse. Sed is nuncius non verus fuit: atque is adolescens non diu post ex ea pugna in vrbem redijr:anus repente filio viso, copia atque turba, & quasi ruina incidentis inopinati gaudij oppressa exanimataque est. Molestia item ex tetro & fædo aliquo spectaculo, interdum inficit gustum, & prouocat nauseam solo aspectu. Quid misericordia, quæ dolor quidam est ex alieno dolore? nonne miserantis corpus ita nonnunquam male afficit, vt miseri, & miserandi alterius corpus affectum viderit? Multi sanguinis humani aspectu, spiritu deficiente labuntur. Quid metus? nonne altis è fenestris in terram despicientes caligamus præ formidine, & contremiscimus, & nonnunquam etiam ruimus?pallent repente timentes: trepidat illis cor; arrectæ stant comæ:vox faucibus hæret : deficit interdum vita, vel morbi : diuersi sequuntur. Nonnunquam verò morbos quosdam curat metus, & singultum, & quartanam febrim. Hactenus ex Marsilio.

S. Angust.

Eôdem spectare videtur, quod à B. Augustino traditum est libro deci55 mo quarto, capite vigesimo tertio de Ciustate Dei, de quodam, qui quandocumque ei placebat, ad imitatas quasi lamentantis cuiuslibet hominis
voces, ita se auferebat à sensibus, & iacebat simillimus mortuo, vt non
solum vellicantes, atque pungentes non sentiret, sed aliquando etiam

igne vreretur admoto, sine vllo doloris sensu, nisi post modum ex vulnere-Hunc porrò non obnitédo, sed non sentiendo, non mouisse corpus suum. eo probabatur, quòd taquam in defuncto, nullus inueniebatur anhelitus: hominum tamen voces si clariùs loquerentur, tanquam de longinquo inaudisse se, postea referebat. Sic Augustinus. Verifimile autem est, illum hominem per vehementem imaginationem, seipsum abstraxisse à sensu rerum præfentium.

Sed quemadmodu, & quatenus, anima possit corpus proprium immu- 6 in quibus ture, docet S. Thomas intertia parte Qualt 13.art.3.huc in modum scri- imaginatio bens: Imaginatoni, si fuerit fortis, naturaliter obedit corpus, quantum ad sit commutare aliqua; pura quantum ad casum de trabe in alto posita, quia imaginatio corpus. nata est, esse principium motus localis, ve dicitur 3. de Anima. Similiter S. Thomas. etiam quantum ad alterationem, quæ est secundum calorem, ac frigus, & alia consequentia: eo quòd ex imaginatione consequeter natæ sunt subsequi animæ passiones, secundum quas mouetur cor, & sic per commotionem spirituum totú corpus alteratur. Aliæ verò dispositiones corporales. quæ non habent naturalem ordinem ad imaginationem, non transmutantur ab imaginatione, quantum cumque fit fortis, putà figura manus, vel pedis, vel aliquid simile. Hac S. Thomas. Et huc pertiner quod dixit Dominus in Euangelio: Quis vestrum cogitans potest adiscere ad staturam suam Matth.o.

Dualenus,

cubitum vnum? Cæterum aperienda ratio, & causa est, ex qua siat, vt qualis suerit in ardore coitus, & sub ipso conceptu vehemens imaginatio generantium, talis fingatur in vtero fœtus. Thostatus super hoc caput, in tractatu quæstionis decimæ, rationem huius rei huiusmodi affert. Anima, quæ corpori sa cur veheiuncta est, principium est omnium actuum compositi: Et est principium mes imaginaquoddam superius, dirigens corpus secundum suam naturam. Siquidem, tio generatis, vt ait Philosophus in libro secundo de anima, vnitur anima corpori tanquam forma, & vt finis, atque vt motor. Prout autem est motor corporis, lem faciat. mouet, & dirigit iplum, assimilando id naturæ suæ quantum potest. Et Argioral. habet se ad illud, sicut artifex ad opus artificiatum: sicut enim artifex per formam exemplaris, quod mente conceptum gerit, imprimit similitudinem eius in rem fabricatam: ita sensitiua anima imaginem sensibilem, quam concepit in iplo vltimo æstu, & ardore libidinis, & sub ipso concepru, imprimit fœtui. Non quòd tunc actualiter talis forma semini imprimatur: color namque, vel crispirudo capillorum, quæ interdum fætibus contingunt, propterea quod mattes, dum concipiunt, tales formas intento obtutu contemplantur, non possunt immediate formari in semine, quod talium colorum, & capillorum non est capax: sed anima ipsa quæ principium est decidendi, arque infundendi in semen virtutem quandam formatiuam fœtus, est quoque principium decidendi virtutem quandam in semen, secundum quam in fœtu iam formato talis color, talésve capilli s. Angust. procreantur. Nam vt scribit Augustinus 3. de Trinitate; sæpenumero adhibentur extrinsecus quædam causæ, quæ etsi non sint naturales, tamen secundum naturam adhibentur; vt ea quæ in secteto naturæ sinu abdita

Cap. 11.

continentur, erumpant, & foras cernantur, explicando mensuras, & numeros luos, & pondera, quæ in occulto acceperunt ab eo, qui omnia in pondere, numero, & mensura disposuit. Hæc Thostatus.

**Franciscus** Vallefins.

Ariftot.

Affert eiusdem rei duas rationes philosophicas minimè aspernabiles 58 Franciscus Vallesius vir in ætate nostra, Medicinæscientia, vsúque,& ingenij operibus clarissimus, & Philippi Secundi Regis Catholici, complures annos Archiatros. Is capite vndecimo eius libri, quem de sacra Philosophia conscripsit, priorem rationem eius reiad hunc modum contexit, & exponit:Imaginari, non est anima neque corporis, sed conjuncti: sicur odisse, amare, reminisci l'et tradit Aristoteles in primo libro de Anima. Deinde animal sentiens, vel imaginans quippiam, fit eius simile, quod imaginatur, & cognoscit, immò fit quasi illud ipsum, quia cognoscens recipit in se speciem, & similitudinem rei cognitæ: Quamobrem dixit Aristoreles, Animam esse quodammodo omnia, quòd omnia cognoscar. Ergo vehementer aliquid imaginans in concipiendo, & generando, fit eius rei fimile, & quodammodo illud ipium: ex quo efficitur, quod intendimus:nam generans facit sibi simile, hoc enim est generale; & quod actu imaginatur aliquid, est ei simile:ergo quod simul gignit, & vehementer aliquid imaginatur, gignit simile sui, non folum secundum naturam, sed etiam secundum id quod imaginatur actu: non enim animal generat fibi simile secundum id, quod fuit, aut erit, sed secundum id quod actum eft.

Mira vis genitalis semimis.

Ariftot.

Posteriorem verò eius rei causam Auctor ille his verbis exponit : Se- 59 men habet à generante diminam quandam vim fingendi omnia membra, & faciendi tale, quale est ipsum generans, non modò secundum proprietates specificas, verum etiam nonnunquam secundum individuales. Est enim semen potentia totum animal; & quia ex omnibus corporis partibus deciditur, omnes quoq; partes corporis similiter vt illa erant, esticiédi potestatem habet. Talis porrò seminis potestas, data est à generante, non ratione corporis, led ratione animæ: si quidem facere ac mouere, ad formam spectat; pati, & moueri, ad materiam, vrait Aristor in libris de Generatione & corruptione. Consentaneum igitur est, vt ea potius ex generante deferat semen, & conferat in fœtum, quem format, quæ generanti infunt secundum animam, quam que illi insunt secundum corpus, eaque potius in corpus rei generandæ träsferat, quàm in animam: quocirca in corpore geniti, fiet corporaliter quod in generante quodammodo erat spiritualiter: Atque hinc fiet, vt animal album in ipso actu generandi, vehementer imaginas nigrum quippiam, generet nigrum, potius quam album. Hocautem tune potissimum continget, cum tam mari, quam fæminæ, in xime imagi- iplo actu generandi, vehemens eiuldem rei imaginatio limul acciderit: quod non obscure indicauit Scriptura Genes. 30. dicens Iacob posuisse virgas ante oculos arietum, & ouium, vt in earum contemplatione conciperent. Et hoc valdè congruit cum opinione Medicorum arbitrantium tam marem quam fæminam, & vim efficientem & materiam conferre ad generationem prolis. Cur autem tam rara fint exempla eius quod fecit Jacob, duplex videtur esse causa. Altera, quòd vtrumq; parentem in eius-

Duando manatio generantis, fætum afficiat, or cur id rarò contingat.

dem rei imaginatione, dum sunt in actu generandi, vehementer hærere, nonnisi fortuitò, & rarò, vel diuina quadam ratione accidit. Altera causa est, quòd hoc in animalibus mutis potius quàm in hominibus aptum est fieri; animalia verò non possunt imaginationes suas, quas id temporis habent, indicare nobis. Hactenus ex Vallesso.

Igitur quando primo tempore ascendebatur oues , ponebat  $v_{\text{ERSV 14}}$ Iacob virgas in canalibus aquarum, ante oculos arietum,& ouium, vt in earum contemplatione conciperent; quando verò serotina admissura erat, & conceptus extremus, non ponebat cas.

ATINA lectio huius loci duas fœturas pecudum his verbis denotat:priorem vocans primi temporis; posteriorem appellans serotinam admissuram. Nec quatum ad sententiam, quidquam differt lectio Hebraica, & Chaldaica. Græca autem le-

ctio non solum ab illis diuersa est, sed valde imperfectam & mutilam, neque subsistentem continet sententiam. Sic enim ad verbum habet: Fa-Etum est autem in tempore, quo concipiebant oues in vtero accipientes, posuit Iacob virgas coram ouibus in canalibus, vt ip sa conciperent secundum virgas, cum verò peperissent oues; non ponebat. De qua lectione audiat lector iudicium S. Hieronymi, is enim cùm lectionem huius loci ex Hebræo memoralset, subdit: Hoc in lxx.interpretibus non habetur, sed pro serotinis & tem-61 poraneis, aliud nescio quid, quod ad sensum non pertinet, transtulerunt.

S. Hieronym.

Sed quid per temporaneum sue primitiuum conceptum ouium, quid Ouis dicatur item per serotinum intelligere oportet? Vallesius loco paulò suprà com- primi tempomemorato, interpretatur conceptum, qui fit tempore dici matutino, & vis conceptus qui sit vespertino: disputans illum esse fœcundiorem & meliorem, hunc enium, quis deteriorem. Huius autem rei duplicem affert causam, vnam ex ratione victus animalium ductam, alteram ex natura ipsius temporis. Congressus Franciscus enim maris, & fœminæ matutinus, fit post somnum, & ante cibum : manè Vallesius. autem concoctius est, & cerebrum, in quo præcipuè viget imaginatio, purius est à vaporibus cibi, & vegetum ad functiones sensuum. Si quidem somnus concoctionem cibi maxime adiuuat, & cerebri vapores consumit: vigorémque præstar animali ad functiones eius proprias, quæsunt sentire, & mouere. Quamobrem semen ob meliorem concoctionem erit fœcundius: & imaginandi vis, ob recentem spirituum ex somno refectionem, purgationémque cerebri à vaporibus, ex ventre, multis & crassis ascendentibus, & grauantibus caput, esticacior eritad imaginandum. In tempore aurem vespertino prorsus contrà res se habet. Ex natura ipsius temporis idem pater. Etenim tempus diei matutinum, respondet tempori verno anni: meridianum æstiuo: vespertinum autumnali: nocturnum hyberno. Sicut ergo corpora falubriora funt & valentiora, & ad generandum validiora in Vere, quàm in autumno; ita generatio

meliùs succedit tnatutino tempore inita, quàm vespertino. Sic ille. Cuius, vt vera sit sententia, non congruit tamen cum historia huius loci, in qua perspicuè indicantur duo anni tempora, in quibus pecora concipiebant, & pariebant: erant enim in illa regione, vt sunt in compluribus aliis, pecudes bis in anno seriferæ.

Communis igitur tam Hebræorum, quam Christianorum exposito- 62 rum sententia est, per temporaneam admissuram, siue conceptum, significari eum, qui fit verno tempore; tunc enim pecora robustiora sunt, & viuidiora, & generandi cupidiora: ex quo fit,& numerosior,& melior fætura. Optima igitur verborum Scripturæhuius loci expositio est, quam tradidit S. Hieronymus hisce verbis: Quod autem hoc loco dicit Scriptura, hoc est Iacob prudens & callidus, iustitiam, & æquitatem, etiam in noua arte seruabat : Si enim omnes agnos & hædos varios pecora procreasfent, fuillet aliqua suspicio doli, & apertè huic rei Laban inuidus contrà islet. Ergo ita omnia temperauit, vt & iple fructum lui laboris acciperet,& Laban non penitus spoliaretur. Si quando enim oues, & capræ primo tempore ascendebantur, quia melior vernus est fœtus, ante ipsas ponebat virgas, vt varia soboles nasceretur, que cumque autem oues, & capræserò quærebant marem, ante earum oculos non ponebat virgas, vt vnius coloris pecora nascerentur. Et quicquid primum nascebatur, suum erat, quia discolor, & varium erat; quicquid postea, quòd vnius esser tam in nigro, quam in albo coloris pecus, ad Laban pertinebat. Sic Hierony mus.

S. Hieronym. in traditionibus Hebraicis in Genes.

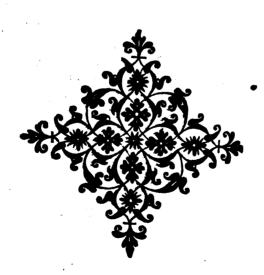
Allegoria huous historia ex S.Gregor.

Pulcherrimam huius historiæ allegoriam aperit, & explicat S. Grego-63 rius in libro 21. Moralium in ipla Præfatione eius libri: Quid est, inquit, virgas virides amygdalinas, & ex platanis ante gregum oculos ponere, nisi per Scripturæsacræseriem, antiquorum patrum vitas, atque sententias in exemplum populis præbere? quæ quia iuxta rationis examen reclæ funt, virgæ nominantur, virgis autem ex parte cortex à lacob subtrahitur, vt intimus candor appareat: & ex parte cortex seruatur, vt in viriditate permaneant; variulque virgarum color efficitur, partim lubtracto cortice, & partim eo retento. Ante oculos enim considerationis nostræ præcedentium patrum lententiæ, quasi virgæ variæ ponuntur, in quibus dum plerumque intellectum litteræ fugimus, quasi corticem subtrahimus: & dum plerumque intellectum litteræ sequimur, quasi corticem reservamus. D'umque ab ipsis cortex litteræ subducitur, interior allegoriæ candor demonstratur: & dum cortex relinquitur, exterioris intelligentiz virentia exempla monstrantur. Benè autem Iacob virgas in aquæ canalibus posuit, quia & Redemptor noster in libris eas sacra scientia, quibus nos intrinsecus infundimur, fixit. Has virgas aspicientes arietes, cum ouibus coeunt, quia rationales nostri Spiritus cum in Patrum vitis, & doctrinis contemplandis defixi sunt, singulis quibusque actionibus permiscentur, vetales fœtus operum procreent, qualia exempla præcedentium in vocibus præceptorum vident, & diuersum colorem proles boni operis habeant, quia & nonnunquam subtracto litteræ cortice, acutiùs interna confiderat; & feruato nonnunquam historiæ tegmine, bene fefe in exteriori-

bus

bus format. Nam quia divinæ sententiæ aliquando interiùs rimandæ sunt, aliquando exterius observandæ, proptereà dictum est per Salomonem Prou. 30. Qui fortiter premit vbera ad eliciendum lac, exprimit butyrum: Locus Pro-uerbiorum ca. & qui vehementer emungit, elicit sanguinem. Vbera quippe fortiter premi- 30. mus, cum verba sacri eloquij subtili intellectu pensamus: qua pressione, dum lac quærimus, butyrum inuenimus; quia dum nutriri vel tenui intellectu quærimus, vbertate internæ pinguedinis vngimur. Hoc tamen nec nimie, nec semper agendum est:ne dum lac quærimus ab vberibus, sanguis sequatur. Plerique enim, dum verba sacri eloquij plusquam debent. decorticant, in carnalem intellectum cadunt. Sanguinem quippe elicit, qui vehementer mungit; quia carnale efficitur, quod ex nimia spiritus dis- Veile docucussione sentitur. Sic Gregorius. Cuius paulò supra hæc verba saluberri- mentum B. mum est documentum, omnibus, qui tractant sacras litteras observatu Gregor. vtilissimum; Intellectus, inquit, sacri eloquij inter textum, & mysterium, tanta est libratione pensandus, ve moderata veriusque partis lance, neque hunc nimiæ discussionis pondus deprimat, neque rursus torpor incuriæ vacuum relinquat. Multæ quippe sacri eloquij sententiæ tanta allegoria-

rum conceptione sunt grauidæ, vt quisquis eas ad solam tenere historiam nititur, earum notitia per suam incuriam priuetur. Nonnullæ verò ita exterioribus præceptis inseruiunt, ve si quis ea subtilius penetrare conetur, intus quidem nihil inueniat; quin etiam hoc sibi quod foris loquuntur, abscondat. Hactenus ex Gregorio.





# BENEDICTI

# PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM PRIMVM
GENESIS.

Reuersio Iacob ex Mesopotamia in Chananitidem cum vniuersa familia sua; & pattum inter ipsum,& Laban.



Ostova M autem audiuit verba filiorum Laban dicetium: Tulit Iacob omnia, quæ fuerunt patris nostri, & de illius facultate ditatus, factus est inclytus: animaduertit quoque faciem Laban, quòd non esset erga se sicut heri, & nudius tertius, maximè dicente sibi Domino, Re-

uertere in terram patrum tuorum, & ad generationem tuam, eróque tecum. Missir, & vocauit Rachel, & Liam in agrum, vbi pascebat greges, dixísque eis: Video faciem patris vestri quòd non sit erga me sicut heri, & nudius teretius: Deus autem patris mei suit mecú. Et ipsæ nostis quòd totis viribus meis seruierim patri vestro. Sed & pater vester circumuenit me, & mutauit mercedem meam decem vicibus: & tamen nó dimissit eum peus vt noceret missis quado dixit: Variæ erunt mercedes tuæ: pariebat omnes oues varios sœtus.

quando verò è contrario ait: Alba quæquæ accipies pro mercede:omnes greges alba pepererunt. Tulitque Deus substan-9 tiam patris vestri, & dedit mihi. Postqua enim conceptus ouiu 10 tempus aduenerat, leuaui oculos meos, & vidi in sommis ascedentes mares super ferminas, varios, & maculosos, & diuersorum colorum. Dixitque Angelus Dei ad me in fomnis: Iacob; ,, & ego respondi: Adsum. Qui ait: Leua oculos tuos, & vide vniuerlos masculos ascendentes super fæminas, varios, maculosos atque respersos. Vidi enim omnia quæ fecit tibi Laban. Ego 13 fum Deus Bethel, vbi vnxisti lapidem, & votum vouisti mihi. Nunc ergo surge, & egredere de terra hac, reuertens in terram natiuitatis tux. Responder unt que Rachel & Lia: Nunquid ha-14 bemus residui quicquam in facultatibus, & hæreditate domus patris nostri? Nonne quasi alienas reputauit nos, & vendidit, 15 comeditque pretium nostrum? Sed Deus tulit opes patris nostri, & eas tradidit nobis, ac filijs nostris: vnde omnia, quæ præcepit tibi Deus, fac. Surrexit itaque Iacob, & impositis liberis, ac coniugibus suis super camelos, abijt. Tulit que omnem substantiam suam, & greges, & quicquid in Mesopotamia acquifierat, pergens ad Isaac patrem suum in terram Chanaan. Eo 10 tempore ierat Laban ad tondendas oues, & Rachel furata est Idola patris sui, Noluitque Iacob conteri socero suo quòd su- 20 geret. Cumque abijsset tam ipse, quam omnia quæ iuris sui e- 21 rant,& amne transmisso pergeret contra montem Galaad,núciatum est Laban die tertio quòd fugeret Iacob. Qui assum- 22 ptis fratribus suis, persecutus est eum diebus septem: Et com- 23 prehendit eum in Monte Galaad. Vidítque in somnis dicen- 24 tem sibi Deum; Caue ne quidquam asperè loquaris contra Iacob.lamque Iacob extenderat in eodem Monte tabernaculu: 25 cumque ille consecutus fuisset eum cum fratribus suis, in Mote Galaad fixit tentorium. Et dixit ad Iacob: Quare ita egisti, 26 vt clam me abigeres filias meas quafi captiuas gladio? Cur ig- 27 norante me fugere voluisti,nec indicare mihi, vt prosequerer tecum gaudio, & canticis, & tympanis, & citharis; Non es passus, ve osculare e filios meos, & filias: stulte operatus es: Et nunc 29 quidem valet manus mea reddere tibi malum: Sed Deus patris vestri heri dixit mihi; Caue ne loquaris contra Iacob quidquam durius. Esto, ad tuos ire cupiebas, & desiderio erat 30.

COMMENT. IN 208 31 tibi domus patris tui: cur furatus es Deos meos? Respondit 1acob? Quòd inscio te profectus sum, timui ne violenter aufer-32 res filiastuas. Quod auté furti me arguis: apud quécuque inue neris deos tuos, necetur coram fratribus nostris:scrutare, quic quid tuorum apud me inueneris, & aufer: hæc dicens, ignorabat quòd Rachel furata esset Idola. Ingressus itaque Laba tabernaculum Iacob & Liz, & vtriusque famulz, non inuenit. Cúmque intrasset tentorium Rachelis, illa festinans, abscondit idola subter stramenta cameli, & sedit desuper, scrutanti-35 que omne tentorium, & nihil inuenienti, ait: Ne irascatur dominus meus quòd coram te assurgere nequeo:quia iuxta confuetudinem fæminarum nunc accidit mihi. Sic delusa solici-36 tudo quærétis est. Tuménsq; Iacob cũ iurgio ait: Quã ob culpă meă, & ob quod peccatu meu sic exarsisti post me, & scrutatus es omné supellectilé mea? Quid invenisti de cuncta sub-1/38 stantia domus tuæ pone hic cora fratribus meis, & fratribus tnis,& iudicet inter me,& te.Idcirco viginti annis fui tecu;Oues tux,& capræsteriles non fuerunt, arietes gregis tui no comedi:nec captu à bestia ostendi tibi, ego danu omne reddeba: quidquid furto peribat, à me exigebas: die, noctuque æstu vrebar,& gclu, fugiebatque fomnus ab oculis meis, ficque per viginti annos in domo tua seruiui tibi, quatuordecim pro filiabus,& sex pro gregibus tuis:immutasti quoque mercede mea 42 decem vicibus. Nisi Deus patris mei Abraha, & timor Isaac affuisset mihi, forsitan modò nudu me dimissses: afflictionem meã, & laborem manuú mearú respexit Deus, & arguit te heri. 43 Respondit ei Laban: Filix mex, & filij, & greges tui, & omnia, quæ cernis, mea sunt; quid possum facere filijs, & nepotibus 44 meis? Veni ergo, & incamus fœdus: vt sit in testimonium in-45 ter me & te. Tulit itaque Iacob lapidem, & erexit illum in ti-46 tulum, dixítque fratribus suis: Afferte lapides. Qui congregan 47 tes fecerunt tumulum, comeder unt que super eum: quem vocauit Laban Tumulum testis, & Iacob Aceruum testimonis 48 vterque iuxta proprietatem linguæ suæ.Dixitque Laban: Tumulus iste erit testis inter me & te hodie, & idcirco appellată 49 est nomen eius Galaad, id est, Tumulus testis. Intucatur, & iudicet Dominus inter nos, quando recesserimus à nobis, si affli-

50 xeris filias meas,&si introduxeris alias vxores super eas:nullus

fermo

fermonis nostri testis est absque Deo, qui præsens respicit. Di- 52 xítque rursus ad Iacob: En tumulus hic, & lapis quem erexi inter me & te, testis erit: tumulus, inquam, iste, & lapis sint in te-52 stimonium, si aut ego transiero illum pergens ad te, aut tu præterieris malum mihi cogitans. Deus Abraha, & Deus Nachor 53 iudicet inter nos, Deus patris eorum., Iurauit ergo Iacob per timorem patris sui Isaac:immolatisque victimis in monte, vocauit fratres suos vt ederent pané. Qui cùm comedissent, man serunt ibi. Laban verò de nocte consurgens, osculatus est filios & filias suas, & benedixit illis:reuersusque est in locum suum.

### Mutauit mercedem meam decem vicibus.

VERS. 7.

LLVD, decem vicibm, tribus modis exponitur. Caietanus pu-tat esse dictum hyperbolice: non enim toties esse mutatam mercedem Iacob; sed quia non semel, sed aliquoties vulgari loquendi more dixit per hyperbolem, decies mutatam esse.

Atenim cum nihil absurdi sit suisse mutatam decies, nec id repugnet narrationi huius loci,immò quàm maximè congruat;alienum videtur,posthabita propria verborum significatione, ad hyperbolicam, sine causa, con fugere. Alij putant, politum esse numerum definitum pro indefinito, vt sit læpe in Scriptura, & politum elle, decies, pro læpillime; fiue fuerit decies, siue sepius. Sic dixit Deus, vt scriptum est Numeror. 14. Tentauerunt me Locus numer. iam per decem vices: Et Iob capite decimo nono. En, inquit, decies confuñ- 14.0 10b.19. diris me. Sedenim Hieronymus, & Augustinus, & hos secuti complures alij, proprie accipiunt illud, decem vicibus, ita vt verba fonant. Aiunt enim, in illis fex annis, quibus Iacob pro mercede curauit gregemLaban, decies factam ei mercedis immurationem à Laban. Audi Hieronymum in Tra-S. Hieron. ditionibus Hebraicis super hanc locum ita scribentem : Per singulos fætus semper Laban conditionem mutabat. Si videbat varium nasci pecus, post fætum dicebat: Volo ve in futurum mihi varia nascantur. Rursus cum videlisser vnius coloris nasci pecora (Iacob quippe,hoc audito, virgas in canalibus non ponebat) dicebat, vt futuros fœtus vnius coloris sibi pecora procrearent. Quid plura?víque ad decem vices semper à Laban pecoris sui, sue lacob, mutata conditio est: Et quodcumque sibi propofuerat ve nasceretur, in colorem contrarium vertebatur. Ne cui autem in sex annis, decem pariendi vices incredibiles videantur, legat Virgilium, à quo dicitur; Bis gravida pecudes. Natura autem Italicarum ouium, & Virg. lib. 3. - Melopotamiæ vna esse traditur. Hactenus ex Hieronymo. Facit etiam ab Georgie. hac interpretatione lectio huius loci secundum lxx. Interpretes, de qua deinceps est dicendum.

2 Pro illo, decem visibus, lxx. Interpretes nimium quantum diuerla inter-

pretatione poluerunt, decem agnis: quam lectionem S. Hieronymus quasi mirabundus: Septuaginta, inquit, interpretes, pro decem vicibus, vt est in libro Hebræo, poluerunt decem agnis : nelcio qua opinione ducti ; cum verbum Hebraicum Monim, numerum magis quam agnos soner, & hic sensus ex consequentibus magis probetur. Sic Hieronymus. Aquila vertit decem numero: Symmachus, decies numero. Sed S. Augustinus in quæ-Itione os in Genesim lectionem hanc septuaginta interpretum ad rectá, & probabilem sententiam exponit. Audiat Lector eius verba: Decem agnos, vel decem agnas, pro decem temporibus pofuerut, quibus oues, quas Iacob pascebat, per sexenniti pepererut: bis quippe pariebat in anno. Coté eratauté vi primo anno, quo inter se pactifunt, & ad pascendas oues accessit lacob, semel pareret in fine anni; quia cum accessit, iá semel pepererant. Reuersusque sexto anno, id est, vltimo, cu semel peperissent, exorta necessitate prosectionis, priùs recederet, quam iteru parerent: ac per hoc cùm primus annus, atq; vltimus, duos tantum ouiú partus sub illo haberet; medij verò quatuor anni; binos, fiut omnes dece. Nec miru quòd hæc de Virg. Eclon. cem tempora nomine agnorum appellarunt, qui isidem temporibus; nascebantur veluti si quispiam dicat per tot vindemias, aut pertot messes, quibus numerus intelligatur annorum. Vnde quidam dixit,

Post aliquot mea regna videns mirabor aristas.

Per aristas videlicet, messes: per messes, annos significans. Pecudú auté illius regionis fœcunditas, sicut Italorum, tanta fertur, vt bis in anno pariant. Tantum est quod ex Augustino memorandú in hoc loco duximus.

#### DISPVTATIO. PRIMA

Super furto Idolorum Laban, facto à Rachele,

Et super illis verbis.

VERSV 19

Et Rachel furata est Idola patris sui.

Primaquastio Duid signisi-

Æ c verbatres habent quæstiones:quarum prior est super 3 Hebraa voce Teraphim, quam Latinus Interpres, & hoc loco, & alibi, vertit Idola, vt in libro Iudicum capit. 17. & 18. In primo auté lib.Reg. 19. vertit statuă în cap. 3. Osee retimuit Hebræum iplum nomen Teraphim præcise, cum in

libro Iudicum, quibus dixi locis, posuerit vocem Teraphim, subiecta eius interpretatione Latina per vocem Idola. Significat autem Teraphim, imagines, fine fimulacra, fine figuras qualescumque, & qualiumcumque rerum, sed plurimum, vel hominum, vel deorum, quæ Idola vocantur: imagines dico,& figuras, vel per picturam, vel sculpturam, vel texturam expressas. Huius interpretationis probatorem,

ું હ& 27≇

& auctorem habeo S. Hieronymum, qui in Epist. 1 1 3. scripta ad Marcellam super voce Teraphim dissert hisce verbis: Seito Theraphim ab Aquila. μορφώμεσο interpretari, que nos figuras, siue figurationes possumus dicere. Nam 1.Reg. 19. vbi dicitur Saul milisse nuncios, vt caperent Dauidem, lxx. sic verterunt: Et venerunt nunty, & ecce unorapea in lecto, pro cenotaphiis, in Hebreo est teraphim significas puluinum de caprarum pelle consurum, qui intonsis pilis caput inuoluti in lectulo hominis mentiretur. Apud Oseam capite 3. sic est secundum Septuaginta: Diebus multis sedebunt fily Israel, sine Rege, & Principe, sine sacrificu , sine altari, & sine sacerdotio, & manifestationibus: pro sacerdotio, & manifestationibus, in Hebræo est, sine ephod,&sine teraphim, sicut Theodotion, & Symmachus verterunt. Ex quo intelligimus in Ephodiuxta septuaginta, qui sensum magis quam verba interpretati funt, sacerdotium interpretari: in teraphim verò, quæ figuras, vel figurationes dicimus; varia opera, quæ teraphim vocantur, intelligi. Nam & in Exodo, ceterifq; locis vbi describuntur vestes plumaria arte contextæ, opus Cherubim; id est, varium, atque depictum, dicitur esse factum: ita tamen, vt vox Cherubim, litteram van non habeat; quia vbicumque cum hac littera scribitur, animalia potius quam opera significat. Iuxta igitur hunc sensum. & in libro Iudicum cap. 17. Micha cum veste sacerdorali, cetera quoque, quæ ad sacerdoralia pertinent ornamenta, per Teraphim fecisse monstratur. Hæc S. Hieronymus. Quod autem simulacrum illud Dauidis in lecto positum à Michol, quod ibi dicitur Hebraice teraphim, septuaginta interpretes appellauerint Cenotaphium, scitè factum ab illis puto. Est enim Cenotaphium, inane Cenotaphium. quoddam simulacrum, representans sepultum hominem, aut impositum tumulo, vt sepeliatur, cum tamen ibi corpus hominis mortui nullum sit.

Cærerum videamus quidnam Hebræi, & de nostratibus qui vocantur Hebraizantes, super ista voce Theraphim, commentati sint. Aben Esra, Arias Mondaquem secutus est Arias Montanus in Commentarijs suis in librum Iudicum luper caput decimum leptimum eius libri, arbitratur, voce Teraphim significari Imagines, cœli astrorumque certa observatione confe-Cas, & ritu sacratas ad augurandi & diuinandi abusum. Iuxta sententiam hanc est, quod tradidit Rabbi Chimhi in libro Radicum, Texaphim esse Rab. Chimhi. imaginos, per quas futura prænoscebantur: consulentibus enim ipsas, Diaboli arte, responsa reddebantur. Hanc vocis eius interpretatione maximè probans Oleaster, huiusmodi facit notam super hoc loco: Non &uenit, inquit, inter Hebreorum doctores, quid significet dictio Teraphim, quam Idola vertimus: hoc tamen certi de ista voce habemus, quod significet Imagines hominum, que loquebantur. Nam Ezechielis 21 dicitur, Regem Babylonis consuluisse Teraphim: quo significatur fuisse imagines, quæ consulentibus responderent. Et Zachariæ cap. 10.scriptum est: Quia Teraphim locuta funt mendacium. Thostatus hoc loco narrat, que mad modum istiusmodi simulacra per artem Astronomicam, & Necromanticam conficerentur idonea ad reddenda responsa. Sic enim ait: Erant quæ-

Oleaster.

Thoftatas.

402

dam capita ex metallo in quoda certo tempore, & sub certis siderú aspectibus, & coniunctionibus planetaru facta; vt inde virtus è colo deriuare tur in illud caput, sierétque potens respondendi consulentibus, & interrogantibus ipsum:idque fiebat partim per Astrologiam, & partim per Necromantiam. Fecit huiusmodi caput Albertus Magnus de Ordine Prædicatorum, quod discipulus eius S. Thomas quadam die confregit. Dicunt Hebrai, etiam Hebræi, fieri consueuisse Teraphim, accipiendo caput alicuius pueri primogeniti, & sacrificati in honorem Demonis; & istud caput abscissumi sale,& aromatibus condiebatur, vt à putredine illæsum diu perduraret:& fuper linguam eius lamina aurea ponebatur, Dæmonis cuiusdam nomine infignita, & fic dabat responsa consulentibus, & interrogantibus. Sed de veritate, & ratione istorum latè disseruimus super cap. 21. libri Num. Ha-

Albertus Ma gnus, &S. The

Auctoris Sen-Tentia.

ctenus ex Thostato. Licèt igitur negati non possit vocabulo Teraphim sæpe significati Idola Gentiú, per quæ non rarò Diabolus dabat responsa; non tamen id perpetuú est in Scriptura: ná in 1. Reg. ca. 19. Simulacrú illud Davidis in lecto positum à Michol, appellatur ibi Teraphim; nec tamen per illud Dæmon dabat responsamon enim tale simulacru domi sue habuisset Dauid; immò verò raptim fuille tunc illud factum, historia ipsa loquitur. Illud certum est, Teraphim quæ furata est Rachel patri suo, fuisse Deorum simulacra: de istis enim paulò infrà loquens Laban, queribundus dixit Iacob: Curfuratus es Deos meos? Cui respondens Iacob, Apud quemcumque, inquit, inueneris deos tuos, necetur coram fratribus nostris.

Secunda qua-Cur furata lit patris sui. Aben Efra. Thoftatus.

Altera quæstio est, quo animo, & consilio, & quam ob causam Rachel abstulerit Idola patri. Quing; causas eius rei afferre possumus. Prima causa; Ne pater Idola illa inspiciendo, vel consulendo, per quod iter Iacob Rachel Idola abijiset, cognoscere posset. Et hæc placet Aben Esræ, nec displicet Thostato. Cum primum enim nunciatum est Labano, fugisse sacob, protinus iuit consultú Idola sua, de itinere quod ceperat Iacob; sed ea non inuenit: ex quo purauit, surrepta sibi fuisse à l'acob, vt ipse dixit super ea re cum eo expostulăs. Altera causa fuisse dicitur, vt si pater eos insequeretur, & fortè comprehenderet, ad eius Deos confugientes, ir a ipsius deprecarentur. Hanc rationem tradit Iosephus lib. 1. Antiquitaru ita scribens: sigilla verò Deorum suorum ferebat Rachel, non quòd Deos coleret, quorum contemptú à marito didicerat, sed vt si fortè pater fugientes assequeretur, haberet, quò confugeret, veniam impetratura. Sic Iosephus. Tertia causa à maltis hac traditur, vt ita Rachel patrem deduceret ab idololatria; & hoc placet Rabbi Salomoni. Huius etiá sententiæ sunt Basilius, Nazianzenus, & Theodoretus. Basilius super initio libri Prouerbioru disputans, vocabulum aftutiæ non semper malam in partem accipi, sed esse, & malam, & bonam astutiam, inter alia sic ait: Bona fuit astutia Hebræorum, quando Ægyptios decipiebant: tunc enim mercedem accipiebant ciuitatum à se conditaru,& fibi ipfis materiam suppeditabant ad construendu taberna-Exed.t. culu. Laudabilis fuitastutia obstetricu Ægyptiaru conservantiu masculos Hebræorú. Pulchra fuit astutia Rebeccæ, cú magnam illam benedi-

Iosephus.

Rabbi mon. Bafilius. Na Zianzenus. Theodoretus.

Digitized by Google

Ctionem

ctionem filio minori acquireret: præclara fuit astutia Raab, & Rachelis: illius quidem exploratores saluos prestantis; huius verò, patrem decipien do abidololatria illú liberátis. Sic Basilius. Nazianzenus in Oratione de Sancto Paschate: Si quapiam, inquit, Rachel es anima patriarchalis. & magna, patris tui cu inueneris Idola, lurripe, non vt conserues, sed vt deleas. Sic ille. Accedit etiam huic sententia: Lyranus, idémque sentit Theo-

doretus, cuius verba paulò infrà memorabimus. Quarta causa hæe suisse traditur, quod Rachel quoque studiosa esset Idololatriæ,vt quæ à puellari ætate, per educationem, & institutioné paternam, culturæ Idolorum assueuisset. Hæc est sententia B. Chrysostomi, S. Chrysostom, & Ruperti, & Caietani, atque Oleastri. Verba Chrysostomi in homil. 57. Rupertus. in Genel.hæc lunt: Non line caula dictum est, nobisque propositum, fu. Caietanus ratam esse Rachel idola patris sui: Sed vt sciamus, mulieres illas adhuc paternam habentes consuctudinem, Idolorum cultui addictas fuisse. Animaduerte enim quantum in hoc studium impenderint, cum nihil aliud patri auferre voluerint, nisi Idola eius: id verò faciebant ignorante viro. neque enimille fieri id permilisser. Hæc Chrysostomus. Rupertus autem lib.7. Commentatiorum in Genel.cap. 42. hunc in modum scribit: Hoc loco primum Scripturæ auctoritas, idolorum nomen, vel cultú commemorat, & reptæsentat. Porrò Rachel, quæ Idola furata est, liquet, quia perfectæ fidei nondum erat : sed antequam obiret, opportunè admodum dictum est à Iacob, domesticis suis : Abijoite deos alienos, qui in medio ve-Stri sunt . & mundamini , & mutate vestimenta vestra. Dederunt ergo ei : at illé infodit eos subter terebinthum. Nec multo post inibi scriptum est: Mortua est Rachel, & sepulta est in via, que ducit Ephratam: hac est Bethlehem. Non igitur paruo bono suo Rachel virum fidelem sortita & secuta est. cuius nimirum fide saluata est: Sanctificata est quippe mulier infidelis per virum fidelem. Quocirca rectè, ac rationabiliter dictu à Paulo est 1. ad Corinth.7.Si quis frater habet uxorem infidelem, & hac confentit habitare cum comon dimittat eam & si qua mulier habet virum insidelem, & hic consentit habitare cum ea, non dimittat virum. Vnde enim scie mulier, si virum sal-

uum facias? aut unde scis vir,si mulierem saluam facias? Hæc Rupertus. Ad extremum nonnulli arbitrantur, Rachelem abstulisse Idola patri suo, quò de a constarent ex pretiosa materia, vel auri, vel argenti, vel alia quapiam; tum pro mercede, qua maritum suum Iacob fraudauerat: tum pro dote libi,& lorori luæ debita, qua iplas priuauerat, tradens ferè nudas marito,& quasi seruas vendens, sicut indicat earum super ista re querimonia, quam in hoc capite versu 15. exposuit Moses. Ex his porrò quin- Scriptura noq; causis mihi quidem postrema hæc præter ceteras probatur. vt planior, nunquam ali-& historiæ congruentior. Ex quo item apparet, illud non fuisse furtú: im- quid esse dicit proprie autem hoc loco sic appellari, non ad veritatem, sed ad externam tale, non quia speciem & opinione hominu. Solet enim Scriptura aliquid appellare tale, tale sit, sed non quòd tale sit, sed quod tale vulgo putetur & appelletur. Exempli causa, post longam disceptationem vitrò citròque habitam inter Iob, & tale. amicos eius, denique Scriptura sic ait: Omiserunt autem tres viri isti

respondere

respondere Iob, eo quod instrus sibi videretur. Super quibus verbis B. Geogorius disserés: Hoc, inquit, quod de Iob dicitur, quod Iustus sibi videretur, sacræ huius scriptor historiæ ad amicorum illorum iudicium retulit, non autem beatum Iob de elationis tumore reprobauit.

An Rachel co lucrit idola. Theodoretss.

Tertia quæstio, an illud Rachelis furtum Idolorum, arguat fuisse Ra chelem id temporis cultricem Idololatria? Præter Iosephum, & Basillin, & Nazianzenum id negantes, quorum verba paulò suprà commemorana funt; Theodoretus quæstione 89. in Genesim, diserta & valida argumentatione probat, Rachelem non fuisse cultricem Idolorum. Ad hunc auté modum scribit: Quidam dixerunt Rachelem surripuisse Idola, quòd & ipla Idololatriæ studio teneretur. Ego verò contra sentio, propterea patri abstulisse Idola, quòd sic veller patrem ab impio Dæmonum cultu liberare: pietatem namque eius mulieris satis docuit Scriptura dicens Genes. 🕦 1 3. Recordatus est Deus Rachelis, & exaudiuit eam,& aperuit eius vulnam. Cùm enim audisset à Iacob : Nunquid ego tibi sum pro Deo, qui te prinzuit fructu ventris? Vehementiores Deo preces obtulit, & adepta est quod poscebat. Quinctiam post partum, suam in Deum pietatem demonstrauit: nato enim filio Ioleph, dixit: Abstulit à me Deus opprobrium, & vocauit nomen eius Ioseph, dicens; Addat mihi Deus alterum filium. Quomodo igitur talis mulier in Deum affectu prædita, Idolis, quæ non sunt dij, inseruire potuisset? Verum arbitror & aliud per hæc significari: Iacob typum Dei creatoris omnium gerebat: nam. duos populos Deus habuit: seniorem quidem, habentem: super cor velamen : iuniorem verò, decore-fidei exornatum. Ita Iacob, duas vxores habebat, Liam videlicet, que oculis erat infirmis: Et Rachelem specie pulchram, & visu valde formofam : & feniorem liberis abundantem : iuniorem verò sterilem.Ex Gentibus quippe congregata Ecclesia, sterilis antea fuerat: sed postea, liberis maxime focundata est, sicut prædixit Isaias 54. Latare sterilis, qua non paris:erumpe & clama,que non parturis,quoniam plures erunt fili deserte, quano cius, que virum habet. Quoniam igitur Ecclesia, quæ credidit Deo Saligatori, primitiuum Idololatriæ errorem radicitus extirpauit: Rachel typim eius gerens, furata est Idola patris; vt in eo quoque veritatem adumbraret. Hactenus ex Theodoreto. Cuius opinionem esse veram, non obscurum dat indicium, id quod Rachelem fecisse Idolis qua abstulerat, narrat Moles in hoc capite, versu trigesimo quarto: Cúmque, inquit, intrasset Laban tentorium Rachel, illa festinans, abscondit Idola subter stamenta cameli, & sedit desuper. At si Rachel Idola illa, vt Deos suos, coluisser, non ita indecenter, neque irreuerenter, neque abiecte ea sta-Ctasset.

Chryfoftom. Rupertus. Caietanus. Oleaster. Verùm contraria est sententia Chrysostomi, & Ruperti, causan illius furti assignantium studio Idololatriz, quod erat in Rachele; verba illorum paulò superiùs possimus. Idem sentit Caietanus, cuius verba paulò infrà exponemus. Oleaster item hoo loco, verisimile id esse sic argumentatur. Fuisse Idola in domo Iacob, etia post digressum à Laban, & disensum ex Mesopotamia, Scriptura ipsa indicat infrà, Genesis 35. vbi labbo adm o

ad monens domum suam, dicit: Abyeite deos alienos qui sunt in medio vestri: o mundate vos, o mutate vestimenta vestra; o dederut ipsi Tacob omnes deus alienos qui erant in manu sua & inaures qua erant in auribus suis : & abscondit ea subter quercum, qua erat apud Sichem. Non est airem credibile fæminas. & seruos, aliósque comites Iacob Idolis assueros, tam facilè omnia reliquisse, cultumque deorum suoru sic esse oblitos, vt no secum Idololatriæ aliquod vestigiú deferrét; presertim si Teraphim, id est, idola illa, furura predicebant, que sciédi omnes sumus auidissimi. Sic Olcaster.

Sed mihi prior sententia probabilior videtur. Nam quod obijcitur de idolis postea repertis in domo Iacob, nó est necesse id referre ad Rachelem, sed ad servos alios, qui erat in domo Iacob, nec forrasse idola habuerunt colédi gratià, sed propter materiæ præstantia. Et verisimile est, idola illa nó fuisse allata ex Mesopotamia, sed in recéti direptione, ac cæde Sichimitarum fuisse cũ cætera præda eis ablata. Verùm Iacob, vel cognito, aliquos de suis domesticis ea Idola colere, vel caués ne quispiam suorum in corum cultum delaberetur; abiecit ca ex domo sua, & sub terra penitus defodit.Quanquam autem, vt dixi, sententiam hanc propiorem vero esse iudicem, non tamen prorsus improbo, neque damno posteriorem opinionem. Immò verò non satis iustam, nec satis æquam celeo animaduersionem Catharini in Caietanum, impédio acerbius, quam res merebatur, notationem quandam Caietani, super hoc loco exagitantis atque reprehendentis. Ascribam hîc primò verba Caietani, tum censuram Catharini. Verba Caietani, interpretantis illud: Furata est Rachel idola patris sui, huiusmodi sunt:Hinc apparet,partim DEVM verum,partim Idola coluisse Laban, domúmque eius: traditione siquidem aui sui Nachor colebat verum D E V M: exemplo autem Gentium, inter quas viuebat, simul inficelia, & etiam colebat Idola. Hinc quoque prudens Lector habes, quòd dispari- An cousum tas cultus, nó est ex naturali iure impediens cóiugium: ex hoc enim quod Iacob vir fidelis & iustus coniugium iniuit cum idololatris, & quòd vxor fit retitum in eius in hoc loco idololatra scribitur, discimus connubia fidelium cum re natura. infidelibus fieri, non esse aduersus ius naturale. Iacob enim vir iustus Caiesan. non duxit vxorem contra ius naturæ. Hæc Caietanus.

Disceptatio Catharini cu Caietano, An Rachel fueris inter fidelem O infidelem Censura Catharmi.

Audi nunc Catharini censuram. Sic enim scribit libro 5. Annotationum in Caietanum: Inter dispares cultu non esse illicitum naturali jure matrimonium asserit Caietanus. Quod ve impium dogma notaui, cum Apostolus id naturali ratione prohibeat, scribens 2. Corinth. 6. Nelite ingum ducere cum infidelibus : qua enim participatio institia cum iniquit**ate?** aut que societas luci ad tenebras? que autem conventio CHRISTI ad Bolial? aut qua pars sideli cum insideli? Deinde consirmat id Catharinus testimonio Ambrosij, & ipsiusmet Caietani super eo loco Pauli : posthæc subdit Carharinus: Rachelem porrò fuisse idololarram; quàm inefficaciter colligit Caietanus, ex eo quòd furtipuerit idola patris sui Laban! Nam Hebræa vox Teraphim, non semper falsos deos significat, sed qualibet simulacra;ve notatHebræi:& credibilius est, Rachelé ea patri abstulisse, no quòd ea coleret ipla, led vt coledi ea, occasione patri adimeret. Deniq; no

Comment.in Gen. Tom.4. 99 solum fidelem, sed piam fæminam fuilse Rachelem, satis indicat historia capitis 30. Genesis, narrans eam & ante partum, & post partum, Deum esse precată eiusque preces suisse à Deo exauditas. Hæc Catharinus. Sed enim licet probabilius sit, vt nos suprà docuimus, Rachelem non fuisse cultricem Idolorum; contraria tamen opinio, non ita est improbabilis, ve facit eam Catharinus. Nam & auctoritas Chrylostomi ac Ruperti potest eam probabilem facere; & ratio, quam attulit Oleaster, non est planè aspermabilis.

Quod autem Catharinus impium elle arbitratur dicere, Coniugium 11 inter fidelem & infidelem non esse illicitum & prohibitum inre naturali; Coningiaintes si præcisè & absolute intelligat, vehementer fallitur. Talia quippe coniufideles & wifi- gia non pauca in sacris litteris memorantur à viris sanctis facta. Ioseph litteris prodi- vxorem duxit Aseneth filiam Phutipharis Sacerdotis Æliopoleos. Genes. 41. Moyles accepit Sephoram vxorem, filiam Sacerdotis Madian, Exodi. 2. Samfon Dalidam Philifthæam. Iudic. 14. Dauid Maacham filiam regis Gessur. 2. Reg. 3. Salomon filiam Pharaonis. 3. Reg. 11. Denique Esther nuplit Assuero Isti autem viri cum essent sanctissimi, talia matrimonia, si quidem essent contra ius natura, nullo modo iniuissent. Præterea, tale ma trimonium esse prohibitum iure naturali, dupliciter potest intelligi: vno modo, vt etiam secluso omni iure positiuo, & tatummodo secundum ius naturale, si tale matrimonium fiat, esser irritum ac nullum. Sed hoc perspicuè falsum est. Sic enim si duorum coniugum insidelium alter conuerteretur ad Fidem, matrimonium dirimeretur, nec posset sidelis manere, quali cum coniuge, cum infideli muliere : quod est tamen contra confiliú B. Pauli, suadentis coniugi fideli, ne deserat coniugem infidelem, si tamen velit cum eo citra calumniam Dei, quem ipse colit, manere. Sin autem Ca tharinus intelligit, tale conjugium esse contra jus naturæ, quia sit inconueniens & indecens, & irrationabile, & periculosum, & idcirco mortali peccato, quâ tale est obnoxium, id libenter ego confiteor, & assentior ipsi:& ad hocostendendú, & persuadendum pertinent verba illa Pauli, quæ iple citauit. Id tamen non prohibet, quin remoto iure politiuo, & stando tantum in jure naturali, posset tale matrimonium sieri, non modò licitè & honestè, sed etiam salubriter ac laudabiliter: tum nimirum, si vir fidelis contrahat cum infideli, securus omnino, sibi nihil ex eius societate -& contubernio, mali, quantum ad religionem & mores, euenturum: immò permagnam spem habens, per tale conjugium infidelem mulieré ad Christi sidem conuersum iri: Verum de hac inter Catharinum & Caietanum altercatione, quod hactenus dictum est, satis Lectori sit.

Restat vt scitam huius historiæ allegoricam expositionem à B. Grego- 12 B. Gregerij al- rio traditam hoc loco adscribamus. Sic autem ait libro 30. Moralium sulegerica huius per illa verba Iob 39. Clamorem exactoris non audit. Potest, inquit, per Lahistoria expo- ban mundus intelligi: qui cum furore persequitur Iacob, quia Electos quosque, qui Redemptoris nostri membra sunt, persequendo opprimere conatur. Iacob filiam Laban abstulit, quia Christus Ecclesiam ex Gen-P/dl.44. tilitate congregauit; & de domo paterna eam abstrahens, dicit ei per Prophetam:

Digitized by Google

phetam: Obliniscere populum tuum, et domum patris tui. Quid verò per Idola quæ tulit Rachel, nisi auaritia designatur, teste Paulo: Et auaritia, que est idolorum seruitus? Laban non inuenit Idola apud Iacob, quia ostensis mundi thesauris, Diabolus in Redemptore nostro vestigia concupiscentiæ terrenæ non reperit.Per Rachel enim, quæ ouis interpretatur, Ecclesia figuratur:sedere autem, est humilitatem poenitentiæ appetere, sicut Acriptum est Psalmo 126. Surgite, post quam sederitis, qui manducatis panem doloris. Rachel ergo Idola sedendo operuit; quia Ecclesia Christú sequés, terrenæ concupiscentiæ vitia pænitendo texit. Quò spectat illud Psalmi 31. Beati quorum remissa sunt iniquitates, & quorum tecta sunt peccata. Nos igitur Rachel illa signavit; tuncenim Idola sedendo premimus, quando culpas auaritia pœnitendo damnamus. Nec solet auaritia euenire his, qui in via Domini viriliter currunt; quibus dicitur, Psalmo 30. Viriliter a-Lite, & confortetur cor vestrum. Sed ijs maxime, qui estæminato gressu gradientes per blandimenta seculi resoluuntur. Quod significauit Rachel, cum sedens super Idola, dixit patri suo scrutanti: Iuxta consuetudinem  $f\alpha$ minarum nunc accidit mibi. Sic Gregorius.

### Apud quemcunque inueneris Deos tuos, necetur coram fratribus nostris.

VERS. 32.



V м Iacob non haberet tunc alios in comitatu suo ,nisi vxores,& filios,& fernos; quæritur, quólnam hîc appellet fratres suos? Communis sententia est, que nititur auctoritate B Hieronymi, in hoc loco nomen fratrum esse positum pro

cognatis, etiam ar &issima necessitudine, qualis est inter auum & nepoté, & inter Patrem & Filium, inuicem iunctis. Ergo filij Iacob, qui erant nepotes Laban, vocantur hîc frattes vtriusque. Ad eundem modum, quod su pra dictum estGenes. 25. Ilmaëlem mortuum esse coram fratribus suis, de filijs & nepotibus eius interpretatur Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim super eum locum. Idem porrò Hieronymus in eo libro, quem scribit in Heluidium, tradit, frattes dici in Scriptura quatuor Hieronyman. modis, Natura, Gente, Affectu, Cognatione. Natura, vt Iacob & Esau; Nomé fratrus Gente, vr omnes Iudzi inter se; Assecu, vel spirituali, vt omnes inter se furpars in Christiani, vel naturali, ve omnes inter se homines, cum eandem ha- Scriptura. beant omnes naturam, eundémque Patrem, & Creatorem Deum. Denique cognatione; quacunque enim languinis coniunctione fint inter se copulati, appellamur fratres; exempli causà, auunculus,& filius fratris, vocantur fratres, vt Abraham & Lot, Genel. cap decimo tertio Iacob, & Laban Genel. cap. 29. Quinetiam pater, & filius, auus, & nepos appellantur frattes, quod probat Hieronymus tum ex hoc loco Genel, cap. trigesimo primo, tum ex illo Genes, cap, vigesimo quinto. Atque hæc est & Beati Hieronymi, & communis expositorum sententia. Quam ego vt non improbo, ita probabiliorem censeo Thostati opinionem. Qui nomine fratrum interpretatur eognatos Laban quos iple duxerat secumad

q q

insequendum, & capiendum Iacob, isti enim, quia erant cognati Laban, erant item affines Iacob, & ex consuetudine illarum gentium dicebantur fratres. Omnino illud quod dixit Iacob: Apud quemcunque inueneris Deos tuos, necetur coram fratribus nuferis. Significat voluisse Iacob, vt illi frattes essent arbitri & iudices, cum potestate inquirendi & cognoscédi, & damnandi quemcunque deprehendissent eius furti reum. Hoc autem minime copetit in filios Iacob, tum quod essent paruz ætatis; maximus enim corum natu Rubé, nondú erat transgressus decimum tertiú annú, tum quòd omnes; qui erant in familia Iacob, suspecti habebatur eius furti, & apud eos inquirendum, & scrutandum erat. Quapropter filij Iacob, tum propter ætatem, tum propter hanc, quam dixi, causam, minimè idonei fuissent, qui eius controuersiæ arbitri, & iudices constituerentur.

Verf# 41.

Nisi Deus patris mei Abraham, & timor Isaac affuisset mihi, forsitan modò nudum me dimisisses.



N F R A quoque in hoc iplo capite Versu quinquagesimo ter- 14 tio dicitur Iacob iurasse per timorem patris sui Isaac. Quæritur itaque hoc loco, quis fuerit ille timor Isaac, qui affuit ipsi Iacob,& per quem Iacob,tanquam per quid sanctum, & di-

Duinque expofitiones, quis fuerit ifte timor Haac.

uinum iurauit. Quinque sunt huius rei expositiones. Prima est expositio quorundam Hebræorum, teferentium id ad timorem illum maximum, quem eo tempore habuit Isaac, cum ligatus à patre suo Abraham, & impositus super altare vidit supra se districtum gladiu, quo iugulandus erat. Verum hoc sic refellitur: ille timor non fuit arbitrarius, & voluntarius; fed planè naturalis,& ideo minimè laudabilis, ficut nec vituperabilis : timor verò Isaac, per quem jurauit Iacob, & quem dixit affuisse sibi, erat quid laudabilissimum, Deóque gratissimum. Secunda expositio: signisi-Genes. 22. cari timorem, & pietatem, qua ipse Iacob colebat & venerabatur patrem fuum Isaac:insigni enimpietate eum colebat. DEVS autem beneface re solet filiis gratis, & pijs erga parentes; talémque se aduersus eos exhibere, quales filij sunt erga parentes, Quod autem iurauit per timorem Isaac, significat iurasse per ipsum Isaac, quem ipse timebat, timore scilicet, vt vocant, reuerentiali, & filiali. Similiter vulgo solent homines iurare, vel per vitam patris sui, vel per vitam Regis, vel alsus cuiuspia personæ, quam ipsi vnicè amant, & honorant. Non est mala hæc expositio, sed aliæ, quas subijciam, sunt aptiores, & meliores.

> Tertia expolitio, lignificari timorem, id est, eximiam reuerentiam & pietatem, qua Isaac colebat, & venerabatur DEVM. Nam etsi omne ge nus virtutibus excellebat Isaac, inter omnes tamé religio, & pietas aduersus Deum, elucebat maxime, arque eminebat. Quanquam Hebræi, cur ta citis aliis virtutibus Isaac, solus eius timor, & pietas erga DE V M comemorata sit, hanc reddunt rationem, quòd Isaac adhuc viueret, & quoad viuit quisque mortalium, quia peccare potest, viuere eum in timore necosse est. Celebratur enim dictum illud Sapientum Hebræotum:

Sanctus,

San aus, & benediaus Deus non tribuit nomen suum justis adhuc viuétibus. Quo significare voluerunt, Deum appellari, mortuorum Deum veriùs, quàm viuorum. Quarta expositio est Aben Estæ, est etiam Caietani, qui significari putant, merito timoris Isaac, id est pietatis, & deuotio. nis, qua ille pro filio suo Iacob assiduè supplicabat Deo, fuisse Iacob seruatum, cùm ab alijs calamitatibus malísque, tum à fallacijs omnibus, & fraudibus, atque calumnijs loceri lui Laban , & inluper omnia ei , etiam supra votum, prosperè contigisse. Atque hæc melior prioribus est interpretatio.

Quinta, que omnium videtur optima interpretatio, huiusmodi est: Austoris ex-Timor Isaac, significat ipsum Deum. Solet enim Scriptura Deum appel- positio cur lare timorem, & terrorem, quòd maximè timendus sit, summé que terri- Dem dicatm bilis, non solum propter omnipotentiam & iustitiam, atque ineuitabilem timer, or terscelerum vindictam, quarum rerum pauore plerique mortalium ad colendum Deum impelluntur: Verum maxime propter infinitam eius maiestatem, quæ reuerentiam, & venerationem exigir. quantam humanus animus maximam capere potest, immò verò infinitis partibus maiorem, Quòd autem dicatur Deus timor, clarissimum habes apud Isaiam locum in cap. 8. vbi lic cst: Santificate Dominu Deum Ifrael, ipfe est pauor vester, ipfe terror vester: Ceterùm in huiusmodi locutione monendus Lector est, morem esse Scripturæ, Deum dicere esse hoc, vel illud, non quia propriè sit moder loquetalis, sed quia talis est, vel essectiue, vel obiectiue ( lubet enim ad præsens discriptura. loqui more Scholastico) Esfectiuè dicitur Deus esse aliquid, quòd sit efficiens eius rei:hoc modo in Pfalmis frequenter dixit Dauid, Deum esse fuam lucem,falutem,& fortitudinem,quòd effet illuminans ipfum,& faluum,& fortem faciens.Obie&iuè autem Deus dicitur esse aliquid, quòd in iplo Deo, vel circa iplum Deum, illud versetur; quo significatu dixit Dauid: Dominus spes mea, patientia mea, expectatio mea, quòd ipse spe- Pfal. 16. raret in Deo, ipsumque expectaret, & stineret, propter ipsum custo dies vias duras, vt iple dixit. Ad hunc quoque modu dictus est hoc loco Deus timor Isaac, quòd Isaac Deum eximio, ac singulari timore, pleno videlicet reuerentiæ, ac pietatis vnicè coleret, ac veneratetur.

Cumque abijsset, & amne trasmisso pergeret contra montem Galaad; nunciatum est Laban die tertio, quòd fugeret Ia- VERS. 22. cob. Qui assumptis fratribus suis, persecutus est eum die-23. bus septem, & comprehendit eum in monte Galaad.

let in Scriptura, ad denotandam eius præstantiam, dupliciter appellari,



V 25 fuit ille amnis, hîc propriè innominatus, quem Iacob ex Mesopotamia iter faciens in Palæstinam traiecit? Haud dubiè fuit Euphrates: hic enim venientibus ex Mesopotamia in Euphrates. Palæstinam, necessariò traijciendus est. Euphrates porrò so-

993

. 310

vel fluuius magnus, vt Gen. 15. Et Iosue 1. vel præcisè, & sine vlla adiunctione, Fluuius, vt hoc loco & Exod. 23. & Iosue 24. Vnde illud ( trans Flumen) satis frequens in Scriptura, idem significans, atq; trans Euphratem, vnde scilicet parens gétis Hebrææ Abraham vocatu & iusiu Dei venit in Palæstinam. Tali verò laude dignatus est Euphrates, quòd tribus nomini bus sit fluminum nobilissimus: primò quia est maximus omnium Asia fluminum: quinetiam omniŭ terræ fluminu, quæ id temporis nota erant Iudxis, post Nilum, maximus habebatur. Deinde quia erat vnus de Genes. 2. quatuor fluuijs ex Paradiso emanatibus. Denique quòd fuerat à Deo defignatus, & constitutus quasi terminus amplissimæ ditionis, & imperij quod promiserat Deus Hebræis, sic enim dixerat Abrahæ Genes. 15. Semini tuo dabo terram hanc, à fluuio Ægypti, vsque ad fluuium magnum Euphratem.

Consideratio motis Galaad.

Ceterum verbailla: Et comprehendit eum in monte Galaad : requirere 17 videntur à nobis, vt de monte hoc in sacris litteris percelebri, & qui primûm in Scriptura hoc loco memoratur, pauca dicamus: & ante alia quid de eq prodiderit. S. Hieronymus in libro de locis Hebraicis. Hoc autem modo ille scribit; Galaad mons, ad qué septimo die perfectionis è Charris, Iacob profugus venit, est ad tergum Phænices & Arabiæ collibus Libani copulatus: extenditurque per desertum víque ad eum locu, vbi trás Iordanem habitauit olim rex Sehon Amorrhæorum. Cecidit hic mons in fortem filiorum Ruben, Gad, & dimidiæ tribus Manasse. Sed & Hieremias loquitur cap. 2 2. Galaad tu mihi initium Libani; à quo monte, & ciuitas in eo condita, sortita est vocabulum, quam accepit de Amorrhæorum manu Galaad filius Machir, filij Manasse; Numerorum 26.Hæc

Situe, & longi tudo & initiü atque finss Galaad. Ptolomane.

Hieronymus.

At enimuerò ab ijs, qui post Hieronymum, de isto monte distinctiùs, 18 & vberius scripserunt, hæc ferme prodita sunt: Mons Galaad, qui à Ptolomæo yocatur Hippus, montium inium, qui trans Iordanem sunt, altisfimus est: & quinquaginta circiter milliaria longus: Ab Austro iuxta ciuitatem laer, rupésque Arnon initium sumit : & versus Septentrionem, per duo regna, Amorrhæorum scilicet & Basan: ad Orientem verò per deserta loca, diuersis cacuminibus vsque ab Libanum montem porrigitur, & in diuerlis locis diuerla sortitur nomina. Namque à rupibus Arnon víque ad ciuitatem Cedar, vocatur Galaad, qua parte cæteris fertilior, & altior est, vt hic ob loci eminentiam, reliquarum partium caput esse videatur. Deinde verò, quo vsque Bosram, siue Phialam sontem protenditur, Seir vocatur. Hinc porrò Trachonitidem regionem circumiens, Hermon appellatus est, & è regione Cæsareæ Philippi vsque Damascum excurrens, Libano monti iungitur: quam ob causam Hieremias ipsim vo-Altitudo, & caust caput Libani. Antecedit hic mons fertilitate, & vbertate alios omnes, qui vltra Iordanem funt montes : est enim arború, aromatum, & graminis feracissimus. Abundat pinis vbertim resinam sudantibus, quæ quidem optima,& laudatissima olim habebatur, vel teste ipso Hieremia cap. 8.& 46. Numquid resina, inquit, non est in Galaad, aut medicus non est ibi? quare

fertilitas.

Digitized by GOOGLE

quare igitur non est obducta cicatrix filia populi mei? & alio loco: Ascende in Galaad,& tolle refinam , virgo filia Aegypti:frustrà multiplicas medicamina, Sanitas non erit tibi. Est enim resina humor ex arboribus, præsertim verò

pinis distillans, cuius medicamine vulnera curantur.

Sed quæ fuerit causa cur isti monti positum fuerit nomen Galaad,nar- Origo, & canratur in hoc capite versu 48. Iacob enim sædus percussurus cum socero suo Laban, strui iustit aceruum, siuotumulum lapidu super quo epulantes fœdus inuicem inicrunt;& inde aceruum illum appellarunt aceruum testimonij: sed vterque secundum proprietatem linguæ suæ. Nam Laban Syriacè vocauit Iegar Sahaduta, Iacob verò Hebræa lingua nominauit Galhed, siue Galaad, viroque autem vocabulo tam Syro, quam Hebrao idem fignificatur, nempe aceruus testimonij, quòd ille aceruus lapidum futurus esset in posterum percussi fœderis inter eos monumentum, ac velut testimonium. Ex eo verò factum est, vt etiam mons ipse, in quo id gestum erat, simili etiam nomine appellaretur: nec solum mons, sed etiam ciuitas in eo condita, & regio ei adiacens.

Monendus hoc loco est lector, quod scriptum est versu 47. Uterque Dinersitan leiuxta proprietatem lingua sua, id non esse neque in Hebraicis, neque in cliona Lati-Græcis codicibus, sed adiectum esse à Latino Interprete, quo distinctior, na, Graca, co & dilucidior esset sententia. Quemadmodum contrà Latinus Interpres Hebraica. non habet, quod est in libris Græcis, & Hebraicis, in nostra enim translatione vnum duntaxat nomen legitur fuisse impositum:id autem fuit, Galaad, quód fignificat, vt diximus, aceruű testimonij. At Hebraice, & item Græcè duo nomina leguntur fuisse imposita, vnum quidem, illud quod dixi, Galaad, alterum verò Mispha, quod propriè significat speculam; vel, vt septuaginta verterunt, visionem. Nam quia dixerat Laban: Intueatur, etindicet Dominus inter nos, sine vt ad verbum sonant Hebræa: Speculetur Dominus inter me, & te, inde appellatus est locus specula, siue visio. Lectio igitur eius loci Hebraica huiusmodi est: Et dixit Laban : Cumulus iste sit testis inter me , & te hodie , idcirco vocauit nomen eius Galhed , & Mispha: . quia dixit:Speculetur Dominus inter me,& te.Grzca verò eiuldem loci le-Ctio huiusmodi reddit sententiam : Propterea vocatum est nomen, Aceruus testatur, & visio quam dixit, Respiciat Dem inter me, & te, quæ lectio perplexum habuit S. Augustinum in quæst. 98. in Genesim, ambigentem de qua visione id esset intelligendum: sed tandem refert ad visionem Dei, quam habuit Laban in itinere, cùm insequeretur Iacob, in qua visione Deus cum deterruit à malefaciendo, maléque loquendo ipsi Iacob.



# BENEDICTI

# PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM SECVNDVM
GENESIS.

### ARGVMENTVM.

Iacob pertimescens fratrem suum Esau, placandi eius, conciliandíque sibi gratià, le gationem ad eum mittit, & duplici Angelorum visione confirmatur, & nouum ei nomen imponitur Israel.



ACOB quoque abijt itinere quo cœperat: fuerunt que ei obuiam Angeli Dei. Quos cum vidisset, ait: Castra Dei sunt hæc: & appellauit nomen loci illius Mahanaim, id est, Castra. Misit autem, & núcios ante se ad Esau fratrem suum in terram Seir, in regionem Edom, præcepitqi

eis dicens: Sic loquimini Domino meo Esau: Hæc dicit frater tuus Iacob: Apud Laban peregrinatus sum, & sui vsque in præsentem diem: Habeo boues, & asinos, & oues, & seruos, & ancillas: mittóque nunc legationem ad dominum meum,

6 vt inueniam gratiam in conspectu tuo: Reuersique sunt nuncij ad Iacob dicentes: Venimus ad Esau fratrem tuum, & ec-

7 ce properat tibi in occursum cum quadringentis viris. Timuit Iacob valdè, & perterritus diuisit populum, qui secum erat, greges

greges quoque & oues, & boues, & camelos in duas turmas, dicens: Si venerit Esau ad vnam turmam, & percusserit eam, alia turma, quæ reliqua est, saluabitur, Dixítque Iacob; Deus 9 patris mei Abraham, & Deus patris mei Isaac: Domine qui di- 10 xisti mihi: Reuertere in terram tuam, & in locum natiuitatis tuæ, & benefaciam tibi: minor sum cunctis miserationibus tuis, & veritate tua quam expleuisti seruo tuo. In baculo meo transiui Iordanem istum: Et nunc cum duabus turmis regre- II dior. Erue me de manu fratris mei Esau, quia valdè cum timeo: ne fortè veniens, percutiat matrem cum filijs. Tu locutus es 12 quòd benefaceres mihi, & dilatares seme meum sicut arenam maris, quæ præ multitudine numerari non potest. Cúmq; dor- 13 misser ibi nocte illa, separauit de his quæ habebat munera. Esau fratri suo, capras ducentas, hircos viginti, oues ducentas, 14 & arietes viginti, camelos fœtas cum pullis sui triginta, vaccas quadraginta, tauros viginti, asinas viginti, & pullos earum decem. Et misit per manum seruorum suorum singulos seorsum 16 greges, dixitq; pueris suis: Antecedite me, & sit spatium inter gregem, & gregem. Et præcepit priori, dicens: Si obuium habueris fratrem meum Elau: & interrogauerit te: cuius es?aut, quo vadis? aut cuius sunt ista, quæ sequeris? respondebis: serui 18 tui Iacob; munera misit domino meo Esau: ipse quoq; post nos venit. Similiter dedit mandata secudo, & tertio, & cunctis, qui 19 sequebacur greges, dicens: Iisde verbis loquimini ad Esau cum inueneritis eum. Et addetis, Ipse quoque seruus tuus Iacob iter 20 nostru sequitur: dixit enim; placabo illu muneribus, que precedunt, & postea videbo illum, forsită propitiabitur mihi. Præcesserunt itag; munera ante eum, ipse verò mansit nocte illa in castris. Cúmq; mature surrexisset, tulit duas vxores suas & to-22 tidem famulas cum vndecim filiis, & trasiuit vadum Iaboch. Traductisq; omnibus quæ ad se pertinebant, mansit solus: & 23 24 ecce vir luctabatur cum eo vsq; manè. Qui cùm videret quòd eum superare non posset, tetigit neruu fæmoris eius, & statim 25 emarcuit. Dixitqi ad eum: Dimitte me,iam enim ascendit au- 26 rora.Respondit; non dimittam te, nisi benedixeris mihi. Ait er- 27 go:Quod nomé est tibi? Respodit: Iacob. At ille: Nequaquam, 28 inquit, lacob appellabitur nomen tuum, sed Israël:quoniam si contra Deu fortis fuisti, quanto magis contra homines præ-Comm.in Gen. Tom.4.

29 ualchis? Interrogauit eum Iacob: Dic mihi, quo appellaris nomine? Respondit, cur quæris nomen meum? Et benedixit ei in eodem loco. Vocauitg; Iacob nomen loci illius Phanuel, dices;

Vidi Deum facie ad faciem, & salua facta est anima mea. Ortúsq; est ei statim sol, postquam transgressus est Phanuel: ipse verò claudicabat pede. Quam ob causam non comedunt neruum silij Israel, qui emarcuit in femore Iacob, vsq; in præsentem die, eo quòd tetigerit neruu sæmoris eius, & obstupuerit.

Versy 1. Iacob autem abijt in itinere, quod cœperat: fuer únt que ei obuiam Angeli Dei. Quos cum vidisset, ait : Castra Dei sunt hæc: & appellauit nomé loci illius, Mahanaim, id est Castra

Æ c est tertia visio diuina, que cotigit Iacob. Nam prima vi- I sio fuitadmirade illius scale, Genesis 28. altera fuit, cùm Angelus in somno demonstrauit ei arietes ascendetes super oues, ad conspectum diuersicolorum virgarum, Genes. 31. Tertia

verò hæc visio, qualisnam suerit, & quemadmodum sacta, vtrum sub specie visibili, an tantum per visionem imaginariam: & vtrum in vigilia an in somno, incertum est. Mihi quidem Caietani non displicet coniectura, ad hunz modum super his verbis scribentis: Tertia hæc est visio diuina Ia-

cob: Verum de ea nihil scriptura dicit qualis suerit, an in vigilia, an in somno, & virum in Ecstasi, an viendo corporali visione. Librando tainen verba Hebraica, apparet non suisse visionem corporalem, sed internam; sic enim Hebraicè legitur; Et occurrerunt in eo Angeli Elohim, dicendo,

In eo, occursum significat internum. Ambiguum tamen restat, an id accidit vigilando, an dormiendo: sed quia nulla hactenus narrata est visio Iacob nisi in somnis, suspicor hanc quoque fuisse in somno. In cuius signum, nulla intercessit locutio Angelica; sed sola apparitio per modum occur-

rentium cum intelligentia Iacob, quòd erant castra Dei. Hæc Caietanus, Hebræi, quia vox Mahanaim, est numeri dualis, putant suisse bina castra Angelorum, vna anteriora, occurrentia Iacob ingredienti Palæstinam, & erant Angeli custodes, & præsides illius regionis, qui læti, & quasi gratu-

labundi excipiebant eum, parati ad eius custodiam, & defensionem. Altera erant Castra Angelorum, qui ex Mesopotamia deduxerunt eum in eum vsque locum. Hanc autem visionem obiecit Deus Iacob, vt omni

eum timore, & angore liberaret, intelligentem sibi diuina custodia & tutela protecto, nihil esse à quodam metuendum.

Ad hanc historiam spectasse videtur Dauid, cum dixit in Psalmo 33.

Immittet Angelus Domini în circuiu timentium eum, & eripiet eos. Pro illo Immittet, Hebræum verbum proprie significat, castrametabitur: nec verbum Græcum, quod inibi est, ab ca significatione remotum est. Similis quodammodo visio accidit Heliko, vt narratur quarto Regum 6. cum

oftendit

Caietanus.

Hebrai.

Locus pfa.33.

ostendit puero ministro suo ingentem multitudinem igneorum equorum.& curruum in defensionem ipsius. Fuit igitur exercitus ille Angelorum quasi equestris; hic autem tanquam pedestris. Et in Psalmo nonagesimo in vniuerlum de protectione virorum iustorum quam habet Deus singularem, atque eximiam, scriptum est: Quoniam Angelis suis mandauit de te, vi custodiant te in omnibus vi s tuis, & c. Atque hæc, quæ de Angelorum custodia, & tutela diximus, mirandum in modum viros iustos recreant, & confirmant, non dubitantes, quamuis vrgeantur & premantur grauissimis malis & calamitatibus, quarum nullum, ratione humana, & consilio, videant exitum, certum sibi ramen affore diuinum auxilium; in memoria, & in pectore perpetuo illud habentes, Plures sunt pro nobis, quam

Non est silentio pretereunda interpretatio huius loci, que est apud Ru-Rupertus. pertum, scita profectò, & luculenta. Sic enim scribit ille libro octauo Commentatiorum in Genesim cap. secundo & tertio, Locum hunc pertractans: Ad fingularem & infignem B. Iacob laudem & gloriam pertinet, quòd non dicantur Angeli apparuisse ei, quod & multis accidit, sed dicatur quòd angeli Dei fuerunt ei obuiam : id enim sonat quasi quoddam insigne victoris & emeriti viri, cui pro gloria triumphi, pompa cœlestis obuiam procedens, festina exceptione lætum obsequium præbuerit. Et rectè talem habuit occursum, qui sub obedientia patris sui peregrè militauerat, in fide certauerat, in the victoriam perfecerat, in caritate dilatata eius anima, profundissimas beneficiis diuinis gratias agebat, dicens: Minor sum cunctis miserationibus tuis, & c. Peracta igitur patris sui obedientia, reuertenti ad patrem occurrerunt sancti Angeli:vt sciamus quia post obedientiæ laborem, cuique fideli datur supernis ipsum reuelationibus visitari, & cœlestium spirituum crebra visione, in hac etiam vita remunerari. Sic Dominus etiam iple noster postquam tentationes Diaboli vicerat, ex- Matth. 4. ceprus est victor ab Angelis ministrantibus ei. Sic pro modulo suo electi, quanto superiores hominibus fiunt, tanto propinquiores Deo effecti, Angelorum præsidio, & solatio, atque etiam ministerio fruuntur: non enim Hebr.s. Paulus dubitauit dicere, Omnes esse administratorios Spiritus in ministerium missos, propter eos, qui hareditatem capiunt salutis. Nec vacat mysterio, quod locus iple vbi vilitatio ista angelica facta est, castra sunt appellata. Siquidé Cantiq.6. & ipla Ecclesia in qua sunt electi, & in qua, & per quam tales visitationes angelicæ fiút, terribilis dicitur, vt castrorum acies ordinata. Sic Rupertus.

Nec illud non est hîc adnotandum obiter, quod doctissimus inter He-bræos Rabbinus Moyses Ægyptius, de ministerio Angeloru apud homines observate prodidit: Scias, inquit Hebrea voce (sicut etiam greca) Angelum fignificare nuncium. Non folum autem hominum, sed etiam motus animalium irrationalium dicit Scriptura agi, & regi pet manus Angelorum: cum illi videlicet motus fuerint preparati per substantiam aliquam spiritualem, quæ dedit eiusmodi animalibus potentiam, vtsic mouerentur, licut dixit Daniel: Misit dominus Angelum suum, & conclusit ora Leonum, Dan.6.& 14. & non me contaminauerunt. Motus etiam asina Balaam, fuerunt omnes

316

Num. 22.
Pfal.103.
Exed 23.
Vetus fententia Patrum,
quòd fuum
quaq. Gens
Angelum habeat prafide
rnde fit ducla.

per manú Angeli:Elementa quoq; vltima vocătur Angeli, sicut dixit Dauid: Qui facit Angelos suos: spiritus; & ministros suos ignem vrentem. Angelum quoque Scriptura appellat Prophetam, vt cum dicit: Mist Angelum suum, & eduxit nos de Aegypto: Angelum enim interpretantut Mosem. Sic ille. Vetus porrò omnium fermè patrum sententia, cuiq; genti præfectum esse à Deo Angelum aliquem, proprium eius Gentis custodem, ac præsidem, videtur, præter Scripturam Danielis cap. 10. deriuata ex Cantico Moss in Deuteron. vbi secundùm translationem lxx. sic est : @ uando dinidebat Altissimus gentes, quando separabat filios Adam, constituit terminos populorum iuxta numerum Angelorum Dei:pro quo legitur Hebraice:iuxta numerum filiorum Ifrael. Et apud Danielem cap.vij. legimus de quatuor ventis cœli, qui pugnabant in mari magno, quos ventos, super eo loco S. Hieronymus interpretatur quatuor Angelicas potestates, quibus principalia regna commissa fuerant, sui quaque regni singularem, ac præcipuam gerente curam. Et in Apocalypsi non semel legitur de septem spiritibus à Deo missis interram, ad ministeria divinæ providentiæ potissimum curanda, & administranda.

S. Hieronym.

Versv 10

Minor sum cunctis miserationibus tuis, & virtute tua quam expleuisti seruo tuo.

S.Hieronym.

ANCIVS Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Gene-4 fim fic legit hunc locum: Minor fum omni mifericordia tua, comni veritate tua, quam fecisti pro seruo tuo: Et subdit: Pro eo, quod nos posuimus, Minor sum: aliud nescio quid quod sen-

omni veritate tua, quam fecisti pro seruo tuo: Et subdit:Pro co, quod nos posuimus, Minor sum: aliud nescio quid quod senfum turbet, in Græcis, & Latinis codicibus continetur. Videtur istis verbis Hieronymus innuere id, quod Græcè hoc loco sic legitur: Sufficiat mihi ab omni iustitia, & ab omni veritate, quam fecisti puero tuo. Cuius lectionis hæc est sententia: Satis mihi supérque esse deberet, quòd me tot tantisque ad hanc vique diem beneficiis profecutus es. Hebraice autem locus hic ad verbum reddit sensum hunc: Minor sum pra omnibus misericordus tuis, & pra omni veritate tua,quam fecisti seruo tuo. Vt sit sensus;Misericordiæ tuæ, & veritates tux,longè præcellunt merita mea. Per misericordias, intelligit gratuita eius dona, & beneficia: per veritates, denotat promissa Dei data sibi , iam magna in parte impleta. Aduertendum autem est , Hebræis non esse vsum comparatiui, sed eius loco vti eos præpositione, à, vel ab, adiuncta nomini politiuo, quæ præpolitio Latinè conuerti debet in præpolitionem præ, vel super: non enim Hebraice diceretur, Melior sum te. sed, Bonus sum à te, id est, præ te. Quare illud, Bonum est considere in Domine, quam confidere in homine: Hebrailmus est, pro: Melius est confidere in Deo, quam in homine. Sic etiam intelligitur illud Euangelicum de Publicano,& Phariszo, Discessit hic instificatus in domum suam ab illo, id est, præillo, vel, magis quam ille. Sic hoc loco: Paruus sum à misericordijs tuis, id est, præ misericordiis tuis, & vt bene vertit noster interpres: Minor sum

misericordiis tuis: Quasi dicat, Nullo modo ego mereor tantam misericor-

Obfernatio de vsu comparatini apud Hebraos. Psalm.117. Luc 18.

diam

diam tuam erga me. Hebræum autem vocabulum Hased non tantum misericordiam, quæ compassionem animi sonat, sed plerunque beneficia, & gratuita dona gratiarum, quæ largitur Deus hominibus, lignificare solet. Eximia verò est animi gratitudo, quam istis verbis declarauit Iacob, agnoscere indignum se diuinis beneficiis, & immerentem: neque enim accipiendis beneficiis est idoneus, qui non est gratus acceptis. Et illud sane documentum Caietani verum, & observatu dignum est : Veræ, inquit, hu- Caietanu. militaris theologicæ professio est, quòd homo soleat reddere se ipsum minorem, quam exigunt diuina beneficia: sumus enim impares diuinis beneficiis; & iplam imparitatem nos ipli efficimus, tum minus præparando, & disponendo nos ad suscipienda Dei beneficia, tum minus grate respondendo iam acceptis.

### In baculo meo transiui Iordanem istum, & nunc cum duabus turmis regredior.

Versy 10



I DE in hac oratione Iacob gratissimi erga Deu animi excellentem virtutem. Memorat ille priorem paupertatem suam, simulque præsentem opulentiam, quo mirabiliorem videlicet, & prædicabiliorem ostendat ex vtriusque inter se com-

paratione Dei erga se beneficentiam. Dicens igitur Iacob, se in baculo suo transisse Iordanem, significare voluit, se iter ex Chananitide in Mesopotamiam fecisse sine vllo cultu, paratuque rerum ac familiæ, sine vectabulo, fine feruitio aliquo, & comitatu, fed folitarium, rerúmque omnium inopem, libiq; baculum luum fuisse pro comite, ac vehiculo. Vocat porrò duas turmas, cum quibus regreditur, vnam quidem gregum, alteram verò armentorum, vel vnam animalium, alteram verò seruorum, & ancillarum.

Cæterum illud: In baculo, non est in præteritis reliquendum: illa enim 12. Varia fipræpositio in varias admodum habet in sacris litteris significationes, ac- guificationes curaté animaduertendas lectori, ne in lectione Scripturæ, earum ignarus Prapolitionis passim hærea. Equidé videor mihiassidua lectione sacrarum litterarum duodecim eius præpositionis vsurpationes observasse. Primò, in, sæpe ponitur pro, cum, & significat instrumentum, quo aliquid fit, vt cum dicituri Percutere in gladio, vel in ore gladij; & illudin Cantico Zachariæ: Seruiamus ei in sanctitate, & iustitia. Sic, & hoc loco dixit Iacob: In baculo meo, pro, cum baculo meo. Secundò in, pro, per, vt psalmo 62. Laudabuntur omnes, qui iurant in eo, id est, per eum; & in Psalmo 88, Iuraui in santo meo, id est, per sanctum meum. Tertiò, in, pro, per, denotando tamen potestatem & opem, vt Psalmo 17. In te eripiar, à tentatione; & in Deo mee transgrediar murum, id est per te, & tua potentia adiutus; Et apud Paulum:Omnia possum in eo,qui me confortat : Et Actorum 17. In ipso viuimus, Philip. 4. mouemur, & sumus. Quarto in , pro, vt , vel ad, vt Psalmo 1 35. Fecit solem in potestatem diei , & lunam in potestatem noctis. Id est , vt ille præesset diei, & hæc nocti: & illum fecit ad illuminandum diem; hanc verò ad discu-

tiendas nocis tenebras. Quintò, in pro, Propter, vel pro, ve psalmo 30.

3

discutiendas noctis tenebras. Quintò, in, pro; Propter, vel pro, vt Psal. 30. In institua tua libera me, id est, propter instituam tuam: Vox autem Hebræa, quæ ibi Latinè redditur, iustitia, significat bonitatem, & benignitatem, & misericordiam. Et apud Oseá cap. 5. Ruent in iniquitate sua, id est, propter iniquitatem suam. Et apud eundem cap. 21. dicitur Iacob seruisse in vxore,& in vxore,id est, seruise pro duabus vxoribus. Sextò, in, pro, contra. in Psal. 43. In nomine two spernemus insurgentes in nobis, idest, contra nos. Septimò, esse in aliquid, vel in aliquem, pro esse illud, vel loco, & vice illius, vt Pfal. 30. Esto mini in Deum protectorem, & in domum refugy, id est, Deus protector, & tanquam domus refugij: Et 2. Reg. cap. 7. Ego ero illi in patrem, & ille erit mihi in filium. Octaud, in, pro, inter, vt loan. 1. Verbum caro factum est, & habitauit in nobis, pro, inter nos. Nonò, in, pro apud, vt 1. Petr. s. Pascite qui in vobis est gregem Dei, pro, apud vos, vel curæ vestræ commissum. Decimo, pro, ex; Michæz 5. Qui adificat Sion in sanguinibus. Id est, ex sanguinibus, hoc autem est, ex rapinis pauperum, vnde sequitur eorum mors, præ paupertate, & miseria. V pdecimò pro coram, vel ante: In nomine Iesu omne genu flectatur, id est, Ante vel coram: Duodecimò, in, pro, sub: vt Psalm. 90. Qui habitat in adiutorio Altissimi, in protectione Dei celi commorabitur, Id est, sub adjutorio, sub protectione.

Vers. 11. Erue me de manu fratris mei Esau, quia valdè eum timeo, ne fortè veniens percutiat matrem cum filijs.

Cur Iacob tantoperè timuerit fratré fuum Efan.

Philip. 2.

IRAT v profectò, quæsitúq; dignum videri potest, cur Ia-6 cob tanto fratrem suum Esau opere metueret, cum certissimam diuinæ custodiæ, ac protectionis sui promissionem accepisset. Etenim ante viginti annos ex Chananitide in Meso-

potamiam eunti, visus per quietem Deus dixerat Genesis vigesimo octauo: Ero custos taus quocunque perrexeris:nec dimittam te,nisi compleuero uniuersa que dixi tibi. Quinetiam ipsemet Deus iusserat abire eum ex Mesopotamia, & regredi in terram Chanaam, fretúmque divino præsidio nihil timere. Immo verò proxima ante eum ipsum diem nocte viderat Angelorum castra, qui ad custodiam & defensionem eius præstò erant.

Sanctus Augustinus ait, Iacob non omnino timuisse, verùm illud modò esse veritum, ne sine magna suorum clade non posset manus fratris essugere. Sciebat enim serociam animi eius, sæuumque, & ad cædes hominum propensum ingenium, nec ignorabat eum sibi esse infensissimum, ob paternam benedictionem præreptam, ablatamque primogenituræ dignitatem. Quæ Augustini sententia satis congruere videtur cum verbis Scripturæ, quæ sunt hoc loco. Erue me, inquit Iacob, de manu Esauquia valdè eum timeo, ne sortè veniens percutiat matrem cum siliis. Augustini verba ex quæst. 102. in Genesim, hæc sunt; Quæri potest, quomodo lacob sidem habuerit promissis Dei, dicens. Si venerit ad castra prima: & exciderit ea, erunt secuda in salutem, Sed sieri potuit, vt Esau euerteret castra

S. August.

Digitized by Google

eius, & tamen Deus post illam afflictionem adesset, & liberaret eum, & que promisit, impleret. Et admonendi sumus hoc exemplo, ve quamuis credamus in Deum, faciamus tamen quæ facienda sunt ab hominibus in præsidium salutis, ne prætermittentes ea, Deum tentare videamur. Denique post hæc verba, lacob loquitur ea, quibus se sidem & spem habere promissus Dei aperte demonstrat. Quare satis hinc, & humana viri infirmitas,& fides pieratis apparet. Sic Augustinus.

Lyranus super hunc ipsum locum, quæstionem hanc dupliciter dissol- Lyranus. uit. Ac primò ait, causam timoris fuisse Iacob, quòd iter facturus esset per montem Seir, & regionem quam habitabat, & obtinebat Esau, vbi nulla difficultate circumueniri ab eo, atque omnibus bonis, vitaque ipfa spoliari poterat; præsertim cum putaret, eum acceptam iniuria, alta mente repositam tefiere, sibique necem, quoquo modo posset machinaturum. Ob hanc igitur caulam ingenti metu, vt homo, correptus est; licèt fuisset & diuinis oraculis, & Angelicis visitationibus confirmatus. Sic Lyranus. Verum quod ait Lyranus, lacob transiturum fuisse tunc terram Elau, proculdubio falsum est:siquide Iacob ex Mesopotamia venienti in Chananiridem, valde alienum, & remotum, & deuium erat iter per Idumæam:præfertim verò cùm iam iple tunc transgressus montem Galaad,& appropinquans Iordani, intrasset terram Chanaam, extra quam est Idumza. Astera Lyrani solutio eiusdem quæstionis, huiusmodi est: Quia Iacob per viginti annos versatus fuerat in domo Laban & filiorum eius, hominum nempe improborum, & Idola colentium; timuisse eum, ne quam ipse peccatorum labem ex tam diutina cum talibus hominibus domestica consuctudine contraxisset, & in Dei offensam aliquam incurtisset; quam ob caufam indignum le fecisset divinæ promissionis estectu: non enim ignorabat multas Dei promissiones esse conditionales, nec nisi servata conditione, qua datæ sunt esticaces. Sedenim nec Iacob de diuinis promissis, sine vlla prorsus conditione, sed absolute, præciseque sibi datis, dubitare poterat;nec vereri debebat,ne fortè esset in gratia Dei:cum talem metum, tot Angelorum ad ipsius custodiam, & defensionem venientium occursus proxime ante factus, penitus ex animo eius eximere debuisset.

Verius igitur dictu fuerit, Caulam timendi Iacob fuisse; quòd audisset, Esau, quem sibi purabat inimicissimum, venire ad se cum quadringentis equitibus. Quamuis Esau placato, & beneuolo animo tunc venisse ad Iacob, manifestum fecit indicium, id quod egit Esau erga Iacob. Namq: amplexatus est eum, stringénsq; collum, & osculatus eum fleuit, voluisserq; eum iple comitari, aut partem sui equitatus ad eius comitatum, & custodiam ei relinquere. Venit porrò Esau cum tanto equitatu in occursum Iacob ad ostendendam potentiam suam, simulg; honorandum ipsum. Sed redeamus ad timorem Iacob. Qui eth secundum rationem superiorem, diumis oraculis & promissis eruditam & confirmatam sciret nihil sibi esse metuendum: attamen secundum partem inseriorem, & humanisensus, ac iudicij infirmitatem, obiecta specie ranti periculi,

non solum ingruentis, sed propemodum præsentis; naturalis cuiusdam pauoris motu, ictuque quatiebatur, ac feriebatur. Tales quippe motus timoris naturalis sunt non solum vehementes ac violenti, verum sæpe rapidi & inconsulti, atque ipsi us rationis imperium præuertentes, iudiciumq; ad breue tempus, quasi cohibentes. Mox tamen vbi se animus collegit, quid in tali specie terroris insit veri, acute dispiciens, timorem omnem penitus discutit, vigorémque animi, & constantiam retinet.

Epilteti praclara fententia quatenus accidere queat.

Sed quia Stoicorum decretum est, Sapienti, essi certa ratione comper- 9 tum sit, nihil sibi esse timendum, posse tamen citra vllam eius culpam, timorem accidere; Et Epicterus, probatissimus & nobilissimus in disciplina Stoica philosophus, in quinto libro suarum Dissertationum, quatenus, & quemadmodum cadat in sapientem timor, egregiè disputauit, non aba re fuerit, summam eius disputationis cum sacra doctrina mirificè congruentis, frictim in hoc loco apponere, Visiones, inquit ille, animi, quas sapienti timor phantasias philosophi appellant, quibus mens hominis prima statim specie accidentis ad animum rei pellitur, non voluntatis sunt, neque arbitrij, sed vi quadam sua inferunt sese hominibus. Probationes autem, & iudicia, quibus eadem vila noscuntur, & diiudicantur, voluntaria sunt, siúntque hominum arbitratu. Propterea cum sonus aliquis formidabilis aut & cœlo, aut ex ruina, aut repentinus nescio cuius periculi nuncius, vel quid aliud eiulmodi factum est, sapientis quoque animum paulisper moueri.& contrahi; atque ipsius os & vultum pallescere necessum est; non opinione alicuius mali præcepta, sed quibusdam motibus rapidis & inconsultis officium mentis atque rationis præuertentibus. Mox tamen sapiens ille, visa isthæc animi sui terrifica non approbat, sed abiicit, & respuit, necei metuendum esse in his quicquam videtur. Atque hoc inter sapientis, & insipientis animum differt, quòd insipiens, qualia sibi esse primo animi sui pullu vila lunt, læua nimirum & aspera, talia verè esse putat, & tanquam si verè metuenda fint, sua quoque assensione approbat. Sapiens autem, cùm breuiter & strictim colore, atque vultu motus est, mox sese reuocans, nequaquam eis cedit, sed statum, vigorémque sententiæ suæ retinet: Visa esse iudicans minimè metuenda, sed fronte falsa, & formidine inani territantia. Sic Epicterus.

#### VERSV 23 Transiuit Iacob vadum Iaboch, traductisque omnibus quæ ad se pertinebant, mansit solus: & ecce vir luctabatur cum eo víque manè.

Fluuius, vel torrens laboch.

S. Hieronym,



AB O'CH, fluuius erar paruus, ex sinistris Galaaditidis montibus profluens, & in Iordanem influens: Qui & torrens in Scriptura vocatur, quod statis anni temporibus, aduentitiis aquis in modum torrentis exuberet, ac nisi reperto vado, pe-

dibustransiri nequear. Quocirca hie dicitur laboch trassuisse vadu eius. laboch (ait Hieronymus libro de locis Hebraicis) fluuius est, quo transmisso, luctatus est lacob aduersus eum qui sibi apparuerat: vocatúsque eft Ifraël. Fluit autem inter Philadelphiam, & Gerafam, in quarto millia-

rio eius, & vltrà procedens Iordani fluuio commiscetur.

Verum historiam huius luctæ Angelicæ cum Iacob, scito, & breui cómentario totam enarrat Theodoretus. Nam cum posuisset hanc quastio- Theodore. nem, quæ est inter quæstiones eius in Genesim nonagesima prima: Quaobrem Angelus luctatus fir cum Iacob, quastioni hunc in modum refpondit. Voluit illum fiducia roborare, qui frattem timebat : quam etiam ob causam victoriam illi concessit, dicens : Si fortis fuisti cum Deo, quanto magis aduersus homines eris? Verum ne superbirer, quod sibi Deum superaffe videretur, attactu fæmoris, se volentem esse victum indicauit, solo enim tactu ei torporem induxit. Atenim Iacob sentiens virtutem eius qui hbi apparuerar postulauir ab eo benedictionem, quam ille dedit, simulque nomen eius motauir ex Iacob in Israel, dicens: @ wia prenaluifti contra Deum, etiam contra homines potens eris. Cum vero experge factus effet, feemur remansit stupidum, & claudicabat, ne putaret id quod viderat, esse nudam imaginationem, led exactius noffer mysterij veritatem. Sciscitanti autem Iacob nomen ipfrus, non folum non indicauit, sed etiam obiurgauit eum, tanquam excedentem naturæ metas. Quid enim, quaris, ait, nome meum cum hoc fit admirabile? Notandum etiam est, quod eundem & hominem, & Deum vocauit Scriptura dicens; Pranalnisti contra Deum: Et item lacob: Vidi Deum facie ad faciem. Per hæc autem omnia docemur, quod etiam hoc loco vnigenitus Dei Filius, idémque verus Deus, apparuit ipli IacobiHactenusex Theodoreto.

PRIMA DISPVTATIO.

An qui luctatus est cum Iacob, fuerit Angelus, an Filius Dei.

-เปรามเหติในเดิมเลย

BSERVANDA porrò sunt extrema istius Commentarij Theodores. Theodoreti verba, quibus air, eum, qui sub specie humana An qui appaluctarus est cum Iacob, fuisse Filium Dei. Nimirum in hac ruerunt Safter opinione lecutus est Theodoretus complures veterum Pa- in reteri Teffa trum, qui censuerunt, diuinas visiones, & apparitiones fa- mento, fuerint

ctas in vereri Testamento Patriarchis, & Prophetis, in quibus dicitur vel lus Den. Deus, veletiam Angelus apparuisse hominibus, fuisse apparitiones Dei, sed proprie non Patris (is enim nunquam hominibus apparuit in veteri Exod . Testamento)sed fuisse Filij Dei. Quocirca eum qui apparuit Mosi in sama ignis, de medio rubi, licet Scriptura secundum lectionem Græcam, appellet Angelum, Theodoretus tamen dupliciter argumentatur fuisse Filium Dei, & non Angelum proprie dictum: Tum quia iplemet dicit se effe Deum Abraham, & Isaac, & lacob:rum quod declaras nomen suum, ait: Ego sum, qui sum: ista verò convenire in Angelum, nullo modo queut. Nec mirum appellari Filium Dei Angelum, cum Ifaias capite nono secudum translationem septuaginta, aperte vocet eum magni confilis Angelu:

Comm.in Gen. Tom. 4.



En Malachias capite terrio, rominer eum Angelum Teftamentila Iudas delideratum. Nempè quia Filius à Deo Patre missus est in mundum; ve enunciaret hominibus voluntate. & confilia, & decreta Patris; sicut ipse dixit loa. 17. Omnia que audini a Patre meo, nota feci vabis; idcirco nomé -Angeli, in eum optime congruit. Et Theodoreti quidem super istate dis--putatio paucis verbis à nobis comprehensa, buius modi est . . . . . . . . . . .

Sedenim cupier fortalle lector nosse, quinam veterum, & nobiliora 12 Institutes Auctorum illius sententiæ probatores & sectatores suerint. Sciat igicar Martyr. in ista sentencia fuille sustinum Martyrem, vt disputar ipse in eo sormo: Tertullian. ne que habitu à le cu Tryphone Iudeo mandauit iple litterissiffi quoque Hilarius opinioni acceillit Tertullianus libro locundo contra Marcionomi & inili-Ambrofius bro contra Praxeam, & Hilarius Ilbro quarto & detodecimo de Trinita Chrysoliomus, te, Ambrolius item libro primo de Fide, capite quinto s nechon & Chry-

Augustin soltomus super caput septimum Actorum Apostolicorum. Augustanus porrò anceps luper uta re, ac dubius suille videnir. Disputans enim. in vtramque partem, nihil cetti statuit aci docernit, veapud, eum videre 🚜 libro secundo de Trinitate, capite, xiss. & dusius in tractatu illurum ver-

Exed 3 borum: Ego lum qui lum, qui ponitur in Sexto Tomo Operum eius, que li quis forte neger elle Augustini, scriptoris certe prudentis, & docti esse, · inficias non ibit.

AT ego contrariam sententiam censo probabilistem esse. Ná quod 13 traria senten ab istis Auctoribus proditum est, Deum Patrem nunquam inveteri Testamento per visionem vllam, siue imaginaria, siue sensibilem apparuisse hominibus, videtur id manifestariæ fallitatis argui posse auctoritate Danielis:is enim eapite septimo narrat apparuisse sibi in visione Antiquum dierum sedentem in throno, quem circumstabant millia millium mini-• strantium, & decies centena millia assistentium ei, & postea quasi Filium hominis in nubibus cœli venientem víque ad Antiquum dierum peruenille, & accepille ab eo regnum æternum, & potestatem super omné terram, & vt ei lerujant omnes gentes? Palam est, in hac visione Antiquum illum dierum, repræsentasse Deum Patrem, & illum Filium hominis, fuille Christum, qui per passionem suam meruit exaltari super omnia. atque omnium rerum dominatum, & imperium accipere. Nimirú quod in ista visione patefactum est Danieli, id ipsum multis ante seculis prophetico spiritu afflatus præcinuerat Dauid, in psalmo secundo: Filius mem es tu,ego hodie genui te: Postula à me, & dabo tibi Gentes hereditatem tuam. & possessionem tuam terminos terra: Et in Psalmo 109. Dixit Dominus Domino meo, sede à dextris meis, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum.

Quod autem in apparitionibus quæ Patriarchis, & Mosi, & Prophetis 14 Eum, qui lu- factit narrantur in Scriptura, is qui tunc illis apparuit, immediate, & secu estatm est cu dum personam propriam non fuerit Filius Dei, sed Angelus quispiam, Angelum, no possum multis, & firmis rationibus probare. Verum ne longior sim eliga autem Filium aliquot apertiores, & firmiores. Principio eum qui luctatus est cu sacob fuisse Angelum aperté nos docer Oseas capite duodecimo ita loquens Land Co Dambers de lacob

de Iacob. In otero supplantauit fratrem suum, & infortitudine sua directiu. estrum Angelo, & inualuit ad Angelum, & confortatus est, sleuit. & roganit eum, in Bethel inuenit eum, er ibi locurus est nebiscum. Ecce tibi luctatorom illum appellat Ofeas simpliciter, & practise Angelum, quomodo nus quain reperire est in sacris litteris appellari Filium Dei: Namivbi vocatur Angelus, ibi semper adiungitur aliquid, quo significetur non vocari cum Angelum quantum ad personam, sed quantum ad similitudinem quandam moneris angelici; & ideo dicitur, Magni consily Angelus, & Angelus Testumenti. Idem dici potest de eo, qui apparuit in rubo. & in flamma ignis Mosi:istum enim Beatus Stephanus Actorum 7. præcise, & 1/41.1 9. Compliciter appellat Angelum. Ac licet in Latina translatione præcise, & Qui apparais simpliciter appelletur in illo Exodi loco, Dominus, Hebraica tamen Scri- in rubo Moyptura, & Paraphrasis Chaldaica, & Gracatranslatio, Angelum nominat: f. non Dem, Et verò veroque nomine appellari potuit:quantum enim ad personam, sed Anglius Angelus erat; quantum autem ad repræsentationem & auctoritatem, propri. sut. Deus erat: Angelus enim vocem illam, & verba formabat, sed verba illa non Angelum, sed eum à quo missus fuerat, Deum significabant. Dicam itaque breuiter, & aperté more Scholastico: Personaliter erat Angelus, repræsentatiue; auctoritatiué que erat Deus.

Audi egregiam super ista re Sancti Gregorij sententiam in Præfatio- 5 Gregor. ne sua super librum lob, ad hunc modum scribentis: Angelus, inquit, qui Moyfi apparuisse describitur modò Angelus, modò Dominus memoratur. Angelus videlicet propter hoc, quòd exteriùs loquendo seruiebat: Dominus autem dicitur, quia interius præsidens loquendi essicatia ministrabat. Cùm ergo loquens exteriùs ab interiori regitur,& per obsequium Angelus, & per inspirationem Dominus nominatur. Hinc Dauid ait Psalmo septungesimo septimo: Attendite popule meus legem meam: Atqui nec lex illa, nec populus erat Dauidis, sed Dei: attamen personameius ex quo loquebatur, assumens, ipsius auctoritate loquitur, cuius inspiratione replebatur. Hoc fieri quotidie cernimus in Ecclesia. Nam stans in me-... dio populi lector clamat: Ego fum Deux Abraham, Deux faac, Deux Iacob! Et quod Deus ipfe sit, verè profecto non dicit, nec tamen per hoc quod dicit, veritatis regulam deferit, quia cui ministerium lectione exhibet, eius

dominium voce prætendir. Sie Gregorius. Si qua porrò in Apparitione, is qui apparuit, existimari deberet Dei Filius id maxime putandum effet de eo, qui apparuit in monte Sina, & dedit legem Hebrieis: fuit enim apparitio illa omnium nobiliffima, & ce- Essal 10 0 lebratissima & non vne loco Scriptura dicit descendisse Deum in monté. 20. Sina, & dediffe legeme Immo verd ille iple qui apparuit, aperte Deum in monte sina le appellat, & fui amoiem luper omnia, & cultum, & oblequium , & fuir fuit Angelm. legis obleruantiam ab Hebrais depoleit. Non fmile samen Deum, qui apparuit immediate Mofi, & per quem lex illa data est, menifosym saciue. verba S. Pauli, & B. Stephani. like quippe in caput confrolz ad Galaras fext. bit; legem illam per Angelos fuifie ordinatum? His autem Actorum 70 nos varida Anfildeia dirinacidiam lindie, lacente polique des socieres

· 21

verò dictum est pluratino numero, per Angelos datam esse legem, id est. per vnum quempiam de numero Angelorum; ne si numero singulari di-Qum esset, per Angelum, supradicta opinionis assertores id de Filio Dei. qui nonnunquam appellari solet Angelus, interpretarentur. Sed luberad B. Hieronym. huius rei confirmationem adscribere in hoclodo verba. B. Hieronymiexplanantis locum illum Pauli ad Galatas: Sic autem ille scribit, Quod aix Paulus, legem fuisse ordinaram per Angelos, hoc vult intelligi, quòd in omni veteti Testamento, vbi Angelus primum visus refereur, & postea quasi Deus loquens inducitur. Angelum quidem verè suisse voum de mi nistris plurimis Dei, eum qui visus sit, sed in illo mediatorem locuru esse. Zacha.L. qui dixerit; Ego fum Deus Abrabam, Deus Ifanc, Deus Iacob. Nec mirum si Deus loquatur in Angelis, cum etiam per Angelos, qui in hominibus sunt loquatur Deus in Prophetis, dicente Zacharia: Et ait Angelus, qui loquebatur in me; ac deinceps inferente: Hac dicit Daminus Omnipotens, Sic Hieronymus. Ad hoc, si Deus immediate apparuisset in visionibus & Reuelationibus propheticis, comprimis fuisset conuentens immediate fa Cham esse Deo Deiparæ semper Virgini Mariæ reuelationem Incarnationis Filii Dei, proprer summam videlicer tum reuelati mysterii, tum perso næ cui reuelabatur dignitatem: atqui reuelationem illam factam effe per Gabrielem Archangelum, loquitur apertè Historia Euangelica, cuius rei exemplo, & argumento confirmat S. Dionysius Areopagita sententiam

Postremò generalis illa sententia Beati Dionysij iampridem recepta, 17 & probata Scholasticis Theologis, videtur item probanda esse omnibus. Affirmar ille, omnes divinas visiones, apparitiones, & revelationes ante Christi adventum, sue in Lege, sue ante Legem factas, qualescuque fuerint, & qualinmounque rerum, & quibuscumque personis contigerint, eas non esse à Decrimmediate profectas, sed operâ, & ministerio Angelorum peractas. Verba Dionylij in capite quarto eius libri, qui est de cœlesti hierarchia,ita se habent: Ideirco de præ omnibus, Angelicum cognomen Natabilis sen-meruerum coelestes Spiritus, quod cumin cos primo diuina claritatis sentia, 6 do- fulgor emanet, ipsi postmodum in nos enunciationes illas sublimiores suwyfij Areopa- pernetraijciamt. Sic.enim & Lex, vt Scriptura dinina testatur, per Angelos nobis indulta est; Inclytósque illos Pattesnostros, qui ante Legem, ... After 7. quique fuerunt post Legem, Angeli ad Deum: subuexère, five quid al Ad Gal.9- gendum offer, admonentes, & ab orrore faculego, vitaque profana ad reu

Com veritatio itor traducome siluo facra quante infiituta, feu collettium Sucramentorum occultas visiones, sue divinas aliques prædictiones docendo pandences. Et nonnullis interpofitis subdic: Huiusmodi verò diuil nas vistanes celeberrimi illi Patresinostri, ministerio coelestium virtutu edilechant, opponit auté libi Diony lius quod Lex no lemel in Scripruta dicatur data este à Deor Anginquir, non ipsam quoque Legis sanctionem vrek Deo Moss traditam Scriptura saotatitaditio dequitum Arid quide nos verius instituit, diuina illam fuisse, sacratiorisque Legis effigiem,

hanc nostram, ve mox dicturi sumus.

Ex quo, & illud spientissima Theologia videtur invenire ; quòd scilicer ideireo illa Lex per Angelos ad nos quoque manauerit, et id sanctissima, ac diuina Legis institutione caueretur, priora sequentibus itenad Deum sternere. Hastenus ex Dionysio.

18 Restat vi duas suprapositias Theodoseti rationes huic sententie con Solutio ratiotrarias, breuissime dikamus. Obijet alle, eura qui luctatus est cum Jacob, Théodréime vocari Deu: dixit onim ille. Si fornis aentra Doum fuistis quanto onapis cons tra homines? Quineriam interroganti lacob de nomine iplius, respondica Quid quaris nomen meuro, qued est admirabile? Verium difficultas huius ob iectionis; per ea que documus, penitus discussa est. Nam qui apparuit, eesti secundum personam erat Angelus, tamen Dei maiestatem, & auctoritatem reprælenadata quocicca minandum non est, eum vocari Deum? & nomen eius dici admirabile. Quanquam verba illa, quod est ultimirabile. licet in multis enemplaribus Latinis, & in vetultioribus Græcis legantur ca tamen nee Hebraica scriptura, nec Paraphrasis Chaldaica, nec Greca translario correcta nuper, & Romæ edita, nec Latina Biblia insu Sixti V. emendata, & publicata, habent in eo loco. Altera ratio Theodoretifuir. quod Iacob flagrantissimè concupiuit, & flagitauit benedictionem eius, qui sibi apparuit, eaq; accepta, lætabundus, & gloriabundus dicebat, Vidi Deum facie ad faciem, & salua facta est anima mea. Nec talem ille benedictionem ab Angele postulasset, com cam deresproprium se Der nempe de quo cecinit Dauid; Gratiam, & gloriam dabit Dominus: Sed leuis est ista ratio : beacdicere enim, non tantúm Dei est, sed & Angeli, & hominis; diuerforamen modo. Idom certè Iacob infrà cap. 48. benedicens filije Ioseph, precatus est illis primum benedictionem Dei, tum etiam Angeli. Ita enim locutus est: Dem qui pascit me ab adolescentia mea,& Angelm, qui eripuit me de cunctis malis, benedicat pueris istis : Nec solum ab Angelo benedictio optari & peti potest, sed etiam gratia, & pax; non tanquam ab auctore, & largitore eins, fed anguam à gratiolissimo apud Deum deprecatore, & procuratore, & administro.

Audiat, quælo, Lector, pensitét que verba B. Toannis, quæ sunt in 1.ca. Apocalypsis: magna enim opinioni nostræ sidem adiungunt. Sic ille aiti Gratia vabis, & pax ab eo. Qui est, & Qui erat, & Qui venturus est, & à sept Spiritibus, qui in conspettu throni eius sunt. Ecce loannes, non solum benedictionem, sed etiam quod est maxime divinum Dei donum, gratiam, Et pacem à septem spiritibus dari optat, & precatur. Non the sugt, Victorianum, Primasium, Bedam, aliosque complures interpretatos esse istà verba de Spiritu Sancto, ea ratione, vi est septem appellar Spiritus: Redquie sona Spiritus Sancti Isaias capite vindecimo appellar Spiritus: Redquie ser maquit, sancto, est ratione, de sintellectus, & c. Volunt igitur sensum storum verborum esse situs simellectus, & pax sit à Spiritus Sancto, cuius sunt septem Spiritus, id est, septem dona; vi persona Spiritus sancto, cuius sunt septem Spiritus, id est, septem dona; vi persona Spiritus sancto, cuius sunt septem Spiritus, id est, septem dona; vi persona Spiritus sancto, cuius sunt septem Spiritus, id est, septem dona; vi persona Spiritus sancto, cuius sunt septem spiritus, id est, septem dona; vi persona Spiritus sancto, cuius sunt septem spiritus, id est, septem dona; vi persona Spiritus sancto, cuius sunt septem seine ses istam expositionem sacunt improbabilem. Durum enim est, arque inustratum in sacris situeris, vi gratia di-

ロウフ

Digitized by Google

Quinam fint Septem spiritus stantes in con-Spectu Des.

Aretas. Lyranus. Andreas Cafarsensis. catur prouenite à septem donis Spiritus sancti, gratia quippe gratum faciens, cum fit quali fundamentum istorum donorum, ea præcepit ordine natura. Deinde illud: Qui in conspectu throni eius sunt, non potest apte copetere, nisi in personam quampiam, eamque ministrantem, & inseruientem Demquare nec Spiritui sando, nec septem donis eius verè potest at tribui. Verior igitur fententia est, septé Spiritus dici, multitudinem ipsam: & vniuerhtatem Angelorum, ex confuctudine Scriptuta, tali numero 42 gnificantis non rarò, vel vniuerfitate aliquaru reru, vel magnam quainpiam multitudinem. Quanquam fatis probabile est quod tradunt Aretas. & Lyranus, & ante iplos Andreas Cælariensis Archiepiscopus, veterum fuisse Patrum sententiam, & in primis B. Irenzi, septem esse principales Angelos, qui primarij fint inter cæteros divinæ providentiæ fuper gubernatione Mundi, vel Ecclesia, ministri: Quos haud dubiè significauit Raphaël, cum dixit se esse vnum de septem Spiritibus, qui sunt ante conspe-Ctú Dei, velegitur Tobia 12. Er in iplo libro Apocalypfishion semel nominantur seprem Spiritus, & Angeli missi à Deo in omnem terrain, & inducuntur velsabis capentes, vel habentes phialas plenas iræ Dei. Sed reuertamur ad historiam luctæ Angelicæ cum Iacob.

## SECVNDA DISPUTATIO.

Qualis fuerit luct a illa Angelica cum Iacob, corporalisne an spiritualis:

& vtrum cum bono Angelo, an cum Diabolo.

## Super illis verbis,

Vers. 24. Ecce vir lustabatur cum eo vsq; manè; qui cum videret quòd eum superare non posset,&c.



Bscvrv nieft, qua ex occasione, quóve modo lucta illa inrer Angelú & lacob inita & incepta fuerit. Quapropter Caie tanus exponens hunc locum. In specie, inquit, viri, apparuit Angelus, assumpto corpore & sigura humana: suitque ista ap-

paritio quarta earum, quæ factæ sunt Iacob, & suit sensibilis, vigilante Iacob, & corporeis vtense sensibilis, vi quæ in ea, & gesta, & dicta sunt, apertè demonstrant. Qualiter autem & qua ratione prævia suerit inita hæc sucta, Scriptura non memorat: vtrumne Angelus priùs ad luctandum provocaverit Iacob, an ex improviso apparens, no verbis sed sactis ipsus corpus invadens, atque complectens provocaverit ad luctandum.

De certamine lucta, at que in eo ae v/u are na Nili. Inter varia certamina ad exercitationé corporú antiquitus in diversis locis apud varias gentes instituta, peruetustú & percelebre suit certamé luctæ, de quo Argiui, Græciæ principes, atq; egregij bellatores, valdè laudati sunt. Mos autem erant luctantiú, vt. corpora puluere siue aténa conspergerent; certe locú in quo luctabantur, arena sternebant, quo scilicet si

Digitized by Google

col

coingaget tos cadere aut in terra proudui, mollior ellet casus, minusque noxius: In cuius rei vium pracipue commendabatur arena Nili, vipotè tenuissima, Suetonius in Nerone scribit; Cum publica fame Vibs vehementer afflictaretur. Alexandrinam nauem, Niloticam arenam luctatoribus aulicis aduexisse cum ginnes eam, tanquam frumento onustam auidiffime expectarent. Nec istinglightatory pulneris, in hac lucta lacob, nou est larenter data significatio. Nam verbum Hebræum Abach, quod Latin ne redditum est lucturi, quidim putant significare puluerem ; quia lu-Gantes pedibus multum pulnerem ciere soleant, ve ad verbum sic exponi locus hic possite: Et vir aipersis est en est puluere, vel more Latino, descendit cum eo in arenam: es ad boc quidem probandum, adducum locu. illum Deuteronomii cap. 28. Dabit Dominius pluuiam ierratua, puluerem, Hebraice Abach Verum Oleaster cum istis delleurit, contendens nomen Oleaster. Abach in Scriptura lignificare pot us exhalationein, siue nebulam tenue, quim puluerem: & iplum verbu lignificare primo ac proprie idem quod exhalare, & flatum emittere; confequenter autem etiam luctari, ab euen-Eu feilicet lucta, quod qui luctantur, propter multum laborem corporis & anxietatem animi, frequenter multumque anhelent, & flatum exhalér. Hoc autem ille productis aliquot icripturæ teltimonijs confirmare nititur, nec tamen negat, non aprè positum, effe à Latino interprete verbum luctandi; sed quod ratio significationis verbi Hebrasi, non ducatur à puluere, led ab anhelitu, fine exhalatione lucantium.

Ceterum exilit qualting An lucta illa fuerit corporalis & externa, an interna & spiritualis, tanquam lacob visus sibi sit luctari cum aliquo; & an luctatus fit cum Angelo bono, an verò cum malo & cacodæmone, ad- fuerie corpopersus quemei opem & auxilium tulerit bonus Angelus, vt nonnullis ralis & cum grauitlimis Eccleliz doctoribus vilum est. B. cercè Hieronymus, huius vi. Angelo bono detur opinionis fuisse, si quis attendatanimum ad ea quæ scribit in Co-necine. mentarijs tuis in Epistolam ad Ephesios, explanans verba ilia Pauli, quæ lunt in cap. 6. eius Epistola: Non est nobis colluctatio aduersus carnem, & Sargungere fed aduerfu Principes, o potestates, oc. Sic enim ait: Dicat quile Note boe. pian: Hoc quod ait Paulus de lucta aduersus inuisibiles hostes, ideo dici, vt doceamur, ne ea quidem, que nobis ministrari vitia putamus ex carne, carnis elle vel languinis, led à quibuldam spiritualibus nequitijs suggeri. Sunt enim quidam Dæmones amoribus & amatorijs canticis servientes, ques significauit Holeas, capite 4. dicens: Spiritu fornicationis seducts suns. Nam & barbara quædam nomina eorum esse dicuntur, vt sepe confessi lunt hi, quos verè vulgus maleficos vocati, incantationes, & colores variji & diueria vel metallorum genera, vel ciborum, ad quæ innocan affiltere Damones, & infelices animas capere memorantur. Alii yero iras, & furores & bella comouere; alij præesse inimicitijs, & inter ho mines odia concitare Quonia igitur Paulus docere nos vult, non ex natu ra corporú, neque ex materia carnis & sanguinis hæc vitiorú genera procreari, sed ex instinctu Dæmonum, propterea dixit: Non est nobis collu-Etatio aduersus carnem, or sanguinom, sed aduersus Principatus, & Potestates.

Ideo

Ideo aurem nunc corum, qui magicis artibus feruium, în medium exem? pla protulimus; vt retundamus eorum opinionem, qui putant omnia vitia esse carnis & sanguinis, & nullam habere Demones potestatem, vt nos incitent ad peccata. Talem luctationem & Iacob Patriarchæ putamus fuisse, quando remansit solus, & luctabatur cum eo homo, adiquans eu, & corroborans adversus alium, nimio sudore dimicantem. Et simul vide; ne forte ridiculi sint, qui arbitrantuit in rituro luctantis, tota nocte I acob esse luctatum. Quid enim grande, si, vt illi hium, suctans, aur superauerit, aut victus sit? Sed iuxta rationabilem; & eonuenientem tanto Patriarchæ luctam, ralem'illi colluctarionem fuisse credendum est, qualem hi habet, qui possunt dicete: Non est nobis collustratio aduer sus carnem, & sanguinem, &c.Sic Hieronymus.

Origenes.

Hæt proculdubio sententia ex 1. lib. Periarchon Origenis deprompta 22 eff, vbi fic ille fetibit: Angelus luctatus dicitur cum Jacob: quod nos non ita intelligimus; quafi luctatus fuerir Angelus contra Iacob , fed quòd is, qui ei salutis cansa aderat, atque ei nomen Israel imponebat, ille idem cit iplo luctatus, id est, cum irragone & in certambe adiunit eum, cum fine dubio alius quidam effet aduersus quem Iacob dimicaret; denique Paulus non dixit, nobis esse suctanien cum Principatibus, & Potestatibus, sed aduerlus Principatus; & Potestates. Vinde, et li lacob luctatus est, line dubio aduerfus aliquam harum virtutum luccatus est, quas humano generi, & Sanctis præcipuè aduersari, & mouere certamina Paulus affirmat. Sic Origenes. Procopius Gazaus in Commentatio huius loci refert, accepilse se ex docto quodam viro, proditim est à nonnulis, cum lacob certasse Diabolum in specie Esau, conantent vincere eum. Ceterii à Iacobo stetisse Angelum auxiliarem, & ideireo Diabolum prættalere non potuisse : ne autem Iacob putatet suis viribus à se profligatum adversarium, sed boni Angeli, tactus est ei neruus, & claudicatio subsecuta. Sic ille. Hanc

Procopine Gas

ipfam opinionem Lyranus aflignat Hebræis. At enimuerò luctam illam, & fuisse corporalem, & cum bono Ange- 22 Authoris fen- lo actam, præter communem Patrum tam Græcorum, quam Latinorum expositorum sententiam, historia ipsa, que narratur hoc loco, perspicuè ostendit. Nempe peracta est lucta vigilante Iacob, & vtente sensibus externis, & inter luctandu adeo violente percussus ei nervus semoris est, vt is obtorpuerit, & emarcuerit, ob idque Iacob claudicare coactus eft. Quincriam id ipsum demonstrat continuatio sucta per totam nocté vso; ad auroram, & laudataest Iacob fortitudo, dicente Angelo: Si fortis suisti contra Deum, quanto magis contra homines?& ex eo inditú ei nomen Ifrae+ lis. Hoc præterea confirmat Holeas cap. 12. hanc iplam historiam commentorans, & de lacob dicens: Inualuit ad Angelum & infortitudine sua directus est cum Angelo: ci- confortatus est, sleuit, & roganit eum. Quæ omnia corporalem, & sensibilem actionem aperte declarant. Quod autem Iacob non cu Dæmone, sed cu bono Angelo luctatus sit, manifestu ex multis fit, quæ in hac ipsa historia dicuntur! veluti quòd dictus est fuisse fortis contra Deu: ergo contendebar cum Deo, siue Angelo, sub specie viri. Dein

Digitized by Google

Deinde quia is, quicum luctabatur, volens discedere ab eo, dixit: Dimitte me:at Iacob renitens, & retinere eum volens, dicebat: Non dimittam te nisi benedixeris mihi: à bono autem Angelo, non à malo benedictionem petebat. Id quoque liquer ex ipso nomine Israël, quod accepit Iacob ab eo. quicum luctabatur. Denique in hanc sententiam conveniunt, & conspirant omnes expolitores.

Ceterum Thomas Anglicus super hoc loco, putat non fuisse illam veram luctam, quasi se inuicem Angelus & Iacob sint complexi, & inuicem Thomas Anconstringendo atque coagitando in terram prosternere conarentur : sed glicus refellifuisse in modum violentæ cuiusdam tractionis & retentionis, Iacobo widelicet Angelum abire volentem trahere ad le,& retinere conante, vt diu tius eius aspectu, & colloquio frueretur, & ab eo benedictionem quam optabat, consequi posset. Talis videtur fuisse lucta inter Mosem, & Deu, quasi Moses Deum constringeret ad deponendam iram aduersus Hebræum populum, eique parcendum. Nam quasi Moses constrictum tene ret Deum, dixit Deus, Dimiste me, vi irascatur suror meus contra eos. Moses ver d contrà, tanquam obnitens Deo, dicebat: Cur Domine irascitur furor tuus contra populum tuum? & cetera, quæ leguntur in capite trigesimo secundo Exodi. Verba porrò Thomæ ex Commentarijs eius super húc locum, hæc funt: Non puto quòd lacob eo modo luctaretur cum Angelo, quo solent communiter luctanctes: sed potius quòd Angelus, siue Deus in specie hominis ei apparens, precibus, & attractiuis manibus, arque amplexibus tenebatur à lacob. Cumq; ille fingeret se omnino velle discedere, tunc eum vehementius & firmius lacob retinebat, & ad se retrahebat, quali nitens iplum apud le retinere, quoulque preces, quas pro conseruatione sui & suorum, & liberatione à manibus Esau, ipsi offerebat, exaudi-

dixit Iacob; Non dimittam to nifi benedixeris mibi. Sic Thomas. Cui videtur etiam Rupertus suffragari. Ponam hoc loco eius verba, ex Rubertan. quibus manifestum erit consimilem eius de illa lucta fuisse opinionem; fimulque palam erit cuiulnam rei luctam illam fuille figuram, & prælagium, Rupertus arbitretur. Sic autem ille scribit libro octavo Commentariorum in Genesim cap.6, Famosa lucta, & totius ore Ecclesiæ per orbé vniuerlum celebrata, qua homo cum Deo luctatus est, & ram diu tenuit; donec à victo benediceretur ille qui vicit, & accepta benedictione, victor claudicare cœpit.Res, cuius hoc præsagium est, ab exitu Hebræorum ex Ægypto,víque ad incarnationem, & Passionem Christi protracta est:Tá longa colluctatio fuit fortissimi victoris Iacob, & Deivicti, qui tamen Numero. fortissimus prædicatur spirituum vniuersæ carnis. Sed primo sciendum est luctam fuisse eiusmodi, vt Deus abire contenderet ab Iacob, & Iacob certaret abeuntem Dominum retinere: Sic enim ille discedere volens, ait: Dimitte me, iam enim ascendit aurora. Sed renitens lacob, & retinere eum contendens: Non dimittam te, inquit, nisi benedixeris mihi. Igitur Iacob cum Deoluctatur, & victor benedictionem extorquet, quasi inuito,

ret. Et hoc sonant verba, quæ Deus subdidit, dicens: Dimitte me: & quod

& nolenti videlicet sic futurum erat, vt comminaretur Deus recessurum Comm.in Gen.Tom.4.



se à semine eius, propter peccata eius gentis rebellis, & incredulæ, quod vbi primum locutus est, dicens Exod. 32. Cerno quod populus iste dura cer uicis sit, dimitte me, vt irascatur suror meus contra eos, & deleam eos, faciamque te in gentem magnam. Moyses magnitudine periculi percitus, & quodammodo brachijs illum, more luctantium, arctius stringens, & taquam dicens: Non dimittam te, nisi peperceris populo isti: Cur, inquit, Domine,irascitur suror tum contra populum tuum? Et cætera, quæ ibi leguntur. Tunc igitur in conflatione & adoratione vituli vehemens colluctatio inchoata est. Ex eo namque tempore Deus ab Iacob discedere conatus est; & quoties peccauerunt Hebræi seruiendo Dijs alienis, toties iratus Dominus, & auersus ab illis, quasi luctando se excussir, ve dimissus abiree. Sed nihilominus perseuerauit omni tempore fortitudo Jacob:nunqua enim 3. Reg. 19. defuerunt fideles in illo populo, qui Deum placarent, & abire volentem retinerent. Itaque cum solum se esse putaret Elias relictum veri Doi cultorem, dicens: Domine altaria tua destruxerunt, go Prophetas tuos occiderunt gladio,& derelictus sum ego solus, & quarunt animam meam: dixit ci Dominus: Reliqui mihi seprem millia virorum in Israel, quorum genua non sunt curuata ante Baal. Longo igitur luctamine detentus est Deus in illo populo, nec ante dimissus, donec banediceret Iacob, idest, compleret promissionem eius seminis, in quo benedicenda erant omnes gentes: ruc enim Deus reuera benedixit Iacob, quando de semine eius Christus carnem assumpsit, tunc antiquam maledictionem soluit, & vtramque benedictionem, id est, gratiam Spiritus sancti per suam passionem effudit. Sic Rupertus.

S E D profectò, non videtur negari posse, quin illa verè ac propriè fue- 16 rit lucta: hoc enim significat Latinum verbum luctari, quod hic simpliciter ponitur: & Græcum manain, & Hebræum, abhac, de quo supràdictum est, necnon quod verterunt Aquila, & Symmachus, qui pso luttabatur posucrunt imalis, id est versabat se, & iactabat cum illo: Sic enim luctantes facere solent: atque hunc in modum interpretati sunt Hebrai, Græcique, & Latini expositores; vt à tam probabili, acceptáq; interpretatione, sensuque temere recedendu non sit. Fletus autem, & preces lacob, quas memorat Hoseas ca. 1 2. contentiosam aliquanti temporis corporalem luctam subsecutæ sunt:nempè postquam Iacob aduertit augustius quidda homine, & cœlesté referés virtuté in eo esse, quicu luctabatur. Quonia autem ex ea lucta Iacob consecutus est benedictione Dei,& tantam fortitudinem, vt sine dubitatione speraret præualiturum se omnibus aduerfariis suis; ideireo dixitHoseas, Jacob fuisse directum Angelo, id est prosperè ipsi luctam cum Angelo successisse. Etenim verbum dirigendi ponitur læpe in Scriptura pro eo, quod est, quò quisque intendit, eò directò tendere, ac feliciter peruenire, & prosperos, & à se optatos ha bere successus. Vt Psalmo 5. Dirige in conspessu tuo viam meam: id est, Fac vi via mea prosperum exitum habeat, & Psal. 100. Qui loquitur iniquid significet qua, non direxit in conspectu oculorum meorum, id est, loquentibus iniqua non benè erit apud me, nec in domo mea. Et Prouerb, 28, Qui abscondit *scelera* 

Verbum diri. gendi. in scriptura.

Digitized by GOOGLE

scelera sua, non dirigetur. Sed luculentissimum huius rei exemplum in hoc ipso libro, capite 39. extat, vbi de Ioseph ita scriptum est: Fuit Dominus rarij loci scricum Ioseph,& erat in cunctis prospere agens : habitanitque in domo Domini fui, qui optime nouerat Dominum effe cum eo omnia que gereret, ab eo dirigi in manu illius: Et paulo infra; Fuit Dominus cum Ioseph, & dedit ei gratia in conspectu principis carceris, & Dominus erat cum illo, & omnia opera eius di-

#### TERTIA DISPVTATIO.

Quomodo intelligendum sit, Angelum non potuisse luctando superare Iacob; & de neruo Iacob, qui tactus ab Angelo emarcuit.

Super illis verbis,

VERS. 25.

Qui cùm videret, quòd eum superare non posset, tetigit neruum fæmoris eius, & statim emarcuit.

VPBRistis verbis duæ questiones tractandæ sunt; quarum prior est huiusmodi: Cum minimus omnium Angelorum pimio valentior & potentior fit, quam quivis hominum, quæri dignum est quî factum sit, vt Angelus luctans cum lacob, superare eum non poruerit. Tres huius quæstionis

exfoluendæ rationes apud Auctores reperio, Ac primò quidem, Thomas Anglicus,& Thostatus aiunt, facilè Angelum potuisse superare Iacob, sed noluisse; quinetiam simulasse se superare eum non posse. Itaque secundiim istos, non fuit vera in Angelo impotentia superandi Iacob, sed simulata; & volútas cedendi ei in illa lucta, vt per hoc audacior fieret Iacob ad reluctandú & fidétior, atq; animofior factus, nec fratris sui Esau, nec cuiusquam hominu iras, odia, minas, insidias, viresque pertimescerer. Verba Thomæ funt hæc:Cùm viderer quòd eum fuperare non posser, id est, non vellet bono modo; & loquitur, sicut cum dicimus: Deus non potest scipsum denegare suis amicis. Dixit autem non posse superare, pro, non posse à manibus illius diuelli. Thostatus autem ita scribit: Angelus fingebat se nó posse superare lacob, qui tamen facile potuisset eum vel breuissimo tempore redigere in puluerein. Verumtamen talem se ostendebat Angelus, quo magis animus, & audacia cresceret Iacob, tanquam Thomas, & potenti refistere Angelo Dei. Hac Thostatus. At enim ista expositio ma Thostatus. nifestè discrepat à sacra historia, quæ hoc loco nartatur, si quis attendat verba Scripturæ secundum eum sensum, quem illa planissimè reddunt. Non enim, ait Scriptura, quod Angelus non volebat superare, sed quod

non poterat superare aliud autem est non velle, & aliud non posse: nec ista duo vspiam in Scriptura pro eodem sumi, potest ostedi. Deinde si fuit simulario rei, & non veritas; ergo leuis, & futilis, & ridicula fuit laudatio Angeli, prædicantis fortitudinem Iacob, & dicentis: Si fortis fuifti contra Deum, quanto magis contra homines pravalebis? Ergo splendidum illud nomen Israël ab Angelo inditum Iacob, significans Fortem cum Deo, inane fuisset, ac nihili. Dicam verbo, quæ in hac historia, & acta, & dicta simpliciter memorátur; Ea non vera, non solida, non sincera fuissent, sed adúbrata,& simulata,& ficta; quod sanè respuit animus credere, ac sentire.

Altera dissoluenda huius quastionis ratio ab Hebrais, vt refert Tho- 28 status, traditur, aientibus ideo Angelum no potuisse superare Iacob, quia Deus maiorem vim,& robur tribuit Iacob ad reluctandum,&repugnandum Angelo, quam erat vis, & potestas Angeli ad eum prosternendum & superandum. Si autem illud obijcias, hominem ex corpore mortali concretum, non esse capacem maioris virtutis, quam sit virtus Angeli: Respondebunt, Deum simul auxisse capacitatem Iacob, simulque tantæ virturis incrementum dedisse: Non displicet mihi hac interpretatio.

Caietanus.

Tertiam rationem profligandæ huius quæstionis à Caietano traditam, 29 proprijs eius verbis hîc exponam. Sed quæstione non caret (inquit Caietanus) quo pacto verificetur, quòd Angelus non potuit vincere Iacob lu-Chando. Solutio est, quòd Angelus vittur potentia sua non ex necessitate. sed secundum arbitrium, & præscriptum, præcipuè diuinæ voluntatis: & quod dispositione divina decretum, factumque est, vt Angelus assumeret corpus in tanta mensura virium, quòd non posset, secundum eam suctan do superare vires Iacob: & sic verificatur quod Angelus experimento vidir, quòd non potuit superare Iacob luctando. Sic Caiet. Ad huius rei cofirmationem valet quod legitur Ge. 19. Angelum dixisse Loth: Festina: etsaluare ibi:quia non potero facere quicquam, donec ingrediaris illuc. Cur non poterat Angelus facere quicquamiprohibitus videlicet à Deo fuerat, non antè, gentem & regionem illam euertere, qu'am ex illo exitio seruatus esfet Loth. Posset etiam dici, Deum hactenus concurrisse cum virtute Angeli ad luctandum cum lacob, vt eumvehementer quidem in illa lucta ia-Care & fatigare posset; non autem vt superare eum posset.

fæmoris Iacob Angelus. Thostasus.

Sequitur altera quæstio super illis verbis: Tetigit neruum fæmeris eius: 30 Secunda qua- & statim emarcuit. Iste est neruus, ait Thostatus, inter duas fæmoris cauistates latens în parte superiori, vbi crura terminantur, multaque carne cruquem percussit rum operta sunt:atque inibi duo sunt ossa se inuicem conectentia,& vnu est concauum, alterum autem conuexum: capútque vnius rotundum intra concauitatem alterius recipitur, atque ei connectitur: in quibus offibus tota corporis moles innititur. Et quia os alligari offi non potest, cum fint dura, nisi medio aliquo vinculo, & retinaculo, enascitur inter ea, de cartilaginosa veriusque substantia, quidam neruus, verumque os conne-Ctens, & continens: qui quoniam est in concauitate vnius illorum ossium, est inuisibilis, nec apparet nisi in dilaniato, & dilacerato animali. "Hæc Thostatus

Sed

Sedenim propeer obscuritatem vocis Hebrææ (Caph) quam noster interpres vertit (neruú fæmoris) varias hic locus capit expositiones. Septua ginta transfulerunt, latitudinem famoris, itémque Paraphrastes Chaldeus. Oleaster reddit, curuitatem famoris: Est enim, inquit, locus, vbi genulcuruatur ad similitudinem volæ manus: Et ideo Vatabili noua translatio habet hoc loco: Volam fæmoris eins. Nec sane discrepat Caietanus ita scribés: Iuxta Hebraú habetur: Tetigit in femine coxa eim. Hebraica dictio, quam interpretati sumus Femen, non significat neruu, aut latitudinem, propriè loquendo: Si quidem est illa eadem vox, quæ significat plantam pedis,& plantam manus, & similiter plantam coxæ, si vsus admitteret plantæ nomen in coxa. Hanc enim coxæ partem supremam ex parte interiori, hoc est, è regione alterius coxæ, Angelus tetigit tactu violento. Sic Caietanus. Rabbi Kimhi in Radicibus suis, scribens super hunc locum Genesis, ad verbum sic habet: Os illud, in quod os fæmoris ingreditur, Caph vocatur, eo quòd recuruatumest. Alij verò sentiunt sic vocari, eo quòd caro, quæ est circa os corylæ superioris formam habeat manus recuruatæ. Sic ille. Nec dissimile est quod alij dicunt, Hebræa voce Caph significari ofsis concauitatem, in qua absconditur, & innititur illa pars feminis, quod Ischion Græcis dicitur, & etiá caput illud fæmoris, quod in ipsum Ischion inseritur. Videtur igitur Angelus violento quodam ictu percussisse inter luctandum, in Iacob locú illum fæmoris ex parte interiori', vbi supremú cruris iungitur cum imo feminis: quo factum est vt & ossa illa de quibus paulo ante dictum est, luxata sint, & musculus, atque neruus motum localem ministrans, resolutus, atque debilitatus sit, atque inde claudicandi necessitas extiterit.

31 Sed cur ita percussit Angelus neruum Iacob? Ne videlicet (vt Theo- Cur Angelus doretus air) videns Iacob se fortiter reluctari, & quodammodo præuale- perensferit ner re Angelo, sibi de suo robore nimiùm placens, & præsidens, superbiret; " Lacob. sed agnosceret victoriam suam, & fortitudinem. Deo acceptam ferrioportere: sensit enim manifeste, facile potuisse ab co, quicum luctabatur, non modò vinci se, sed etiam occidi, nisi Deo aliter visum, & placitú suisset. Thostatus aliam addit rationem. Percussit, inquit, Angelus neruum Iacob,vt ei maiorem faceretanimum,& audaciam , quòd quamuis violenter percussus, & grauiter dolens, non cessisset aduersario, sed nibilominus in luclando fortiter perseuerasset. Velid fecit, ostendens, se quia non posset eum superare, velle ista ratione ex manibus eius auelli, & ab eo discedere. Sic enim in lucta facere solent impotentes superare aduersarium: conantur enim quomodocumque eum lædere, vt illum à se repellere, & Thom. Anglie. diuellere possint. Thomas Anglicus huiusmodi rationem affert: Hoc inquit, fecit Deus, vt efficaciam suz virtutis, per quam facillimè potest omnibus præualere, sensibiliter experiretur Iacob, etiam tunc cum Deo preualere videbatur. Deinde, id factum est, vt visionis illius memoria vehementiùs animo eius infigeretur, & postea in posterorum eius notitia. & memoria perduraret:ne putari à quopiam posset, non fuisse verá illam luctam, sed in a nem quampiam visionem, & fallacem imaginationem ipsius

Theodoret we.

Iacob. Factum est id præterea in figuram, & mysterium. Nimirum carnalis concupilcentia hominis, quæ viget in fæmoré, si diuina virtute tangatur, protinus torpescit, & languescit. Et item quòd caro Iudæoru, & carnalis sensus Legis, & litteræ, per luctam, seu pugnam Christi cum eis, erat resoluendus & exsiccandus: ex quo claudicare cœpit Iudaismus, quia vna eius pars iuit sursum ad Christum, & est benedicta ab eo, altera verò iuit deorsum, & ideo est ab humore gratiæ exsiccata. Quapropter veri filij Israel non comedunt neruum carnalis litteræ,& intelligentiæ, quæ occidit. Sic ille.

Et statim emarcuit. Paulo infrà vertit, obstupuit. Septuaginta verterunt, 22 Obtorpuit. Oleaster, extendit se: Nam verbum Hebraum Iachac proprie fignificare ait, idem quod extendere se, & recedere à loco suo : licèt enim interdum significet suspendere, ideo est, quod suspensi extendantur penduli. Plerique vertunt: Mota est, scilicet loco suo, Latinè diceretur, luxata est. Hebraice (inquit Caietanus) pro illo 'emarcuit, sic est: Fuit motum feme coxa eius, proculdubio à dispositione sua naturali, & quia motus localis infinuatur; foluta illa pars à naturali vinculo loci fui intelligitur. Ista igitur marcedo, vel torpor, vel stupor nerui accipiendus est, non quantú ad fubstantiam, sed quantum ad naturalem eius dispositionem, & quantum ad virtutem mouendi localiter. Nec tamen iste defectus,& vitium claudicationis perpetuum fuit in Iacob, aut etiam diuturnum, sed breui subseb duranerit latum est. Immò secundum Thostatu, die proximè sequenti iam erat safecundum The natus lacob: sic enim scribit: lacob post solis ortum sanatus est ab illa claudicatione: siquidem illa ipla die occurrit fratti suo Esau: nec tamen tunc claudicabat, sed rectè ambulabat, alioqui, ob vitium illud, & sæditatem claudicationis, irtilui & contemptui esse potuisset fratti suo: & ille occasionem habuisset interrogandi, vnde talis claudicatio ei contigisset, cum tamen indignus esset, vt ei mysterium visionis, & luctæ, quam habuit Iacob cum Angelo, reuelaretur.

Statum.

#### QVARTA DISPVTATIO.

De allegorico, & tropologico illius lucta Iacob cum Angelo tractatu, er intellectu.



HILO in libro de præmijs, & pænis, allegorice tractat quadamtenus historia istius luctæ, disputans, duo non exi-33 gua bona tunc adeptum esse Iacob: quorú vnum fuit magnificum illud nomen Ifraelis tunc ei inditum, id est, supremus gradus contemplationis & cognitionis Dei: Israel

quippe Dei visionem denotat. Alterum fuit, quantum ad res humanas & terrenas, torpor quidam, & contractio, atque claudicatio, & tanquam impedimentum, quo ab istiusmodi rerú consectatione retardabatur: & quoniam diferta (ft,& erudita disputatio Philonis, placet hic eam, circumci-

fis qui

sis quibusdam apponere. Facit autem Philo, & distinguit tres gradus hominum cognoscentium, & colentium Deum, infimum, medium, & supremum, ita scribens: Sunt quidam, inquit, qui esse diuinum numen, aut negant, aut ambigunt. Alij secuti Maiorum suorum ritus, & instituta potius quam certam rationem aliquam, talem Deum cogitant, qualem di- tio cognoscendicerunt à suis educatoribus, atque ita se egregiè pios existimant, si super- di Deum. stitionem pro pietate amplectantur. Quòd si qui adiuti scientià, valuerut imaginari rectorem, arque conditorem huius vniuersitatis, ab inferis, vt aiunt, promouerunt ad supera. Ingressi enim hunc mundum, veluti pulchrè constitutam Rempublicam, & conspicati corum quæ in co sunt admirabilem varietatem, pulchritudinem, potentiam, & ordinem, tracti admiratione, coeperunt cogitare tam bene ornatas, ordinatalq; res non moucri temerè: vnde necessariò colligebant, eas ab aliquo Mundi opifice regi magna prouidentia. Nimirum lex naturæ iubet, opificem, fui operis curam gerere. Cæterim isti diuiniores ceteris, vt dixi, ab inferis progressi sunt ad supera, quasi per quasdam cœlestes scalas, rationibus probabilibus tendentes ad ipsum opificem. Quòd si qui absque vllo externo auxilio poruerunt ad hoc spectaculu euadere; hi profectò inter sanctos, vereque pios Dei cultores referendi funt. Inter hos fuit, qui Chaldaice nominatus est Israel: quæ vox interpretatur, Videns Deum, non sanè qualis Deus est, id enim impossibile est, sed quia eu esse à nullo didicit vel terrestriú, vel mortaliú, vel immortaliú, sed ab ipso solo attactus, nec tamen dignato aperire suam essentiam. Id verò quemadmodú contigerit, operæ pretiú fuerit contemplari per quandam similitudinem. Solem hunc visibilé, num alia re, quam solo ipso adiuti cernimus? quid stellas? annon sola stellarú ope aspicimus? denique lucis aspectú nónne ipsi luci debemus? A d eŭdem sanè modú etiam Deus per se ipsum illustrat sui notitiam cooperante nemine, quòd ea res excedat vires omniú. Sedenim coniectores isti, qui per creaturas peruenire contendunt ad Creatoris cognitionem perinde faciunt, ac si cognito binario, scrutentur naturam vnitatis: cum contra porius ab vnitate procedere debuissent ad considerationem binarij. Eximij autem Dei cultores, & contemplatores; Deŭ, adiuti Deo, quarunt, & lumen ope luminis. Atque hoc prastantissimu Dei cognitionis genus, quasi maximu virtutis præmiu adeptus est Iacob, & ad illustré eius rei significationem, mutato nomine, appellatus est Israel. Sed & aliud accepit Iacob, apud non intelligentes, ominosum quidem dicu; Si tamen recte intelligatur, optimú maximéq; expetendú:id nominatur figurate in Scriptura torpor: tactus enim in latitudine formoris, obstupuit, & claudicabar. Népe arrogantia & superbia per latitudinem significatur, dum se anima diffundit, & dilatat. Per torporem verò significatur fastus. & tumentis animi, ac magnifice de le sentientis contractio. Nihil autem vrilms quam effusos impetus, & animosas contentiones, torpore quodam retundere, vt immodicum affectuum robur debilitatum, latius præbeat fparium potiori partri animi. Hactenus ex Philone.

Trik şenera homini cogno veltriplex sa-

Pulcira simi-

Sanctus

S. Augustinus allegorsa.

Sanctus Augustinus historiam istius luctæ, per allegoricam interpreta- 24 tionem conuertit ad Christu, & gentem Iudaicam; vt Angelus ille præfigurauerit Christú; Iacob autem, populum Iudaicum. Hic enim luctarus est cu Christo peruicaciter ei repugnando, & hostiliter eum insectando. Visus est autem præualere ei, quia mortem ei attulit: veruntamen neruus Iacob percussus est, & factus est iple claudicans, quia post passioné Christi, per Apostolorum prædicationem tacta & commota gens Hebraica; partim eius iustificata est credens in Christii; partim reprobata, obstinato animo in sua infidelitate perseuerans: sicut Patriarchæ Iacob alter pes sanus erat, alter verò claudicas. Et illa quidem pars Hebrææ gentis electa & sanata, quæ ad Christum conuersa est, benedictionem accepit ab ipso Christo, quem antea oderat, & víque ad necem insectata fuerar. Augustini verba ex lib. 16. de Ciuitate Dei, cap. 39. hæc sunt : Iacob nomen Israelis accepit ab Angelo qui fuit cum eo in itinere de Mesopotamia redeunte luctatus: quæ res typú Christi euidentissimè gessir. Nam quòd ei præualuit Iacob, vtique volenti, vt mysterium siguraret, significat passionem Christi, vbi visi sunt ei præualere Iudæi, & tamen benedictionem ab eodem Angelo, quem superauerat, impetrauit: ac sic huius nominis impositio, benedictio fuir. Interpretatur enim Israel, videns Deum, quod erit in fine præmiú omnium Sanctorú. Tetigit porrò Angelus ipli Iacob, velut prævalenti, latitudinem femoris, eumque isto modo claudum reddidit. Erat itaque vnus, atque idem Iacob, & benedictus & claudus. Nimirum benedictus in his, qui in Christo ex eodem populo crediderunt: claudus verò in his, qui in sua infidelitate manserunt. Fæmoris quippe latitudo, generis, siue posteritatis est multitudo: plures quippe sunt in ea stirpe, de quibus prophetice dictu est: Et claudicanerunt à semitis suis. Sic ibi Aug.

- Jan. 17.

Veruntamen distinctius, expressiusque supereadem re idem disseruit 35 sermone 80. de Tempore: Iacob, inquit, in prima colluctatione cum Angelo Iudæorum populum figurabat : Angelus autem, qui cum illo IuCtabatur, typum Saluatoris nostri præferebat. Luctarus est populus Iudaicus cum Christo, & quodammodo vicit; quiz non destitit eum persequi, donec morti tradidit. Et quia non totus populus Iudzoru fidem Christi repudiauit, sed non parua eius multitudo in eum credidit; ideo in eius rei figuram, Angelus tetigit fæmur Iacob, & claudicare cæpit: pes enim ille in quo claudicabat, Iudæos non credentes in Christú significabat : alter verò pes, qui sanus remanserat, figurabat eos qui Christi fidem receperant. Denique diligenter attendendum est, quòd Iacob in illa colluctatione & vincebat,& tamen benedictionem victor à victo petebat, dicens: Non dimittam te nisi benedixeris mihi. Iacob enim vincens, Iudzos persecutores, & occilores Christi futuros præmonstrabat, idem petens benedictionem ab Angelo, Iudzos qui Christum adoraturi, & veneraturi erant, eiusque cœlestibus donis cumulandi, ostendebat. Denique dixit Angelus ei : Si contra Deum fortis fuisti, quanto magis contra homines praualebis? Hoc tunc impletum est, quando populus Iudzorum Christum Dominum crucifixit: Dimitte me, inquit Angelus, iam enim ascendit aurora: hoc iam refurre

resurrectionem Domini figurauit, quem constat ante auroram resurrexisse à mortuis. Nec illud non pertinet ad eandem allegoriam, quod idem Iacob dixit: In baculo meo transiui Iordanem, & ecce cum duabus turmis regredior. Sic profectò est; Baculo crucis Christus apprehendit mundum, & cum duabus turmis, id est, cum duobus populis, Iudaico & Gentili, ad patrem rediit cum triumpho. Hactenus ex Augustino.

S. Gregorius eandem historiam secundum Tropologicam intelligen- 5. Gregor. tiam tractans, docet quod in exercitio vitæ contemplatiuæ, per diuinas vsitationes, & visiones, quanto Spiritus humanus magis extollitur, & vegetatur, ac roboratur, tanto magis caro deprimitur atq; debilitatur; ídque fit, tum propter vehementé Spiritus à carnis societate abstractionem. Spi- In exercitio ritus enim promptus est, caro autem infirma, tum ad custodiendam humilita- vita contemtem animi, arcendamque mentis elationem. Nam & Paulus de se dixit: platina, quan-Ne magnitudo reuelationum extollat me , datus est mihi stimulus carnis mea. to magis spi-&c. Cumque, vt ea molestia liberaretur, obnixè rogasset Deum, tale responsum ab co accepit: Sufficit tibi gratia mea:nam virtus in infirmitate per- tatur,tanto ficitur. Ponam hîc verba Gregorijex libro eius 4. Moralium super illis magis caro verbis lob.cap. 3. Ibi cessauerunt impij à tumultu, & ibi requieuerunt fessi ro- deprimitur bore. Humana mens (inquit Gregorius) dum occultæ locutionis divina afpiratione tangitur, à statu suz fortitudinis infirmata, ipso quo absorbetur 2, Cor.12. desiderio liquatur: & inde se apud semetipsam fessam inuenit, vnde vltra se esse conspicit fortitudinem quam conscendit. Hinc Propheta Daniel cap. 8 cum visionem Dei se conspexisse diceret, adiungit: Elangui, & agrotaui per dies plurimos: quia cum ad virtutem Dei mens adstringitur, à propria fortitudine caro laxatur. Hinc Iacob, qui Angelum tenuir, vno mox pede claudicauit: quia qui vero Dei amore sublimia respicit, isiam in hoc mudo duplicibus incedere desiderijs nescit. Vno enim pede innititur, qui folo pei amore roboratur: Cui necesse est, ve alter pes marcescat, quia métis virtute crescente, necesse est vt carnis fortitudo torpescat. Sic Gregor.

Nec est prætermittenda altera eiusdem Gregorij in alio loco, & ad historiam huius luctæ pertines tropologica disputatio. Disputat enim in decima quarta homilia super Ezechielem, viros sanctos eximiè deditos studio contemplationis, in ipso exercitio contemplationis magnant sentire vicissitudinem,& velut quandam luctam,& concertationem experiri. Interdum enim vigore spiritus, & singularis cuiusda diuini luminis, & gratiæ participatione præualere, ac seipsos superare videntur, id est, transcendere cuncta visibilia,& temporalia ad quendam vsque velut prospectum æternitatis euecti. Sæpe verò alias infirmitate carnis grauati, ac deficientes, quasi succumbentes in lucta, deprimuntur, & prosternuntur ad ima. Mirabilis vi-Scribit aurem Greg. eo quem dixi loco, ad hunc modum: Est in contem- cissitudo proplatiua vita magna quædam lucta, & contentio; cum sese mens ad coele- ficiendi & stia erigit, cùm in rebus spiritualibus animus extenditur, cùm transgredi desciedi, qua nititur omne quod corporaliter videtur, cum sesse angustar, vr dilatet. Et sentitur in exercisio conaliquando quidem vincit, & reluctantes tenebras sua cacitatis exuperat, templationis. vnde ex incircumscripto lumine quiddam furtim, & tenuiter attingat.

Comm.in Gen. Tom. 4.

Sed tamen ad semetipsam protinus mens quasi reuerberata reuertitur, atque ab ea luce, ad quam respiciendo transijt, ad suæ cæcitatis tenebras sus-

pirando atque lamentando redit.

Hoc bene sacra historia designat, cum Iacob luctatum esse cum Angelo narrat. Reuertens enim Iacob ad proprios parentes, in via Angelum inuenit, cilm quo per luctam magnum certamé habuit: is autem, qui luctando certat, aliquando se aduersario suo superiorem, aliquando inferiorem inuenit. Iacob porrò & Angeli lucta, cuiuslibet perfecti viri, & in contemplatione versantis exercitium denotat. Cuius quippe anima, dum contemplari Deum nititur, tanquam in certamine quodam posita, modò quasi exuperat, quia intelligendo, & sentiendo de diuino lumine aliquid degustat:modò succumbit,quia & degustando iterum deficit.Quasi ergo vincitur Angelus quando intellectu intimo apprehenditur Deus. Sed notandum, quòd idem victus Angelus neruum fæmoris Iacob tetigit, & marcelcere statim fecit; & ex eo tempore lacob altero claudicauit pede. Videlicet Omnipotens Deus, cum iam per desiderium & intellectum cognoscitur, omnem in nobis voluptatem carnis arefacit: & qui priùs, quasi duobus pedibus nitentes, & Deum videbamur quærere, & mundum tenere; post agnitionemsuauitatis divinæ, vnus in nobis pes sanus remanet, & alter claudicat: quia necesse est, vt quisque debilitato amore mundi, conualescat ad amorem Dei. Si ergo tenemus Angelum, vno tantum claudicamus pede: quia dum crescit in nobis fortitudo amoris intimi, pariter infirmatur fortitudo carnis. Omnis quippe, qui vno pede claudicat, illo solum pede nititur, quem sanum habet: similiter & is, cui iam desiderium terrenum arefactum fuit, in solo pede amoris Dei tota virtu-

Contemplationis dulcedo, & efficacitas.

te se sustinet, & in ipso stat; quia pedem amoris seculi, quem ponere in terra consueuerat, iam à terra suspensum portat. Et nos ergo, si ad parentes proprios, id est, ad spiritales patres nostro tendimus, teneamus in via Angelum, vt suauitate intim apprehendamus Deum. Contemplatiua namq; vita, amabilis valde dulcedo est, quæ super semetipsam animam rapir, cœlestia aperit, terrena omnia contemptui esse debere ostendit, spiritalia mentis oculis patefacit, corporalia ablcondit. Vnde bene sancta Ecclesia Cantic. 4. dicit: Ego dormio, & cor meum vigilat. Vigilanti enim corde dormit, qui per hoc, quod interius contemplando proficit, ab inquieto foris opere quiescit. Atque hæc sunt mellissui Gregorij verba dulcissima.

27.

VERS. 26. Dixit ad eum, Dimitte me, iam enim ascendit aurora. Respondit:Non dimittam te,nisi benedixeris mihi. Et interrogauit eum Iacob, Dic mihi, quo appellaris nomine: Respondit quid quæris nomen meum, quod est mirabile? Et benedixit ei in codem loco.

Iosephus.

Is TOR I AM huius loci breuiter enarrans Iosephus primo An-38 tiquitatum:Cùm trásisser, inquit, torrentem Iaboch, & relictus ab agmine manliflet lacob folitarius, incidit in spectrum, prior

iple ab eo lacessitus, & erar in lucta superior. Exclamat illud, Macte virtute, qui non quemuis aduersarium, sed Angelum Dei viceris: idque esse illi prænunciat magnæ felicitatis præsagium: genus namque eius nullo tempore defuturum, neque vllis viribus hominum oppressum iri. Iussirque illum post id temporis vocati Israelem, quod Hebræis, Angelo reluctantem fignificat. Hæc funt prædicta Iacobo id ipfum roganti. Cum enim fenfilset Angelum esse Dei, precatus est:vt ex eo fatum suum cognoscere sibi liceret. His dictis spectrum illud evanuit. Iacob autem lætus auditis, imposuit ei loco nomen Phannel; id significat Dei faciem. Sed quia latum neruum inter luctandum læsit, & iple post eo cibo abstinuit, & nobis eo cibo propter iplum velci non licet. Hæc Iolephus. In cuius breui narratione nonnulla sunt aduertenda. Primò Angelum visum Iacob, vocat spe-Arum, Græce dicitur Phantasma, vel Idolum, quod Angelus videretur esse id, quod non erat, videbatur enim esse corporeus, & naturæ humanæ compos, cum secus esset. Deinde nomen Israëlis interpretatur, Reluctantem Angelo. Adhæc benedictionem, quam Iacob petiit ab Angelo, appellat Fatum, dicens Iacob precatum esse, vt sibi fatum suum aperiret, Fatum appellans, diuinam dispositionem eorum, quæ ventura eran Nacobo; præsertim circa fratrem suum Esau, cuius ille tunc aduentum valde formidabat. Prætera dicit Iacobum cognouisse eum, cum quo luctabatur, Angelum fuisse Dei: & idcirco preces ei adhibuisse, & futuros euentus, & casus suos ab eo scire voluisse. Illud autem videtur sacræ historiæ minimè consonum, quod significat lacobum, sibi ipsi inter luctandum læsisse neruum fœmoris, quod tamen factum esse ab Angelo perspicuè tradit Scriptura. Ad extremum significat, etiam vsque ad sua tempora, illicitum fuisle Iudæis tali neruo fæmoris velci.

Sed quid illud est, Iam enim ascendit aurora? Meritò enim quæritur, cur Hebracrum Angelus tam sollicitus fuerit discedendi ante auroram. Ridiculum est, quod nugantur hoc loco Hebræi : aiunt enim , propterea voluisse Angelum discedere ante auroram, quòd illud tempus sit, in quo Angeli consueuerint cantare divinas laudes, iuxta illud quod dictum est à Deo ipsi Iob cap. 38. Ubi eras cum me laudatent astra matutina, & iubilarent omnes filis Dei: Tanquam Angelus diceret: Sine, vt hinc discedens, possim in tempore choris Angelorum manè laudantium Deum, interesse. Quasi verò habeant Angeli certa diei tempora,& alia canendi laudes Dei, aliaque ab eo cantu vacandi:ac si non, qui semper vident saciem Dei, etiam dum funt in terris, & inium a sibi à Deo munia exequuntur apud homines, in perpetua Dei laudatione versentur; & vt scriptum est in Apocalypsi cap. 4. nullam requiem habentes, id est, sine vlla cessatione, aut intermissione trisagium illud canant Deo: Sanctus, Sanctus, Sanctus. Hic profectò cœlestis est ille dulcissimus concentus, in quem verè dici queat, quod apud lob 38. scriptum est: Concentum cœli quis dormire faciet? Glossa linearis. interlinearis sit exponit hunc locum: Dixit Angelus: Dimitte me, quia sam ascendit aurora. Quasi diceret; lam tibi tempus est ab inuisibilibus & diuinis, ad corporalia& humana negocia tractanda, descendedi: tanquam

V V

nocturnum tempus víque ad exorientem Solem conueniens sit contem?

Locus Pfal. 103.

Oleaster.

plationi rerum diuinarum, & spiritualium rerum tractationi: diurnum verò, temporalium negotioru functionibus & officijs, quæ proximo, vel ex obligatione, vel ex caritate prestanda sunt. Conueniéter sanè iis, que cecinit Dauid Plalm. 103. Ortus est Sol, & congregati sunt : & in cubilibus suis collocabuntur. Exibit homo ad opus suum, & ad operationem suam vsque ad vesperam; Oleaster putat, ideirco Angelum discedere voluisse ante ortum Solis, ne quantum ad effigiem cognosceretur: nolunt enim Angeli vulgo sui videndi, aut alloquendi copiam facere, nec familiariùs cognosci, sed rarò admodum & parcè: quam etiam ob causam sciscitanti Iacob nomen suum indicare noluit. Præcipuè autem nolebat Angelus videri ab aliis, qui illucescente die venturi erant ad Iacob; huiuscemodi enim mysteria non sunt publicanda, & inuulganda; sed idoneis tantum, dignisq; secretò tradenda. Thomas verò Anglicus hanc reddit rationem: Loquitur, inquit, Angelus more alicuius domini, grauis & honorati viri, qui erubelcit videri ab aliis, agere quæ parum condigna sunt, vti erat lucta. Vel loquitur ad similitudinem alicuius, qui festinat ire aliò; & causam citò discedendi, ob-

tendit festinationem suam. Et quia iste modus loquendi, humanitatem quandam, & affabilitatem, atque familiaritatem sapit, ideireo Deus cum eximis, & intimis amicis suis tali solet nonnunquam vti locutione, quo penetrabiliùs, & familiariùs, & suauiùs in eorum se corda insinuet, atque

Thomas Anglicus.

Thostatus.

ingerat. Quod autem dixit Angelus Iacob quærenti nomen eius: Cur quaris no-40 men meum? Thostatus sic interpretatur: Voluit Angelus docere Iacob, non (vt fit in hominibus) ita esse Angelorum propria nomina, per quæ alij ab aliis cognoscantur. Nam cùm Angeli se inuicem secundum substantiam distincte, ac proprie cognoscant, non indigent significatione nominum quorum tunc est vsus, cum circa rem quampiam accidere dubitatio, vel zquiuocatio potest. Sunt autem Angelis imposita nomina non secundum naturas iplorum, sed secundim ministeria, & officia. Et quia contingit, eundem Angelum in diuersis temporibus diuersa exequi officia, possumt ei similiter diuersa nomina imponi: cum igitur quispiam nouerit tale nomen Angeli, & ista notitia nec fixa sit; nec stabilis mutabitur in aliud, & non cognoscetur. Quod autem in multis libris sequitur: 9 nod est mirabile, cum nec legatur, nec reperiatur in Græcis, nec Latinis libris emendatioribus, licet Theodoretus id legat in Quæstione 91.in Genesim, non est ex iplo textu huius leripturæ, led ex cap. decimo tertio tertio libri Iudicum vbi hoc legitur, transpositum est in hunc locum.

Non dimittam te,nisibenedixeris mihi. Senserat vtique Iacob, in eo, cum 41 quo luctabatur, esse quid maius homine, ac diuinum, vel ex aliis rebus eius, quæ hic non memorantur, vel ex notabili percussione nerui semoris sui, qua non modò corpus eius vehementer commotum est, sed animus etiam suit mirabiliter assecus: vel interiori quodam sensu, & instinctu sindino, atq; illustratione mentis cognouit eum esse Angelum Dei. Benedictionem porrò istam Angeli hic tatum dicitur petiisse Iacob.

Verüm

Veruum quam ardenter eam concupierit, quam obnixe, & instanter flagitauerit, & quam piè ac religios è pro ea supplicauerit, multis & precibus fulis, & lacrymis; reticuit hoc loco Moles, led enarrauit Holeas propheta cap. 1 2. ita scribens de Iacob: In viero supplantauit fratrem suum, & in fortitudine sua directus est cum Angelo,& inualuit aduer sus Angelu, & cofortatus est:stenit, or roganit eum, S. Hilarius lib. 5. de Trinitate, arbitratur cognouisse Iacob, eum, qui luctabatur, fuisse Filium Dei, eumq; pro salute hominum aliquando factum iri hominem, & humiliandum, atq; infirman- Filum Der. dum per passionem, & morrem. Sic enim scribit: Adesto nunc mecum sidei tuz spiritu, aduersus venenata infidelitatis sibila, Sance Patriarcha Iacob quí in lucta hominis inualescens, benedici te ab eo fortiter deprecaris. Quid istud est, quòd imbecillum oras, quòd ab insirmo benedictionem expetis? hunc cuius benedictionem rogas, amplexu tuo validior elidis. A gestis corporis tui, mentis tuæ opus dissidet : aliud profectò agis, quàm sentis. Tenes in lucta tua hominem infirmum: Sed hic tibi homo, Deus verus est, non ex nuncupatione, sed ex natura non enim adoptiuis benedictionibus benedici te postulas, Patriarcha, sed verss. Cum homine lu-Charis, led Deum facie ad faciem te vidisse testaris, non hoc oculis tui corporis cernis, quod visu fidei tuz sentis. Infirmus secundam te homo est, sed anima tua secundiim visum Deum saluata est. Iacob in lucta es; post fidem postulate benedictionis, Israel es, Subditur tibi secundûm carnem homo ad mysterium passionis in carne, Deum in carnis infirmitate non nescis, ad sacramentum benedictionis in Spiritu. Nec aspectus impedit quin fides maneat; nec infirmitas auocat quin benedictio postuletur; nec homo efficit qui quin homo est, Deus sit. Nec qui Deus est, non Deus verus est, quia non potest non Deus verus esse, qui Deus est, & ita benedixit, Sic Hilarius.

Vocauitque Iacob nomen loci illius Phanuel, dicens, Vidi VERS. 30. Dominum facie ad faciem, & salua facta est anima mea. 31.32. Ortusque est ei statim Sol, postquam transgressus est Phanuel: ipse verò claudicabat pede. Quambrem non comedunt neruum filij Israel, quia emarcuit in fæmore Jacob vsque in præsentem diem, eo quòd tetigerit neruum sæmoris eius,& obstupuerit.

Os fuit illorum veterum, & Sanctorum Patrum, in fignem fanè erga Deum pietatem eorum, atq; animi grati eximiam virtutem declarans, vbicumque insigniter aliquid memorabile contigisset ipsis, ei loco, ex tali casu, euentúque nomen impo-

nere, vt perpetuum videlicet apud posteros monumentum esser, tum pietatis iplorum erga Deum, tum Dei erga iplos singularis beneuolentia, ac munificentiæ; vt & ipsi tali spectaculo, & recordatione, ad colendum Deum, & suam in eo spem omnem collocandam incitarentur. Hoc népe

secutus Iacob, ei loco vbiab Angelo, cum quo luctatus fuerat, faustum Israëlis nomen, & optatam benedictionem acceperat, indidit nomen Phanuelis. Quo in loco postea eiusdem nominis est ædificata ciuitas: quæ Gedeonis exercitui (vt legitur Iudicum 8. panes denegallet, parta victoria. Gedeon turrim Phanuel subuertit, habitatorésque occidit, sed cam multis post seculis Ieroboam ædificijs reparauit. Ista ciuitas posterioribus remporibus ex vocabulo Hebræo ab Iacob indito, appellabatur, Facies Dei: meminit Strabo lib 16: in descriptione vrbium Phæniciæ, cuiusdam loci, qui suo etiam rempore appellabatur Facies Dei: Sic enim scribit: Tripoli coniuncta est ea quæ Dei facies appellatur, in qua Libanus mons desinit. Inter hæc est locus quidam nomine Trieris. Hi duo montes sunt, qui eum faciunt, qui concauus Angulus dicitur, quasi inter sese pares Libanus, & Antilibanus paulò vltra mare incipientes:Libanus vltra Tripolitanu mare

circa Dei Faciem: Antilibanus vltra mate Sidoniu, definunt. Hæc Strabo.

Suomode intelligendum fit quod dixit Iacob se vidiffe Deum facie ad faciem.

3.Reg.12.

Strabo.

Sed quomodo verè dicere potuit lacob illud: Vidi Dominum facie ad faciem: cum Deus iple dixerit Mosi Exodi 33. Fatiem meam videre non poteris, non enim videbit me homo, & viuet : Et sane quem viderat sacob, non erat Deus, sed Angelus Dei, vt suprà dictum est ac ne ipsum quidem Angelum propriè viderat, sed tantim corpus ab eo acceptum, & in similitudinem hominis figuratum, quod nihil profectò pertinebat ad naturam Angeli. Hanc quæstionem S. Thomas prima parte Quæst. xij.att. 11. ad prim. ita foluit: Secundum Diony sium, inquit, in 4-capite de Cœlesti Hierarchia dicitur aliquis in Scriptura Deum videre, in quantum formatæ funt,& obie&æ illi aliquæ figuræ,vel fenfibiles,vel imaginariæ fecundûm aliquam fimilitudinem, Divinum aliquod repræfentantes. Quod ergo dieit Iacob: Vidi Deum facie ad faciem, referendum est non ad ipsam diuinam Essentiam, sed ad figuram in qua repræsentabatur Deus. ipsum ad quandam prophetiæ eminentiam pertinet, vt videatur persona 7 Dei loquentis, vel Deus ipse loquens, licet per imaginariam visionem, vt : infra parebit, cum de gradibus prophetiæ loquemur, secunda secundæ Quæst.clxxiiij. Vel hoc dicit Iacob ad designandam quandam eminentiam intelligibilem contemplationis supra communem statum. Sic Sandere, vel loqui dus Thomas. Verum sciat lector, phrasim esse linguæ Hebrææ peculiafacie ad facie. remi& frequentem in Scriptura, videre aliquem facie ad faciem, pro, videre presentem, & clare, ac distincte; non per obscuras imagines, aut similitudines: similiter loqui cum aliquo facie ad faciem, est præsentis vocem Locus Deut. & verba distincté & expresse audire, licet nulla eius figura, & forma videatur. Nam Deuteronomij 5. dicitur Deus esse in monte Sina locutus Hebræis facie ad faciem, nec tamen illi tunc vllam speciem eius aut figuram viderunt, vt ait Moles Deuter. 4. Sed quia clare & expresse audierunt vocem,& verba Dei loquentis,idcirco dicuntur audisse loquetem Deum facie ad faciem. Similem habet sententiam, & intellectum, Loqui ore ad os cum aliquo, quomodo dicitur Numerorum i 2. Locutus Deus cum Mole: Ore,inquit, ad os loquor ei, & palam, & non per anigmata, & figuras Dominum vider. Similiter negociari cum aliquo facie ad faciem, vel ore ad

cap. s.

os,est

os, est agere non cum absente per litteras, vel nuncios, vel procuratores, sed immediatè cum præsenti. B Paulus primæ ad Corinth. 1 3, Visionem Dei facie ad faciem, vocauit claram divinz Essentiz ac beatificam visionem, nimfrum Dei sicut est; opponens eam obscuræ visioni, seu cogni- Locus Panis tioni, quam per fidem habemus in hac vita. Videmus, inquit, nunc per [peculum in anigmate: tunc autemfacie ad faciem: Iacob igitur quia viderat Angelum sub aspectabili specie, ac figura hominis, ipsumque familiariter secum loquentem audierat, dixit se vidisse eum facie ad faciem.

Sequitur, Et salua facta est anima mea. Dupliciter hoc exponi potest: Primò quidem vt sic hic sensus: Vidi Dominum, nec tamen mortuus sum, sed saluus,& incolumis euasi. Vetus enim, & communis erat illorum hominum opinio, nernini mortalium visionem Dei, citra mortem eius conringere. Dixit enim Deus Moysi: Faciem meam videre non poteris; non enim videbit me homa, & viuet. Quocirca de Gedeone in libro Iudicum cap. 6. ita scriptum est: Videns Gedeon quod effet Angelus Domini, ait, Heu mi Domine Deus, quia vidit Angelum Domini facie ad faciem. Dixitque ei Dominus, Pax tecum, ne timeas, non morieris. Et in eodem libro cap. 1 3. de Manue patre Samionis sic est proditum: Statim intellexit Manue Angelum Domini esfe, & dixit ad vxorem suam, Morte moriemur, quia vidimus Dominum. Et in Deuteronomio cap. 5. traditur, Hebræos dixisse Mosi: Vocem Domini audiuimus de medio ignis, & probauimus hodie : quòd lòquente Deo cum homine, vixerit homo. Cur ergo moriemur? Si enim audierimus vltra vocem Domini Dei nostri, moriemur. Quid est omnis caro, ve audiat vocem Dei viuentis. qui de medio ignis loquitur, ficut nos audinimus, & possit vinere? Altero modo:illud, Salua facta est anima mea:licet interpretari ad hunc modum: Vidi Dominum, & salua facta est anima mea, id est, veheméter recreatus, & confirmatus sum, tam præclarum, & prosperum Israëlis nomen accipiens, & optata eius benedictione affectus: vel liberatus sum omni solicitudine, ac rimore,quo aduentum fratris mei Esau formidabam. Itaque quod hic dicitur: Salua facta est anima mea, idem esse videtur, quod dixit Holeas capa 1 2. de lacob. Et confortatus est.

Restat illud: Ob quam causam, non comedunt neruum sily Israel, qui emarcuit in sæmore Iacob. Non negatur (ait Caietanus) esus cuiuslibet nerui. Indaoru absed nerui duntaxat illius, qui est in semine coxæ: cuius nerui in coxa la- sinentia ab cob abstractio, hoc est, morio ex naturalis loci dispositione, causa ei fuit esu nerviquaclaudicandi. Hinc porrò clarè apparet, quòd quemadmodum non quam- us fuerit. cunq; coxæ partem, sed illam quæ femen dicitur, ita cum etiam ipsum femen distinguatur in plures partes, carnem scilicet, neruum, venas, & ossa, non quameunque feminis partem, sed nexuum feminis violento ta-Au læsit Angelus, remouendo eum à naturali vinculo loci sui. Vbi clarè vides, quòd nullus est sermo de membro generationis, sicur putarunt quidam Hebræi, v ocabulo nerui interpretantes membrum generationis. nimium profectò inscitè ac stupide: non enim ob læsionem talis membri, necesse fuisset pedibus claudicare Iacob. Hinc quoque liquet, falsum esse quod scripsit Rupertus. lib. 8. Commentariorum in Genes, cap. 7. Iudæos Rupertus.

nullum .

nullum neruum comedere, propter illum vnum fæmoris neruum, qui caput, & quoddam principium est omnium corporis neruorum, cùm signate, & aperre Scriptura de neruo tantum fæmoris id tradat. Nec verò istiusmodi ab esu nerui abstinentia, suit Hebreis lege aliqua, aut precepto, vel ex voto, sed religione & reuerentia quadam vitrò suscepta primum, vt credibile dictu est, ab ipso sacob, tum a posteris eius, propterea nempe quòd talis neruus suisset in Iacob percussus ab Angelo: & vt tali obseruantia, & memoriam illius suctæ, & noui nominis Israelis impositionis, & benedictionis Angelicæ perpetuò custodirent: eam verò obseruantiam ad suam vsque ætatem perdurasse losephus significat, assirmans talem cibum apud Hebræos haberi pro illicito, vt suprà dictum est.

Iosephus.

#### QVINTA DISPVTATIO.

De germana & propria significatione nominis Ifrael, quod Patriarcha Iacob impositum est ab Angelo.

### Super illis verbis,

VERSV 28 Ait ergo, Quod nomen est tibi?respondit; Iacob. At ille Nequaquam, inquit, Iacob appellabitur nomen tuum, sed Israel, quoniam si contra Deum fortis fuisti, quanto magis contra homines præualebis?

S. Hironym.

V PER vera interpretatione nominis Israël disputat Sactus 46
Hieronymus in Traditionibus Hebraicis super hunc locum
Genesis, cuius disputationis, è re fuerit, ve hoc loco per partes sententiam ponamus, simul, & quamque partem separatim excutiamus. Primo loco refere Hieronymus inter-

pretationem nominis Israël traditam à Iosepho: Iosephus, ait Hieronymus in primo Antiquitatum, Israël ideo appellatum purar, quòd adversus Angelum steterit; quod ego diligenter excutiens, in Hebræo penítus intenire non potui. Sic Hieronymus. Verba Iosephi sunt hæc: Iussiès; eum (Angelus scilicer ipsum Iacob) post id temporis vocari Israëlem, quod Hebræis, Resuctantem Angelo significat. Hec Iosephus. Equidem nescio, cur interpretatio Iosephi displicuerit Hieronymo; cum eadem ipsa sit ei, quam tradidit Angelus, quid enim aliud est, validè resuctatum esse Angelo, quod ait Iosephus, sissi quod dixit Angelus, fortem suisse cum Deo siue cum Angelo?

Secundo loco aperit Hieronymus, quam putet iple veram esse nominis Israel interpretationem, docens, ea voce significari, Princeps cum Deo. Ecquid me necesse est, ait Hieronymus, opiniones quærere singulorum, cum etymologia nominis exponat ipse, qui posuit, Non vocabitur, inquit, nomen tuum lacob; sed Israel erit nomen tuum. quod autem sequitur: quia inua-

inualuisti cum Deo, & cum hominibus inualebis: Sic interpretatus est Aquila: ના ના ફ્રેલક માર્જા ભાજે. Symmachus auté: ના ના ફ્રેલ ના છે. અને .lxx.verd & Theodotion 171 in χυσας μιτά Θιά. Sarith enim, quod ab Israel vocabulo deriuatur, principem sonat. Sensus itaq; est, non vocabitur nomen tuum Iacob, hoc est, supplantator; sed vocabitur nomen tuum Israel, hoc est princeps cú Deo: quomodo enim Princeps ego sum, sic & tu, qui mecum luctari potuisti, princeps vocaberis. Si auté mecum, qui Deus sum, fine Angelus (quoniam plerique variè interpretantur) pugnare poruisti, quanto magis S. Hieronymi cum hominibus, hoc est, cum Elau, quem formidare non debes? Sic ibi terpretatione Hieronymus. Verum ipse paulò post ait, significarileo nomine idé quod, voca Israel Rectus Dei, siue Rectissimus Dei, & hoc idem scribit in Commentarijs varia. suis in Esaiam super caput 44. Propriè, inquit, iuxta Hebræos, & literarum fidem, Israël rectus interpretatur: vir autem videns Deum, vt multi exponunt, non in elementis, sed in sono vocis est. Vnde & liber Geneseos appellatur liber 🕬 બાર : id est, rectorum, sine instorum, Abraham nimirú, & Isaac, & Iacob. Et in c.xij. Hoseæ super illis verbis: Et in fortitudine sua directus est cum Angelo: Quia, inquit, directus est cu Angelo, ideo เอริงาน์เม, hoc est, dirigentis, vel directi nomen accepit. Et in primum caput Malachiæ: Ifraël, inquit, interpretatur vir, siue mens cernens Deum; siue, vt ego melius puto, rectifimus Dei. Hactenus ex Hieronymo.

Atenim Pagnino, vt prior Hieronymi interpretatio perplacet, quòd Is- Pagninus. raël sit idem, atque Princeps cum Deo: ita posterior, quòd sit idem, atque rectus, siue rectissimus Dei, minime placet. Sic enimille scribit in libro de Interpretatione nominum Hebraicorum, Israël, secundum D. Hieronymum in libro Hebraicarum quæstionum, interpretatur, Princeps cum Deo. Et cum posuisset verba Hieronymi, quæ paulo suprà sunt à nobis commemorata, subdit: Hæc ad verbum D. Hieronymus. Dicitur ergo Israël à Sara, cum puncto in sinistro cornu ipsius, sin, quod est principatum habere. Vnde Gen. 3 2. dicitur: Nequaquam Iacob appellabitur nome tuum, fed Israel, quia Sarith, idest, princeps fuisti cum Deo, vel Angelo. Et Hoseæ 1 2 de Iacob dicitur, Sarah cum Angelo, id est, Princeps fuit cum Angelo. Vnde subditur, vaisar elmalach, id est, & inualuit ad Angelum, sicut ibi vertit Hieronymus. Idem tamen iple super caput 44. Esaiæ ait, Israël significare rectum Dei: Et ita, sin, habet punctum in dextro cornu, & dicitur à incar, quod est, rectus, ve psalmo 7. (qui saluos facit ire, id est, re-Aos corde.) Ego autem tenendum censeo, quod ipse dicit in libro Hebraicarum quæstionum, motus auctoritate libri Geneseos, capite 32. & Holeæ 12. Ilraël namque scribitur vbique cum puncto in finistro cornu. Sic Pagninus.

Ego assentior Pagnino. Nam licet vox Israel pro varietate Scripturæ dicium. eius accommodari possit ad significandum rectum, vel rectissimum Dei, istiusmodi tamen significatio nullum hic locum habet. Quid enim,appellari Rectum Dei, conuenit cum eo quod est fortiter luctatum esse cu Deo, atque ob eam causam vocatum esse Israel quid item appellatio ista congruit aum vocis Israelis interpretatione, quam tradidit Angelus, quia, Comment.in Gen. Tom.4.

inquit, si fortis fuisti contra Deum, quanto magis contra bomines praualebis? Immò & illud, quod priore loco dixit Hieronymus, si probari debet, ad hoc iplum adaptandu videtur, vt reddat hunc sensum; Animosè, ac generosè restitisti, & quodam modo præualuisti Deo. Germana igitur, & propria nominis Israel interpretatio ea profectò est quam habet in hoc loco Latina tráflatio: fortem effe cum Deo: præsertim verò cum ad eundem modum eam vocé interpretati sint hoc loco lxx. Interpretes, & Symmachus, & Theodotion. Hebraus ille, qui doctor Caietano, & dictator fuit eoru. quæ passim ille in suis Commentarijs hebraizat, de vocis Israel etymologia ita loquitur: Pro eo quòd Latina translatio habet: Si contra Deum for tis fuisti, quanto magis contra homines pranalebis? in Hebræo sic est: quia do minatus es cum Elobim, & cum hominibus potuisti: his verbis ratio nominis Israel reddirur à dominatione, & posse, Vbi scito, quòd Israel est dictio coposita ex Isra, quod est dominari, & E L, quod est Deus, & ex vtraque dictione conflatú nomen fignificat, Dominabitur Deus. Et ex hoc quod tu dominatus es luctando cum Angelo; præualere enim, species quædam dominationis est, & quia etiam certando cum hominibus, videlicer cu Laban & consanguineis potuisti, siue preualuisti, ideo Israel appellaberis: hoc est, Deus dominabitur: ad significandu, quòd quia Deus pugnat pro te aduersus omnes, ideo tu præualebis. Sic ille. Sed enim vox Israel no significat dominantem Deum, sed dominantem Deo, vel cum Deo, secundùm primam expolitionem B.Hieronymi. Ná quia in luctando ex æquo luctatus est cum Deo, siue Angelo: immò & quadamtenus visus est præ-

Clor Casetani.

Terrio loco S.Hieronymus improbat opinionem eorum qui vocem 50 Israel interpretantur, vir, siue Mens videns Deum, Illud, inquit, quod in libro nominum Hebraicorum interpretatur Israel, vir, siue Mens videns Deum, & omnium penè sermone detritum est, non tam verè, quam violenter mihi interpretatum videtur. Hîc enim *Ifrael* per has litteras scribitur, Iod, sin, res, aleph, lamed, quod interpretatur Princeps Dei, siue dire-&us Dei. Vir autem videns Deum, his litteris scribitur, vt vir ex tribus litteris scribatur, aleph, iod, sin, vt dicatur Is: videns verò ex tribus item litteris rese, aleph, & he. Et dicatur rahe; denique E 1, id est Deum, ex duabus aleph, & Lamed. Quamuis igitur grandis auctoritatis sint, & elo quentiæ,& ipsorum vmbra nos opprimat, qui Israel, virum, siue Mentem Deum videntem transtulernnt; nos magis Scripturæ & Angeli, vel Dei, qui iplu Ilrael vocauit, auctoritate ducimur, quàm cuiuslibet eloquentiz secularis. Hæc Hieronymus Auctores porrò quos innominatim significat Hieronymus, sunt complures, veterum, atque in primis nobilium Scriptorum:horum princeps est Philo, qui sic interpretatur nomen Israel in libro de Temulentia, & in libro De congressu quarenda eruditionis gratia, & in libro, qui inscribitur, Quisnam sit rerum dininarum beres, & in libro de Pramys,& pænis. Eandem tradidit etymologiam Origenes homilia 2. Basilius, in lib. Numerorum & in Prologo in Cantica Canticorum, & Basilius su-Nazianze, per primum caput Isaiz; Nazianzenus oratione secunda de Theologia; . Chryfo

ualere, ideirco dictus est, Princeps vel Dominator cum Deo.

Auctores, qui interpretati funt Israel, vir videns Deum, funt Philo,

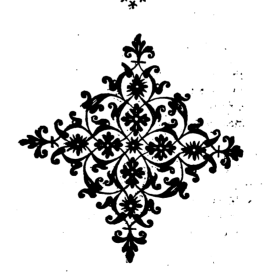
Chrysostomus homilia 58.in Genesim & 14.in Ioannem, Augustinus Chrysosto. lib. 16.de Ciuit. Dei cap. 39. Gregorius lib. 3. Expositionis in caput vij. Gregorius & libri t. Reg. & libro 4. in cap. ix. eiusdem libri. Quinetiam Hieronymus spsemet. iple comunem videlicet ac permulgatam fequens opinionem, cande po- Hieronym. nit interpretatione super cap.xii Hoseæ super illis verbis : fugit Iacob: & in cap. 3, Ioelis. & in libro de interpretatione nominú Hebraicorú super librů Exodi.Quanquá ibi lectorem mittit ad librů suum Hebraicarů quæstionum, qué tunc moliebatur, vt indicat iple in Præfatione eiusdé libri.

- Iuxta istam Hieronymi sententiam, est adnotamentu quodda Eugu- Engubinus. bini in sua Recognitione veteris Testamenti ad Hebraicam veritaté super hunc locum Genesis: Patet hoc loco, inquit ille, verum esse quod aix Hieronymus, quosdam argutè magis, quam verè interpretati voluisse nomen Ifraelis, virum fine mentem videntem Deum: quam effe fallam interpretationem, manifestum est ex litteris Hebraicis: nam Hebraicè Sara: do minari sonat, à quo Sar, princeps ac dominator dicitur, idem verbum in futuro profertur Isra, huic futuro adiungitur EL, id est Deus, atque inde nomen Israel conflatur, quod sonat dominator Dei, vel princeps cum Deo, quemadmodum ipse Angelus hoc loco appellauit Iacob. Quare qui putarunt Israel lignificare virum videntem Deum, decepti sunt vo cum similitudine. Ná cum Isra, sit futurum à Sara, vt vidimus, & vt ipse litteræ indicant, arbitrati funt isti eam vocem è duobus esse constatam, sci licet ex raa, quod est vidit, & Is, quod est vir: quod certè commenti est. Fallirur quoque Nicolaus de Lyra, qui nomen Israelis asserit posse interpretari directum cum Deo: siquidem Ishar, hoc est, rectus, scribitur per scin crassum: at Israel per sin exile: eo quòd ducitur à Sara. Sic Eugubinus.
- Sed tres hoc loco existunt quæstiunculæ, quarum prima est hæc; Non videtur Angelus optatis, & postulatis Iacob satisfecisse. Nimirum num facrisbeille optauerat, & petierat ab Angelo benedictionem eius, iple autem non nedictio, quam benedixit ei sed nouum ei nomen Israelis imposuit, nihil pertinens ad Angelus acdis optaram benedictionem: siquidem nomen Israelis, quod significat For- lacob. tem esse cum Deo, non aliquod ei bonum contulit, aut promisit, sed bonum, & virtutem fortitudinis quæ fuerat in Iacob, declarauit. Ad hoc sic responder Thomas Anglicus; Impositio eius nominis, suit benedictio commendans, & confirmans donum gratia prioris datum, & sic animu Iacob ampliùs lærificans, & confirmans; & hocamplius inuictum fore lacob, sempérque victorem non modò respectu fratris sui Esau, qué túc magnoperè timebat, sed omnium etiam aduersariorum, impositio illius nominis promittebat. Atque in hoc iplo includitur collatio efficaciæ,& promissio auxilij contra omnes hostessperinde quasi dixisset ei Angelus: Ne paueas Iacob, sed esto securus, quippe qui tuis violetis precibus apud Deu, quanquam renitenté, obstinuisti, ve aduersus hostes tuos sis insuperabilis, & victor. Posset etiam dici, Angelum, post impositione nominis Israel, separatim, ac propriè benedixisse ei:nam de Angelo subdit Scriptura: Et benedixit ei in codem loco: Sic Thomas. Ista porrò benedictioné

exponens Caietanus, Qualis, inquit, fuerit ista benedictio, non est scris Caietanas. prum:dubium tamen non est sub ista benedictione comprehendi confortationem Iacob, & excussione ex eius animo, timoris fratris sui Bsañ. Vnde & Holeas ca. 12. ait, Inualnit ad Angelum, & confortatus est. Quanquam istud, Confortatus est, non ad effectum benedictionis Angelicareferendum videtur, sed ad magnitudinem fortitudinis Iacob luctaris cum Angelo, quo visus est quodammodo valentior & fortior fuisse.

Altera quæstio est an impositio nominis Israel fuerit hoc loco facta: 53 an tantummodò prænunciatum & promissum sit, fore vt ei postea tale nomen imponeretur:sicut videtur post cædem Sichimitarum, & aduen tum Iacob in ocum Bethel fuisse istud nomen impositum Iacob: sic enim legimus infra Genel. 35. Venit Iacob Luzam cognomento Berhel. apparuit ei Deus iterum, postquam reuersus est de Mesoporamia, & benedixit ei dicens, Non vocaberis vitra Iacob, sed Israel erit nomen tuum, & appellanit eum Israel. Tertia quæstio est, quomodo verum fuerit quod dictum est lacob, ipsum non vitra vocatum iri Iacob, sed Israëlem: cum post id temporis, & per omnem vitam eius, non alio ferme nomine, quam Iacob sit appellatus, & post mortem ipsius per omnes ferè libros veteris, & noui

Testamenti, frequentiùs nomine Iacob, quàm Israëlis appelletur. Verum duas posteriores istas quæstiones opportunius, & commodiùs tractaturi sumus infrà, cùm ad expofitionem cap. 35. ventum erit:earum igitur quæstionum tractatum, explicatum; illic à nobis, si Deo placuerit, lector expectet.





## BENEDICTI

# PERERII COM-

IN CAPVT

TRIGESIMVM TERTIVM
GENESIS

#### ARGVMENTVM.

Iacob multiplici demissione corporis & verborum, fratrem suum Esau honorans, non modò placatum eum; sed beneuolum, & perhumanum expertus est: à quo digressus, iuxta Salem vrbem Sichimorum habitauit.



LEVANS autem Iacob oculos suos, vidit I venientem Esau, & cum eo quadringentos viros: diuis stque filios Liz & Rachel, 2 ambarúmq; famularum: & posuit vtramque ancillam, & liberos earum in principio: Liá verò, & filios eius in secundo loco: Rachel auté, & Ioseph nouissimos. Et 3

ipse progrediens adorauit pronus in terram septies, donec appropinquaret frater eius. Currens itaque Esau obuiam fratri suo amplexatus est eum, stringénsq; collum eius, & osculans seuit. Leuacisq; oculis vidit mulieres, & paruulos earu, & ait: Quid sibi volunt isti? & si ad te pertinent? Respondit; Paruuli sunt, quos donauit mihi Deus seruo tuo. Et appropinquantes 6 ancillæ, & silij earum, incuruati sunt. Accessit quoque Lia cu 7 pueris suis: & cum similiter adorassent, extremi soseph, & Ra-

8 chel adorauerunt. Dixitq; Esau: Quænam sunt istæ turmæ, quas obuiam habui?Respondit: Vt inuenirem gratiam coranz

9 domino meo. Atille ait: Habeo plurima, frater mi, sint tua tibi.

Dixitq: Iacob: Noli ita, obsecro: sed si inueni gratia in oculis tuis, accipe munusculum de manibus meis: Sic enimvidi facie

u tuam, quasi viderim vultum Dei Esto mihi propitius, & suscipe benedictionem, qua attuli tibi, & qua donauit mihi Deus

12 tribuens omnia. Vix fratre copellente, suscipiens, ait: Gradia-

13 mur simul, eróq; socius itineris tui. Dixítq; sacob, Nosti domine mi, quòd paruulos habeam teneros, & oues, & boues sœ tas mecum: quas si plus, in ambulando secero saborare, morien-

14 tur vna die cunchi greges. Præcedat dominus meus ante seruu suits ego sequar paulatim vestigia cius, sicut videro paruulos meos posse, donec veniam ad dominum meŭ in Seir. Respon-

dit Esau:Oro te,vt de populo,qui mecum est, saltem socij remaneant vite tuæ. Non est, inquit, necesse: hoc vno tantùm in-

16 digeo, vt inueniam gratiam in conspectu tuo, domine mi.Re-

uersus est itaqi in illo die Esau itinere quo venerat in Seir. Et Iacob venit in Socoth: vbi ædificata domo,& fixis tentorijs

18 appellauit nomen loci illius Socoth, id est, tabernacula. Tranfiuitq; in Salem vrbe Sichimorum, quæ est in terra Chanaan, postqua reuersus est de Mesopotamia Syriæ, & habitauit iux-

19 taoppidu. Emítque partem agri in qua fixerat tabernacula,à

20 filijs Hemor patris Sichem centum agnis. Et erecto ibi altari, inuocauit super illud fortissimum Deum Israel.

#### PRÆFATIO.

Quibus rebus &pla. a tur irati,& a heni conc.liantur. ISTORIA huius capitis plane docet nos exeplo Iacob, I artem & rationem placandi, atque adeo demerendi & co-ciliandi animos hominum, tamet si alieni nobis, ant etiam irati atque infensi fuerint. Hac ars & ratio his maximè re-

bus continetur, Demissione animi per verba externósque corporis motus declarata: Affabilitate item, & comitate atque dulcedine quadam sermonis: Demonstrando praterea quant: faciamus eorum erga nos beneuo lentiam, & gratiam: Denique multis atque amplis muneribus largiendis. Talibus prosecto rebus etia agrestes & barbari, & seri homines demulcentur, alliciuntur, capiuntur, vinciuntur. Hac autem omnia exactè 14cob

Tacob & cumulate perfecisse oftendit Moses in hoc capite: Principio ait, legatos misisse Iacob ad fratrem suum Esau, qui de suo eum aduetu certiorem facerent: Misit, inquit Genes. 32. nuncios ante se ad Esau: præcepitque eis dicens, Sie loquimini domino meo Efau, &c. Deinde varia pramisit ad eum munera, nam paulò post supradicta verba subdit Moses: Separauit, Iacob, de his, quæ habebat, munera fratri suo, capras ducentas, & arietes viginti, camelos fœtas cu pullis fuis triginta, vaccas quadraginta, & tauros viginti, asinas viginti, & pullos earum dece; & misit per manum seruorum suorum singulos seorsim greges. Adhac obuiam procedens fratri, septies, antequam ad eum perueniret, pronus in terram adorauit: Et ipfe Iacob progrediens, adorauit pronus in terram septies, donec appropinquaret frater eius. Mgenti praterea eum cum reuerentia allocutus est, semper se nominans eius seruum, atque ipsum appellans dominum fuum. Postremo, quantifaceret, quantoq; opere beneuolentiam & gratiam eius sibi optaret, satis declarauit illis verbis: Si inueni gratiam in oculis tuis, accipe munusculum de manibus meis: Sic enim vidi faciem tuam, quasi viderim vultum Dei. Esto mihi propitius, & accipe benedictionem, quam attu li tibi. Et infra, hoc vno tantum indigeo, vt inuenia gratiam in conspectutuo domine mi. Hac porro arte, atque hisce rebus, Iacob adeo fratris animum demitigauit, molliuit, permulfit, & ex veteri odio in amorem convertit vt de ipso Esau Scriptura dixerit Gen.33. Curres Esau obuiam fratti suo, amplexatus est eum, stringénsq; collú eius,& osculans fleuit. Partem quoque sui equitatus, quinetiam seipsum comitem, & socium itineris Iacob obtulit.

Et ipse progrediens, adorauit pronus in terram septies, donec V E & S. 3.

appropinquaret frater eius.

Atinu verbu adorandi, ferè non est in vsu neq; apud Theologos,neq; in vulgari Christianoru sermone,niti in veri, soliusque Dei cultu. At verbu Hebræu, Sahah, significat in Scriptu ra, reuereri, & honorare cu declinatione aliqua corporis per-

sonam quampiam dignitate aut potestate excellentem, sue diuinam, sue Angelicam, sue humana, Verum ea de re plenius disseruimus in 3. Tomo Comment nostrorum in Gen. super cap. 18. Gen. Num. 7. & super ca. 2 3. Nu. 25. Istiusmodi porrò adoratione per externa signa corporis & verborum exhibită quinque modis fieri solitam legimus. Primo fieri solebat Quinque me corpore prono, & prostrato ad terrá: Sic Natha Propheta dicitur 3. Reg. di exterioris c.1. Venit ad Rege Danid, & adorauit pronus in terram: atq; itidem Iacob adorationu. dicitur

335

dicitur hoc loco honorasse, & adorasse fratrem suum Esau. Alter modus adorationis fiebat per incuruationem corporis, declinando scilicet caput cum modica corporis demissione. Tertius modus fiebat per genuslexionem, de qua Dominus per Isaiam 45 .inquit, Mihi curuabitur omne genu, & 3. Regum 19. Dixit Eliz Deus, reliquisse sibi septem millia virorum qui non curuauerunt genua sua ante Baal: & Paulus ad Philippenses 2. scripsit, Christum ita exaltatum fuisse à Deo, vt in nomine Iesu omnelgenu flectatur cœleftium, terrestrium, & infernorum. Quartus modus adorandi fiebat olim, eo, qui adotabat quempiam, propriam dexteram ad os fuum referente, & osculante coram illo, quem adorabat: de qua consuetu-Plinius. dine sic Plinius scribit libro 26.cap.2. In adorando, dexteram ad osculum referimus, totumque corpus circumagimus; quod in læuum fecisse, Galliæ religiosius credunt. Ad quem modum haud dubie spectans Iob capite trigesimo primo dixit de se: Si vidi Solem cum fulgeret; & Lunam incedentem clare; & latatum est, sine vt eo loco sonant Hebræa, & Græca, lactatum, id est, deceptum, in abscondito cor meum, & osculatus sum manum meam ore meo, que est iniquitas maxima, & negatio contra Deum altissimum. Quia adorant, solent deosculari manum, & capita submittere; quod se Beatus

Locus Tob ca. 31. 0 libr 3.

Reg.cap.19.

S. Hieronym. (inquit Hieronymus in primo libro Apologia aduersus Ruffinum) qui Iob elementis, & idolis fecisse negat. Quocitca & in psalmo 2.pro illo: Apprehendite disciplinam: Hebræa sonant osculamini filium, id est, adorate. Erinterrio Regu cap. 19.cum dixisset Deus relicta sibi esse seprem millia virorum, qui non curuauerant genua fua ante Baal, posthæc proxime subjungit, Et ome os quod non adorauerit eum, osculans manum. Quintus & postremus modus, cum adoratione quadam supplicandi fiebat, attingendo genua, & mentum apprehendendo quem morem repræsenta-Homerus. uit Homerus inducens Thetidem Achillis matrem, adorabundam sup-

Plining.

plicasse soui; la ua genua attingendo, dextraque mentu apprehendendo. Meminit & huius moris Plinius lib. 11. cap. 45. Hominis genibus quæda, inquit, religio inest observatione gentium. hæc supplices attingunt : ad hæc manus tendunt: hæc, vt aras adorant : fortasse, quia inest his vitalitas: namque in ipla genu vtriulque commissura, dextra, læuaque à priori parte, gemina quædam buccarum inanitas inest; quâ perfossa, ceu iugulo, spiritus fugit. Inest & alijs partibus quædam religio, sicut dextra osculis auerla appetitur, in fide porrigitur. Antiquis Græciæ, in supplicando mentum attingere mos erat.

VERS. 10.

Sic vidi faciem tuam, quasi viderim vultum Dei.

An Iacob adu latus sit frairs Suo Esau.



IDETVR Iacob ista verba dicens, non solum mentitus, verum etiam effusus in adulationem, tanto viro plane indigna. S. August. disputans super istis verbis in Quast. 105. in Genesim, conatur vindicare Iacob à peccato adulationis. Sic au-

tem ipse locu hunc legit: Sic vidi faciem tuam, quemadmodum videt aliquis faciem Dei: Suma eius disputationis, & sententia, huiusmodi videtur: No-

men

men Dei in hoc loco non sumi propriè pro vero Deo, sed more Gérium, pro ijs quos tanqua Deos, siue cœlestes, siue terrestres colebant, & quorum beneuolentia, & gratiam summopere ambiebant. Talia sunt verba S. August. Augustini: Quid sibi vult quod lacob dixit fratti suo: Vidi faciem tuam, quemadmodum cum videt aliquis faciem Dei? Vtrum pauentis, & perturbati animi verba víq; in adulationem proruperunt? An secundum alique intellectum fine peccato dicta accipi possunt ? fortasse enim, quia dicti funt & Gentium dij, quæ funt Dæmonia, non præiudicatur ex his verbis honori Dei, non enim dixit, Quemadmodum si viderem faciem Dei, sed quemadmodum cuus videt aliquis faciem Dei Iple enim aliquis, quem lignificare possit, incertum est, atque ita fortasse temperata sunt verba, vt& ipfe Esau sibi delatum tantum honorem grate acciperet; & qui hæc etiam aliter intelligere possunt, eum, à quo dicta sunt, nullo crimine impietatis arguerer. Quod (ersi benigno animo dicta hac verba fraterna sunt) quoniam & post bonam susceptionem metus ipse transierat; potuit sic dici, Quemadmodum & Moyles Pharaonis Deus dictus est, secudum id quod Exoh.z. dicit Paulus 1. ad Corinth. 8. Etsi sunt qui dicuntur di, siue in calo, sue in terra; sunt enim dy multi, & domini multi: maxime quia fine articulo hic positum est in Græco nomen Dei : quo articulo euidentissimè folet veti &vnius Dei fieri fignificatio, non enim dicit me ou 78 9100, fed πρόσωτον Θεού. Facile hoc intelligunt, qua distantia dicatur, qui Græcum eloquium audire atque intelligere solent. Sic Augustinus.

4 Thostatus ait, ista verba esse dicta per modum adulationis cuiusdam licitæ. Nam quia Iacob valdè timebat Esau, vt eum placaret, dicit se ita gauilum este aspectu eius, quasi vidisset Angelum Dei. Vel potest intelligi, id dixisse Iacob ex animo, ac sincere: Verum enim erat, cum Iacob vehementer paueret aduentum Esau, postea expertus eius beneuolentiam, & humanitatem, perinde lætatum esse, ac si aspectu Angeli exhilaratus, & confirmatus fuillet. Non enim tantum liberatus est metu mortis, quam valdè formidabat, sed eriam perhumaniter, ac peramanter acceptus est ab Elau, præter omnem eius expectatione. Hactenus ex Thostato: Sedenim mihi breuis, expedita, planaque responsio hæc esse videtur; locutionem elle hyperbolicam, & in communi sermone, & in sacris litteris. Significatur enim abundantia, & exuperantia quædam gaudij ac lætitiæ, vt fit hîc sensus, Maiorem in modum la ratus sum aspectu tuo, maximoque affectus.

fum gaudio.

Præcedat quæso dominus meus ante seruum suum, & ego se- VERS. 14quar paulatim vestigia eius sicut videro paruulos meos pos se, donec veniam ad dominum meum in Seir.

VERITUR an ista verba dicens Iacob, mentitus sit: nam Iacob loc loco nec postea iuisse Iacob in terram Seir, subsequens historia hu- mentitus sit. ius libri oftendit:ac ne tum quidem cum ista dixir, cogitalle, & voluisse illucire, simillimum vero est. Nimirum magnæ Comm.in Gen. Tom.4.

Thoftatus ..

imprudentiæ ac temeritatis, fluxæ atque instabilis fratris beneuolentiæ, ac fidei, qui din antea, multumque infensus ei fuerat, suam suorumque falutem credere. Ex aduerso autem, quemadmodum supra cap. 27. lacob à mendacio vindicatus est, cum eius tamen verba multo apertius mendacium, quàm quæ sunt in hoe loco, viderentur continere, ita videtur etiam nunc à mendacio exculari eum oportere. B. Augustinus ait in Quastione 106.in Genesim, Iacob cum ista dixit, cogitasse ire in terram Seir ad fratrem suum Esau, sed postea mutasse sententiam. Sic enim scribit: Quzritur, vtrum mendaciter promiserit Iacob fratri suo quòd venturus esser ad eum in Seir:hoc enim sicut Scriptura deinde narrat, non fecit : sed eò perrexit ex itinere, quò dirigebat ad suos. An forte veraci animo promiserat, sed aliud postea cogitando delegit? Sic Augustinus.

Thostatus.

S. August.

Thostatus duas eiusdé quæstionis aftert solutiones: quarum vnam, sub quorundam nomine memorat, sed eadem est, atque ea quam tradit Augustinus. Ad alteram solutionem videtur ipse propensior, quòd Iacob mentitus fuerit: sed quia mendacium fuit officiosum, fuisseveniale ac leue peccati, à quo peccati genere non est necesse Patriarchas excusare, cum ne ipsos quidem Apostolos vindicemus. Hæc autem sunt verba Thostati:De Iacob fortè meliùs dicetur, iplum nunquam intendisse, & voluisse ire in terram Seir ad fratrem luum Elau, ne tum quidem cu id promisit. Quare mentitus est: fuit tamen mendacium officiolum, quod non est negandum fuisse in Patriarchis. Quidam tamen aiunt, Iacob cum ista verba dixit, non esse mentitum, quia tunc intendebat ire, sed postea meliori con silio capto, quòd sibi talem profectionem periculosam fore prospexit. mutasse sententiam: Fallum itaque dixit, sed non est mentitus. Et afferut exemplum de B. Paulo, qui promisit se iturum in Hispaniam, vt scribit iple ad Romanos 1 5. postea tamen non iuit, Deo propositum eius, & voluntatem impediente. Ego iltam opinionem, quantum ad I acob non improbo; quantum verò ad Paulum, quod non iuerit in Hispaniam, falsam puto. Nam licet id asserat Gratianus, vt patet in decretis xxij. Quæst.2. cap. Beatus. Maiores tamen nostri Chronographi, & Historici, oppositum tenent, quibus magis qu'am Gratiano credendum est. Hoc enim tradit Isi dorus, & Lucas Tudensis in Chronicis & Ioannes Ægidij Zamorensis in libro de laudibus Hispaniæ. Sic Thostatus.

Apostolum Paulum iuise in Hispaniam tradiderunt Hippolytus. Athanasi we.

Cyrillus

Verum enimuerò, quod sentit Thostatus de itione B. Pauli in Hispaniam, & verum est, & potuisset ab ipso plurium multo, & nobiliorū Scriprorum auctoritate confirmari:hoc nempe scriptis prodiderunt, Hippolytus in libro de Septuaginta duobus Discipulis: Athanasius ad Dracontium: Cyrillus Hierosolymitanus Catechesi xvij. Epiphanius in Hæresi Epiphan' 27. Chrysostomus hom, 77. in Matthæum, & de laudibus Pauli homil. 7.& in Præfatione in Epistolam Pauli ad Hebræos S. Hieronymus in ca. Theodore xj. Isaiæ: & in caput 5. Amos, & in epist. 28. Theodoretus in cap. vltimo Gregorius Epist. 2. ad Timotheum, Et in psalmum 116. & in caput primu epistolæ Sophron: ad Philippenses. Sophronius præterea Episcopus Hierosolymitanus in sermone de die Natan Apostolorum Petri, & Pauli: & S. Gregorius lib. 3. Mora

2. Moralium cap. 22.vt omittam Isidorum, Bedam, Metaphrastem, & omnia Martyrologia. quanquam istis contraria sensisse videntur duo Gelasim. summi Pontifices, Gelasius, vt refertur in decretis xxij. Quæst. 2. cap. Bea Innocene. tus. Gelasium sequitur S. Thomas in cap. 15. epist.ad Romanos, & Innocentius primus ad Decentium. Sed istorum Pontificum verba, quam ad Tomo Annasententiam interpretanda sint, ne tot, tantorumque patrum auctoritati um in anno videantur aduersari prudenter, & scitè docet illustrissimus Baronius, hoc in Noranoniipso anno, quo hæc scribimus, ad Cardinalatus dignitatem, maiore suo bue in Marty merito quam gaudio, lublatus, merito quam gaudio, lublatus,

VERSV 18.

### Transiuit Iacob in Salem, vrbem Sichimorum, quæ est in terra Chanaan.

VONTAM VOX Salem potest esse nomen proprium vrbis, cu- Salem hoclo-ius nimirum vrbis regem suisse Melchisedec, supra Gen. 14- co sit nomen scriptum est:potest etiam esse nomen appellatiuum, signifi - proprin vrbis.

cans pacem, vel integritatem, atque incolumitatem:idcirco dupliciter potest hic locus exponi; primò vt significetur venisse lacob in vrbem, quæ appellabatur Salem, quæ erat in terra Sichimorum; & hoc modo tam Latinus Interpres, quam lxx, Interpretes locum hunc intellexerunt, & verterunt.potest etiam accipi vox Salein, prout significat integrum, saluum, incolumen, ita vt reddat hanc sententiam, Iacob saluus, & incolumis, ac nullo sui, suorumo; accepto detrimeto, venitad vrbem Sichem. Arque hoc intellectu interpretatus est locum hunc Paraphrastes Chaldaus, & Pagninus: & quicunque in hac nostra atate nominantur Hebraizantes, sic vertendum esse censuerunt, quorum sententiam paulò S. Hieron. infrà exponam. Neque hoc fugit B. Hieronymu, in Hebraicis quippe Tra ditionibus super hunc ipsum locum Genesis, scribit in hunc modum: Quæstio oboritur quomodo Salem appelletur Sichem ciuitas, cum Hierutalem, in qua regnauit Melchisedec, Salé antè sit dicta. Aur igitur vnius vtraque vrbs nominis est, quod etiam de pluribus Iudææ locis possumus inuenire, vt idem vrbis & loci nomen in alia atque alia tribu fit:aut certè istam Salem, quæ nune pro Sichem nominatur, dicitur hic interpretari consummatam, arque perfectam, & illam, que postea Hierusalem dicta est, pacificam nostro sermone transferri:vtrumque enim accentu pauluhim declinato hoc verbum sonat. Tradunt Hebræi quod claudicantis fæmur lacob ibi convaluerit, & sanatum sit, propterea eande ciuitatem, curati atque perfecti vocabulum consecutam. Sie Hieronymus. Verum germanam eins sententiam, quam prodidir iple, cum super ista vrbe Salem feriò, ac presse disteruit, infra oftendemus, anti a la la come di la come de la com

A Hebræi, arque huius seculi Hebraizantes, negant vocem Salé hoc lo co esse nomen propriú vrbis, sed arbitrátur esse nomen appellatiuum, siguificans faluumincolume, perfectum: & ideo lic verrendu fuille: Veni 14 1.4

Caietanus. Iacob saluus, siue integer in Sichem. Audi Caietanum hoc loco: Ambiguitas, inquit, vndique consurgit, tum ex æquiuocatione vocis Salem, quæ interdum est nomé proprium vrbis, & interdum est nomen appellatiui, fignificans integrum, siue copletum: tum ex defectu præpositionis, cum nulla sit hoc loco antecedens vocem Salem, vel ciuitatem. Subiun cta tamen mansio Iacob ante ciuitatem, testatur quòd Salem hoc loco est nomen appellatiuum, significans integrum. Narratur enim, quòd cum man sisset Iacob in Socoth aliquandiu, nempè secundum Hebræos, per annu & dimidium, venit inde incolumis quoad coxam, propter quam claudicabat, & quantum ad omnem familiam & substantia suam: venit, inqua, in vrbem Sichem, quæ est in terra Chanaan: Nam Socoth nó est in terra Chanaam, sed vitra Iordanem, versus monte Galaad. sic Caietanus. Nec diffimilia horum scribit Oleaster super hoc loco Genesis: Sic enim legit

Oleaster.

hunc locum, Venit Iacob integer in civitatem Sichem. Et subdit, Significatur istis verbis, venisse eum cum omnibus, quæ sua erant, & sine alicuius rei defectu. V.ox autem, Salem, non lignificat pacificum esse, vt multi tam ex nostris, quam ex Hebræis arbitrantur, sed integrum esse, & cui nihil desit. Quare quod nostri interpretantur: Est ne pax? tu verte: Est ne integritas? & sic alias similes locutiones: ad quod probandum valet hic locus, vbi Salem non significat pacem, sed integritatem. Scio quosdá voluisse vocem Salem hîc esse nomen proprium vrbis, de qua dictu est suprà Gen. 14, Sed istorum ego sententiá non approbo. Hæc Oleaster.

Thoftatus.

Thostatus, quauis opinionis istorum no esset inscius, yt quam ipse hoc 9 loco indicauit, assentiri tamen maluit B. Hieronymo, qui nomen Salem hoc loco pro nomine proprio vrbis posuir. Scribit auté ille ad hunc modum: Quidam ex nostris Doctoribus volunt, istam vrbem Salem, esse ea, quæ Ioan. 3. vocatur Salim, in qua Ioannes baptizabat in Iordane, vt scriprum est Ioan. 3. At ista Salem, vel est vrbs Sichem, vel iuxta eam: quare distat à Iordane. Nec potest dici istam Salem esse eam, quæ dicta est Hie rusalem. Siquidem hæc erat ad partem Occidentalem terræ promissionis, illa verò ad partem Orientalé: & inter istas erat distantia triginta mille passuú. Putant auté Hebræi istud nomen Salem, nó esse hic proprium nomen ciuitatis, sed esse nomen comune significans Pace; vt sit hæc sententia: Venit Iacob in pace Sichem, id est nullo, in itinere, affectus detrimé to. Verum quauis hoc non sit improbabile, potius tamen credendum est B. Hieronymo quam Iudæis, quippe qui totam illam regioné, omniaque loca eius, quæ in facris libris memorantur, adhibitis Hebræorum peritifsimis, peragrauit, atque obleruauit diligétissime, vt scriptum ipse reliquit in Prologo librorú Paralipomenon. Mihi quidé vídetur ista cruitas Salé. esse eadem ipsa, quæ appellata est Sichem, vt illa vrbs fuerit binomia, sicut etia Bethel dictaest Luza, & Segor appellata est Bala. HacThostarus.

Locas Ioan.

Ceterum nomé Salem in hoc loco debere accipi pro nomine proprio 10 vrbis non solum B. Hieronymus indicanit intrassatione hujus loci Gene sis, secutus nimirum lxx. Interpretes, verumetiam, & multo quidem apertius id oftendit in Epist. 1 26. quam scripsic ad Eurogriu, vbi ad buc modu. scribit:

scribit: Salem, non vt Iosephus, & nostri omnes arbitrantur, est Hierusalem, nomen ex Grzco, & Hebraico compositum : quod absurdum esse, peregrinæ linguæ mixtura demonstrat. Sed est Salem oppidű, juxta Scythopolim, quod víque hodie appellatur Salem; & ostenditur ibi palatium Melchisedech, ea magitudine ruinarum antiqui operis ostendens magnificentiam. De quo Genel. 33. scriptum est, Transsuit Iacob in Salem civitatem regionis Sichem, qua est in terra Chanaan, de quo etiam legitur in Euangelio Ioan. 3. Erat Ioannes baptizans in Aenon ,iuxta Salim, quia aqua erat multaibi. Nec refert vtrum dicatur Salem, vel Salim, cum vocalibus in Tepore S. Hie medio litteris perrarò viantur Hebræis& pro voluntate lectorum, atque Hebrai vocavarietate regionum, eadem verba diuersis sonis atque accentibus profe-libus litteris. tantur. Sic Hieronymus: Super illis autem verbis, Qua est in terra Chanaa; Torram Cha-Sciendum est, terram Chanaan, si propriè accipiatur, fuisse tantum eam, naan dupliciquæ erat citra Iordanem ad Orientem, vt patet Num. 34. vbi ponuntur termini terræ promissionis, quæ non transiuit Iordanem, vt est in cap. 3. Deuter. Verum amplè terram Chanaan accipiendo, vbicumque videlicet habitabant Chananæi, nonnulla regio trans Iordanem ad Orientem dicebatur terra Chanaan, nimirum illa, quam tenuerunt duo illi Reges, Og,& Seon, qui erant Amorrhæi, ac proinde etiam Chananæi.

Emítque partem agri, in quo fixerat tabernacula, à filijs He- VERS. 19. mor patris Sichem centum agnis.

RIMY'S Iacob Sanctorum Patriarcharum legitur emisse partem terræ in regione Chanaan, in víum habitationis, & in pastum animalium : Abraham namque, licèt emisse agrum cum duplici spelunca dictum sit suprà Genes. 23. non tamen

ad habitandum, sed in vsum sepulturæ. Nec verò quia perexiguum videtur fuille pretium centum agnorum, existimare conuenit paruum fuisse agrum illum: amplo namque loco indigebat Iacob ob amplitudinem familiæ,& copiam animalium quæ habebat. Sed id temporis, cum terra no multùm esset habitata, & frequentata hominibus, multum terræ paruo vendebatur. Illud, à filys Hemor patris Sichem, dupliciter intelligi potest: Autenim filij Hemor erant fratres Sichem, sed quia hic erat primogenitus, & princeps ciuitatis, idcirco propriè appellatur Hemor, pater Sichem: & quoniam ager possidebaturab alijs filijs Hemor, propterea dicitur emprus ab illis: vel filij Hemor, vocatur populus ei subditus, prisco videlicet more, quo reges, principes, & domini, appellabantur patres; subditi autem,& famuli,dicebantur filij.Legimus enim in lib. 4.Reg.cap.5.soruos Naaman, principis militiæ regis Syriæ, appellasse dominum suum, nomine patris.

Caterum verba illa, centum agnis, litigiosam hoc loco habent quastio- Quest. Super nem. Etenim pro voce illa, agnis, Hebraicè est Chesità, quam vocem He-Chesità. bræi, & Hebraizantes contendunt significare hoc loco, non agnos, sed ge-

Engabini in-Colentia. nus quodda monetæ, ac pecuniæ, & ideo vertendú fuisse centum númis, vel denarijs, vel obolis: Sic Caieranus, & alij. Sed nemo quisquam erectiori supercilio, ac seueriori censura Latinam lectionem huius loci improbat ac damnat, quam Eugubinus, Audiat lector eius verba super hoc loco: Non centum agnis, inquit, sed centum denarijs, aut obolis vertendum fuit. Sed noster Hierony. ex lect. 70. hausit errorem : quæ vt nunc. ita tépore ipsius corrupta erat : ipsi enim reddiderunt izazo, apias, id est, pro بهرا مراجع و centum agnis:quanquam puto non sic vertisse Septuaginta, sed براجع المراجع والمراجع والمراع والمراجع والمراع وا aprier, id est, centum mnis, ponendo mnas pro quolibet numismate, siue pro co numo, cuius hîc fit mentio. Verum postea, vel incuria librarioru, .Hoc mendum, jam pri- بقسية, Poc mendum, iam pridem inolitum secutus est Hieronymus, in voce præsertim ambigua. Emendanda igitur nostra editio hoc loco est, ve pro agnis legatur numis. Sic enim interpretandum esse hîc vocabulum Hebræum censent doctores Hebræorum, atque huic sententiæ fidem facit auctoritas B. Stephani, qui Actorum 7. ait, istum agrum esse emptum pretio argenti. Sic Eugubinus.

Rab. Abrahi <sup>t</sup> Rabbi Aben I Efra. I Oleaster. C

At enimuerò, & Paraphrasis Chaldaica, & Septuaginta, & Pagninus, 13 fimiliter verterunt, at que Latinus Interpres: & Iob vltimo capite eandem vocem, que ihi est, & unusquisque dedit ei ouem, significare, vt Latinus vertit,ouem,affirmant Hebræorú doctiffimi Rabbi Abraham,& Aben Efra. Intextremis verbis libri Iolue eandem vocé transtulit Latinus Interpres, nouellas oues. Sed audi Oleastrum super hoc loco Genesis: Ignota est, inquit, propria significatio nominis Chesta. Probat autem Rabbi Achibac fignificari ea voce numum, quoniam obferuauit ipfe Arabes numum vocare Chestra. Ex quo cognosce Lector, quemadmodum Iudzi significationes nominum mendicent ab Arabibus. Mihi verò magis probatur, ugnificari ea voce agnam, aut pecudem : nam Iob 42. vbi ponitut ilta vox, apriùs vertitur per ouem, qu'am per numum: mox enim subditur, benedixisse Deum nouissimis Iob, magis quam primis, & fuisse ei quatuordecim millia ouium.Quasi oues illæ paucæ datæ Iob ab amicis, propter Dei benedictionem, in tantum creuerint numerum: deinde quia tunc temporis rarus erat numorum vius. Concordat etiam Chaldæus Paraphrastes cum vulgato interprete in hac sententia. Sic Oleaster. Lippomanus in catena ait, Hebræam vocem esse homonymam, & tam pecuniam, quama-

Lippoman.

retur: sicut apud Basileenses, denarius vocatur coruus.

Argumentum porrò, quod putant nonnulli, & in primis Andreas Mafus in extrema verba libri Iosue, esse firmissimum ad probandum vocem. Hebræam significare hoc loco pecuniam, non agnam vel ouem, quòd B. Stephanus Actor. 7. dixerir istum agrum emptum fuisse pretio argenti: hoc, inquam, argumentum leuissimum est, immò nihili: non enim ibi locutus est B. Stephanus de emptione agri facta à Iacob, quæ narratur hoc loco.

gnam liue ouem lignificare, & vtrâ poti us lignificatione in hoc loco ea vox accipienda fit, iplorum etiam Hebræorum variare lententias. Sed cóiectare le ait, fuisse genus pecuniæ, quod nomine agnæ, vel ouis appella-

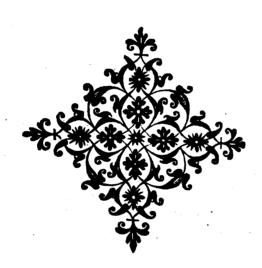
loco, sed de ea, quæ facta est ab Abraham, & commemorata suit suprà Genes. 23. Id autem liquet, tum quia Stephanus factam esse dicit emptionem ab Abraham, non à Iacob: tum quia factam ait in vsum sepulturæ: Iacob autem non emit agrum ad vsum sepulturæ, sed ad habitationem, & in vsum prædij, & pascuorum: quam eriam ob causam Ioan. 4. vocatur prædium Iacob. Verùm super isto loco Stephani amplissimè disseruimus in Tertio Tomo nostrorum Commentariorum in Genesim super ca. 23. in disputatione 2. & numero 33. & sequent ibus. Sedenim quæstio-

nem affert, quod dixit infra Gen. 48. Iacob filio suo Ioseph, se istum agrum tulisse de manu Amorrhei in gladio, & arcu suo: verba eius sunt hæc: Do tibi partem unam extra fratres tuos, quam tuli de manu Amorrhei

tra fratres tuos, quam fuli de manu Amorrhei in gladio, & arcu meo. Sed istius quæstionis tractatum & explicationem in eum vsque locum differamus.



BENE





# BENEDICTI

## PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM QVARTVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Dina filia Iacob, rapta, & vitiata est à Sichem principe Sichimitarum, quam ob causam fily Iacob, Sichimitas dolo circumuentos interfecerunt, vrbémque vastarunt.



GRESSA estautem Dina filia Liæ, vt videret mulieres regionis illius. Quam cu vidisset Siché filius Hemor Heuæi, princeps terræ illius, adamauit eam: & rapuit, & dormiuit cum illa, vi opprimens virginem. Et conglutinata est anima eius cum ea, tristémque deliniuit blanditijs. Et per-

- q gens ad Hemor patrem suum. Accipe, inquit, mihi puellam hanc coniugem. Quod cum audisset Iacob, absentibus filijs,
- 6 & in pastu pecorum occupatis, siluit donec redirent. Egresso autem Hemor patre Sichem, vt loqueretur ad Iacob, ec-
- 7 ce filij eius veniebant de agro : auditoque quod acciderat, irati funt valde, eo quod fædam rem operatus esset in Israel, &
- 8 violata filià Iacob, rem illicitam perpetrasset. Locutus est itaque Hemor ad eos: Siché filij mei adhæsit anima filiæ vestræ:

date eam illi vxorem: & iungamus vicissim connubia: filias ve- 9 stradite nobis, & filias nostras accipite. Et habitate nobis- 10 cum:terra in potestate vestra est, exercete, negotiamini, & posfidete eam. Sed & Sichem ad patré, & ad fratres eius ait: Inue-11 12 niam gratiam coră vobis: & quæcung; statueritis, dabo: augete dotem, & munera postulate, & libenter tribuă quod petieritis: tantum date mibi puellam hanc vxorem. Responderut filij Iacob Siché, & patri eius in dolo, sæuientes obstuprum sororis: 14 Non possumus facere quod petitis, nec dare sororem nostram homini incircucifo: quod illicitum, & nefarium est apud nos. Sed in hoc valebimus fœderari, si volueritis esse similes nostri, is & circucidatur in vobis omne masculini sexus; tunc dabimus, 16 & accipiemus mutuò filias vestras, ac nostras: & habitabimus vobiscu, erimus ; vnus populus : Si auté circuncidi nolucritis, tollemus filiam nostram, & recedemus. Placuit oblatio eorum Hemor, & Siché filio eius: nec distulit adolescens, quin statim quod perebatur, expleret: amabat enim puellam valde, & ipse 19 erat inclytus in omni domo patris sui. Ingressiq; portam vrbis, locuti sunt ad populu? Viri isti pacifici sunt, & volunt habitare 21 nobiscu:negotientur in terra, vt exerceat eam, quæ spatiosa, & lata cultoribus indiget: filias eorum accipiemus vxores, & nostras illis dabimus. Vnum est, quo differtur tantum bonum: Si circuncidamus masculos nostros, ritum gentis imitantes. 22 Et substantia eorum, & pecora, & cuncta que possident, no- 23 stra erunt:tantum in hoc acquiescamus: & habitantes simul, vnum efficiemus populum. Assensique sunt omnes, circunci- 24 sis cunctis maribus. Et ecce die terrio quando gravissimus 25 vulnerum dolor est: arreptis duo filij Iacob, Simeon, & Leui fratres Dinæ, gladiis, ingressi sunt vrbem confidenter: interfectifque omnibus masculis, Hemor & Sichem, pariter neca- 26 uerunt, tollentes Dinam de domo Sichem sororem suam. Quibus egressis, irruerunt super occisos cæteri filij Iacob: & 27 depopulati sunt vrbem in vltionem stupri. Oues corum, & 28 armenta & asinos, cunctaque vastantes, quæ in domibus, & in agris erant, paruulos quoque eorum, & vxores duxerunt captiuas. Quibus patratis audacter, Iacob dixit ad Simeon: Tur- 2930 bastis me, & odiosum fecistis me Chananzis & Pherezzis habitatoribus terræ huius: nos pauci sumus: illi congregati per-Comm.in Gen. Tom.4.

cutient me, & delebor ego, & domus mea. Responderunts Nunquid vt scorto abuti debuêre sorore nostra?

#### PRÆFATIO.

Disputalio de cempore quo accedit raptu Dina, Cr cades Sichimi-tarum.
Alexander Polyhistor refellitur.



V OD in hoc cap narratur, id quo tempore acciderit, ante alia declarandu est. Hoc autem manifestu siet, si ostensum suerit, cuius atatis tunc Dina suerit, & item fratres eius Simeon, & Leui, qui tanquam principes faciendi cadem Sichimitarum hic memorantur: simulque, quanto

tempore id euenerit post reuersionem Iacob ex Mesopotamia, & inceptam habitationem eius apud Sichimitas. Alexander Polyhistor, apud Eusebium lib.o.de praparatione Euangelica cap.vltimo,tria prodidit ad prasentem quastionem pertinentia. Primò enim ait, Iacob post reuersionem suam ex Mesopotamia, mansisse apud Hemor principem Sichimitarum, decem annis. Deinde facit Dinam fuisse 10. annorum, & quatuor mensium cum rapta est, & violata à Sichem. Afsirmat pratereà, Simeon fuissetunc unius, & viginti annorum, supérque quatuor mensium: Leui autem viginti annorum, & sex mensium. Sed auctoriste, proculdubio falsus est in atate Dina: idque dupliciter ostendi potest. Tunc enim Dina per atatem iam nubilis erat, vt qua à Sichem, in coniugem tantoperè expetita, & flagitata fuerit : atas autem decem annorum, prasertim in illo tempore, immatura exat, miniméque idonea coniugio. Ad hoc, si raptus Dina contigit post decem annos mansionis apud Hemor, vt iste ait; cum anteamansisset Iacob aliquandin in eo loco qui dictus est Socoth, & quidem secundum Hebraos, per annum & dimidium post reuersionem suam ex Mesopotamia; him necessario efficeretur, Dinam suisse natam in Socoth, non autem in Mesopotamia; quod tamen apertisimis verbis tradit Scriptura Genes.3e.

Excutitur opi nio Caietami.

Propiùs verò accessisse videtur Caietanus, cuius sententia, vt eam distincte exponam, bipartita est. Primum enim ait, Dinam, cum Iacob reuersus est ex Mesopotamia in terram Chanaam, vix suisse quadriennem. Id verò argumentatur ille ad hunc modum: Iacob mansit in Mesopotamia viginti annis, vt ipse dixit socero suo Laban Genes. 31. Primis septem annis quibus seruiuit pro Rachel, son cognouit vxorem, sed initio secundi septennis capit cognoscere vxores, & primum genuit ex Lia silios. Demus, statim octauo anno genuisse Ruben, & nono Simeon, & decimo

decimo Leui, & undecimo Iudam: hos enim quatuor continenti serie, ac successione genitos memorat Scriptura Genes. 29. Hinc apparet, Simconem fuisse genitum duodecimo anno ante discessum Iacob ex Mesopotamia, Leui autem vndecimo: Erat igitur Simeon duodecim annorum, & Leui undecim, cum reuerfus est Iacob ex Mesopotamia interram Chanaam. Post genitos porro quatuor pradictos filios, Lia desigt parere: idque tempus non fuisse paruum, sed minimum, trium aut quatuor annorum, eo patet, quod Lia putans se non amplius parituram, dedit in coniugium Iacob ancillam suam Zelpham, vt ex ea saltem filios susciperet. Deinde tamen Lia genuit duos alios filios Isfachar & Zabulon : & denique post hos peperisse dicitur Dinam. Dina igitur nata est decimo septimo anno mansionis Iacob in Mesopotamia. Si quidem Iacob octano anno, quam venerat in Mesopotamiam, capit generare, & octavo, nono, decimo, & vndecimo genuit continenti successione quatuor filios ex Lia; Ruben, Simeo, Leui, Iudam. Deinde non paruo tempore ceffauit à pariendo, ita vt putaret se non amplius parituram, quod viique tempus minus quam quatuor vel trium annorum effe non potuit. Posthec decimo quinto anno genuit Isachar, & decimo sexto Zabulon. Et post hos, decimo septimo anno Dinam. Quocirca expletis viginti annis mansionis Iacob, cum ex Mesopotamia reversus est interram Chanaam, Dina vix erat quadriennis. Atque hac prior est pars sententia Caietani.

Posterior eiusdem sententia pars, hac est. Quod narratur in hoc capite de raptu Dinæ,id contigisse multis annis post reditum Iacob ex Mesopotamia, & vtminimum, decem iam exactis. Etenim Dina tunc erat nubilis: quare minor decimo quarto anno esse non potuit : erat autem fermè quadriennis cum venit ex Mesopotamia Similiter Simeon, & Leui minores vigesimo primo anno esse non poterant : quippe qui fuisse dicantur primary effectores cadis Sichimitaru; minor verò atas tanto facinori defignando, patrandog; satis idonea minime fuisset: atqui, cum Iacob redyt ex Mesopotamia, Simeonem fuisse duodecim, & Leui vndecim annorum supra ostensum est. Decem itaque annis post reditum Iacob ex Me-Sopotamia euenit quod narratur hoc capite. Verba Caietani si forte cupit ea Lector cognoscere, in Comment.eius super verba illa huius capitis: Et ecce die tertio quado gravissimus vulneru dolor est, &c. vers.25. huin modi sunt: Confer, prudens Lector, tepus nativitatis Dina, & item Simeonis, ac Leui, cum tempore egressus Iaeob ex Mesopotamia, es inuenies, Dinam vix quatuor annoru, ad summu fuisse tuc, Simeone autem, & Leui duodecim annorum. Nam Iacob, vt dixit ipfe focero suo, Laban,

ZZ

viginti annis mansit in Mesopotamia: quorum primis septem nullum genuit silium. Sed esto, quòd statim octavo anno genuerit Ruben, nono Simeon, decimo Leui: clarè patet, quòd neuter duodecim erat annarum tempore egressus ex Mesopotamia. Dina porrò cùm post sex silios Lia genita suerit, & multum tempora intercesserit inter quartum & quintum silium Lia, vsque adeò vi ipsa putaret se nou amplius parituram: rationabile est, vi ipsa genita suerit decimo, aut potius vindecimo anno à connubio matris, ac per hoc in egressu ex. Mesopotamia non erat quadriennis. Multis igitur annis post reditum ex Mesopotamia paractis, accidit quod memoratur in hoc capite. Et adminus videtur, quòd anni suerint decem: vi & Dina esset tunc nubilis, & Simeon, ac Leui ad bellum dispositi essen. Sic Caietanus.

Auctoris opi-

Ego sententiam Caietani, quantum ad posteriorem hanc eius partem, 3 non improbo: sed quia ille dicit Dinam, in reditu Iacob ex Mesopotamia in Ch ananitidem, fuisse trium annorum, id quidem minime probo. Satis enim liquet ex ordine ac serie narrationis Mosaica, generationis filiorum Iacob, qua fuprà in cap. 30. posita est, Dinam suisse genitam paulò ante Ioseph, aut certe eodem ferme tempore. nam cum memorasset generationem Dina Moses, mox subdidit, recordatum quoque Deum fuisse Rachelis, & aperuisse vuluam eius, & peperisse filium, quem vocaust Ioseph.Ioseph porrò natum esse sex annis ante discessum Iacob ex Mesopotamia, cum sit ex narratione Scriptura manifestum, extra controuersiam est quare Dina, cum Iacob discessit ex Mesopotamia, minimum, sex annorum erat. Nam quod argumentatur Caietanus, tempus illud interjectum inter generationem Iuda,& Isfachar, quo tempore cesfauit Lia à pariendo, fuisse longum, id est, vel quatuor, vel trium annorum: id creditu neq; necestarium est, nec probabile: satis enim est, fuisse tempus vnius anni. Nam quia viderat Lia, se prioribus quatuor annis genuisse continenti successione quatuor filios : cum eo anno nullum filium concepisset, putanit iam se factam effætam, nec amplius parituram. Hanc opinionem

Habraerst Tradute nostram adiuuat ctiam Hebraorum Traditio, qua legitur in Maiori eorum Chronologia, quam vocant illi sua lingua, Seder olam Rabba,
& Latinè redditam, superioribus annis edidit in publicum, sua Chronologia adiunctam, egregius catholica doctrina, & pietate vir Genebrardus. Tradunt enim Hebrai, omnes filios Iacob, & item filiam eius
Dinam, prater vnum Benjamin, esse generatos intra secundum septennium seruitutis Iacob, & sex annis ante discessum eius ex Mesopotamia. Quin etiam tradunt, singulos filiorum Iacob septimestri partu generaus

neratos effe. Sciat praterea Lector, Dinam, quo tempore raptus eius contigit, grandiorem natu esse non potuisse decimosexto anno. Supra enim oftenfum eft, Dinam effe natam eodem propemodum tempore, quo Io-Ceph, aut cerce paulo ante : at Ioseph aliquanto tepore post raptum Dina. & cadem Sichimitarum, legitur infrà cap. 37. fui fe fex decim annorum. cum venditus est à fratribus suis. Verisimile igitur est, Dinam, cum est rapta, fuisse quindecim circiter annorum, vt iam matura viro, & idonea coniugio ritè iudicari potuerit. Simeon porrò : qui sex annis natus fuerat ante Dinam, fuit id temporis, vnius, & viginti annorum; Leui autem, viginti. Quare subit animum meum vehementer mirari præferocem'istorum animum, qui vixdum adolescentiam egresi, tam atrox facinus, & animo conceperint, & andacisime exequentes perfecerint.

Restat vt indicemus, quanto tempore id contigerit post reditum Iacob ex Mesopotamia, & incaptam eius habitationem apud Sichimitas. Verum id paucis expediri potest. Si Dina fuit sex annorum, cum egressus ex Mesopotamia est Iacob, & quindecim annoru, cum est rapta, & violata:aperte concluditur, fuisse id gestum nomen annispost reditum Iacob ex Mesopotamia. Iacob autem ex Mesopotamia reuersus, primum mansit in Socoth, postea verò habitauit iuxta Salem vrbem Sichimorum, vt di-Etum est suprà Genes.33.In Socoth porrò aliquandiu mansisse eum, non obscure significat impositio eius nominis : Certe secundum Hebraes in Supradicta Chronologia, mansit ibi per vnum annum, & dimidium. Reliquum igitur tempus, ex quo habitare cœpit apud Sichimitas, víque ad raptum Dina, & cadem Sichimitarum, fuisse apparet septem annorum, & sex mensium. Verum de his satis: & nos aggrediamur ad explanandam historiam huius capitis plane tragicam.

#### Egressa est autem Dina filia Liæ, vt videret mulieres illius Regionis, &c.



Note AT Moses his verbis occasione raptus Dina, &cedis Sichimitarum: p Dina egreffa paterno domicilio quod extra vrbe erat, visum iuit ciuitate, & mulieres eius regionis, & otiosè, curioséque versata in publico, multor u patuit Bernardus in

oculis, & libidini, ingentisq. mali, quod mox & ipfi cotigit, & plurimis Tracl.de Graaliis, satis magna dedit occasione. O Dina (inquit Bernardus) quid ne- dibus Humicesse est vi videas mulieres alienigenas? qua necessitate? qua vtilitate? an litas, o in fola curiositate? quod si tu otiosèvides, sed no otiosè videris. Tu curiosè superbia, qui spectas, sed curiosius spectaris. Quis crederet, tucillam tuam curiosam est emiosius. ZZ

Digitized by Google

tribumio

Eccles. 7. Iosephus lib 1.Ant. otiofitatem, vel otiofam curiofitatem fore paulò post non otiofam, sed tibi, tuis, hostibusque ta perniciosam? Sic Bernardus. Muller igitur extra paternam, vel mariti domum in publico vagabuda, & corpore, oculis, animoque errabunda, quantum fibi, & alijs læpenumero accersat, & asciscat mali, vel vnius huius Dinz liquet exemplo. Salutare igitur est illudsapientis documentum: Filie tibi sunt, serna corpus illarum, & no ostendas hilarem faciem tuam ad illas. Nempè: nulla parentum in custodiendo filiarum corpore, ac pudore, cura, & vigilantia fatis magna censeri debet. Præsertim verò inter tot Pharaones, Abimelechos, Sichemos, atque inter tot Theleos, Parides, & Ialones, quot in omni tempore & vbique terrarum reperiuntur, muliebris pulchritudinis, & pudicitiz acerrimos exploratores, infidiatores, raptores, corruptores. Cur auté eo potissimum tempore incesserit Dinam cupido videndi res vrbanas. & mulieres illius regionis, causam aperuit Iosephus, scribens, tunc festă diem, magno illius regionis hominum conventu, luxuque celebratum fuisse apud Sichimitas. Et cum esset celebritas, inquit Iosephus, apud Sichimitas, Dinavnica Iacobi filia venit in vrbem ad visendum cultum mulierum illius regionis: & paulo infrà air, filios Iacob, Sichimitas in die festo, voluptati, & conuiuiis deditos, facile opprimere potuisse. Pro eo, quod nos legimus: Vt videret mulieres illius regionis, apud Septuaginta Græce est xuxuur 9100, id est, vt condisceret. Sic enim Latine redditu legit Augustinus quæst. 140.in Genezim. Sed quid voluit Dina condiscere? Ingenia videlicèt & mores, & studia, & instituta, & victum, & habitum, atque cultum illarum mulierum, & quemadmodum se in consuctudinem,& amicitiam earum infinuare, ac penetrare posset.

#### VER 5. 3.

## Et conglutinata est anima eius cum ea, tristémque deliniuit blanditijs.

VIBVS blanditiis exaggerabat ille videlicet flagrantissimus erga puellam amorem suum: amor enim efficax illecebra est amoris: simul & ostentabat. & magnificabat suam nobilitatem, opulentiam, & potetiam: promittebat, si sua esset coniux, fore eam instar reginæ, maximo in honore, & gloria, omniúmque bonorum affuentia. Denique tantúm non aureos mótes pollicebatur. Talibus nimirum blanditiis puellas stultè credulas, vesani, & fallaciosi amatores permulcere, lactare, & ad suæ libidinis assensum trahere solent. A tque hoc etiam in suis amatoriis documétis posuit poèta ille, malæ artis pessimus magister: tales enim eius feruntur illi versus:

Ouidiau.

Blanditias molles,aurésque iunantia verba Affer,vt aduentu lata sit illa tuo.

Laqui ad cor.

Cæterùm sciat Lector pro illo, deliniuit blanditiu, fic esse ad verbum
Hebraicè, Locutus est ad cor puella. Loqui porrò ad cor cuiuspiam, est HeLocus 15a. 
braismus non infreques in Scriptura, significans, bladis & dulcibus verOsea.

bis consolari quempiam, læta ei ac prospera nunciando, & promittedo,
omném

Digitized by Google

omnémque mœrorem ac metum ei adimendo. Ad hanc nempe senteutiam, intelligendum est illud Isaiæ cap. 40. Cousolamini, consolamini popule meus, dicit Dominus, loquimini ad eor Hierusalem. adest, læta, ac prospera ei nunciando, mærorem, & dolorem eius in gaudium, & lætitiam conuertite. Simile illud etiam est apud Hoseam cap.2. Lastabo eam, & ducam eam in solitudinem, & loquar ad cor eiss. Hebraice huius lectionis affine est, quod septuaginta Interpretes, prædictum exprimentes Hebraismum hoc loco posuerunt, Sic enim habent Grace: नार्भिश्व स्वापे नीन diarolas न्हें। स्वद्रींश्व व्योन्थे,id autem est: Locutus est secundum sensum virginis ipsi: Sic enim Latinè citat hunc locum S. Augustinus quæst. 103, in Genesim. Sensus verò istius lectionis, hic est, Ea locutus puella est, qua delectabilia, & iucunda ei acciderent, animumque eius, atque intimos fensus permulcerent, & mœrorem, dolorémque ex accepta iniuria, & dedecore penitus abstergerent, & voluntatem puellæ, ad cupiditatem conjugij Sichem vehementer allicerent.

Tropologicum historiæ huius tractatum breuem, pulchrumque fecit ropologica exposicio San-S. Gregorius in tertia parte pastoralis cura, & in Admonitione trige- di Gregorij. fima, hunc in modum scribens: Plerumque hostis callidus, menté quam peccato supplantat, cum de ruina sua afflictam respicit, securitatis pesti- Genes. 34. feræ blanditiis seducit. Quod figurate exprimitur, cum factum Dinz memoratur. Scriptum quippe est: Egressa est Dina ve videres mulieres regionis illius: quam cum vidiffet Sichem filiu Hemor Heuai, princeps terra illius, adamanit,& rapuit,& dorminit cum illa,vi opprimens virginem,& conglutinata est anima eius cum ea, tristemque blanditiis deliniuit. Dina quippe ve mulieres videat extranez regionis, egreditur; quando vnaqueque mens, fua studia negligens, actiones alienas curans extra habitum, atque extra ordinem proprium vagatur. Quam Sichem princeps terræ illius opprimit: quia videlicet inuentam in curis exterioribus diabolus corrumpit. Et conglutinata est anima eius cum ea: quia vnitam sibi per iniquitatem respicit. Et quia cum mens à culpa resipiscit, ad se ducitur, atque admissu flere conatur, corruptor autem spes, & securitates vacuas ante oculos reuocat, quatenus viilitatem tristitiæ subtrahat, recte illic subjungitur: Tristemque blanditiis deliniuit. Modò enim aliorum facta grauiorà, modò nihil esse quod perpetratum est, modò misericordem Deum loquitur, modò adhuc tempus subsequens ad pœnitentiam pollicetur. Vt dum

per hæc, decepta mens ducitur, ab intentione poenitentiæ suspendatur, quatenus tunc bona nulla percipiat, quam nune mala non contristant, & tune pleniùs obruatur suppliciis, quæ nunc etiam gaudet in delictis. Hæc San-Aus Gregorius.

Augete

VERS. 12. Augete dotem, & munera postulate, & libenter tribuam quod petieritis:tantum date mihi puellam hanc vxorem.

VPRA, cum explanaremus verba illa cap. 29. Seruiam tibi pro 4 Rachele filia tua minore septem annis: late disputauimus, moris fuisse apud Antiquos, yt quemadmodu mulier nuptura viro, lafferebat ei dotem; ita vicissim ducturus vir vxorem, pro ca

quasi dotem quandam, daret paretibus eius pecuniam, vel alia quæpiam bona, fi vel aliud non haberet, operam fuam, & laborem, & feruitium offerret: Sicut Iacob, qui pauper erat, pro coniugio Rachelis, obtulit patri eius septennem seruitutem, Potest igitur quæri hoc loco, cum dixit Sichem: Augete dotem, de vtra dote sit locutus, muliebrine, an virili. Et primori quide specie, videtur locutus de virili, id est, de eo quod vir, instar dotis, dare folebat parentibus vxoris, quæ propriè appellantur dona, & munera; nonnunquă tamen improprie vocantur nomine dotis; in primo autem libro Regum cap. 18. nominator sponsalia. Quare, quod hic proximè subditur, Et munera postulate, videtur expositio prioris illius dicti. Augete dotem: Veruntamen probabilius fortasse dictu fuerit, si dicamus, Sichem esse locutum de muliebri dote, quam Dina, si voluntate parentum ei nupfisset, afferre ipsi debuisset. Significat igitur Sichem istis verbis, se non modò velle accipereDinam prorsus indotatam à parentibus. sed insuper velle dotem ei dare, quæ propria ipsius esset, & hanc, quantūlibet ipsi postulassent. Quinetiam præter istam dotem, deturum se munera parentibus, & cognatis eius, vt mos erat tunc facere viros, cum ducerent vxores. Nimirum quia Sichem infigni affecerat iniuria & dedecore tum puellam, tum parentes, & fratres eius, per vim rapiendo, & vitiandoingenuam & nobilem virginem; idcirco voluit ista ratione talem iniuriam compensare, damnúmque famæ resarcire. Certe postea per legem Mosaicam in populo Hebrzo institutum & præceptum fuit, vt si quis puellam seduxisser, & pudicitiam eins violasset; daret ei dotem, & vxorem duceret; quòd si pater virginis dare eam nollet vxorem; nihilominus tamen ille dotem puelle daret; quantum nupture virgines accipere consueuerant. Verba Scripturæ super ista re in 22. cap. Exodihæc funt:Si seduxerit quis virginem necdum despesatam, dormieritque cum ea:dotabit eam,& habebit eam vxorem.Si pater virginis dare noluerit:reddet pecaniam iuxta modum dotis, quam virgines accipere consueuerunt. Verisimile itaque est, & hoc ipsum ante legem Moss, suisse in more & instituto apud illas gentes.

VERS. 12.

Responderunt filij Iacob Sichem & patrieius in dolo, sauientes ob stuprum sororis.

Dolum que filin Iacob vfi Sunt cum Sichimatis fuif-

V G A N T V R hoc loco, vt sæpe aliâs. Hebræi. Aiunt enim 8 istum dolum quo vsi sunt filij Iacob, non fuisse improbum & culpabilem, sed honestum ac laudabilem. Voluerunt illi videlicetista ratione, Sichimitas per sacramentum Circun

Circucifionis, ab impia superstitione Idololatria, ad vni veri Dei cul- se malum, & tum, & religionem traducere. Cur igitur postea Sichimitas interfece- tra opinionem runt? Quia, inquiunt, Hemor, & Sichem fregerunt pactum, quod per- Hebrasrum. cussum erat cum Hebræis, habentes in animo spoliare Hebræos omnibus suis bonis. Hoc enim assirmate dixerunt populo Sichimitarum illis verbis, qua paulò infrà memorantur: Substantia eorum, & pecora, & cun-Etaque possident nostra erunt: Tam perfidiosamitaque pacti violationem. vleiscendam esse censuerunt filij Iacob, & occupandum scelus; quod illi iam animo designauerant. Sic Hebræi. Sed nugæsunt ista, & friuola commenta, qua Scriptura in hoc iplo loco aperte confutat. Ait enim, filios Iacob pet dolum fecisse pactum cum Sichimitis, Sanientes, inquit, ob stuprum sororis. Non igitur zelo salutis Sichimitarum, & conuertendi eos ad cultum veri Dei, verba illa idixerunt, sed quòd indignissimum facinus videretur illis; nec sine vlvione prætermittendum. quod fecerat Sichem tanto cum dedecore fororis, & torius familia. Quo igitur facilius vltionem exequi possent, dolum istum de nocessitate Circumcisionis prius inuicem, communicato consilio, machinati funt. Non enim putandum est, statim respondisse eos petitioni Siche: quomodo enim poterat idem iplum confilium subitò venire omnibus in mentem? Sed sumpto aliquanto ad deliberandum tempore, interse consultantes concorditer in illum dolum consenserunt. Deinde cum -Iacob increpares filios suos de cæde Sichimitaru, illi ad excusadu illud facinus non ludt caulati violationem pacti,& perfidiam Hemor, ac Siche; sed iniuriam, & dedecus sororis, qua tanquam scorto abusi fuerat.

Fallum præterea est quod aiunt Hebræi, Hemor & Sichem dixisse populo Sichimitarum, promissise Hebrzos, & pactos esse, si fieret illud conjugium, tradituros se bona omnia sua Sichimitis. Namque in his verbis, quæ dixisse eos refert Scriptura, nihil tale est. Hæc enim fuere verbaillorum: Substantia eorum, & pecora, & cuncta qua possident, nostra erunt. Quorum tamen verborum non est is sensus, quem fingunt Hebræi, sed germana eorum sententia hæc est: Hebræorum bona, propter corum negociaciones, & commercia, & commutationes rerum factas cum Sichimitis, communicatum iri cum ipsis, & fore ipsos corum bonorum participes, & quodammodo compotes, & quod ex diligentia, & industria, & peritia Hebræorum colentium terram illam desertam , & incultam", & fertilem pecoris, & tritici, & vini, rerúmque aliarum sua cultura reddentium, plurimum emolumenti peruenturum ad Sichimitas. Quoniam igitur bona Hebrzorum magno futura erant bono Sichimitis, idcirco dixerunt illi, bona Hebrzorum fore Sichimitarum. Ad hæc,licet illi dixissent istud Sichimitis, nequaquam tamen eis perfuafissent.quis enim induceret in animum credere, Hebræos suis se bonis spoliaturos, eaque tradituros Sichimitis pro vnius mulieris coniugio? Quòd si causa interficiendi Sichimitas fuisset violatio illius pacti, filij Iacob duos illos tantum pacti violatores, Sichem, & Hemor, interfecissent. Nam Sichimitas, qui talis in pacti violationem minime consenserant, nulla ratio erat interficere. Explosa igitur ista opinione Hebræorum, proculdubio censendum est, dolú quo filij Iacob locuti sunt Sichimitis, suisse malum, immò sacrilegum, atque impium: quippe, qui abusi sixt sacramento circumcisionis, ad celandum dolum, scelúsque patrandum.

VERS. 14. Non possumus facere quod petitis, nec dare sororem nostram homini incircumciso: hoc enim illicitum & nefarium est apud nos.

Verum ante legem Moss, illicitum esset inire matrimoniu cum incircum essis.



I DE TVR his verbis fignificari, fuisse interdictu Hebræis 9 conubia facere cum hominibus incircumciss. Id certè putat Caietanus clarè istis verbis ostendi. Expones enim huc locum, ita scribit: Hinc habetur, quòd decreta à Deo Abra-

cum incircum ha circumcifione malculorum, decretu fimul eft, vt fæminæ feminis Abrahæ non nuberent, nisi circumciss. Hæc Caietanus. Verùm id fortaffe posset non temerè in dubium vocari. Principio, supra in cap. 17. Genesis, vbi primum data est Abrahæ, & posteris eius Lex Circumcifionis,& quæ circa cam obseruanda essent, distincte & expresse præcepta sunt, nullum de tali prohibitione verbum ibi factum est. Deinde, isti sententiæ non pauca illorum. Patriarcharum exempla videntur esse contraria: quippe qui matrimonia contraxerunt cum gentibus incircumcifis: Immo verò iplemet Abraham, qui primus legem istam accepit, auctor fuit coniugij filij sui Isaac cum Rebecca, quæ erat de genere incircumciforum hominum Gen. 24.& Iacob vxores duxit duas filias Laban, hominis incircumcisi: & Iudas vxorem accepit mulierem Chananzam, Gen. 38.& Ioseph mulierem Aegyptiam Gen. 41. & Moses Madianitem atque Aethiopissam Exod. 2. & Numeroru 12. Sed enim forsitan quispiam diceret, suisse tunc in ista re apud Hebræos diuersam rationem fæminarum, atque virorum: fuisse enim illicitum, fæminas Hebræas in matrimonium tradere viris incircumcifis:non fimiliter autem fuisse illicitum viros Hebrzos conjugio jungere sibi filias hominu incircumciforum: quod folum probatur supradictis exemplis. Verum ego rationem aliquam probabile istiusmodi dinersitatis adhuc quaro.

Illud creditu probabilius posset videri, filios Iacob, non simpliciter locutos esse de ineundo coniugio cum incircucisis, sed præter hoc, adiunxisse, habitare simul cu illis & sieri vnu populu cu illis. Hac enim ra tione, per mutu i coiugia sociati, misceríque cu incircucisis, facilècrediderim suisse illicitu tuc ab Hebræis habitu, no ex aliquo divino præcepto expresse illis tradito, sed ex Traditione Maioru suoru, que vel ex in ipiratione divina, vel etia ex revelatione quapia origine habuerit. Etenim consociatio, & coadunatio hominum in vnum populum, requirit vnitatem legis, & resigionis, quæ si diversa suerit, malè coalescet populus in vnum corpus, pacisicè, & quietè vivens. Hebræi verò, etiam tunc temporis suas habebant peculiares cæremonias & leges, & instituta,

pro

propriósque ritus à Maioribus suis acceptos, in primis autem Sacramentum Circumcisionis, quo tanquam insigni quodam discernebatur Hebraos etil à ceteris gentibus, & in vnum Dei populum coadunabantur. Enimue- fis, habuisse rò de sancto Patriarcha Abraham, dixit Deus Gen. vigesimo sexto silio cius Isaac:Eo quod Abraham obedierit voci mea,& custodierit pracepta, damleges, & & mandata mea, & caremonias, legésque servauerit. Hzc verò quz custodi- caremonias, uit Abraham, etiam custodienda tradidit posteris suis : id naque factu rum eum, prædixit ipsemet Deus, vt legitur Genesis decimo octavo il- licet literis, o lis verbis: Scio quia pracepturus sit filiis suis, & domui sua post se, vt custodiat scriptu miniviam Domini, & faciant indicium, & institiam.

Verùm non sunt silentio prætereunda verba illa huius capitis in versu 17. Si autem circumcidi nolueritis, tollemus siliam nostram, & recedemus. Tucob sororem Mirum enim valdè lectori videri potest, quomodo filij Iacob (quorum fuam Dinam hæc sunt verba) appellent hoc loco Dinam filiam suam, cum ea filia es- appellanerine set patris corum sacob, & germana soror ipsorum; & in hoc ipso Capi te non semel nomine sororis appelletur. Quid est igitur illud, Tollemus filiam nostram? Potest id (quatum ad præsens mihi succurrit) tribus modis exponi. Vel enim illud, filiam nostram idem fignificat, atque filiam patris nostri, siue vnicam filiam, quæ est in domo, & in familia nostra. Vel sicut nomen patris & nomen fratris, secundùm proprietatem, & vium linguz Hebrzz, latè patet, & ad alios quoque gradus cognationis applicatur, itidem nomen filij vel filiz, etiam pro fratre, vel sorore, præsertim si minor ætate sit vsurpatur. Vel denique, nomē filia positum fit hic, pro puella, vt sensus sit; Tollemus puellam nostram. Vocabulum enim filij, nonnunquam poni pro puerulo, non obscurè indicat quod de Saule scriptum est in primo libro Regum cap. 13. Filius, inquit, vnius anni erat Saul, cum regnare copisses: id autem est, ve plerique interpretantur, erat Saul cum regnare cœpit, tanquam puer innocens vnius anni. Atque hæc fibi Lector habeat, quoad melius aliud repererit.

antelege Mopropries quafritúsque à Deo traditos, me configna-

Duomodo filis

### Et ecce die tertia, quando grauissimus vulnerum dolor,&c.

11

O SEPH v Sin primo libro Antiquitatum infideliter admo- Iofephus ardum historiam huius loci enarrat: quod fecisse eum non ra- guqur insiderò alibi, monui alias Lectorem.ld verò fecisse eŭ existimo, *lualis*, in revel obliuione,& incuriâtunc legendi sacras literas, vel vt serendo sacras

grauiora suz gentis scelera, & errata silentio celaret Lectores Ethnicos suorum Scriptorum: vel vt probabiliora illis, & plausibiliora faceret, quæ de sua gente narrabat, additis de suo nonullis. Atque id sana in hoc loco videre est. Primò enim Iosephus historiam hanc referens, dissimulat dolum filiorum Iacob, & pactum perfidiose factum ab illis cum Hemor, & Sichem, & perfidiosiùs violatum, nullum verbum faciens de Circumcifione, quam exegerunt filij Iacob à Sichimitis, yt Dinam vnorem darent Sichem. Deinde, rationem, qua factum est, vt filij Iacob, cum pauci essent, tanta felicitate Sichimitarum populum

222

trucidare potuerint, non refert ad recentis Circumcisionis vulnus, & dolorem, quo Sichimitæ præpediti, & quasi vinculis quibusdam con-Aricti, inuadentibus se filijs Iacob repugnare non quiuerunt, sicut tradit hoc loco sacra Scriptura. At ille rationem eius rei confert in diem quendam festum, quem magno luxu in conviuijs, & delicijs agitabant Sichimitz, in quo tempore Sichimitas prorlus inopinantes, atque incautos, & insuper vino, somnóque captos, & grauatos, non fuerit difficile à filijs Iacob, & seruis, & socijs eorum armatis, subita irruptione opprimi, atque interfici. Verba Iosephi (vt quod diximus, planiùs cognoscat Lector)hæc sunt:& cùm esset celebritas apud Sichimitas, Dina vnica Iacobi filia venit in vrbem, ad visendum cultum mulierum eius regionis: qua visa Sichemus Hemoris regis filius, raptæstuprum obtulit: Et correptus amore, patrem suum rogauit, vt puellam vxorem habere liceret. Ille morem ei gerens, venit ad Iacobum, rogans, vt filio fuo Dinam in matrimonium collocaret. Iacobus verò, qui neque negare poterat propter maiestatem rogantis, neque fas putabat alienigenæ filiam nuptum tradere, deliberandi spatium poposcit. Rex sperans Iacobum assensurum, abijt. Ille verò indicata filijs iniuria sororis, & Hemoris petitione, iussit eos consultare, quid factos opus esset. Maior pars hærebat, incerti quid esset agendum. Simeon verò, & Leui vterini puellæ fratres, tale confilium inter se capiunt. Observato festo die, quo Sichimitæ voluptati,& conuiuijs óperam dabant, inuasis noctu custodibus, sopitos contrucidant: atque ita facilè vrbe potiti, mares vniuersos interimunt, vnà cum rege, ac filio, solis parcentes fæminis. Quo facinore citra consensum patris perpetrato, sororem reducunt. Hzc Iosephus. Nimirum Tosephus, filiorum Iacob, id est Principum suz gentis, inprobum dolum, & sacrilegum obtentum, atque abusum Circum cisionis, & persidiam violati pacti, & ferina rabiem, atque crudelitaté in tali,ac tanta cæde Sichimitarum, infamare apud Ethnicos noluit.

### PRIMA DISPVTATIO.

Qua sit physica, & propria ratio, & causa, cur is qui circumcidebantu, tertio die post fastam circumcisionem granissimus dolor accideret.

## Super illis ipsis verbis,

VERS. 15. Et eccè die tertio, quo grauissimus vulnerum est dolor.

V o D Sichimitæ tertio die, quàm circumcisi fuerat, gra-12 uissimo affecti sint dolore, non id suit extraordinarium, & alias insolitum, quódque casu aliquo, vel ex singulari quapiam causa ipsis cotigerit: sed suisse id solemne atque viitatum in omnibus, qui circucidebantur, satis indicant verba

Verba illa Scriptura: Quando granissimus vulnerum est dolor; quasi eo die semper circumcissionis vulnus grauius doleret. Atque hoc verum esse, præter auctoritatem diuinæ Scripturæ, & quotidiana Hebræorum experimenta, testantur etiam auctores Aethnici: in primis verò medicoru princeps Hippocrates id iplum affirmat, non sanè propriè ac nomina- Hippocrat. tim de circumcissone, sed in vniuersum de omni genere vulneru, atque vicerum. Is enim in libello de fracturis, hunc in modum scribit: Tertio. & quarto die omnia vulnera minimè sunt exagitanda: & vt in summa dicam, specilli quoque omnes admotiones vitada sunt, omniaque alia quibus vulnera irritantur. In totum enim, tertius & quartus dies in plerisque vulneribus exacerbationes parit, & quz in inflammationes & fordes incitantur, & quæcunque in febres tendunt. Vnde magni admodum momenti, si quod aliud, documentum hoc est: non enim pertinet ad vlcera tantum, sed ad alios quoque morbos complures. Sic Hippocrates: qui apertis verbir ostendit, in omni genere vulnerum, atque vlcerum, tertio, & quarto die graviores fieri dolores folere. Atque eius rei causam significare visus est illis verbis: ( & quæ in inflammationes & sordes incitantur, & que cunque in febres tendunt) nam quia inflammationes, & fluxiones, & febres, solent tertio & quarto die vulneratis partibus superuenire, ideireo dolor tune maximè ingrauescit. Etenim prima die, qua quis vulneratus est, dolor tantum accidere solet ex ipsa carnis per vulnerationem diuisione, dum actu vulneratur, aut cum vulnus iplum manu chirurgi tractatur; post curationem verò statim conquiescit, cessante videlicet doloris causa. Cùm enim dolor sit sensus rei corrupetis, moueat autem sensum passio no que facta est, sed que actu fit, nó accidir dolor cùm secta ia pars corporis est, sed cu actu secatur.

Verum cur no ante tertium diem, aut post eum diem, sed ipso potiùs Curterio die tertio die istiusmodi causa granioris doloris aduenire soleat, no decla- quam fasta rauit aperte Hippocrates; subindicasse tamé visus est extremis illis verbis, quibus dixit, quod de grauiori dolore vulnerum in tertio, & quarto flat delor, die dixerat, id non folùm ad vlcera & vulnera, verùm etiam ad complures alios morbos pertinere; quasi causa eius rei communis sit vulneribus & vlceribus cum alijs etiam morbis, qui pendent ex materia & humorum agitatione,& fluxione.Hæc enim est natura humorum,qui cőmoti & exagitati morbos faciunt; habent enim certos & statos circuitus suos, vel quotidianos, vel tertianos, vel quartanos: eo quòd sunt in corpore humano partes quædam paratæ recipere huiusmodi fluxiones humorum, aliz verò eas mittere. Et przparatio quidem partium ad recipiendum, est debilitas earum, & dolor mittentium verò partium, est copia succorum, aut vitiosa qualitas. Vulnerata ergo siue vicerata particula parata est recipere; siquidem necessariò debilis est, nec doloris expers: nisi ergo corpus reliquum purgatissimum esse contingat, nihil deerit ad humorum influxus. Chm autem naturalis quidam sit ordo in humorum influxu, influet die secundo pituita, succus nimirum mitis,& moderatus, miniméque irritans: tertio die, bilis flaua, succus acer, mor-

dax,& impensè calidus; cum quo, propter dolorem quem infert, & caloré, necessario concurrit sanguis, parít que sebres. Que cùm mitescere intra diem vnum non possint, sed, cùm citissime, intra viginti quatuor horas; necessario incidunt in diem sequente, qui est quartus ab accepto vulnere. Hec itaque est causa cur vulnerum dolores die tertio grauiùs acerbari solent. Quam etiam ob causam Chirurgi, vt supradictis verbis monuit Hippocrates, non debét, post primam, sue admotione labioru vulneris, siue consuturam, siue vt res exiget, vsque ad quartum die vulnera irritare, neque aliter tagere, quàm leuiter; que inflammationes arceant admouedo. Verùm super huiusmodi disputatione, que planè medica est, consulat Lector doctissimu artis medicine Valesium, ea de re disserente in 13. cap. sue sacre Philosophiæ: ex cuius pleniori tractatu, pauca hec delibata exponere hoc loco Lectori cognoscenda, & consideranda, nec fore iniucundum ipsi, nec alienu instituto nostro visu est.

#### SECVNDA DISPVTATIO.

An filij Iacob in tam atroci facienda cade Sichimitarum, peccauerint, necne.

## Super illis verbis,

VERS. 26. Arreptis, duo filij Iacob, Simeon & Leui, fratres Dinæ, gladiis, ingressi sunt vrbem considenter: intersectisque omnibus masculis; Hemor & Sichem pariter necauerunt.

I DETVR diuina Scriptura occasionem dedisse tracta-14 toribus sacrarum litterarum, super istare vtramque in partem disputandi; quinetiam contrarias in sentetias discendendi. Ea quippe quodam in loco cædem istorum Sichimitarum improbat, & damnat: in alio autem loco ean-

dem laudat, & vt auctore, & adiutore Deo factam celebrat. Etenim Sactus Patriarcha Iacob, cùm iam proximus morti, & prophetico afflatus spiritu, que filiis suis atque eorum posteris ventura erant, prenunciaret, cædem istam, præcipuè factam à Simeone, & Leui, nó solùm vituperat, accusat, damnat; verùm etiä grauissimis maledictis, & detestationibus suis desigit. Verba eius instà cap. 49. à Mose perscripta, hæc sunt: Simeo de Leui fratres, vasa iniquitatis bellantia: in consilium eorum non veniat anima mea, es in cœiu illorum non sit gloria mea: quia in surore suo occiderunt virum, es in voluntate sua suffoderunt murum: maledictus suror eorum, quia pertinax: es indignatio eorum, quia dura. Quorum verborum sententiam nos diligenter explanauimus in eo libro, quem superioribus annis de Benedictionibus Patriarcharum, vnà cum secundo Tomo Commentariorum nostrorū in Gen. edidimus. Iacob igitur Simeonem & Leui, auctores illius cædis danat iniquitatis, suroris, pertinaciæ, & crudelitatis.

Ex aduerso autem, admirabilis illa fæmina Judith magnam in laudem Simeonis cædem illam interpretata eft. Sic enim cum peo supplicaret, de ista cæde locuta est, vt legimus in libro eius capite nono: Deus patris mei Simeon, qui dedisti illi gladium in defensionem alienigenarum, qui violatores extiterunt in coinquinatione sua, & denudauerus sæmur virginis in confusionem: & dedisti mulieres eorum in predam, & silios illorum in captinitatem, & omnem pradam in divisionem servis tuis qui zelaverunt zelum sun. Aperte his verbis tria Iudith dixit, quæ faciüt ad illius facinoris approbationem & commendationem. Primò enim ait, Deu dedisse illis gladium in vitionem patrati sceleris', id est, Deum incitasse eos ad viciscendum illud scelus, & adiuuisse. Deinde ait, Deum bona Sichimitaru. & mulieres earum tradidisse in prædam & captivitatem filiis Iacob. Dicit denique eos in facienda illa cæde zelauisse zelum Dei. Ex his

videtur recte concludi, cædem illam iuste factam esse à filiis Iacob. In verbis supradictis Iacob aduertat Lector, illud, in desensionem alie-nigenarum, dictum esse à Latino interprete, pro, in vitionem & vindictà nonnumquë alienigenarum, id eft, Sichimitarum. Solet enim Latinus interpres ver- pomint pro bum defendere, ponere pro eo, quod est, vicisci, aut vindicare. Hac signi- vindicare. ficatione legitur extremis verbis capitis primi libri ludith: Iuranit (Na Locus Iuduh buchodonosor) per thronum, & regnum sum, quod defenderet se de omnibus Roma cap. La. his regionibus, id est, quod vicisceretur eas gentes, que eum recipere regem,& Dominum noluerat. Et in cap. 12. epistolæ ad Romanos sic est: Non nos defendentes carissimi, id est, viciscentes, & vindicantes à quibus læsi estis: Pro illo defendentes, Græce est ondinentires, cuius participij nome ondieneus, proxime post Latinus Interpres vertit vindictam, illis ver- Dent. 22. bis: Mihi vindistă, & ego retribuam, quz verba ita citat Tertullianus libro 2.contra Marcionem, Mihi defensam, & ego defendam. Atque hæc fignificatio verbi defendere fatis videtur cógruere, cum ea fignificatione verbi, qua vsos esse veteres, & cumprimis elegantes in Latina lingua scriptores, tradit Gellius lib. 9. cap. 1. vsurparunt enim illi verbum, Gellius, defendere, pro en quod est, Arcere, vel repellere: vt, defendere hostes à mænibus,& defendere vim & iniuriam ab aliquo,id est,arcere,propulfare. Similiter defendere se ab aliquo, dixit Latinus Interpres, pro, Iniuriam fibi ab aliquo factam vlcifcedo repellere à fe. fed redeo ad propositam quæstionem de cæde Sichimitaru: cuius difficultas ex duobus supradictis Scriptura locis, qui videntur in speciem contrarias super ea cæde sententias cotinere, satis demonstrata est. Deinceps igitur varias eas de re Auctorum sententias exponamus; nostrum denique iudicium etiam atque sententiam indicemus.

Auctor historiæ Scholasticæ, & Crathusianus super locum supra me- Prima opinio, moratu ex lib. Iudith, breuiter præsentem quæstionemita explicarunt: Historia Scho Tripliciter, inquiunt, conderari potest cædes Sichimitaru, vel ex parte lastic & Can-Dei,& fic proculdubio iusta fuit:decuit enim Deŭ tā fœdum , & turpe flagitium corum non inultum dimittere. Vel coniderari potest ex parte Sichimitarum, quorum vel assensu, vel etiam cooperatione, slagitium

gitium illud admissum est, nec postea de eo pænitentiam egerűt; & idcirco digni tali supplicio fuerunt. Et has quidem duas ob causas, cædes illa laudari potest, & laudata fuit à Iudith. Vel denig; spectari cædes illa potest ex parte Simeonis, & Leui auctorum eius; & sic planè iniusta fuir;quia cum dolo,& contra datam fidem facta est,qua quidem ratione accusatur, & damnatur à patriarcha Iacob. Sic isti. At enim siquis. verba illa Iudith penficulate confideret, facile aduertet istiusmodi resposo minime propositam difficultatem exhauriri. Iudith namque laudat Simeonem, quòd in ea cæde facienda, zelum Dei zelauerit: significat igitur, etia ex parte Simeonis, iusta fuisse cædem illa, ato; laudanda.

Secunda opimio. Caietanss.

Caietanus in Commentarijs suis in Genesim, super illis verbis huius 16 capitis: Et depopulati sunt vrbem in vltionem stupri: propositam quastione attingens; huiusinodi tradit solutionem eius. Aduerte, inquit, quòd tam clades, quam præda Sichimitarum, potest æstimari, & iudicari dupliciter, vel secundum rem, vel secundum modum. Et quidem si libretur secundùm modum dolosum, manifesta est iniustitia modi:qui tamen excusatur à tanto, si non à toto. Si verò libretur secundum rei veritatem, iusta fuit tã cædes, quàm præda:eo quòd ciuitas erat in culpa tanti sceleris:nec in veritate filij Iacob pacem cum eis fecerat, sed ficte, ad hoc vt possent vindictam exercere.Quapropter modus, vt dictum est, fuit iniquus valdè.nam fides etiam hosti seruanda est. Sic Caietanus. Cuius, & illud di&um satis dubium, & incertum est, omnem populum Sichimitarum in culpa fuisse illius stupri. Et item quod ait, filios Iacob non verè, sed fictè, pacem fecisse cum Sichimitis; id enim non minuit peccatum,quinetiam auget propter mendacium,& dolum,& sacrilegium Circumcifionis, illic admixtum.

Tertia opinio.

Thomas An stione.

Ŀ

Thomas Anglicus in Commentarijs suis in Genesim tractat super glicus refert hunc locum eandem ipsam, quæ nunc agitatur, questionem. Tres refert tres opiniones opiniones, quas omnes satis probabiles ratus (licèt in tertiam aliquan-Super hac qua to propenfior videatur) melioris, ac probabilioris iudiciü, electionémque permittit Lectori. Cuius ego disputationem eruditè variam, atque omnia propemodum attingentem, quæ in huius tractatum quæstionis aptè competut, adscribam hoc loco breuibus, sed proprijs fermè ipfius auctoris verbis comprehensam. Prima, inquitille, opinio est, peccasse filios Iacob, sic interficiedo Sichimitas. Primò quidem, ratione immoderatæ iræ,& furoris quo vsi sunt.Secudò,propter dolum, quo pactum fecerunt cum illis, qui dolus præterquam quòd in omni pacto & fædere illicitus & proditorius est, insuper fuit illic sacrilegus, nempe ad eum celandum interposito Circumcissonis Sacramento. Tertiò, quia pæna excessit culpam; non tantum interficiendo illius stupri reum, sed alios etiam infontes, atque adeo omnem populum: atque in eo tempore, quo maxime erant miserandi, videlicet cum ob recetis circumcisionis vulnus, acriori dolore vrgebatur. Ad illam verò auctoritatem Iudith, ref. pondetur, non quia Deus adivuit illos in faciendo cædem, ex eo sequitur eos non peccasse; quia Deus multis ex causs inuat temporaliter

peccatores. Et zelus ille, quo bene moti fuerat, propter excessum modi vindicandi, in nimiam crudelitatem vitiatus & deprauatus est.

Altera opinio est, cædem illam sine crimine factam esse à filijs Iacob, nec eos víos esse malo dolo, sed bona cautione, prudentique consilio. Sichimitæ namque illius patrati facinoris participes fuerant, ideoque digni erant supplicio. Non enim credibile sit, filios Iacob in vniuersam plebem propter vnius hominis crimen vsque adeo ira exarsisse, & tam atrociter vindicasse. Nam quòd Sichem, & Sichimitæ consenserunt accipere circumcissionem potius id fecerunt propter carnalem amorem puella, & vt gratificarentur Principi, & Domino suo, quam propter amorem diuini cultus, & religionis, & insuper eo adducti sunt studio auaritia, spe nimirum promissi eis lucri ex bonis Hebræorum ad ipsos deuoluendis. Adhæc, si filij Iacob istud dolosè arque impiè fecissent, fuissent vrique apud Deum & homines maxima digni pæna:neque sufficiens fuisset increpatio eorum oh illud factum, qua vsus est Iacob dicens, Turbastis me, & odiosum fecistis me Chananais, &c. Præterea hic dicitur, post cædem filios Iacob depredatos esfe bona Sichimitarum, & mulieres earum duxisse ca privas, hoc autem iniquissimum suisset si cædes illa fuisset iniusta, & Iacob iussisse ea omnia restitui, quod tamen fecisse eum non legitur. Postremò infra capite quadragesimo octavo Iacob istum agrum Sichimiticum in hæreditariam possessionem tradidit filio suo Ioseph, que ait acquissusse se in arcu, & gladio, scilicet per filios suos. Iure igitur iusti belli id factum est. Et hæc quidem opinio ducta videtur ex veteri quoda libro apocrypho, cui titulus erat Testamentum duodecim Patriarcharum, vbi Simeon, & Leui dicut le fecisse id bono animo, nec de eo se accusant, sed commendant potitis. Illá porrò contra Simeon & Leui reprehensioné, & maledictione lacob censent fuisse prophetiam de Christi morte, qua procurarunt imprimis sacerdotes, qui erant ex tribu Leui: & Scribæ, quo rum plurimi erant ex tribu Simeon.Hanc morté Christi prophetico Spi ritu præuidens Iacob, sub nomine Simeonis, & Leui, posteros eoru, Scribas & facerdotes præcipuos eius mortis auctores accufat, & damnat.

Tertia opinio inter duas superiores media est, vtramq; téperans ac mo Ricardus. derans. Est autem Ricardi, affirmantis filios Iacob primum à Deo motos fuisse ad faciendá eam cædem: sed eos postea furioso quodá impetu zeli sui vindicte modu excessisse, Illud sanè dixerim, ait Ricardus, flagitium allud meritò displicuisse filiis lacob, nec propter susceptam Circucisioné placari poruisse, ve quæ no propter Deu, sed propter Dinam facta fuisset. Culpabile tamen in illis fuit, seueritaris modum excessisse, & in viciscenda iniuria, æquitatis menluram non leruasse. Meritò igitur Iacob inconsultam eorú audaciam redarguit, seueritatémo; indiscretam reprehédit. Nec mirandum, idem opus aliqua ex parte rectum, & ex zelo procedens elle, alia verò ex parte esse temerarium, inordinatum, atque immoderatu: Inan. 18, cum ctiam dictum Caiphæ, quâ fuit ab occulto Dei instinctu, propheticum fuerit: quâ verò à malo eius animo & intentione processit, impium censeatur. Si autem quispiam obijciar, zelum illum filiorum Iacob bo-

Comm.in Gen. Tom. 4.

bbb

Digitized by Google

278

cius commemoratio.

num esse non potuisse, quippe qui impulerit eos ad faciendum dolose pactum, ipsumque violandum sub spe amicitia, & religionis: Ad hoc responderi posser quia Deus videbat cor Sichimitarum in eo pacto no esse rectum, sed prauum, & ad carnalem concupiscentiam, & temporale auaritiam conuersum, potius quam ad ipsius Dei cultum, & religionem spe-Canssiccirco non cessauit mouere cor filiorum Iacob ad zelum vltionis. Quanquam quòd id inconsulto, arque inscio patre fecerint, excusari à Iudith. 13. peccato non potest. Quòd si quis dicat, quemadmodum Iudith diuino instinctu iuste potuit simulare, velle se vti matrimonio cum Holoferne, vt sic opportunitatem haberet eum occidendi: Et sicut Hebræi pet erunt mutuò ab Ægyptijs, quod non intendebant reddere ipsis; ita sieri poruisse in isto facto filiorum Iacob: Ego isti sententiæ, inquit Thomas, non contradico: quamuis non ita mihi clara sit in hoc casu, sicut in illis. Hactenus ex Thoma Anglico, paucis aliquot verbis commutatis, quo plenior, & breuior esset, gratiorque Lectori hac nostra disputationis

Auctoris fententia.

Ego non abnuo filios lacob à primo bonum zelum habuisse : nempe 18 odium stupri sororis, desideriumque vindica tanti slagitii, ve qui eius auctores fuerant, meritas lucrent pænas: dolor item & indignatio ob tam inlignem lororis iniuriam, atque infamiam, totiúlque dedecus familiæ hæc,inquam,omnia,non solùm non improba,miniméque culpanda fuerunt; verum etiam honesta, rationique & iustitiæ consentanea, meritoque laudanda, sicut laudata sunt à fœmina sancta Iudith. Sed nihilominus tamen fine vlla dubitatione dixerim, filios Iacob, in eo quod egerunt cum Sichimitis, multa peccasse grauissime. Ac si quis attente, considerateque pensitet Mosaïcam istius historiæ narrationem, quæ posita est in hoc capite, octo, vel nouem peccara filiorum Iacob fuisse comperier. Horú tria peccata filioră præcesserunt cædem Sichimitarum: aliatria circa ipsam cædem admissa Jacob cirea ca sunt; tria item alia cædem factam sunt consecuta. Primum eorum peccatum fuit, quòd inconsulto, atque inscio patre suo Iacob, proprio indicio, & auctoritate, cæcoque impetu animi, & furiolo consilio, ac temerarìo aufu, facinus illud aggressi sunt. Cum tamen iniuria, ac damnum acceptum, propiùs, magisque attingeret patrem eorum Iacob, quam ipsos: & paternæ auctoritatis arque officij interesset prouidere & decernere quid in ea re facto esset opus: ipsosque oporterer ex patris iudicio & sententia, & decreto instituere que agenda erant, & regere, & moderari, & exequi. Et hoc quidem minime dissimulauit Iacob: Siquidem facious corum reprehendens, dixit: In consilin corum non veniat anima mea, & in cœtu eorum non sit gloria mea: Quotum verborum hæc est sententia; Absit vt ego, vel auctor, vel approbator, vel etiam conscius suerim tam atrocis eorum consilij de cæde Sichimitarum: absit item, vt istud corum facinus ego ad honorem, & gloriam meam pertinuisse existimem, quod prorius auerior, & deteitor. Alterum peccatum eorum, fuir mendacium perniciolissimum, & cum pessimo dolo coiunctum: ea quippe locuti, & pacti sunt cum Sichimitis, que non solum ipsi servare nole

dem Sichimitarum.

Tria peccata ante cadem.

nolebant, sed illis contraria iam animo designauerant: Volentes eiusmodi fallacibus promissis, & pactis suis Sichimitas deceptos trucidare. Et hoc Scriptura non tacuit, dicens in hoc iplo capite: Responderunt fily Iacob Sichem, & patri eius in dolo, sauientes ob stuprum sororis. Dolose autem pactū facere etiam cum hoste, factumo; persidiose violare in eius perniciem. nefarium apud barbaras etiam gentes semper est habitum. Terrium peceatum fuit tanquam sacrilegium. Sacramento namque Circumcisionis. quo nihil habebant illi religiosius & sanctius inter cæremonias diuini cultus, impiè abusi sunt ad celandum dolum suú, & machinandum exitiú Sichimitis: & quod in salutem hominum comparatum erat, ipsi conuerterunt in exitium.

circa cadem.

Iam verò circa iplam eædem Sichimitarum tria eroum fuêre peccata. Tria peccata Primum fuit peccatum extremæ inhumanitatis, immò ferinæ crudelitatis. Sichimitas enim promissis & pactis eorum circumuentos, atque iplorum suasu & impulsu accepto Circumcisionis Sacramento, in eorum leges,& religionem traductos; in eo ipío tempore, quo maxime miserandi erant, nempe cum propter recentis circucilionis vulnus grauissimo cruciarentur dolore; inermes, incautos, inopinantes, & ad resistendú prorsus inualidos, suriose inuaserunt, sauissimé que occiderunt. Neque hoc in eorum facti acculatione prætermilit lacob Gen. 49. cum dixit: In furore suo occiderunt virum.Et item.Maledictus furor eorum,quia pertinax;& indignatio corum, quia dura. Si forte autem putetur hoc non fuisse peccatu specie diuersu ab homicidio, certè fuit circustantia maiore in modu cadis crudelitate exaggerans, & prægrauans. Alterú peccatú, fuit notabilis admodú & culpabilis vindictæ excessus: nimio enim maior pæna fuit, qua de Sichem illi sumpserunt, quam fuerat peccati eius meritu, & culpa,

Quauis enim Sichem grauissimè peccauerat, per vim rapiendo & vitiando virginem ingenuam & nobilem, is tamen postea turpitudinem flagirij multum diluerat, factamque iniuriam multis modis compensaucrat. Primum enim voluit puellam à se vitiatam ducere vxorem:quod ma trimonium, cum esset ille princeps eius ciuitatis, & gentis, perhonestum & honorificum filijs Iacob videri debebat. Deinde voluit puellam à parentibus accipere indotatam: quin etiam dotem ei daturum se promisit, quantamlibet illi postulassent. Adhæc cum negassent illi, sas esse sibi sororem dare vxorem homini inciroumcifo; daturum autem se promisissent ei, si secundum morem rittimque suum, circumcidi vellet: ille lubéter & confestim eam conditionem accepit. Nec solum ipse circumcisus est; verùm eriam vt itidem circumciderentur, persuask omnibus Sichimitis. Ex hac igitur conditione & pacto à filijs lacob oblato, & à Sichem accepto & firmato, liquido cernitur, filios Iacob promifisse, non solumcondonaturos se Sichem iniuriam ab co acceptam; sed etiam sororem ei tradituros in coniugem. Quare his tebus inter eos iam transactis, Sichem, aut nulla ampliùs merebatur pœnam, aut certè non talem, tantamque, quanta punitus ab illis est. Quòd auté inter filios Iacob & Siché pro missio & pactum intercesserit, quod dixi, aperto narrat Scriptura in hoc

capite: hæc enim funt verba filiorum Iacob ad Sichem, & Hemor: In hoc valebimus fæderari vobiscum, si volneritis esse similes nostri, & circumcidatur in vobis omnis masculini sexui. Tunc dabimus, & accipiemus mutuo filias ve stras er nostras: et habitabimus vebiscum, erimusque vonus populus. Placuit oblatio corum Hemor,& Sichem filio cisus : nec distulit adolescens quin statim quod petebatur explerer. Cumque istam conditionem Sichem, & Hemor propoluissent Sichimitis, eam quoque ipsi protinus acceperunt. & imple uerunt. Subdit enim Scriptura: Assensique sunt omnes, circumcisis cunctis maribus: Tertium peccatum fuit, quòd filij Iacob non contenti ta atroci cæde Sichem, qui flagitif auctor fuerat, in omnes prærerea Sichimitas crudelissima nece sæuierunt, homines quantum ad illud slagitium, planè infontes, & innocentes.

Nã quod dici solet, eos fuisse assensores, & approbatores patrandi eius flagitij, id profectò videtur fine ratione dici. Siquidem nec id Scriptura significat, nec est verisimile. Illud tantum dicit Scriptura, eos pactum de suscipienda circumcissone sibi proposita, suo omnes assensu approbasse, & fideliter servasse. Quòdautem ad raptum, & stuprú Dinæ perficiédú, operas illi suas contulerint, nec dicit, nec vllo modo significat. Immò ve rò istud nó fit credibile. Neg; enim Sichem ad vnam puellam, quæ intra vrbem ipfius vagabatur, rapiendam, domúmque fuá deducendam, opus habuit viribus omnium Sichimitarum: sed ad id efficiendum satis supér-

que famulorum suorum opera & ministerium esse poterat.

Peccata post sadem.

Postremò filij Iacob post immanitatem patratæ iam cædis, nondum 20 exfaturata ira, tanto tot hominum exitio, in omnia bona Sichimitarum hostili furore grassati sunridepopulantes corum agros, deprædantes cun-Ctos greges, & armenta diruentes moenia vrbis, vel, vt lacob dixit Genel. 49. suffodientes murum, diripientes vrbem, cunctáque vastantes, que in domibus erant, & in agris. His accessit alterum peccatum, quòd tali præda, tantóque excidio non contenti, etiam paruulos, & fæminas subiugantes captiuitati in leruitutem abstraxerunt. Audi Scripturam hæcomnia breuiter enarrantem; Quibus egressis, irruerunt super occisos cateri fily Iacob: & depopulati sunt vrbem in vitionem stupri, oues corum, & armenta, & asinas, cunstaque vastantes, que en domibus & in agris erant, paruulos quoque eoium, of vixores duxerunt captinas. Tertium peccatum fuit, quod istius modifacinore, tanta remeritate, furoréque patrato, in summum discrimen, & patris sui, suamque vitam, & fortunas omnes, cunctamque familiam præcipitarunt. Si quidem haud dubié futurum erat, nisi Deus mi rabiliter auertisset ve ab illius terræ habitatoribus, finitimisque gentibus Iacob cum filiis omnique familia trucidaretur, ac deleretur. Hoc ipfum benè prospiciens Iacob, cùm Simeon, & Leui de tali facinore increparet, Egregia Pla- dixit verba illa: Turbastis me, & odiosum me fecistis Chananais, & Pharetonis sentetia zais habitatoribus terra bnius. Nos panci sumus: illi congregati percutient me, de mode, & & delebor ego, & domus mea.

mensura in vl . ciscendo ser-

Plato tale genus vindicta, quali aduersus Sichimitas vsi sunt filij Ia 21 cob, nort solum improbat, verum etiam cum derestatione reijeit à sua Republi

Republica. Facit enim li, 5. de Repub.duplex genus belli; akerű propriè dictum bellu, quod geritur cum gentibus prorlus extraneis, & barbaris; qualia erant Græcorum bella cum alijs gentibus quas ipsi vocabant barbaras : alterum verò bellum quod inter cos geritur, qui sunt eiusdem nationis & gentis, vt cum inter se belligerebant Grzci, quod negat propriè dici debere bellum, sed porivis seditionem. Atque in hoc genere belli, siue potius, vt dixit, seditione, iniquum atque impium esse censet, promiscuè in omnes sæuire: cum sæuire tantum oporteat in eos qui sontes sunt, auc etiam tantum in eos qui præcipui factæ iniuriæ & damni auctores sunt. Depopulari autem agros, omniumq; bona deprædari, subruere mænia, incendere, aut euertere domos, vastare vrbes, & rapinis, cædibus, incendissque grassari, inhumanum, crudele arque impiù iudicat: latisq; gravissimis legibus in optima Republica, quam informat, vetandu elle affirmat. Brgo Platoni, vindicta quam filij Iacob in Sichimitas exercuerunt, minimè placuisset. Nam etsi priùs fuerant Sichimitæ Hebræis extranei & alienigenæ:post factum tamen cum ipsis pactum, & post susceptam circumeisionem iam fuerant confæderati cum illis; & in vnum populum, tum habitatione, tú mutuis inuicem matrimonijs contrahendis, rerúmg; omnium commercijs,& legum, atque consuctudinu communione congregandi arque consociandi. Verba Platonis, in eo quem dixi loco huiusmodi funt : Videtur mihi, sicur nomina hæc duo sunt, bellum, & seditio : ita duo quedá duabus subesse differentijs. Dico autem duo hæc, aliud quidé proprium, & cognatum; & aliud alienum, atque extrancu; & inimicitiam quæ inter nos est, seditionem; quæ inter extraneos, bellum vocari. Talia funt, & quæ Græci inter le,tanquam propinquos genere & cognatione; & quæ cum barbaris, taquam diuersis & extraneis gentibus dimicando gerunt. Itaque contentionem fibi aduerfus alios Gracos exortam, tanqua cum suis geri putabunt, seditionémque vocabunt, non bellum. Pia quog; sententià, & temperato animo rem agent, non ad seruituté aut necem respicientes, tanquam qui hostes minime sint. Non ergo Græciam, cum Græci fint, destrus nt, neque domos incendent neque putabunt in singulis ciuitatibus omnes sibi aduersarios esse, & viros, & mulieres, & pueros: fed paucos admodum inimicos ducent,eos, duntaxat, qui fuerint discordiæ causa. Quamobrem neque regionem vastabunt eoru, neque domos subuertent, led eatenus decertabunt, quatenus qui discordiæ causam dederunt, infontibus pænas soluant. Ponamus itaque legem hanc custodibus vrineque populentur agros, neque igne ædes abfumant. Hactenus ex Platone.

#### Tollentes Dinam de domo Sichem fororem fuam.

VERS. 6.

O v v m, & mirum accidit mihi, quod legi apud Rupertum de ista Dina filla Iacob. Ait enim, post tragicú illú & funcstú Aupri Dina, & cadis Sichimitaru cafum, ea fæminam nu-🊵 plisse sacto viro lob & ex eo genuisse cos filios, & filios, qui in libro lob memorantur; atque hanc iplam historiam, fiue traditionen

Opinio Ruper ti, Dma fuise vxorem lob excusitur.

Philonis auctoritate confirmat. Sic enim Rupertus scribit lib. 8. Comm. suorum in Gen.cap. 1 1. Hanc Dinam, vxorem fuisse Iob, Philo asserir: Ex hanc esse ex qua quatuordecim filios, & sex filias genuerit, septem videlicet filios, & tres filias ante percussionem, totidemque filios, ac totidem filias post percussionem. Hac Rupertus.

Verum ista Ruperti opinio, siue Traditio, mihi quidem falsitatis admodum suspecta est. Primum, ægrè possum inducere in animum, vt credam, sanctum Iob, virum veique divitiis, potentia, nobilitate, auctoritate, sanctitatéque, ac sapientiz famà inter omnes illos Orientales præcellentem & quem alij omnes quasi regem quendam eximiè reuererentur, atque honorarent, ve scriptum est in principio libri eius, & fusiùs in ca. 29. eiusdem libri, ralem dico, tantúmque virum, v xorem ducere voluisse sæminam tam fædi stupri flagitio contaminatam, & famosam & cuius causâ,tam atrox;& immanis fuerat cædes tot hominum facta. Deinde istam opinationem suam siue aliorum traditionem Rupertus Philonis sirmat auctoritate. At si celeberrimi nominis Philonem illum Hebræum intelligat, cuius nunc extant opera, equidem nulquam istud de coningio Dine & Iob in scriptis eius reperi. Nec aliud de ista Dina inuenire potui, nisi quòd iple my: ico quodam intellectu, & tractatu de historia huius capitis disputat in extremo libro, quem de migratione Abrahá inscripsin quo in Philonis my-loco hæc funt eius verba: Viden' vt & quercus procera in Sichem excreuirper quam subindicatur firmum, solidum, nulla vi flectendum farigadúmve robur, quod viro ad perfectionem tendenti necessarium est ferendis laboribus: ne animætribunal, nominatum Dina (vox hæc indicine interpretatur) in potestatem veniat ærumnosi laboris, insidiatoris prudetiæ. Nam Sichem, qui nomen huic loco dedit, filius est Hemoris, brutæ videlicet naturæ; Hemor enim asimum significat, qui deditus impudentiç, & alumnus remeritaris, iudicium mentis violare scelestus, & corrumpere ausus est. Verùm celeriter prudentiæ familiares & discipuli, Simeon & Leui, municis priùs rebus domesticis, expeditionem fecerunt, & occupatos adhuc voluptuario labore, nec circumcifos ab affectibus, repente op-Dent 3. presserunt. Propter oraculum enim quod vetat meretricem esse inter silios Israel, hi virginem animam eripuerunt, fortiter contempto periculo. Videbatur enim defore vitores violati fæderis. Sed error ille mox euanuit: mox enim res ipla fallam opinionem coarguit. Est profectò seuera scelerum vitrix, & iniuriam patientium auxiliatrix iustitia: quæ frustratur illudentes virtuti : quibus pessumdatis , in virgineam integritatem restituitur quæ videbatur constuprata anima. Videbatur enim;nunqua enim corrupta fuit:nam vbi deest affensio, nec qui patitur, verè patitur, nec qui præter animi sui sententiam læditalium, reus est patrati facinoris. Hactenus ex Philone. An verò tempora, quibus Dina, & quibus lob vixère, cogruant inter le, ita vt verè lynchroni fuerint, diligenter disputabitur paulà infrà, cùm ad expositionem 36. capit. ventum erit : atque inibi de ge-

nere, arque ærate Beati Iob disputabitur.

Rologica difpu tatio super historia huise CAPIT IS.

BENE



# BENEDICTI

## PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM QVINTVM
GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Iacob Dei iussu ascendit Bethel: Idola apud domesticos suos reperta defodit subter terebinthum: Moritur ibi, & sepelitur Debbora nutrix Rebecca. Apparet Dominus Iacob, benedicens ei, mutans nomen eius Iacob in nomen Israelis. Rachel moriens parit Beniamin; & sepelitur iuxta Bethlehem. Ruben dormit cum Bala vxore patris sui. Iacob venit Hebron; & ibi moritur Isaac centum octoginta natus annos.



NTEREA locutus est Deus ad Iacob: E Surge, & ascende Bethel, & habita ibi, facque altare Deo qui apparuit tibi quado sugiebas Esau fratrem tuum. Iacob verò couocata omni domo sua, ait: Abijcite deos alienos qui in medio vestri sut, & mundamini, ac mutate vestimenta ve-

stra. Surgite, & ascendamus in Bethel, vt faciamus ibi altare 3 Deo, qui exaudiuit me in die tribulationis meæ, & socius suit itineris mei. Dederunt ergo ei omnes deos alienos, quos ha- 4 bebant, & inaures quæ erant in auribus eorum: at ille infodit ea subter terebinthum, quæ est post vrbem Sichem. Cumque prosecti essent, terror Dei inuasit, omnes per 5 cir 13

6 circuitum ciuitates, & non sunt ausi persequi recedentes. Venit igitur Iacob Luzam, que est in terra Chanaan, cognomen-7 to Bethel: ipse, & omnis populus cum eo: ædificauito; ibi altare, & appellauit nomen loci illius, Domus Dei: ibi enim appa-8 ruit ei Deus cum fugeret fratrem suum. Eodem tempore mor tua est Debbora nutrix Rebecca, & sepulta est ad radices Bethol super quercum:vocatumque est nomen loci illius, Quer-9 cus fletus. Apparuit autem itetum Deus Iacob postquam re-10 uersus est de Mesopotamia Syrix, benedixita; ei, dicens. Non II vocaberis vltrà Iacob, sed Israel erit nomen tuum. Et appellauit eum Israel, dixitq; ei, Ego Deus omnipotes; cresce, & multiplicare: gentes, & populi nationum ex te erunt, Reges de lu-12 bis tuis egredientur. Terramq; quam dedi Abraham, & Isaac, 14 dabo tibi, & semini tuo post te. Et recessit ab eo. Ille verò ere-15 xit titulum lapideum in loco, quo locutus fuerat ei Deus:Libans super eum libamina, & effundes oleum: Vocansq; nomé 16 loci illius, Bethell Egressus autem inde, venit verno tépore ad terram quæ ducit Ephratam, in qua cum parturiret Rachel, 17 ob difficultatem partus periclitari cœpit. Dixitq; ei obstetrix: 18 Noli timere, quia & hunc habebis filium. Egrediente auté ani ma præ dolore, & imminente iam morte, vocauit nomen filij sui Benoni, id est, filius doloris mei:pater verò appellauit Ben-19 iamin, id est, filius dextræ. Mortua est ergo Rachel, & sepulta 20 est in via quæ ducit Ephratam, hæc est Bethleem. Erexitq; Iacob titulum super sepulcrum eius: Hic est titulus monumenti 21 Rachel, víque in presentem diem. Egressus inde, fixit taberna-22 culum trans Turrem gregis. Cúmq; habitaret in illa regione, abijt Ruben, dormiuit cu Bala concubina patris sui:quod illu 23 minime latuit. Erant autem filij Iacob duodecim. Filij Liz:pri mogenitus Ruben, & Simeon, & Leui, & Iudas, & Islachar, & 24 Zabulon. Filij Rachel: Ioseph, & Beniamin. Filij Balæ ancillæ 25 Rachelis: Dan & Nephthali. Filij Zelphæancillæ Liæ: Gad & 26 Aser. Hi sunt filij Iacob, qui nati sunt ei in Mesopotamia Sy-

<sup>2</sup>7 rix. Venit etiam ad Isaac patrem suu in Mambre, Ciuitatem Arbee, hac est Hebron: in qua peregrinatus est Abraham, &

28 Isaac. Et compleri sunt dies Isaac, centum octoginta annoru.

<sup>29</sup> Consumptúsq; ætate mortuus est:& appositus est populo suo senex,& plenus dieru: & sepelierunt eu Esau,& Iacob filij sui.

PRÆ.

#### PRÆFATIO.

O RV M qua narrantur hoc capite trigesimo quinto quasi plenum quoddam argumentum,& instar breuis Commetary esse possunt, qua scripsit Iosephus lib. 1. Antiquitatu, paraphrastica breuitate hase ipsam historiam enarrans, Scribit aute ille hunc in modum: Iacobu obstupe factum tanta filiorum suorum audacia, atque eorum facinus indigne ferentem, Deus, per quietem ei visus, bono animo esse iussit, & lustrare pracepit domum, & familiam, facrificiumque, quod olim, post somnium illud proficiscenti sibi in Mosopotamiam oblatum, vouerat, persoluere. Dum igitur lustrat familiam, reperit Labani deos:nesciuerat enim eos furatam esse Rachelé. His apud Sicyma defossis in terra sub quadam quercu, profectus inde, sacrificauit apud vrbem Bethel, vbi quondam dininum somnium viderat, proficiscens in Mesopotamia. Progressus deinde in agrum Ephratanum, Rachelem ex partumortuam ibi sepelit: solam monumento cognatorum in Hebrone non illatam. Quam cum vehementer lugeret, editum infantem nominauit Beniamin, ea quod doloris causa matri fuisset. Atque hic est filiorum Iacob numerus:mares duodecim, femina vna. Ex his,octo legitimi: sex è Lia, duo è Rachele: quatuor verò è pedissequis, è singulis duo Inde venit Hebronem in Chananaa sitam, vbi Isaac habitabat:nec diuturnus fuit eorum conuictus. Non enimmulto post reditum Iacob mortuus est Isaac,& sepultus à filijs, iuxta vxorem Rebeccam in Hebrone, in monumento parentum suorum: exactis cum virtute annis octoginta quinque supra centum. Vir profecto carus Deo, & magna providentia dignatus ab eo, post Abrahamum patrem ipsius. Hactenus ex Iosepho.

Sed in istis Iosephi verbis, quinque sunt animaduersione & corre- Animaduer-Etione digna. Principio ait idola que apud suos reperit Iacob, suisse ea, phum. qua Rachel furata fuerat patri suo Laban, vt dictum est suprà Genes.30. quod non esse vero simile, paulo infrà ostendemus. Deinde scribit, Iacob filio suo imposuisse nomen Beniamin, quod causa doloris, & mortis suisset matri sua:cum Scriptura dicat aperte in hoc ipso capite, appellatum quidem suisse eum à matre Benoni, id est, filium doloris: à patre verò Iacob, nominatum esse Beniamin, id est filium dextera: Ex quo apparet, quam confuse, & mendose Iosephus hanc historiam retulerit. Preterea, solos filios Iacob ex Lia, & Rachele susceptos, dicit fuisse legiti-

Comm.in Gen.Tom.4.

mos, cum perspicunm set etiam silios ancillarum legitimos suisse: tum quia matres eorum, legitima suerunt vxores Iacob: tum quòd & ipsi, siue posteri eorum, non secus ac sily siue posteri Rachelis, & Lia, hareditariam possessione iussu Dei acceperint interra promissionis. Adhae, censet Iosephus, Iacobum, vbi ex Mesopotamia redit ad patrem suum Isaac, paruo tempore suisse cum eo mox videlicet subsecuta eius morte: atenim mansisse apud eum pou annos tredecim, ostendemus sub sinem huius capitis trigesimi quinti. Illud denique apud Iosephum manifesta habet mendam tam in Latinis, quàm Gracis eius libris: sed qua librario, vel typographo videatur assignanda: dicitur enim vixisse Isaac centum octoginta quinque annis. Verum isti summa annorum superest illud, quinque, vt in sine huius ca. 35 traditur: quamquam historia Scho lastica in historia libri Gen. ca. 85 istum eundem numeru attribuit Iosephum disputatis, ad expositionem capitis 35 aggrediamur.

Historia Scho lastica.

VERS. 1. Interea locutus est Deus ad Iacob, Surge, & ascéde Bethel. & habita ibi, sacque altare Deo, qui apparuit tibi, quando sugiebas Esau fratrem tuum.

& excidium vrbis, pueror úmque, ac mulier um captiuitatem, non ignarus erat Iacob, se ac suos factos esse finitimorum populorum implacabili odio, & iræ vehementer obnoxios: foréque prospiciebat, vt illi tam atrox gentis, & vrbis Sichimitarum exitium vlturi, in suam, & suorum necem quamprimum hostili animo & armata manu ruerent: quibus tamen ipse, longe scilicet viribus impar, propulsare eoru impetum, aut sustinere non posser. Quapropter cum maximo conflicaretur metu & angore animi, instantis periculi magnitudine; cumque humanis omnibus destirueretur præsidiis, toto animo sibi ad diuinum præsidium opémque confugiendum esse censuit. Nec sanè Deus æquum iudicauit, vt pius & sapiens pater filiorum temeritatis & crudelitatis pænas lueret, quam illi inconsulto, & prorsus inscio patre designauerant : sed contrà potius.vt (quemadmodum Deo dignum, & solenne est) filiorum peccata patris pietati, & sanctimoniæ condonarentur, & quod ab illis iuuenili furore peccatum fuerat, eximia patris innocentia, & pietate expiaretur. Deus itaque Iacobum iamiam hostium impetum summo animi pauore expectatem, inbet in locum Bethel secedere; vbi nempe olim fratrem fuum Elau, fugitabundus, diuinum fibi adfuisse præsidium meminerat. Magnum ergo bîc præiudicium diuini auxilij Iacob accepit, vt vbi iam

Os T horrendam illam cædem Sichimitarum, & agrorum depopulationem, vastationémque regionis, post direptioné

vbi iam semel diuinam opem expertus fuerat, ibi eandem sibi non defuturam minimè dubitaret.

Observate consideranda sunt illa verba: Fac altare Deo, qui apparuit An mysteriu, tibi quando fugitebas Efau. Videtur enim his verbis non obscurè significagnificatu fudri distinctio duaru divinarum personarum; vnius, quæ nunc apparuit, & rit hoc loco. locuta est Iacob, iubens eum ire Bethel: alterius verò, cui iubet eum sacri. S. Hilarius. ficare, & quæ apparuit illi olim, cum iret in Mesopotamiam. Deus igitur iubet sacrificari alteri personæ. quam tamen simpliciter appellat Deum. Beatus certè Hilarius lib.4. de Trinitate, ex hoc loco argumentatur Filiú. Dei esse verum Deum, quippe cum Deus pater iubeat lacob sacrificare Deo qui apparuerat sibi; vt enim hoc significaretur, nó dixit Deus qui apparuit Iacob, Sacrifica mihi, sed Deo, qui olim apparuit tibi; significans personam quæ & distincta esset, & tamen Deus esset. Hilarij verba, hæc funt: Deus honorem Deo postulat, & postulat cum alterius significatione personæ, qui apparuit, inquit, tibi cum sugeres Esau; ne qua personæ eiusdem confusio nasceretur. Deus ergo, & qui loquitur cum lacob, dicitur Deus, & de quo is loquirur; honoris confessio naturæ nomen non discernit quos fignificatio subsistentes esse distinguit. Sic Hilarius: idémque ipsum pluribus refert proximè sequenti libro quinto. S. Augustinus S. Augustinus S. Augustinus & idem tradit quod Hilarius, & monet fortasse istam locutionem esse Hebrailmum. Sic enim scribit quæst. 110.in Genesim: Quid est, quòd non dixit. Fac ibi aram mihi, qui apparui tibi? sed dixit Deus quasi de alio loquens, Fac ibi aram Deo, qui apparuit tibi? Vtrum Filius ibi apparuit, & Deus Pater hoc dixit? an hoc in aliquo genere locutionis annumerandum eft? Sic Augustinus.

Sciat porrò Lector, locutionem esse peculiarem Hebrææ linguæ, & admodum frequentatam in facris litteris, inducere personam quampia, fiue diuinam, siue angelicam, siue humanam loquentem de se in tertia Locus Nura. persona, quasi de alia quapiam persona loqueretur : verbi gratia: Dixit Deus illis: Timete Deum, & mandata eius seruate: pro co quod est, Timete me, & mandata mea seruate. Proferam vnum, & alterum Scripturæ locú, vt id perspicuè cernat Lector. In libro Numerorum capite duodecimo inducitur Deus sic loquens: Si quis fuerit inter vos propheta Domini, id est, propheta meus, in visione apparebo ei, vel per somnium loquar ad illum. At non talis seruus meus Moyses:ore enim ad os lognar ei, & palam, & non per Locus Hieroanigmata, ac figuras Dominum videt. id est, me videt. Similem locutionem mia cap. 2. reperiet Lector bis in eodem fermè loco vsurpată apud Hieremia cap. 2. Inducitur enim Deus ita loquens in Iudzos: Nunquid non istud factu est tibi quia dereliquisti Dominum Deum tuŭ eo tempore quo ducebat te pervia? Et paulò pòst: Scito,& vide quia malum & amarum est, reliquisse ne Dominum Deum tuum, or non esse timorem eius apud te, Similiter igitur hoc loco dixit Deus Iacob: Fac ibi aram Deo, qui apparuit tibi, id est, mihi, qui apparui tibi. Quanquá cupio Lectore meminisse eius documenti, valde prose &à observandi, quod tradidimus in terrio Tomo Commentariorum nostrorum in Genelim, super cap. 19. numero 42. esse in diuina Scriptura

multas locutiones, quæ secundum proprietatem linguæ Hebrææ sint hebraismi, & elegantie orationis, secundum tamen diuinam ordinationem, latere in illis maximarum rerum mysteria:quæ non vulgo paterent, sed illi solum perspicerent,& intelligerent,qui singulariter à Deo illuminati essent, quales fuere in veteri Testamento Sancti Patriarcha, & Prophetæ. Hæc igitur locutio, de qua diximus, hebraismus est; & nihilominus tamen mystologica est, diuinarum personarum distinctionem illuminatis à Deo viris significans, cùm alij tantum per eam, diuinæ substantiæ vnitatem intelligerent.

Iacob verò conuocata omni domo sua ait; Abijcite deos VERS. 2. alienos, qui in medio vestri sunt: & mundamiui ac mutate ve stimenta vestra. Surgite, & ascendamus in Bethel, vt faciamus ibi altare.

Quid nobis agédum in rebus adversis.

C c E tibi, quemadmodum exemplo sancti Iacob, cùm gra- 5 uissimis vrgemur periculis, imminentia mala propulsanda & auertenda sint. lacob iussit domesticos suos, Idola que penes iplos erant, abijcere, & seiplos mundare, ac vestimenta mutare, & secum ire Bethel ad sacrificandum Deo. Similiter faciendum

nobis est:nempe idola peccatorum, errorúmque, ac malarum cupiditatú ex animo penitus abijcienda sunt:munditia item ac sinceritas, non interior solum animi coram Deo, sed exterior quoq; in verbis & factis apud homines conseruanda est; Deúmque in Spiritu & veritate condignè ado. rando, & colendo, eius nobis auxilium implorandum est. Sic autem præparatis, & affectis nobis, vel nihil mali accidet; vel, si quid contingat, nihil sanè noccbit, quinetiam magno erit bono, materiam scilicet præbens augendæ virtutis, cælestísque amplificandi præmij: verúmque in nobis iptis experiemur esse, quod in quadam oratione sua canit Ecclesia, dicés: Tuere Domine populum tuum, & ab omnibus peccatis clementer emúser. o. post Cr. da: quia ei nulla nocebit aduersitas, si nulla ei dominetur iniquitas. Sed qua ratione cognouit Iacob, Idola esse penes domesticos suos? Rupertus putat, id resciuisse eum per diuinam visionem proxime habitam, Deo ipsum ea de re docente, ac monente. Sic enim scribit libro octauo in Genesim capite duodecimo. Hac eadem visione Iacob tandem perdoceri potuit, esse in domo sua scelus Idololatriæ: nec posse stare se coram inimicis suis.eosque fugare, quandiu domus sua illo contaminata esset scelere. Quemadmodum Deus dixit Iosue capite septimo: Non poterit, inquit, Israel stare ante hostes suos cosque fugare: quia pollutus est anathemate: non ero vltra vobiscum, donec conteratis eum, qui huius sceleris reus est. Dic eis: Sanctificamini in crastinum. hac enim dicit Dominus, Anathema in medio tui est Israel; non poteris stare coram bostibus tuis, donec deleatur ex te, qui

Oratio Ecclesia in vesperis Meres.

Rupertus.

Que fuerint hoc contaminatus est scelere. Idela qua re-

Ceterum super istis verbis locus quæstioni est, Quenam fuerint Idola 6 illa,

lofepinses.

illa, quæ Iacob reperit apud domesticos suos? Iosephus lib. 3. Antiquita- perit Iucob atum que communis est multorum sententia) scribit suisse Idola que surata Rachel fuerat patri suo Laban, vt suprà scriptum est Genes. 31. Atenim Iacob non apud vnam tantum Rachelem, sed apud alios complures domesticos reperisse Idola satis indicat pluralis numerus, quo veitur hîc Scriptura : Sic enim dixit Iacob: Abycite deos alienos,qui in medio vestri sunt. Et paulò instà: Dederunt ei omnes deos alienos, quos habebant. Immò verò, non fit mihi verisimile eo tempore fuisse Idola Labani apud Rachelem: neque enim tanto tempore Rachel ea Idola celare potuisset virum suum Iacob, neque si sacob resciuisset, passus esset ea domi sua, & apud vxores, & filios esse: vir vtique religiosissimus, & sanctissimus, diuiníque cultus observandissimus. Ab eo autem tempore, quo Rachel furata est Idola patri suo, vsque ad id temporis, quo Iacob locutus est cum suis de abiiciendis Idolis', anni præterierant non minus decem; vt tanto tempore fuisse apud Rachelem Idola, Iacobo progsus inscio, nequaquam credibile sit. Erant igitur Idola illa penes famulos fisus lacob; habebat enim numerosissimam familiam, atque ea potissimim Idola fuisse reor, quæ in direptione vrbis repererant apud Sichimitas 3& cum cetera præda propter magnificentiam & pretiú operis, abstulerant.

Sed cur illa vocauit Iacob deos alienos? An quia cùm Iacob, & sui ve- Cur Idola Iarú Deú colerent, alios deos suæ religioni alienos & extraneos vocabant? cob appellane-An potius quod alienigenz, & gentes extranez sanguini Hebrzo istius- rit dees aliemodi deos colerent, soláque gens Hebræa veri Dei cultum teneret? An quia, cum reuera essent Dæmones, mentes atque animos hominum à veti Dei cognitione, cultúque abalienabant? An quia simulabant se beneuolos, & beneficos esse homini, cum essent humano generi alienissimi, inimicissimi, & hostes accerrimi? An denique, quia nomen Dei prorsus alienum illis, & nullo modo conueniens erat? Etenim verus Deus est, vt sæpenumero prædicat Scriptura, qui fecit cælum,& terram; isti autem erant huius Dei creaturæ,& inter eas pessimi,abiectissimi,& detestatissimi. Audi Hieremiam cap. 10. Dominus noster, vnus Deus est : ipse est Deus viuens, & rex sempiternus: ab indignatione eius commouebitur terra,& non sustinebunt gentes comminationemeim. Qui facit terram in fortitudine sua, & prudentià suà extendit cœlos. Sic ergo dicetis eis : Dy,qui cœlos & terram non fecerunt, pereunt de terra, & de his qua sub cœlo sunt.

Illis portò verbis, Mundamini, & mutate vestimenta vestra : Iacob du- Cur Iacob ius plicem imperauit munditiam: altera interiorem ipsius animi ab immun- serit mutari ditia idololatriæ, aliorúmque omnium flagitiorum: alteram verò exte- refirmenta riorem, quæ in lotione vel mutatione vestium posita erat, sed priorem illam , nimirum quantum præferat huic posteriori diuina Scriptura, videre est apud Isaiam cap. 1. verbis illis: Lauamini, mundi estote, auferte malum cogitationum vestarum ab oculis meis. Sed Iudzi potissimum in posteriore munditia toti versabantur, & occupabantur. Deus legé daturus Hebræis in monte Sina, iussit eos sanctificari & lauare vestimenta sua: Sic enim scriptú est Exod.c.19. Vade ad populñ,& sãttifica illos hodie & cras,lauetý,

vestimentafua, & sint parati in diem tertium: quæ verba aptè respondent etiam verbis Iacob; nam illud santissicari respondet illi quod dixit Iacob mundamini: & illud lauare vestimenta sua, respondet ei quod dixit Iacob, mutate vestimenta vestra. Sed cur Iacob iussit mutati vestimenta? An quòd essent, tum propter idololatriæ immunditiä, tum propter cædem Sichimitaru polluta? An potius vt mundiori, & decentiori habitu atque cultu corporis, ad ritè sacrisicandum Deo, paratiores accederent? An vt tali cæremonia exteriori, singulari quadam religione mentes eorum imbueret, & interio rem aduersus Deum in animis eorum pietatem excitaret?

Vers.5.

At ille info dit ea subter terebinthum, quæ est post vrb em Sichem.

Oleafter.

NNOTAT super hoc loco Oleaster, quia doctores Hebræo-9 rum ignorant proprias significationes nominum Hebræorú significantium certas arborum species, ideireo cùm nomen quodpiam eiusmodi occurrit, videre est diuersas admodum

de fignificatione eius sententias, alijs ad aliam speciem arboris nomen illud referentibus. Hoc igitur loco nomen Hebræum, Elah, quidam significare aiunt quercum, alij terebinthum, alij castaneam. Si tamen inspiciatur radix eius nominis, quæ est, alah, quæ significat execrari, siue malum imprecari; existimari non temerè posset, eo nomine significatam esse arborem execrabilem, & sunessam, id est talem, quales erant arbores, quæ iuxta Idolorum delubra plurimum plantari solebant: atque ob eam causam Iacob sub tali arbore execranda, illa Idola desodere voluerit. Terebinthus porrò est arbor lentæ materiæ, & nigra, lauri solio, oleæ slore, sed puniceo: baccis primum herbaceis, mox rubris; & cum maturuerint, ni-

Terebinthi de feriptio.

Theophr.

puniceo: baccis primum herbaceis, mox rubris; & cum maturuerint, nigricantibus, magnitudine fabæ, refinofis, & fulphurofis, radice valida, & in profundum acta. Est vterque sexus; sed mas, Theophrasto teste, sterilis. præcipua commendatio refinæ, super omnes laudatissimæ, propter odoris atque leuitatis excellentiam. Cuius arboris insignis est in Syria, tum copia, tum proceritas. Vide Plinium lib. 25. Sed quæritur an istiusmodi Idola Iacob desoderit integra, & solida;

Caiesanas.

An priùs liquefacta & fusa, vel resoluta & contrita. Rationabile est, ait Caietanus, vt accelerans discessum, caruerit Iacob commoditate consumendi simulacra igne: & ideo absconderit ea sub terra, vbi erat quercus. Verùm ne materia ærea, vel argentea, vel aurea Idolorum, & ornamentorum, quæ in illis erant, remaneret apud domesticos Iacob, demisit ea sub terra desossa, & abscondita. Sic Caietanus. At verò Thostatus contrà sentit: Fecit, inquit, Iacob magnam & profundam sossam, & omnem Idolorum metallicam materiam priùs liquesactam, deiecit in illam sossam: quæ penetrauit in profundum per viscera terræ vt inde à nemine posset accipi. Noluit autem argentum & aurum illud transfiguratum in

aliam formam, penes se suosque haberi; ne quod semel fuerat dicatum

Thoftatsu.

cultui

cultui demonum, aliquando id ad vsus hominum applicaretur. Historia Scholastica in historia libri Genes, cap. 83. tria hunc ad locum pertinen- Historia Scho tia, minime probabilia tradit. Primo ait, Idola que reperit Iacob, fuisse il- lastica. la quæ Rachel furata est patri suo:ea verò Rachel propterea tandiu celauit viru suu lacob, quod ea condita in terra sub quadam arbote haberet. Subdit deinde, idola quæ defossa sunt à Iacob, multis post sæculis à Dauide fuisse reperta, & in vsum edificandi templi Hierosolymitani collata. Terrio loco putat eandem fuisse arborem, sub qua sepulta fuit Debbora nutrix Rebeccæ, vt paulò infrà dicitur; licèt illa vocetur terebinthus à tino interprete, hæc autem quercus. Verum & priora illa duo futilissima funt Hebræorum commenta: & hoc tertium refellunt non solum Latina nomina diuersarum arborum, vti sunt terebinthus & quercus; sed etiam Hebræa vocabula, Elah, idest, terebinthus, & alon, id est quercus, vt probat Oleaster.

Oleafter.

Cúmque profecti essent, terror Dei peruasit omnes per cir- VERS. 5. cuitum ciuitates, & non sunt ausa persequi recedentes.

IN c advertere licet (ait quælt. 112. in Genes. Augustinus) B. August. quemadmodum Deus operetur quod vult in hominum métibus. A quo enim terror Dei factus est in illis ciuitatibus, nisi ab illo,qui fua promissa in lacob filissque tuebatur? Et Chry- s.Chry/oft.

lostomus homi. 59. in Ge. Vide, inquit, quanta providentia, & quam cuidens Dei tutela erat erga Iacob. Nam quia timuerat ille, ne iple & sui, qui pauci erant comparatione illarum gentium, ab illis delerentur, idcirco Deus admirabili modo eum tutatus est, ingentem animis corum terroré immittens, vt quibus illi formidabiles videbantur, eos ipfi vehementer formidarent. Etenim quando Deus sua gratia quempiam dignatur; inualidos, fortiores potentibus; & paucos, potentiores plurimis facit: nihílque beatius est eo, qui supernam gratiam assecutus est. Sic Chrysostomus. Taliterrore Deus innumerabiles, & robustissimas gentes, quæ terram promitionis tenebant, ab Hæbræis, duce Iosue, debellari fecit: quemadmodum iple in monte Sina promiserat, vt legitur Exodi 19 dicens: Terrorem meum mittam in pracursum tuum, & occidam omnem populum, ad que ingredieris: cunctorumque inimicorum tuorum coram te terga vertam, emittens crabrones prius, qui fugabunt Henaum, & Chananaum, & Hethaum: Et in Deuter.cap. 2. dixit Deus: Hodie incipiam mittere terrorem, atque formidinem tuam in populis, qui habitant sub omni cœlo: vt audito nomine tuo paucant, & in morem parturientium contremiscant, & dolore tencantur. Hoc ipsum quoque confessa est Raab exploratoribus missis à Iosue, vt in libro eius scriptum est, cap. 2. Noui (dixit illa) quod Dominus tradiderit vobis terram istam: etenim irruit in nos terror vester, & elanquerunt omnes habitatores terra. Audinimus quod secauerit Dominus aquas maris rubri

rubri ad vestrum introitum, & qua feceritis duobus Amorrhaorum regibus, qui erant trans Iordanem, Seon, & Og, quos interfecistis. Et hac audientes, pertimuimus, & elanguit cor nostrum, nec remansit in nobis spiritus ad introitum vestrum. Dominus enim Deus vester, ipse eft Deus in calo sursum, & in terra dcorsum.

Exod.14.

Sed istiusmodi terroris divini illustre admodum legimus exemplum, 12 Duam mira-raulter Deus & admirabilem effectum in lib. 2. Paral. cap. 14. Commemorabo id prohostes populo prijs Scripturę verbis. Egressus est, inquit, cotra eos, (Iudeos) Zara Ae. hiops sus terrore im cum exercitu suo decies centenamillia, co curribus trecentis. Porro Asamisso profliga (rex Iuda) perrexit obuiam ei, & instruxit aciem ad bellum, & inuocauit Dore solitus sit. - minum Deum, dicens, Domine, non est apud te vlla distantia, veru in paucis au xilieris, an in pluribus: adiuna nos Domine Deus noster: in te enim, & in tue nomine habentes fiduciam, venimus contra hanc multitudinem. Domine Deus noster tu es, non praualeat contra te homo. Exterruit itaque Dominus Aethiopes coram Asa, & Iuda, fugeruntque Aethiopes, & persecutus est eos Asa, & populus qui cum eo erat, & percusserunt cinitates omnes per circuitum Gerare: Grandis quippe terror cunctos inuaferat.

Allegoria huim hiftoria pulcherrima ex Ruperto.

Non est silentio supprimendus huius historiæ breuis, sed pulcherri- 12 mus Ruperti tractatus allegoricus, qui est apud e um lib. 8. Commentar. in Genel. cap. 12. Verba eius sunt huiusmodi: Planè hoc ordine, & his profectibus ascendendum est in Bethel, id est, in domum Dei, quæ non est alia, quam Ecclesia Christi. Primum est, pristinos abdicare errores, & vnius veri Dei profiteri fidem, quod est auferre deos alienos de medio nostri: deinde baptizari in nomine Patris, & Filij, & Spiritus Sancti: quod est mundari: ac deinceps ambulare in nouitate vitæ, quod est vestimenta mutare. Et Iacob datas sibi inaures, quæ erant in auribus simulacrorum, infodit subter terebinthum, inaures enim habebant viri, more ceterorum orientalium populorum quod mollis & effæminati animi erat instrumétum. Significant porrò inaures, falsæ doctrinæ phaleras, sermone nitidas, sed sensu veritatis vacuas: cuius nos fabulosa dicacitas, cum essemus gentes, ad simulacra muta, tanquam Sirenarum cantus pertrahebat. Terebinthus autem refinam generans pretiofissimam, lignum crucis, quod virtutis est optimæ, significat, subter quam omnia peccata nostra sepeliuntur, vt corum vltra nullum vestigium reperiatur. Cúmque id fecisset lacob, terror Domini inualit omnes gentes per circuitum, vt eum insequi non auderent. Non igitur frustra, sed valde vtiliter & necessariò suggestum dininitus fuit beato Iacob vt auferri iuberet de domo sua deos alienos:

nam antea ipse timidus, & periculose incedens adorabat Esau, & domus eius cædibus, ac sanguine turbabatur : nunc autem terror Domini inuasit omnes, & non sunt ausi eum persequi recedentem. Hactenus ex Ruperto.

**Eodem** 

Eodem tempore mortua est Debbora nutrix Rebecca, & sepulta est ad radices Bethel, subter quercum: vocatumq; est nomen loci illius, Quercus fletus.

Vomodo Debbora tunc erat in comitatu Iacob? Hanc du bitatiunculam tangit, & soluit Chrysoft, sub finem homiliæ Chrysofte. 59.in Genesim, itascribens: Et quo modo, dixerit quispiam, Quomodo fue ista Debbora nutrix Rebeccæ fuit, cùm Iacob túc primum ru Debbora

venerit è Melopotamia? Fortè hoc dicendum est, quod quando à Laban in comitatu discessit Iacob, hæc simul cum eo venire cupiuerit, vt post longum tem- fuerit annosa. pus Rebeccam reuiserer: sed priusquam ad illam peruenirer, defuncta sir. Hæc scribens Chrysostomus, significare videtur, Debboram, cùm ex Me sopotamia profecta est Rebecca in terram Chanaan, remansisse in Meso potamia: & longissimo post tempore, cum Iacob inde discessit, voluisse eam cum Iacob vilum ire Rebeccam: quod tamen verum non est. Debboram enim vnà cum Rebecca ex Mesopotamia venisse in terram Chanaan, apertè Scriptura tradidit supra Gen, 24. Probabilior itaque senten tia est Caietani: Si quæras, inquit Caietanus, qualiter Debbora erat cum Iacob, quam nunquam legimus recessisse à Rebecca, cum qua venerat ex Mesopotamia in terram Chanaan: Respondetur, quòd mortua Rebec câ, cum audisser Debbora, Iacob dilectum filiú Rebeccæ, redijsse ex Melopotamia cum vxoribus, & habitare in terra Chanaan (multis enim iam annis ibi habitauerat) venit ad eum, cupiens vitam agere potiùs cum mu lieribus Mesopotamiz, vxoribus lacob, quam cum Chananzis, vxoribus Esau. Tempus enim mortis Rebeccæ, quamuis non sit scriptum, ex hac tamen absentia Debboræ à domo Isaac insinuatur: non enim fas est credero Debboram inde recessisse, viuà Rebecca. Sic Caieranus Hebræitra Hebrai. dunt, Rebeccam missise Debboram nutricem suam in Mesoporamia ad filium Iuum Iacob, vt inde suo & patris nomine reuocaret ac duceret eum vnà cum familia in terram Chanaan, sicut ipsa promiserat ei, cum mitteret eum in Mesopotamiam. Sic enim suprà extremis penè verbis ca pitis vigesimi septimi scriptum est: Nunc ergo filimi (dixit Rebecca filio ino Iacob) audi vocemmeam, & consurgens suge ad Laban fratrem meum in Haran,habitabisque cum eo dies paucos,donec requiescat furor fratris tui, & cesset indignatio eius,obliuiscaturque eorum, qua fecisti in eum:postea mittam, & adducam te inde huc. Debboram porrò anum fuisse annosissimă, cum est mortua, facile est cognoscere ex ipsa Scriptura. Ab eo naque tem pore quo illa venit cum Rebecca in terram Chanaan, víque ad hoc tempus, quo dicitur esse mortua, præterierunt anni centum viginti septé: tunc autem credibile est non fuisse minorem quinquagesimo anno; quippe quæ nutrix fuerat Rebeccæ, quæ tunc nuptum tradebatur Isaac, nec minor erat vigelimo anno, líaco verò tuno erat quadraginta annorú, vt dici tur Gen. 25. & sexagenarius genuit ipsum Iacob, vt ibidem traditur. Hoc autem tempore quo Debbora obijt, lacob fuisse annorum circiter septé & centum suprà ostensum est: erat itaque Debbora cum excessit, annorum centum, & propè octoginta.

Comm.in Gen. Tom. 4.

 $\mathbf{d}\mathbf{d}\mathbf{d}$ 

tmo nutiix. Oleafter.

SED perpendamus nomen illud nutricis, pro quo in Hebræo est me-De nomine he nechet, de cuius vocis significatione breuiter hoc loco disputas Oleaster, breo Mene Omnes, inquit, nostri hic vertunt nutricem, quod non prohibeo: sed dictio Hebræa potest tam collactaneam, quam nutricem significare. Verbum enim Hebræum propriè significat sugere; licet in hiphil significet la-Chare: cuius rei coniectura est magna illud quod legitur Canticorum 8. Ionech, id est, sugentem vbera matris mez. In quarto tamen libro Regú capite vndecimo ista vox Hebræa non potest habere significationé aliam nisi nutricis, cùm dicitur, Iosabam filiam Regis Ioram, & sorore Ochoziæ de medio filiorum regis qui interficiebantur, tulisse Ioam filium Ochoziæ, & nutricem eius de triclinio, & abscondisse eum à facie Athaliæ vt non interficeretur. Sic ex Oleastro. Nec sanè Latina vox nutricis. vel nutrici significat altricem tantum, vel altorem infantis: verum etiam primum educatorem, atque institutorem: qua significatione Plato libro tertio de Republica scribit Achillem fuisse nutritum à sapientissimo Chi rone; à quo nimirum etiam doctrina medicinæ eruditus est. Et S. Hieronymus in epistola quam scripsit ad Lætam, hortando eam vt filiola suam Paulam mitteret Bethleem, vt ibi Christianam disciplinam melius edoceretur, spondet se illi fore nutritium, & magistrum: Ipse, inquit Hierony mus, si Paulam mileris, & magistrum, & nutritium spoedeo, gestabo humeris, balbutientia senex verba formabo: multo gloriosior mundi Philosopho (significat Aristotelem) qui non regem Macedonum, Babylonio periturum veneno, sed ancillam & sponsam Christi erudiam regnis cœlestibus offerendam.

Achilles alunus, or in medicina discipu lus Chironis. S. Hierony.

Dujntilianus lib.s. Chrysip.

Magna olim pietas alumnorum erga mutrices. Virg.lib.7. Aeneidos.

Cæterùm nutricem non idoneam solum ad bonam pueri nutricationem, verum etiam ad primam eius institutionem, bono ingenio, lingua, & moribus esse oportere, recte precipit Quintilianus. Ante omnia, Quin tilianus inquit, ne sit vitiosus sermo nutricibus, quas si fieri posset, sapien tes Chrysippus optauit, certe quantum res pateretur, optimas eligivoluit. Et morum quidem in illis sine dubio prior ratio est, recte tamen etiam loquantur. Has enim primum audiet puer, harum verba effingere imitando conabitur: &, natura ipía, tenacissimi sumus corum, quæ rudibus annis percepimus. Sic ille. Ingens porrò apud veteres semper suit alumnorum erga nutrices amor, & observantia, & pietas, non secus profectò quàm erga matres. Docere hoc voluit Virgilius exemplo Ænex, qui ex Troianæ vrbis excidio secum in Italiam duxit fortune suæ comité Caietam, nutricé suam: eam in Cápano littore extinctá magnifice funera uit.exstructa etiam vrbe, quæ nomé eius ferret:vt illi eius versus indicat:

Tu quoque littoribus nostris Aeneïa nutrix, Aeternam moriens famam Caieta dedisti.

R V PERT V s disputans hoc loco cur Moses mortem & sepulturam 16 Rebeccæ tacuerit, que in domo Isaac erat materfamilias, & domina; mor tem verò & sepulturam Debborz, quæ nutrix & ancilla erat, tam accurate comemorauerit: huiusmodi ratione allegoricam tradit lib. 8. Commentarioru in Gen.c. 13. Quid hoc est, inquit Rupertus, quod Debbora nutricis

nutricis mors hîc memoriæ commendatur: & Rebeccæ, cuius illa nutrix fuerat, mors nusqua legitur? Num dignior existimata est nutrix, quàm alumna? Ergo hîc granum sub palea quærendum est. Népe sicut Rebecca Spiritus lancti gratiam lignificauit, sic Debbora legem Moss, & iustam & sanctam presignauit: quod ex ipso eius vocabulo licet intelligere: Debbora namque, apes interpretatur. Scimus autem quòd apes & mel in ore 2. Cor.3. dulcifluum, & molestum sub cauda gestat aculeum. Sic planè lex sancta, Ad Phil 7-3. in facie sua, quæ Iudæis velata est viuificantem Spiritum continet: in po sterioribus autem suis, quæ Paulus obliuiscebatur, occidentem habet littetam. Igitur Debboræ quidem, quæ Rebeccam nutriuit, mors inuenitur: quia videlicet ascendentibus in Bethel, id est, domum Dei, occidens littera legis relinquitur; viuificans autem Spiritus perleuerat, & vbique glorificatur, Debbora sepelitur sub quercum: quia videlicet in principio surgentis Ecclesiæ, & in primodijs Christianæ religionis, quæ tota spiritualis est, carnalis sensus legis, & cunctæ carnales cæremoniæ sub ligno crucis obruuntur. Quod quia víque ad hanc diem à Iudæis sine sacerdo tio & sine templo sedentibus deploratur, rectè vocatum est nomen loci illius, Quercus fletus. Hæc Rupertus.

Apparuir iterum Deus Iacob postquam reuersus est de Mesoporamia Syriæ: benedixitque ei, dicens: Non vocaberis vltra Iacob, sed Israel erit nomen tuu: & appellauit eum Israel.

LLVD Apparuit iterum, non lignificat, istam fuisse secunda apparitionem dininam factam lacob, siquidem hæc septima fuit;Etenim primò apparuit ei Deus eunti in Melopotamia. in visione illius scalæ, Gen. 28. Secunda apparitio fuit in Me

sopotamia cùm in somno vidit Angelum demonstrantem sibi sœcundã generationem suorum pecorum, Gen. 30, Tertia fuit etiam in Mesopotamia, cum Deus iussit eum abire ex Mesopotamia, & redire in terram Chanaan,Gene. 31. Quarta fuit,cùm ei iam ingresso Chanaan,& valdè formidanti aduentum fratris sui Esau, occurrerunt Angeli tanquam milites armati ad eius defensionem, & idcirco locum illum appellauit Castra Dei,Gene.32. Quinta apparitio fuit sub specie illius viri,qui cum eo luctatus est, vt ibidem memoratur. Sexta fuit, cum post cædem Sichimitarum, vehementer timentem finitimorum populorum hostilem in se vim & impetum, Deus iussit ire Bethel, & ibi sacrificare sibi, vt in exordio huius capitis trigesimi quinti dictum est. Septima fuit, que narratur hoc loco.Illud igitur, Apparuit iterum referri debet ad proxime antecedentem apparitionem, in qua iussit eum ire Bethel ad sacrificandum sibi. ne videlicet hæc eadem putaretur esse mi.

Benedixîtque ei dicens, & c. Benedictio ista, fuit ea ipsa mutatio nomi nis Iacob in Israel, quam proxime subjungit. Et quia Benedicere Dei, est benefacere, & denotat magnam quapiam gratiam ei, cui benedixit D eus, donari idcirco mutatio illa nominis fignificanit fuisse tunc vberiorem

ddd

Digitized by Google

gratiam datam Iacob, eumque mutatum fuille in virum meliore, & prouectum ad præstantioris virtutis statum. Antea enim tanquam vir proficiens in studio virtutum, maxima ex parte versatus, & exercitatus est in vita actiua: nunc autem ampliori virtute, & gratia Dei auctus, ad excellétiorem vitæ contemplatiuæ statum præcipuè deinceps tuendum & colendum promotus est. Cui sententiæ atque intelligentiæ mirificè respon Thostatus. dent & congruunt nomina Iacob, & Israel. Nam, vt ait Thostatus, Iacob interpretatur luctator, siue supplantator, talis auté est cultor vitæ actiuæ; quæ meritò vocari potest lucta, in qua pugnatur contra concupiscentias carnis,& concupilcentiam oculorum,& superbiam vitæ,& cotra Dæmo nem, mundum, & carnem. Nam quod Iob dixit ca. 7. Militia est vita bominis super terram, id potissimum competit in vita actiuam. Cum autem quis diu, multumq; in actiua vita exercitatus, quasi pertransitis gradibus peruenit ad culmen vitæ contemplatiuæ, tunc omnis cura, & solicitudo humani cordis in vno Deo conquiescit: sicut Magdalena quieta sedebat ad pedes Domini, fruens eius sermonibus, interea multum sollicita & satagente Martha sorore circa frequens ministerium. Tunc felix anima cu sponso suo Christo toto corde lætatur, eius contemplatione satiata, quem tamen adhuc in ænigmate videt, quia nondum corporis carcere exfoluta est, in quo dum manet, magis sibi amare Deum videtur, quàm cognoscere. Ergo sensus illorum verborum, Non vocaberis vlira Iacob, sed Israel erit nomen tuum, hic est: Antehac principaliter fuisti cultor vitæ actiuæ, & minus principaliter vitæ cotemplatiuæ, id quod denotat nomé Iacob, quovíque adhuc vocatus es;at verò posthac contrà fiet:nam potissimum versaberis in vita contemplatiua: & idcirco tali statui respondens, & congruens nomen habebis. Vocaberis enim Israel, quod est nomen contem plantis Altissimum Deum; & gratia præpollentis, & præualentis apud Deum. Sic fermè Thostatus.

#### PRIMA DISPVTATIO.

Super illis verbis,

Non vocaberis vltra Iacob, sed Israel erit nomen tuum.

VERS.9. Quomodo dicatur hîc mutatum fuisse nomen Iacob in Is rael, cùm id ante decem ferme annos factum fuerit ab Angelo, qui luctatus est cum Iacob, vt suprà Gen 32. proditum est.

Prima opinio Oleastri. ROPTER hanc difficultatem, ambigit Oleaster, vtrum 19
hæc apparitio diuersa fuerit ab illa, in qua luctatus est Angelus cum Iacob, quòd in ea mutatum fuisse nomen Iacob in Israel, apertis verbis scripserit Moses. Dubium mihi est, inquit Oleaster, an hæc noua sit apparitio, vel potius refe-

ratur illa quâ Deus antea illi apparuerat, quando cum eo in arenam descen

descendit: non enim videtur necessaria noua impositio nominis, cum ea ipla fuerit antea à Deo facta. Nisi dicamus Deum confirmasse nominis impolitionem factam priùs ab Angelo. Sic Oleaster. Sed profectò dubitari non potest, hanc apparitionem fuisse diuersam ab illa esse factam. Illa quippe contigit prius quam lacob veniret in Socoth, & habitaret iuxta Salem, quibus in locis propè decennium commoratus est, vt suprà oftensum est. Hæc autem apparitio facta est post cædem Sichimitarum, & discessum Iacob ex illa regione: Siquidem discedenti illinc Iacob, & finitimarum gentium in se impetum formidanti, apparuit Deus, & iussit ire Bethel, & ibi sacrificare sibi, vt in exordio huius cap. 35. scriptum est. Hoc autem Dei mandatum confestim executum fuisse Iacob, paulò pòst narrat Moles: venisse enim eu Bethel scribit, & ædificasse ibi altare Dooi & mox subdit hanc ipsam apparitionem, de qua nunc agimus. Non itaq; in dubium vocari porest, an hæc apparitio diuersa fuerit ab ea, quæ commemorata fuit suprà Genesis 32.

Altera est ferme communis sententia, suprà Gen. 32. nomen Israëlis Secuda opinio. reuera non fuisse impositú ipsi Iacob, sed tantummodò prænunciatú,& promissum, nunc verò impositionem eius nominis verè facta esse, priore promissionem explendo. Huius sententiæ primus, & principalis auctor videtur fuisse B. Hieronymus: cuius in traditionibus Hebraicis in Genefim fuper hunc locum, hæc funt verba:Dudum nequaquam ei ab Angelo nomen impositum fuit; sed quod imponendum esset à Deo ab ipso prædictum:quod igitur ibi futurum promittebatur, hîc docetur expletű. Sic Hieronymus. Idem sensit Auctor Historiæ Scholasticæ:nam in histo- Historia Schon ria lib.Gen.c.83. enarrans hunc locum ita scribit:Ecce patet quòd supra nomen Israelis promisit tantum, hîc autem imposuit. Et Thomas Anglicus super hunc locum refert istam opinionem, minimè eam improbans. Suprà, inquit, priùs promiserat ipsum sic appellandum: shîc autem de facto ipsi nomen istud imposuit. Horum adstipulator est Lippomanus in Lippomanus. Catena super his ipsis verbis: idque confirmat vel declarat exemplo B. Petri, cui Christus Dominus cum primum venit ad se, dixit : Tu es Simon Ioan.t. filius Iona: Tu vocaberis Cephas, quod interpretatur Petrus. Quibus verbis non imposuit ei tunc nomen Petri, sed promisit tantum: imposuit autem postea, cùm dixit ei, vt refert Matthæus cap. 16. Et ego dico tibi, quia su es Petrus, & super hanc petram adificabo Ecclesiam meam. Vel potius tunc nomen istud est impositum, cum Christus elegit duodecim Apostolos: de tali namque scribens electione Marcus cap. 3. Et imposuit, inquit, Simoni nomen Petrus, eandémque referens electionem Apostolorum Lucas in cap. 6. Elegit, inquit, duodecim ex ipsis, ques & Apostoles nominauit, Simonem, quem cognominauit Petrum, &c.

Cæterim explicatius istam opinionem tractauit Caietanus, tum supra Caietanus. Super cap. 3 2. vbi talis impositio nominis Israelis memoratur, tum super hoc loco, in quo eadem impolitio nominis traditur. Illic enun Caietanus ad hunc modum scribit: Pro illo. Non vocaberis vitra Iacob, sed I frael, in Hebræo est: Non vocaberis vitra Iacob, qued si Ifrael? Non hoc loco mu-

ddd

S. Hieronym.

tauit Angelus nomen Iacob in Ilrael, sed postea facta est hæc mutatio in loco qui dicitur Bethel, ve clarè patet infrà capite trigesimo quinto. Sed hoc loco prænunciatur nomen istud imponendum ipsi, non quidem assertiue, sed cum ambiguitate quadam tanti nominis spes datur, admirationem ingerendo, cum dicitur, Qued si Israel erit nomen tuum? Oratio siquidem ambigua est, spem tamen magnam præbet, ex futura negatione nominis Iacob asserta. Sic ibi Caietanus. Super hoc autem loco ita scribit : Pro illo : Sed Israel erit nomen tuum,iuxta Hebræum habetur : 9 40d si Israel erit nomen tuum? Isidem verbis viitur Deus, nunc quibus vsus sue rat antea Angelus luctator, sed alia ratione: quia ille ad inchoandam spem tanti nominis; hic ad paulatim eleuandam mentem Iacob ad tantum donum accipiendum. Eleuata quippe mente ipsius Iacob ad tantum donu, confertur ei nomen nouum ; quod, vt dictu est, sonat, Dominabitur Deu. Ex quo intelligere possent omnes, & ipsemet Iacob, significari eo nomine diuinum beneficium in Iacob,& in populo eius, videlicet non humanum, sed divinum beneficium. Et sic verè impletum legimus: nam quando Deus dominatus est in cordibus eorum, habuerunt etiam humanum dominium à Deo : quando autem abiecerunt à seipsis dominium Dei, perdiderunt etiam dominium humanum: Sicut pluribus verbis dixit Ho-Indith cap. 5. loferni Dux Ammonitarum Achior, vt scriptum est in libro Iudith. Ha-

Aenus ex Caietano. Et hæc est secunda opinio multis probata. Quam tamen duæ res vi- 22

cunda opinio.

Refellitur se- dentur improbabilem facere. Mutatio enim Iacob in Israel, viroque in loco isselem omnino verbis exponitur, vt ex modo loquendi non possit elici priùs fuisse promissam, posteriùs autem collatam. Nam ibi dicit Angelus; Nequaquam appellabitur nomen tuum Iacob, sed Israel; hic 2utem dicitur: Non vocaberis vltrà Iacob, sed Israel erit nomen tuum: Vttobique igitur per verba futuri temporis exposita est noui nominis impositio. Deinde fuisse tunc ab Angelo luctatore verè impositum ei nomen Israel, videtur esse non leue argumentum, quòd ante secundam hanc impolitionem iam bis nomine Israelis appellatus fuit Iacob; semei capite trigesimo tertio, illis verbis: Et erecto ibi altari, inuocauit super ipsum fortissimum Deum Israel. Et iterum capite trigesimo quarto ibi: Auditoque quod acciderat, irali sunt valde, eo quod sædam rem operatus essetin Israel.

Tertia opinio Theftati.

Tertia opinio est Thostari. Hic arbitratur, bis fuisse B. Iacobo imposi- 22 tum nomen Israel; primum suprà cap. 32. deinde hic cap. 35. Verum binam istam impositionem ex diuersa ratione, & ad diuersum quid signisicandum esse factam. Etenim suprà est appellatus Israel, ve significaretur, eum omnibus suis inimicis præualiturum, foréque insuperabilem. Quocirca cum Angelus dixisset ei: Non vocaberis Iacob, sed Israel; proximè 12tionem istius impositionis adiecit, dicens: Quoniam si contra Deum fortu fuifti, quanto magis contra homines pranalebis? In hoc autem cap. 35. Idem nomen iterum est impositum ipsi Iacob, sed ob aliam quandam ratione. Nimirum voluit Deus talis nominis impositione, significare, Iacob ex statu

statu imperfectiori, actiuz scilicet vita, promoueri debere, & eleuari per diuinam gratiam ad sublimiorem, & perfectiorem statum vitæ contemplatiux, & ideo nomen Iacob, quod fignificat Luctutorem, vel supplatatorem, ob idque denotat vitam activam, mutari in nomen Israel, quod fignificat eum qui videt Deum, vel lignificat principem, siue fortem cum Deo, quod haud dubiè vitam contemplatiuam adumbrae. Verba Thostati hæc sunt: Quæritur quo modo dicatur hic Deus mutasse nomen Iacob in Israel, cum ea mutatio nominis iam antea esset facta ab Angelo, qui lu Catus est cum Iacob, vt dictum est Genes. 32. Respondetur, istam mutationem nominis Iacob in Israel bis fuisse factam, sed ob diversas rationes. Tunc enim Angelus fecit illam mutationem, vt ostenderet Iacob per illam luctam, multo fortiorem fuisse factum quam fuerat antea: nã antea dicebatur Iacob, quia supplantauerat fratrem suum in vtero, quòd erat paruæ fortitudinis, & dignitatis: Angelus verò appellauit eum Israel, quòd fignificat fortem cum Deo, quæ appellatio longè maiorem proculdubio fortitudinem, & dignitatem ipsius arguebat. Itaque post illam lu-Ctá, nomen Ilraelis magis ei conuenie bat, quàm nomen Iacob. Hoc auté in loco Deus mutauit illi nomen Iacob in Israel, ad significandum statu perfectum vitæ, ad quem ille tunc euchebatur, nimirum ex imperfecto statu vitæ actiuæ, ad perfectum statum vitæ có-templatiuæ: ná illa significatur per Iacob, id est; luctatorem, vel supplantatorem; hæc autem per Israel, idest, videntem Deum, quemadmodum in hac vita videri potest per contemplationem; vel, Priincipem cum Deo, quòd perfecti contemplatores magnæ sint dignitatis apud Deum, vel fortem cum Deo. quòd fortiter in contemplatione Dei permanentes, nullis ab ea curis rerum temporalium abstrahipossint, vel quòd ex tali contemplatione fortes euadant ad debellandos hostes inuisibiles, & visibiles. Et ad banc fermè rationem Thostatus.

Verum opinionem hanc Thostati dupliciter quis resutare posset. Pri- Thostati opimum enim nomen Iacob fecundum propria eius vocis fignificationem nie refellum. fignificat supplantatorem, cultorem autem vitæ actiuæ non fignificat propriè, sed tantum metaphorice. Similiter nomen Israelis propriè significat fortem cum Deo, cultorem verò contemplatiuæ vitæ, non nisi figuratè. Cùm igitur oratio Mosis de mutatione nominis Iacob in Israel in hoc loco sit historica, palàm est opinionem Thostati (eadem autem videtur etiam fuisse Lyrani super hoc loco) qui nomen Iacob, & Israel interpretatur vitam actiuam & contemplatiuam, non congruere cum narratione Moss secundum litteralem, & historicum sensum, sed veram tantùm esse secundum mystologicum sensum: quo fit, vt secundum istam opinioné quæstio superius posita nequaquá benè solui, & explicari queat. Deinde quod Thostatus ait, impositionem nominis Israel bis esse facta. sed ob diversas rationes superius ab ipso expositas, non videtur Sacræhistoriæ consentaneú: immò videtur potius veritas sacræ historiæ demonstrare eandé fuisse rationé & causam, & tunc & nunc appellandi Iacob nomine Israelis. Tunc enim Deus propterea nomen Israelis imposuit ei,



vt ex animo ipsius demeret ingentem metum fratris sui Esau, venientis ad ipsum cum quadringentis equitibus: Et ideo appellauit eum Israel, quod fignificat fortem cum Deo, dicens, Si contra Deum in lucta fortis fuisti, quanto magis apud homines praualebis? Non igitur metuendus tibi est frater tuus Esau. Consimili quoqueratione, & ob eandé causam nunc iterum appellauit eum Israelem: erat enim nunc Iacob in magno pauore & angoreanimi, maiorem in modum formidans finitimorum populorú contra le hostilem impetum propter Sichimitarum cædem à suis factam. Rursus igitur Deus reducit ei in memoriam nomen Israelis ipsi olim impositum; quasi diceret, Noli timere: propterea enim appellari te volui ssraelem qui significat fortem cum Deo, vt scires re, meo præsidio tectum & confilum, fortiorem omnibus aduersarijs tuis fore. Ex his aduertit, opinor, lector, eandem fuisse & tunc, & nunc imponendi nominis Israelis rationem, & causam.

110,942 magis probatur Au-Choris.

Quarta opinio, quæ prioribus videtur probabilior, huiusmodi est: im- 25 @uarta opi- politionem nominis Ilrael hoc loco factam, non fuisse nouam, sed prioris, olim factæ renouationem quandam & confirmationem, quo scilicet diuinæ promissionis per nomen Israel significatæ, fides & fiducia certior in animo Iacob firmaretur. Suprà igitur Gen. 22. verè facta est impositio istius nominis, ve contra secunda opinionem paulò suprà disputauimus; nunc autem eiusdem impositionis renouatio & repetitio sit ob ea quam proxime ante causam diximus: ad eundem namque modum cum suprà Genelis vigelimo octavo, Locum, in quo Iacob viderat illam scalam, appellauit Bethel, id est, Domum Dei: eundem ipsum locum nunc, cum in eo sacrificaret Deo , appellauit iterum Domum Dei,id est , Hebraicè Bethel. Non enim inusitatum aut rarum est in Scriptura, easdem promissiones, vel prædictiones, vel res alias semel iam datas, & commemoratas, postea diuersis temporibus tanquam nouas denuò tradere, & commemorare. Exempli gratià, promissiones de multiplicando semine, & de possidenda terra Chanaan, primum datæ sunt Abrahæ, cum euocatus à

Mox divina Scriptura.

> enim sentit B. August. in quæstio. 1 14. in Genesim, cuius verba in proximè sequenti disputatione commemorabimus. Idem tradit Rupertus Rapertue. libro 8. in Genesim cap. 14. Nam exponens illud, Et appellauit eum Israel; sic ait: Vbi votum soluit Iacob, benedictionem percipit, qua & illud quod in somnis viderat, quando votum fecit fugiens Esau, & id quod nouissime audinit cum Deo luctatus, repetitione confirmatur: Non, inquit, vocaberis Iacob, sed Israel erit nomen tunm: Et adiecit Scriptura dicens ex ore suo, Et appellanit eum Israel, quo dicto firmissimam vocabuli auctoritatem tenendam expressit, quia profectò mutabilis non est vocatio Dei. Porrò quod addidit, Ego sum Deus omnipotens, Cresce, & multiplicare, &c. iam antè expositum est: multis enim vocibus idem promissum

Deo est ex terra Chaldæorum, vt suprà legimus Genesis duodecimo. Easdem verò postea iterum atque iterum, perinde quasi nouæ essent, dedit ipsi Abrahæ, vt patet Genesis 15. & 17. & 22. Easdémque dedit Isaac, & Iacob, quasi etiam nouas. Nec mea tantum est opinio hæc, idem

A; vnde recte non iam promissiones, sed propter iterationem frequentem, dicere potius debemus repromissiones Dei. Sic Rupertus. Ad hanc ipsam opinionem propensior est Thomas Anglicus, qui cum secundam Tho. Anglic. opinionem paulò superiùs enarratam breuiter commemorasser, subdit, vel nomen Israelis sibi anteà impositu, nunc pleniùs confirmauit Deus: fuitque id in fignum perfectioris virtutis & amplioris principatus ipfius Iacob, & in fignum maioris affiftentiz Dei ad ipfum, arque etiam in fignum, quòd per supplantationem hostium spiritualium ascenditur ad visionem seu contemplationem Dei, & ad insuperabilem Dei principatum. Sic ille.

#### DISPVTATIO. SECVNDA

Cum Iacob post impositione nominis Israel, & dum vixit, & post mortem, frequentiùs appellatus sit nomine Iacob, qua Israelis, quomodo verè dictum est ei, Non vocaberis vitrà Iacob sed Israel erit nomen tuum?

An c disputationem, suprà super cap. 32. Gen. vbi primum impositio nominis Israel commemoratur, proposuimus; sedeius tamen explicationem bunc in locum dissulmus. Exponamus igitur breuiter Auctorum sententias, ac denique quid vero similius videatur nobis, indicemus. Prima Prima epinio

est sententia B. Augustini, qui ponit & soluit hanc ipsam quastionem: ve- B. Augustini. rùm solutio eius figurata porius qu'am propria; & anagogica magis, qu'am historica videtur. Ait enim ista mutatione nominis Iacob in Israel, magnum quoddam mysterium esse significatum. Etenim quia nomen Iacob significans supplantatorem, denotat labores & certamina præsentis vitæ; nomen autem Ifrael lignificans eum qui videt Deum, lignificat cœleste præmium beatæ visionis Dei, quod in præsenti vita promittitur, nec nisi exigua quadam in parte datur; sed plane dandum est post hanc vitam: idcirco huius rei fignificandæ gratia, promittitur Iacobo nomen Israel: quo tamen dum vixit, rariùs quàm nomine Iacob, appellatus est. Ponam hic Augustini verba, quæ sunt in li. quæst. eins in Gen. in Tractatu quæst. 1 14. Scribit autem ad hunc modum: Iterú Deus ei benedicit, & nomen Israelis iterum ei imponit: quæ repetitio confirmat magnum promissum hoc nomine. Nam hoc mirum est, quibus semel dictum est amplius eos non esse vocandos hoc nomine, quo vocabantur, sed nouo nomine quod eis imponebatur, eos non ampliùs veteri nomine, sed nouoesse appellatos: istu autem Patriarcham, & per vitam suam, & deinceps post vitá suá appellatú esse lacob, cuitamen non semel Deus dixerat, No iã vocaberis Iacob sed Israel erit nomen tuñ. Nimirú ergo nomé hoc ad illa rectè intelligitur pertinere promissione, vbi sic videbitur Deus, quo modo no est antea Patribus visus, vbi no erit nomé verus; quia nihil remane-

Comm.in Gen.Tom.4.

bit vel in iplo corpore vetustatis, & Dei visio suu erit præmiu. Sic Augustinus. Sed, vt dixi, liquidò apparet hanc opinionem & interpretationem Augustini, non esto propriam, & historicam; sed figuratam, & anagogica. Quapropter proposita quæstio per istam expositionem minimè soluitur; cùm & sermo ipsius Scripturæ in hoc looo sit historicus, & constet san-Aum illum Patriarcham post id temporis, quo dictum est ei, Non virra vocaberis Iacob, sed Israel, frequentius nomine Iacob, quam Israelis esse appellatum.

Secunda opi nio Lyrani, Thostati.

Altera opinio est Lyrani, & Thostati super huius loci expositione; 27 Quoniam illi butarunt per mutationem nominis Iacob in nomen Israel, que narratur in hoc capite trigelimo quinto, lignificatum esse transitum, fiue promotionem Iacob ex vitæ actiuæ studio, & exercitio, ad statum, & cultum vitæ contemplatiuæ, vt luprà nos ex iltorum sententia exposuimus:iccirco nunc isti suz opinioni videlicet conuenienter & consequenter respondentes propositæ quæstioni; dicunt, eum, qui ex vita actiua trásit ad contemplatiuam, non omnino vacare ab exercitio vitæ actiuæ; sed propterea vocari contemplatiuum potius quam actiuum, quod principalius sit contemplatiuus, minus autem principaliter sit actiuus. Sicut post factam istam nominis mutationem ex Iacob in Israel, habuit quidem Iacob vtrumque nomen, verum principalius nomen Israelis; minus autem principaliter, nomen Iacob. Adscribam hoc loco verba Lyrani, ex quo sumpsit Thostatus quæ in eandem sententiam tradit super illis verbiss Non vosaberis vltra Iacob, sic ait, cum postea in codem capite vocatus sit pluries Iacob, quæritur quomodo illud accipiendum sit? Sed intelligendum est, non vocatum iri vltra nomine Iacob, tanquam nomine principali, non tamen excludi quin vocandus esset postea eo nomine, tanquam secundario. Et huius ratio est, quia ista nominis mutatio facta est ad designandum transitum Iacob ex vita actiua ad cotemplatiuam; quia actiua vita imperfectior est; sed præcedere debet, & disponere hominem ad có-B. Gregor, templatiuam, iuxta illud Gregorij in Moralibus: Qui contemplationis arcem tenere desiderant, necesse est, vt priùs se in actionis campo exerceant, & probent: pugnando videlicet contra passiones rationem perturbantes. Sic autem transit homo ad vitam contemplatiuam, quæ perfe-Aior est tali actione, sicut finis respectu eius quod est ad finem. Homo autem, quando ex actiua vita transit prædicto modo ad contemplatiuam, non deserit simpliciter ipsam vitam actiuam; siquidem necesse est ipsum per actiuam vitam exerceri, ne propter cellationem ab actiua rurlus infurgant passiones rationem perturbantes. Et ad hoc designadum, Lacob, etiam postquam vocatus est Israel, nihilominus appellatus est etiam Iacob. Hæc Lyranus.

Lyranus, & felluntur.

At enim ista opinio tota nititur & sustentatur priore altera opinione 28 Thestatus re- istorum Auctorum, quam in Tractatu præcedentis disputationis confutauimus: quòd nimirum mutatio nominis Iacob in Israel, facta hoc loco, primò, & per se significauerit transitum, & promotionem Iacob ex vita Criua ad contemplatiuam. Hoc, quia fallum esse, suprà ostendimus; conlequens

sequens est hanc quoque opinionem esse salsam. Deinde hæc sententia Lyrani & Thostati nequaquam cohæret cum veritate, miniméque subsistit. Si quidem, vristi dicunt, qui ex vita actiua transit ad contemplatiua, licet non desinat vitam activam, propterea tamen est, ac dicitur contemplatiuus potius, quam actiuus, quia frequétior est in cotemplatione, quam in actione. At contrà cernere est in illa mutatione nominis Iacob in nomen Israel:postea enim non solùm aliquando appellatus est Iacob,quo fignificabatur (vt placet iftis) vita actiua, sed multo frequentiùs est appel latus Iacob, quam Israel: cum tamé nomine Israelis, vt isti dicut, denotaretur vita contemplatiua, ad quá tum transibat & promouebatur Iacob, & quam frequentius & principalius exercere & colere debebat.

Tertia sententia est Caietani, Vatabli, & aliorum. Isti aiunt cum dicitur, Non vocaberis Iacob, sed Ifrael, sic esse accipiendum, vt subaudiatur tabis & Headuerbium tantum, hoc scilicet intellectu: Posthac no vocaberis tantum brastum. Iacob, ficut antehac vocatus es, sed etiam cum maiori, laude, & dignitate tua vocaberis Israel, quod est honorificentius nomen. No igitur istis verbis declaratur negatio prioris nominis Iacob, sed additio noui & præstan tioris Israel. Audi Caietanum: luxta Hebraum (inquit) habetur: Nomen tuum Iacob subaudi (cst) non vocabitur nomen tuum adbuc Iacob, subaudi duntaxat) non enim prohibet Deus vocari ipsum Iacob, sed vult adijcere ei diuini nominis infignia. Sic iste.

Sedenim istam expositionem planè respuunt & excludunt verba ipfius Scripturz, quibus dicitur: Non vocaberis virra Iacob: illud enim aduerbium, vitra, apertè indicat negationem prioris nominis in posterum, & folam noui nominis Ifrael, quod imponebatur, appellationem esse futuram. Si dixisset, Tu vocaberis Iacob: & tu vocaberis Israel, nihil erat quæstionis:non enim istà locutione tollebatur appellatio prioris nominis Iacob; sed promittebatur, vel prænuntiabatur simul etiam alterius nominis appellatio, sieut Dominus dixit Petro, Ioan.1. Tu es Simon filius, Iona, & in vocaberis Cephas, quod interpretatur, Petru: nec tamen postea desijt appellari Simon, quanquam frequentius Petri nomine appellatus est. Mutare porrò aduerbium virra (quo vittur Scriptura) in aduerbium tantum, vel duntaxat ab istis auctoribus adhibitum, non est Scripturam exponere, sed expositionem suam quoquomodo probare, & obtrudere velle.

Dicam ego breuiter quod mihi super ista quæstione nec semel, nec Duarra opincuriose cogitanti occurrit, & quod cum consuetudine loquendi Scri- 110, qua plapruræ valdè consentiens, atque adeo saris probabile visum est. Solet Scri-cet Auctore.

Mes dinina ptura dicere, rem quampiam, vel personam, hoc vel illo nomine vocatum Scriptura val iri, non quòd habitura sit illud nomen, aut tali nomine vulgo appellan- de ebseraanda sit; sed quòd verè ac planè habitura sit rem tali nomine significatam: dus. ita vt verè atque conuenienter tali nomine posser vocari. Multa sunt in sacris libris huius réi exempla. Ego vnum & alterum proferam quo res manifesta & certa sit Lectori. Isaias capite septimo dixit: Messiam vocatum iri Emanuelem: Et vocabitur, inquit, nomen eius Emanuel,

nec tamen legimus, vulgò appellatum esse isto nomine Dominum nostrum. Sed quia habiturus erat perfectè id quod eo nomine significabatur (Emanuel enim interpretatur, Nobilcum Deus) idcirco tale nomen ei conuenientissimum erat. Idem propheta capite octauo ait, loquens de Messia: Et dixit Dominus ad me, voca nomen eius, Accelera, spolia detrahe, Festina pradari. & capite nono: Et vocabitur, inquit, nomen eius admirabilis, consiliarius, Deus, Fortis, Pater futuri seculi, Princeps pacis. Et Hieremias cap. 2 ?. Et hoc est nomen, inquit, quo vocabunt eum, Dominus iustus no ster. Et apud Zachariam capite sexto. Ecce vir, Oriens nomen eius. Ad cosimilem igitur sententiam & intelligentiam interpretandum est quod hic dicitur, Non vocaberis vitra Iacob, sed Ifrael erit nomen tuum: hoc népe intellectu: Tanta fortitudinis præstantia donatus & roboratus à Deo es, vr non sit conueniens & decens vocari te deinceps Iacob, id est, supplantatorem fratris, id enim paruam fortitudinem, & dignitatem significat, sed appellari debes Israel, id est, Princeps, vel Fortis cum Deo; quippe qui virturem & fortitudinem certandi cum Deo, & quodammodo præualendi habueris. Non eo inficias, Deum voluisse appellari eum deinceps nomine Ifraelis, sicut reuera appellatus est, sed aio, illud Non vocaberis vitrà l'acob, quo veram intelligentiam habeat, ad prædictam sententiam & interpretationem referendum esse.

Consuetudo Scriptura cir ca verba fubera Societatis.Iefu.

Illud præterealubet hic monere Lectorem, consuetudinem esse Scri- 21 pturæ, secundum proprietatem Hebrææ linguæ, verba futuri temporis turi temporis. læpe vsurpare, ita vt significent debitum, siue, vt Latini loquuntur, offi-Franciscos Ri cium, & conuenientiam quandam, & decemiam. Huius consuetudinis animaduersionem, ante me proditam, à nostro Francisco Ribera, viro in studio sacrarum litterarum peritè versato, hîc apponam, vt ab eo explicata est in primum caput Malachiæ super illis verbis: Filiss honorat patrem. Futura, inquit ille, apud Hebræos sæpe debitum indicant, & decorum.vt Genesis vigesimo, Que non debuisti facere, fecisti nobis, Hebraice est ad verbum, Opera que non fient, fecisti nobis. Latinus igitur Interpres prudenter Hebrailmum, more Latino, interpretatus est: quemadmodu etiam Chaldæus ita vertit: Opera, qua non erant digna fieri, fecisti mecum: & in capite 18. eiusdem libri dixit Abraham Deo: Non est hoc tuum, qui iudicas omnem terram, nequaquam facies indicium hoc. id est, Non æquum est, nec decens, vt tu facias tale iudicium. Et Malach. 2. Labia Sacerdotis custadient scientiam: id est, Custodire debet, & Matth. 16 dixit Petrus Christo Domino: Absit à te Domine, non erit tibi hoc; id est, Inconueniens est, & indecens, & iniquum, vt tu innocens ista patiaris. & Malach. 1. Filius honorat patrem, pro quo Hebraice est, Filius honorabit patrem, quo significatur, filij esse officium, honorare patrem suum. Similiter igitur accipiédum est & hoc: Non vocaberis vitra Iacob: id est,non erit æquum,

nec conueniens, ac decens: si spectetur fortitudo animitui, vt posthac vocêris Iacob, sed vt appellêris Israel.

Ille ve

Ille verò erexit titulum lapideum in loco, quo locutus fuerat ei Deus; libans super eum libamina, & effundens oléum, VERS. 14. vocansque nomen loci illius Bethel

Is PVTAT super his verbis Thostatus, An iste locus, quem An Bethel nunc Iacob nominauit Bethel, sit idé atque locus ille Bethel, qua boc loco de quo proxime ante locutus fuerat; & in quo, ex Dei manfuerit Hierudato, edificauit altare Deo, quo in loco mortua, & sepulta fue-falem.

rat Debbora: hic autem locus appellabatur alio nomine Luza: vbi Iacob, cùm fugiens fratrem suum Esau iret in Mesopotamiam, vidit in somno scalam è terra vique in cœlum erectam, vt suprà Genes. 28. traditum est. Censer aurem Thostarus, licèt dici possit fuisse eundem locum bis eodé vocabulo Bethelis à Iacobo appellatum, propter binam Dei apparitioné inibi factam sibi; priorem quidem cum iret in Mesopotaniam; posterioré autem hoc tempore. Probabilius tamen esse, fuisse diuersa loca; & hunc locum fuisse Hierusalem, qui non solum propter istam apparitionem, verum etiam quod ibi futurum esset Dei templum, fuisse à Jacob prophetico spiritu appellatum Bethel, id est Domum Dei. Ad hoc autem persuadendum, Thostatus affert duas rationes. Primò enim, inquit, quotiescumque fit mentio supradictæ Bethel, adiungitur alterum eius nomen Luza, quo priùs vocabatur, vt patet suprà Genes. 28.8 in hoc ipso capite paulò superius. Et in libro Iudicum c. 1. & in compluribus aliis locis: nisi fortè cum Moses loquitur de Bethel per anticipationem, narrans historiam Abrahæ; vt supra Genes. 12. & 13. In hoe autem loco præcisè nominatur Bethel, non adiuncto altero nomine Luza, quod est signú non fuisse istius 4 Bethel, alterum nomen Luzam, & idcirco diuerlum esse locum à priori Bethel. Ac mihi quidem videtur, Thostatus inquit, hîc accipi pro Hierusalem: Siquidem ex Bethel venisse Iacob in Bethlehem, & ibi in via sepeliisse Rachelem, narrat in hoc loco Moses. Distat porrò Bethlehem ab Hierusalem per duas leucas siue quatuor milliaria: At Bethel de qua suprà dictum est, distat ab Hierusalem per decem vel vndecim leucas. Adde quod Rachel sepulta est in itinere quo venitur à Bethel in Bethlehem, ve hîc dicitur: sed non potest intelligi de itinere que venitur à superiori Bethel in Bethlehem; Ergo, &c. quæ pluribus verbis persequitur Thostatus, & apud eum legi pollunt.

. At enimuerò probabilius videtur, eundem fuisse locum hic & suprà Refellitur nominatum Bethel:nec cuius hîc fit mentio, eum fuisse Hierusalem. Hoc. Thostatus. sensisse Beatum Augustinum, declarant verba eius in quæstione 1 16. in Genesim super huncipsum locum, quem nunc tractamus. Ponit enim ibi tanquam certum, & manifestum fuisse eundem omnino locum hic & suprà nominatum Bethel: sed in dubium vertit, vitim erectio tituli lapidei, & libatio, & effusio olei, quæ hîc memorantur, fuerint eadem illa que suprà Ge.28.commemorata sunt; an verò diuersa fuerint, & idem bis in eodem loco diuersis temporibus Iacob religiosè peregerit. Sic enim ait

e e e

August. Iterumne factum est hoc loco, quod suprà factus uerat, an iterum comemoratum est? Sed vtrumlibet horum sit, super lapide libauit Iacob, non lapidi libauit:non ergo sicut Idololatræ solet aras ante lapides constituere; & tanquam dijs, libare lapidibus. Sic Augustinus. Idem arbitratur Caietanus: nisi quòd eandem quidem fuisse putat regionem loci, sed non eandem partem loci. Ad hunc enim modum scribit super hoc loco Genesis: Paulò superiùs locum altaris appellauit Iacob, Bethel, propter antiquam scilicet scalæ angelicæ visionem: nunc autem locum tituli à se erecti appellat Bethel. Quocirca Bethel, fuit nomen, à Iacob impositum duabus partibus illius loci, loci videlicet altaris, & loci tituli, secundim di uersas rationes:nam loco altaris,ratione scalæ visæ: loco verò tituli,ratione divinæ huius apparitionis & locutionis. Sic Caietanus. Ab istis auctoribus facit contextus narrationis Mosaicæ in hoc loco: talis enim est.ve non obscure significet, postquam Iacob venit Luzam, cognomento Bethel, in eo iplo loco contigisse omnia quæ ibi narrantur, víque ad profe-Ctionem eius in Ephratam, siuc Bethleem. Nullam enim inter ista significat factam esse à lacob mutationé loci, cum tamen alias eius mutationes loci, & transmigrationes, distincte & aperte, & nominatim in hoc capite exponat. His accedit, quod neque vípia in Scriptura legimus, neque tradidit vllus eorum qui ante Thostatum, vel post de locis Terræ sandæ accurate scripserunt, Hierusalem fuisse vllo tempore appellatam nomine Bethel.

### TERTIA DISPVTATIO.

## Super illis verbis,

Vers. 16. Egressus autem inde, venit verno tempore ad terra, quæ ducit vsq; ad 21. Ephratam: in qua cum parturiret Rachel, ob dissicultatem partus periolitari cœpit,&c.

hie tractandas. Harú prima est super illis verbis, verno repere pro quo est Hebraicè chibrath, cuius vocis ambiguitas secit, verna repere pro quo est Hebraicè chibrath, cuius vocis ambiguitas secit, verna repere pro quo est Hebraicè chibrath, cuius vocis ambiguitas secit, verna repera admodum hic locus exponeretur, elitigiosa essetit ter hebraizantes disceptatio. Pagninus sic vertit: Erat adhuc quass milliares terra, ad veniendum in terram Ephrath. Translatio noua, quam habet Vatablus hoc modo: Cùm abessent ingerum agri ab Ephrata; Chaldaicè sic ad verbum: Fuitque quass stadium terra, veniendi ad Ephratam. Dauid Kimhi in libro radicum, tantum itineris ea voce significari putat, quantum à mane vsque ad prandij tempus commodè posset confici. Hoc secutus Caietanus, cùm memorallet supradicta illa verba Latina translationis: Egressu inde verno tempore: luxta Hebraum, inquit, habetur, Es suit

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

fuit adhue sicut prandium terre ad veniendum in Ephrath. Nihil hic dicitur de tempore, sed de distantia locali à Bethleem, tanto videlicet spatio terræ, quantum peragi Tolet, donec prandeatur. A tempore raque prandii quantitatem internalli mensuranit. Sic Caietanus. Oleaster ita putat vertendum; Et fuit adhuc multum terra (id est, via) ad veniendum in Ephrata. Lectio Graca hoc loco, oppidò quam diuerfa est. Sic enim habet: Profe-Etus Iacob de Bethel; fixit tabernaculum suum vltra terra Gader. Et factum, dum appropinguaret in Chabratha ad veniendum in Ephrata, peperit Rachel. &c. Sed illud vltra turrim Gader refert S. Hieronymus non vt in hoc loco politum, sed paulò inferiori, vbi etiam ista verba habentur in vulgata, & in Hebræo, nimirum versu 21. Illud autem Chabratha, positum est, pro voce Hebræa, chibrath.

Cæterum iuuat indicare Lectori quid super hac re disputet B. Hieronymus, quid item Eugubinus, & Lippomanus, atque Oleaster, vt vel hinc appareat liquidò rectam esse hoc loco arque inculpabilem nostram Traflationem Latinam. In Traditionibus Hebraicis in Genes. super hoc ipso loco ita scribit Hieronymus: Verbum Hebræum chibrath, in consequentibus vbi Iacob loquitur ad Ioseph : Ego autem cum venirem de Mesopotamia Syrie, mortua est mater una Rachel in terra Chanaan, in via Hippodromi, vt venirem Ephrata, nescio quid volentes, Hippodromu septuaginta Interpretes transtulerunt; & statim ibi, vbi in Hebræo dicitur: Et sepelie runt eam in via Ephrata, hos est Bethleem. Rursus septuaginta pro Ephrata posuerunt, Hippodromum: cum vtique si Chabratha, Hippodromus est. Ephrata, Hippodramus essenon possit. Aquila auté ita transtulit; Et factu est, mus'oder rus aus, id est, in itinere terræ introiens in Ephrata. Sed melius est si transferatur, In electo terra tepore, cu introiret Ephrata. Portò vernu tempus fignificat cum in florem cuncta rumpuntur, & anni tempus electum est: vel cum transeuntes per viam, carpunt, & eligunt ex vicinis agris quodeumque ad manus venerit, diuerfis floribus inuitati. Sie Hieronymus. Non solum igitur ita vertit Hieronymus, vt habet Latina Translatio, sed ita Latinè verti oportere verba Hebraica, demonstrauit expo-26 fita ratione.

S. Hieronym.

Eugubinus in Recognitione Pentateuchi super hoc loco, atque ipsum Eugubinus secutus etiam ad verbum Lippomanus in Catena, cum prænarrassent va- Lippoman, rias expositorum interpretationes illius vocabuli Hebræi Chibrath, à nobis paulò superiùs commemoratas; subdunt causam tantæ diuersitatis interpretationum, fuisse ambiguitatem vocis Chibraih: quæ vel potest accipi tanquam ex duabus vocibus coniuncta, vel tanquam vnius duntaxat vocis rationem habens; quemadmodum apud nos dictio sustineamus potest accipi tanquam vna vox à verbo Sustinere, vel tanquam ex tribus vocibus composita, videlicet su, tinea, mus. Similiter Chibrat, si coniunctè legatur, fignificat interuallum fiue spatium, puta vel vnum milliare, vel aliud quid simile. Si autem legatur disiun ce, ve littera Caph non sie littera substantialis huius dictionis, videlicet Chi, berath, significat, circa ver, vel circa viriditatem; cum ager pascuus est, & cibum dat terra,à

terra, à verbo barah descendens, quod cibare significat. Priot opinio quibusdam non valdè placet, quia dicunt non habere simile, vnde chibrath significat spacium, nisi forrè ductum à chabir quod significat multum', vt significetur multum terræ, siue itineris fuisse vsque ad Ephratam. Aben-Elra vtramque lectionem & interpretationem eius vocis & refert & approbat.

Oleaster.

Oleaster porrò similiter prænarratis eiusdem vocis Hebrææ variis interpretationibus, ex suo sensu subtexit verba, quæ hic subieci: Non miror, quòd isti in tales inciderint expositiones, cum noluerint significationem radicis eius vocis attendere. Constat autem Chabar esse per se radicem,& tignificare multum effe, vt patet lob 8.& 15.& 21.& 24.& Isaiz 16. Talis autem significatio optime quadrat in vocem Chibrath, hoc loco positam. Moses enimitationem voluit reddere cur sepulta fuerit Rachel in via, & non potius intra vrbem Ephrata: dicit autem ideo factum esse, quoniam adhuc multum erat terræ, id est itineris ad veniendum in Ephrata. Quare sic vertendum fuit; Et fuit adhuc multum terra ad veniendum in Ephrata. Et mirum est, istos vertisse milliare: cum neque Barach neque Chebir, que radices eius nominis ab istis ponuntur, vspiam significare videantur, milliare. Sic Oleaster. Cuius interpretationem excludere videntur, quæ de Borgardus. Ecco, & situ sepulcri Rachelis prodidit memorie Borgardus in Descriptio

ne Terræ Sactæ in Prima Parte, capite septimo, numero quinquagesimo fexto his verbis: Scias sepulcrum Rachelis non esse in ciuitate Bethleem, sed foris iuxta viam, quæ ducit Hebron ad dexteram, ad iactum vnius arcu's extra Bethleem. Non igitur ex loco, vbi sepulta est Rachel, multum terræ, siue itineris supererat, vsque in vrbem Ephrata, sicut habet interpretatio Oleastri.

Viciffitudo bolorum in hac vita mortalibus solennis 👉 viils eft.

Altera quæstio locum habet circa illa verba: Cum parturiret Rachel, ob 38 norum & ma- difficultatem partus, periclitari copit. Vers. 17. Sed ante alia scire conuenit, vel ex hac historia, & exemplo Iacob, sicut etiam omnium temporum, at-.. que omnium gentium frequentissimis experimentis comprobatum est, res mortalium, gaudij & tristitiæ, dolorísque ac voluptatis, & spei ac timoris vtili quadam vicissitudine ac temperamento constare, null'ique in hac vita folidum, & fincerum, & perpetuum gaudium contingere, sed trifitia subinde doloré que dilui, atque interrumpi. Ecce, Iacob, duo decimo filio in prouecta lenecture auctus, ingenti lætitia & voluptate affectus eft: sed mox dilectissimæ vxoris interitu, quasi dirissimo quodam doloris telo Enripides in percussus est. Scitum igitur illud Euripidis dictum est, meritoque celebratum:

Iphigenia.

Gaudere, atque dolere necesse est: Mortalis enim es.Sin tu nolis. Tamen eueniet.Sic diis placitum:

Causa difficul tatum & dolorum qua mulieribus in pariendo contingunt.

Sed quæritur, vnde mulieribus in pariendo tanta difficultas, & dolor, & nonnunquam mors etiam accidat, sicut Racheli contigisse narratur in hoc loco.Complures causas eius rei licet afferre.Primò namque id potest accidere exangustiis veeri, vel eius alia quapiam affectione mala. Deinde potest

id enenire ob grandiorem solito fœtus magnitudinem, aut frequentiorem, & validiorem eius in vtero agitationem, vel ob aliam eius finistra, & aduersam affectionem. Adhæc, si partus adueniat mulieri gravidæ, cum ea graui aliquo tenetur morbo. Duas præterea causas licet adiungere ex Aristotelis doctrina; vt quarta causa sit, desidiosa nimis vita mulieris. Quinta verò, si nimio longiorem in enitendo moram trahat. Ponam hic verba Aristotelis ex libro quarto de Generatione Anima- Aristoteles. lium, capite fexto. In ferendo, inquit, vtero, homines cum ceteris animalibus dissident. Cum enim cetera plurimum temporis valeant corpore, cum ferunt vterum: mulieres magna ex parte ægre degunt. Cuius rei causa aliqua, vel ad vitam referri potest. Cum enim mulieres vitam otiosam,& sellulariam quandam degant, plus contrahunt sibi excremeti. Nam quibus gentibus solitum elt, vt mulieres suscipiant labores, ijs nec vterus tam difficulter geltatur, & partus facilis elt. Denique quibusuis locis, mulieres, quæ laborare consueuerunt, faciliùs pariunt: Labor enim excrementa confumit, quæ in mulieribus otiofis augentur. Cumque parturigo laboriola fir; labor, & exercitatio acta vita facit, vt spiritum possint retinere: in qua re facilitas partus conciliatur. Sed maxime caula eff, quod cum ceteris, aut exigua purgatio, aut nulla manifesta fiat, mulieri plurima euenit. Que cum per vteri gestationem defierit, infestat atque perturbat: quippe cum etiam no gravidis, nisi purgationes fiant, agritudines contingant. Paucis verò quibusdam mulieribus euenit, vt prægnantes melius corpore valeant: videlicet iis, quaru in corporibus exigua continentur excrementa, qua ablumi possunt cu alimento, quod fœtui ministratur. Sic ibi Aristoteles. Et in libro primo de Animalibus, difficultatem ait pariendi ctiam accidere propter dilationem longiorem. Nam & nunc, inquit, mulieres, fi in partu vel oscitando, vel aliqua huiusmodi causa retrahunt, difficilius pariunt. Et lib.7. seribit Plinius oscitationem in enixu, lethalem esse mulieribus.

40 Tertia quæstio nascitur ex illis verbis: Egrediente anima pra dolore, & imminente iam morte, vocauit nomen fily sui Ben oni, id est, filius doloris mei: Pater vero appellauit eum Beniamin, id est, filius dextera. Vers. 18. Quaritur, cur nomen Ben oni, id est, filius doloris mei, adeo displicuerit Ia- speciola nocob, vt id confestim abiecerit, & pro eo posuerit nomen Beniamin, mine impenequod fignificat filium dextera? Nimirum ex profanis iuxtà facrifque refligi, alifhistorijs cognoscere est, veteribus illis hominibus magno studio, & cu-ræ fuiste, nomina imponere pulchra, & apta rebus ipsis, & præclarum bus. quid atque faustum præsignantia, & quasi promittentia, nomina verò inamæna, & trifte quid, vel absurdum significantia, & tanquam infauftum quidpiam portendentia, vehementer exhorruisse, & prorsus repudiasse. Strabo lib. 13. de Theophrasto scribens: Theophrastus, inquit, Strabe. priùs appellabatur Tyrtanus, quem Aristoteles magister, eius mutato nomine nominauit Theophrastum: fimul prioris nominis absurditate offenlus, simul etiam eius linguæ facundiam significare volens. Triste igitur & infaustum Patriarche Iacob visum est nomen Ben oni à matre

impositum; vt quòd acerbissimum casum coniugis in enixu eius filii extincta perpetuò fibi repræsentaret, & idcircò mutavit in nomen Beiamin, futuræ habens fortitudinis, & prosperitatis significationem. Nomen enim dextera, in sacris litteris significat interdum robur, & prosperitatem, & honorem. Veterum opinio fuit, præsertim apud Romanos, fortunatos eos fore, qui, enecta in partu matre, nati essent: Sic aiunt priorem Africanum esse natum: Sic etiam primus Czsarum, à ceso matris vtero appellatus est.

Duid sit roca

rs filius dex-

De germana porrò significatione atque interpretatione istoru no-41 minum Ben oni, & Ben iamin, præter ea quæ tradit Sactus Hieronymus Oleaster in Quæstionibus Hebraicis in Genesim supet hunc locu, Oleaster hæc scribit: Dictio On significare videtur fortitudinem, & laborem, quòdin labore ostendatur hominis fortitudo, vnde ita posset hic verti: Vocauit nomen eius Filium laboris, id est, in cuius partu multum laborasset mater:vel Filium fortitudinis, quod fuiffet matre fortior, & qui mortua matre superuixisset. Quare autem pater vocauerit eum Filium dexterz, duplex potest assignari ratio. Altera, quod ex eo cognosceretur, adhuc in iplo esse robur, & fortitudinem generandi filios; solet enim robur, dexteræ vocabalo fignari: Seçunda, quia pueri vitimo nati, solet esse ferè semper ad dexteram patris sui, quod eos tenerius amare, & maiorem cutam eorum habere videantur.

garia.

Ceterum hanc historiam de morte Rachelis in partu Beniamin, & Raperti ale- vtroque eius nomine sicallegorizat Rupertus lib. 8. in Genesim capite 15. Quemadmodum suprà, inquit, dictum est non carere mysterio, quod mors Debharz, que nutrix Rebecce fuerat, commemorata fit, tacitaiphus Rebecce morte: sic & nunc sciendum, non frustrà mortem Rachelis inueniri, cum Liz mors scripta no sit: Quid enim Rachel, nisi primitiuam ex Hebræis; & quid Lia, nisi collectam ex Gentibus fignat Ecclesiam? Moriturergo Rachel, & mors Liz silentio premitur: quia videlicet Synagoga palam per infidelitatem, à vitæ gratia excidit. Ecclesia verò Gentium viuit per fidem vsque in finem seculi. Et notadum,quòd Rachel in partu obijt;nam Synagoga tunc mortua est,quà-Rom. 11 do Christum & eius Apostolos emisit, Que enim assumptio, inquit Paulus, nisi vita ex mortuis? Vnde Rachel egrediente anima eius præ dolore, yocat filium suum Ben oni, id est, silium doloris mei: doluit enim, id est, inuidit;& dolenda sorte inde mortua est, quòd ex ipsa, vita assum-

pta sit. Pater autem vocauit eum Beniamin, id est filium dextere: quia profectà ille est filius, Apostolorum

Ephefs. Chorus, quem consedere fecit cum

300 at lite will make more thing from a facility

Christo ad dexteram suam in cælestibus.

Digitized by Google

# QVARTA DISPVTATIO.

### Super illis verbis,

Mortua est Rachel, & sepulta in via, que ducit Ephratam, hec VERS. 10. est Bethleem. Erexitque Iacob titulum super sepulcru eius: & 20. hic est titulus monumenti Rachel vsque in presente diem.

PHRATA, & Bethleem (ait Hieronymus in Tradition S. Hieronym. nibus Hebraicis in Genesim super hunc locum Jynius vrbis duo sunt vocabula, sub consimili tamen interpretatione: siquidem Ephrata, interpretatur frugifera; Bethlee, loannes 6.

domus panisvertitur, propter eum panem, qui de cœlo descendisse se dicit. Idem in libro de locis Hebraicis: Bethleem, inquit, ciuitas est Dauid, in sorte tribus Iudz, in qua Saluator natus est; in sex- Matth. 2. to milliario ab Aelia, id est, Hierusalem, contra meridianam plagam, Luc 2. iuxta viam qua ducit Hebron, vbi & sepulcrum lesse, & David oltenditur, & mille circiter passibus procul est turris Ader, que interpretatur Turris gregis quodam vaticinio pastores Dominica nativitatis con- Luc 2. scios ante fignificans. Sed & prope eandem Bethleem, regis quondam Iudza Archelai tumulus ostenditur, qui semita ad cellulam nostram è via publica diuertentis principium est. Vocabatur autem Bethleem,& filius Ephrata, id est, Mariz, vt in Paralip libris plenius legimus. Sic eo loci S. Hieronymus. Et idem paulò infra, Ephrata, inquit, est in tribu 1. Paralip. 1. Iuda, licet plerique male existiment esse in tribu Beniamin; est autem iuxta viam, vbi sepulta est Rachel, quinto milliario ab Hierusalem, in eo loco, qui à septuaginea vocatur Hippodromus. Legimus Ephratam in Paralipomenon libro, lieut fuprà dictum est. Sic Hieronymus.

Est autem de origine istorum nominum Ephrata & Bethleem que- Disputatio stio & disceptatio Thostati cum Lyrano. Lyranus enim secutus Rabbi Thostati cum Salomonem, ait, vrbemistam fuisse appellatam Ephratam ab vxore Lyrano super Caleb sic nominata, vt legitur 1, Paralipomenon cap. 2. Fuit autem ille origine nomi-Caleb, filius Helron, qui cum auo suo suda, & proauo sacob patriarcha @ Besbleen. descendit in Aegyptum, vt habes Genesis quadragesimo sexto. Postea verò istam ciuitatem putat vocatam esse Bethleem, quod post eam serilitatem, quæ contigit in tempore Elimec mariti Noëmi, & tempore Ruth, extitit ingens frugum copia; ibique quasi horreum costitutu est propter tritici abundantiam; vnde traxit nomen Bethleem, quod significat domum panu. Sic isti. Sedenim veruque dictum istoru, manifestis, yt videtur sibi, argumentis refellit Thostatus. Nā illud nomen Ephrata no potuit imponi ei vrbi, nisi post ingressu. Hebrzoru in terra promissionis: in quam neque Caleb, neque vxor eius Ephrata ingredi potuerunt. Helron quippe pater ipsius Caleb, & focer Ephraiz, descendit cu

Digitized by Google

Iacob in Aegyptum, ex quo tempore víque ad egressum Hebræorum ex Aegypto, transierunt quindecim & ducenti anni, vt etiam nos ostedimus in tertio Tomo nostro in cap. 15. Genes. super illis verbis: Et subvicient eos seruituti, & affligent quadringentis annis. Ab egressu porrò Hebrzorum ex Aegypto, víque ad ingressum eorum in terram promissionis, præterierunt anni quadraginta peregrinationis eorum in deferto. Ergo ab ingressu Hesron in Aegyptum, vsque ad introitum Hebræorum in terram promissionis, fluxerunt anni ducenti quinquaginta quinque. Ponamus autem Helron annis viginti post suum in Aegyptu ingressum, genuisse filium suum Caleb: ex quo sequeretur ab ortu Caleb vique ad ingressum Hebrzorum in terram promissionis, transisse annos amplius ducentos triginta. Non igitur iste Caleb, nec vxor eius Ephrata intrare potuerunt Terram promissionis; nemo enim in illa ætate tamdiu viuebat; quare vocabulum Ephrata, non est impositum ab vxore ista Caleb. Præterea, istud fa&um esset aliquandiu post mortem Moss; cum tamen vtrumque nomen eius loci non semel Moses in hoc libro commemoret. Nec firmum est quorundam responsum, Mosem spiritu prophetico pranoscetem futura ista nomina eius loci, per anticipatione vlurpasse. Non enim oratio hæc, & Scriptura Moss, prophetica est, sed historica, tradita Hebreis, qui tunc viuebant: quibus ignota prorsus fuissent ista nomina, vepotè tali spiritu prophetico carentibus.

Atque hoc ipsum argumentum valet contra alterum dictum Lyrani & Rabbi Salomonis, affirmantium, nome Bethleem positum esse ei loco propter copiam frugum quæ accidit tempore Ruth: si quidem id accidit plus ducentis annis post mortem Mosis, ve hoc loco argumentatur Thostatus. Non igitur tale nomen notum fuit Mosi; aut si notum fuisset, vt ipsi dicut, per propheticum spiritum, erat certe prorsus ignotum omnibus gentibus eius temporis:præsertim verò Hebræis, quibus hæc scribebat Moses. Concludit igitur Thostatus, tam nomen Ephrata, quam Bethleem, fuisse antiquius, non solum Moss, sed etiam Iacobi ztate. Sic ex Thostato. Cuius tamen argumentatio non admodum validaest, Potest enim fieri, vt nomen Bethleem multo post mortem, Mosis tempore impositum sit ei vrbi, eius autem commemoratio, quæ hîc ponitur, non fit à Mole tradita, illa dic ût verba: Hac est Bethleem , & item infra Genefis 48. Iuxta viam Ephrata, que alio nomine appellatur Bethleem: sed adjuncta sie à sapientibus Synagogæ, qui auctoritate ipfius,& divino afflatu pleni, libros Moss concinnarunt, expositis quibuldam que propter vetustatem iam erant obsoleta, & in alia nomina iam fuerant commutata, qua de rememini non semel in superioribus tomisin Genesim me monuisse Lectorem. In superiore loco prioris libri Paralipomenon, nominatur quidam Salma pater Bethleem, & Caleb nepos prioris Caleb, de quo paulò antè diximus: hickerram promissionis iurauit, & potuit ex nomine auiz suz Ephrata simile nomen imponere vrbi, que dicta est Bethleem; istius enim Caleb, etiam in octogenaria zeate, propemodum incredibile robur corporis & vigor animi

animi memoratur in libro Tofue, capite 14.

Circa illa verba: Mortua est ergo Rachel, & sepulta est in via, que ducit Liam aliqua-Ephrata, aduertat Lector tum ex hoc loco, tu ex altero loco, qui est infra sub finem capitis 49. aperte perspici, Rachelem aliquanto tempore obtum Kaobijsse prius quam Liam. Hinc enim apparet Rachelem esse mortuam chelis. priulquam Iacob perueniret in vrbem Hebron, quò tendebat ad patré fuum Isaac. At illi dicitur, Liam fuisse sepultam in Hebron cu Abraha, & Sara, & Rebecca; nempe postquam Iacob venerat iam Hebron, & aliquandiu maserat apud patrem Isaac. In maiori chronologia Hebreorum traditur Rachelem mortuam effe,ex actis 36. ctatis suæ annis, cum Erratum ma nupfisset Iacobo, agens 22. annum, & in eius matrimonio mansisset annis quatuordecim. Sed hoe falfum est, mansit enim cum viro suo Iacob rum. in Melopotamia tredecim annis, quia statim vt transactum est primum septennium seruitutis, data est in potestatem Iacob, Genesis 29.hic autem per annos viginti moratus est in Mesopotamia: à discessu autem ex Mesopotamia vsque ad mortem Rachelis anni no minus decem fluxerunt, vt suprà oftensum est: mansit igitur cum viro annis viginti tribus. Quare fi, cum nupfit, erat viginti duorum annorum, eam, cũ obijt, fuifse annorum amplius quadraginta necesse est. Illudité fassum est, quod in eadem chronologia traditur, Rachelem, & Liam fuisse gemellas eodem partu editas: quippe suprà Gen. 29. apertis verbis dixit Moses Rachelem minorem fuille natu, Liam verò sororem fuisse maiorem.

45 Quari etiam potest super eo quod hic dicitur, Iacob erexisse titulum Cur Iacob esuper sepulcrum Rachelis: cur id fecerit Iacob. Sed nimirum declarare rexit titulum voluit ea re Iacob amorem suum, quo Rachelem coniugem flagran- super sepulcra tiffime ac perseuerantiffime dilexerat: simulque apud posteros niemoriam tam caræ vxoris, in perpetuum, quantum in iplo erat, prorogare. Duabus enim rebus, eorum qui mortui sunt, memoriam in futuru prolatare, & quodammodo immortalem facere possumus: primò magnifica eis condendo sepulcra, aliave nominis eorum præclara monumenta statuendo. Fuisse autem, Troianis etiam temporibus, apud Ethnicos morem faciendi mortuis sepulcra, sepulcralésque titulos, non obscurè indicat Homerus, cuius sunt illi versus Latine redditi:

Vt te sepeliant fratres, & sodales

Sepulcro, & titulo:est enim hoc pramium morientium.

Hodieque dicuntur Iudzi simile quid facere in sepulcris suorum, insculpentes ea verba quæ Abigail dixit Dauidi, vt legimus primo Regu cap. 15. Sit anima tua ligata in fasciculo viuentium apud Dominum Deum tuum. Verumenimuerò morcuorum memoria, & nomen, ac fama perpetuatur maxime ingenij operibus, cum disertissimis scriptis, sempérque mansuris, vel historijs, vel carminibus, eorum virtutes factaque ce-Iebrantur. Sic Achilli & Aeneæ quodammodo immortalitatem dedêre Homerus & Virgilius. Disputari posset hoc loco, qualis fuerit ille titulus, quem Iacob erexit super sepulcrum Rachelis: verum super ea re disputatum à nobis est suprà, cu explanaremus verba illa capitis 28. Tulit

Iacob lapidem, quem supposuerat capiti suo, & erexit in titulum, fundens oleum desuper. Borcardus in prima Parte c.7. numero 56. tradit super sepulcro Rachelis erexisse Iacob pyramidé pulchram nimis: & in eius basi duodecim disposuisse pregrandes lapides, secundum numeru filioru suoru.

VERS. 21. Egressus inde Israel, fixit tabernaculum trans Turrem gregis. 22.23. Cúmque habitaret in illa regione, abijt Ruben, & dormiuit cum Bala vxore patris sui : quod illum minime latuit. Erant autem filij Iacob duodecim,&c.



V o D hîc dicitur de habitatione Iacob trans turrim gregis, 🎁 & legitur idem Hebraice,& Chaldaice, id no habent in hoc loco Græci codices, sed paulò suprà Versu 16. habent ista verba, alieno nempeloco, fic enim illic ad verbum habent

habent libri Greci: Et profettus de Bethel, fixit tabernacula trans Turrim Gader. Sed quis locus est iste Turris gregis, siue, vt est Hebraice, Turris

B. Hieronym. Ader? Soluit breuibus hanc quæstionem B. Hieronymus in Tra ditio-

locus fuerit

mibus Hebtaicis in Genesim super hunc locum, ita scribens: Hunc lo-Quaffio quis cum Hebrzi esse volunt, vbi postea templum zdificatum est: & turrim Ader, turrim gregis fignificare, hoc eff, congregationis, & cottus: quod

Turris Gre-& Propheta Michæas testatur dicens: Et turris gregis nebulosa, filia Sion: gis. Michea.4. Illoque tempore Iacob trans locum, vbi postea templum ædificatum est, habuisse tentoria. Sed si sequamur ordinem viz, pastorum juxta

Luc. 2. Bethleem locus est, vbi vel Angelorum grex in ortu Domini cecinit; vel Iacob pecora sua pauit, loco nomen imponés: vel, quod verius est, futurum iam tunc mysterium monstrabatur. Sic ibi Hieronymus, qui etiam in libro de locis Hebraicis ait, Turrim istam Ader mille passibus procul fuisse ab vrbe Bethleem. Neque verd Hieron, negat templum, vel yrbem Hierusalem appellatam quoque fuisse Turrim gregis; cum id perspicue dixerit Michzas supradictis verbis, qua Hieronymus citauit, & ad eam sententiam interpretatus est in commentariis suis super Michzam: sed hoc tantum negat Hieronymus, turrem gregis hic nominatam, fuisse in monte Moria, vbi templum postea zdificatum est: patet enim fuisse prope vrbem Bethleem. Ergo nomen Turris Ader, seu gregis, in duobus locis dicebatur; & in eo qui erat prope Bethleë; & in iplo templo, siue vrbe Hierusalem. Templum porrò vocabatur Turris, quòd in modum, & figuram turris zdificatum effet. Dicebatur item, Ader, siue gregis; vel quod illuc religionis causa, cœtus & congregationes Hebrzoru in similitudine Gregu conveniebant; vel quòd eò ducebantur greges ouium ad immolandum Deo. Verum tutris gregis, de qua hîc agitur, crat campus pascuis vberrimus, & grandibus oleis re-

fertus:in quo postea, in memoriam Angelici exercitus, qui pastoribus Luc 2. apparuit, quo tempore ortus fuerat Dominus noster in Bethleem, dicitur Helena mater Constantini ædificasse templum sub nomine Sanctorum Augelorum.

Sed expendamus illa verba, Abiit Ruben, & dorminit cum Bala coneubina patris sui, quod ip sum minime latuit. Vers. 12. Pott illud: quod ip sum minime latuit : addiderunt de suo lxx. Interpretes : Et malum visum est in oculis eins, que nec Latini, neque Hebrei, neque Chaldaici codices habent. Non est dubium, quin per illud, Dorminit cum Bala, significetur carnalis concubitus: ad id namque fignificandum fæpiffime tale phrasim vsurpat Scriptura. Atque ita debere intelligi, dubitare neminem sinit, quòd Iacob infrà Gen. 49. ob istud slagitium maledicens filio suo Ruben, dixit, Effusus es sicus aqua, non crescas: quia ascendisti cubile patris tui, & maculastis stratum eins. Quocirca nugz sont, & merz fabulz, quod Rabbi Salomon, ei úsque assectatores quidam super hoc loco dixerunt. A Ruben non vitiasse vxorem patris sui, sed lectum eius, quem Iacob trāstulerat in tabernaculum Lie matris Ruben, ex eo loco, Rube indignabundum expulisse: atq; hoc in suam contumeliam accepisse Iacob. Istud porrò genus flagitij dormiendi cum Nouerca, etiam apud Ethnicos, turpissimum, & probrosissimum ducebatur. Audi B. Paulum 1. ad Cor. 5. Omnino auditur inter vos fornicatio, & talis fornicatio, qualis nec inter Getes, ita vt vxorem patris sui aliquis habeat, & vos inflati estis, & non magis lu- Locus Pauli 1. Etum habuistis, vi tellatur de medio vestrum qui hoc opus fecit. Nec verò non recte, & cum laude fecisse putatur rex Salomo in. Adoniam fratre vindicans, quod Abisag Sunamitem paterni tori sociam, in vxorem postulauerit.

Et verò modestior multo quam Ruben fuisse videtur Antiochus, filius Seleuci regis Afiz, qui Stratonicz nouercz suz insano captus a- Antiochia. more, tacitus, vulnus occultum venis alebat, & czco carpebatur igni, donec ob eam causam in grauissimum morbum incidens, à solertissimo medico Erasistrato causa morbi deprehensa est. Quid ego dicam de Zrafstras Hippolytoscuius pudicitia, impotentissimz libidini Phzdrz nouercz suz assentiri nolentis, summis in tragædia laudibus celebrata est? Ceterum verifimile est, lacob, post id temporis, remouisse à thoro suo Ba-Jam:& in perpetuum ab eius concubitu abstinuisse: quod etiam multis 47 post seculis fecisse legimus in 2. Regum cap. 20. Dauidem, decem suis concubinis à filio suo Absalon similiter vitiatis atque sœdatis. Erat au- Cuins atatis tem eo tempore Ruben minor vigefimo quarto anno: hoc enim euenit fuert tune ante venditionem Ioleph,qui tunc fuit sexdecim annorum Genes. 37. Ruben autem, septem tantùm annis maior natu erat, quàm Ioseph, vt ex cap. 29. & 30. Genesis colligitur. Mirúmque videri potest, Iacob ita dissimulasse illud facinus, vt nec filium, nec vxorem castigauerit.

Verùm non omnia Iacob dicta, factáque scriptis à Mose prodita sunt. Non tamen impunè tulisse id Ruben, sed grauissimo supplicio, non ipsum modò, sed eius quoque posteros ob id esse punitos, supradicta in eum maledictio Iacob, manifestè demostrat. \* \* \*

Hi

Vers. 16.

Hi funt filij Iacob, qui in Mesopotamia Syriæ.

Cur bic memeretur numerus filioru Iacob.



VR hoc loco recensuit Moses numerum filiorum Iacob? 48 An ex occasione flagitij, quod admiserat Ruben? cuius fœ-🕍 ditatem, atque indignitatem vehemetius exaggerare voles, oftendit fuisse eum primum natu, & principem omnium fi-

liorum Iacob. An, vt placet quibusdam, vt latenter significaret, post illud flagitium Rubem, Iacob abstinuisse se à generatione filiorum, & conjugali concubitu? An quòd mox initio sequentis capitis expositu. rus esset stirpem ac posteritatem Esau, voluit ante, omnem, quæ tunc erat, progeniem Iacob commemorare? Sed cur interliberos Iacob, nó memoratur filia eius Dina? An id factum ex consuetudine Scripturz, quæ in describenda genealogia, non fæminarum, sed virorum dütaxat, mentionem facit? An eam consulto hic reticuit Moses, propter fæditatem & atrocitatem casus eius apud Sichimitas, cuius in illa fuisse non

Cur inter liberos Iacob no sit nominata Dina.

minimam culpam, negari non poterat? Duemode Bê samin nume

Chryfoft. Cyrillus.

Cetetu illud plus habere videtur dubitationis, cur inter filios Iacob, 40 ratus sit inter qui dicuntur ei fuisse nati in Mesopotamia, numeretur Beiamin, quem filies Lacob na ex historia huius capitis constat, fuisse natum in terra Chanaam, prope sos in Mesopo- civitatem Bethleem. Nec sand verum est, quod Chrysostomus homilia lx. in Genesian dicit, idémque sentire Cyrillum, fertur in Catena in Genefim; Benjamin fuisse quidem natum in terra Chanaan, sed esse tamen satum, & conceptum, in Mesopotamia, eo nimirum tempore, quo Iacob discessum inde adornabat:hoc dico falsum esse. Post discessum enim Iacob ex Melopotamia, víque ad ortum Beniamin, decem circiter annos præterijsse, suprà ostensum est. Eodem modo istam opinione S. Augustinus loco paulo infra citato refellit. Nos igitur dicamus, in illis verbis: Hi sunt filij Iacob, qui nati sunt ei in Mesopotamia Syria: Illud: Hi sunt fily Iacob, referri debere ad omnes eius filios proxime memoratos. Illud verò qui nati sunt in Mesopotamia, referendum esse ad omnes, excepto Beniamin, quem non fuisse natum in Mesopotamia, Lector ignorare non poterat, cum proxime ante dictum effet, fuisse natú prope Bethleem. Sed illa promptior & planior est solutio, quæ B. etiam Augustino maxime probatur in Quæstione 117. in Genesim, morem esse Scripturz, quod omnibus præter admodum paucos, conuenit, id fimpliciter, & generaliter attribuere omnibus; cuius moris, passim obuia sunt legenti scripturam exempla.

ta annorum.

VERS. 27. Venit autem Iacob ad Isaac, patrem suum in Mambre, ciuitatem Arbees hæc est Hebron, in qua peregrinatus est Abraham, & Isaac Et completi sunt dies Isaac centum octogin-

Non

On est verisimile, nunc primum Iacob, postquam redierat ex Melopotamia, vilum iuille patrem luum Ilaac, cum decem cir-Melopotamia, vilum iuille patrem tuum maac, cum decem cir-citer annos, ex quo regressus fuerat ex Mesopotamia, mansislet in terra Chanaam. Tunc igitur primum venit cum omni familia, stabili commoratione mansurus apud patrem suum. Verum non

abs re fuerit, vt hoc loco strictim indicemus totius vitæ Isaac Chronologiam. Isaac natus est, patre eius Abraham cetenario. Genes. 21. Quoniam autem Abraham natus ex anno ducentesimo nonagesimo secundo post diluuium, vt colligitur ex cap.xj. Genes.consequens est, Isaac esse natum post diluuium anno rrecentesimo nonagesimo secundo. Et quia diluuium factum est anno millesimo sexcentesimo quinquagemo sexto à mundi Genes.22. creatione; hincapparet Isaac fuisse natum anno, post orbem conditum, Iose lib 1. bis millesimo, & quadragesimo octavo; excessisse autemanno bis mille- Actiquit. fimo ducentesimo vigesimo octano, obijt enim exactis vita annis, 180. Isaac porrò ductus à patre suo est in montem Moria, ve immolaretur Deo, annos natus, auctore Iosepho, viginti quinque, vel secundum Hebræos in maiori sua Chronologia, triginta septem. Rebeccam duxit vxorem, anno ætatis quadragesimo, & per viginti annos nullam ex ea prolem suscipiens, denique cum fexagenarius esset, Iacob & Esau procreauit:vtrunque proditum est Genes. 25. Natus verò annos centum triginta septem. præter opinionem luam, benedixit filio suo Iacob, & primogenitum constituit, putans esse Esau, vt suprà ostendimus circa initium cap. 27. & iuxta idem tempus, misit filium suum in Mesoporamiam. Genes. 28. Ex eo tempore víque ad obitum iplius, per annos scilicet tres, & quadraginta, nihil de eo proditum est sacris litteris. Cum mortuus est Isaac, erat Iacob annorum centum viginti; quippe qui sexagenario Isaac natus fuerat, vt dictum est suprà Genel. 25. Et quoniam septimum & cétesimum circiter annum agebat, cum post reditum ex Mesopotamia venitad patrem suum, vt ex supradictis manifestum est; hinc apparet suisse eum per tredecim annos cum patre suo. Falsum itaque est, quod traditur ab Hebræis in maiori Chronologia, Iacob tunc ministrasse patri suo per viginti duos annos. Illud denique hoc loco aduertat Lector, manifestam hîc esse hysterologiam, & in historia anticipationem. Siquidem hic priùs narratur mors Isaac; posterius verò infra Gen. 37. memoratur venditio Ioseph, quæ tamen, tredecim annis, excessum Isaac antecessit. Etenim sexdecim annorum erat Ioseph cum est venditus, vt scriptum est Genes. 37. Iacob autem tunc erat septem & centum annorum, nempe genuerat eum, ætatis annum agens vnum & nonagefimum, vt

fuprà oftendimus, cum explanaremus caput 30. At verò cum excessit Isaac, annorum erat Iacob, vt paulò superiùs docuimus,

> centum viginti. \*\*\*

Comment.in-Gen. Tom.4.

ggg



# BENEDICTI PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM SEXTVM GENESIS.

ARGVMENT VM.

Recensetur prozenies, & posteritas Esau.



Æ sunt autem generationes Esau, ipse est Edom. Esau accepit vxores de filiabus Chanaam: Ada filiam Elon Hethæi, & Oolibama filiam Auæ filiæ Sebeon Heuxi: Basemath quoq; filiam Ismael sororem Nabaioth. Peperit autem Ada Eliphaz: Basemath genuit Rahuel: Oolibama genuit Ichus, & Ihelon & Core. Hi filij Esau qui nati sunt 6 ei in terra Chanaam. Tulit autem Esau vxores suas & filios & filias, & omnem animam domus sux, & substantiam, & pecora, & cuncta quæ habere poterat in terra Chanaam: & abijt in 7 alteram regionem, recessité; à fratre suo Iacob. Diuites enim erant valde, & simul habitare non poterant: nec sustinebat eos g terra peregrinationis eorum præmultitudine gregum. Habitauitque Esau in monte Seir, ipse est Edom. Hæ autem sunt

II filius Basemath vxoris eius Fueruntque Eliphaz filij Theman, 12 Omar, Sepho, & Gathan, & Zenez. Erat autem Thamna concubina

generationes Efau patris Edom in monte Seir, & hac nomina filiorum eius: Eliphaz filius Adæ vxoris Esau: Rahuel quoque

cubina Eliphaz filij Esau: quæ peperit ei Amalech, hi sunt filij Ada vxoris Esau: Filij autem Rahuel, Nahath & Zara, Sam-13 ma & Meza. hi filij Basemath vxoris Esau. Isti quoq; erant filij 14 Oolibama filiz Anz filiz Sebeon, vxoris Efau, quos genuit ci Iehus, & Ihiclon, & Core. Hi duces filiorum Efau: Filij Eliphaz primogeniti Esau, dux Theman, dux Omar, dux Sepho, dux Cenez, dux Core, dux Gatham, dux Amalech. hi filij Eli- 16 phaz in terra Edom, & hi filij Ada. Hi quoque filij Rahuel fi- 17 lii Esau : dux Nahath , dux Zara , dux Samma, dux Mcza : hi autem duces Rahuel in terra Edom: isti filij Basemath vxoris Esau. Hi autē filij Oolibama vxoris Esau:dux Iehus, dux Ihelon, dux Core. hi duces Oolibama filiæ Anæ vxoris Efau. Isti 18 funt filij Esau, & hi duces eorum: ipse est Edom. Istisunt filij 19 Seir Horrei, habitatores terræ: Lotam, & Sobal, & Sebeon, & 20 Ana, & Dison, & Eser, & Disan: hi duces Horrei, filij Seir in ter- 21 ra Edom. Facti sunt autem filij Lotan: Horri, & Heman. Erat 22 autem soror Lotan, Thamma. Et isti filij Sobal: Aluan, & Ma- 23 nahat, & Ebal, & Sepho; & Onam. Et hi filij Sebeő: Aia & Ana. 24 Iste est est Ana, qui inuenit aquas calidas in solitudine, cùm pasceret Asinos Sebeon patris sui. Habuitque filium Dison, & 25 filiam Oolibama. Et isti filij Dison:Hamdan,& Eseban, & Ie- 26 thram, & Charan. Hi quoque filij Eser: Balaan, & Zauan, & 27 Acan. Habuit autem filios Disan: Hus & Aram. Hi duces Hor- 28 rzorum:dux Lotan,dux Sobal,dux Sebeon,dux Ana,dux Di- 29 fon, dux Eser, dux Disan: isti duces Horræorum qui impera- 30 uerunt in Terra Seir, Reges autem qui regnauerunt in terra 31 Edom, antequa haberent rege filij Israel, fuerunt hi: Bela filius 32 Beor, noménq; vrbis eius Denaba. Mortuus est autem Bela, & 33 regnauit pro eo Iobab filius Zaræ de Bosra. Cúmque mortuus 24 esset Ioaab, regnauit pro eo Husan de terra Themanorú. Hoc 35 quoq; mortuo, regnauit pro eo Adad filius Badad, qui percus- 36 sit Madia in regione Moab: & nomen vrbis eius Auith. Cumq; 37 mortuus esset Adad, regnauit pro eo Semla de Masreca. Hoc quoque mortuo regnauit pro eo Saul de fluuio Rohoboth. Cúmq: & hic obiisset, successit in regnum Balana filius Acho- 38 bor. Isto quoque mortuo, regnauit pro eo Adar, noménque vr- 39 bis eius Phau: & appellabatur vxor eius Mctabel, filia Matret filiæ Mezaab. Hæc ergo nomina ducu Esau in cognationibus, 40



# BENEDICTI PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM SEXTVM
GENESIS.

ARGVMENT VM.

Recensetur progenies, & posteritas Esau.



Æ sunt autem generationes Esau, ipse est Edom. Esau accepit vxores de filiabus Chanaam: Ada filiam Elon Hethæi, & Oolibama filiam Auæ filiæ Sebeon Heuæi: Basemath quoq; filiam Ismael sororem Nabaioth. Peperit autem Ada Eliphaz: Basemath genuit Rahuel: Oolibanus, & Ihelon & Core, Hi filii Esau qui pati sunt

ma genuit Iehus, & Ihelon & Core. Hi filij Esau qui nati sunt ei in terra Chanaam. Tulit autem Esau vxores suas & filios & filias, & omnem animam domus sux, & substantiam, & pecora, & cuncta qux habere poterat in terra Chanaam: & abijt in 7 alteram regionem, recessit si, à fratre suo Iacob. Diuites enim erant valde, & simul habitare non poterant: nec sustinebat eos terra peregrinationis eorum prx multitudine gregum. Habitauít que Esau in monte Seir, ipse est Edom. Hx autem sunt generationes Esau patris Edom in monte Seir, & hxc nomina filiorum eius: Eliphaz filius Adx vxoris Esau: Rahuel quoque si silius Basemath vxoris eius Fuerunt que Eliphaz filij Theman, omar Senho & Gathan & Zenez Erat autem Thampa con-

Omar, Sepho, & Gathan, & Zenez. Erat autem Thamna concubina

cubina Eliphaz filij Esau: quæ peperit ei Amalech, hi sunt filij Ada vxoris Esau: Filij autem Rahuel, Nahath & Zara, Sam-13 ma & Meza. hi filij Basemath vxoris Esau. Isti quoq; erant filij 14 Oolibama filiæ Anæ filiæ Sebeon, vxoris Efau, quos genuit ei Iehus, & Ihiclon, & Core. Hi duccs filiorum Esau: Filij Eliphaz primogeniti Esau, dux Theman, dux Omar, dux Sepho, dux Cenez, dux Core, dux Gatham, dux Amalech. hi filij Eli- 16 phaz in terra Edom, & hi filij Ada. Hi quoque filij Rahuel fi- 17 lij Esau: dux Nahath, dux Zara, dux Samma, dux Mcza; hi autem duces Rahuel in terra Edom: isti filij Basemath vxoris Esau. Hi autē filij Oolibama vxoris Esau:dux Iehus, dux Ihelon, dux Core. hi duces Oolibama filiæ Anæ vxoris Esau. Isti 18 funt filij Esau, & hi duces eorum:ipse est Edom. Istisunt filij 19 Seir Horrei, habitatores terræ: Lotam, & Sobal, & Sebeon, & 20 Ana, & Dison, & Eser, & Disan: hi duces Horrei, filij Seir in ter- 21 ra Edom. Facti sunt autem filij Lotan: Horri, & Heman. Erat 22 autem soror Lotan, Thamma. Et isti filij Sobal: Aluan, & Ma- 23 nahat, & Ebal, & Sepho, & Onam. Et hi filij Sebeő: Aia & Ana. 24 Iste est Ana, qui inuenit aquas calidas in solitudine, cum pasceret Asinos Sebeon patris sui. Habuitque filium Dison, & 25 filiam Oolibama. Et isti filij Dison: Hamdan, & Eseban, & Ie- 26 thram, & Charan. Hi quoque filij Eser: Balaan, & Zauan, & 27 Acan. Habuit autem filios Disan: Hus & Aram. Hi duces Hor- 28 ræorum:dux Lotan,dux Sobal,dux Sebeon,dux Ana,dux Di- 29 son, dux Eser, dux Disan: isti duces Horræorum qui impera- 30 uerunt in Terra Seir, Reges autem qui regnauerunt in terra 31 Edom, antequa haberent rege filij Israel, fuerunt hi: Bela filius 32 Beor, noménq; vrbis eius Denaba. Mortuus est autem Bela, & 33 regnauit pro eo Iobab filius Zaræ de Bosra. Cúmque mortuus 34 esset Ioaab, regnauit pro eo Husan de terra Themanorú. Hoc 35 quoq; mortuo, regnauit pro eo Adad filius Badad, qui percuf- 36 sit Madia in regione Moab: & nomen vrbis eius Auith. Cumq; 37 mortuus esset Adad, regnauit pro eo Semla de Masreca. Hoc quoque mortuo regnauit pro eo Saul de fluuio Rohoboth. Cúmq; & hic obiisset, successit in regnum Balana filius Acho- 38 bor. Isto quoque mortuo, regnauit pro co Adar, noménque vr- 39 bis eius Phau: & appellabatur vxor eius Mctabel, filia Matret filiæ Mezaab. Hæc ergo nomina ducu Esau in cognationibus, 40

- 41 & locis, & vocabulis suis:dux Thamna, dux Alua, dux Ieteth,
- 42 dux Oolibama, dux Ela, dux Phino, dux Cenez, dux Theman,
- 43 dux Mabsar, dux Magdiel, dux Hiram: hi duces Edom habitantes in terra imperij sui.ipse est Esau pater Idumæorum.

#### PRÆFATIO.

🕊 Escribitur hoc capite progenies, & posteritas i

Esau, amplitudine, ac potetia; regalis etiam dignitatis antiquitate, ac diuturnitate memorabilis:indicatur item re-gio circa montem Seir, quam & ille, & posteri eius, habitatione, simulá, dominatione tenuerut: que postea ab Esau, cui erat etiam nomen Edom, appellata est Idumaa. Monet Sanctus Augustinus, qua hic narrantur de multiplicatione seminis Esau post mortem Isaac, memorari per recapitulationem: ea quippe magna in parte, ante obitum Isaac fa-Augustini verba sunt hac in quastione 118 in Genesim: Quod post narrationem mortis Isaac, narratur quas vxores Esau acceperit, & quos procreauerit, recapitulatio intelligenda est. Neque enim post mortem Isaac id fieri cæpit, cum iam essent tunc Esau & Iacob centum viginti annorum ; quippe cum eos sexagenarius Isaac susceperit,& vixerit annos centum octoginta. Sic Augustinus. Ne verò Lector, aliquot locis hasitet in lectione huius capitis, propter magnam nominum, qua in eo recensentur,varietatem, atque obscuritatem; proponam ei perutile documentum hîctraditum à Caietano: Circa nomina propria (inquit Caietanus) tam mulierum, quam virorum, qua in hoc capite recensentur, aduertat prudens Lector, tantam esse varietatem, vt diuinare quodammodo oporteat. V xores enim Esau alijs nominibus appellantur hic, quam fuerant appellatæ superius cap.26. Et similiter parentes carum aliter hic, at que ibi nominantur. Et quoniam personam aliquam constat multis nominibus nominari, & multis modis contigisse apud priscos rationem paternitatis & filiationis, etiam ante legem Moss; ideò nullius Lectoris mens turbetur, sed accommodet sensum, vt melius ei videbitur: intelligendo scilicet vel de filio naturali, vel de filio legali, vel adoptino;

fuisse namque in more atque vsu filiationem legalem, etiam ante legem Mosaicam, clare ostendit historia Thamar, nurus Iuda infrà capit. 38 me-

morata. Hac Caietanus.

Tulit

Tulit autem Esau vxores suas, & filios, & filias, & omnem sub Vers. 6.7. stantiam, & cuncta, quæ habere poterat in terra Chanaam: & 8. & abiit in alteram regionem, recessitque à fratre suo Iacob. Diuites enim erant valde, & simul habitare non poterant, nec sustinebat eos terra habitationis eorum præ multitudine gregum. Habitauítq: Esau in monte Seir, ipse est Edom.

mùm discessisse Esau ex Terra Chanaam in montem Seir, post mum ineris mortem Isaac, & tunc ibi primum sedem, & domicilium collo-tum in monte casse: At supra Genes, 32. cum Iacob rediit ex Mesopotamia dicitur mi- Seir. sisse nuncios, & munera Fratri suo Esau in montem Seir, vbi tunc ille habitabat: Et cap. 3 2. scriptum est, ex eo loco venisse Esau cum quadringentis equitibus obuiam fratri suo Iacob. Id autem contigit viginti tribus annis ante mortem Isaac. Siquidem tunc Iacob erat nonaginta septem annorum, vt suprà dictum est: cum autem mortuus est Isaac, natus erat annos centum viginti. Hanc quæstionem breuiter, sed subobscure, soluens Caietanus, Complementum, inquit, facti, non initium narratur post mor- Caietanus. tem Isaac. Multis namque annis, viuente adhuc Isaac, Esau habitauerat in monte Seir, vt testatur occursus eius ad Iacob sed completo osficio sepultura paterna, tanquam primogenitus, accepit facultates Isaac, & transtulit eas in Seir. Sic Caietanus. Significat itaque Caietanus, Esau, post mortem Isaac, complete & omnino recessisse à Terra Chanaam in montem Seir, non ampliùs illuc rediturum: nam antea licet habitauerit in monte Seir, veniebat tamen in terram Chanaam visere patrem suum, præsertim autem post reditum Iacob, & cum de graui & periculosa ægrotatione patris audisset. Apertior est, & distinctior, & plenior solutio eiusdem quastionis, quam tradit Sanctus Augustinus in quæstione 119. in Genesim, S. August. hunc in modum scribens: quæstio est, quomodo Scriptura dicat, post mortem Isac, abscessisse Esau de terra Chanaam, & habitasse in monte Seir; cum veniente de Mesopotamia Iacob, legatur supra iam illic habitasle eu. Proinde quid fieri poruerit, ve Scriptura nec fallere, nec falli creda-

I e locus quæstionem habet: videtur enim hie significari, pri- 2mando pri-

Dicamus igirur, Esau post discessium Lacob in Mesopotamiam, seceslisse in monte Seir; post reditum a tem eius, rediisse in terram Chanaam,

gentem Idumæorum. Sic ibi Augustinus.

tur, in propru est cogitare, quod scilicer Esau post discessum Iacob in Mesopotamiam, noluerit habitare cum parentibus suis: siue ex illa comotione, qua dolebat se benedictione paterna fuisse fraudatum: siue quòd videret vxores suas odiosas suis esse parentibus, vel ob aliam quampiam causam; & ita coperit habitare in monte Seir. Deinde post reditum Iacob ex Mesopotamia, facta inter eos concordia, reuersus est & ipse ad parentes: & cùm mortuum parentem simul sepeliissent, quòd eos plurimum ditatos Terra illa minimè caperet, abscessit rursus in Seir, & ibi propagauit

ggg

& adfuille morienti patri, & vnà eum fratre suo Iacob cutasse paternum funus; factaq; cum eo paternorum bonorum diuisione, vehementer esse locupletatos: cúmque præ multitudine gregum, & armentorum, terra, quam inhabitabant, angusta, & incommoda esset illis propter insufficientiam pascuoru, simul etiam captum amore prioris habitationis, quæ exercito venandi, cui à pueritia deditus fuerat, opportunior erat; dereliquisse Terram Chanaam fratri Iacob, & priorem in monte Seir habitationem repetiisse. Quod profectò singulari consilio Dei, & prouidentia factum est, in vtriusque fratris vtilitatem. Si enim Esau mansisset in terra Chanaam, crebræ occasiones extitissent dissentionum, & rixarum inter iplos, vel inter corum pastores, ac seruos: quamobrem Esau, tum quòd iracundo esset ingenio, & feroci animo, tum reminiscens iniuriz olim accepta, vehementer irritatus esset, atque vexasset fratrem suum Iacob. Nimirum consimili ex causa, legimus supra Genes. 13. fuisse Abraham, & Loth domicilio, & habitatione inuicem diffunctos, & separatos. Fuit prætereà id pon solum veile Iacob, sed in rem quoque posterorum Esau. Etenim si Esau mansisset in terra Chanaam, posteri eius, qui numerosissimè multiplicati sunt, magnam eius terræ partem sibi vendicassent. Quocirca, venientibus postea Hebræis, id est, posteris Iacob ad eam terram possidendam, sicut Deus Abrahæ sæpiùs promiserat, necesse suisset expellere posteros Esau, quod sine bello, & interitu eius gentis fieri non poterat:nolebat autem Deus posteros Esau, qui semen erant Abrahæperire, ac deleri. Quapropter dedit eam métem Esau, vt posthabita Terra Chanaam, præoptaret habitationem in monte Seir: iuuitque eum, vt Chorræos, antiquos eius regionis habitatores, sedibus illis exterminaret, sicut legitur in Deuteronomio cap. 2.

### PRIMA DISPVTATIO.

V trùm Ana fuerit primus inuentor, & auctor generationis mulorum.

Superillis verbis,

Iste est Ana, qui inuenit aquas calidas in solitudine, cum pasceret asinas Sebcon fratris sui.

T olim fuit apud veteres, hodicque apud recentiores litigiosa quæstio est in hoc loco, super Hebræa voce(lemim) quam Latinus interpres vertit aquas calidas, alij maria, siue stagna: Hebræi verò, atque hebraizantes asseueranter dicunt verti debere mulos. Hinc datur nobis occasio disputandi.

an primus omnium iste Ana, generationem mulosum adinuenerit, equos admit

admittendo asinis. Ita ve ante id temporis, nullus in omni terrarum orbe mulus vnquam fuerit. Verú primo loco de germana illius vocis Hebreæ notione disserendum est Hebræorum, vt dixi, atque hebraizantium constans, & concors est opinio, ea voce significari mulos. Et hanc significationem putant Lyranus, & Caietanus aptiorem, & congruentiorem esse sentétiæ huius loci, proptet verba illa mox adiuncta, Cum pasceret asinas, patris sui, quasi ex ea occasione, atque opportunitate, periclitari voluerit commixtionem equi cum asina, si qua fortè proles inde existeret. Tradút præterea Hebræi, istum Ana fuisse manzer, id est spurium, ex damnato Hebrei. coitu natum, fuisse enim filium fratris sui Sebeonis, qui dormiens cum matre sua hunc genuerat filium, simulque fratrem. Vt igitur ille fuit degener & illegitimus, ita conatus est in natura producere animal præter naturam. Chaldaus, pro mulis posuit fortes: idem haud dubie significans; est enim mulus animal robustissimum.

Eugubinus in sua Recognitione Pentateuchi, super hunc locum, pror- Engubin. sus abijcit Latinam lectionem, & legi oportere mulos, præfractè contendit:nec dubitat dicere tam Hieronymum, quam lxx. Interpretes ab Hebraica veritate discordare : neque vllam hîc de aquis calidis mentionem fieri, sed de eo, quod erat mirabilius, de origine scilicet generationis mulorum. Putet verò Hieronymi tempore, pro (Iemin) quod significat mulos, codices, quibus est vsus Hieronymus, habuisse, vel (Maijm) id est, aquas, vel (Iamin) id est, maria. Cur autem verterit (aquas calidas) ex неbræo, ratio nulla reddi potest. Deinde reprehendit Eugubinus lxx. Interpretes, quòd vocem неbræam (lemin) perinde quasi esset nomen propriú alicuius hominis, vt est Iacob,& Isaac, hic retinuerunt, ita reddentes hunc locum : Iste est Ana , qui inuenit Iamin in deserto,quando pascebat iumenta patris sui. Sic Eugubinus.

Atenim longe diuersa est sententia Oleastri, qui se sermonis nebrzi, vt qui maxime, studiosum, peritumque profitetur. Audi verba eius in Annotamentis eius super hunc locum: Impingunt hic omnes (ait Oleaster) in vulgatum interpretem, quod pro Iemin, id est mulos, legerit Maijm, id est, aquas, & de suo addiderit calidas, & cumattexuisset super hac re S. ністопуті verba, quæ nos paulo infrà memorabimus; Subdit: Vt autem ego etiam, quod de hac re sentio, dicam, arbitror hîc (lemim) non mulos, vt moderni dicunt, sed maria significare. Moueor ad hoc, quòd radix vocis(Iamin)fit(Iam)quod in confesso est significare, mare. Neque obstat id quod nostri obijciunt, cum significat maria, scribi (Iamin) non (Iemin) nam v aria punctatura in nominibus eiuldem radicis, non semper variat fignifi cationem. Et cùm hoc probasset Oleaster productis aliquot Scripturæ locis, adiúgit: Facit pro hoc, citata sentétia nicronym. dicentis eisdé litteris scribi maria, quibus etiahic sermo. Est autem aduertendum, Scripturam hoc loco, inuentionem istius viri, quasi rarum quippiam enarrare. Non est autem rarum inuenire stagna in solitudine : quare eorum, qui interpretati sunt, vel aquas, vel stagna, reijcienda est interpretatio. Interpretari autem mulos, vt plerique, equidem non audeo. Nulquam



Nusquam enim in Scripturis eo vocabulo significari mulos reperì: & propter paucos Hebræos, qui, vt sæpe testatus sum, coniecturis potiùs, quàm linguæ peritia ducuntur, non puto nomen istud à propria suæ radicis significatione alienari debere. Existimo igitur, istum Ana inuenisse venam aquæ salsæ, quàm hîc mare Scriptura vocat, sicut quamlibet collectionem aquarum. Etenim rarissimum id est inuentu. Sic itaque verterem húc locum: Iste est Ana, qui inuenit maria in deserto, id est, venas aquæ salsæ. Quod forsitan vsque ad illud tempus, neque visum, neque auditum sucrat; & ideirco memorandum esse, Scriptori visum est. Si autem Scriptura significare voluisset mulorum generationem, non dixisset, inuenisse hunc mulos, sed generationé mulorum. Neq; talem generationem inuentam esse in deserto, potius quàm in alio quouis loco, mirú videri debebat; quod tamen Scriptura indicare hoc loco voluit. Hactenus ex Oleastro.

S. Herronym.

Sed videamus quid super hac re S. Hieronymus, quem nihil eorum latuit quæ super hac quæstione variè disputantur, scriptu reliquerit in Traditionibus Hebraicis in Genesim super hoc loco. Multa, inquit, & varia apud Hebræos de hoc capículo disputatur: apud Græcos quippe, & nostros super hoc, silentium est. Alij putant (Iamim) maria appellata, ijsdem enim litteris scribuntur maria, quibus & nunc hic sermo descriptus est. Et volút illum, dum palcitalinos patris lui in delerto, aquarum congregationem reperisse, quæ iuxta idioma linguæ Hebrææ, maria núcupentur; quòd scilicet stagnum repererit, cuius rei inuentio in eremo disficilis est. Nonnulli putant aquas calidas, iuxta Punicælinguæ viciniam, quæ Hebrææ contermina est, hoc vocabulo signari. Sunt qui arbitrentur, onagros ab hoc admissos este ad asinas, & ipsum istiusmodi reperisse concubitum, ve velocissimi ex his asini nasceretur, qui vocatur (Iamim.) Plerique putant, quod equarum greges ab alinis in deferto iple fecerit primus alcendi, vt mulorum inde, noua contra naturam animalia nascerentur. Aquila, & Symmachus hunc locum Ita trastulerunt; ipse est Anas, qui inuenit vois Imperius, quæ interpretatio pluralem numerum significat. Septuaginta verò, & Theodotion similiter transfulerunt, dicentes, ror la prip, quod indicat numerum singularem. Hactenus ex Hieronymo.

3. Hieroym.

Hieronymus igitur Latinam lectionem huius loci & commemorauit, 6 simulque originem, ac rationem eius indicauit. Nempe cum obscura esfet vocis Hebrææ significatio, & ea vox, Punica linguâ, quæ valde affinis est Hebrææ, significatet aquas calidas: prudenter sanè Latinus Interpres itidem vertit: præsertim verò cum inuentio aquarum calidarum in solitudine rara esset, ac memorabilis videretur. Aquas porrò calidas equidem interpretor thermales, siue balneales aquas: quarum virtus, quod curandis vulneribus, mitigandis doloribus, sanandísque morbis peresticax & salutaris esse soleat, magno est in pretio, magnaque in celebritate hominum: prorsus vetale inuentum, & ipsum inuentorem, & socum talium aquarum valdè nobilitet, & celebrem reddat. Nec opinionem Hebræorum de mulis tacuit Hieronymus, quam tamen minimè probabilem esse rectè argumentatus est Oleaster. Laborane sanè vehementer, ac sudant Hebræi

Hebræi in vestigando notionem vocis lemim, prove significat mulos:sed planè incassum labor eorum omnis recidit; cui in Scriptura nihil quod eis faueat reperire queant. Crebra est profecto in sacris litteris mulorú men tio:verum nusquam, ac ne semel quidem, sub isto vocabulo (Iemim:) quod magno est argumento, ista voce (lemim) non significari mulos.

Illud præterea, Hebræorum interpretationem falsam arguit, quòd aiút Anam no fuif ipsi, Anam illum fuisse primum inuentorem generationis mulorum. No se primum ge igitur ante ætatem istius Ane fuerat voquam in omni terrarum orbe mu lorum innenlus, per annos scilicet amplius bis mille ducentos. Sedenim id pugnat torem. cum veritate sacræ historiæ; & repugnat perfectioni ipsius mundi, si tandiu species persecu animalis ei defuerit. Legimus iussisse Deum, cum orbem conderet Gen.1 vt terra produceret iumenta, & reptilia, & bestias secundum species suas. Mulus autem censetur inter iumenta ; éxceptáq; potestate generandi, par cuiuis perfectorum animalium. Nec quia mulus non à sibi simili, sed ex diversarum specierum commixtione procreatur, negandu est fuisse in prima reru generatione procreatum, cum etiam animalia quæ putri ex materia gignuntur, tunc fuisse creata affirmet S. Basilius hom. 7. in Gen. Quod si quis pugnet non fuisse túc procreatum mulu; certe camdiu in mundo non esse facta eius generatione, nequaqua credibile est Ma quod dicut Hebræi, idémq, tradit Rupertus, generationem muli effe contra naturam, & fuisse divina lege damnatam; & ideireo non elle factam à Deo, missme verum elle puto. Ponam hic yerba Ruperti ex capite ultimo primi libri Commentatiorú eius in Genesim: Fignt, inquit, quædam'animalia ex diuersa naturarii permixtione. 'tanqua adulterina; ve do equo & asina, mulus; de hirco & one nascitur Tityrus quod hominuminitinctu fieri, lex dinina vetat, dicens, vt scriprum est Louit. 1 9. Iumenta tua non faccas coire cum alterius generis animatibus. Hoc primus fecille fertur Ana, filius Sebeon, filij Elau, qui equaru greges ab afinis fecit pranus afcendi, vi mulorum, inde nouá contra na turam animalia nascerentur. Verum tamen & bestiæ, quæsub hominum magisterio non sunt, contra naturam, diuersis ex speciebus permiscetur, vt Leo mixtus pardæigenerat Leopardum, & Lupus ceruæ commixtus. procreat Lynces. Tradut Phyfici, vipera, nequissimum genus reptiliu, & super omnia serpentini generis astutum, vbi coëundi cupiditate ardet, murænæ maritimæ copulam quærere:progressamque ad linus, fibilo sua præsentiam significare, net murenam deesse, sed venenatæserpenti, expetitos confunctionis sud vlus imperiiri. Sie Rupertus.

At ego fine dubitatione discrim, fallum elle quod isti afunt, generationem muli esse contra naturam Si enim generatio muli contra natura Generatione muli contra natura mulorum esse est, ergo similarer equi, bouis, Elephanti, & cuiusuis aliorum perfecto- fecundum narum animalium generatio, contra naturam esset: omnia quippe in gene- turam. ratione muli reperite est, qua arguut, & faciunt generationem naturale. Principio, naturale est principium actiuum generacionis muli, qui est equus, & principlum paffiuum eiuldem, quæ est afina, & virumque naturalem habet mutuæ conjunctionis appetitum. Semen ite equinum, quod

Comm.in Gen. Tom. 4.

hhh

vim habet efficiendis & semen asininum, quod est tanquam materia; nazuralia funt,& naturalem habent potentiam, vt ex vtroque generetur mu lus, Deinde, naturalia sunt instrumenta, que deseruiunt generationi muli, locus item, vterum dico, & marricem fæmininam: modus quoque generationis, fine qui fit extrinfecus in ipla viriulque animalis commixtione: strue qui fit intrinsecus intra fœminæ vterum. Adhæc, tépus generationis muli secundum naturam definitum est: à conceptu enim vsque ad partionem, certum & statum secundum naturam tempus est sicut in aliis ani malibus. Talis quoque generatio, vel semper, vel ve plurimum succedit: atque contra naturam sunt, non sic, sed rard eueniunt. Præterea mulus iple, res quædam est naturalis, habens in se naturam, qualis definitur ab Aristorele, Principium motus in eo, in quo est. Et cum inter perfectas animalium species censeri debear, per se intenta est à natura, vt quæ si deeller, genus ipsum, & vniuersitas animalium, completa, & perfecta non posser haberi. Nec verò obstat, quòd mulus non possit generare sibi simile, cum idem in plantis, & permultis animalibus insit, non enim istud pertinet ad rationé generationis naturalis, vt quod ista coditione careat, iudicădum sit, no sieri secundum naturam. Neque huic rationi aduersatur, quod mulus non generetur à libi limili le cundum speciem: cu idem accidat plantis, & aliis animalibus, quæ non ex semine suæ speciei, sed ex putri materia generantur. Ac licèt mulus non generetur à principio simili secundiim speciem vitimam, generatur tamé à fimili secundim genus quoddam proximum innominatum, quod est commune equo, & asino, & secundum quod, mulus assimilatur verique principio suz generatio-

Aristote.

Locus Lenit. 19.0 Deute. 22.

Auctoritas porrò diuinæ Scripturæ in capia g. Leuitici, quam nobis opponunt, nihil officit huic sententiæ: Iumenta tua (inquit eo loco Scri-S. Thomas. ptura) non facies coire cum alterius generis animantibus. Sed hocum verborum germanam interpretationem, & intelligentiam tradit S. Thomas in 1.2.quæst. 102,art.6.his verbis:circa coitionem animalium diuersæ speciei, ratio litteralis triplex reddi potest. V na quidem ad detestatione Idololatriæ Ægyptiorum, qui diuerlis commixtionibus plantarum, & animalium veebantur in servicium planetarum, qui secundum diversas conjunctiones habent diversos effectus, & super diversas species rerum. Altera ratio est, ad excludendum concubitum contra naturam. Tertia ratio est, ad tollendam vniuersaliter occasionem concupiscentiæ: animalia enim diuersarum specierum pon facile commiscentur inuicem, nisi hoc per homines procuretur: in aspectu autem coitus animalium, excitatur homini concupiscentiz motus: Vnde & in Traditionibus Iudzorum, vt Rabbi Moy- refert Rabbi Moyles, præcipitur vehomines auertant oculos ab animalibus cocuntibus. Figuralis etiam ratio huius præcepti fuit, ne iumenta, id est, populares homines coeant, id est, societatem, & commercium habeant cum alterius generis animantibus, hoc est, cum Iudzis, Paganis & Hæreticis;ne videlicet eorum commercio, & consuetudine, ad corum quoque viria, & errores pertrahantur. Hzc S. Thomas.

nis: sicut tradit Aristoteles lib.7. Metaphysic textu 28.

fes.

Caicta

Caietanus quoque super codem Leuitici loco ita scribit: Perspicusmy Canana est isto Dei pracepto non prohiberi generationem mulorumitum quia huiusmodi animalium vsus legitur apud Hebreos, sieur patet 2, Regienp, 13.& 18.& 3.Reg.cap. 1.& 18.& 1.Eldræ cap. 2.& apud Isaiam cap.66. tum præcipuè, quia B. Paulus absurdum reputat 1.ad Cor. 9. quòd Deus legem statuat bobus. Quare hos præceptum dupliciter intelligi potest, vel superstitiose, vel parabolice. Superstitiose quide, ve intelligatur prohiberi imitatio superstitionum Gentilium, ve quemadmodum in Euangelio dicitur: Orantes nolite multum loqui, sicuti Ethnici faciunt, ita intelligatur hîc prohiberi commixtio animalium diuerlæ speciei:non absolute, sed more Ethnicorum. Si verò parabolious est sermo, sicut & ille: Non alligabis os boui trituranti: in promptu est ratio huiusmodi parabolæ:prohiberur enim ea fimilitudine, ve homo abstineat penitus à nouitatibus præter rationé: mixtio enim animalium, nouum parit animal, & neutrius speciei. Hactenus ex Caietano. Bôdem spectat quod Hebræi, tradunt, eundem illum Leuitici locum explanantes. Voluit, inquiunt, Deus isto præcepto vetare ne esser inter Hebræos perturbatio, siue confusio, sed vnitas perfecta,& caritas,& vt non effet inter eos mala lingua, fimultas, & odium. Sicut enim Deus noluit species animalium ab Hebræis permisceri. & confundi: sic nec homines eiusdem fidei vult dimersum sentire. Sic illi.

### SECVNDA DISPVTATIO.

An beatus Iob fuerit ex genere ac stirpe Esau.

Super illisipsis verbis,

Mortuus est Bela, & regnauit pro eo Iobah filius Zaræ de Bosra.

VER 3.33.

ERSOLVAM, & præstabo Lectori hoc loco, quod me Primacepinio, promittere memini in tertio tomo meorum Commenta- 10b fuisse Syriorum in Genesim, cum extremam fermè sententiam ca-rum & de sen pitis xxii explanarem. Disputaturus enim sum de genere, fratris Abra ac stirpe B. Iob, déque tempore, quo is vixit. S. Hieronymus ha

in Epistola 126. quam scripsit ad Euagrium, duas super genere Tob re- S. Hierony. fert opiniones, vná quidem Auctorú Ecclesiasticorú, genus lob accersen tium ab Esau: alterá verò Hebræorú, originé eius repetentium à Nachor Syro, fratte iplius Abrahæ. V tri auté potius opinioni assentiretur iple, no indicauit eo loco. Super hoc auté loco Gen. memorás supradicta Scriptu -ræ verba, sic ait: Hunc Iobab, quida suspicatur esse lob, vi in sine volumi nis ipfius additum est. Contrà Hebrai asserunt, de Nachor eu stirpe gene ranum, ve iam suprà dicti est. Remittirigirur Hieronymus Lectore ad id,

hhh

quod iple annotauerat in Traditionibus Hebraicis in Genesim super extrema prope verba capitis 22. vbi & plenius super hac re disserit, & affirmate dicit, quid ipse sentiat. Cum enim memorasset quod ait ibi Moses. primogenitum Nachor fuisse Huz, & Buz fratrem eius, subdit: de istius Huz stirpe Iob descendit, sicut scriptum est in exordio voluminis eius. Vir fuit in terra Hu?, nomine Iob: Malè igitur quidam existimant Iob de genere esse Esau: siquidem quod in fine libri ipsius habetur, ipsum fuisse quartum ab Esau, & reliqua quæ ibi continentur, in Hebræis voluminibus non habentur. Frater istius Huz, fuit Buz, quem Septuaginta Bauz transferre maluerunt. Et ex huius genere est Balaam ille diuinus, vt Hebræi tradunt, qui in libro Iob dicitur Eliu; primùm quidem vir san cus,& Propheta Dei, postea per inobedientiam, & desiderium munerum, dum Israel maledicere cupit, diuino vocabulo nuncupatur: diciturq; in libro Iob: Et iratus Heliu filius Barachiel Buzites: De huius videlicet Buz radice descendens, sic Hieronymus. Atque hæc est Hebræorum sententia, vt refert vbique Hieronymus.

Secunda opi-

monis Iob fuis Genel. affirmat Iob fuisse Chananæum, & paulò antè quam Hebræiterse Chananau. ram Chanaan ingrederentur, illum esse mortuum. Nam pro eo quod nos legimus Numer. 14. Et recessit ab ipsi omne prasidium, Hebraice legitur ad verbum: Et recessit ab eis ombra: Interpretatur porrò iste Rabbinus hanc vmbram fuisse Beatum Iob, cuius nempe meritis, quasi quoda præsidio, & vmbraculo, ab ardore diuinæ iræ ac vindicæ, ne suis ex sedibus pellerentur Chananai, ad illud vsque tempus fuerant protecti: Sententiam quam dixi Hicronymi, & Hebræorum, secutus est Philippus Presby ter in principio Commentariorum suorum in Iob, quem Gennadius scri bit fuisse optimum auditorem B. Hieronymi, & Commentarios in Iob simplici sermone scripsisse. Accessit item huic opinioni Rupertus lib.6. Historia Scho Commentarior in Genesim, capite trigesimo quarto, & Historia Scholastica capite quinquagesimo octavo, super librum Genesis, & Lyranus super cap. 22. Genesis, præcipue verò in primum caput Iob, vbi non dubi tauit dicere, in huiusmodi quæstione crededum esse potius Hieronymo, & Hebræis, quàm aliis quibuslibet.

Quanquam Rabbi Salomon vt memorat Thostatus super caput 22.

Philippus

Gennadius Rupertus. Liftic. Lyranus.

Tertia opinio Caietani nide genere lob.

Caietanus in primum caput Iob, incertu esse scribit, vnde Iob genus 11 bil certu effe duxerit, non solum ob varietatem opinionum, sed eo maxime, quod super ea re, nihil ex diuina Scriptura, quod probabile sit, afferri queat. Audi Caietanum, ex qua gente paternum genus duxerit Iob, incertum est:no solum ea ratione, quod alij ex genere: Esau, alij ex genere: Nachor fratris Abraham illum generant, sed potissimè, quòd nulla comecturæ ratio ad genus Iob habendum, suffragatur ex Scriptura sacra. Nec id ex patria eius, quæ vocatur Huz, coiectari potest. Fuisse auté regnum in terra Huz, patet ex xxv. Cap. Hieremiæ. Sita erat Huz in Arabia Petræa in confinio Îdumex, sicut colligitur ex verbis Hieremix Threnorum 4. Gaude, & latare filia Edon, qua habitas in terra Huz, hoc est, quæ extendis habitationé tuam, comprehendendo etiam terram Huz. Si quidem apud Hieremiam cap. 25.

Digitized by Google

cap. 25. separatim nominantur reges terræ Huz, & Edom. Et quamuis multos homines nomine Huz appellatos in Scriptua legamus, videlicet vnum ex genere Chorræorú, qui habitauerunt in monte Seir ante Esau, vt scriptum est Genes. 36. alterum, qui filius fuit Nachor fratris Abrahæ, vt dicitur Gen. 22. & multo priorem illis Huz filium Aram, filij Sem, filij Noë, ab hoc tamé vltimo rationabile est nominatam fuisse terrá Huz. Fuit itaque Iob Arabs, ex Arabia Petræa, ad differentiam tam Arabiæ desertz, quàm Arabiz Felicis. Hactenus Caietanus.

Cæterùm communis opinio est, præcipue verò Patrum, & Auctorum Ecclesiasticorum, Iob fuisse de stirpe Esau, & pronepotem ipsius: siqui- mo,qua eft co dem vt ex hoc cap. 36. colligitur, Esau genuit Rahuelem, hic Zaram, ex munu, 106 hoc natus est lobab, qui putatur esse lob. Quod enim in hoc capite dici- fusse de stirpe tur : Mortum est Bela, & regnauit pro eo Iobab filim Zara, de Bosra : idémque issuem planè verbis, reperitur in priori libro Paralipomenon cap. 1. hoc plerique interpretantur de B. Iob. Et huius quidem sententiæ auctorem laudare possum antiquissimum, Aristæum, qui Iudaicam historiam Aristan, ascripsit, & in ea de Iob hæc prodidit: Iob filius fuit Esau, habitauitque pud Eusebium in Idumæa, atque Arabiæ finibus: vir iustitia,& diuitijs præcipuus, ten- Casariensem. tatulque diuinitus magnis calamitatibus: ad quem consolandum, tres reges amici eius, atque familiares conuenerunt. Hæc Aristæus, referente Eusebio in lib. 9. de Praparatione Euangeliea, capite vltimo. Philo Iu- Philo. dæus in libro Quæstionum super Genesim, vt refert Thostatus in primum caput prioris libri Paralipomenon, super illis verbis: Martum est Bela,& regnauit pro eo Iobab filius Zara de Bosra.Philo , inquam, vt refert Thostatus (nam ego talem eius sententia in libris, qui nunc extant ipsius, adhuc reperire non quiui) tradit Iob fuisse regem Idumææ, & vxorem accepille Dinam filiam Iacob. Ex quo licet existimare fuisse Iob, auctore Philone, Idumæum, ac de stirpe Esau. Idem proditum est ab Auctore Commentariorum in Genesim, tam longiorum, quam breuiorum, qui Origenes. falsò nomen fert Origenis. Et Athanasius in Synopsi in commemoratio- Athanasius. ne librorum sacræ Scripturæ, in li. 17. scribit Iob ex posteris fuisse Esau, quintum ab iplo Abraham. Eadem est Chrysostomi sententia, cuius in Chrysost. homilia 2 de Patientia Iob, hæc funt verba : Scriptura dicit B.Iob fuisse de terra Huz, quæ erat provincia Elau. Quo dilcas, quibus ex malitiæ Scholis, quintus veritatis fructus eruperit: nam Scriptura quintum ab Abraham facit iplum Iob: Abraham quippe genuit Isaac, Isaac Esau, Esau Rahuelem, Rahuel Zaram , Zara Iob : fuccessionem igitur ab Abraham per Esau habuit S. Iob. Sic Chrysostomus.

Consimilia tradit S. Augustinus lib.de Ciuitate Dei, cap. 47. Cuius S. Augustin. verba,quòd præter id,quo de nunc agitur,egregiam quandam continent sententiam Theologicam, hic libet adscribere: Homines, inquit, quos da non terrena, sed cœlesti Societate, ad veros Israelitas, supernæ ciues patriæ pertinentes, etiam in alijs gentibus fuisse, negare non possunt Hebræi. Quia si negant, facillimè conuincuntur de sancto & mirabili viro Iob; qui nec indigena, nec proselirus, id est, aduena populi Israel fuu,

sed ex gente Idumæa genus ducens ibi ortus, ibidem mortuus est. Qui divino sic laudatur eloquio, ve quod ad institiam, pietatemque attiner, nullus ei homo suorum temporum cozquaretur. Quz tempora eius, quamuis non inueniamus in Chronicis, colligimus tamen ex libro eius, tertia generatione, fuisse posteriorem, quá Israel. Diuinitus autem fuisse prouisum non dubito, vt ex hoc vno sciremus, etiam per alias gentes esse potuisse, qui secundum Deum vixerunt, esque placuerunt, pertinentes ad spiritualem Hierusalem. Quod nemini concessum fuisse credendum est, nisi cui dininitus renelatus est vnus Mediator Dei, & hominum homo Christus Iesus, qui venturus in carne sic antiquis sanctis prenuntiabatur, quemadmodú nobis venisse nunciatus est:vt vnaeadémq; sides per ipsú omnes in Deiciuitaté, in domum Dei, in Dei templú predestinatos perducat ad Deum. Sic Augustinus. Quod autem dicit Augustinus, in libro Iob haberi, fuisse eum tertium post Israel, siue Iacob, intelligendum est de lib. Iob secundùm translationem 70. Interpretum, & Theodotionis; quæ sub finem eius libri, habet id quod citat hoc loco August. quod tamen nec Hebraica scriptura, nec vulgata editio Latina continet.

Theodoretm.

S. Gregorim.

Superiorum Auctorum adstipulator est Theodoretus in quæst. 92. in 14 Genes. Vnde, inquit, lob originem traxit? Ab Esau. Hoc enim docet, quæ de eo scripta est historia. Vir erat, inquit, in regione Hustide. hoc itidem demonstrauit B. Moses, describens successiones eoru, qui regnauerunt post Elau dicens: Mortuus est Bala, & regnaust pro eo Iobab, filius Zara de Bosra. Quæ omnia consentiunt cum historia. Sic Theodoretus. Et B. Gregorius initio Commentariorum suorum in Iob hoc ipsum pro certo sumit, cuius verba in ea disputatione, quæ hanc proxime sequitur, commemorabimus. Ad supradictos auctores adjungere oportet, quos citauit Hieronymus in Epistola ad Euagrium, quæ est 1 26. Hippolytum dico, Irenæum, Eulebium Cælarienlem, & Emissenum, Apollinarium item, & Eustathiu. Thostatus etiam idipsum aliquot rationibus argumentatur super 22.caput Genelis.

Examinatur rum & S. Hie. de lob , quò.! fuerit de gense Nachor.

Verum nos consideremus attente, & diligenter pensitemus viramque epinio Hebrae opinionem, tam illam B. Hieronymi, & Hebræorum, quam communem Patrum proximè traditam, & expostram. Ait S. Hieronýmus, malè quosdam existimare, Iob esse de genere Esau, cum indicet Scriptura ipsum fuisse de stirpe Nachor. Principio no fuerunt quida, id est, no pauei, nec minuti auctores, qui genus Iob retuler it ad Esau, paulò enim suprà percentuimus amplitis duodecim auctores, & antiquitatis, & doctrinæ, & sáctitatis glorià eximios. Et vbi obsecto, Scriptura indicat fuisse Iob ex stirpe Nachor? In cap. 22. Genesis, inquit Hieronymus, vbi Moses filiu Nachor primogenitum, appellat Hus: is verò conditor fuit terræ Hus, quæ patria B. Iob nominatur initio libri eius: à Nachor igitur originem duxit lob. Veràm argumentatio hæc, parum firma est Etenim tres homines diuersis temporibus, nomine Hus appellatos reperimus in Scriptura, primùm in ca. 10.Gen. filium Aram,& nepotem ipsius Sem : alterum, istum primogenitu Nachor, Genes. 22. tertium inter Horræos, siue Chorrhæos,

Digitized by GOOGLE

ve legitur Genesis 26. Nulla igitur ratio est, propter similitudinem nominis Hus, terram Hus, quæ fuit patria Iob, existimare conditam fuisse potius ab Hus filio Nachor, quam à nepote Sem, vel ab illo Chorræo. Immò verò iplemet S.Hieronymus in suis Traditionibus in Genesim super caput 10.aperté, affirmatéque scripsit, conditorem tertæ Hus fuisse illum Hus, nepotem ipsius Sem.

Deinde ait S. Hieronymus, Heliu, vnum de amicis Iob, & cum eo dis- S. Hieronym. putantibus, appellatum Buzitem, fuisse progenitum ex eadem stirpe Nachor, ex secundò videlicet filio eius, qui appellatur Buz, Genes. 22. Atqui 70. Interpretes faciunt iplum ex terra Huz, & Idumæum, cap. 32. Iob. Nec illud non à vero remotum videtur, quod codem in loco dixit Hieronymus, istum Heliu amicum Iob, fuisse Balam ariolum, qui maledicere voluit populo Hebræo, de quo scriptu est Num. 23. & gladio interéptus est ab Hebræis proximè ante mortem Moss', ve videre est Numerorum 31. Cum enim B. Hieronymus super caput 36. Genesis, faciat Eliphaz, alterum de tribus illis amicis Iob, & socium ipsius Heliu, faciat, inquă filiu Elau,necesse est, ipsum Heliu vixisse priusquă Iacob descen- 🔒 deret in Ægyptum. A descensu porrò Iacob in Ægyptú, vsque ad egresfum Hebræorum ex Ægypto fluxerunt anni ducenti & quindecim, vla: ad mortem autem Moss, quam paulum antecessit cædes Balaam, fluxerunt anni ducenti quinquaginta quinque. Ex quo efficitur necessariò, se ille Heliu fuit Balaam ariolus, iplum vixille ampliùs ducentos, & quinquaginta quinque annos, quod in eo tempore nulli contigit. Opinio igitur Hebræoru, quam sequi maluit Beatus Hieronymus, quam antiquam, & communem Patrum sententiam, nulla probabili, & firma ratione nititur.

Altera sententia, quæ est communis Patrum, & veterum Auctorum, nititur, & probatur hisce argumentis. Principio, & in hoc cap. 36. Genes. & in 1. capite prioris libri Paralipomenon, perspicuè traditur, Iob, siue quod suerit de Iobab regnasse in terra Edom, & fuisse tertium ab Esau; dicitur enim simpe Esau. fuisse filius Zaræ, Zaram autem genitus esse à Rahuele, filio Esau. Verùm rationem hanc infirmare, & labefactare conati funt Lyranus, & Oleaster, affirmantes eum, qui Gen. 36. nominatur Iobab, fuisse hominem dinersum à Beato Iob, vt docet vtriusq; nominis Hebraica Scriptura, quæ admodum diuería est. At Lyranus quidem in primum caput lob, cú memorasset opinionem facientium Iob ex stirpe Esau, subdit: Sed in hoc vi detur magis credendum Hieronymo, & Hebræis, dicetibus descendisse Iob,à Nachor fratre Abrahæ, quia fuerunt illi magis triti in talibus historiis, & genealogiis. Nec motiuum aliorum valet de similitudine nominis Iob, & Iobab: quia frequéter contingit duos homines valdè diuersos, non modo simili, verum etiam prorsus eadem appellari nomine. Supponitur etiam falsum, quòd prædicla nomina sint valde similia, cum secundum Scripturam Hebraicam sint multum dissimilia, hocenim nome Iob in Hebrzo incipit per Aleph, nome verò Iobab per Iod. Sic Lyranus.

Examinatur communis fen tentia de lob

Simi

Similiter Oleaster super illis verbis huius capitis 36. Mortuus est Bela, & regnauit pro eo lobab filius Zara de Bofra, ita scribit:omnes fereantiqui fancti arbitrati funt hunc Iobab fuisse B. Iob, quem putant fuisse regem, vt hîc dicitur. Sed non sic esse, ostenditur ex discrimine nominis: nă hîc Iobab scribitur cum primalittera Iod, Iob autem prima littera est Aleph. Punctus etiam, seu vocalis Iobab, est cholé, prior autem Iob, est in He-Oleaster. braico Hiric gadol. Sic Oleaster. Qui tamen subdit ex sacra Scriptura manifestum esse, Iob fuisse Idumæum, citans locum quendam Hieremię ex 4. cap.lamentationum, qui paulò infrà exponetur. Sedenim iplemet Oleaster paulo ante confirmauerat, non semper variam nominum scripturam, variam arguete eorum nominum significationem. Præsertim au tem, cùm fieri potuerit, vt antiquum, & primum nomen fuerit Iobab; quod postea breuioris, simúlque dulcioris soni gratia, declinatum, ac demutatum fuerit in Iob.

Examinatur feriptura 79. Interpretum in fine libri fusse spsum de genere Esaw.

Altera ratio, qua communis hac firmatur opinio, ducta est ex aucto- 17 ritate translationis 70. Interpretum: qua in extremo libri lob addit nonnulla verba, quæ nec in scriptura Hebraica, nec in Latina editione leguntur : illis autem verbis apertè testatum est, eundem fuisse Iob & Iobab, 10b, testătium qui fuisse dicitur hoc loco de progenie Esau. Verba illa, sunt huiusmodi: Hic interpretatione redditur ex libro Syriaco, in terra quidem Austide hàbitans,in finibus Idumea, & Arabia: & erat ei nomen Iobah. Cùm autem accepisset vxorem Arabissam, generat filium, cui nomen Erumon. Erat auté iple, ex patre quidé Zara, de filijs Elan filius, matris auté Bosóræ:ita vriple sit quintus ab Abrahá. Et hi sunt Reges, qui regnauerunt in Edom; cuius regionis etiàm iple dominatus est. Amici autem, qui ad eum venerunt, Eliphaz de filijs Esau, Themanorum Rex: & Baldad tyrannus Sauchæorum: & Sophar rex Minæorum. Sic ibi habet translatio 70. Interpretum S. Hieronymus non aliter scripturam hanc eludit, nisi dicendo, eam non reperiri in libris Hebraicis. Fuisse tamen eam magnæ aucto ritatis apud Antiquos Ecclesia Doctores, eo manifestum est, quod eam cum honore citauit Origenes in Epistola ad Africanum: & Athanasius in Synopsi, & Augustinus lib. 18. de Ciuitate Dei, cap. 47. & Chrysostomus Homilia 2.de Patientia Iob, & Theodoretus quæst. 92.in Genesim, hi omnes(inquam)vt partem S. Scripturæ, & libri lob, agnoscunt, & citant. Quanquam illud videtur istius Scripture sidem eleuare, quod in annorum numero, quos vixisse facit lob, post depulsionem illius suæ calamitatis, multum discrepet à Scriptura Hebraica & Latina. Ait enim ipsa fub finem libri Iob, postquam illa calamitate liberatus est, vixisse annos centu septuaginta, & omnes annos vite eius fuisse ducentos quadraginta: at in libris Hebraicis, & Latinis, in co ipso loco est, Iob post illam plagam vixisse annos centum quadraginta.

Athanafise. August. Chryfofte. Theodore.

> Tertie ratio, communem sententiam valde confirmans; hæc est: Ex 18 initio libri Iob apparet, ipfius patriam fuisse Hus, vbi scilicet natus, educatus, & versatus fuit. Erat porrò Hus in regione Idumeæ, quod adeo perspicuè docet Hieremias, vt dubitandum nullo modo sit; in 4. enim ca.

> > Digitized by Google

· Lamen

Lamentationum sic ait; Gaude & latare filia Edo, qua habitas in terra Hus: ad te quoque perueniet Calix, inebriaberis, atque mudaberis: quibus verbis declaratur, Idumæos habitasse terram Hus tanquam regionis suæ parté. Hoc autem magno est argumento, B. Iob, gente Idumæum, & ex progenie Elau fuisse.

Hanc iplam communem sententiam Thostatus anteponit opinioni Hebrzorum, & B. Hieronymi, genus Iob repetentium à Nachor fratre Abrahæ. Super caput enim vigesimum secundum Genesis hunc in mo- Argumenta dum disputat Thostatus videtur probabilius, sob fuisse de genere Esau, probandum & fuisse eum, qui dicitur Genesis trigessimo sexto, sobab, & ponitur selob fuisse de cundus rex in terra Edom. Primò, quia initio libricius dicitur fuisse eu, genere ac fliv. præ cæteris Orientalibus, potentem & diuitem: Id verò aptè conuenit ei, pe Esam. si dicatur fuisse Rex in Idumæa:nam posteri Nachor in Mesopotamia, nec tantarum facultatum, nec tantæ potentiæ fuerunt. Secundò, quia ipsemet Iob non obscuré indicat se fuisse regali præditum auctoritate ac di gnitate, sic de se ipso loquens cap. 29. Quando procedebam ad portam cinitatis,& in platea parabant cathedram mibi,senes assurgentes stabant, principes cessabant loqui, & digitum superponebant ori suo. Vocem suam cohibebant duces, & lingua corum gutturi suo adbarebat. Et interpositis aliquot verbis. subdit: Si voluissem ire ad eos, sedebam primus: cumque sederem, circumstante exercitu, eram tamen mærentium consolator. Tertid, amicos lob, qui couene runt ad eum consolandum, fuisse reges, scriptum est in lib. Tob.cap 2. & traditu ab Aristæo, ve suprà memoranimus, & proditum in Translatione lxx.Interpretum sub finem libri Iob, vt paulò superius dictum est. Cum igitur illi fuerint reges, & illum non modò amauerint vtamicum, sed vt auctoritate,& dignitate superiorem coluerint, ac reueriti fuerint, satis ea res magnum facit indicium, iplum quoque lob fuille regem.

Quartò, patria lob, fuit terra Hus, hac verò fuisse in regione Idumez, paulò antè ostensum est testimonio Hieremiæ. Quintò, tres illi amici Iob denominati sunt à tribus civitatibus, quæ erant in Idumæa: primus nomi natur Eliphaz Themanites; alter Baldad Suhites; tertius Sophaz Naamathites. De quarum civitatum situ, scriptum est in libro divisiona Terræ Sanctæ. Certè ciuitatem Thema fuisse in Idumæa, perspicuè dicit Amos Propheta ca. 1. Sicut etiam Bosram, vnde fuisse dicitur Iob Gen. 36. Sextò quia sepulcrú B. Iob etiá hoc tempore visitur apud Iordané in magna planitie, in confinio Palestinæ & Idumeæ, & magno gentium illarú cultu ac religione celebratur. Septimò, qui faciunt lob ex stirpe Nachor, infirmissima ratione ad id opinandum ducti sunt, quia nimirum primogenitus ipfius Nachor in cap. 22. Gen. appelletur Hus, & ab boc argumentantur condită fuisse terră Hus, quæ patria fuit Ioh: & Ioh genus duxisse à Nachor patre isfius Hus:at paulò superius demonstratu est, fuisse in regione Idumza terrá Hus,& fuisse alios duos isto nomine Hys appellaros, à quorum alterutro origo terræ Hus aptè duci possit. Hactenus ex Thostato.

Huic equidem communi sententie, lubenti animo subscripserim Mul. ta me in eandem sententiam trahunt:in illam Hebrzorum przer vnum Comm.in Gen. Tom. 4.

Auctor sequi S. Hieronymum, prorsus nihil mouet. Trahit me in primis auctoritas lxx. rur comunem Interpretum: cum enim essent viri gravissimi, & sapientissimi, quod scripra exposită. pserunt de B.Iob,& libro eius adiungendum censuerunt; id puto eos exploratum & compettum, vel ex Maioru Traditionibus, vel ex probatis. quæ tunc extabant, scriptis habuisse. Huc etiam impellit me auctoritas diuinæ Scripturæ;non obscurè significantis terram nus, quæ patria fuit Iob, pertinuisse ad regionem, & ditionem Esau, quam eius posteri non habitatione solum, sed etiam dominatione tenuerunt. Mouet me plurimum etiam generalis consensus tot tantorumque patrum, qui super ea re non obscure, nec dubitanter, sed aperte, & asseueranter sententiam suam pronuntiauerunt, scriptisque prodiderunt. Ad extremum opinio illa Hebræoru, quam sequi voluit S. Hieronymus, nihil habet, excepta vnius Hieronymi auctoritate, certum ac firmum, debiliq; admodum nititur funda mento, vt suprà ostendimus: & paruam, vel ex sacra Scriptura, vel ex au-Ctoritatibus nobilium Scriptorum, vel ex verisimilibus aliquibus argumentis, aut coniecturis, fidem, aut probabilitatem habet.

#### DISPVTATIO. TERTIA

De tempore, in quo vixit Iob.

I verum esset quod Philoscripsit, vt referut Rupertus lib. 22 8. Commentariorum in Genesim cap. 11. & Thostatus in primum caput prioris libri Paralipomenon, Dinam filiam Iacob, fuisse vxorem B. Iob; hinc planè sequeretur, Iob fuisse æqualem parriarchæ Iacob. Et iuxta hoc tépus suisse

Aristam, videtur Iob, secundum Aristaum, cuins sententiam in superiori disputatione memorauimus: Facit enim Iob filium Esau fratris Iacob, nisi fortè nomine filij significare voluerit vnum aliquem de posteris Esau. Ad hæc S Hierony. autem tempora videtur ætas lob; secundum B. Hieronymum esse referéda. Scripsit enim ipse in suis Traditionibus in Genesim, super caput 26. qui in eo capite nominatur Eliphaz filius Esau, eum fuisse vnú de tribus illis amicis Iob, eo ipso nomine appellatum in libro Iob cap. 2. Hinc au-

tem efficeretur, Iob supparem fuisse Esau, & Iacob.

Falso putatur Hieronymus, er creditur Beda in Iob. Severus.

Sulpitius. Rab.Salomon.

Qui librum Iob fuisse aiunt compositum à Mose, quæ est communis 21 sententia, vt ait sals à putatus nieronymus in Commétariis suis in Iobenecesse est istos facere lob antiquiorem Mose. Seuerus Sulpitius lib. 1. Sacre Historiæ facit Iob synchronon Moss. Idémque dicere debuit Rabbi Salomon, qui fecit eum Chananæum, & dixit fuisse mortuum, cùm nebræiessent in deserto, & peterent Terram Promissionis. Idem quoque dicere oportuit S. nieronymum, si ex suo sensu dixit, quod in Traditionibus nebraicis super caput 22. Genesis scriptum reliquit. Ait enim ibi, Eliu Buzitem, vnum de tribus illis amicis Iob, fuisse Balaam ariolum, de quo scriptum est. Num. 23. quem in codem lib. Num. 31. constat paulò antè Mosis excessum, suille gladio ab nebræis interemptum.

Sanctus

SANCTYS Gregorius in principio Commentatioru fuorum in Iob, Expenditur scribit floruisse eum post datam Hebræis legem, & antequam Hebræi ha opinio S. Greberent reges, tempore videlicet Iudicum. Id autem videtur Gregorius Tob floruisse colligere ex hoc 36.cap. Genesis, vbi numeratur reges, qui fuerunt in ter- tempore l'udira Edom, priulquam Hebræi haberent reges:inter illos autem reges ter- cum Hebræi ræ Edő secundus numeratur Iobab. Qui autem proximè in regimine po populi. puli Hebrzi antecesserunt reges, eos suisse constat Iudices. At enim ex eo quod Scriptura significat, lob fuisse ante reges Hebræorum, non videtur rectè concludi posse, fuisse illum rempore Iudicum, potuit enim esse; vel ante Mosem, vel tempore ipsius Moss. Sed verba B. Gregorij ex capite primo Præfationis eius in Iob, huiusmodi sunt:Inter multos sæpe quæritur, quis libri Iob scriptor habeatur. Et alij quidem Mosem, alij vnú quemlibet ex Prophetis scriptorem huius operis fuisse suspicantur. Quia enim in libro Genes.cap. 36. Iobab de stirpe Esau descendisse, & Balæ silio Beor in regnum successisse describitur; hunc B. Iob longe ante Moss tempora extitisse crediderunt:morem profectò sacri eloquij nescientes, quod in superioribus suis partibus solet breuiter longè post secutura perstringere, cum studet ad alia subtilius enuncianda properare. Vnde & illic Iobab, priusquam reges in Israel existerent, fuisse memoratur. Nequaquam ergo extitisse ante legem cognoscitur, qui Israeliticorum Iudicum rempore fuisse signatur. Quod dum quidam minus caute considerant, Mosen gestorum illius, quasi longè antepositi, scriptorem putant. vt videlicet is, qui potuit ad eruditionem nostram legis præcepta edere, ipse credatur etiam ex Gentilis viri historia, virtutis ad-nos exempla mandasse. Hee Gregorius. Sedenim vehementer miror quomodo S. Gregorius ætatem lob reijciat in tempora Iudicum Hebræi populi, cum Iob fuisse agnoscar eum, qui dicitur in hoc capite Iobab, pronepotem Esau. Ab eo namque tempore víque ad tempora Iudicum, præterierunt anni ampliùs ducenti quinquaginta.

Cæterum nos qui in superiori disputatione, auctoritatem Ixx. Inter- Auctoris fen-23 pretum, & communem sententiam Patrum secuti coclusimus, Iob fuisse tentia Iob fuis eum, qui nominatur hoc capite Iobab, ex stirpe Esau, & tertium ab ipso; se circa id tefuit enim filius Zaræ: cuius pater Rahuel, filius fuit Elau:nos, inqua, opor Pate, quo la tet consequenter, & conuenienter huic opinationi dicere, ætaté lob incidisse in id tempus, quo Iacob vixit in Aegypto per decem & septé annos: descendit ... ad id enim tempus, pertinere videtur tertia generatio Esau, in qua conti- Aegyptum. netur Iobab. Ponamus itaque ortum Iob in eo tempore, quo Iacob cum omni familia sua descendir in Aegyptum; ex quo tépore vsque ad egresfum Hebræorum ex Aegypto, duce Mole iam octogenario, excurrerunt anni ducenti quindecim, vi alio loco à nobis demonstratum est: & quod hinc est consequens, vique ad ortum ipsius Moss anni centum triginta quinque. Hinc porrò concludi potest, Iob peruenisse vsque ad ætatem Moss,& per octoginta duos annos, Synchronon ei fuisse. Si quidem reperimus, lob vixisse annos ducentos decem & septem. Etenim Deus post illam infignem calamitatem reddidit B.Iob omnia quæ prius habuerat,

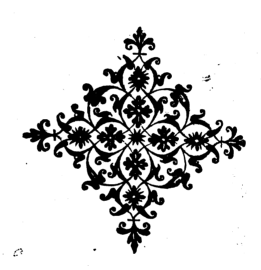
436 - COMMENT. IN GEN. CAP. XXXVI.

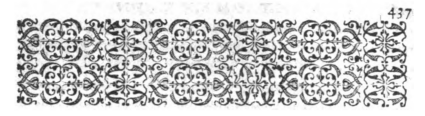
etiam duplicata, vt scriptum est sub finem eius libri. Sicut igitur reddidit ei facultates duplicatas, ita credibile est reddidisse etiam annos duplicatos: sed reddidit ei annos cétum quadraginta, vt traditur in fine libri Iob, ergo antea vixerat annos septuaginta, tot enim annos, duplicato numero, continent centum quadraginta. Sed his adijcere insuper oporter annos toleratæ calamitatis, quos Olympiodorus & Suidas, alisque faciunt

Olympioderus Suidas

ratæçalamitatis, quos Olympiodorus & Suidas, aliique faciu
feptem annos. Exiftet igitur tota fumma annorum vitæ
Iob anni ducenti decem & feptem. Si Iob igitur
natus est eo anno, quo Iacob descendit in
Ægyptum, vixit octoginta duos
annos post ortum
Moss.

BENE





# BENEDICTI PERERII COM-

MENTARIA
IN CAPVT

TRIGESIMVM SEPTIMVM
GENESIS.

Ioseph adolescens sexdecim annorum, prope fuit, vt pra inuidia, & odio occideretur à fratribus suis : verumtamen Iuda intercessione venditus Madianitis, ductus est in Aegyptum.



ABITAVIT auté Iacob in terra Chanaan, 1 in qua pater suus peregrinatus est. Et hæ sút generationes eius: Ioseph cum sedecim esset 2 annorum, pascebat gregem cum fratribus suis adhuc puer: & erat cum filijs Balæ, & Zelphæ vxorum patris sui: accusaus que

fratres suos apud patrem crimine pessimo. Israelautem dili- 3 gebat Ioseph super omnes silios suos, eo quòd in senectute genuisset eum: secit que ei tunicam polymitam. Videntes autem 4 fratres eius quòd à patre plus cunctis silijs amaretur, oderant eum, nec poterant ei quidquam pacifice loqui. Ac- 5 cidit quoque, vt visum somnium referret fratribus suis: quæ causa, maioris odij seminarium suit. Dixitque ad eos: 6 Audite somnium meum quod vidi. Putabam nos ligare 7 manipulos in agro: & quasi consurgere manipulum meum & stare, vestrosque manipulos circumstantesadorare manipulum meu. Responderunt fratres eius: Nunquid rex noster eris? 8

COMMENT. IN 438 aut subjectemur ditioni tux? Hac ergo causa somniorum, at-9 que sermonum, inuidia & odij fomitem ministravit. Aliud quoque vidit somnium, quod narrans fratribus ait: Vidi per somnium, quali Solem, & Lunam, & stellas vndecim adorare 10 me. Quod cum patri suo, & fratribus retulisset, increpauit eu pater suus, & dixit: Quid sibi vult hoc somnium quod vidisti? num ego, & mater tua, & fratres tui adorabimus te super ter-II ram? Innidebant ei igitur fratres sui: parer verò rem tacitus 12 considerabat. Cúmque fratres illius in pascendis gregibus pa-13 tris morarentur in Sichem, dixit ad eum Israel: Fratres tui 14 pascunt oues in Sichimis: veni, mittam te ad eos. Quo respondente, Præsto sum, ait ei: Vade, & vide si cuncta prospera sint 15 erga fratres tuos,&pecora:& renuncia mihi quid agatur.Mifsus de valle Hebron, venit in Sichem: inuenitq; eum vir er-16 rantem in agro, & interrogauit quid quæreret. At ille respon-17 dit, fratres meos quero, indica mihi vbi pascant greges. Dixitque ei vir:Recesserunt de loco isto: audiui autem eos dicetes: Eamus in Dothain. Perrexit ergo Ioseph post fratres suos, & 18 inuenit eos in Dothain. Qui cum vidissent eum procul, ante-19 quam accederet ad eos cogitauerut illum occidere, & mutuò 20 loquebantur: Ecce Somniator venit, venite occidamus eum, & mittamus in cisternam veterem: dicemusque; fera pessima deuorauit eum: & tunc apparebit quid illi profint somnia sua. 21 Audiens autem hoc Rubé, nitebatur liberare eu de manibus 22 eorum, & dicebat: Non interficiatis animam eius, nec effun-

Audiens autem hoc Rubé, nitebatur liberare eu de manibus eorum, & dicebat: Non interficiatis animam eius, nec effundatis sanguinem. Sed projeite eum in cisternam hac, quæ est in solitudine, manúsque vestras seruate innoxias: hoc autem dicebat volés eripere eum de manibus eorum, & reddere patris suo. Confestim igitur vt peruenit ad fratres suos, nudaue-

rût eum tunica talari, & polymita: miserunt que eum in cisternam vererem, quæ non habebat aquam. Et sedentes, vt comederent panem, vider ut Ismaëlitas viatores venire de Galaad, & camelos corum portantes aromata, & resinam, & stacten in

26 Ægyptú. Dixit ergo Iudas fratribus suis: Quid nobis prodest si occiderimus fratrem nostrú, & celauerimus sanguine ipsius?

27 Melius estvt venudetur Ismaëlitis, & manus nostrę no polluá-

28 tur, frater enim, & caro nostra est. Acquieuer ut fratres sermonibus illius, & prætereuntibus Madianitis negociatoribus, extra hen

439

32

trahentes eum de cisterna, vendiderunt eum Ismaëlitis vigintiargenteis. Qui duxerut eum in Ægyptum. Reuersus Rubē 29 ad cisternam, no inuenit puerum, & scissis vestibus pergēs ad 30 fratres suos, ait: Puer non comparet, & ego quò ibo? Tulerunt 31 autem tunicam eius, & in sanguine hædi, quem occiderăt, tin xerunt, mittentes, qui ferrent ad patrem, & dicerent: Hanc inuenimus: vide vtrum tunica filij tui sit, an non. Quam cum agnouisset pater, ait: Tunica filij mei est, fera pessima comedit eum, bestia deuorauit Ioseph. Scissisque vestibus indutus est 34 cilicio, lugēs filium suum multo tempore. Cogregatis autem 35 cunctis liberis eius, vi lenirent dolorem patris, noluit consolationem accipere, sed ait: Descendam ad filium meum lugens in infernum. Et illo perseuerante in sletu, Madianitæ vendiderunt Ioseph in Ægypto Phutipharo Eunucho Pharaonis; magistro militum.

## PRÆFATIO.

IN C facit initium Mofes scribendi:enarrandíque histo-griam Ioseph : qua per sequentia omnia capita , paucisimis 🚮 💃 exceptis, víque in finem huius libri, ab eo pertexitnr. Qua variorumne cafuum Iofeph narratione,an multi iugis vir tutis eius expositione, an insperatorum in otramque partem euentorum commemoratione, incundior Lectori, ac mirabilior sit, incertum est. Et aly quidem fily Iacob, non tam (uis, quam posterorum suoru factis, atq; euentis nobilitati sunt: Ioseph aute, suis ipse rebus clarus, & pradicabilis fuit : ingenio nempe peramabilis; morū probitate, ac virtutum prastantia venerabilis; magnis vtriusque fortuna casibus memorabilis, & humana, & divina sapientia, in omni euo admirabilis. Verum inter plurima eius viri,que summam laudem merentur & admirationem,quinque potissimum rerum eximiarum fulserunt insignia, castitatis, mansuetudinis aquabilitatis & constantia animi in rebus aduersis pariters & scundis, politica item prudentia, ac iustitia in regendis, ac administrădis imperys; ac demum cœlestis sapientia in rebus occultisimis peruidendis, futuri sque prauidendis. Verum adhac illustranda splendidam B. Ambrosij sententiam, & orationem adhibeamus. Librum ille suum, quem scripsit de Ioseph Patriarcha, exorsus est his verbis: Sanctorum vità ceteris norma viuendi est. Ideoque digestam pleniùs accepimus seriem

riem Scripturarum, vt dum Abraham, Isaac, & Iacob, ceterósque instos, legendo cognoscimus, velut quendam innocentia tramitem, virtute eorum reseratum, imitantibus vestigiis prosequamur. De quibus mihi cu frequens tractatus fuerit, hodie S. Ioseph historia occurrit: in quo cum plurima fuerint genera virtutum, pracipue fulsit insigne castitatis. Iustum est igitur, ut cum in Abraham didiceritis impigram sidei deuotionem, in Isaac sinceramentis puritatem, in Iacob singularem animi laborumque patientia; ex illa generalitate virtutum in ipfas species disciplinarum intendatis animum : Nam licet illa sint diffusiora, tamen ista expreßiora sunt:eoque facilius mentem penetrant, quo magis scripta, & determinata sunt. Sit igitur nobis propositus Sanctus Ioseph tanquam speculum castitatis:in eius enim moribus,in eius actibus lucet pudicitia, & quidam splendet castimonia comes, nitor gratia. Vnde etiam à parentibus plusquam ceteri fily diligebatur; qua tamen res inuidia fuit, quod silentio pretereundum non fuit hinc enim argumentum totius historie processit: simul, vt cognoscamus, perfectum virum non moueri dolore vlciscenda iniuria, nec malorum rependere vicem. Vnde,& Damid ait: Si reddidi retribuentibus mihi mala. Neque enim Ioseph meritus esset praferri ceteris, si aut ladentes lasisset, aut diligentes dilexisset: hoc enim plerique faciunt: sed illud mirabile, si diligas inimicum tuum, quod Saluator docet. Iure ergo mirandus, qui hoc fecit ante Euangelium, vt lasus parceret, appetitus ignosceret, venditus non reserret iniuriam, sed gratiam pro contumelia solueret, quod post Euangelium omnes didicimus, & servare non possumus. Discamus praterea & San-Etorum inuidiam, vt imitemur patientia: & cognoscamus, illos non natura prastantioris fuisse, sed observationis; nec vitia nescisse, sed emendasse. Quod si innidia etiam Sanctos adussit, quanto magis cauendum est ne inflammet peccasores? Sic Ambrosius.

Tribus autem de causis solius omnium Iacob siliorum, Ioseph copiosè as diligenter perscripsit historiam Moses. Primò quidem, quod ex hac historia intelligitur, qua ex causa, & quo euentu silij Israel in Aegyptum venerint, tot tantisque miraculis inde liberandi: pradictum enim suerat Abraha, semen eius oppressum iri in tetra non sua. Occasio igitur, ob qua silij Israel deuenerunt in Aegyptum, fuit venditio Ioseph, eiusque exaltatio. Deinde propterea Moses copiosè persecutus est historiam Ioseph, quòd ea omne genus virtutum reserta sit exemplis: ideóque solus interstrates suos dignus suit Ioseph, vi vita eius post exempla Abraha, Isaac, & Iacob, omnibus veri Dei, & verarum, persectarúmque virtutum culto

Cenef.15

cultoribus, multum commendaretur, & in exemplum imitan dum omnibus proponeretur. Huc adde, quod Ioseph multis rebus insignem, atq; illustrem Christi typum, & siguram gessit:quocirca eius mores, actus, & virtutes & casus, distincte & expresse, & accurate declarare oportuit.

Habitauit autem Iacob in terra Chanaam, in qua pater suus VERS. 1. peregrinatus est: Et hæ sunt generationes cius.



V m post hæc verba Moses non describat generationem Iacob, id est, progeniem, & posteritatem, vt de qua Paulo suprà Genesis trigesimo quinto, breuiter dixerat, enumerans, &

nominans duodecim eius filios; sed proxime subiungat histo riam rerum loseph, venditionem eius factam à fratribus enarrans: quæritur, quomodo dicat: Ha sunt generationes Iacob? Caietanus ait: Illud, Caietanus Ista, vel, Ha sunt generationes Iacob: Referendum esse, non ad proximè subsequentia, sed ad longè post memoranda de filiis, & nepotibus l'acob, tum Gene.46.tum deinceps.Pronomen (Hæ) inquit Caietanus, demon strat longè inferius recensendas generationes. Ita ve duo proponat tra-Canda: tum gesta, habitante Iacob in terra Chanaam; & huc spectat illud, Habitauit lacob in terra Chanaam: tum generationes descendentes ab eo longè post enarrandas. Sic Caietanus. Sed profectò vis,& propria significatio illius pronominis (Hæ) vel (Istæ) exigit, vt verba illa, Ista sunt gene rationes Iacob, referri debeant ad proxime subsequentia, nec ad longe remota commodè aptari possint. Rupertus huiusmodi quandam interpre- Rupertus. tationem affert. Non mirum si proponens Moses dicere de generationibus Iacob, vnius duntaxat historiam Ioseph subtexat. Licet enim duodecim fueriut Iacob filij, in vno tamen Ioseph, suam Iacob generationem, id est,paternæ similitudinis transfudit pulchritudin**ē.Nam sicut pater ip**sius Isaac ex sterili Sara, & ipse Iacob ex sterili Rebecca, naturam sterile Gene. 21fœcundante gratia progenitus, & diuina benedictione donatus, patrum Infra 25. fuorum vestigiis incessit: sic Ioseph nihilominus ex Rachele sterili, dono Dei susceptus est, futurus eiusdem benedictionis hæres: & solus ex omnibus filiis, paternorum morum, atque virtutum, perfectus imitator extitit. Quapropter solus etiam filiorum Iacob, dignus fuit, qui filius Israel dice retur,& cuius nomen posteritati commédaretur. Videat Lector Rupertum libro octavo Commentariorum in Genesim, capite decimo octavo. Verùm ista expositio, mystologica potiùs est, quàm historica, & litteralis. Illa est igitur multo probabilior interpretatio, vocabulo generationis, denotari hoc loco casus, euenta, & quæcunque contigerunt ipsi Iacob, & filiis eius. Non enim post hæc verba subtexit Moses genealogiam stirpis Iacob, sed potiùs tristia euenta, & miserabiles casus eius. Similiter acceprum est supra Gene. 6. nomen generationis, vbi dictum est: Ista sunt ge-Comm.in Gen.Tom.4.

Digitized by Google

nerationes Noe. Talem vim significandi habet, & verbum gignendi, siue patiendi in libro Prouerbiorum capite 27. vbi scriptum est: Ne glorieris de die crastina, quia nescis quid ventura pariat dies: significatur enim non esse gloriandum ea de re, quæ futura est, cùm multa possini intercurrere, quæ euentum, atque esse chum eius rei præpediant. Ergo sensus sistorum verborum est: Ista sunt (scilicet mox subiungenda) quæ contigerunt Iacob in generationibus suis, id est, in siliis, plurimùm verò in Ioseph.

### PRIMA DISPVTATIO.

Super etate Ioseph, in qua is erat, cum est venditus à suis fratribus.

## Super illis verbis,

Vers. 2. Ioseph cum sexdecim esset annorum, pascebat grege cum fratribus suis adhuc puer: & erat cum filiis Balæ, & Zelphæ vxorum patris sui.

V o D Latinus interpres dixit, I oseph fuisse tunc sexdecim 4 annorum, in libris Hebraicis, Græcis, & Chaldaicis est, fuisse ipsum decem & septem annorum. Verùm nihil negocij est, quantum ad veritatem vtriusque sententiæ, ista conciliare inter se. In promptu enim est dicere, I osephi

fuisse tunc decimum sextum ætatis annum iam expletum: suisse autem decimum septimum tantummodò inchoatum: & Latinum Interpretem voluisse describere ætatem Ioseph ab annis eius iam completis; alios verò ab vltimo eius anno iam inchoato. Nempe srequens est apud Historicos, & Chronographos talis computadi diuersitas: vt alij annos duntaxat exactos percenseant, alij etiam inchoatos tantum. Illud fortasse cuipiam videri posset plus habere dubitationis, vel admirationis, vndenam compertum suerit Latino interpreti, annum decimum septimu, qui signatur Hebraicè, & Grecè, & Chaldaicè, non suisse completum, sed inchoatum: & cur maluerit hoc loco singulariter, & diuersè ab aliis ætatem Ioseph denotare per annum decimum sextum. Enimuerò subit nonnunquam animum meum existimare, in translatione Latina, quam longo Ecclesiz vsu, & Tridentini Concilij auctoritate comprobatam habemus, quædam occulto instinctu, & assatus sancti Spiritus esse posita, quorum certam rationem, non facilè sit humana inuestigatione reperire.

Cæterùm luper ætate Ioleph, quæ memoratur hoc loco, quæstio oc- 5 currit minimè dissimulanda: Quomodo verum esse potuerit, vt post mor tem Isaac (post eam namque hæc narrantur à Mose) esset Ioseph sexdecim annorum. Iacob quippe centum viginti annorum etat in obitu Isaac, ab eo

Quastio super asase Iosepb.

Digitized by Google

ab eo namque sexagenario genitus fuerat, vt dictum est Genes. 25. Isaac verò centum octoginta natus annos mortem obiuit. Iacob porrò anno zratis luz vno & nonagelimo, vt luprà docuimus, generat filium luum Ioleph, à quo tempore vique ad centelimum vigelimum annum luææta tis, in quem annum incurrit mors Isac, numerantur anni viginti nouem: tot igitur annorum fuisse Ioseph, cum mortuus est Isaac, necessum est. Nam si tunc fuisset Ioseph sexdecim annorum, cum Iacob intrauit Ægyprum, & reperit Iosephum annorum 39. vt fignificatur infra Genesis 45. fuisser ipse lacob tune annorum centum quadraginta trium: at ipse, regi Ægypti de fua ætate percontanti,refpondit,annum fe tunc agere centefimum trigesimum, vt scriptum est Gene. 47.

S. Augustinus in libro Questionum in Genesim in questione 122. S. August. fuse ac subobscure tractat hanc quæstionem, & soluit. Nam cum multis verbis causam difficultatis exposuisset, subdit: Aut ergo eodem anno deci mo septimo, aut etiam aliquantò maior venit Ioseph in Aegyptum, ac per hoc, si post mortem ssac venit, vtrolibet modo permanet quæstio. Si enim decem & septem annorum fuit post mortem Isaac, quo tempore pa ter eius centum viginti fuit annorum; profectò anno eius trigelimo nono, quando Iacob venit in Aegyptum, centum quadraginta duos annos idem lacob agere debuit. Fuit autem tunc Iacob centum & triginta annorum, ac per hoc si decem, & septem annorum Ioseph in Aegypto est venditus, ante duodecim annos, qu'am moreretur auus eius Isaac, venditus inuenitur. Decem enim & septem annorum esse non potuit, nisi ante duodecim annos mortis Isaac; & in centesimo octavo anno vitæ patris fui Iacob. His enim annis cum adiecerimus viginti duos annos, quibus Ioseph, vsque ad aduentum patris sui, suit in Aegypto, fient ætatis anni Ioseph triginta nouem, & ipsius Iacob centum triginta; & sic nulla erit quæstio. Sed quoniam Scriptura post mortem Isaac ista narrauit, putatur Ioseph post mortem Isaac, decem & septem annorum fuisse. Quapropter intelligamus de vita llaac, tanquam multum decrepiti senis, tacuisse Scripturam, cum iam de Iacob, & eius filiis loqueretur: viuo tamen Isaac, decem & septem annorum esse cœpit Isseph. Hactenus ex Augustino.

Manifesta igitur est in hoc loco hysterologia, id est, præpostera rerum Auttoris folio gestarum narratio:post morté enim Isaac narratur venditio Ioseph, quæ 110 quastionus, tredecim annis eam præcesserat, Sed enim guærat quispiam cur Moses & brenis, & interuertere temporis ordinem voluerit? Nimirum dixerat suprà Moses sperta. Sub finem capitis 35. Iacob post suum ex Mesopotamia regressum in ter ram Chanaam, venisse in vrbem Hebron ad patré suum Isaac:& quia nihil ampliùs scripturus erat de Isaac, voluit concludere historiam eius, nar rando mortem, & sepultură ipfius. Quoniam verò Esau filius erat Isac, & vnà cum lacob, patris funus fecerat, & semen erat Abrahæ, & quadãtenus pertinebat ad promissiones Abrahæ datas à Deo, de multiplicando eius semine: idcirco Moses voluit cursim indicare progeniem, & posteritatem Elau; vt origo gentis, & principatus Idum zorum, de quibus & iple

nerationes Noe. Talem vim significandi habet, & verbum gignendi, sue patiendi in libro Prouerbiorum capite 27. vbi scriptum est: Ne glorieris de die crastina, quia nescis quid ventura pariat dies: significatur enim non esse gloriandum ea de re, quæ futura est, cùm multa possint intercurrere, quæ euentum, atque esse cum eius rei præpediant. Ergo sensus istorum verborum est: Ista sunt (scilicet mox subiungenda) quæ contigerunt Iacob in generationibus suis, id est, in siliis, plurimùm verò in Ioseph.

#### PRIMA DISPVTATIO.

Super atate Ioseph, in qua is erat, cum est venditus à suis fratribus.

Super illis verbis,

VERS. 2. Ioseph cum sexdecim esset annorum, pascebat gregé cum fratribus suis adhuc puer: & erat cum filiis Balæ, & Zelphæ vxorum patris sui.

V o D Latinus interpres dixit, Ioseph fuisse tunc sexdecim 4 annorum, in libris Hebraicis, Græcis, & Chaldaicis est, fuisse ipsum decem & septem annorum. Verùm nihil negocij est, quantum ad veritatem vtriusque sententiæ, ista conciliare inter se. In promptu enim est dicere, Iosephi

fuisse tunc decimum sextum ætatis annum iam expletum: suisse autem decimum septimum tantummodò inchoatum: & Latinum Interpretem voluisse describere ætatem Ioseph ab annis eius iam completis; alios verò ab vltimo eius anno iam inchoato. Nempe srequens est apud Historicos, & Chronographos talis computadi diuersitas: vt alij annos duntaxat exactos percenseant, alij etiam inchoatos tantùm. Illud fortasse cuipiam videri posset plus habere dubitationis, vel admirationis, vndenam compertum suerit Latino interpreti, annum decimum septimu, qui signatur Hebraicè, & Grecè, & Chaldaicè, non suisse completum, sed inchoatum: & cur maluerit hoc loco singulariter, & diuersè ab aliis ætatem Ioseph denotare per annum decimum sextum. Enimuerò subit nonnunquam animum meum existimare, in translatione Latina, quam longo Ecclesiæ vsu, & Tridentini Concilij auctoritate comprobatam habemus, quædam occulto instinctu, & assatus sancti Spiritus esse posita, quorum certam rationem, non facilè sit humana inuestigatione reperire.

Quastio super asase Iosepb.

Cæterùm super ætate Ioseph, quæ memoratur hoc loco, quæstio oc- ç currit minimè dissimulanda: Quomodo verum esse potuerit, vt post mor tem Isac (post eam namque hæc narrantur à Mose) esset Ioseph sexdecim annorum. Iacob quippe centum viginti annorum erat in obitu Isac,

Digitized by Google

ab co

ab eo namque sexagenario genitus fuerat, vt dictum est Genes. 25. Isaac verò centum octoginta natus annos mortem obiuit. Iacob porrò anno ætatis suæ vno & nonagesimo, vt suprà docuimus, generat filium suum Ioleph, à quo tempore vique ad centelimum vigelimum annum lux æta tis, in quem annum incurrit mors Isaac, numerantur anni viginti nouem: tot igitur annorum fuisse Ioseph, cum mortuus est Isaac, necessium est. Nam si tunc fuisset Ioseph sexdecim annorum, cum Jacob intrauit Ægy. prum, & reperit Iosephum annorum 39. vt significatur infra Genesis 45. fuisser ipse lacob tune annorum centum quadraginta trium: at ipse, regi Ægypti de sua ætate percontanti,respondit,annum se tunc agere centesimum trigelimum, vt scriptum est Gene. 47.

S. Augustinus in libro Quæstionum in Genesim in quæstione 122. S. August. fuse ac subobscure tractat hanc quæstionem, & soluit. Nam cum multis verbis causam difficultatis exposuisset, subdit: Aut ergo eodem anno deci mo septimo, aut etiam aliquantò maior venit Ioseph in Aegyptum, ac per hoc, si post mortem Isaac venit, vtrolibet modo permanet quastio, Si enim decem & septem annorum fuit post mortem Isac, quo tempore pa ter eius centum viginti fuit annorum; profectò anno eius trigesimo nono, quando lacob venit in Aegyptum, centum quadraginta duos annos idem lacob agere debuit. Fuit autem tunc lacob centum & triginta annorum, ac per hoc si dècem, & septem annorum Ioseph in Aegypto est venditus, ante duodecim annos, quàm moreretur auus eius Isaac, venditus inuenitur. Decem enim & septem annorum esse non potuit, nisi ante duodecim annos mortis Isaac; & in centesimo octavo anno vitæ patris fui Iacob. His enim annis cum adiecerimus viginti duos annos, quibus Ioseph, vsque ad aduentum patris sui, fuit in Aegypto, fient ætatis anni Ioseph triginta nouem,& ipsius Iacob centum triginta; & sic nulla erit quæstio. Sed quoniam Scriptura post mortem Isaac ista narrauit, putatur Ioseph post mortem Isaac, decem & septem annorum fuisse. Quapropter intelligamus de vita Isaac, tanquam multum decrepiti senis, tacuisse Scripturam, cum iam de Iacob, & eius filiis loqueretur : viuo tamen Isaac, decem & septem annorum esse cœpit Ioseph. Hactenus ex Augustino.

Manifesta igitur est in hoc loco hysterologia, id est, præpostera rerum Autloris folm gestarum narratio:post morté enim Isaac narratur venditio Ioseph, quæ tie questionus, tredecim annis eam præcesserat, Sed enim guærat quispiam cur Moses & brenis, & interuertere temporis ordinem voluerit? Nimirum dixerat suprà Moses aperta. sub finem capitis 35. Iacob post suum ex Mesoporamia regressum in ter ram Chanaam, venisse in vrbem Hebron ad patré suum Isaac: & quia nihil ampliùs scripturus erat de Isaac, voluit concludere historiam eius, nar rando mortem, & sepultura ipfius. Quoniam verò Esau filius erat Isac, & vnà cum Iacob, patris funus fecerat, & semen erat Abrahæ, & quadátenus pertinebat ad promissiones Abrahæ datas à Deo, de multiplicando eius semine: idcirco Moses voluit cursim indicare progeniem, & posteritatem Elau; vt origo gentis, & principatus Idum zorum, de quibus & iple



postea non semel loquitur, & alibi crebra in libris sacris sit mentio, pernotesceret. His itaque, tanquam per digressionem, in capite 36. Genesis expolitis, redit Moles hoc capit. 37. ad institutum narrationis cursum: & persequitur historiam eorum quæ acciderunt Iacob, postquam venerat Hebron, incipiendo à venditione Ioseph, quæ, dú Iacob ibi moraretur, fa Cha est, tredecim annis ante morté Isaac. Sed cur signate declarauit Moses ætate Ioseph, dicens fuisse eum sexdecim annoru? Chrysostomus huiulmodi reddit ratione. Quam ob caulam, inquit, Moles annorum Ioleph numeru designauit?vt scias ætatem adolescentiæ, non esse virtutis impedi mentum: & quo pleniùs cognoscas adolescentis erga patrem suu obediétiam, & in fratres suos beneuolentiam; illorum cotrà, inhumanitatem, & crudelitatem in ipsum. Neg; enim eos à tanto scelere, quod designarunt in Ioseph, cohibere potuit beneuolentia qua ipsos prosecutus fuerat,& teneritudo arq; infirmitas ætatis, quæ debebat eos ad commiserationem prouocare. Immò verò istis ipsis rebus in eius inuidiam, & odiú, & perdi tionem incitati sunt. Hæc Chrysostomus in homil. 61. in Genesim.

Verum, ni fallor, illud probabilius dicu fuerit, idcirco Mosen tam di- g ligenter signasse ætatem Ioseph, vt ex eo intelligi posset, quandiu ille calamitatem, & ærumnam pertulisset, nimirum per annos quatuordecim. Erat quippe sexdecim annorum, cum est véditus à fratribus: cum autem è carcere eductus est, & ad principalem dignitatem, & præfectura Ægypti euecus, fuisse dicitur infra Genesis quadragesimo primo, annotum triginta. Omne igitur tempus intermedium quatuordecim annorum,in seruitute, ærumna, & calamitate transegit. Nec illud aut temere, aut superfluè additum est à Mose, quòd post signatam ætatem Ioseph sexdecim annorum, adiuxit, adhuc puer: satis enim significata erat puerilis ætas eius ante, dicendo, fuisse eum sexdecim annorum. Non, inquit Rupertus libro octavo Commentariorum in Genesim capite decimo nono: superfluit in hoc loco sermo Dei, dicens Ioseph fuisse sexdecim annorum, & fuisse adhuc puerum, quasi non semper talis ætas esset puerilis: sed voluit fignificare citam, & celerem iustitiæ, ac meriti Ioseph perfectionem, quæ continuo subtexitur: quocirca signate vtrumque dictum est, & fuisse sexdecim annorum, & fuisse adhuc puerum. Continuò enim subditur, eum acculasse frarres luos crimine pessimo. Hoc nempè puer non fecisset, si non puritatis amorem, zelumque iustitiæ iam tunc haberet: quod quidem in puero, vel adolescente, vt maxime laudandum est, ita rarum est, mirumque. Sic Rupertus. Equidem reor istud ob eam quoque causam, fuisse adiunctum à Mose, vt significaret qualis fuerit in pueritia indoles Ioseph. Non ille pueritiam, & primam adolescentiam, inerté, atque otiosam, & vagam transegir:neque iocis, ludis, & delectamentis puerilibus, aliorum more, deditus fuit: sed duram & laboriosam, & in pastoraliarte honesta, simulque perutili exercitam, primam suam ætatem exegit.

Circa illud; Et erat cum filys Bala, & Zelpha vxorum patris sui. Primò 9 notandum est. Balam, & Zelpha, quas suprà vocauerat Scriptura concubinas Iacob, hîc apertè & simpliciter vocari vxores eius : vt intelligatur,

fuille

Rupertus.

fuisse legitimas vxores, quanquam non fuerint matres familias, & principales vxores, sicut erat Lia, & Rachel; & idcirco dictas esse alibi concubinas. Quanquam illud habuerunt ista supra conditionem concubinaru. quòd earum filij similiter vt filij Rachelis, & Liz, participes fuerunt hzreditatis terræ promissionis,& suas ipsi quoque tribus condiderunt. Sed cur Moses dixit fuisse Ioseph cum filijs Balæ, & Zelphæ? Audi Rupertum Rupertum. loco proximè citato: Quod Moses ait, Ioseph fuisse cum filijs Balæ, & Zelphæ, insinuare voluit æmulationem fratrum loseph, qui nati erant ex Lia, cum quibus ipse versari non audebat. Illi enim cum essent de libera matre nati, grandiores spiritus gerebant, & Ioseph, filium dilecte Rachelis,& quam Iacob plusquam matrem ipsorum dilexerat, non equo animo aspiciebant: & insuper filios ancillarum despectui habebant, & pro seruis ducebant. Ioseph autem cum & ipse natus esset ex libera matre, & præcipua vxore, non despiciebat cos, quos à patre suo, filiorum loco haberi cernebat. Apparet igitur, & prudentia Ioseph declinantis inuidiam fratrum;& animi modestia,non propter ingenuitatem suam, & præcipuum amorem quo diligebatur à patre auersantis congressum, & consuetudinem filiorum Balæ & Zelphæ, sed cum illis libenter versantis. Hinc etiam liquet, vnde, aut quomodo vitia fratrum suorum nouerit Ioseph, quæ detulit ad patrem, videlicet quòd versaretur cum illis in pascendo grege.

#### SECVNDA DISPVTATIO.

Quodnam fuerit pe ßimum illud crimen,de quo Ioseph apud patrem accusauit fratres suos.

# Super illis verbis,

Accusaust; fratres suos apud patrem crimine pessimo.

VERS. 2.

PTIMAM Iosephi, verba hæc, indolem declarant: vt qui tantopere oderit, nec ferre potuerit vitia fratrum suoru, sed emendationi eorum studens , simúlque consulens patris & familiæ suæ famæ, eorum vitia detulerit ad communem patrem:vt is,quasi prudentissimus medicus,efficacem,ac salu-

tarem medicinam faceret. Nec potuit non esse iucudissimum Iacobo tale Iosephi odium & detestatio vitiorum, talis ardor corrigédi fratres, tale stu dium,& cura paternæ & domesticæ famæ,ac demum tale officium deferendi ad iplum, quæ in rem,& honorem communem domus luæ videbat 15 Adelph. esse. Terentianus ille Demea, cu duos haberet filios, Ctesiphontem probum,& frugi adolescétem,& Æschinem, nequam, & perditum hominé: audiens Ctesiphontem iurgio adortum esse Æschinem apud forum, & clarissima voce, & verbis grauissimis dixisse ei, Æschines, heccine slagitia

kkk

facere te? Hæc te admittere indigna genere nostro? Non tu hoc argentu perdis, sed vitam tuam. Hæc, inquam, audiens Demea, & nimio gaudio lacrumans, saluus sit, inquit, spero: Similis est maiorum suorum. Similiter Iacob contemplans indolem, & mores, & facta Iosephi etiamnum in prima adolescentia, vehementer gaudebat, sperans eum virtutibus Maiorum suorum Abrahæ & Isaac egregiè responsurum.

Dinerfitat le-Ctionis 70. Interpretum.

Chryfostom. Theodoretme. Dieder se.

fiota.

Sed ante alia, lectio huius loci perpendenda est diligenter. Septuagin- 11 ta Interpretes diuersam admodum, & penè contrariam in hoc loco reddidere sententiam: aiunt enim non Ioseph accusasse fratres suos, sed ipsú contra esse accusatum à fratribus apud patrem: nam eorum verba, Latinè reddita, huiusmodi sunt: Detulerunt contra Ioseph, vituperationem malam ad Israel, patrem suum. Nec subeat quempiam suspicari non ita vertisse Sepruaginta, sed eorum codices esse corruptos: Expositores quippe Græci, hunc locum itidem legerunt, atque interpretati funt; vt Chrysostomus homil. 61. in Genesim; & Theodoretus atque Isidorus Pelusiota, & alij, Isidorus Pelu vt refertur in Catena Græca in Genesim.Quanquam Diodorus non disfimulauerit, in Hebræis libris contrariam effe lectionem, ita scribens, Aquila & Symmachus, & Syra editio pro eo, quod nos legimus detulerunt, habent detulit: significantes ipsum Ioseph accusare solitum fratres suos, quod non se probè, ac modestè gererent. Sic ille. Et eadé Theodoreti est sententia. Equidem miror, tantam diversitatem lectionis Græcæ ab Hebraica non animaduertisse S.Hieronymum, aut prætermissse eam tradere in Quæstionibus suis in Genesim: cum in hoc genere observationum & annotationum soleat esse diligentissimus, & accuratissimus. Sed proculdubio lectio nostra Latina omnino consentiens cú Hebraica, & Chaldaica, & plerisq; patribus vsurpata, & interpretata, pro vera, & germana, ac proprialectione huius loci censenda est. Quanquá lectio Hebraica ad verbum pro illis verbis, Crimine pessimo, habeat (malam famam) Etretulit, inquit, ad pairem malam eorum famam. Sed quia peccata, quæ creant infamiam, sunt pessima crimina; idcirco Latinus Interpres, sententiam ipsam spectans, pro infamia, posuit, crimen pessimum, præsertim cum Hebræi & comparatiuis & superlatiuis careant. Oleaster obscurum ait esse hunc locum propter ignorantiam propriæ significationis Hebræi vocabuli, quod hic ponitur, dibbah, quod aliqui infamiam, seu famam malam; alij oblocutionem, sine bonam, sine malam significare dicunt. Certum est significare rumorem, seu rem, quæ auditur: & ex multis Scripturæ locis apparet, quod propriè significet oblocutionem, id est, rumorem, vel sermonem vulgo iactatum, liue bonum, liue malum.

scitur, quòd erat peccatum infame: & scitur quòd non omnes fratres, sed

Oleaster.

Caietansu.

**S**nod fuerit Verùm existit quæstio, quod genus criminis fuerit, de quo Ioseph ac- 12 ermen de quo cusauerit fratres suos: Nam Moses speciem criminis tacuit, & tantum si-Iofeph accugnificauit fuisse crimen infame, ac pessimum. Quocirca Caietanus, Quofauit fratres. niam, inquit, non dicit Scriptura, cuius criminis essent infames fratres loseph, sed infinuat huiusmodi infamiam innotuisse Ioseph, ex eo quod comes erat fratrum, ideo ignota remanet species criminis; genus auté eius

filij

filij tantum concubinarum delati sunt: propterea enim Moses versatum esse Ioseph inter illos narrauit. Sic Caietanus. Theodoretus in Catena si- Theodoretus gnificat, nó acculasse Ioseph de vno aliquo certo crimine fratres suos, sed in vniuersum indicasse, cos fuisse moribus improbis, & flagitiosa vita, & immodeste agere. Rupertus auctoritate illustrium virorum confirmat, pessimum illud crimen de quo Ioseph accusauit fratres, suisse vitium nefandum. Sic enim scribit lib. 8. Comment in Genes. cap. 18. De quo crimine acculauit Ioleph fratres luos, quia non explicuit Scriptura, vagæ opinioni locus datus est:multa namque sunt vitia, quorum consummatum opus, pessimum ost. Aiunt tamen viri illustres, crimen Sodomitici fuisse sceleris. Sic Ruperrus. Verùm non videtur credibile, Patriarchas illos, & filios Iacob, tanti flagitii turpitudine cotaminatos, & foedatos fuisse. Præsertim cum id temporis penè recens memoria esset exitij Sodomitarum in ea ipla regione in qua illi versabantur: vbi horrenda facies, & aspectus cœlestis vindicta in illis locis, ingentem illis pauorem incutere potuit: vr quorum facta imitarentur, corum quoque exitus perhorrescerent.

Glossa Interlinearis crimen illud pessimu tripliciter interpretatur, vel incestum Ruben, qui torum paternum fædauit, dormiens cum Nouerca: vel bestialem concubitum, & commixtionem cum iumentis: vel dissidia, & iurgia & rixas inter frattes suos, filijs Liæ despicientibus, & insectantibus filios ancillarum. Sed priores duas interpretationes refellit Lyranus. Negat enim posse intelligi accusatum fuisse Ruben à Ioseph: non solum quod plurali numero vtens Moses, indicauit non vnum aliquem fratrú, sed aut omnes, aut plerósque esse accusatos à Ioseph, verum ob id maximè, quòd, ve paulò infrà in hoc ipso capite narratur, vnus omnium Ruben oppoluit le fratribus volentibus occidere Ioleph, obnixè conatus eripere eum manibus ipsorum, & reddere patri. Hoc autem ille tam studiose, & sedulo non fecisser, si fuisser à Ioseph accusatus de crimine pessimo apud patrem. Nec verò fas est sentire, Patriarchas illos tam irrationabili & insana libidine fuisse inflammatos, vt cum iumentis miscerentur, Sic Lyranus.

Glossa Inter-

Lyranes

Atenim Thostatus satis propender in hanc opinionem, affirmans vitium illud satis esse frequens, & familiare pastoribus, extra vrbes & societatem hominum versantibus, quales erant filij Iacob. Nam cum societate,& congressu mulierum careant, & semper in conspectu, & ad manus habeant omne genus pecora,& iumenta, procliues funt in istud vitium, & cum animalibus commixti & tutò,& pro libito vesanam libidinem ex saturant. Audiamus verba Thostati: Non valet, inquit ratio dicentium, tantam turpitudinem non esse tribuendam illis Patriarchis: fuerunt namque illi homines valdè imperfecti, & in iuuenili ztate, admodum flagitiosi. Hoc nempè indicat coitus Ruben cũ Bala vxore patris sui, ipso viuéte: quantum enim fuisse putamus libidinis eius æstum, quem ab eo flagicio, verecundia patris, & talis patris non renocauerit? Iudas quoque cum nuru suo Thamar, tanquam cum meretrice, quanta libertate coiuie cuius

Thoft atms.

cuius filios Her, & Onam, qui semen fundebant in terram, antequam ad vxorem accederent, ne suscitarent semen fratri suo, pessimos fuisse, atque ob id esse à Deo interfectos, testatur scriptura Gen. 38. Sed quod scelus comparari potest malitiæ istorum filiorum Iacob, qui fratrem suu Ioseph immerentem, arque innocentem, omni non solum fraternæ caritatis, sed etiam humanitatis sensu prorsus abiecto, crudeliter interficere voluerunt; & pro magno beneficio duxerunt, condonata ei morte, vendere ipsum extaneis gentibus? Satis igitur probabiliter dici potest, crimé illud pessimum fratrum Ioseph, fuisse bestialem coitum. Hactenus ex S. Thomas. Thostato. B. certè Thomas in 22. quæst. 154. art. 12. in responsione ad 4. sequens Glossam interlinearem, crimé illud pessimum fratrum Ioseph, non aliud interpretatur, nisi bestialitatis peccatum, ita scribens: Inter vitia, quæ sunt contra naturam, infimum locum tenet peccatum immunditiæ. quod confistit in sola omissione concubitus ad alterum. Grauissimum autem est peccatum bestialitatis, quia non seruatur debita species. Vnde super illud Genes. 37. Accusaut fratres suos crimine pessimo, dicit Glossa quòd cum pecoribus miscebantur. Sic B. Thomas, qui tamen istis verbis, non tam suam tradidit, quam Glossæ citauit sententiam. Idémque tradit

Hugo S. Villo. Hugo Sancti Victoris.

Aucto.opinio.

Ego ex tam multis, & variis interpretationibus, tres ceteris præferen- 14 das censeo, Primò quidem illam Theodoreti suprà expositam, & Diodori, qui putarunt, Ioseph non acculasse fratres suos de vno quopiam certo crimine, sed in vniuersum, quod flagitiosam vitam agerent, & impuris, ac fædis moribus essent, ita vt malè audirent apud alios, atque infames essent. Hoc enim significare videtur lectio Hebraica huius loci, quæ habet, Ioleph malam fratrum luorum famam detulisse ad patrem. Altera itidem interpretatio probabilis est, losephaccusasse fratres de intestinis odijs, & frequentissimis jurgijs, & amarissimis tixis, quæ erant inter filios Liæ, & filios ancillarum: Tertia quoque interpretatio magnam habet probabilitatem, Ioseph accusasse fratres, quod se vehementer odissent, & grauiter verbis iuxta, factisque insectarentur: nec aliam plane ob causam, nisi quòd dissimilis corum esset, atque corum vitia sibi displicerent: tum etiam, quòdiple præ illis omnibus diligeretur à patre, quamobrem irreuerenter iplos, & contumelios è, & criminos è de patre loqui solitos. Hæc igitur probabilia cogitatu, & dictu videntur, & in quolibet istorum trium quadrat appellatio criminis pessimi, yt patet supradicta pensitanti.

Sed num recte fecit Ioleph, acculando fratres suos de crimine pessimo 15 apud patrem? Videtur enim speciem habere mali, accusare fratres suos: si quidem huiusmodi tanquam insignis, denotatur in Apocalypsi capit. 12. malitia Diaboli: scriptum enim ibi est: Proiectus est accusator fratru nostrorum, qui accusabat illos, ante conspectum Dei, noste, ac die. Deinde non legitur ante denuciationem criminis, Ioseph prinatim, ac secretò admonuisse stratres sui criminis: qui autem non pramissa admonitione crimen alioru publicat, is, vt ait Augustinus, non corrector est, sed proditor. Corripe,

ait Augustinus delinquentem inter te, & ipsum solum studens correctio- August. Ser. ni, parcens pudori. Nam si solus nosti, quia peccauit in te, & eum vis coram omnibus arguere, non ès correptor, sed proditor. Fortè enim præve- Matth. 18. recundia incipiet defendere peccatum suum; & quem vis correctiorem, facis peiorem. Sic Augustinus. Similiter Hieronymus in caput decimum Hieronym. octauum Matthei. Corripiendus, inquit, est seorsum frater, ne si semel pudorem, & verecundiam amiserit, permaneat in peccato. Multi enim studio boni nominis, & metu infamiz, à flagitiis coërcentur; qui si publicatis suis flagitiis infamatos se videant, quasi rupto, & abiecto freno, toto imperu, & libertate animi ruunt in flagitia. Sanè Thostatus refert opinionem Hebrzorum, peccati arguentium & damnantium Ioseph, quod fra-

tres suos de crimine pessimo acculasset. 16 Sedenim acculationem illam Ioseph non modo fuisse inculpabilem, ve- Ioseph restà rùm etiam laudabilem:minimè dubitandum est. Ipsa enim correctio fra-se laudabili-terna, actus est caritatis, ac misericordiz, tendés ad omendationem delin-frantes apud quentis, & remotionem peccati, & est spiritualis quædam eleemosyna Patrem. tanto quidem præstantior, & vtilior, quam corporalis, vtægrotantem curare, aut pascere esurientem, quanto grauius, & perniciosius malum est animi peccarum, quam corporalis morbus, aut fames. Verum bonitas correptionis frateruz potest corrumpi dupliciter: vel malo animo, & fine corripientis; vel indebito modo corripiendi, Debemus, inquit Augusti- Augustin. nus, amando corripere, non nocendi auiditate, sed studio corrigendi. De neutro autem insimulari potest Ioseph. Quis enim inducat in animum, adolescentem ab omni scelere purum, atque innocentem, cupiditate nocendi fratribus suis, malignè concinnasse accusationem eorum, & ad patrem detulisse? sed præuia, inquies, defuit priuata, & secreta fratrum admonitio. Quî scis defuisse? Non est, inquies, à Mose scriptum. Quasi verò omnia illorum Patriarcharum facta, di caque, sacrarum litterarum monimentis consignauerit Moles. At præmonitos fuisse fratres à Ioseph, affirmat hoc loco Thostatus, & ante Thostatu B. Thomas idem scriptum re- Thostatus. liquit in 2.2.quæst.33. artic.7. in responsione ad secundum hisce verbis: De Ioseph credendum est, quod fratres suos quandoque admonuerit, licèt id non sit scriptum. Quanquam non erat necessaria præmonitio fratrum, cum esset crimen eorum publicum, & ob id, illi iam essent infames: dcirco enim secundùm lectionem Hebraicam huius loci dicitur Ioseph, malam fratrum suorum famam detulisse ad patrem. Nec sanè peccata eorum in vulgus enunciauit, neque ad publicum iudicem detulit, sed ad communem patrem, vt is paterna caritate, & prudentia, & auctoritate eos corriperet, simulque corrigeret, sine vllo corum, vel spirituali, vel corpo-

curandis, sanandisque medicinam adhibens. Equidem reor prudenter omilisse Ioseph priuatam admonitione fra- Quando & trum (si tamen eam prætermisit) quòd non dubiè putaret, eam non inutilem modò futuram fratribus, verùmetiam perniciosam, quòd illum, vel rectio aliquopropter ætatem derisuri, & contempturi essent, vel maiori etia odio ipsius rum.

rali detrimento, tempestiuam, & efficacem, & salutarem morbis eorum

. Comment.in Gen. Tom.4.

Properb.9., Gloffa ordiparia.

S. August.

ne tale quid eueniat, veremur, tunc caritatis est omittere correctione: impudentiæ, atque temeritatis adhibere. Enimverò super illis verbis Salomonis: Noli arguere derisorem, ne oderit te. Glossa sic ait, No est timendum, ne tibi derisor, cum arguitur, contumelias inferat: sed hoc potius prouidendum, ne tractus ad odium, inde fiat peior. Valent mirifice ad confirmandam, & illustrandam hanc sententiam illa B. Augustini verba, quæ funt in cap. 9. libri primi de Ciuitate Dei: Plerunque, inquit, ab iis, qui flagitiose viuunt, docendis, admonendis, aliquando etiam obiurgandis, & corripiendis malè dissimulatur, vel cum laboris piget, vel os eorum verecundamur offendere, vel cum corum inimicirias deuitamus, ne impediant. & noceant in illis rebus temporalibus, fiue quas adipifci adhuc optat nostra cupiditas, siue quas amittere formidat infirmitas. Nam si proptereà quisque obiutgandis, & corripiendis malè agentibus parcit, quia opportunius tempus inquirit, vel eildem ipsis metuit, ne deteriores ex hoc efficiantur, vel ad bonam vitam, & piam erudiendos impediant infirmos alios, & premant atque auertant à Eide, non videtur esse cupidisatis occasio, sed consilium caritatis. Sic Augustinus.

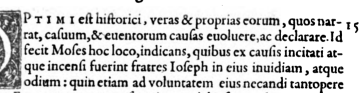
## TERTIA DISPVTATIO.

An principalis causa diligendi Ioseph pra cateris filiis , suerit Iacobo, quòd in senectute genuisset eum.

# Super illis verbis,

VERS. 3. Israel autem diligebat Ioseph super omnes filios, eo quòd in senectute genuisset eum.

Tres causaob quas Ioseph erat inuisus fratribussuis.



incubuerint. Fuere autem tres causæ:prima, quòd ipsos apud patrem accusauerat de crimine pessimo. Altera, quòd plus omnibus diligeretur à patre: atque in præcipui amoris paterni signum suisset ab eo singulari quadam, & præstandi veste ornatus. Tertia causa, suit enarratio somniorum
eius, quibus portendi videbatur, sore ipsum principem, & dominum fratrum suorum. Hoc autem exemplo erudiuntur in primis, ac docentur parentes, vt si quempiam filiorum suorum plus ceteris diligunt, quòd meritò ceteris amabilior sit, celent id, animóque inclusum cohibeant, aut certè ita moderentur, & temperent, ne ceteros ossendant. Etenim plerunque
vnius filij exuperantia amoris, aliorum filiorum contemptus reputatur: &
nimius amor vnius, multorum creat inuidiam, & odium incendit, plusq;
parens

Digitized by Google.

parens nimium oftentando amorem, nocet filio quam si eum odisset. Po- S. Ambros. nam hîc disertam super hac re B. Ambrosii breuem disputationem, apprimè villium parentibus, refertam præceptorum ac documentorum. In libro de Ioseph cap. 2. ita scribit Ambrosius: Instruimur (exemplo scilicet Iacob, & Ioleph) qualis elle debeat affectus parentum, filiorumque gratia. Amare liberos, dulce; & impensius amare, prædulce est, sed frequenter amor ipse patrius, nisi moderationem teneat, nocet liberis: si aut nimia indulgentia dilectum resoluat, aut prælatio vnius, ceteros ab esse-Ctu germanitatis auertatiplus acquiritur filio, cui fratrum amor acquiritur. Hzc przclarior munificentia patrum; hzc ditior hzreditas liberorum. lungat liberos æqualis gratia, quos iunxit æqualis natura. Quid miraris, si propter fundum, aut donum-oriuntur inter fratres iurgia, quando propter tunicam inter sancti sacob filios exarsit inuidia? Quid ergo? reprehendendus Iacob, quia vnum cæteris præferebat; sed nec libertatem possumus auferre parentibus, ne eos diligant, quos plus credunt mereri: nec filiis resecare debemus studium plus placendi. Certè Iacob illum plus amabar, in quo maiora virtutum infignia præuidebat : vt non tam filium pater prætulisse videatur, quam propheta mysterium: meritoque variam tunicam fecit ei, quo significaret eum diuersarum virtutum amictu fratribus præferendum. Sic Ambrosius.

19 Sed perpendamus illa verba: Ifrael diligabat Ioseph super omnes silios suos, eo quod in senectute genuisser eum. Erat Iacob vnius, & nonaginta annorum, elum sit, locùm genuit Ioleph. Cùm enim intrauit Ægyptum, agebat annum cente- seph fuisse nasimum trigesimum, cum soseph co tempore ageret trigesimum nonum, ium in suevt infrà dicitur, & suprà non semel à nobis expositum est. Et quia omne state. tempus vitæ Iacob fuit centum quadraginta septem annorum, hinc liquet vixisse eum quinquaginta sex annis post generatum Ioseph. Quocirca genuit Ioseph in principio sur senectutis. Nec sanè magna fuit temporis differentia, inter generationem Toleph, atq; alioru filiorum: omnes enim falij Iacob(nifi vsus Beniamin)intra idé septennium generati sunt: Ruben quidem initio septennij: Ioseph aurem, in fine, alij verò intermediis annis. Aristoteles libro septimo Politicorum, scribit seniorum parentum fi- Aristoteles. lios, & corpore, & mente esse impersectos: ob idque illud maximè tempus atatis idoneum esse ad generandam prolem, in quo & robur sorporis, & vis, ac vigor animi præpollet. Id autem effet definit in plurimis, circa annum quinquagesimum, vt Poëtarum quidam dixerunt, septenario numero ztatem dimetientes. Itaque hanc ztatem annis aliquot supergressi, à dando operam liberis vacare deberent, ne corpore pariter atque animo infirmam & imperfectam prolem generarent. Sic Aristoteles. Cuius opinionem refellit historia sancti Iacob, qui nonagenarius genuit Ioseph, & maior centenario procreauit Beniamin: quanquam dici potest, nec pauca quædam exempla contraria, veritatem generalium sententiarum & præceptorum euertere, quæ de his sunt, quæ ve plurimum eveniunt: nec priscorum hominum longzuitatem cum postesioru hominum brenitate vite comparandam esse. Enimuerò proportione

totius vitæ, quam vixit Iacob, quæ fuit annorum centum quadraginta septem , ztas vnius & nonaginta annorum , in qua lacob genuit loseph, aptè respondet atati posteriorem hominum, que est circa quinquagesimum annum, quorum nempe vita, octoginta circiter annis determinatur. Ætatem portò quinquaginta annorum, valdè commendat Aristoteles, vr diximus, tanquam generationi optimz prolis maxime idoneam, & accommodatam.

Cæterùm perpendenda est causa, quam reddit Scriptura, cur sacob su- 20 per omnes filios diligeret loseph: Eo quod, inquit, in fenettute genuisset eum, Nam cur, obsecto, in senecture geniti, amabiliores sunt parentibus? In Caietanus, promptu causa est, inquit Caietanus, quare in senectute genitus, diligitur magis à parente: quia nimirum diutius est servaturus esse paternum. Geniti enim in iuuentute, non apprehenduntur, vt longe post vitam patris victuri: sed in senectute genitus, apprehenditur, vt victurus longo tempore post mortem patris, ac per hoc diu conservaturus esse paternum. Sed obiicitur, quòd hac ratione debuisset Iacob magis diligere Beniamin.Solutio est, quòd Beniamin eo tempore non erat adultus, sed Infans fortè trium annorum, si iam natus erat; ac per hoc non erat capax adhuc tantz dilectionis, sed velut imperfectum quid habebatur. Ioseph autem iam adultus erat, & patri oblequentissimus, habens ztatem communem cum aliis fratribus adultis: & præter hoc, erat genitus in senectute paterna, no-Phila. nagesimo scilicet anno patris. Sic Caietanus. Philo in libro de Abraham, exponens causas, cur Abraham flagrantissimè amaret filium Isac, inter præcipuas hanc memorat: Aderat, inquit, & aliud vehemens amoris incitamentum, quod in senectute ei natus fuerat:nam serò natos impotentiùs patentes adamát, vel quia diu desideratos, vel quia nullam posteà sperant prolem, natura iam effæta, & ad extremum perducta terminum, vel quòd maximè gaudent, ac lætantur, se in ipsa senecture robustos esse, ac valen-Oleaster. tes ad generandum. Oleaster hanc reddit causam: Solent, inquit, senes amare puerulos, & corum verbis ac iocis maximè delectari: & quia cos semper ad manus habent, vt huc, & illuc mittant. Sed istud in omnes filios competit, cum sunt paruuli, non tantum in eos, qui in senectute patris

geniti funt.

Atenim compluribus non est visa præcipui amoris Iacob erga Ioseph 26 princeps caula, fuille, que hic memoratur à Mole, quod eum in senectute genuisset, sed alias fuisse grauiores, porioresq; causas visum est. Nam quantum ad ætatem Iacob, perexiguum fuit generationis Ioleph, atq; aliorum fratrum interstitium, horum quippe occus omnium, vno septennio contentus est. Quòd si illa fuisset, quæ ponitur à Mose, aut sola, aut principalis caula amandi loseph, ob eam sanè ipsam plus fuisset diligendus Beniamin, quem Iacob quindecim annis post Ioseph, procreauerat. Verum Iacobo, viró nempe graui, & sapienti, ardentiores ad diligendum Ioseph admouebant faces, eius przstantia ingenij, & suaukas morum, & supra ztatem, virtutis studium; quam respectus, & contemplatio sensiis ætatis suæ, in qua eum genuerat. Cur igitur solá hanc Moses causam expressit? Quod

Digitized by Google

hanc solam lacob præ se ferret, atque obtenderet; tacito aliis, potioribus quidem, sed quæ si proderentur, ingentem apud fratres inuidiam excitare Chryses. possent. Chrysostomum audi in Homilia 61. hoc ipsum quod dixi, enarrate scribentem. Sunt sanè, ait Chrysoftomus, amabiliores pueri, qui in senectute generantur, maiorémq; patrum beneuolentiam assequentur. Sed ve intelligamus, non hoc folum fuisse, propter quod Iacob super alios filios eum diligeret, docet nos Scriptura, post loseph, fuisse generatú alium filium Iacob: quare si iuxta naturalem amoré, dilectio illa processisset, postremus natu, fuisser vtiq; magis dilectus, quam Ioseph, vtpotè verè sene-Queis alius existens, & tunc natus, quando ad postrema senectutem venerat Iacob. Quid igitur est dicendum? superna quæda gratia fuit, quæ adolescentem amabilem reddebat, & propter animæ virtutem, cunctis præferri faciebat. Ideò autem in Scriptura, causa amoris, posita est ætas sene-Autis, vt non manifelte augeret odium fratrum; granis enim hæc affectioest, & cum animum incesserit, non prius eum relinquit, quam in extremam inducat ablurditatem; & lædens animam vbi nata est-ac resider.omnino aliter eum, cui inuidet, efficit, quam vult, nempe clariorem, nobiliorem, illustriorem reddit. Sic Chrysostomus.

Iosephus causam tanti amoris Iacob erga Ioseph, facit præstantiam vir- Iosephus. tutis Ioleph; tacita caula, quam ponit Scriptura, quod filius esset senectutis. Sic autem ille scribit libro primo Antiquitatum: Iosephum è Rachele sibi natum, pater tum ob corporis præstantiam, tum ob animi virtutem, (erat enim prudentifimus)præ cæteris liberis amabatiis parentis affectus, odium,& inuidiam fratrum in eum procreauit. Philo in eo libro, quem inscripsit de Ioseph, siue de vita viri ciuilis, demonstrat Ioseph imaginem Phile. fuisse optimi, & præclarissimi viri ciuilis. Scripturus, inquit Philo, sum de vita ciuili: à qua vnus è Phylarchis nostris (Ioseph) maxime commendatur, qui è tenera ztate in èam incidit. Copit enim in hoc genere versari annos natus decem & septem, præfectus curandis gregibus, quæ disciplina, cum ciuili maiorem in modum conuenit. Et hoc est, opinor, cur Poëtz, reges vocant pastores populi. Nam qui summus est in arte pecuaria, facilè bonus rex euadet, pulcherrimo gregi hominum præpofitus, apptobata industria in minore negotio. Quemadmodum enim futuro Imperatori, necessaria sunt exercitia venatoria: sic admouendis ad curam Reipublicz, proprie pastoralis ars congruit, velut przeludium quoddam magistratus. Preinde cum Iacob in filio suo Ioseph generosum animum consideraret, & maiorem, quam pro privata fortuna, mirabatur, fouebarque, diligens eum præ cæteris filiis, acque eo magis quòd proles erac serotina, qui non exiguus oft ad beneuolentiam stuniulus: & quia dele-Ctabatur honestate pueri, accendebat eius ingenium accuratiore tractatione:ne premeretur diutiùs, sed quamprimum elucesceret. Hactenus ex Philone: cuius egregias sententias super hac historia Ioseph, quod sepenumerò commemoraturi sumus, iuuat præmonere hoc oco Lectorem, sta imago vi facere Philonem ciuilis viri perfectam esse imaginem, sanctum Ioleph, ri ciudir. arque omnia, que narrantur à Mose de Ioseph, ea pulebre accomme dare

ipsum ad ostendendum, qualia esse debeant studia, & instituta, quales item mores arque virtures eius, qui perfectus vir politicus, fiue ciuilis esse velit.

Rupertus.

Verumenimuerò Rupertus, quod Scriptura dicit, propterea Ioseph 2? fuisse maxime dilectum à Patre, quod in senectute eius fuisset genitus; id non refert ad corporalem senectutem, sed ad senectutem moralem.& spiritualem, qua præditus fuerat Iacob, cum genuit Ioseph. Sic enim ait in libro 8. in Genes, cap. 19. Sed valde noranda est causa paterne dilectionis, quam Scriptura commemorat : Es quod in senettute gennisser eum. Numquid secundum corpus senex erat, quando genuit eum, iuuenis autem, quando ceterinati sunt ? Si quidem præter Beniamin, infra quaruordecim annos (melius dixisset Rupertus, infra septem annos) cunctos genuerat. Restat igitur, senectutem illam hic significari de qua in libro sapientiæ cap.4. scriptum est: Senectus venerabilis eft, non diuturna, neque annorum numero computata. Cani enim sunt sensuu hominis: & atas senettutis, vita immaculata. In illa itaque veraciter senectute Israel genuit Ioseph, quia propter illam iustitiz suz senectutem, habere talem meruit hæredem. Nec enim vir iustus lætatur in multitudine filiorum, si mali sunt, sed in eo tantum agnoscit se patrem, si filium relinquat post se, qui iustitiz hæreditatem consequator. Vnde est illud Sapientis, Ecclesiastici 30. Mortuus est pater illius, & quasi non est mortuur similem enim sibi reliquit post se. In vita sua vidit, & latatus est, cum ille in obitu suo non est contristatus. Dignam etgo ob causam Iacob diligebat Ioseph: & tanquam perfecto, iamque pleno dierum, id est, virtutum, fecit ei tunicam polymitam, id est, virtutum artificis mira varietate distinctam, vsque ad talos pertingentem, videlicer ob virtutum multiplicitatem, & iustitiz persectionem. Sic Rupertus.

fis.

Paul. Burge- verbum Hebraice est : Quod filius senectutis sibi : Et est hebraismus, cuius hunc esse vult sensum Paulus Burgensis, quod esset senili prudentia, & maturitate & modestia, & affectuum sedatione, & morum grauitate; hanc enim fuisse verain, & propriam causam, cur eum tantopere dilexerit pater, non autem quod in senili ætare genuisset oum. Vnde translatio Chaldaica habet: If ael diligebat Iofeph, eo quod effet filius sapies sibi : aperte significans nomine fenecturis intelligi oportere fenilem fenfum, & prudétiam, \$49.4 iexca'illud, Cani funt sensus hominis, & senectus venerabilis, vita immaculata: Neque enim videtur esse causa sufficiens, cur Iacob plus cereris filiis diligeret Toseph, quod genuisser eum in senectute : nam Beniamin multis post Ioseph annis natus, multo etiam seniore patre genitus est; & Issachar, atq; Zabulon vno tantum circiter anno nati funt ante Ioseph, vt ex eap. 1 3. potest colligi. Quare causa præcipuæ illius dilectionis potius videtur attribuenda sapientiæ, seu moribus senilibus, qui iam quodammodo videbantur vigere in ipso Ioseph: siquidem licet esset iunior ceteris, iam tamen studebat correctioni fratrum maiorum. Illud igitur: 🛭 🛪 👣 🛍 🛪 🛊 senetturis estes, idem valer, arque, quod filius sapiens, & prudons esser. Ex

Pro eo quod Latina Lectio habet: Quod in senettute genuisser eum, ad 24

Digitized by Google

co autem

autem, quod subditur, sibi, intelligitur, vitia suorum frattum Joseph non publicasse, nec de correctione eorum egisse apud alium quempiam, niss apud solum patrem, ad quem eorum correctio pertinebat, & ideo soli patri principaliter constat de sapientia ipsius Ioseph. Atque in hunc modum

ferme disputat Burgensis.

At ego probabiliorem puto primam interpretationem, superiùs multis Auctoris senauctoritatibus confirmatam. Non equidem nego id quod habet lectio Hebraica quod filius senectutis esfet: Fateor esse Hebraismum: sed eius germanum intellectum esse dico, non quem tradit Burgensis, sed quem expressit Latinus Interpres, non enim aliud est, filius senecturis, nisi filius senili patre natus, & in senectute patris genitus: ad hanc enim sententiam solet Scriptura appellare filium senectutis, & filium iuuentutis, & virum adolescentiæ appellat vxor eum, qui se adolescentulam in matrimonium acceperat. Nec verum est quod ait Burgensis, natum esse in senectute patris, non esse causam sufficientem, cur pater tantopere dilexerit soseph: Supra enim expositum est, istud esse grauem, & vehementem causam diligendi. Quibus adiici possunt breuissima verba Lyrani id ipsum confirmantis: Virtus, inquit, generatiua, in senectute debilior est: Et ideò tunc solent generati pueri magis defectuosi, & imperfecti. At soleph è contrario, erat frattibus fuis gratiofior moribus, & corpore: ideóque videbatur hoc procedere ex speciali dono Dei, propter quod erat patri magis amabilis. Sic Lyranus. De Beniamin autem quod obiicitur, ita diluendum est; Beniamin fuisse runc infantem vnius circiter anni: quamobrem non fuisse capacem talis dilectionis, quali Iacob prosequebatur Ioseph. Nam quod putant quidam, non fuisse tunc genitum Beniamin, manifestè refelluntur à Mose: qui supra cap. 35. scripsit, Beniamin esse natum in ipso itinere, quò ibat sacob in vrbem Hebron ad patrem suum ssac: & in hoc capite non obscurè significat, cum est venditus Ioseph, Iacob cum familia fua habitasse in Hebron. Vendito porrò Ioseph, quem lacob extinctum putabat, totum amorem suum transfudit in Beniamin, adeò vt illius anima ex anima huius pendere diceretur: sicut dixit Iudas, illis verbis quæ memorauit Moles infra capite 44. Si intrauero ad seruum tuum patrem nostrum, & puer defuerit:cum anima illius ex huius anima dependeat, morietur, & deducent famuli tui canos eius cam delore ad inferos.

### Fecitque ei tunicam polymitam.

. Versy 2

Ivsmod vestis signum erat przcipui amoris Iacob erga Ioseph, Pro voce, polymita, septuaginta posuerunt wolundor, id nicam talarem: Symmachus, tunicam manicatam: siue quòd est, variam, siue variegatam: Aquila interpretatus est, tuad talos vique descenderet, & manibus artificis mira esset varietate

distincta : siue quod haberet manicas ; Antiqui enim magis vteban- S. Hierowyne. tur colobiis. Hæc Hieronymus in traditionibus Hebraicis super hunc Colobium. lòcum Genesis. Colobium porrò, cuius hic meminit Hicronymus.

Græca

COMMENT.

Græca vox est, sed à Latinis etiam vsurpata, significans tunicam sine manicis. Servius Aeneidos nono ad illud:

Et tunica manicas, & habent redimicula mithre,

Tunicæ, inquit, vestræ habent manicas, quod etiam Cicero vituperat, dicens, manicatis ac talaribus tunicis, nam colobijs viebantur Antiqui. Cassianus libro primo de habitu Monachorum cap. 5. scribit Monachos

Aegypti colobijs lineis fuisse indutos, quæ non omnino manicis carebat, sed hæ citra cubitum desinebant, cuiusmodi hodie in vestibus sacris dalmaticas, seu tunicellas videmus. 'Anselmus antiquus decretorum colle-&or hæc tanquam ex Eusebio citat: A sando Siluestro, & Presbyteris eius, Colobiorum ví vs sumpsit initium, & Marcus, & Iulius, & Liberius co ordine sunt vsi. Post hos autem, Colobia in dalmaticas comutata sunt: visum est enim melius huic proposito conuenire, quod accuratiùs magis aspectibus placere valeat. Sic ille. Hæc ego de antiquo vsu colobiorum mutuatus lum ex notationibus in Cassianum doctissimi, & amicissimi viri Petri Ciacconij: cuius dum vixit, solertissimum ingenium, limatissimuque iudicium,& multiiugam ac perpolitam eruditionem amaui,& colui, diuturnaque eius consuetudine familiariter iucundéque vsus sum:vt mirum videri non debeat Lectori, si talis viri, & amici, quacumque data occafione, memoriam inscriptis meis recolere, ac nomen celebrare studeam.

Retrus Cia-Comins

> Vox Polymita, qua vsus est Latinus Interpres, græca est, composita ex 27 quod est multum, & والمعرب quod significat liciu, quasi ex varijs & versicoloribus licijs cotexta. Erat igitur vestis variè colorata, & vt placet qui-Plinius. busdam, etiam variè picta & figurata. Plinius lib. 8.c. 48. de huiusmodi

vestibus scribens: Colores, inquit, diuersos picture intexere, Babylon maximè celebrauit, & nomen imposuit. Plurimis verò liciis texere, que polymita appellant, Alexandria instituit. Phryges quoque, vestes inuenerunt, quæ acu pingebantur, ex auro & coloratis filiis exprimentes hominum, & animalium effigies in vestimento. Vocabatur hæ vestes barbaricæ. Artifices verò dicebatur Barbaricarij, siue Phrygiones. Vnde est illud Apuleius. Apuleij lib. 7. de asino aureo: In modum Paridis Phrygij pastoris in bar-

baricis amiculis, humeris defluentibus, pulchrè indusiatus adolescens. Oleaster aperies notionem vocis Hebraz, quam Latinus Interpres Grzca voce expressit, dicens Polymitam, ita scribit: Dictio Hebraica, Pas seu Pasas, videtur propriè significare partem, seu particulam: vt patet Psalm. 71. Erit Pisat bar, id est particula frumenti in terra. Vnde videtur quòd tunica illa Ioseph fuerit non ex diuersis filis diuersorum colorum, sed ex diuersis particulis diuersicoloribus. Quare vertendum arbitror, Fecit ei tunicam partium, vel particularum. Idem nomen habetur lib. 2. Samuelis, cap. 1 2. vbi dicitur de Thamar, quòd erat induta talari tunica, & quòd sciderit tunicam passim, id est, partium diversarum. Sic Oleaster. Cui confimilia scribit in catena in Genesim Lippomanus. Latinus Interpres, quam hîc vocanit polymitam, paulò infra in hoc ipfo cap. appellauit tala-

sem simul, & polymita, dicens: Nudauerut en tunica talari, & polymita, & c.

Sed quid ista tunica Ioseph polymita secundum allegorică intelligen- Philonis alletiam significat? Philo, qui facit Ioseph, vt suprà diximus, imaginem perfe- se polymita &i viri ciuilis, multicolorem texturam illius vestis pulchre accommodat Ioseph. ad multiformem solertiam, & prudentiam, & industriam, quam in viro ciuili, & rectore populorum esse oportet. Sic enim in libro de viro ciuili, feu de Ioseph scribit: Vita ciuilis, quæ graphice depingitur, & præfiguratur in magno viro illo Ioseph, quod Dei augmentum, siue additamétum fignificat, appolitissime convenit huic propolito: est enim rerum naturæ velut auctarium quoddam, ciuilis administratio qua vtuntur populi. Etenim mundus hic,est velut magna ciuitas, vnam Reipublicæ formam,& vnum ius habens. Continentur autem edicto naturæ iussa de agendis,& vetita de non agendis. Ad id ius, alij alias leges, & institutiones adijciunt: cuius varietatis causa, est separatio aliarum gentium ab aliis, non solum Græsorum à Barbaris: sed & Barbarorum à se inuicem, & Græcorum à fux nationis hominibus. Itaque meritò additamenta naturalis iuris, cenfentur instituta particularium ciuitatum. Nam leges oppidatim receptæ, funt appendices rationis reax à natura nobis insitæ: sicut & ciuilis vir, auctarium est hominis secundum naturam viuentis. Nec alienum est à proposito, quòd tunica varia vestitus dicitur fuisse Ioseph. Nempèrerum civilium administratio, res est multimoda, & varia; multas recipiens mutationes personarum, rerum, causarum, sequestrorum proprietates, locorúmque, ac temporum diuersitates. Quemadmodum enim gubernator nauis, pro varia ratione ventorum, variè etiam mutat nauigationis subsidia, non vno modo nauem dirigés : & medicus non ad omnes mor bos vtitur remedio, ac ne in vno quidem morbo, si is variet; sed obseruans intentiones, remissiones, repletiones, vacuationes, causarumque mu tationes, multa ad salutem variat, nunc hoc, nunc illud experiens: Sic opi nor, & Reipublicæ moderator debet esse multiformis, & multiplex, alius in pace, alius in bello, aliter se paucis, aliter multis opponens aduerlariis; contra paucos constanter regens, multos verò slectens persuasionibus. Idem vbi periculum publicum postulat, ipse rem aget : ministeria verò, que labore tantum indigent, permittet aliis. Hactenus ex Philone.

Verum magis pia, & Christiano viro aptior, & vrilior est allegoria, Gregorij allequam super eadem ista veste polymita Ioseph, tractat S. Gregorius in eadem reste primo libro Moralium, exponens illa verba Iob capitis primi: Sic facie- Iofepha bat Iob cunctis diebm vita sua. Vult autem Gregorius, veste illa talari Ioseph (sic enim ille pro polymita legit, secutus interpretationem Aquilæ, quam memorat S.Hieronymus, & alij quidam patres fecuti funt) significatam elle perleuerantiam in bene agendo vlque ad extremum vitæ,& ad víque vltimum hominis spiritum. hanc enim esse virtutem. quæ cæteras omnes coronet, & fine qua cæterarum virtútum labores & opera, quamuis præstantissima, nullius gratiæ ac meriti denique sint apud Deu. Gregorij verba huiulmodi funt:Incallum bonum agitur, fi ante vitæterminum deseratur: sicut & frustra velociter currit, qui prius quant ad Comm.in Gen. Tom. 4.

& Leuiti. 3.

metam veniat, deficit. Ideo dicitur de reprobis Ecclesiastici 2. Va is, qui perdiderunt sustinentiam: & veritas dixit Electis suis Luc. 22. Vos estis, qui permansistis mecum in tentationibus meis. Hinc Ioseph, qui inter fratres ysque in finé iustus perseuerasse describitur, solus talarem tunica habuisse perhiberur. Ná quidest talaris tunica, nisi actio consummata? Quasi enim protensa tunica talum corporis operit, cum bona actio ante Dei oculos, víq; ad vitæ nos terminú tegit.Hinc est quod per Moysen, caudá hostiæ in altari offerre præcipimur, vt videlicet omne bonum, quòd incipimus, etiam perseueranti fine compleamus. Bene igitur copta, cunctis diebus agenda sunt:vt cum malum pugnando repellitur, ipsa boni victoria,coastantiæ manu teneatur. Hæc S. Gregorius.

## QVARTA DISPVTATIO.

De inuidia fratrum Ioseph, & de inuidis, & detestandis inuidorum hominum proprietatibus.

## Super illis verbis,

Videnres fratres eius, quòd à patre plus cuchis filiis amaretur, oderant eum, nec poterant ei quicquam pacificè loqui.

Ræc i pva Ioseph apud Patrem gratia, & præstátia vir- 20 tutum eius, gravissimam in fratrum eius animis excitauit 👰 inuidiam:inuidia odium inflammauit:ex odio, aduerfus eŭ exarsit ira: ira denique ad voluntatem necandi eum, ac demum ad venditionem eius impulit. Nihil profectò est fra-

menolentia & escordia,qua: tum benum.

Fraterna be-

bus,nec vniuersæ familiæ, aut iucundius, aut vtilius: nihil, vel ad sui coseruationem, vel ad amplificationem rei familiaris, vel ad nominis, & famæ claritatem, ac celebritatem aptius, & valentius. In tribus placitum est spiri-Locus Eccl. tui meo, ait sapiens ille in libro Ecclesiastici cap. 25. Qua sunt probata co-

trum inter se beneuolentia, & concordia, nec parentibus, nec ipsis fratti-

Locus pfal.

ram Deo,& hominibus; cocordia fratrum Amor proximorum: & vir & mulier bene sibi consentientes. Huc spectat luculentissimu illud Dauidis præconium fraterni amoris & concordiæ in Psal. 132. Ecce quam bonum, & quam iucundum habitare fratres in vnum: id est, inter se amantes & concordes, Bonum dicit, significans vtile, & ad plurima conducens: iucundú appellauit, quòd tali societate, & concordia nihil in humana vita optabilius, & dulcius esse videatur. Hanc suauitatem mox declarauit Dauid, co paratione eius cum pretiosissimo, & suauissimo vnguento, quo inunctus

Leniti.2.

est summus Pontifex Aaron:vtilitatem verò significauit similitudine roris, vtilissimè secundantis terram. Denique vbi talis est fratrum concordia,istuc dixit Deum mittere benedictionem, id est, affluétiam bonorum omnium

Digitized by Google

omnium in hac vita: postea verò gloriam, & vitam sempiternam. Hanc omnium in hac vita: poitea vero gioriaiu, ce vitain tempressimili anno de causam Xenophon lib.8. Cyropædiæ, Cyrum regé iam morti proxihortătis filios mum, facit cohortari grauissimis verbis silios suos ad mutuu amorem, & ad contordis. cocordia, ita scribens: Qui ab vno semine nati sunt, & ab vna matre educati, quique etiam in eadem domo creuerunt, candémo; matrem, ato; eudem patrem appellantes; quomodo non etia inter se amantissimi, & fami liarissimi, & coniun chissimi fuerint? No igitur quæ di fratribus ad mutua beneuolentia, & familiaritaté cotulerunt: ea vos vnqua vana facere velitis: sed super his alia ædificates amicitiæ opera, insuperabile facietis amici tia vestra. Qui enim fratris sollicitus est, simul etia seipsum curat. Sic ille.

At verò ex aduerlo, fratrum inter le odia, & contentiones, & insecta- Cur inter fra tiones, plusne molestiæ & acerbitatis, an detrimenti, vel ignominiæ ha- tres, er anibeant, incertum est. Illud certum, acerbitate molestiarum, & doloru, dam cos interdum níque magnitudine, necnon & turpitudine dedecoris, atque ignominiae, esse maium hoc, si quòd aliud, maxime auersandum, atque detestandum. neos adia est Solent porrò inter maximè amicos, & sanguine coniunctos, quæ inarde- stant secuidam scuut odia,ea asperiora esse & implacabiliora, quàm que inter extrancos: Arys. omnis enim mutatio, vt docent Phylici, ex contrario fit in contrarium. Atque huius rei Aristoteles in lib.7. Polyticorum capite septimo, nonullam elle, ait, rationem. Magis, inquit, irritatur animus contra familiares & amicos, quam contra ignoros, si ab illis contemptum se, aut læsum putet. Quapropter Archilochus rectè, cum amicos incusaret, ad animum suum loquens, înquit: Nonne tu ab amicis transfixus es lanceis? Et hoc non fine ratione contingit: à quibus enim deberi sibi beneficium existimant, ab eisdem non solum privari beneficio, sed insuper lædi se censent. Vnde in prouerbio dicitur: Fratrum contentiones & iræ, sunt acerbistimæ; & qui se nimiùm amant, hi se nimiùm odio babent. Sic Aristoreles.

Sed aggrediamur tractare disputationem hoc loco propositam super vitiosis inuidorum hominum affectionibus, & moribus, &, vt yocant, proprietatibus. Hîc tractatus non paruam affert vtilitatem, tum vt tali morbo affectos, statim agnoscamus, & fugiamus; nósque talium hominum fieri similes, vehementer caueamus: tum etiam vt illis, ac nobis etia iplis, si quando eiusmodi peste correptos esse nos atque corruptos contigerit, efficaciter, ac salutariter mederi possimus. Principio autem comparemus inuidiam cum odio; nam vulgo putantur esse admodum similes,& cognatæ affectiones animi, cum carum tamen sit multiplex, magnumque discrimen. Ego carptim hoc loco, & strictim exponam complures differentias inuidiz, atq; odij, de quibus in libro quem scripsit de Pintaren. Înuidia, disserit Plutarchus: vnde liquidò proprietates inuidoru hominu ferentia imienotescent. Prima differentia, Improbitas, & malitia hominum, vel sim- dia atque edif pliciter, vel aduersus nos gignit odium eoru: contrà verò, bonoru abun- o proprietadantia, & inlignis prosperitas aliquorum, creat aduersus eos inuidia. Itaque malum est causa odij:bonum verò inuidiz, illud per se, hoc per accidens, & ob prauam inuidentis affectionem. Et odium quidem semper remia.

mmm

Inuidia fimilis ophthal-MIL.

definitur subiecto aliquo certo, & definito malo, in quod incumbit: inui? dia autem videtur esse infinitum quippiam, & similis Ophthalmiz, quz est viriosa oculorum affectio: sicur enim hac omnibus rebus immodice splendidis, & lucentibus offenditur, ac læditur, sic inuidia omnibus aliorum bonis, secundisque rebus acerbatur, & tabescit.

Secunda diffe rentia. Germanic. Imperator. Mures oderät Magi, Aethio bes. Inter Bruta effe odia, fed

Secunda differentia. Odium concipitur eriam in bruta. Sunt enim. qui feles, cantharides, & serpentes oderunt. Germanicus quidem cente Imperator galli gallinacei, neque vocem, neque aspectum ferre poterat: Mures item Magi Persarum oderant, & interficiebant, & Deo inuisos esse dicebant: quos itidem, & Arabes omnes, atque Æthiopes abominanpes, & dra- tur. Sunt etiam inter animalia, sua cuique odia, exercéntque inimicitias. & atrocia bella, vt inter aquilas & dracones : probabile eniam est leoni exolum elle gallum; & murem elephanto; ob metum scilicet; quod enim non innidiane, timetur, id etiam odiolum est. At inuidia, solius hominis aduersus hominem est. Nam neque homines inuident brutis; nec bruta, aut homini. aut inter se:neque enim de rebus secundis, vel aduersis, nec de bona, aut mala fama quippiam imaginantur, quarum rerum opinione exasperatur inuidia.

Tertia differentia. Odium patest effe suftu, Inus dia nequaquam. gem Sparta Charilann.

Tertia differentia. Odium aliorum sepè instum est:odisse improbos. & malignos, & bonum, & landabile est, quinetiam si qui tales non oderunt, dignos esse odio eos ipsos iudicamus. Laudantibus multis Charilaum Spartæregem, vr benignum, & mansuetum, modest úmque regem; collega eius contra, Quomodo, inquit, iste vir bonus esse potest, qui non Diclumin re- odit improbos? Rectiffime igitur Dauid plalmo 138. Nonne qui oderunt te, oderam, & super inimicos tuos tabescebam? perfecto odio oderam illos. Itaque multi præ se ferunt, & verbis ostentant odium, quod gerunt taquam æquum, & laude dignum. At inuidia núquam iuste suscipitur, nec vt res iusta laudari potest. Quam enim peccat is, cui inuidetur, quòd bonis abúdet, quòd prosperos habeat rerum successus, ve proptereà ei iustè debeat inuideri? Quă etiam ob causam nemo fatotur se inuidere aliis, sed quantum potest, inuidiam celaranimo, quamuis aliam prætendens affectionem animi, vel metum, vel odium, vel iram: quod est argumentum, inuidiam nunquam esse posse iustam & laudabilem, sicut esse possunt aliquo modo, & odium, & ira, & metus.

Duarta diffe rentia

tur. Inuidente effe,vitio sem per vertitur. Guinta diff. Accusatores Socratisquàm inuifi, o exofi fuerint Athenicusibaco.

Quarta differentia. Quò maior est improbitas, & malitia, eo maius fit odium: contrà, tanto magis crescit inuidia, quantò magis crescit vel boniesse landi duci tas, vel prosperitas eius cui inuidetur. Quare inuidiosum esse, ac talé, ve ei inuideatur à multis, laudabile ducitur & gloriosum. Celebratur enim Themistoclis dictum; qui dicebat, se, cum esset adolescens, nullum egre-Themistocles. gium facinus, & præclarum fecisse, quod sibi tunc nemo inuidisset.

> Quinta differentia: Extrema malitia, & ad summu perducta, nihil minuit odium, immò extremè auget: idque manifestum sit exéplo caluniatorum, & acculator u Socratis, quos post eius necem, populus Atheniesis vlq; adeo inuifos, & exofos habuit, vt nemo illis, neq; ignem accenderet; neg; interrogantibus responderer, neg; in balaco aqua vieretur eadem,

> > sed qua

sed qua lauissent illi, eam quasi pollutam iuberent à ministris essundi: do- Nimius prospe nec illi tam atrocis, & pertinacis odij publici impatientia seipsos suspenderent. Prosperitatis verò excessus non auget inuidiam, sed plerumque udiam. minuit, ac prorfus extinguit: Vnde solet vulgo dici, aliquem superasse iam inuidiam. Et verò non est credibile, Alexandro Magno, aut Cyro imporij Perfacum conditori, postquam elan funt ad supremam fortunam, inuidiffe quemquami. Sed quemadmodum Sol, quotum per vertico transir, in cos diffuso lumine, aut nullam, aut exiguam vmbram facit: ita qui pro- Pulchra simisperitate elati, supra caput æmulorum eminent, splendore suo, eorum offulcant. & obruunt inuidentiam. : O'dium zerb: exuperantia potentia, ac felicitatis inimicorum, minime minuiture ve illam iplum Alexandrum. cui nemo iam inuidebat, multi oderant, quorum denique petitus infidiis and the control of the and particle of the sold for

Septima diffe-

Octava diffe-

Sexta differentia. Aduerla cos 8e calamirola inuidiam tollum, aut eet te diminuunt, odie verò nequaquam perimunt anametiam deiectos inimicos, & calamitolos oderunt. Nemo autem intuidet miferis, & calamitosis; quinetiam ad miserandum faciles sunt innidi. Odimm itaque neutram fortunam relinquit, sed vtramlibet insectatur; inuidia, vtriusque fortune excellentià minuitur & elanguespit.

r / Septima disterentia. Odium, & inimicitia tolluntur, vol vbi fides fit no renua. esse nos, à quibus putamus læsos; vel vbi quos, vt malos oderamus, bonos esse intelligimus:vel denique si quo insigni ab illis beneficio affecti su- Thucydid. mus:vltima enim gratia, vt Thucydides inquit, tamet fi minor sit, tempestiuè ramen inita, potest maius etiam crimen dilucre: Horum primum no tollit inuidiam, inuidetur enim ei, à quo nihil iniuriæ, vel detrimenti acceptum est. Opinio item & fides probitatis aliorum non aufert inuidiam eorum, sed auget, cum rerum bonarum, vade oritur inuidia, optima sit virtus. Nec inuidiam extinguit beneficium, ab eo cui inuidetur, acceptus quinetiam auget magis & irritat: hoc enim ipsis ægrè est, indigere se be-nesicentia aliorum, al iósque adeo præcellere, ve benesacere sibi possint, benesactorem staque inuident illis; & voluntatem benefaciendi, & facultatem: quorum [uum, illa virtuti debetur, hæc felicitati. Preclare igitur Basilius: Inuidia, inquit, Basilius in ho malum est intractabile, atque insuperabile. Nam cum beneficentia etiam milia de Inniqui infestissimi sunt, faciat mitiores: inuidum tamen magis irritat, & ad dia. odium inflammatquantoque magis beneficijs oneratur, tanto maiori, ex 👆 🛴 🔠 inuidia, premitur dolore, atque luctu. Et quibus deuincti beneficijs sunt maximis, non folum beneuolos le in illos : & gratos exhibere non cogitant: sed contrà maligni, & inimici magis funt. & in illos vehèmétiùs aspe rantur. Quam igitur bestiam immanitate motum non superat inuidia? Quod animal ram agresto, & truculentum est, quod sua feritate non vist-

Octava differentia. Valdè diuersum est eorum qui oderunt, & eorum qui inuident propolitum, & institutum. Etenimeius, qui odit, animus est,

inimiciores euadunt.

cat? Canes educatione mansuescunt; Leones obsequio & officio tractabiles fiunt, & oblequibiles; inuidi, iplis officijs; de beneficijs agrestiores, &

mmm

& propolitum, malè, si possit, ei facere quem odit; sic enim odium definiri solet, animi affectio, propositú habens male faciendi, eiúsque occasioné vndecunque captandi. Hoc autem longè remotum est ab inuidia. Multi enim domesticis suis, & familiaribus inuident propter excellentiore conditionem, & prosperitatem corum, quos tamen perire, vel calamitatibus vehementer conteri nollent rantum enim molesta ipsis est notabilis cosum prosperitas, & splendor, graue autem incommodu, & perniciem eis accidere, non desiderant; contenti, velut excelse domus cam partem, que lumini officit, deiecisse.

Mona differe. mita & mise sid corum.

Ex supradictis octo differentijs Inuidiz, atque Odij, facile est animaduertere, & adnotare octo pariter Inuidiz proprietates; quibus adijecte ?? 5. Basilim. lubet tres, vel quatuoralias diserte tractatas à Beato Basilio in eo sermone, siue Disputatione, quam de Inuidia scripsit. Nona igitur sit hæc pro-Inuidi torma- prietas Inuidiz. Vnicum inuidi solatium; & requies est, in summo mœrotum est prospe re, & dolore, quo incimis animi sensibus cruciatur & mbescit, cui inuidet, ritas alserum, videre eum de gradu forlicitatis ruere in calamitatem, & miseriam. Hic Requies, 6 fo finis inuidiæ est, si miletum ex beato, & infelicem ex fortunato videat. Tum demum cum eo fædus jungit, & amicus efficitur, si lacrymanté videat, aut suos queritantem casus, & lugeat infortunium: libentiùs lugentem mileratur & solatur, quam gaudenti, & floreti collætetur vel applaudat. Diuitias miratur alienas, sed post calamitatem, iam amissas: formana & robur, sed post morbum laudat, & effert: præsentibus semper rebus, & faluis inimicus; amislis, & perditis, amicus & misericors. Quid igitur inuidia magis peruerlum, & perniciolum? quæ est interitus vitæ, pestis naturz, bonis omnibus aduersa, & Deo contraria. Nonne hæc Dæmonem inftigauit ad perdendum primum hominem? Nonne impulit Cain ad fratricidium? Nonne hæc Saulem incitauit ad insectandum Dauidem, de se optime meritum? Nonne Iudæos ad necem Saluatoris Mundi inflammauit?

Decima proprietas.

Invidife sage prodest ijs qui bus inuidetur.

rumque clariorem & feliciorem facit eum cui inuidet. Frattes Ioseph,& inuidebant ei vehementer, & oderant eum. verentes enim illi, somnioru, quæ narrabat, exitum, seruum fecerunt fratrem, yt ita nunquam eu quasi dominum adorare deberent. Quod sanè contrà accidit: & diuino consilio, callidum eorum consilium in contrarium est mutatum. Nam per ea, quibus impediri diuinum propolitum existimauerunt, ipsum porius promouerunt, & ad exitum perduxerunt. Nisi enim venditus fuisset, non ve-Gen 19. nisset in Ægyptum, nec propter impudicitiam dominæ coniectus esset in carcerem, nec ibi ministrorum Pharaonis somnia veridice narrasset: nec magnum illud fomnium Pharaonis, quod eum valde follicitum, & anxit tenebat, cum admiratione ipfius Pharaonis explicuisset, atque ea ratione, principatum in vniuersa Agypto adeptus esser: ac denique à fratribus suis, propter inopiam rei frumentariæ ad ipsum venientibus, adoratus

Decima proprietas. Inuidus inuidendo non solum non lædit, sed ple-

Vndecima proprietas. Inuidus sibi plurimum; cui autem inuidet, nibil planè

plane nocet. Nihil mortalium animis, ait Basilius, inuidize affectu perni- Quantu inui ciosius contingit, quæ ante omnia ipsi nocet auctori, alijs verò quam minimum. Sicut enim rubigo est ferri quasi venenum: sic inuidia, quos pos- Basiliane. sidet, eos conficit, atque consumit. Et quemadmodú viperas dicunt, rupro matris ventre nasci, sic & inuidia concipientem se animú rodere, & corrumpere solet. Non enim est aliud inuidia, nisi dolor de proximi prosperitate, faust óque rerum successu, conceptus. Omnia proximi bona, quæ per se gaudij ac lætitiæ materiam prebent, inuidum tristitia, & dolore opprimunt. Ex quo apparet, inuidum esse similem hominis nudi, qui omniti iaculis arque ictibus petitur. Hoc igitur solum in hoc malo quispiam fortasse laudauerit, quòd inuidus, quanto in proximum vehementius incitatur, tanto sibimet maius asciscit incommodum. Quemadmodum enim lagittæ magna vi emissæ, si fortè in durum quodpiam, & repellens cor- Horse libe.e. pus incurrerint, in emittentem reflectuntur: sic inuidia tristitiam alijs nequaquam affert, solsque officit inuidenti. Scitè igitur ille:

Inuidia Siculi non inuenêre Tyranni Tormentum maius.

Quanquam, iuxta vulgarem hominum opinionem, putantur inuidi ponnunquam nocere multum alijs, vel ipso maligno obtutu. Sed, & qui nio, innidos, morbo huiuscemodi sunt affecti, Basilius inquit, longè peiores venenatis vel 1960 visa iaculis existimantur, quòd illa per plagas virus inferunt, atque ita nocent, & obinen no-& paulatim quod infectum est, depascuntur: at inuidos, credunt nonnul- cere aliu. li, non alijs modò rebus, sed oculis etiam nocere alijs. Vnde & corpora ve geta pubelcentium, arque ætate, & forma florentium, & prosperam habitudinem inficiunt atque corrumpunt. Statim enim ex eorum luminibus, pernicie quadam defluente arque contaminante, videas contracta membra decore, ac pulchritudine flacescente, arescere, ac languere, & debilitari. Ego horum sententiam dimittam, vt vulgo iactatam, ac per mulieres vetulas longè latéque sparsam, multor úmque celebratam sermonibus. Illud dico, Dæmones omnis boni osores, postquam voluntates inuidorum viderunt, sibi esse omnino conformes, illis prorsus ad omnem suam libidinem, arque ita etiam illorum oculis ad instrumentum, ac ministerium propriæ voluntatis abuti.

Duodecima proprietas. Inuidus est magnus simulator, & vir duplex animo, aliud in ore promptum habens, aliud mente gerens. Nonne vides, proprietas. inquir Basilius, quantum malum sit simulatio? Et hæc inuidiæ fructus est. Insusiacomes, Nam morum & ingenij duplicitas, ex inuidia plerumque hominibus ac- immò effettar cidit. Qui odium in recessu cordis retinentes, speciem caritatis ore ipso of multiforpræseferunt: similes profectò saxis & scopulis marinis, qui modica operti mis simulatio. aqua,magnum & cœcum, non observantibus exitium afferunt. Et cûm bona proximi animum inuidi vehementer feriant, premit tamen corde dolorem, dissimilem animo vultum, & os induens. Simulat gaudium, & secum tamen tacitè rumpitur. Coràm, hilaritatem præfert, intus inuidiæ, veneno captus, mœrore tabescit. Morbum interrogatus manifestare, séque inuidum acculare veretur:morbum in imo cordis finu abrodentem,

atque

arque consumentem viscera, mœstus fouer & alir Iraque talis, nee medicum morbi sui, nec medicinam ad eum sanandum idoneam inuenire potest:licèt medicamentorum ad sanandum omne genus morbos tot referti fint libri. Cùm igitur ex inuidia nobis, tanquam ex stygia palude, tot tătaque dimanent mala, credamus Apostolo dicenti: Ne simus inanis gloria Ad Gal. 6. cupidi, innicem prouocantes, innicem innidentes; sed magis boni, of misericor-

Decima tertia proprietas.

des; donantes inuicem, & bonore inuicem prauenientes. Ad superiores duodecim proprietates inuidiæ, adijciamus item duas alias à B. Gregorio indicatas, & luculéte tractatas. Decima tertia proprie- 34 tas. Inuidus, hoc ipio quod inuidus est, pusilli animi est, angusti cordis, & ingenij vilis arque abiecti. Inuidendo namque alijs, oftendit se illis mino-Inuidus pufilis rem, & inferiorem elle: suamque paruitare, & paupertatem prodit; quod animi or abie enim innidet, nec iple habet, & habere vehemeter concupilcit. Hoc Gregorius in lib. 5. Moralium super illis verbis Iob, capitis 5. Et paruulum occidit inuidia, declarat hisce verbis: Inuidere non possumus nisi eis, quos nobis in aliquo meliores puramus. Paruulus ergo est, qui liuore occiditur : iple enim sibi testimonium perhibet, quod eo minor sit, cuius inuidia torquetur. Hinc est quod hostis callidus primo homini inuidendo surrepsit, quoniam amissa beatitudine, minorem se immortalitate illius agnocuit. Et Cain ad perpetrandum fratricidium corruit: quia despecto suo sacrificio, prelatum libi infremuit, cuius Deus hostiam accepit; & quem me Gen. 27. liorem se esse exhorruit; ne vtcumque esset, amputauit. Hinc Esau ad per-

Genes.3.

Eti eft. '

S. Gregorius.

Infrà 4

Suprà 25. secutionem fratris exarsit: quia primogenitorum benedictione perdita

1. Reg.14.

(quam tamen pro esu lenticulæ ipse vendiderat) minorem se eo esse, qué nascendo præibat, ingemuit. Hinc frattes Ioseph transeuntibus Ismaëlitis iplum vendiderunt: quia cognito reuelationis mysterio, ne ipsis sieret ille melior, eius profectibus obuiare conati sunt. Hinc denique Saul, Dauide, lanceam intorquendo persequitur: quem enim magnis augeri quotidie virtutum successibus sensit, vitra se excrescere expanit. Paruulus itaque est, qui inuidia occiditur; quia nisi ipse inferior existeret, de bono alterius

non dolerer.

Decima quarta proprietas. Affectio inuidiæ, talis est, vt ea quasi malis 35 Decima quar imbuta venenis, non modò animum inuidentis venementer conturbet, Inuidia grani turpificet, & discruciet, sed foras erumpens, corpus etiam insigniter demum, er cor formet, & turpet, & affligat. Quamuis per omne vitium, quod perpetrapus turbat, for tur, ait Gregorius, humano cordi antique hostis virus infunditur: in hac tu dat, affügit, men nequitia, tota sua viscera serpens concutit, & ad imprimendam malitix pestem mouet. De eo namque scriptum est: Innidià Diaboli mors intrauit in orbem terrarum. Nam cum deuictum cor liuoris putredo corruperit ipsa quoque exteriora indicant, quam grauiter animum vesania inftigat. Color quippe pallore afficitut : oculi deprimuntur : mens accenditur; & memblid frigescunt: fit in cogitatione rabies, in dentibus stridoi: cumque in latebris cordis crefeens absconditur odium, dolore creco transbrat conscientiam vulnus inclusim. Nibil lætum de proprijs fuult, quia tabescentem mentem sua pæna sauciat, quam fœlicitas

fœlicitas torquet aliena: quantóque extranei operis altiùs fabrica tollitur, tanto fundamentum mentis liuidæ profundius suffoditur : vt quo alij ad meliora ascendunt, eo ipso deteriùs illa ruat: quia ruinà videlicet etiam illud destruitur, quod in aliis actibus, perfecto opere surrexisse putabatur. Nam inuidia, cum mentem tabefecerit, cuncta quæ inuenerit bene gesta consumit. Vnde bene per Salomonem dicitur: Vita carnium, famitas cordis; putredo offium, inuidia. Rectè profectò inuidia dicitur putredo offiu: quia per liuoris vitium, ante Dei oculos pereunt etiam fortia acta virtutum. Ossa quippe per inuidiam putrescere, est, quædam etiam in actibus virtutum robusta perire. Sic Gregorius.

Cæterum sanando inuidiæ morbo quodnam idoneum, atque efficax Remedium in remedium esse possit, ostédamus. Basilius, & Gregorius præsentissimum, midia esse coatque vnicum esse remedium censent despicientiam bonorum omnium temptum botemporalium:vt persuasum sibi quisque habeat, certunque, eiusmodi bo norum tempona nec magni pendenda esse, nec valde expetenda. Id porrò facile suum ralium. in animum inducet, si reputer secum, quam sint fluxa, & caduca: quod plerumque in pessimis hominibus abundantiùs insint: quòd ad bene viuendum, illis carere potius, quàm abundare conducat. Nempè difficillimum est, in magna eorum copia tenere se animum, ne vel in superbiam efferatur, vel ad voluptates effluat. Contemptio igitur istiusmodi bonorum prorsus arcet inuidiam: quæ obeorum maxime in aliis exuberantia. existit. Sapienter enim illud à Salomone dicitur Prouerbiorum 28. Vir qui festinat ditari, o aliis inuidet, quasi nimia diuitiatum cupidicas pariat inuidiam. Audiat Lector Basilium in eo, quem supra nominaui sermo- Basilium in ne, de inuidia ita disserentem. Quid ergo nobis faciendum, vt hanc pe-sermane de stem animi ab initio euiremus: aur si ea fortasse capti sumus, à nobis lon-inuidia. gè repellamus? Primùm quidem, si nihil rerum humanarum magnum aur vehementer expetendum putemus:non potentiam, non gloriam, non diuitias, non corporis nec sanitatem, nec robur, nec pulchritudinem: non enim in rebus fluxis verum bonum constituendum est sed æternorú bonorum participatio roto studio apperenda, omníque conatu consestanda. est. Itaque nec dines inuidendus est propter diuitias: nec potens ob dignitatis atque honoris culmen, nec fortis ob corporis robur; nec eloqués: ob dicendi facultatem. Instrumenta sunt hæc virtutum recte vtentibus,. non autem veri boni, nedum felicitatis vim habentia. Qui verò ita fuerit animatus, ye nihil yuquam humanum ac temporale admiretur, nihil vehementer concupilcat; huic dominari non poterir inuidia. Siquis verò ita gloriæ flagrer cupiditate, vr omnibus excellere cupiat, nec vlli se pamitur cedere, maximam profectò inuidiz occasionem, causamque præbebit. Sic Basilius.

Consimilia Basilio, pleniore tamen oratione, concinit Gregorius sub de remedio finem libri quinti Moraliu:ad hunc enim modum scribit: Sed cur hæc di innidia. cimus, finon etia qualiter istud malum curerur, intimemus? Difficile est, vt hoc alteri non inuideat, quod adipilci alter exoptat: quicquid enim . temporaliter percipitur, tantò fit minus fingulis, quantò diuiditur pluri-Comm.in Gen. Tom.4.

bus: & ideireo desiderantis mentem liuor excruciat, quia hoc, quod appe tit, aut funditus alter accipiens adimit, aut à quantitate restringit. Qui ergo liuoris peste omnino carere desiderat, illam hæreditatem diligat, qua cohæredum numerus non angustat: quæ & omnibus vna est,& singulis tota: quæ tanto largior esse ostenditur, quanto ad hanc percipientiú multitudo dilaratur. Imminutio ergo liuoris, est esfectus surgens internæ dul cedinis: & plena mors eius, est perfectus amor æternitatis. Nam cú mens ab eius rei appetitu retrahitur, quæ accipientium numero partitur, tantò magis proximum diligit, quantò minus ex profectu illius, sua damna pertimescit. Que si perfecte in amore coelestis patrie rapitur, plene quoque in proximi dilectione fine vlla inuidia folidatur: quia cum nulla terrena desiderat, nihil est quod eius erga proximum caritati contradicat. Quz nimirum caritas, quid est aliud, quam mentis oculus? qui si terreni amoris puluere tangitur, ab internæ lucis mox intuitu læsus reuerberatur. Quoniam autem paruulus est, qui terrena diligit, magnus verò, qui æterna concupilcit, potest etiam illud quod dixit Iob: Paruulum occidit inuidia, sic non inconvenienter intelligi, quòd huius pestis languore no mo ritur, nisi qui adhuc in desideriis infirmatur. Sic Gregorius. Non est in præsentia inuoluendum silentio prudens & salutare præce 28

ptum ac documentum, quod tradit S. Basilius: monet enim fugienda esse

Bajilÿ documentum.

> amicitiam & societatem, & conuitum hominum inuidorum: tum ne ma teriam inflammadæ magis corum inuidiæ suggeramus illis:tum ne quid nos ex eorum societate detrimenti capiamus. Nimirum habere illud sem per cordi, & memoriæ oportet, quod sapienter præcepit Salomon Prouerbiorum capite vigesimo tertio. Ne comedas, inquit, cum homine inuido, & ne desideres cibos eius: quoniam in similitudinem arioli & coniectoris existimat quod ignorat. Comede, & bibe, dicet tibi, & mens eius non est tecum. Ci bos quos comederas enomes: o perdes pulchros sermones tuos. Quem Latinus Interpres appellat hoc loco inuidum, is dicitur ibidem Hebraice, malus oculo, vel malus oculus; quæ phrasis linguæ Hebrææ, significat malignum oculum & inuidum, qui aliena bona æquis oculis videre non potest:qualis fuit ille, cui dictum est à Domino in illa parabola Euangelica: An oculus tuus nequam est, quia ego bonus sum? Vidimus suprà Genesis vigelimo lexto, Philistæos inuidentes prosperitati Isaac, plurifariam ei nocere conatos esse. Ob hoc, inquit Scriptura, inuidentes ei Palastini, omnes puteos, quos foderant serni patris illius, obstruxerunt, implemes humo: & quæ sequentur ibi. Sed ponamus hic verba Basilij: Sapiens profectò fuerit, ait Basilius, quicumque cum inuido minime congreditur, & conuersatur, nec etiam in eadem esse cum eo mensa studet, quòd ex conuictu. liquæ vitæ comercia vitari non facile queat. Quemadmodu enim arentem sylvam aut materiam quampiam, nobis cure est procul ab igne submouere: sic opus est (quoad fieri possit & liceat ) inuidorum conuersationes à nostra amicitia repellere, vt extra venenatas corum sagittas securius agamus. Neque enim possibile est, vt hoc malonon implicemut, si illi familiariter coniuncti fuerimus: quoniam ex sententia Salomonis:

Locus ex cap. From. 23.

·Zélsu ho

Zelus hominis ex socio ipsius. Et prosecto sic res habet. Non enim Ægyptio inuidet Scytha, sed suz genti quilibet: & in eadem gente non ignotis, sed familiaribus, & vicinis, & eiusdem artis hominibus, aut alia de causa coniunctis, & his denique coæuis, cognatis, amicis & frattibus. Et omnino, ve ærugo frumenti est vastatio: sic inuidia, amicitiæ pestis est. Sic Basilius.

Dixit Ioseph fratribus suis, Audite somnium meum quod vidi. Putabam nos ligare manipulos in agro, & quasi consur- VERS. 17 gere manipulum meum, & stare vestrósque manipulos circumstantes adorare manipulum meum.

IMPLEX adolescens, atque innocens Ioseph, nibildum suf-I MPLE x adolelcens, atque innocens Ioleph, nihildum suf-picans mali de fratribus suis, narrauit eis duo, quæ sibi acciderant, somnia, vnum quidem de vndecim manipulis fratrum, adorantibus suum manipulum : alterum verò de vnde-

cim stellis, & item Sole ac Luna ipsum adorantibus. Huius historiæ breuem.& paraphrasticam expositionem habent Philo,& Iosephus,quæ succincti, ac dilucidi commentarij vicem præstare Lectori potest. Philo sic Philo. ait in libro de vita viri ciuilis, siue de loseph. Ioseph innocenter simplex, non intelligens domesticas fratrum inimicitias, viso somnio non irrito. id aperuit illis vt amicis, Vidi, inquit, messi me præpositum, & omnes nos in campo, ad colligendas messes præstò fuisse cum falcibus; ibi repentè meum manipulum erectum constitisse: vestros autem tanquam ex composito, accurrisse ad eum venerabundos, & reuerenter adorasse. Tum fratres illius, prudentià pollentes, & significatum somnij per coniecturas verifimiles vestigare idonei: Putalne, inquiunt, regem te fore nostrum & dominum? id enim ementita visione subindicas. Atq; ita odium illius magis ac magis accendebatur in corum animis, & in dies augebatur quotidianis occasionibus. Sedenim Ioseph nihil suspicans, alterum illis magis stupendum somnium enarrauit, quod visus sibi esset videre venientem ad se Solem, & Lunam, & stellas vndecim, & ab illis adorari. Hoc pater audiens, demiratus, cum animo suo reputabat, de euentu præfagij follicitus. Grauiter tamen obiurgauit filium, timens ne quid ille peccaret. Potéstne fieri, inquit, vt ego, & mater, & fratres adoremus te? Nam hoc, tuo isto somnio videtur significari: Caue ne istud in mentem tibi vnquam veniat: trade potius obliuioni nefarias visiones istas. Nam sperare, & expectare principatum inter domesticos, res abominanda est, me iudice:nec alirer iudicare puto ceteros, quibus æqualitatis, & cogitationis iura nota sunt. Veritus porrò lacob, ne sortè præsentibus omnibus filiis, aliquid seditionis inter eos oriretur ex ingrata somniorum memoria, illos ablegat ad pascua, hunc domi retinet ad tempus: non ignarus quòd affe-Auum, & morborum animi, tempus dicatur medicus, & luctui tollendo. & furori sedando, & timori, discutiendo peresticax : cuncta enim reddit meliora, etiam quæ non facilè fanautur. Hæc Philo.

nna

Iofeph.

Iosephus lib. 1. Antiquitatum commemorans somnium de manipulis, ait, fratres Ioseph audito eo somnio, licèt eius significatione satis coniectarent, nihil tamen dixisse. Sic enim scribit: At illi nihil tale Iosepho funt interpretati, dissimulantes se intelligere: sed taciti precabătur irritum fieri prælagium, ipsúmque maiori etiam odio prosequebantur. Verùm Deus aduersus eorum inuidiam contendens, alteram visionem Iosepho immist, priore magis admirabilem. Vidit enim Solem cum Luna, & vndecim stellis descendere in terram, & adorare ipsum. Hoc somnium in præsentia fratrum nihil mali de illis suspicatus indicauit patri, rogans ve interpretari dignaretur, quod ei magnæ fuit voluptati. Præsagium enim fomnij reputans, & sapienter eventum conijciens, gaudebat, eo quòd ingens filio portendi fœlicitas videretur: venturum videlicet olim tempus, quando tam à parentibus, qu'am à fratribus dignus adoratione haberetur. Intelligebat enim per Solem ac Lunam significari patrem, ac matrem: quòdaltera augeret omnia, & aleret; alter formam rebus, & vim inderet. Porrò stellarum nomine, fratres eius interpretabatur; tum propter nume rum; tum quòd vim à Sole & Luna habeat stella, sicut à parentibus filij. Et pater quidem talem interpretationem non imprudenter attulit. Fratres autem valde contriftauit illud præsagium, haud aliter sane, quam si alieno cuipia hac felicitas portenderetur, ac nó fratri; cú quo pariter omnib. fortunis frui possent, ta felicitatis, quam generis socij. Sic Iosephus.

Somuia Iofeph quid pra figurauerint de Christo. Rupertsus.

Ac prioris quidem somnij veritas manifesto euentu-comprobata est. 41 Fratres enim Ioseph propter inopia rei frumentariæ Ægyptum petentes, Iosephum Ægypti principem,&qui summam rei frumentariæ potestaté. habebat, supplices, & venerabundi adorauerunt, vt infrà ca. 42. & sequétibus capitibus narrat Moles. De posterioris autem somnij veritate, & euentu, infrà dicetur. Ista porrò somnia Ioseph, licèt duo fuerint, quantum ad diuersitatem temporum, & similitudinum, quæ in vtroq; somnio figuratæ & ostensæ sunt:attamen quatum ad significationem,vnum fuit somnium:idem nempè significans, exaltationem dico Ioseph supra fratres suos. Itaque de istis duobus somnijs rectè dici potest, quod ipse loseph dixit Pharaoni; de duobus item somnijs, quæ ei acciderant, vt legitur infrà Genesis 41. Somnium, inquit Ioseph, regis vnum est: quod autem vidisti secunda, ad eandem rem pertinens somnium, sirmitatis indicium est : eo quod fiat sermo Dei, & velocius impletur. Et prius quidem somniu Ioseph . è terra, vel ex agro fuit, posterius verò somnium fuit è cœlo, quia videlicet adorada à fratribus Ioseph fœlicitas eius, non de terra tantum, sed do cœlo; non solùm ex hominibus, sed etiam ex Deo; immò primam & maximam ex Deo laudem erat habitura.

Verú quia Ioseph pormultis rebus figura Christi suit, ostédamus som 42 nium illud de manipulis, quidnam de Christo præsigurauerit. Quis est manipulus Christi, præsiguratus isto somnio (ait Rupertus libro octauo in Genesim capite vigesimo secundo) nisi ab ipsomet Christo seminata, & ad messem vsque perducta, & perducenda sides etiangesica? Quid manipuli fratrum, adorantes manipulum Ioseph? Lectiones visque sunt

legis &

legis & Prophetarum, quas Iudæi legentes, quasi manipulos colligunt & ligant. Ecce palàm omnibus est, & de toto mundi agro spectatur manipulus Christi stans. Et manipuli fratrum eius circumstantes & adorantes, id est, Euangelium, sida messis, & frumentum optimum, solum & vnicum Christiasserens imperium: omnes Legis & Prophetarum lectiones, illi testimoniorum præbent obsequium, debitumque adorationis famulatu. Imitentur ergo fratres inuidi manipulos suos, facianto; nunc, quod quandoque facturi sunt, eum adorando, cuius manipulum manipuli ipsorum iam adorant. Hæc Rupertus, qui præcedenti capite disputauerat, ista sonia Ioseph fuisse admodum congruentia, & consona quibusdam parabolis Saluatoris nostri: habent enim somnia nonnihil conuenientiæ, ac similitudinis cum parabolis. Etenim sicut in somnio, ita & in parabola, dum aliud dicitur, aliud intelligitur: quemadmodum & aliud vmbra est, & aliud corpus, & tamen nonnumquam ex vmbra corpus cognoscitur. Sed nec illud dubium est, quin sicut in Ioseph commemoratio somniorum, ita & in Dominum nostrum expositio parabolarum, maioris odij seminarium fuerit, maiorisque inuidiæ fomitem ministrauerit. Et sicut per ista somnia significata est dignitas & potestas Ioseph supra fratres suos: ita Dominus per parabolas, maximè verò per illam de vinea locata agricolis, quam refert Matthæus 21.capite, præmonstrauit exaltationem sua. Nam quemadmodum eminentiam Ioseph præsignauit manipulus erectus, qué aliorum manipuli circumstantes adorabant : ita Dominus noster excellentiă suă finem parabolæ ostendit, dicens: Nunquid legistis in Scripturis: Psal. 117. Lapidem quem reprobauerunt adificantes, hic factus est in caput anguli, à Domino factum est istud, & est mirabile in oculis nostris: Et sicut illi coniicientes quid sibi vellet somnium, vehementiùs inuidentes ei, interficere eum voluerunt: ita & Iudzi intelligentes intentionem parabolarum Christi, 🕠 vehementiùs in eum incitati sunt: quærentésque eum tenere (inquit Euagelista) timuerunt turbas, quia sicut Prophetam eum habebant: Hactenus ex Ruperto.

Cæterùm quæritur, an Ioseph peccauerit, narrando somnia sua, quæ Cæterum quæritur, an ioiepn peccauerit, natitatio ioninia tua, qua pertinebant ad gloriam, qua fratres suos antecessurus erat. Sanæus Ber-nafua peccanardus in Tractatu de gradibus humilitatis, in explicando primum gra- uerit per inadum, respondet, aut non peccasse; aut si peccauit, fuisse leue peccatum, & nem gloriam. tot tantilque postea consecutis eius virtutibus ac benefactis obscuratum, S. Bernardus. & calamitatibus quas est passus, expiatum. Sic enim scribit: Ioseph, cum præuidisset exaltationem suam, non tamen præsciuit sui venditionem, quamuis propior effet venditio, quam exaltatio. Non quod tantum Patriarcham in superbiam crediderim incidisse, sed vt eius exemplo pateat, quòd hi, qui futura præuident per spiritum prophetiæ, etsi non omnia, no ideo tamen putandi sunt nulla præuidisse: Quod si quis contendat, in eo quòd fomnia sua Ioseph, adhuc adolescentulus natrabat, quorum tunc mysteria ignorabat, vanitatem posse notari, ego tamen mysterio magis, siue simplicitati pueri deputandum arbitror, quam vanitati. Qua tamen siqua fuit, per ea, quæ passus legitur, potuit expiari. Nonnullis enim quæ-

dam aliquando de se per reuelationem iucunda monstrantur; que ets humanus animus absque vlla vanitate scire non potest, non minus tamen ideo euenit quod monstratum est: sic tamen vt illa vanitas, impunita non sit, qua de magnitudine reuelationis, aut promissionis, in se vel leuiter exultauit. Sic Bernardus,

The. Anglic.

Placet mihi, quod super hac re tradit Thomas Anglicus, tractans hunc locum. Ait, sicut illa somnia fuerunt Iosepho diuinitus iniecta, sic ad ea narranda fuisse eum diuinitus instinctum atque incitatu: vetanta Ioseph exaltatio à Deo prædestinata, & perfecta esse intelligeretur, vt quæ multo ante fuisset per huiusmodi somnia mirabiliter præsignata, & prænuntiata. Sút hæc Thomæ verba: Nunquid malè faciebat Ioseph, talia somnia referendo, quibus portendebatur, ipfum, caput esse debere fratrum suorum, atque etiam parentum? Dicendum, quòd ficut eiusmodi somnia fue runt ei missa à Deo, vt sutura ipsius sublimatio plenius in postremum cognosceretur à Deo fuisse prævisa & præordinata: ita ob eandem causam impellebatur ille à Deo ad referendum ea somnia fratribus, & patri suo. Vnde signanter Scriptura subdit: Pater boc audiens, rem tacitus considerabat: tanquam vtique sentiens, magnum quippiam portendi, ac præsignificari. Dato etiam, quòd ex quadam pura, & innocenti simplicitate, huiusmodi somnia referret, nequaquam malè faciebat; & id absque vllo peccato fieri poterat.

### QVINTA DISPVTATIO.

An Rachel mater Ioseph, tunc viueret, cum is narrauit sua somnia: & quandonam pater,& mater Ioseph eum adorauerint.

## Super illis verbis,

VERS. 9 Vidi per somnium, quasi Solem, & Lunam, & stellas vndecim & 10.

adorare me. Quod cùm patri suo, & fratibus retulisset, increpauit eum pater, & dixit: Quid sibi vult hoc somnium quod vidisti?num ego, & mater tua, & fratres tui adorabimus te super terram?



Æ c verba duas ferunt quæstiones ardui explicatus. Prior quæstio est, An tunc Rachel mater Ioseph viueret, cùm is narrauit hoc somniú: id namque significat similitudo Lunæ, quæ adorabat ipsum; idémque Iacob apertè indicauit illis verbis: Num ego, & mater tua adorabimus te? Contra

verò iam, id temporis fuisse mortuam Rachelem, perspicuè ostendit similitudo vndecim stellaru, significans vndecim fratres Ioseph, inter quos numerari Beniamin necesse est: ergo tunc Beniamin viuebat: in cuius tamen enixu, & partione mortuam fuisse Rachelem, suprà Genes. 35. pro-

litum

ditum est. Altera quæstio est hæc: Isto somnio prænotabatur, patrem, & matrem Ioleph adoraturos ipium: at mater eius nunquam fuit in Ægypto, vbi adorandus erat Ioleph, sed multis annis ante descensum Iacob in Aegyptum, obijt in terra Chanaan. Iacob verò pater Ioleph nulquam le-

gitur adorasse iplum.

Rupertus primò conatus est vtramque hanc quæstionem secundum historicum sensum explicare: sed cum id non satis ei bene procederet, couertit se ad allegoricam interpretationem, quæ pertinet ad Christum. Verba Ruperti capite 22. lib. 8. Commentariorum in Genesim, huius-Rupertus. modi sunt: Cùm Iacob sciret, matrem Ioseph Rachel iam obijsse, quo modo illam, quæ defuncta fuerat, adorare posse sentiebat? an marrem eius hîc appellat eam quæ supererat, vxorem sua Liam, quæ cùm esset materrera, id est quasi altera mater, rectè mater eius appellari poruit? Parer autemeius, nusquam legitur quòd adorauerit eum nisi quando iurante Ioseph, quòd patrem condéret in sepulcro Maiorum Iacob adorauit fastigium virgæ eius.vt habet translatio 70. Interpretú Genesis 47. Quanquam melius Hebraicè est ibi quòd adorauit Iacob Deum, conuersus ad lectuli caput. Ergo pro parte totú ponitur, vt quia omnes fratres eú adorarunt, ctiá vniuer la familia, & pater, qui caput eius erat, adorasse dicatur: vel intelligitur pater adorasse cœlestem gratiam filio donatam, pro filio gratias agendo: quod sine dubio fecisset mater, si adbuc vixisset. Quòd si cuipiam littera in hac parte infirma videtur, firmiter sciendum est, quòd iuxta spiritualem sensum, veritas istius somnij omnino est in Christo perfecta. Quis enim pater gius per Solem designatur, nisi anterior populus. de quo est incarnatus? Qui à die resurrectionis eius, in cœlesti regno, pro parte Electorum fulget sicut Sol. Et quæ est Luna, nisi præsens in Ecclefia, que mutabilitati subiacet, & minus lucet, quandiu peregrinatur in hac vita? Singuli autem Electorú stellæ sunt; secundum se quidem, imperfe-Cti,quasi in vndenario numero, sed corú perfectio, est stella duodecima. stella, inquam, perfecta, & matutina, ipse Christus frater illorum. Omnes igitur adorant illum, Sol,& Luna,& stellæ omnes : cuncta cœlestia, vniuersa terrestria, maiora, & minora illum venerantur, & adorant. Mihi, inquit, curuabitur omne genu, & confitebitur omnis lingua. Hæe Ru- 13a. 45. pertus.

S. Augustinus ingenuè fatetur, nullum se huius quæstionis idoneum reperire exitu, & solutionem secundum historicum sensum, & ideo putat veritatem istius somnij Ioseph, non ex historia petendam, sed quærenda, & eruendam ex mysterio. Sic autem scribit Augustinus in Tractatu s. Augustin. Quæstionis 123. in Genes. Nisi in aliquo mysterio dictum hoc accipiatur, quomodo potest intelligi de matre Ioseph, quæ iá erat mortua? Immò nec in Aegypto cum Ioseph sublimaretur, putandum est somniú illud fuisse completú, quia nec pater eum adorauit, quando ad eum venit in Ægyptum, nec mater eius adorare eum potuit, vt quæ iam olim vita fuisset defuncta. In Christi ergo persona facilè intelligi potest, etiam de mortuis, secundum illud quod dicit Apostolus: Quia donauit Ad Philip. 2.

ci

ei nomen, quod est super omne nomen, vt in nomine Iesu, omne genu flect atur calestium, terrestrium, & infernorum. Sic Augustinus.

Lyranus.

Lyranus explanans hunc locum Genelis censer, quo tempore Ioseph 47 habuit somnium, iam fuisse eo tempore mortuam Rachelem mattem eius:id autem probat dupliciter. Cum enim Ioseph habuit illad somnium, & cum venditus est à fratribus, habitabat lacob in vrbe Hebron, vt colligitur ex hoc ipso capite: at Rachel obijt in itinere, cum Iacob iret Hebron ad patrem suum Isaac, vt suprà Genes, 35. scriptum est. Idem pater ex numero vndecim stellarum, quas vidit in somnio Ioseph: qui numerus constare non potest fine Benjamin; viuebat igitur tunc Benjamin; & quod necessario consequens est, mortua iam fuerat eius mater, ve quæ in eius partu extincta sit, vt dictu est Ge. 35. Quomodo igitur Iacob dixit: Num ego & mater tua adorabimus te? Respodet Lyranus, ea verba dixisse Iacob, vt irritatos fratrú animos in Ioseph complacaret & dimitigaret. Videlicet ostendere voluit illis verbis, vanum esse somnium, & pro nihilo ducendum; vtpote quod impossibilia & incredibilia continerer. Siquidem impossibile erat, vt mater eius, que ia erat mortua, adoratura esset ipsu: quòd autem iple, qui pater erar eius, adoraturus iplum esset, videbatur incredibile, Sed restat difficultas, quomodo verum fuerit somnium, si Luna, id est, mater Ioseph, non adorauerit ipsum? Respondet Lyranus, matrem non in se adorasse, sed in filio suo Beniamin, qui adorauit ipsum Ioseph. Vel fecundùm Hebræos, mater Iofeph fignificatur hoc loco, non Rachel, fed Bala, quæ fuerat ancilla Rachelis: hæc enim, & quia vxor Iacob patris Ioleph, & quia lactauerat & nutrierat ipsum Ioleph, ritè potuit mater cius nominari. Hactenus ex Lyrano. Similiter Lyrano sentit Thostatus:eo tantum dissonans, quòd per Lunam negat significari potuisse Rachelem, vtpotè quæ cùm iam mortua esser, non posser adorare Ioseph. Nam quod Lyranus dixit, adorasse eam in filio suo Beniamin, friuolum putat Thostatus: Sicenim Beniamin duas personas repræsentasset, & matrem in Luna, & seipsum in stellis, quod est absurdum. Arbitratur igitur Thostatus, per Lunam significari Balam ancillam Rachelis,& vxorem Iacob,quæ la@auerat,& nutriuerat Ioseph:atque hoc duplici nomine non ineptè dici poterat mater loseph.

Cajetanus,

Caietanus primò exposita difficultate huius quæstionis, soluit eam ad 48 hunc serè modum. Probabilius existimat, tunc vixisse Rachelem, & suisse tunc grauidam ipso Beniamin: atque ita bene consistere veritaté somnij, quantú ad Lunam, & quantú ad vndecim stellas. Secundo loco ait; Rachelé nunqua adorasse Iosephú: ea quippe non iuit in Ægyptú, sed multo tépore, priussqua Iacob descenderet in Ægyptum, obijt in terra Chanaan. Tertio loco existimat, si iá tunc natus erat Beniamin, & mortua Rachel, vt multis visú est; per similitudinem Lunæ significata esse vxorem Iacob, quæ non ineptè vocari poterat mater Ioseph. Verba Caietani sic se habét super hunc locú Genes Perplexa, inquit, surgit quæstio, an Rachel mater Ioseph viueret tunc: ex illis enim verbis Iacob: Num ego, mater tua adorabimus te? apparet quòd viuebat tunc. Idémque! patet, quia Ioseph di Aus

dictus est filius senectutis, & dilectus super omnes filios; quo significatur, non fuisse alium minorem ipso, nec fuisse tunc natum Beniamin. Similiter si somnium ipsum spectetur, perplexitas occurrit. Nam Sol, & Luna, & stell winder in (hoc est, pater, mater, & vinder in frattes) nodum faciunt insolubilem: eo quòd in natiuitate Beniamin mortua est mater Rachel. Quo fit, vt si stellæ vndecim, ergo non Luna: Et si Luna, ergo non stellæ vndecim. Solutio non habetur clara quoad vitam Rachelis tunc: verba tamen litteræ sonant magis, quòd Rachel viuebat; quamuis Moses ad terminandum historiam genitorum à Iacob, prænarrauerit natiuitatem Beniamin cum morte Rachelis. Ad nodum autem fomnij foluendum, perpendere oportet, quòd siue viua, siue mortua fuerit tunc Rachel, nihil refert id ad verificationem somnij: constat enim, nunquam Rachelem veneratam esse Ioseph, vt quæ non descenderit in Ægyptum. Quoad visionem autem somni possumus suspicari, quòd Rachel esset tunc grauida, & sic vidit patrem, & matrem, & frattes vndecim adorare se. Si autem tunc Beniamin iam erat natus, & Rachel mortua; per Lunam non Rachel determinate, sed vxor patris in genere intelligenda videtur. Sic Caietanus. Sedenim Caietanus omisit solutionem secundæ quæstionis: non enim declarauit, quando, & quomodo Luna, & Sol, id est, mater & pater Ioseph, adorauerint ipsum.

Oleaster affirmate dicit, vixisse runc Rachelem, sidque probat iisdem, Oleaster. ipfis argumentis, quibus vsus est Caieranus. Deinde disputat quomodo pater & mater Ioseph adorauerint ipsum. Et primò refert opinioné quorundam Hebræorum, aientium verè ac propriè Solem & Lunam adorasse Ioseph, non in persona ipsius, sed in persona Iosue, qui fuit de tribu Ephraim, & ex posteris Ioseph, sicut in libro Iosue scriptum est capite 10. Iosue 10. Hoc refellit Oleaster, quòd Scriptura dicat Solem & Lunam obedisse voci losue, non autem adorasse ipsum. Et verò in illo somnio Sol & Luna non proprie, & pro se ipsis adorauerunt loseph, sed vt signa patris & matris Ioleph; quos esse ipsum adoraturos, illa similitudine significabatur. Verum quomodo mater Ioseph adorauit ipsum, quæ tantò antè mortua est in terra Chanaan?Putant aliqui(ait Oleaster)intelligi debere Balam vxorein Iacob: led neque hanc legimus adorasse Ioseph. Pater autem eius potest dici adorasse ipsum, quando per filios suos misit ei, tanquam Principi Ægypti munera, vt legitur Genesis 43. & sic in patre intelligi potest adorasse mater, cum vterque censeatur, eiusdem esse conditionis & rationis quantum ad subjectionem. Vel non est necesse, omnia que continentur in illo somnio, sigillarim verificari, sicus nec in parabolis. Vel illud, adoraret, cum dicitur: Vidi solem, & Lunam, & undecim Stellas adorare me: referri debertantum ad id, quod proxime antecedit, nimitum ad vndecim stellas, non autem ad Solem, & Lunam.

Sed ponamus hic verba Oleastri, prætermissis tamen iis, quibus probat tunc vixisse Rachelem: Sunt enim prorsus eadem, at que Caietani verba paulò iuperius commemorata. Multum, inquit, placet mini eorum opinio, qui dicunt tunc vixisse Rachelem, cum illa somnia narrauit soseph.

Comment.in Gen. Tom.4.

000

Sed alius infurgit nodus difficilioris solutionis, quomodo pater & mater adorauerint Ioleph:nam nec pater legitur adorasse eum, nec mater adorare potuit, quæ mortua est priusquam Iacob descenderet in Ægyptum. Quidam Hebræorum aiunt, verè solem & Lunam adorasse Ioseph, non in propria eius persona, sed in Iosue, qui fuit de tribu Ephraim, & de posteris Ioleph, vt scriptum est in libro Iosue, cap. 10. Verùm quia ibi non dicitur Solem & Lunam adorasse Iosue, sed voci eius obedisse, ideo non multum illi solutioni tribuo. Alij dicunt, per matrem non Rachelem intelligi debere, sed vxorem Iacob; præsertim autem Balam Rachelis ancillam, quæ nutrierat Ioseph, velut filium. Sed neque ista Bala legitur adorasse Ioseph. Iacob autem potest dici adorasse Ioseph, quòd per filios miserit ei munera, tanquam dominanti in Ægypto, vt legitur infrà capite 43. quod quidem signum fuit non solum observantie, ac reverentiæ, verum etiam nonnullis subiectionis, & adorationis. Et sic in patre dici posset etiam mater adorasse: quippe quæ reputatur in subiectione, idem cum patre. Aut dici posset, non esse opus, omnia quæ in illo somnio ostendebantur, postea verificari: sed satis esse, si maior pars corum quæ somniauerat, vera fuerint. Præsertim cùm primum somnium de manipulis nihil habuerit ad patrem. vel matrem pertinens, sed tantum ad fratres. Posset etiam dici, vidisse Iofeph Solem, & Lunam, & stellas vndecim; sed non quòd omnia ista adorarent ipsum, sed solum stellæ vndecim. Hactenus ex Oleastro.

Auctoris sententia.

Mea sententia (indicabo enim breuiter Lectori meum quoque super 50 hac quæstione iudicium ) duplex est. Ac primò quidem licèt Iosephus primo libro Antiquitatum, & complures Hebræorum, ad quos inclinare videtur etiam Thomas Anglicus, & item Caietanus atque Oleaster, opinantur, cum hæc somnia narrabat Ioseph, vixisse Rachelem matrem eius: ego tamen assentior potitis Sancto Augustino, & Ruperto, & Lyrano, atque Thostato, affirmantibus tunc mortuam fuisse Rachelem. Hanc enim opinionem esse probabiliorem, magno est argumento quòd tunc Iacob habitabat in vrbe Hebron, vel circa; in hoc namque capite paulo infrà dicitur Ioseph'à patre missus de valle Hebron ad fratres suos, visitatum eos:Rachelem verò mortuam fuisse, antequam Iacob perueniret ad vrbem Hebron, perspicuè ostendit suprà Moses capite trigesimo quinto. Quo autem id apertius,& certius sit lectori, cursim exponam iter Iacob ex Mesopotamia vsque in Hebron; notatis locis ad quæ in coitinere venisse Iacob, & in quibus aliquantisper mansisse memoratur in Scriptura. Principio, profectus ex Mesopotamia dicitur Genesis trigesimo primo, venisse in montem Galaad, ibíque comprehensus esse à Laban. Hinc venitad locum nominatum Mahanaim, Genesis trigesimosecundo.Hinc ad torrentem Iaboc, eóque traducto, ad locum dictum Phanuel, Genesis trigesimo secundo. Indevenit Sochot, postea transiuit in Salem vrbem Sichimorum: ibíque habitauit iuxta oppidum, Genefis trigesimo terrio. Inde venit in Bethel. Ex hoc loco egressus venit ad terram, quæ ducit Ephratam, siye Bethleem; & ibi Rachel in enixu Beniamin, egit animam. Egressus inde Iacob sixirtabernaculum trans turrem gregis. Ex quo loco discedens, denique venit ad Isac patrem suum in Mambre, ciuitatem Arbe, quæ est Hebron. Hæcautem omnia disertis verbis ita, vt à me commemorata sunt, in trigesimo quinto capite huius libri prodita sunt. Intelligit, opinor, Lector ex hac breui descriptione itineris Iacob ex Mesopotamia in vrbem Hebron, Rachelem esse mortuam priusquam Iacob venisset in vrbem Hebron: vbi iam habitabat, cum ea, quæ hic narrantur de somniis Ioseph contigerunt.

Verba porrò illa Iacob, quæ videntur huic sententiæ aduersari: Num ego, & mater tua adorabimus te? quibus apertè indicari videtur tunc in viuis suisse Rachelem: equidem commodè sic exponi & intelligi posse reor vt est traditum à Lyrano, & Thostato. Illa enim verba dixit Iacob, simulans itrisum, & contemptum illius somnij Ioseph; & ostendere volens esse vanum, & sutile, atque inconsistens: quo scilicet aliorum filiorum aduersus Ioseph excitatum in animis odium & indignationem sedarer, ac minueret. Hæc igitur est illorum verborum sententia: Somnium istud est vanissimum, & pro nihilo ducendum; vt quod rem impossibilem & incredibilem demonstret. Nam quòd ego qui sum pater tuus, sim adoraturus te, quis non videt esse incredibile? Quòd autem mater tua, quæ iam est mor-

tua, sit adoratura te, prorsus est impossibile.

Altera sententiæ meæ pars, hæc est; Quæstio secunda, quam proposuimus suprà de adoratione Iosephi à suis adhibenda, facillimum habet exitum, quantum ad fratres eius; nec difficilem, etiam quatum ad patrem. De submissione fratrum Ioseph, coram eo, & adoratione scribit infrà Moses, cap.42.his verbis: Cum adorassent eum fratres sui, &c. Et adiungit Moses, tunc Ioseph recordatum fuisse somniorum suorum:id autem est, tunc cognouisse eum, quod ante ignorauerat, illis somniis significatam esse dignitatis & potestatis suæ super fratres suos excellentiam. Et in cap. 43. Moses narrat, iterum eos pronos in terrá, & incurnatos adorauisse Ioseph. Quomodo autem pater adorauerit eum, facile potest expediri; si dicamus tunc adorasse per filios, cum munera misir ei vr principi & domino, & iussir filios nomine suo eum reuerenter & honorificè salutare. Interrogati enim à losepho fratres eius de patre ipsorum, an adhuc viueret, ita respoderunt; Sofres est seruus tuus pater noster, & adbuc viuit; & incuruati adoranerunt eum. Tota igitur quæstio versatur in matre, quæ non adorauit eum:non sanè Rachel que ante-venditionem eius iam fuerat mortua:nec Lia, que secundum Hebræos in Maiori Chronologia, obiit eo iplo anno, quo Ioleph est venditus. Alias verò vxores Iacob, Balam, & Zelpham, nusquam legimus adorasse Ioseph. Quod autem quidam dicunt, illud de adoratione Ioseph, referri debere tantùm ad vndecim stellas, id est, fratres eius, non autem ad folem & Lunam, id est, ad parétes eius; eo fit improbabile, quòd ista ratione, superuacuè, ac frustra, in somnio ostensa esset similitudo Solis,& Lunæ.Cùm enim finis esser, significare futuram adoratione loseph, si Sol & Luna, id est, parētes eius non adorauerunt eum, nihil ipsi pertinebant ad somnium; quod videtur dictu absurdu de somnio divinitus misso, &ad significandă precellente Ioseph futură dignitate precipue institutio.

000 2

Quid igitur dicemus? Mihi sanè videtur, planissimam fore illius somnij sententiam, & interpretationem, si dicatur, eo somnio id significatum esse, Ioleph euectum iri ad tantum dignitatis & potestatis fastigium, vt comparatione conditionis & status, in quo erant fratres & parentes eius, ab illis meritò adorabilis & adorandus foret. In tantum enim Rex Ægypti, honore ac potentia extulit Ioseph, vt ipsum honorari & adorari iusserit ab omnibus, etiam principibus Ægyptiorum. Itaque sicut fratres eius, cùm in Ægypto adiissent eum, nescientes esse Ioleph, maxima submissione & reuerentia adorauerunt eum, ita quoque pater eius, si conuenisset eum in Ægypto, ignorans esse filium suum Ioseph, proculdubiò venerabundus adorasset eum. Idémque dicendum est de matre eius Rachele, si tum vixisset, vel de aliis vxoribus Iacob, quas nonnulli putant nomine matris esse appellatas. Portendebatur igitur eo somnio tanta honoris, & imperij Ioseph sublimitas futura, vt habito eius respectu & ratione, venerandus, & adorandus foret non folùm ab hominibus, qui essent eiusdem conditionis, cuius erant fratres, & parentes eius; sed ab aliis etiam longe honoratioris & præstantioris conditionis. Verùm pergamus ad alia.

#### VERS. II.

#### Pater verò rem tacitus considerabat.

tos vt e gn

Ts 1 Iacob, vt placaret filios vehementer in Ioseph incitatos, visus est illudere atque aspernari somnium illud Ioseph, vt quod rem quampiam incredibilem atque impossibilem significaret: ipse tamen postea tacitus somnium illud animo

reputabat & pensitabat. Pro eo quod Latinus interpres vertit considerabat, Græce & Hebraice est verbum significans Latine obsernabat, videlicet, aut expectans somnij exitum, autanimo disquirens & examinans, an pro vero & diuino, an potius pro futili & vano, vt pleraque sunt somnia, habendum esset. Et verò, duplex illud somnium, idem significans, sidem sacere videbatur veritatis & certitudinis: Illustris quoque in posteriori fomnio, Solis & Lunæ,& Stellarum repræfentatio, eximium quidpiam ac splendidum præmonstrare, non temerè existimari poterat. Considerabat prætereà Iacob virtutes Ioleph, & prudentiam supra ætatem; quæ opinionem afferebant, illum à Deo electum, destinatumque ad egregia & insignia munera & facinora: idque Deum multo antè prælignificare voluisse, ne postea, cum eueniret quod fuerat præmonstratum, aut fortuito contigisse putaretur; aut humano consilio, & industriæ assignaretur. Repetebat memoria Iacob somnia quondam sibi diuinitus oblata, quæ fuerant eorum, quæ ventura ipli erant, certissima indicia; num igitur talia essent somnia Ioseph, volutabat animo. Enimuerò, somnia sicut variis ex rebus, causisque nascuntur, & homini accidunt: ita variè sunt æstimanda: plurima enim meritò contemnenda sunt; quædam prudenter obseruanda: nonnulla, etiam religios è colenda, & honoranda.

S.Greg de sex cansis somniorum.

S.Gregorius lib.8.Moralium, tractans illa verba Iob cap.7. Terrebis me 53

per

per somnia, & per visiones horrore concuties, sex causas, vnde somnia nascantur, enarrar, ad hunc modú scribens: exquiredum est, quot modis tangant animum imagines somniorum. Aliquando somnia, ventris plenitudine, aliquando inanitate, aliquando illufione, aliquando cogitatione fimul & illutione, aliquando reuclatione, aliquando cogitatione fimul & reuclatione generantur. Sed duo quæ prima diximus, omnes experimento cognoleimus; subiuncta autem quatuor, in sacræ Scripturæ paginis inuenimus. Etenim nisi somnia plerumque à Dæmone per illusionem fierent, nequaquam Sapiens dixisset Ecclesiastici 34. Multos errare secerunt somnia, & illusiones vana. Nee scriptum esset Leuitici 19. Non augurabimini, nec observabitis somnia. Quibus verbis, cuius sint detestationis, ostenditur, que auguriis coniunguntur. Rurlum nisi aliquando ex cogitatione simul & illusione procederent, Salomon non dixisset Ecclesiastes 5. Multas curas sequuntur somnia. Et nisi quandoque somnia ex mysterio reuelationis orirétur, Ioleph præferendum le fratribus per lomnium non vidisser: nec Mariz sponsum, ve ablato puero in Ægyptum sugeret, per Matt. 2. somnium Angelus admonuisser. Rursum nisi aliquando somnia cogitatione simul & reuelatione procederent, nequaquam Daniel visionem Danie. 2. Nabuchodonosor edisserens, à radice cogitationis inchoasset, dicens; Tu rex cogitare copisti instrato tuo, quid esset suturum post hac, &c. Ergo cum somnia tot rerum qualitatibus alternent, tanto eis credi difficiliùs debet. quanto & ex quo impulsu veniant, difficiliùs elucet. Sæpe namque malignus spiritus his, quos amore vitæ præsentis vigilantes intercipit, prospera etiam dormientibus promittit, & quos formidare aduersa considerat, eis hæc duriùs somnij imaginibus intentat : quatenus indiscretam mentem diuersa qualitate afficiat; eamque aut spe subleuans, aut deprimens, timore confundat. Sæpe quoque sanctorum corda afficere somnijs nititur vi ab intentione cogitationis solidæ, ad tempus saltem momentúmque deriuetur, quatenus ipsi protinus animum ab illusionis imaginatione discutiant. Sed hostis insidians, quo eos vigilantes minus superat, co dormientes grauius impugnat. Qui tamen talia maligne agere superna dispensatione benignè permittitur, ne in electorum cordibus, vel ipse à passionis præmio somnus vacet. Hactenus ex Gregorio.

Cùm igitur sæpe à Deo mittantur somnia, disquirebat Iacob, an eius generis fuisset somnium, quod filio suo Ioseph contigerar. Et fit mihi credibile, valdè inclinasse eum ad existimandum, somnia illa fuisse ex Deo. Nec tamen dixerim, eum spiritu prophetico tunc intellexisse propriam illorum somniorum significationem, futuram dico loseph exaltationem. Si enim eam habuisset præcognitam, cum postea ex filiis suis audiuit Ioseph dominari in Ægypto, non tantoperè miratus esset, nec adeo cunctatus esset credere. Sic enim ait scriptura Genes. 45. Et nunciauerunt ei, dicentes: Ioseph filius tuus viuit, & ipse dominatur in omni terra Aegypti. Quo audito Iacob, quasi de graui somno euigilans, tamen non credebat eis. Non item fidem habuisset filus dicentibus, Ioseph fuisse interfectum. Nam cum misssent ad eum tunicam Ioseph, sanguine tinctam; ille agnoscens eam

000

dixit: Tunica fily mei est, sera pessima comedit eum bestia deuorauit Ioseph. Istorum porrò somniorum Ioseph intelligentia, nec ipsi Ioseph, nec alij cuipiam hominum, aut tunc, aut post, à Deo patesacta est: sed ipso euentu, rerumque successu cum somnios omnino congruenti, veritas denique eorum somniorum cognita est, atq; comprobata. Id autem primus omnium animaduertit & compertum habuit ipse Ioseph, ve narrat instrà Moses capite 42.

Vers. 18

Qui cùm vidissent eum procul, cogitauerunt illum occidere; & mutud loquebantur, Ecce somniator venit, occidamus eum, & mittamus in cisternam veterem: dicemúsque, Fera pessima deuorauit eum: & tunc apparebit quid illi prosint somnia sua.

ERPENDENDYM est illud: Ecce sommiator venit. Istiusmodi 55 enim appellatio satis indicat, quàm illi fuerint aduersus Ioseph amaro & inimico, & infesto animo: somniatoris enim appellatio tum probrosa, tum criminosa erat. Sed cùm nomen somnia-

toris denotet frequentiam, & quasi habitum somniandi; Ioseph autem non alia retulisset somnia sua, nisi duo tantùm; quomodo appellarut eum somniatorem? Respondet dupliciter Thomas Anglicus: vel quèd alia quoque somnia, præter illa duo, retulerit fratribus: hæc tamen duo specialiter nattata esse, quòd ea potissimum inuidiam fratrum excitassent, atque incendissent. Vel potest, inquit, illud etiam dici, proprium esse inuidorum hominum, res augere supra verum: mens quippe inuida, etiam parua & pauca exaggerat, & multiplicat. Sic ille.

Thomas Anglicus

Dicenníque, Fera pessima denoranit eum. Verisimilis hic erat ad patratum seculus operiendum obtentus. Terra enim Syria, cuius pars est Palæstina, abundat feris, maximè verò vrsis, & leonibus, vt indicat Scriptura 1. Regum 17. & 4. Reg. cap. 2. Et Leuit. 26. pro magno bono promittit Deus ijs qui custodirent eius legem, liberationem terræ eorum à bestijs & seris. Dabo, inquit, pacem in sinibus vestris: dormietis, & non erit qui exterreat: aufer. im malas bestias de terra. Contrà verò pro ingenti malo & calamitate ac sipplicio, ininatur Deus violatoribus legis suæ, missurum se bestias in terram eorum. Immittam in vos bestias agris (ait Dominus) qua consumant vos, & pecora vestra, & ad paucitatem cuntta redigant, discria sisteris similitudines ex Leonibus ductæ; & comminationes de bestiis in terram & regionem ludæorum immittendis.

Er tunc apparebu quid ei prosint semnia sua. Immo verò, ò amentes & 57 feolidi homines, eo ipso consilio vestro, quo vel occidendo, vel vendendo Ioseph, facere irrita eius somnia conamini, ad præmonstratum illis somniis, & prædestinatum Iosepho principatum, atque dominatum maximè promouebitis, atque perducetis. Sic prosectò est, ve dixit Basilius, inter alia inuidorum

Bafilius în fermon.de inuidia. inuidorum supplicia, hoc esse admodum notabile, quod quibus consiliorum suorum machinationibus, quoquo modo gloriam obscurare, & impedire prosperitatem conantur eorum quibus inuident: his ipsis eam maximè illustrant atque amplificant: quin etiam nec volentes, nec scientes, sunt illis tanguam administri & adiutores comparandæ & consequendæ corum felicitatis. Verùm luculentissimè super ea re disseruit S. Gregorius S. Gregor. libro sexto Moralium:pertractans enim verba illa Iob, quæ sunt in cap. 5. 'Qui comprehendit sapientes in astutia eorum; & consilia prauorum dissipat: ad hunc modum (cribit: Sæpe nonnulli humana sapientia inflati, dum desideriis suis divina iudicia contra se conspiciunt, asturis machinationibus relu-Ctari eis conantur: & quo vim supernæ dispositionis ad votum suum intorqueant, callidis cogitationibus infiftunt, & subtiliora confilia exquirunt. Sed inde voluntatem Dei peragunt, unde hanc immutare contendunt: & Omnipotentis Dei cossilio, dum resistere nituntur, obsequuntur! quia sæpe & hoc eius dispositioni aptè militat, quod ei per humanum studium friuolè resultat. Sapientes ergo Dominus in ipsa corum astutia conprehendit, quando eius consiliis humana facta, etiam tunc congruè seruiunt, cum resistunt. Quod melius ostendemus, si pauca in medium rerum gestarum exempla proferamus. Ioseph somnia viderat, quòd suo manipulo fratrum eius se manipuli prosternebant : somnium item viderat, quòd se Sol, & Luna cum reliquis stellis adorabant. Quæ, quia purè fratribus retulit, eorum corda protinus futuræ dominationis inuidia furórque percussir. Cúmque huncad se venire conspicerent, malitià sæuientes dixerunt : Ecce somniator venit, venite occidamus eum, & videamus quid illi prosint somnia sua. Cumque se domino eius subiici metuunt, somniatorem in puteum deponunt, eúmque Ismaëlitis transeuntibus vendunt. Qui in Ægyptum ductus, seruituti subditus, suxuriæ accusatione damnatus, merito castitatis adiutus, prophetize iudicio ereptus, omni Ægypto prælatus est: per supernam verò sapientiam prouidus, frumenta congessit; & futuro periculo necessitatis obuiauit. Cúmque lacob de alimentorum præparatione sollicitus filios suos in Ægyptum missiset, hi frumentorum dispensationi præpositum Ioseph nescientes, inueniunt : atque vt mererentur alimenta percipere, eorum dispensatorem compulsi sunt pronis in terram ceruicibus adorare. Pensemus ergo gestæ rei ordinem. Pensemus quomodo sapientes in ipsa sua astutia Deus comprehendat: Ideò venditus ab illis fuerat Ioseph, ne adoraretur: sed ideo est adoratus, quia venditus. Astu namque aliquid agere ausi sunt, ve Dei consilium mutaretur; sed diuino iudicio quod declinare conati sunt, renitendo seruierunt: & inde coacti funt Dei voluntatem peragere, vnde hanc moliti funt aftutè mutare. Sic, sic diuinum consilium dum deuitatur, impletur. Sic humana Sapientia dum reluctatur, comprehenditur. Timuerunt fratres Ioseph, ne super eos ille excresceret: sed hoc quod divinitus dispositum fuerat, cauendo, factum est vt eueniret. Hæc Gregorius.

Prosper

Digitized by Google

Prosper in libro de Promissionibus & Prædictionibus Dei, consilium 58 illud, & collocutionem inter se filiorum Iacob, conspirantium in necem fratris sui Ioseph, illustrem fuisse ait figuram conspirationis Iudæorum in Christi Domini necem. Horum enim simile consilium, & sermo memoratur in libro Sapientiæ, capite lecundo: Venite, occidamus iustum, quoniam instiauis est nobis. Promittit se scientiam Dei habere, & filium Dei se nominat: videamus si sermones illius veri sunt, & tentemus, an succedant qua ventura sunt illi. Et quæ sequuntur. In illa quoque parabola Euangelica de vinea, Matth. 21 .agricolæ de filio Domini vineæ, qui ad ipsos missus fuerat, dixerunt: Hic est hares, venite occidamus eum, & nostra erit hareditas. Huc etiam spectat, quod in figura Saluatoris nostri dixit de se Hieremias cap. vndecimo: Cogitauerunt consilia, super me dicentes: Mittamus lignum in panemeius, & eradamus eum de terra viuentium, & nomen eius non memeretur a mplius.

Excutitur fen sij, qui rid⊶ sur exculare peccatum fratrum loseph.

Locus Sapien-

sia cap. 2.

Cæterûm Sanctus Ambrosius videtur fratres Ioseph à voluntate fra- 59 tentia Ambro tricidij, tantóque, & tam immani scelere purgare velle: Scribit enim fuilse eos insignes viros, & populi Dei patriarchas; & ideo extra fidem esse, tantum eos scelus concepisse animo, & designasse voluisse. Putat igitur, qua illi aduersus Ioseph & fecerunt & dixerunt, ca non ex proprio sensu ac voluntate dixisse ac fecisse; sed typum gerentes futuræ olim plebis Iudæorú, tanto antè præfigurates quod populus Iudaicus in Christú Dominum nostru impiè dicturus & crudeliter facturus erat. Atenim istiusmodi fratrum excusatio, & purgatio parum probabilis videtur. Na quòd illi, ijs quædixer unt & fecerunt in Toleph, præfigurauerint, nec volentes nec scientes futuram in Christum Dominum Iudzorum szuitia; id nec purgat, nec exculat, nec elenat corum inhumanitatem, atq; impietatem. Nempe, non eo consilio & animo, vt ista illi præfigurarent, tam impiè & crudeliter fratrem suum Ioseph tractarunt; sed inuidia & odio obcæcati, & in rabiem efferati. Et quamuis eo animo, & confilio istud fecissent, nihilominus tamen fratricidij criminis rei fuissent.

Proponam hîc Lectori consideranda Ambrosij verba: Nunquid & ipsi fratres tam impij erant (Ambrosius inquit) vt fratrem occiderent? Et vnde tantorum merita Patriarcharum, vt grex totius plebis, eorum vocabulo designaretur? Quomodo conueniunt pietatis nomina, & sceleris insignia? Sed etiam iusti, typo populi, non animi sui vitio laborabant. Ideo omnis inuidia,& parricidii meditatio per figuram, pietas per affectum. Et interpolitis quibuldam denique lubda: Compeniatur ergo in Patriar chis inuidia per gratiam: qui & excufantur à culpa,& reuelationis munere consecrantur. Non enim tam culpabile est dixisse quæ plebis sunt; qu'm beatum, vidisse quæ Christi sunt. Subjetunt personam peccatoris populi, vracciperent gratiam Domini Redemptoris, Certè culpam aboleuit gratis; gratiam culpa non minuit, & vt cognoscamus omne hoc de damus Iudaico, & de Domino Iela mysterium este: Venite, inquit, venpopulo Ioseph I/maelitis. Hactenus ex Ambrolio.

Audiens

Audiens autem hoc Ruben, nitebatur liberare eum de mani- VERS.21. bus eorum, & dicebat: No interficiamus animam eius, nec effundamus sanguinem; sed proijcite eum in cisternam veterem, quæ est in solitudine, manusq; vestras seruate innoxias. Hocautem dicebat, volens eripere eum de manibus. eorum,&reddere patri suo.

VNC locum ita Philo enarrat: Fratres Ioseph procul conspi- Philo: cati eum venientem, mutuò se incitabant ad eum perdédum: tantum enim irarum conceperant, vt in cædem eius, si non omnes, certè plures conspirauerint, volentes eum in barathrú

aliquod proijcere, ne deprehenderetur facinus. Sunt portò in illis locis multæ cisternæ admodum profundæ:itaque minimum abfuerunt à fratricidio; quod solus fratrum maximus ægrè dissuasit, iubens abstinerent abinexpiabili scelere, & in vnam quampiam cisternam eum projecerent. de salute nimirum adolescentis cogitans, vt post aliorum discessum, ipse patri eum restitueret incolumem. Quo impetrato, venictem complexus est. Cæteri hostiliter comprehensum spoliant; spoliatum demittunt per funem in profundam foueam. Sic Philo..

Pro illo, nitebatur liberare eum, & Hebraice, & Chaldaice, & Græce est (eripuit, siue liberauit eum.) Id autem sic intelligendum est: No quòd omnino liberauerit eum, sed quòd liberauerit eum nece, quam ei volebant inferre: suadens potius projecte cum in cisternam, quam interficere. Idque obtinuit:nam cum esser primogenitus,magnæ apud'eos auctoritatis & venerationis erat. Ad hanc quoque sententiam, interpretans hunc locum Augustinus in libro Locurionum Genesis, cum citasser verba hæc secundum translationem Septuaginta: Cum audisset Ruben, liberauit eum de manibus eorum, & dixit, Non feriamus eu in anima. Subdit iple, Non ergo liberauit eum, & inde hoc dixit: sed hoc dicendo, liberauit eu. Priùs ergo dixit Moles: Liberanit eum: & deinde breui recapitulatione, quomodo eum liberauerit, infinuat. Cum autem additur, Non feriamus eum in anima:vocabulo anima, vita corporis animati significatur. per essicientem denotando id quod efficitur. Secundum hoc videri potest etiam illud diabolo dictum esse de Iob: Animam eius ne tetigeris, id est: Ne occi das eum: Nam secundum illam significationem, qua natura animæ come moratur, illud à Domino dicitur: Nolite timere cos qui occidunt corpus, ani Matt 10. mam autem non possunt occidere. Hactenus verba fuere Augustini.

Ergo illud, Non interficiamus animam eius: Hebraismus est frequetissimus in Scriptura, & vel'anima ponitur pro homine, vt sit sensus: Non occidamus eum vel anima ponitur pro vita, idémq; sensus est; Ne vitá illi eripiamus:id autem est. Ne interficiamus eum. Similem reddunt sententiam, illa quæ crebrò leguntur in sacris litteris: Quærere animam alicuius: Tangere animam: Insidiari animæ: Ferre animam in manibus suis, idest vitam viuere perperuo mortis periculo propositam & obnoxiam...

Comment in Gen. Tom.4.

PPP

Digitized by Google

Lippomanus ait, Sadducæos qui censebant mortales esse animos hominum, id argumentari solitos ex his verbis, Ne interficiamus animam eius: Sed ineptè profectò arque insipienter: Constat enim, phrasim esse, vt diximus Hebraicam, & nomine animæ significare, vel hominem, vel vita: Eaque phrasi similiter Prophetæ vsi sunt, quos tamen Sadducæi, docere animos hominum esse immortales, non ibant inficias: Immò verò ob hac causam scriptis eorum fidem non habebant, solos Mosis libros pro sacris colentes. Et vt de Prophetis vnum aliquod proferam exemplum, apud Hieremiam ita legitur cap. 40. Scito quod Baalis rex filiorum Ammon misit Ismaelem, silium Nathama percutere animam tuam. Et paulo infrà: Ne interficiat animam tuam, & dissipentur omnes Iudai, qui congregati sunt ad te. Sane potuissent Sadducæi ex hoc ipso capite libri Gen.cognoscere im mortalitatem animæ,per Mosem perspicuè indicatam: facit enim Iacob loqui verba illa: Descendam ad silium meum lugens in infernum. Quibus verhis Iacob ostendit, superstitem esse Iosephi animam post mortem,& fuam quoque fore.

Quodautem subiunxit Ruben, Neque fundamus sanguinem, manusque 62 vestras servate innoxias: hoc dixir, ad vehementius compescendum eos,& deterrendum à fratricidio; quasi admonens eos diuini iudicij, quo statim post diluuium sententiam mortis in eos pronuntiauerat Deus, quicuque humanum sanguinem fudissent. Dixit enim Noë & filiis eius, vt scriptu est Gene. 9. Sanguinem animarum vestrarum requiram de manu cunctarum bestiarum, & de manu hominis, de manu viri, & de manu fratris eius requira animam hominis. Quicumque fuderit humanum sanguinem, fundetur sanguit illius: ad imaginem quippe Dei factus est homo : Illud: manus vestras seruate innoxias: significat nihil esse quod magis inquinet, ac fædet & exosum reddat hominem apud Deum, quam crudelitatem in fratres, & humani Isa.cap. z. sanguinis, præsertim autem fraterni esfusionem. Propterea apud Isaiam dixit Iudæis: Cum clamaueritis ad me ,non exaudiam vos; manus enim vestra

sanguine plena sunt.

Diffensionem minum inter desse bonis.

Sed illud hoc loco aduertendum est, quantú profuerit Iosepho, vnius malorum ho- Ruben dissensio à ceteris fratribus: Nisi enim vnus ille dissensisset, actu se,non parum plane fuisset de Ioseph. Apparet igitur, sæpe malorum inter se dissensioaliquado pro- nem, vtilissimam esse bonis: contrà verò, magnam eorum concordia esse bonis perniciosam. Quid enim mali non designassent filij Adam, cùm Genes. 11. turrim illam Babel tanto studio & conatu, tantóque opere molirentur, nisi linguas eorum Deus confudisset, & inuicem distrahi ac segregari coëgisser? Quid mali tyrannus ille Abimelech non fecisser, nisi dissensio exorta esset inter ipsum & Sichimitas? Quanto maiorem Ecclesiæ Dei perniciem attulissent Hæreticorum sectæ, nist tantopere essent inter se dissectæ ac divisæ? Quapropter B. Paulus rectè hoc intelligens, quo faciliùs ex manibus Iudæorum, à quibus captus crat, euaderet; in publico Iudæorum concilio, prudenter curauit dissensioné inter Sadducæos & Pha Lecus risços excitare. Sic enim Actorum 23. proditum est: Sciens Paulus, quod Ast.c.23. una pars esset Sadducaorum, & altera Pharisaorum, exclamanit in concilio: Viri fra

Digitized by GOOGLE

Viri fratres,ego Pharisaus sum, filius Pharisai, de spe & resurrestione mortuorum ego indicor. Et cum hac dixisset, facta est dissensio inter Pharisaos, &

Sadducaos, & soluta est multitudo.

63 Orationem porrò suasoriam Ruben ad fratres suos de non interficié do Ioseph, paucis verbis comprehensam & narratam à Mose, latius exposuir Ioseph primo libro Antiquitatum, crebris, aptisque, & grauibus ornans sententiis. In quo nimirum imitari voluit facundissimos Latij, & Gracie Historicos; qui disertas orationes, multifariam inserendo historiæ,magnam eloquentiælaudem meruerunt. Et quia non erit iniucundum Lectori, egregiam Iolephi orationem, vt ab co scripta est, cognosce- Oratio Rubé re; memorabo eam in hoc loco: Sic autem ille scribit. Ruben inter frauberatione lo tres suos natu maximus, videns eos conspirasse in necem Ioseph, cona- seph, vis com batur eorum impetum retardare; docens, quantum facinus molirentur, posita co traidque quantam ipsis inuidiam & infamiam pariturum esset. Nefas habe-dita fint à Io ri,tam Dei, quam hominum iudicio, cædem hominis etiam extranei, & fepho lib.s. ignoti-crimen autem necis fraternæ prorsus immane ac detestandu esse. Necem Ioseph, non ei solum nocere: sed eo sublato, in patrem quoque eam iniuriam & calamitatem redundare; matrémque in perpetuum luctum, & diram orbitatem coniectum iri. Parentes eius respicerent reputaréntque quantam eis calamitatem allatura esset mors filij, tum optima indolis, tum natu minimi. Quinetiam Deum reuererentur, spectatorem ac vindicem tam nefarij eorum contra fratrem confilij. Deum, fi ab impio consilio desistant, accepturum eorum pænitentiam, atque resipifcentiam: fin autem tam atrox confilium pergant explere, fieri non polic quin ab eis grauissimas parricidii pænas exigat. Nihil Dei prouidentiam larere posse, siue in solitudine quid admittatur, siue in ciuitate: Vbicumque enim sunt homines, indubiè credendum ibi adesse Deum. Sed & propriam conscientiam, post tantum scelus admislum, grauem illis fore aduersariam: hanc nunquam recedere: nunquam tacere; siue bona sit, siue talis, qualis futura esset ipsorum, si fratrem interficerent. Addebat, fas non esse germanum fratrem occidere, etiamsi vehementer ab eo peccatum in illos esset; satius esse dare veniam amicis sicubi offendissent. Iosephum verò nihil in eos peccasse; quin tenera eius ætas miferationem potius merebatur, cuius & iplos tutores ac protectores esse oportebat. Causa porrò cædis, scelus eorum vehementiùs grauabat: quòd ob inuidiam futuræ felicitatis ei vitam adimerent: cùm ea felicitate, propter fraternam cognationem frui etiam ipsis liceret. Debere ita cos existimare, ipsorum esse, quidquid prosperi Iosepho largiretur Deus. Proinde cogitandum, & grauiorem fore indignationem Dei, si eum, quem iple omni dignum fortuna iudicasset, interimendo, materiam diuinæbeneficentiæ subtraherent. Hæc Ruben, & his plura commemorans, conabatur abstrahere eos à parricidio. Verum se nihil proficere animaduertens, vidénsque eos ad cædem omnino incensos, suast ve modum saltem necis mitiorem eligeret: Sic enim & ipsos voti sui compores fore simulque tam arrocis criminis probrum, & infamiam euitari posse.

Satius igitur esse temperare à manibus, & proiectum in proximum puteum illic extingui finerent:vt saltem manus ab essusione fraterni sangui nis mundas seruarent. Hæc Ruben; cuius consilium & sententia placuit cæteris, ductúmque Ioseph, Ruben fune religatum demisit sensim in pu teum; erat enim satis siccus: & postea iuit aliò quæsitum pascua. Hactenus ex Iolepho.

VERS.23 Confestim igitur vt peruenit ad fratres suos, nudauerut eum tunica talari, & polymita: miserunt que eum in cisternam veterem, quæ non habebat aquam.

Ab exor dio reque munds fua cuique Sanctoru fuit



c iam incipit crux fanctiffimi iuuenis Iofeph. Sua enim cuique Sanctorum, ab exordio víque mundi, crux, quam ferant, destinata, & comparata est. Suam crucem habuit Abel, suam Noë, Abraham, Isaac, Iacob; suam item, & bene quidem grauem, & asperam habuit innocentissimus

Ioseph, inter omnes filios Iacob diris calamitatum percussus ictibus, magnisque tentationibus conflictatus; aliis interim, qui sceleratissimi erant, tranquillè, prosperéq; degentibus. Verùm ita solet Deus seruos suos tra-Ctare:nam quo magis eos vult exaltare, hoc profundiùs deprimit, ac deijcit: & quibus præstantiora bona largiri constituit, eos pluribus grauioribúsque malis & ærumnis vexari & afflictari sinit.

Super illis verbis: Nudauerunt eum tunica ialari & polymita: Hæc scri An loseph bit Lyranus:in Hebræo sic legitur : Et exspoliauerunt eum tunica sua, & duas tunicas, tunica serica. Ex quo videtur Ioseph habuisse duplicem tunicam, vnam tum detraxe- simplicem, & alteram sericam; & vtraque illi abstulerunt. Hebræi verò per simplicé tunicam intelligunt camissam. Sic Lyranus. Verùm nec est Hebraice, quod ait de tunica serica, sed ab Hebræis traditum est: nec potest colligi ex hoc loco habuisse loseph duas tunicas, candem quippe vocem Hebræam, quam paulò supra verterat Hieronymus polymitam, hic interpretatus est duplici nomine, vocans talaré, & polymitam:denotans priori vocabulo eius quantitatem, quòd erat prolixa vsq; ad talos: posteriori auté nomine, indicans eius qualitatem, quòd erat multicolor, siue vr interpretati funt lxx.quòd esset varia. V nam igitur vesté dumaxat ademe runt losepho:nec tamen inficior, pluribus cum vestibus fuisse indutum: nam neque putauerim eum fuisse plane nudum in cisternam demissum: & cùm vestem eius polymitam hædi sanguine tinctam miserunt ad patrem, & eum vendiderunt Madianitis, non omnino nudum vendiderunt eum.

Dualis fuerit cifterna in qua demiJus est Iosephae. Rab, Salemõ.

Miserunt eum in cisternam veterem qua non habebat aqua. Erant in illa regione multifariam complures cisternæ; & inter has quædam iam ob vetustatem rimosæ & destructæ, & quæ non possent ampliùs continere aquam: de quibus scilicet Hieremias cap. 2. Dereliquerunt Dominum fonte aqua viua,& foderunt sibi cisternas:cisternas dissipatas,qua continere non va lent aquas. Rabbi Salomon tradit, cisternam, in quam millus est Ioseph, fuille

Fuisse plenam serpentum, & scorpionum: quod non est incredibile dicty, In tali solitudine, & in tali cisterna. Eius, quod in Ioseph à frattibus eius factum est, simile quid multis post seculis in Hieremiam prophetam fa-Qum est à Iudais: Tulerunt, inquit Scriptura, & proiecerunt eum in locum, & submiserunt eum funibus in lacum, in quo non erat aqua, sed lutum; descenditque Hieremias in cœnum.

Quid porrò egerit Ioseph, quidve dixerit fratribus suis, cùm videbat ab illis se truculenter ac furibunde spoliari vestibus, & iri proiectum in cisternam, tacet in hoc loco Moses: Verum ex his quæ infrà cap. 42. loquentes inducit frattes eius, facile est intelligere, Iosephum tunc multis precibus, multisque lacrymis obsecrasse eos, ne se fratrem suum perditis. irent; & tam milero, & cruciabili exitu, immerentem le atque innocenté deperire vellent. Nam cum tunc Ioseph, fratres suos, quibus erat ignotus, vehementer opprobrasset, atque accusasset, quòd obtentu rei frumentacie venissent, hostili animo exploratum terram Ægyptum, tunc illi recordati malorum quæ fecerant in Ioseph, & quòd miserandis eius precibus arque lacrymis nihil fuissent commoti, & ad commiserationem eius inflexi, dicebant inter se; Merito hac patimur, quia peccauimus in fratrem nostrum, videntes angustiam anima illius dum deprecaretur nos, & non audiuimus, idcirco venit super nos ista tribulatio. E quibus vnus Ruben ait: Num quid non dixi vobis: Nolite peccare in puerum, & non audistis me? En sanguis eius exquiritur.

Et sedentes vt comederent panem, viderunt Ismaëlitas viato- Vers. 25. res venire de Galaad, & camelos eorum portantes aromata,& resinam,& stactem in Ægyptum.

IRVM, potuisse istos fratres Ioseph tam immani patrato sce-

lere, imperturbato animo, & tranquilla mente consistere, nedum iucundè atque hilariter epulari. Versìm sic est, sic profectò est, vbi quis veterator fuerit in peccatis, aut vbi adeo fenium omnem humanitatis exuerit, ferinumque induerit animu, yt fanguinem humanum, non alienorum modò, sed etiam suorum profundere, pro ludo, iocóque habeat; is quo grauiùs peccar, hoc vehementiùs gaudet, exultat, triumphat. Latantur (inquit Salomon) cum male fecerint, & exultant in rebus pessimis. Et alio loco, Stultus per risum, scelus operatur. Et alio item loco, Non dormiunt, nisi cum malefecerint : & non rapitur somnus ab eis, nisi cum supplantauerint: comedunt panem impietatis, & vinum iniquitatis bibant. Magna est crudelitas, innoxiú hominem occidere: major. etiam fratrem innocentem: maxima, ex miserabili fratris cruciatu & interitu delectationem & voluptatem capere. Deiectus in cisternam siccam Ioseph, in horas, mortem per inediam & sitim expectabat: & subinde fle-

bilibus verbis fratrú misericordiam & opem implorabat, sed illorú aures per inuidiam obstructæ, eius voces non exaudiebant: quinetiam instructo

Digitized by GOOGLE

couiuio, inter epulas & pocula læti ac securi, fratris exitium no curabat. Viderunt Ismaelitas viatores venire de Galaad. Non habitabant Ismae- 67 litæ terram Galaad, eam namque tenuerunt Amorrhæi, priulquam Hebræi venirent in Terram promissionis: quam abstulit ei genti Moses, debellatis duobus eius gentis regibus, Og, & Seon, & assignauit tribui Ruben,& Gad,& dimidiæ tribui Manasse, sicut in c. 3. Deut. scriptum est,& Nu. 32. Habitatio autem Ismaelitarum, fuit ab Euila, vsque Sur, quæ respicit Ægyptum, vt scriptum est suprà ca. 25. hæc regio extenditur Oriëtem versus,& est magis meridiana, quam terra promissionis. Etenim defertum Sur coniunctum est Mari rubro, ex ea parte, qua Hebræi transierunt Mare Rubrum, cum egrederentur ex Ægypto, sicut legitur Exodi 15. Incipit verò terra Ilmaelitarum ab isto deserto Sur, & porrigitur ad Orientem víque Euila: ita vt desertum Sur fuerit pars Occidentalis, pars verò Orientalis fuerit Euila. Ex quo apparet, terram Ismaelitarum fuisse magis Orientalem, quam Terram promissionis. Extenditur autem ista regio per longitudinem solitudinum Arabiæ; & tota ista regio pertinet ad Arabiam: quo fit, vt Saracenos, qui ab Ismaelitis originem & genus duxerunt appellemus Arabes, & linguam eorum Arabicam. Ergo illi viatores Ismaelitæ veniebant de Galaad portantes aromata, quorum ibi ingés erat copia, & præcipua bonitas. Iter autem istorum ex Galaad in Aegyptum, erat per Dothaim, vbi morabantur filij Iacob. Siquidem Dothaim est aliquo modo cotra meridiem terra promissionis. Galaad verò, est ad orientem; Aegyptus verò ad meridiem: & iccirco iter Ismaelitarum ex Galaad in Aegyptum, rectum & conueniens erat per Dothaim.

Thestatus.

Portantes aromata, & resinam, & stacten in Aegyptum. Pro istis tribus, 68 quidam verterunt Opobalfanum, ceram, & lacrymam myrrhæ. Quidam Hebræi, vt refert in hoc loco Thostatus, dixerút verba Hebræa significare ceram, & teriacham, & glandes, fiue castaneas: quam interpretationem recte Thostatus confutat. Portantes aromata; Putat Oleaster Hebrao vocabulo significari pretiosa quæque. Nã Hebræi dicunt esse à radice Nachat quod significat pretiosum vel desiderabile. Legitur enim in 4. libro, Reg. c. 20. Ezechiam ostědisse legatis regis Babylonis, omně suá domů, Nechoto, id est, rerum pretiosarum & desiderabilium; & subdit, argétum, & aurum, & aromata: vbi frustrà adderet, aromata, si Nechat aromata significaret. Quanquam significata istiusmodi nominu, Hebræis, & nostris ignota sunt, vt in Regulis admonuimus : ideo tam variæ in hoc loco sunt interpretationes, quare ad radices recurrendum puto. Sic Oleaster. Sed illud Nechoto S.Hier.in eo loco li.4.Reg.vertit domu aromatum.lxx.verò iplummet nomen Hebræum retinuerunt. Deinde verð Hieronymus non vertit aromata, sed pigmeuta, vel vnguenta. Et sieri potest, vt quòd olim, sicut etiam nunc, inter res maxime pretiosas, & desiderabiles haberentur aromata, ideirco nomen eorum interdum fumeretur in vuiuerfum, pro re desiderabili & pretiosa.

Resinam, Hebræa vox Seri descendità Sarar, quod est stringere & ligare: 69 & ideireo significat resinam, ve vertit noster interpres, quod sit quali ligamen

Digitized by Google

gamen quoddam ad colligandas, & conglutinandas fracturas membrorum. & vulnera. Est autem resina humor tenax, ex arboribus dessuens, atque in eisdé hærens, stomacho códuces, & sanguinis reicctioni. In primis auré laudabatur quæ à terebintho arbore, terebinthina est appellata. Prequés erat in Arabia, Iudæa, Syria, & Cypro. Sed resina terræ Galaad percelebris erat, quòd ibi copiosissima nasceretur & optima. Eius resinæ meminit Hiere.c.8.cum ait: Nuquid resina non est in Galaad, aus medicus non est ibi? Quare igitur non est obductive icatrix filia populi mei. Idem cap. 46. Ascende in Galaad, & tolle resinam virgo silia Aegypti, frustrà multiplicas medicamina, sanitas non erit tibi. Ex his verbis liquet, Ægyptios relinam potissimum terræ Galaad emere solitos, vt non miretur Lector quod hic dicitur, Ismaëlitas portasse resinam ex Galaad in Ægyptum.

Sequitur: & statten, Hebraa vox Lot, inquit Oleaster, à Lut ortum habet, quod fignificat inuoluere & operire, & videtur fignificare aliquid inuolutum & opertum:quamobrem nonnulli castaneam, vel glandem interpretati sunt, vt Chaldæus: Alij stacten esse dicunt, quæ est myrrhe gutta. Nomen Arabicum balor castaneam, aut glandem significat: Nos etiam glandes(bollettas) vocamus. Sic Oleaster. Sed bene refellit istam interpretationem Thostatus in cap. 30. Exodi, vbi describitur significatú istius vocis Hebrææ, quod non potest in glandem, vel castaneam conuenire; dicitur enim, quòd in puluerem minutissimum contundebatur, & siebat inde thymiama suauislimi odoris. Est autem stacte, teste Dioscoride, pin-Dioscorid. guitudo recentis myrrhæ cum exigua aqua tulæ & organo expressæ; à distillando sic dicta, quod Græci séren dicunt, quòd à stillatitia duntaxat myrrha fiat, quam Theophrastus opponit factitiæ.

Statle quid.

#### SEXTA DISPVTATIO.

De venditione Ioseph, ac primo de gente, cui venditus est à fratribus suis.

Superillis verbis,

Et præteuntibus Madianitis negotiatoribus, extrahentes eum Vers. 28. de cisterna, vendiderunt eum Ismaëlitis, viginti argenteis: Qui duxerunt eum in Ægyptum.

🕰 ARIE admodum loquitur Scriptura de ijs hominibus, quibus narrat venditum esse Ioseph. Non est dubium, quin venditus fuerit pretereuntibus tunc viatoribus, & negociatoribus, ex Galaad portantibus merces in Ægyptum : sed istos fuisse Ismaëlitas dixit Moses suprà versu 25.in his ver-

bis quæ memorauimus in titulo huius disputationis. Fuisse item Ioseph venditum Ismaelitis, dicitur hîc versu 27. & 28. in capite 39. versu primo

dici

dicitur emisse Iosephum Phutiphar Eunuchus de manu Ismaëlitaru. At in extremo hoc capite, versu 36. scriptú est. Madianitas vendidisse Ioseph Phutiphari Eunucho; ergo emerant ipsi eum à fratribus eius, non autem Ismaëlitæ. Videt, opinor, lector, Scripturam variè loqui de hominibus, quibus venditus est Ioseph, & qui vendiderunt eum in Ægypto, eos núc vocans Ismaëlitas, nunc Madianitas. Constat autem diuersam esse gétem Ismaëlitarum, atque Madianitarum; vt quarum diuersæ fuerint regiones, diuersaque generis origo. Nam etsi vtraque gens primam originem acceperit ex Abraham: sed Ismaëlite, per Ismaëlem filium eius ex Agar, qué genuit Octogenarius, Genesis 16: Madianitæ verð per Madian, filiú eiusdem Abrahæ, quem genuit ex Cetura, anno ætatis suæ centesimo trigesimo septimo, Genes. 25. Videamus igitur quemadmodum ab aliis. Auctoribus fuerit hæc quæstio explicata.

S. August.

Sanctus Augustinus in quæstione 1 24.in Genesim, breuiter extricat 72 difficultatem hanc, ita scribens: Quæritur cur Scriptura Ismaëlitas vocās eos, quibus Ioseph venditus est à fratribus, mox eos appellet Madianitas, cum Ismaël sit de Agar, filius Abrahæ; Madian verò de Cetura? An, quia Gen.25. Scriptura dixerat Gene.25. Abraham dedisse munera filiis concubinarum suarum, Agar scilicet, & Cetura, & separasse eos ab Isaac filio suo, dimittens eos in terram Orientis; propterea vnam gentem ex vtrisque sa cham esse intelligere oportet? Sic Augustinus. Vult igitur Augustinus, quia vna gens erat Ismaëlitarum, & Madianitarum, promiscuè in Scriptura nunc hoc, nunc illo nomine appellari; quare non esse mirum, si emptores Ioseph, & venditores eiusdem in Aegypto, nunc Ismaelitz, nunc

Auctor Histo rie Scholastice.

Madianitæ vocentur. Auctor Historiæ Scholasticæ super libro Genesis ita soluit eandem quæstioné ca.87. Eosdem Scriptura vocat Madianitas, & Ismaëlitas. Madian tamen filius Abrahæ fuit de Cetura, Ismaël verò de Agar;& hos legitur Abraham leparasse ab inuicem. Forte separati priùs posteà redierut in vnum, & facti sunt vnus populus, retinentes vtriusque parentis nomé. Vel certè vera est Hebræorum opinio, qui dicunt, Agar & Ceturam vnã, atque eandem fuisse mulierem, & ita forte nunquam separati fuerunt ab inuicem. Sic ille. Verùm dupliciter fallitur. Tum quòd ait Madianitas & Ismaëlitas fuisse per Abraham ab inuicem separatos. Cùm non istud Scriptura dicat, sed potius separasse vtrosque Abraham ab ipso Isaac,& dimilisse eos ad plagam orientalem. Fallitur item, quod probat opinione Hebræorum, dicentium eandem fuisse mulierem Agar & Ceturam:quá nos elle fallam demonstrauimus in Tertio Tomo super caput 25. nu.9.

glicus.

Thomas An- Thomas Anglicus hoc loco ait: Quia Ismaël & Madian, eiusde patris filij fuerunt, ideireo nomen Ismaëlitarum interdum tribui Madianitis; & con trà. Vel fortasse, inquit, isti erant Ismaelitæ ex genere, Madianitæ verò ha bitatione, quia scilicet manebant in terra Madianitarum.

Caietanus.

Caietanus eandem quæstione ad hunc modis enodat. Pro eo, inquit, quod Latinus Interpres habet: Viderunt viatores Ismaelitas, in Hebræo est, Et viderunt; & ecce comitatus Ismaelitarum. Vbi notandikest, no solos Ilmaeliras.

Digitized by Google

Ilmaelitas narrari, sed comitatus Ilmaelitarum, erant enim diuersarú nationum mercatotes simul incedentes: sed vniuerfa societas denominabatur ab Ismaelitis: frequenter enim similia accidunt. Sic ibi Caietanus. Et paulò post super illis verbis: Pratereuntibus Madianitis negotiatoribus, vendiderunt eum Ismaelitis. Moses, inquit, tanquam synonymis vtitur in hac negociatione Madianitis atque Ismaelitis. Narrat enim, Mercatores fuisse Madianitas, & Ioseph véditum fuisse Ismaelitis: quia reuera etiam Madianitæ denominabantur Ismaelitæ à nomine comitatus. Denique super extremis illis verbis huius capitis: Madianita vendiderunt Ioseph in Aegypto. Hinc (ait Caietanus) clarè apparet, negotiatores Madianitas, qui erant in societate Ismaelitarum, & Iosephum emisse à fratribus eius; iplumq; postea vendidisse in Ægypto. Hæc Caietanus, putans emptores & venditores Ioseph, propriè Madianitas fuisse: sed quia illi erant in comitatu,& societate Ismaelitarum, ideo tam emptionem, quàm venditionem Ioseph, Mosen attribuere etiam Ismaelitis.

Non displicet mihi sententia Caietani. Sed ego propositæ quæstionis solutionem paulò distinctiùs atque explicatiùs, pleniusque tradenda censeo. Mea igitur sententia, bipartita est. Primum aio, Scripturam nominibus istis Madianitatum, & Ismaelitaru, non rarò vii promiscue & indisse renter ad significandam eandem gentem. Huius rei causam esse reor, duplicem istarum gentium inter se coniunctionem magnam; alteram, gene ris & stirpis; alteram, regionis & habitationis. Etenim vtraque ista gens ex vna generis radice pullulauit, Abraham dico, per cuius duos filios, alterum Ismaelem, & alterum Madian, iftæ gentes proseminatæ & progenitæ sunt. Altera coniunctio earum fuit secundum habitationem, vtraque enim genus incolebat regionem Arabie,& multifariàm permistas ha bebat sedes & domicilia. Quo factum est, ve Ismaelitæ ac Madiani- Gur Ismaelitæ vocarentur Arabes; ex terra videlicet quá incolebant. Philosanè, quos ta & Madia hoc loco Moses Madianitas & Ismaelitas vocat, appellat Arabes: & item nita, dicti sint. Iosephus primo libro Antiquitatum, hanc historiam narrans, nominat Arabes, sine: Arabes Ismaelitici generis. Arabiam ego interpretor, quæ Hebraicè di- Aethiopes. citur Chus, & Arabes, Chusijm. Quæ nomina Septuaginta Interpretes, Iosephan. ato; eos secutus Latinus interpres, ferè interpretati sunt Æthiopiam, & Æthiopes, haud dubiè intelligentes Aethiopiam Orientalem propinquã Acgypto, non autem Occidentalem longissimè remotam : huius enim duplicis Aethiopiæ auctorem laudant Homerum, & post eum, Herodotum etiam, Strabo, & Plinius, qua de re disseruimus nos in secundo Tomo nostro in Genesim lib. 15. nume. 29. Sed posterioribus tempori-

vocetur Aethiopissa, siue Arabissa. Altera pars sententiæ meæ, propins attingens quæstionis propositæ so lutionem, huiusmodiest: Arbitror, comitatum, illum siue turma negotia-Comm.in Gen. Tom.4. 999

bus, nomen Aethiopiæ & Aethiopum, muratum est in nomen Arabiæ &

dianiten ex cap. 2 Exodi manifestum est, in libro. Numerorum cap. 12,

Arabum. Vide S. Augustinum in libro Quastionum super Numeros, S. August. quæstione 26. Atque hinc etiam dilucet, cur vxor Moss, quam fuisse Ma

An Ioseph ve pitus sit Ismaelitis, an Madianitis, an révisque.

torum siue mercatorum illorum, quibus venditus est Ioseph, fuisse mixtam ex Madianitis & Ismaelitis: Verum præcipuè appellatam esse Ismaelitarum, aut quia illi plures numero essent, aut quòd essent mercium copiosiores, atque opulentiores. Nec solum puto Madianitas coniunctos fuisse cum Ismaelitis in illo comitatu & societate, verum etiam simul cu illis concurrisse, tum ad emptionem loseph, tum ad venditionem eius in Aegypto: sed ita vt vtroque in negotio priores ac potiores partes fuerint Ismaelitarum. Ad hoc igitur denotandum & significandum, Moses, licèt emptionem & venditionem Ioleph præcipuè attribuat Ismaelitis, vtriusque tamen etiam Madianitas fecit particeps. Illud quoque in hac narratione Moss animaduertere est, viatores illos & negotiatores túc prætereuntes, cum fratres Ioseph de eo necando deliberabant, Mosem primò appellasse Ismaelitas, mox verò Madianitas: quòd ille comitatus vtraque gente constaret, & propter earu gentium coniunctionem, vt paulò antè dictum est, verolibet nomine appellari posset. Iudas porrò suasit fratribus suis ve venderent Ioseph Ismaelitis, tum quò præsenti eum morri eriperet, cæteris fratribus ad voluntatem necandi eum obfirmatè incumbentibns: tum etiam ratus, clementem ac liberalem ei fore seruituté apud Ismaelitas & Madianitas, vt qui essent ei propinqua sanguinis necessitudine coniuncti. Isaac enim auus Iosephi, frater fuerat Ismaelis, & item Madian, à quibus Madianitarum & Ilmaelitarum generatio processerat. Sed cur non potius Iudas servauit Iosephum incolume, & patri restiruit? An quia diffidit id le consequi posse, ceteris fratribus concorditer ad perdendum Iosephum obstinatis, & ab eo proposito planè incuocabilibus? An quia ipse quoque vrebatur inuidià Iosephi, & vir ingentis animi, habuit suspecta Ioseph somnia, tanquam præsagia futuræ fælicitaris? Quocirca existimauit, per eiusmodi venditionem, & vitæ Ioseph, & timori suo pulchrè consultum & cautum fore.

VERS.28

# SEPTIMA DISPVTATIO.

De pretio,quo Ioseph venditus est.
Super illis verbis,

Vendiderunt eum viginti argenteis.

E pretio, quo venditus est Ioseph, tam in sacris codicibus, quam inter auctores non pauca videtur dissensio. Codices 75 Hebraici & Chaldaici, & Latinorum emendatissimi habet, fuisse eum venditum viginti argeteis: sed in aliis codicibus legi, viginti quinque, in aliis, triginta, testes sunt Augusti-

Ambros. nus & Ambrosius; hic, in libro de Ioseph cap. 3. ille, in sermone de Tem-Ad 3hi.2. pore 81. Ambrosij verba sic habent: Quis igitur sub sigura Ioseph venditus est ditus est, nisi ille qui cùm in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse le æqualem Deo; sed semetipsum exinaniuit formam serui accipiens? Neque enim nos eum emissemus, nisi vendidissent sui. Malè vendiderut, peiùs emerunt. Vendiderunt negotiatoribus boni odoris, emerunt à proditoribus. Vendidit eum Iudas; emerunt Ismaelitæ, qui significantur La tina interpretatione, odio habentes Deum suum. Ideo alibi viginti & quinque aureis, alibi triginta inuenimus emptú Ioseph. Non enim omnibus vna æstimatione præualet Christus; sed aliis minus, aliis amplius. Fides ementis, incrementum est mercis. Religiosiori, pretiosior est Deus: peccatori, pretiofior redemptor. Pluris & illi valet, qui plus habet gratiæ. Cui multa donata sunt, pluris valet: quippe cui plus remissum est, plus di- Luc. 7. ligit; sicut de muliere illa peccatrice dixit Christus. Interdum diuersitates preni, non solum quantitatis habent, sed eriam numeri expressionem: quale est illud: Patuit boc venundari denarys trecentis: quo numero, non Marc. 14quantitatis, sed significatio crucis videtur expressa. Ita hîc quoque diuersitassvel viginti, vel triginta aureorum, vel argenteorum habet vel geminatæ, vel triplicatæ perfectionis indicium. Nam vigintiquinque aurei, Iubilei, qui est remissionis numerus, significant pretiosissimam portionem. Sic Ambrosius, qui satis indicat variasse codices, & quantum ad numeru pecuniæ, & quantum ad materiam eius, continendo vel argenteos, vel aureos: & vel viginti, vel vigintiquinque, vel triginta.

Similia scribit Augustinus, vt ea mutuatum esse eum ab Ambrosio, non temerè credi queat. Sic autem scribit: Ioseph, per conssium Iudæ, tri ginta argenteis diftrahitur: & Christus per consilium Iudæ Iscariotis, eodem numero venundatur. Quod autem à diuersis translationibus non æquali pretio Ioseph scribitur venditus; sed alij dixerunt, viginti argenteis, alij triginta; hoc spiritualiter significatur, quòd Christus non æqualiter ab omnibus credendus, aut diligendus esser. Deinde etiam nunc in Ecclesia alij eum plus diligunt, alij minus. Ei quippè plus valet Chri-Rus, qui maiori eum charitate dilexerit. Hæc Augustinus. Mirum autem est, nec satis dispici potest, quid secuti fuerint lxx. Interpretes, qui hoc loco poluerunt, Ioleph esse venditum viginti aureis, cum in Hebreo non fint aurei, sed argentei, valet autem argenteus quatuor drachmas: aureus verò, minimum decem. Cur igitur argenteos mutare voluerint in aureos, & quæsiui sæpe, atque etiam nunc in quærendo sum. Neque hoc tantim loco, verumetiam infra cap. 45. pro trecentis argenteis, vt est Hebraice,ipsi verterunt trecentos aureos. Hieronymus certe de hoc reprehendit & damnat translationem Septuaginta, tum in Traditionibus Hebraicis in Genelim super hunc locum; tum super 26.caput Matthæi.

Sedenim longiùs à veritate lectionis Hebraice discessit Iosephus, scri- sententia. bens venditum esse Ioseph viginti minis. Mina Hebraica pendebat sexa- losephi lib. 1. ginta siclos, vt est apud Ezech capi. 45. Et quoniam siclus, sicut states, & de pretio que argenteus, pendebat quatuor drachmas, vt ostendimus in tertio Tomo penditus est nostro in Genesim, super cap, 2 3. numero 29. hinc apparet, vnam minam loseph. Hebraicam valuisse viginti quatuor nummos aureos; & pretium viginti

minarum, quo venditus dicitur Ioleph, fuisse quadringentorum octoginta aureorum: nimio sanè maius, quam est pretium viginti argenteorum, sicut haber Hebraica & Latina lectio; id autem est, octo duntaxat aureorum. Sin autem Iosephus non de mina Hebraica, quæ pendebat ducentas quadraginta drachmas, vel, vt diximus, viginti quatuor aureos, sed de mina vel Atrica, vel Romana locutus est, multo minus erit pretium.

Celsi quan

De mina enim Attica in lib. 21. ca. vltimo, ad hunc modum scribit Plinius, Mna, quam Nostri minam vocant, pendet drachmas Atticas centú-Drachma Attica (ferè enim Attica observatione Medici vtuntur) dena-Diversitat sin rij argentei habet pondus. Sic Plinius. Verum apud Cornelium Celsum sentia Plini, lib. 5. cap. 17. & Scribonium Largum, drachmæ argenteæ, quæ Romani tum ad pon denarij sunt septem, vnam faciumt vnciam. Quare in libra, quæ duodedus drachma, cim vneijs constat, octoginta quatuor drachmas numerari necesse est. At verò drachmæ Atticæ, siue medicæ, octo, vnam efficiunt vnciam, quapropter in libra, drachmæ numerabuntur nonaginta sex. Secundùm igitur æstimationem Atticæ minæ traditam à Plinio, Iosephus scribens venditum esse Ioseph viginti minis, si de Attica mina locutus est, significauit venditum esse ducentis aureis nummis; si tamen cuilibet númo aureo decem tantum drachmæ argenteæ affignentur. Cur igitur Iofephus in pretio venditionis Ioseph tam longè discessir à veritate sacræ historiæ? Sanè vel erratum fuit Scriptoris, qui primus descripsit autographon Iosephi; vel Iosephus, in commendationem tanti Patriarchæ, nimio plus, venditionis eius auxit pretium.

> Illud denique persuasum Lectori, certumque sit, sinceram, atque integram, & planè veram lectionem huius loci, eam effe, quam habet Scriptura Hebraica, & nostra editio vulgata Latina: in quibus est, Ioseph esse venditum viginti argenteis, id autem est, octoginta drachmis argenteis, quæ faciunt octo númos aureos. Putamus auté par fermè fuisse pondus, & pretiu drachmæ argente; atque est Iulij Romani atque Realis Hispani ci. Licèt igitur venditio Ioseph, figura fuerit venditionis Christi Domini nostri, dispar tamen vtriusque venditionis pretiu fuit, siquidem Christus triginta argentels venditus est: quæ res nonnullos fefellit, existimantes, quia figura debet conguere cum re figurata, Ioseph quoque venditum esse triginta argenteis, sed reclamat Scriptura: nec est necesse, quæ in figuram dicuntur, ad amussim omnia competere, & quadrare in rem figuratam.

An ter Iosephos fuerit venditm. Opinio Hebrauru difcu-

Fuit opinio quorundam Hebræorú, quam refert hoc loco Thostatus, 77 ter fuisse venditum Ioseph. Primum afratribus suis venditum esse aiunt Ismaelitis: Secundum, venditum esse dicunt ab Ismaelitis, qui vendiderunt eum Madianitis: Tertium, venditum esse à Madianitis Phutiphari Enucho. Prima venditio apertè traditur in hoc capite, versu 28. Et ité ter-Inoffarm. tia in versu 36. huius capitis. Secunda autem venditio concluditur necessariò ex prima & tertia venditione. Si enim Madianitæ vendiderunt Ioseph Phuniphari, ergo prius emerunceŭ ab Ismaelitis, quibus nempè primum venditus fuerat à frattibus cius. Sic illi. Verum banc in opinionem, fallam

Falsam vtique istos adduxit ignoratio corum quæ tractauimus in superiore disputatione. Documus enim in hac venditione & emptione Ioseph, pro eadem gente accipere Ismaelitas atque Madianitas oportere:eandém que sententiam habere, Ismaelitas fuisse emptores & venditores Ioseph, atque ipsos Madianitas. Non igitur ter, sed bis tantùm venditus est loseph, primum enim à fratribus suis véditus est Ismaelitis siue Madianitis, secundum ab istis venditus est Phutiphari. Et pretiu quidem prioris venditionis manifeste traditur in hoc loco fuille viginti argéteorum, de pretio autem posterioris venditionis, nullu in Scriptura sit verbum: sed non temerè crediderit quispiam fuisse multo maius. Solentenim isti, revenditores vulgò dicti, præsertim puerorum, quos Latini Mangones appellant, multo semper cariùs vendere, quam emerunt: in isto quippe magonicus quæstus est positus. Et Ioseph ipse, ob eximia corporis & animi bona, virtutésque erat maximè vendibilis, & quantiuis pretij apud æstimatorem certè intelligentem, cupidumque talium mercium emptorem.

Iustinus Historicus, siue dicere mauis Trogum Pompeium, cuius ille 78 historiam scité prudentérque breuiauit, in libro 36. hanc Historiam Ioseph breuiter enarrans, scribit Israelem decem filiorum prouentu Maio- Ioseph, repliribus suis clariorem fuisse: atque eorum minimum fuisse Ioseph. Cuius citer erraint. excellens ingenium veriti fratres, clam interceptum, peregrinis mercatoribus vendiderunt. A quibus deportatus in Aegyptum, cum magicas ibi artes solerti ingenio percepisset, breui ipsi regi percharus fuit. Verùm in paucis verbis, tria Iustinus peccauit in historia, cuius anima est veritas. Primò dicit decem fuisse filios Iacob; fuerunt autem duodecim præter vná fæminam. Ait deinde, Ioleph fuisse minimum natu filiorum Iacob : sed eo non paucis annis posterior natu erat Beniamin. Illud denique nequaquam ferendum, quòd ait Ioseph per artes magicas sibi regis beneuolentiam & gratiam comparalle. Tantum enim abfuit Ioleph à studio magicarum artium, quantum Iustinus à vera cognitione rerum Iudaicarum: in quibus codem illo loco memorandis plurifariàm, & turpiter errat.

Instinus nar-

Beatus Chrysostomus Homilia 61. in Genesim considerate perpen-79 dens, atque detestans fratrum Ioseph (qui eum viginti argenteis vendide- Chrysoftommo runt ) auarissimam crudelitatem, crudelissimamque auaritiam, exclamat hisce verbis: O iniquam commutationem!ô damnosum lucrum!ô iniustissimum opus! Eum, qui vobis sanguine coniunctissimus erat, quem pater vester slagrantissimè amabat, qui ad visendum vos venerat, qui vos nec re vlla, nec verbo vnquam offenderat, vendere tentastis, & vendere hominibus barbaris, & in Aegyptú descendentibus? Quæ tanta insania? quis iste tam inauditus liuor? Si metu somnioru id fecistis, persuasi omnino euentura eius fomnia, quæ fuit dementia vestra tentare impossibilia; & factis vestris bellum suscipere contra Deum, qui ei prædixerat, & præmonstrauerat illa? Quòd si eius somnia putastis vana, & dormientium deliria; cur istud fecistis, quod perpetuam vobis inurat maculam, & indeficientem patri vestro luctum afferat? sed ô grauem morbum, immò mentem sanguinariam! Nam qui se dat peccato, & nefarium opus aggre-

itur, is obruitur à cogitationibus absurdis, neque ante oculos suos pro-Ponit sibi diuinum oculu cernentem omnia, nec cernere vnquam quiel-Centem, aut conniuentem: neque reueretur naturam suam, neque attendit aut cogitat quidpiam, quod eum ad commiserationem possit instectere. Hæc ipsa contigisse cernimus fratribus soseph:non cogitarunt esse fratrem luum, esse in tenera adolescentia ztate, esse patricharissimum, nunquam in terra aliena vixisse, neque conuersatum cum alienigenis: védituin porrò ab ipsis in remota regione, & inter barbaros habitaturum. Nihil horum cogitarunt illi: sed omni prorsus abiecta cogitatione honesta, vnum illud duntaxat curarunt, quemadmodum invidiam suam explerent, & timori suo bene consulerent, & infortunium, quod illis somnijs portendebantur ipsis, quoquomodo auerterent. Et illi quidem mente, animoque fratricidæ erant: qui autem hæc ab eis passus est, omnia fortiter tulit. Custodiebat enim eum manus Domini, & omnia difficilia reddebat ei facilia,& leuia.Quando enim supernam gratiam habemus, etiam inter medios barbaros, & in aliena regione melius & commodius versari possumus, quàm qui domi suæ habitant, & quibus summa cura ministratur à multis. Contrà verò licèt domi nostræ versemur commodissimè, & omni commoditate frui videamur, fi tamen superno præsidio destituti simus, infirmi & miseri sumus. Hac Chrysostomus. Ad cuius extremam orationis sententiam firmandam, atque illustrandam, facit quod scriptum est in lib. Sapientiz cap. 10. his verbis: Hac, Sapientia, venditum iustă, lo-Seph, non dereliquit, sed à pescatoribus liberauit eum : descenditque cum illo in foucam, & in vinculis non dereliquit illum, donec afferret illi sceptrum regni, & posentiam aduersus eos qui eum deprimebant. Et mendaces ostendit eos, qui maculauerunt illum; & dedit illi claritatem aternam.

VERS. 29. Reuersusque Ruben ad cisternam, non inuenit puerum, & scissis vestibus, pergens ad fratres suos, ait: Puer non comparet; & ego quò ibo?

VNC locum sic enarrat Iosephus libro primo Antiquita-79 tum. Ruben (qui suaserat alijs fratribus, vr abstinentes à cæde Ioseph, demitterent eum in cisternam) nochu ad puteum veniens inscijs fratribus, feruare Iosephum voluit, sed

eo frustrà sæpius inclamato, suspicatus, per suam absentiam, interemptum à fratribus, eos vehementer incusabat : Verum cognito quid accidiffet, lugere desijt. Sicille. Verbaporrò, quæ Ruben, non inuento in cisterna loseph, atque eum ratus occisum, ad cereros fratres dixerit, non plura re-Oratio Rubs, fert Moles, quam pauca illa quæ in hoc loco scripta reliquit, Ad fratres non inuento lo suos ait, Puer non comparet : & ego quò ibo? Sedenim Philo in libro de Ioseph in coster- seph, longiorem illi, & planè patheticam orationem affinxit. Ea verò, ve iple scribit, fuit huiulmodi: At natu maximus, qui abfuerat interim,

ma, auttore Philone.

Digitized by Google.

intro

introspexit cisternam, nec vidit quem paulo antè ibi reliquerat; quocirca vociferabatur, & furibundus discursabat, scissis præ dolore vestibus, capillos sibi vellens, & quid accidisset, percontans. Viuitne, inquiens, puer, an extinctus est? Si non superest, saltem cadauer ostendite, vt deplorando calamitatem, faciam leuiorem. Solatium erit videre vel mortuum. Cur mortuum quoque odio prosequimur? Certè mortuis nemo invidet. Quòd si viuit, quò abijt? apud quos servatur? nam me suspectum non opinor ve criam de mea fide dubitari debeat. Illis verò fassis venditum. & pretium proferentibus; Bella, inquit, negociatio. Partiamur lucrum: & prædonum, quos malitià vincimus, referamus præmium. Egregia verò crudelitatis palma, quæ nobis meritò placet. Illi in alienos conspirant, nos in domesticos, & charissimos. Admissum est probrum maximum, infigne dedecus. Maiorum nostrorum probitatis monumenta nusquam non extant:relinquamus & nos inhumanitatis perfidiæq; maculas ineluibiles apud posteros. Volat enim vbique fama, nuncia magnorum facinorum, non fine admiratione laudabilium, & noxiorum vituperatione. Quomodo communis pater hunc casum accipiet? Cui cetera beato felicique trifte affertis tædium vitæ? Illiúfne miferi feruitutem,an nostrá deflebit sæuitiam? Nostram vicem magis dolebit, sat scio quando leuius malum est pati, quàm inferre iniuriam. Nam alterum subleuatur duobus magnis remedijs, spe, atque miseratione. Alteri autem obnoxius, damnatur publico mortalium iudicio. Sed quid ego hæc clamito? præstat silere, ne mihi quoque aliquid obueniat, quod no lubet dicere. Exasperati enim estis implacabiliter, & palàm spiratis iracundiam. Et bæc quidem, secundum Philonem, fuit Ruben oratio.

Tulerunt autem tunicam eius,& in sanguine hoedi, quem occiderant, tinxerunt: mittentes, qui ferrent ad patrem, & dicerent: Hanc invenimus: vide vtrum tunica filij tui sit, an



80 TVLTAM fuisse illam fratrum Ioseph dissimulationem, fu-tiléque consilium, quo celare eos voluisse venditionem Iofeph, narrat hoc loco Moses, ostendit Chrysostomus: Quid, inquit, decipitis vosmetiplos, ô insensati? Nam licet patrem

Chrysoft. he-

vestrum decipere possitis, non tamen falletis Iudicem illu qui decipi nequit. Non ignorabit quod fecistis vos in Ioseph, & quod ignorari vultis à patre eius, diuinus ille oculus, qui nuquam dormitat, quem maxime omnium fotmidare oportebat. Verùm ita se habet humana natura; immò sic se habet multorum insipientia, vt hominum timorem, & præsentis vitæ confusionem maximi faciant; mente autem, & cogitatione non representent sibi terribile illud Dei tribunal, & intolerabilem pænam. Sed hoc vnum curant, quemadmodum effugere possint humanam reprehensionem & animaduersionem: id quod & fratres Ioseph egerunt, cum patrem suum decipere voluerunt. Hæc Chrysostomus.

De

De isto consilio fratrum Ioseph, imponendi patri suo, ad hunc modum scribit Iosephus lib. 1. Antiquitatum: Vendito Ioseph, fratres eius consultare cœperunt quomodo patris suspicionem à se alienarent. Placuit tandem, tunicam, qua indutus Iosephad eos venerat, quámque demittendo eum in puteum, detraxerant, laceratam priùs, sanguine hircino inficere, atque ita patri allatam ostendere, vt à feris deuoratum putaret. Quo sa-To venerunt ad senem non ignarum de infortunio filij. Aiebant autem, Iosephum neque vidisse se, neque scire quid illi accidisset, tunicam tamen illam inuenisse laceram, & cruentam: quamobrem suspicari se belluarum incurlu perisse illum, si tamen eam indutus tunicam domo exisset. Iacobus autem, qui hactenus leuius malum sperauerat, captiuumque aliquò puerum existimabat abductum; opinionem hanc tunc abiecit, euidens argumentum necis, tunicam illam ratus. Sic Iosephus.

Iosephi senten tia examina-

Sed in Iolephi verbis nonnulla sunt observanda. Primò ait, tunicam Ioseph tinctam fuisse sanguine hirci: nostra tamen lectio Latina, & Græca, & Translatio, quam sequitur Vatablus, atque aliæ, præter vnum Pagninum, qui similiter vertit pro hædo hircum, habent tinctam fuisse illa tunicam sanguine hædi. Et à Iosepho, & Pagnino facere videtur Hebræa vox fanghir, quæ est hoc loco, quæ quidem vox significat hircum, vt videre est Leuitici 4. & alijs quamplurimis locis. Hædus enim Hebraicè dicitur ghedi. Sedenim, cùm & Sanctus Hieronymus, & Septuaginta, & alij Hebraice doctissimi interpretati sint hoc loco hoedum, scire conuenit, licèt ghedi hædum tantummodò fignificet, sanghir tamen hircum quidem frequenter, led nonnunquam etiam hædum lignificare.

Deinde Iosephus ait, vestem Ioseph missam ad Iacob, non solum fuille tinctam languine, sed laceratam etiam, & discerptam, idémque tradit Philo. Philo. Hoc non dicit Scriptura: sed admodum verisimile est, fratres Ioleph, quo certiorem patri fidem facerent, discerptum & deuoratum à feris esse Ioseph, de industria lacerasse vestem illam. Id quoque significant Hebræa verba : nam pro eo quod Latinè hoc loco legitur : Fera pessima comedit eum, bestia deuorauit Ioseph. Hebraice sic est ad verbum: Bestia mala denoranit enm.rapiendo raptus est Ioseph: siuc, discerpendo discerptus est Ioseph: Ad hæc, scribit Iosephus, ipsosmet filios Iacob attulisse vestem Ioseph laceratam & cruentată ad Iacob. At contrariú docet Scriptura illis verbis:Tinxerunt tunicam eius sanguine hædi, mittentes, qui ferrent ad patre.

Extremum denique Ioseph dictum animaduersione dignum est: ait enimante nuncium filiorum suoru de cade Ioseph, ipsum Iacob sciuisse magnam quandam calamitatem & infortunium contigisse Ioseph, sed pu talle eam fuisse servitutem & captinitatem, non autem interitum: Vila tamen tunica lacera, & cruenta, mutasse opinionem, certiorem videlicet fadum de nece illius. Verum nescio vnde id deprompserit, aut cognouerit Iolephus: Scriptura quippe nihil istiusmodi aut tradit, aut etiam subindicat. Immò verò totum illud negotium Iosephi inter solos eius fratres peractum est, vt nulla via, & ratione aliter peruenire ad aures Iacob, nisi per iplolmet fratres Ioleph potuerit.

Mirum

Mirum dictu, sed fidem minime capiens, mihi quide visum est, quod Nona, & misuper hoc loco tradit Rupertus. Ait, Iacob cognouisse humana ratione probabilis opi & conjectura, mendacium esse quod de necce Ioseph denunciabant natio Ruperti sibi filij sui: sed putasse fuisse eum per inuidia & odium ab illis interfe- 4. 8. Coment. ctum. Verumtamen id altissima dissimulatione, perpetuóque silentio in Genes. cap. suppressisse: quòd videret prodere id, & manifestare nullius fore vtilitatis: & ingentis periculi & mali causam esse posse. Quid enim iuuaret tantum scelus exprobrare filiis, quos, vt par erat, tunc punire non poterat? Quinctiam inflammaret potius eos ad odium sui, & ase vemmenter abalienaret. Verba Ruperti, è quibus sententiam eius, quam dixi, cognoscet Lector, huiusmodi sunt : Sed nunquid vel sic tam diligentem fallere potuerunt? Nam etfi Sancto illi viro, circa illud nogocium præter humanam nihil adfuit coniecturam: numquid tamen totum eius spiritum, suz fallaciz tenebris obuoluere valuerut? Ille namque dixit eis postez, vt scriptum infrà est Geness quadragesimo quarto: Vos scitis quod duos filios genuerit mihi vxor mea, egressus est vnus, & dixistis, Bestia deuoranit eum. Quid est illud, Et dixistis? nisi Summissitis eos qui dicerent mihi? Ergo illa fera pessima, illa bestia szuissima, quz, quantum in le fuerat, deuorauerat Ioleph, qualis effet, non omnino pattem latere poterat. Sed quid ageret? qualiter feram illam constringeret?quomodo de ventre bestiz illius, quem deuoratum putabat filium, extrahi posse putaret? Tacendi potiùs & dissimulandi, quod coniicere poterat, tempus illi erat:ne si notam sibi ıllam feram, id est, filiorum audacem atque violentam inuidiam, querelis manifestis exagitaret, maiorem in rabiem dentes eius acueret. Itaque in acerbissimo dolore vim sibi faciens, & verba sua moderans, dicebat: Fera pessima comedit eum, bestia deuorauit Ioseph. Nec hoc dicens, fallus, aut mentitus est. Talis namque filiorum summa in Ioseph szuitia, ferz ac bestiz vocabulo rectissimè æquiuocari poterat. Hactenus ex Ruperto.

Verum ista Ruperti opinatio nec vera est, nec verissimilis. Licet enim lacob sciret Ioseph esse inuisum fratribus suis: nulla tamen erat ratio existimare, odium illud in tam immanem euasurum crudelitatem, yt fratrem suum ipsi trucidarent, & se, communem ipsorum patrem, acerbissimo luctu, & dolore obruentes, in maximum vitæ discrimen præcipitarent. Nec sand decebat patrem, tanta apud filios auctoritatis atg: reuerentiz, tam atrox corum scelus perpetuò dissimulare, & silere: & non aliquando per occasionem, que plurifariam ei offerri potuit, obiurgare cos, accusare, castigare, & ad pœnitentiam tanti criminis vrgere. Nec verò periculum erat vllum , ne illi à patre castigati ad odium eius & perniciem incitarentur. Immò verò illi credentes id esse patri patefactum, vt alia multa, per diuinam reuelationem, commoti fuisfent ac pœnitentiam; ac sese ad pedes patris abiecissent, veniam ab eo supplicater postulantes, & sui peccati meritum deprecates supplicaum. Præsertim verò sperantes, non parum iri placatum lacob, cum ex ipsis audiret non esse ocisum Ioseph, sed venditum, id enim dolorem, atque

Comment.in Gen. Tom.4.

III

indignationem patris, maiorem in modum extenuasset atq; eleuasset. An Iacob ali~ quindo reprebenderit filios de eo in loseph.

Sed quarat fortalle quispiam, num Iacob, vbi compertum habuit 84 scelus filiorum suorum in Ioseph, aliquando eos incusaverit, atque castigauerit. Equidem feror ad opinandum, nunquam id esse sactum à laqued fecerant cob. Nempe fit mihi verisimile, filios Iacob, vbi scelus corum patefactum est, ingenti dolore ac pœnitentia captos, summo studio, ac submissione animi, atq; intimi doloris significatione petiisse veniam à patre. Ipse porrò l'acob, reputans secum, ac pensitans, quantum in bonum Deus peccatum filiorum suorum conuertisset, venditionem Ioseph, & - seruitutem, & carcerem videlicet, in summam gloriam, & potentiam commutando; & per eum, fibi, suzque familiz, multisque regnis atque gentibus, salutem afferendo; hoc, inquam, sacob attentè considerans, non poterat adiicere animum, ad filios suos seuere, asperéque castigandos: sed totus mente atq; animo intentus, & defixus in contemplationem, & admirationem, & prædicationem admirabilis confilij, & Sapientiæ Dei, qui ex occasione tanti mali, tantum boni effecisser, à siliorum obiurgatione, ac punitione temperandum fibi iudicauit. Nimirum illud ipsum animo suo volutabat, & de filiis existimabat, quod dixisse illis Ioseph infrà legimus cap. 45. Nolite, inquit, pauere, neque vobis durum esse videatur, quod vendidistis me in his regionibus: pro salute enim vestra misit me Deus ante vos in Aegyptum. Non vestro consilio, sed Des voluntate huc missus sum. Et cum post mortem Iacob fratres eius vehementer timerent, ne tunc Ioseph vlcisci vellet iniurias ab illis acceptas, ille discusso penitus ex animis eorum metu, sic ipsos affatus est: Nolite timere: num Dei possumus resistere voluntati? Vos cogitastis de me malum, sed Deus conuertit illud in bonum, vt exaltaret me, sicut in prascintia cernitis, & saluos faceres multos populos. Hoc ipsum itaq; perpendens Iacob, facinus filiorum suorum perpetua obliuione delendum putauit. Quo factum esse reor, vt cùm Iacob in extremo vitæ suæ grauiter & asperè Ruben de incestu, ac Simeonem & Leui de cæde Sichimitarum accusasser.

'VERS. 33.

Cenes.50.

Tunica filij mei est, fera pessima comedit eum. bestia deuorauit Ioseph.

atque etiam maledictis defixisset: de peccato tamen filiorum suorum

in Ioseph verbum fecerit nullum.

Oratio Iacob deploratis interitum lofephisex Philo-

Erba quæ Iacob dixit, visa tunica Ioseph concerpta & 85 cruenta; ideoque haud dubie ratus, discerptum eum fuisse à feris, breuissime narrat hoc loco Moses: sed ea longiori oratione Philo commemorat, quæ hîc ascribere, rectum

putaui. Vbi perlatum est ad Iacob, inquit Philo, non quod verum erat, venditum esse loseph:sed commentum illud de absumpto eo à bestiis: ictus aures nuncio, fimúlque oculos spectaculo (allata enim fuerat ei tunica Ioseph lacera, fœdumque in modum cruenta) dolore turbatus, obmutuit per longum temporis spatium, nec caput quidem valens attollere

Digitized by Google

tollere suppressum tanta calamitate. Tandem repentè effusus in lachrymas, velut è fonte vbertim prorumpentes, plangebat, pectus & faciem percutiens, & scissis vestibus lamentabundus, talia loquebatur: Non tam mortem tuam, fili mi, doleo, quàm sepulchri iacturam. nam si tibi sepulchrum cotigisset in terra propria, nec mihi defuisset solatium: officiosè assedissem ægrotanti ante mortem: impendissen morienti extrema oscula: clausissem morientis oculos: mortuum lauissem lachrymis: extulissem magnifice : nihilque de iustis atque etiam magnificis funeribus omissisem. Atque etiam si peregrè defunctus esses, dixissem ipsemet mihi, Persolutum est naturæ debitum. Noli tristari, vivi habet fuas patrias : mortuorum, omnis terra fepulchrum est : breuis æui funt omnes homines. Nam qui maximèlongauus fuit, quanto tempore vixit ille, si ad æternitatem id conferatur? Vel si omnino moriturus eras per vim & infidias, leuiùs fuisset extingui manibus hominum, qui mortuu saltem miserati, obruissent terra, & cadauer tumulassent: Aut. vt essent crudelissimi, quid amplius potuissent, quam insepultum proiicere? Quem tamen mox viator aliquis præteriens, communis memor natura, miseratione tactus humasset. Nunc, vt fertur, immites & carniuoras bestias pauisti & saturasti meis visceribus. Hactenus multos labores inopinatos exantlaui, in huiusmodi miseriis abunde sum exercitus, certando, peregrinando, mercede serviendo, dura ferendo imperia, & víque ad vite periculum exagitatus, à quibus minime oportuit. Multa vidi, multa audiui, multa lum passus gravia, quibus ad patiendam eruditus perduraui. Sed nihil præsenti casu intolerabilius, qui totum animi mei robur subuertit, atq; prostrauit. Quis enim luctus potest esse maior, aut miserabilior? Vestis pueri ad patrem perlata est: ex ipso non membrum, non frustum, non vel minimæ reliquiæ: totum deuorauerunt bestiæ: nihil superest, quod sepulchro inferatur. Ac ne vestem quidem recepi, nisi ve ad eius aspectum recrudescat doloris memoria, ne vnquam tantæ calamitatis obliuio mihi possit obrepere. Sic ille sortem suam deplorabat. Hactenus ex Philone.

Tunica filij mei eft. Heu nimium crudeles filij Iacob qui vestem Iosepho detractă, atq; hœdino sanguine pollutam, paternis oculis ostentari fecerunt!eo nimirum consilio, vt & à se scelus admissum mendaciter amolirentur, simulq; vt paterna viscera, tanquam in re præsenti, vehementiùs dolore cómouerentur. Miserationes enim, & lacrymæ non
solùm dicendo, verùm quædam faciendo, interdum vehementiùs excitantur. Vnde & producere in publicum ipsosmet qui periclitătur, squalidos atque desormes, & insuper liberos eorum ac parentes, in more
quondam fuit in grauissimis causis, & iudiciis. Quemadmodum & illud
factitabatur ab accusatoribus, ostendere cruentü gladium, extractas;
de vulneribus ossa, & vestes sanguine persusas, vulnera ite resoluere, &
verberata corpora nudare. Quarum reru maxima erat vis, audientium
animos vel ad odiü & indignatione, vel ad commiserationem, & opitulationem instammandi: Populum Romanum in rabiem & surorem

Digitized by Google

Vestis occisi Cafaris quasopere contmoverit Populum Roma-984123

egisse dicitur in occisores Caij Casaris, vestis eius prolata in forum. sanguine madens. Sciebant illi interfectum Czsarem, corpus ipsum lecto impositum aderat: vestis tamen illa sanguinoleta, ita repræsentauit factæ cædis imaginem, ve non occifus fuisse Cæsar, sed tunc occidi in cospectu eorum videretur. Audiat Lector Dionem sub finem libri 44. qui extrema verba orationis Antonii, in commiserationem Casaris, & odiū occiforum habitæ, refert huiusmodi: Heu mihi, canos tuos fanguine fædatos! heu vestem tuam laniatam, quam, vt videtur, in hoc solùm acceperas, vt in ea confodereris! Hæc Antonio perorante, populus irritatus primò est deinde irà vehementiùs commotus: tandé ita exarfit, vt percussores Cælaris quæstum ad necem irent. Sic Dio. Iulia quoque Casaris filia, & Magni Pompeij conjux, visa Pompeij v este asperfa fanguine, rata cæfum, fubito metu exterrita concidit, partum infuper, doloribus obortis, abegit: & paulò post animam etiam expiravit. Hæc dixi,vt ostenderem,magnam fuisse ratione, cur Iacob, visa Ioseph tunica discerpta, ac cruenta, tanto conflictaretur dolore.

Sciffio veftia, quid apud Hebraos denotaret.

Scissique vestibus, indutus est cilicio. Peruetus ceremonia fuit apud 87 Hebrzos, dilacerare vestes: quia prisci illi homines animum suum dolore discerpi, ac dilacerari testificabantur. Is autem dolor interdum ex ingenti quapiam calamitate luctuque nascebatur: atque hoc modo legimus inhocloco Iacob scidisse vestes suas, & infrà cap.44. filios eius: & Leuitici 21. vetatur summus Pontifex, vllum ob priuatum cafum suum, & dolorem, scindere vestes: & Iob capite primo nunciata atrocissima calamitate, quæ sibi contigerat, fertur scidisse vestimenta sua. Nonnunquam dolor, cuius index & testis erat scissio véstium, oriebatur ex magna quapiam indignatione, atque criminis atrocitate:velut si quis impiè, & contumelios è aduersus Deum, vel loqui, vel facere quippiam ausus esset. Hanc ob caussam legimus Numerorum 14. Ioiue & Caleb scidisse vestimenta sua, & Matthæi 6. Caiphas dicens Christum blasphemasse, similiter scidit vestimenta sua: & in Actis cap. 14. Paulus & Barnabas, aduerfus eos, qui fibi tanquam Diis facrificare volebat, scidisse vestimenta sua memorantur. Hunc morem Herodotus de ex Hebræis permanasse ad alias gentes, credibile diæu est. Id certèso-

Persis scinde- lenne quondam fuisse apud Persas, quibuscum versati perdiu fuerant tibus suas ve- Hebræi, ostendit Herodotus lib. 3. hunc in modum scribens: Persæ, ve stes pradolere. Regem Cambysem vehementer lamentantem conspexère, vniuersi tum vestimenta rescindere, tum effuso ploratu vti.

Eugubinus in Recognitione Pentateuc.

Indutus est cicilio: Ponam hîc quoddam Eugubini non aspernandum 88 super hoc loco annotamentum: Quid refert, inquit ille, quod Hebraicè legatur, Indutus est sacco, quo etiam modo Chaldaicè legitur, & Gracè, cum idem veriusque lectionis sit sensus? Niss forte quispiam scrupulosiùs ista distinguere velit, quòd cilicium ex pilis equinis, aut simili alia materia cófuatur, faccus verò ex canabo, & eo quod terra nascitur. Sed facilehæc confundutur. Est autem Hebraice Sack quæ vox in plures alias linguas derivara est: sumiliter enim dicitur Græcè, & Latinè (addene

eriam poterat Italice, Hispanice, Gallice, Germanice) Permulta enim vocabula Hebraica in ceteris linguis remanserunt. Quod præsertim in lingua Italica nos obseruavimus:nam vt omitat multa alia,quem,meschinum Itali appellant, videlicet pauperem, & calamitolum; similiter Hebraice dicitur meschim: Alma quoque lingua Punica, dicitur Virgo, ficut etiam Hebraice, virgo inquam abscondita. Sic Eugubinus.

Saccum verò, siue cilicium induere solebant gentes ille Orientales, Quenam gen quo declararent ingentem animi sui dolorem, susceptum vel ob insi- ob cansam ingnem quampiam calamitatem acceptam, vel ob magnum aliquod (ce-duebitur faclus ab illis admissum, ve illo tam vili & abiecto habitu testificaretur de- co fine cilicio. missionem & abiectionem animisui coram eo, quem placare volebane, & ad sui commiserationé veniámque impertiendam commouere. Habemus preclara huius consuetudinis exempla duo in tertio lib.Regum, vnum de legatis Benadad Regis Syriæ; alterum de Achab Rege Israel. De illo ita scriptum est in capite vigesimo eius libri. Benadad fugiens ingressus est cinitatem, in cubiculum, quod erat intra cubiculum. Dixerúntque ei serni sui Ecce andinimus , quod Reges I frael clementes sint: ponemus itaque Caccos in lumbis nostris, & funiculos in capitibus nostris, & ogrediemur ad Regem I frael, forsitan saluabit animas nostras. Accinxerunt succis lumbos suos, & posurrunt suniculos in capitibus suis, veneruntque ad Regem Israel, & c.De Achab autem in vigefimo primo capite eiusdem libri, hæc prodita sunt: Cum audisset Achab sermones istos, scidit vestimenta sua to operuit cilicio carnem suam,ieiunauitque,& dormiuit in sacco,& ambulauit demisso capite. Et factus est sermo Domini ad Eliam dicens: Nonne vidisti humiliarum Achab coram me? Q uia igitur humiliatus est mei causa; non inducam malum indiebus eius: sed in diebus silij sui inferam domui eius.

Lugens filium suum multo tempore. Quanto tempore? nimirum per tres & viginti annos. Siquidem cum Ioseph est venditus, erat sexdecim annorum, ve traditur hoc capite:cum autem cognitus est à fratribus in Aegypto, atque id Iacob denunciatum est, erat Ioseph triginta nouem annorum, yt ex capite quadragefimo primo, & quadragefimo quinto colligi potest. Ergo à decimo sexto anno, vsque ad trigesimum nonum Ioseph, (quamdiu nepe putatus est à patre mortuus) perdurauit luctus Iacob. Sed nunquid tam diuturnus luctus indecens fuit & culpandus? Minimè. Nam & amissio talis filij, qui patri quasi lumen erat oculoru, & baculus senecturis, arque ob eximiam indolem, egregiámque in ea ztate prudentiam, przstatelque virtutes, muko ceteris filijs amabilior erat:atrocissimum præterea genus mortis, quo credebatur à feris discerptus, & deuoratus; hæc inquam, meritò ingenti dolore paternum pectus ferire, atque oculos largo & diuturno fletu perfundere debuerunt. Ex naturali etiam corporis temperamento quibuldam accidit, ve promptissimi fint ad lacrymandum, & in lacrymando diu multumque Profusio lacry versari queant. Et quanquam dolor est causa lacrymandi; esfusio samen marum doloris ipsa lacrymarum haud paruum est doloris seuamen. Contrà verò, lacrymarum violenta coërcitio & compressio, doloremipsumacuit ma-

Ouid.5. Triftium. gis atque contendit, & insuper valetudini nocet plurimùm: vt per effufionem lacrymarum, dolor ex animo effluere, & quodammodo exhauriri videatur. Non malè igitur poeta ille dixit:

Et aliquid, fatale malum per verba leuare:

Strangulat inclusus dolor, atque exastuat intus:

Cogitur & vires multiplicare suas.

Verum super hac re Magnus Basilius in Homilia 4.de Gratiarum a 91 ctione, diserte admodum, erudité que disputat: cuins partem quandam disputationis, varia & iucunda eruditione aspersam, & ad id, quod nunc agitur, propriè pertinentem, adscribere hoc loco, consentaneum fore instituto nostro, gratúmque Lectori existimaui. Lacrymari contingit (ait Basilius) cum particulæ cerebri concauæ, euaporationibus ex tri-Airia collectis differtæ quasi per elices quosdam, canalésve per meatus oculorum, pondus illius collectitij humoris egerunt. Vnde & post rerū tristium inexpectatam atque inopinatam delationem mox se in aures infinuant fonitus quidam, & vertiginos reuolutiones, tenebrarúmque ob oculos effusio: & iccirco caput obuerti videtur vi vaporum, quos furlum versus remittit ealor, qui se in imas partes retraxerat. Et quemadmodum nubibus aer densatur in guttarum aspergines, sic & vaporū crassamentum in lacrymas resoluitur: hinc quoque mœrentibus, & in luctu constitutis clam erepens nonnihil lætitiæ & iucunditatis oboritur:per fletum exinanito, eo videlicet, quod degrauabat caput. Huius mez rationis veritatem comprobat rerum quz fiunt doctrix experientia. Ipfi enim nouimus, nó paucos calamitatibus deploratis vtique nec curabilibus circumuallati, cum repressisse per vim lacrymas, sibi temperasse. Hi porrò in varios & immedicabiles morbos inciderunt, ceu sunt apoplexia & paralysis. Alij verò in mortem prorsus collapsi sunt: ac si fulcimento quopiam debili niterentur, subtritis, & diffractis eoru viribus immodico pondere tristitiæ. Hoc ipsum licet in flamma cernere,quæ introclusione proprij fumi suffocatur, qui cum libere no queat egredi, implexam flammam suo ambitu opprimit. Non secus, illi con-

tingere asserunt in ea facultate, quæ in animali dispensat vitales actiones, & moderatur: nimirum intabescere eam, & extingui vehementiore acrimonia doloris, si nulla ei ad exteriora perspiratio concedatur. Hactenus ex Basilio.

OCTAVA

### OCTAVA DISPVTATIO.

An vox hebrea Sceol, quam Latinus Interpres hoc loco Infernum. & alibi Inferos solet interpretari, semper in Scriptura, vt quidam contendunt, significet fossam vel sepulcrum, nunquam autem locum inferorum.

# Super illis verbis,

Descendam ad filium meum lugensin Infernum.

VERS. 25.

T olim quæfitum est, hodiéque inter sacrarum litterarum tractatores quæritur, An vox hebræa Sceol semper in Scriptura fignificet fossam vel sepulcrum: an etiam vsurpetur pro loco inferoru, qui creditur esse in profundissimis terrz partibus; vbi funt (varijs tamen disclusi locis)& suppli-

cijs damnati zternis, & purgatorijs pænis ad tempus expiandi: & vbi ance Christiaduetum, Sanctorum anime detinebantur. Et primus quidem locus vocatur propriè Infernus: secudus nominatur Purgatorium:

tertius appellatur Limbus.

Dux super hac quastione sunt sententia. Vna est Hebraorum, & de Prior senten-Christianis, multorum in hac ztate nostra, maximè verò Hzreticorum tia Hebraoru, affirmantium vocem sceol non fignificare aliud in Scriptura, nifi fossam, Zantium, & siue sepulcrum, & ex hoc falso argumentantium, Dominum nostrum Hareticorum. non descendisse ad Infernum. Quam sententiam secutus Eugubinus in Engubinus. sua Recognitione Pentateuchi super hoc loco, illud in Inferum exponit fossam & sepulcrum. Nequid (inquit) prauum hoc loco suspicemur de Iacob; quòd iple vir Deo amicissimus, dicat se descensurum ad inferos. Vbicumque igitur Hieronymus ac Septuaginta Infernum interpretati sunt, ibi est Hebraice Sceel, hoc est fossa, sine sepulcrum. Neque enim ea voce fignificatur locus, voi sceleratorum animas recipi Antiquitas opinata est. Is enim locus à recentioribus Hebræis Gehenna vocatur: quod nomen videntur à nobis accepisse, cùm in Veteri Testaméto nusquam inueniatur vox,*gehenna*,locum animarũ quz damnatæ funt zternis supplicijs, significare. Qua de re Rabbi Moses Aegyptius in lib. de Rab. Moses. Resurrectione hoc modoscribit: Supplicia, quo scelerati cruciabatur, asseruncesse gehennam; Quem locum dicuntesse stámis ardente, vbi vnà cũ corpore lunt coburedi impij, nó vno quide supplicioru genere, led adeo varijs & exquificis, vt longü fit referre. Sic ille. Quare nó propriè Sceol significat inferes. Et Aben-esra hoc loco reprehedit editio- Rab. Abeefra. nem Chaldaicam, quæ vocem Sceol vertit in Gehennam: citátque varia Scripturaru loca, è quibus cognoscitur Sceol seper significare sepultusam, vt est ille apud Isaia: Quia no infernus cofitebisur tibi: Et ille apud Iob Dfa 38. capite

504

capite 26. Nudus est infernus cora illo. Vtrobiq; enim fine dubio, defossa vel sepulcro habetur sermo. Hzc diximus, nihili facietes, quæ de bac re somniauit Nicolaus de Lyrasverè enim figméta sunt, quæ de Limbo scribit hoc loco. Hæc Eugubinus, valde profecto imprudenter; nimis audacter,& oppidò quàm imperite, vt ex ijs, quæ paulò infrà difputatu-Lyranus, ri lumus, manifestum erit. Somnia verò, & figmenta vocat Lyrani, quæ fcribithoc loco, cùm ea veram & catholicam doctrinam contineant. Verba Lyrani super illis verbis: Descendam ad filium meum lugens in infernum, sunt huiusmodi: Hebrzi exponunt, in foueam vel sepulcrum: Cztholici autem meliùs exponunt dicentes, in infernum, id est, ad Limbum Sanctorum Patrum, qui locus est superior pars inferni. Sic Lyranus, ea-

Caietanus.

Ad hanc item Hebræoriim opinionem Caletanus mentem suam, & 93 assensum appulit. Hunc enim locum Genesis, que tractamus, exponens, fic ait, Dictio interpretata infernum, fossam, seu sepulcrum sonare dicitur, & hoc quadrat fensui germano. Manifestatur enim quid fuerit, Iacob renuere confolationem, videlicet velle perseuerare in luctu vsque ad tempus tepulturæ propriæ:hoc enim fignificatur dicendo: Defcendam triffis in sepulcrum, ad filium meum iam defunctum eundo. Sic Vatablus. Caietanus. Vatablus exponit etiam sepulcru, vel fossam, & ait, ista verba continere Hebrailmum, cuius hic sit sensus: Mortuo filio meo, non possum amplius viuere, sed lugendo ipsum, moriar. Itidem interpreta-

Lippoman. tur Lippomanus in Catena: Et istorum verborum talem hunc facit sensum:Hæc res mihi finem vitæ afferet;nec,quoad moriar,finem lugendi faciam. In eadem fuisse opinione Pagninum, declarateius translatio; locumenim hunc ita vertit: Descendam ad filium meum lugens in sepulcrum. Nec ab ea opinione abhorruisse videtur, vir multo illisantiquior Albinus, discipulus Bedz, & magister Caroli Magni; in Quzstio-

Panines.

Albinus.

nibus enim suis in Genesim super hoc loco sic ait: An etiam inferni nomine sepulcrum significauit? Quasi diceret, In luctu manebo, donec

me terra suscipiat, sicut illum recepit sepulcrum.

démque est Theologorum sententia.

Paulus Fagime Scriptor prohibites.

Paulus Fagius, damnatæ memoriæ scriptor (qui Paraphrasim Chal-94 daicam in Pentateuchum, appofitis ad eam nonnullis Annotamentis, interdum parum Catholicis, explicauit) non folum arbitratur vocabulo Sceol non aliud fignificari nifi fepulcrum, verùmetiam Hæreticorum nostri temporis adstigulator, de Christiad inferos descenso, indocte, atque impie disputat. Exponens igitur illud, in infernum, Siue, vt legit iple in foneam, subdit: Id autem est in sepulcrum, quasi dicat, Filio meo Iosepho mortuo non possum amplius vinere. Vocatur autem Hebrzis sepulcrum Sceol à Sachal id est, petendo, eo quòd semper petat, & nunquam fatietur, iuxta illud Prouerbiorum 30. Tria sunt, qua non faturantur,& inter ea numeratur infernus, vel potius sepulcrum, eo quod non faturatur cadaueribus; & capite vigesimo septimo dicitur Infernus; & perditio nuquam faturari: quibus verbis fignificatur anima & corpo ris dissolutio, & ipsa mors, cui omnes homines obnoxij sunt. No igitur Sceol

Sceel) in hoc loco fignificat infernum, id est, locum pænarum, & damnatorum: ad hunc enim non descendit Iacob: sed potiùs ad communem illum statum omnium defunctorum,tam piorum,quàm impiorum hominum:idq; multis ex sacræ Scripturæ locis manifestum est. Hinc facilè intelligitur articulus ille fidei nostre, qui est in symbolo, in quo de Christo dicitur: Descendit ad inferos: quo sine dubio significatur, Christi mortem non fuisse sietitia, sed veram; & illum verè fuisse mortuum, & sepultum, communémq; illum defunctorum statum pro nobis peccatoribus degustare voluisse. Christus igitur descendit ad inferos, quia post mortem depositus est in sepulchro, & anima eius non est derelicta in inferno, id est, in sepulchro. Nomen enim animæ significat vita naturalem, & sensitiuam, quæ Hebræis vocatur Nephech, qua Christus per morte prinatus fuit in triduo, quo iacuit corpus eius in sepulchro. Ergo illud: Non derelinques animam meam in inferno, quod ex Psal. 15. citauit de Christo Petrus Act. 2. non aliud significat, niss hoc: Non permittes corpus meu manere in sepulchro priuatum vita naturali semper; sed vită illă post triduu restitues mihi. Ad hac ferme sentetiam iste Fagius.

Oleaster, quantum ad significationem vocis Sceel, assentitur Fagio, legit enim ipse, non ve nos habemus, Lugens in infernum sed, lugens in sepulchrum, & vult illud, in sepulchrum, esse dictu pro, vsque in sepulchrum: vt sit hic sensus; Lugendo filium meum, descendam ad sepulchru:vel, Quousque sepeliar, lugebo filium meum. Verum quatum ad interpretationem Articuli Fidei de descensu Christiad inferos, confictamà Fagio, Oleaster, vt vir Catholicus, non solum dissentit ab illo, sed eum acriter oppugnat. Ostendit enim aperte, interpretationem eius aduersari textui. Nam ipse ait, per descensum ad inferos significari Christum fuisse verè mortuum, & sepultum: in Symbolo autem Apostolico sic est: Crucifixus , mortuus, & sepultus , Descendit ad inferos : Aliud igitur est, descendisse ad inferos, & aliud fuisse mortuum, & sepultum: nam si esset idem, cum iam dixisset, mortuus, & sepultus, superuacue, absurdéque post adjungeretur: Descendit ad inseros. Sic Oleaster. Ad extremum, Hæ retici nostri temporis, qui negant animam Christi, post mortem eius, descendisse ad inferos, cum vrgentur à Catholicis sententia illa Dauidis: Non derelinques animam meam in inferno: Præfræcte contendont, vocem Hebraam Sceol, qua Latine illic reddita est Infernus fignificare sepulchrum, non autem locum subterraneum animarum. Atque hæc de priori opinione satis dicta sint.

Altera est sententia exploratæ certæq; veritatis, vocem Hebræam Vera & ca-Sceol, & Latinam ei respondentem infernus, & in hoc loco Scriptura, & tholica senalibi sæpenumero significare non fossam vel sepulchrum, sed locum tentia. inferorum, & subterranea loca, in quibus sunt anima post mortem. Hanc sententiam multis & grauibus auctoritatibus & rationibus comprobare volumus. Principio, Septuaginta Interpretes vocem (Sceol) & Septuaginta hoc loco, & alibi exprimunt voce greca # 8115; quæ vox fignificat locum interpret. inferorum, nec apud vllum auctorem Gracum probatum inuenitur

Comment.in Gen. Tom.4.

Digitized by GOOGLE

500

Paraphrasis Chaldaica.

S. Hieronym.

vsurpata pro sepulchro, quod & à Septuaginta, & ab aliis declaratur voce Græca 76 405. Paraphasis etiam Chaldaica vocem Hebram Sceol. vertit in Gehennam, quod nomen in sepulchrum nullo modo conuenit. & S. Hieronym. vocem Sceol vbiq; reddit infernus five inferi:non autem Sepulchrum: erat autem Hieronymus Hebraice doctiffimus: Qui in Epist. 119. quam scripsit ad Dardanum, hunc ipsum locum Genesis citans fic ait: Hæc est, vt diximus, terra viuentium, in qua sanctis viris bona Domini præparantur, quam ante aduentum in Carne Domini Saluatoris, nec Abraham, nec Isaac, nec Iacob, nec Prophetæ, nec alii iusti viri consegui potuerunt. Denig; & Abraham, licet diuerfis locis, cum Lazaro videtur apud Inferos: & Iacob vir iustus dicit: Lugens & Luc 16. gemens descendam in infernum: Sanguis Christi, clauis Paradifi est, dicentis ad Latronem: Hodie mecum eris in Paradiso. Sic Hieronymus.

S. Augustinus in quæst. 126, in Genesim, tractans hæc ipsa verba Ia- 97 cob: Descendam ad filium meum, lugens in infernum, pro certo ponit, nomen inferni hic locum inferoru fignificare: & suscitat quæstiunculam, Cùm Infernus fit locus pœnarum, quibus inibi puniuntur mali; quomodo sanctissimus vir Iacob dixit se illuc descensurum; & putauit esse illic filium fuum Ioseph? Augustini verba funt hæc: Solet esse magna quæstio, quomodo intelligatur infernus; ytrum illuc mali tantum, an etiam boni descendere soleant. Si autem tatum mali, quomodo lacob ad filium suum se dicit lugendo velle descendere? Non enim in ponis Inferni eum esse credidit. An perturbati & doletis verba ista sunt, mala fua etiam hinc exaggerantis? Sic illo loco Augustinus. Et in libro 12. de Genesi ad litteram, cap. 33. similiter exponit verba illa eiusdem lacob, quæ sunt in cap. 42. Genesis: Deducetis canos meos cum dolore ad in-

2. Cor. 2. feros. Videtur Iacob (ait Augustinus) timuisse, ne nimia tristitia sic perturbaretur, vt no ad requiem beatoru iret, sed ad inferos peccatorum. Neque enim paruum animæ malum est tristitia; cum Apostolus cuidam tam follicite timuerit, ne maiore tristitia absorberetur. Sic Augustinus: qui licer tam in hoc loco, quam in Epistola 99. ambigere videatur, an locus in quo erant post mortem anima Sanctorum, ante Christi,secundum carnem, aduentum, esset in Inferno, an alibi, & posset vocabulo inferni, vel inferorum appellari: ipfemet tamen in libro 20. de Ciuit. Dei, cap. 15. affirmat, animas Sanctorum fuisse in inferno, loco tamen longe à tormentis impiorum remoto, hunc in modum scribens: Non absurde credi videtur, antiquos etiam sanctos, qui venturi Christi tenuerunt fidem, locis quidem à tormentis impiorum remotissimis, fed apud inferos tamen fuisse: donec eos inde sanguis Christi, & ad ea

Gloffa Ordi-

loca descensus erueret.

Glossa Ordinaria super hoc loco Genesis, cum retulisset Augustini 98 verba, adiungit hæc: Credibile est, apud infernu quædam loca secreta, & minus pænalia ante passionem Domini fuisse, ad quæ etia Sancti descendebant: quia nullus paradisum ingredi poterat, donec Christus Rupertus. romphæamigneam amouerer. Rupertus lib. 8. in Genef. cap. 25. fic ait **fuper** 

Digitized by Google

super hoc loco: Quia Iacob mortuum esse putabat filium suum Ioseph. omnes autem mortui, quamquam iusti, ante Christi aduetum descendebant in infernu: idcirco dixit: Descendam in infernum ad filium meum. Pro eo ve diceres; Cum vita mea finiam presentem luctum, nec nisi moriendo cessabo lugere filium meum. Historia Scholastica in enarratione libri Genefis cap. 87. super hoc loco: Erat, inquit, tunc in Inferno quidam locus Sanctorum longè remotus à locis pænalibus: qui ob quietem & separationem ab aliis, sinus vocabatur, sicut dicimus sinum maris. Appellatus præterea est sinus Abrahæ, quia etiam ibi Abraham Lyranus, fuit in expectatione vique ad aduentum Christi. Lyrani perspicua est sententia ex his, quæ suprà diximus disputantes in Eugubinum. Exponens enim hunc locum, ait: Per infernum Hebræi exponunt foueam vel sepulchrum: sed meliùs Catholici interpretantur Limbum Sanctorum Patrum, qui est superior pars inferni. Lyranum secutus est Tho- Thoshatus. starus, & Thomas Anglicus. Ac ne sim longior, eadem est sententia Thomas Au-Theologorum: qui demonstrare voletes ante Christi aduentum, etiam !licus. viros sanctissimos post mortem descendisse ad loca inferni, nec patuisse cuiquam ad cœlestem gloriam aditum : id confrmant tum aliis Scripturæ locis, tum maxime his verbis Iacob: Descendam ad filium meum lugens in infernum.

Cæterùm firmiore huic sententiæ, certiorémq; fidem astruunt complures loci Scripturæ:in quibus liquidò cernitur, vocem Hebræā Sceol, & Latinam infernus, ei respondentem, positam esse non pro sepulchro, Locus Num. sed pro loco inferorum. Primus locus sit in lib. Num.cap. 16. vbi de in- cap. 16. teritu Datham & Abiron ita scriptum est: Dirupta est terra sub pedibus eorum, & aperiens os suum deuorauit illos cum tabernaculis suis, & vniuersa substantia eorum, descenderúntque viui in infernum: operti humo, 😙 perierunt de medio multitudinis. Hoc in loco Latinum nome Inferni, & Hebreum Epiphan. Sceol, tam Epiphanius in Anchorato, qu'àm Hieronym. in 4. cap. epist. Hieronym. ad Ephes. intellexerunt de loco damnatorum: & sanè fuit vterque percallens Hebrewlinguz, idque res ipsa loquitur. Nam cum terra dehiscens, & profundissimam faciens voraginem, eos penitus absorbuisset, non potest intelligi, eos descendisse in sepulchrum. Quocirca Pagninus, qui hoc in loco Genefis verterat sepulchrum, non est ausus illi vocem Sceol, interpretari sepulchrum, sed vertit, infernum. Et itidem habet Translatio Vatabli. Quin etiam Oleaster ibi fatetur, vocem Sceol, interdum fignificare, infernum, & hanc fignificationem, ei loco aptiorem,& convenientiorem esse.

Alter locus est in Psal. 9. in illis verbis : Couertantur peccatores in infernum. Quem locă expones Genebrardus (cuius anima requiescat in pace:nuper enim de obitu eius allatum est)ita scribit: Hîc Sceola in Deras exponitur Gehinnon, id est, Gehena. Thalmudici dicunt To, He, fini additũ esse, ad significandũ, quòd non solum ad infernum descendunt, id est, Gehennam, sed etiam ad infimum Inferni gradum. Hæc cótrà Nouatores, qui Scol, pro sepulchro solent exponere. Sic Genebrardus.

Locus Pfal.15

Tertius locus infignis, & percelebris, est in Pfal. 15. vbi funt illa verba: Non derelingues animam meam in inferno, nec dabis Sanctum tuum videre corruptionem. Que verba dicta esse de Christi resurrectione, testis est Beatus Petrus in Actis Apostolorum, cap. 2. Christi enim Domini post mortem eius, triduo fuit anima apud inferos, & corpus iacuit in sepulchro: sed die tertia ascendente ex inferis anima, & iterum vnita corpori, cui nihil corruptionis acciderat, à mortuis Christus resurrexit. Hisce verbis Dauidis aperte dicitur, animam Christi suisse in inferno. nec ipla tamen fuit in sepulchro, sed corpus eius: ergo nomen (inferni) & (Sceol)non-potest hic accipi pro sepulchro, sed pro loco inferorum. Non enim obscure Dauid verbis illis distinguit animam à corpore, & infernu à sepulchro: nam de illa dicit : Non derelinques animam meam in inferno: De corpore autem, quod erat in sepulchro: Non dabis San-Etum tuum videre corruptionem. Et hoc manifestius fit ex lectione Greca. Namin Actis Apostolorum cap. 2. verba illa Petri, quæ Latine ita legunturi Quia neque derelictus est in inferno, neque caro eius vidit corruptionem, Grace fic habet: Ou où मबामारेश किया में प्राप्त बंधार लंड लेंगे कर विवेद के विवेद के पर में हैंor διαφθορά: Id auté est Latine, Neq; derelicta est anima eius in inferno,neq; caro eiº vidit corruptione. Liquet igitur anima fignificari hoc loco, tanquă rem distinctă à corpore, ipsam videlicet animă rationale.

Duplex Ha

Sed audi quafo, & ride fatis Heraticorum super hoc loco cauillum. 101 reticorum Ca Quidam enim corum aiunt, cum hic dicitur: Non derelinques animam willus refuta- meam in inferno, nomen anima positum esse pro vita naturali, & fensitiua, qua viuit corpus humanum, & homo iple, & qua priuatur per mortem. Illorum igitur verborum hanc esse volunt sententiam: (Non derelingues vitam meam in sepulchro) id est, non sines corpus meum perpetuò vita priuatum iacere in sepulchro. Sic isti. Equidem no inficior, interdum nomen anima in Scriptura poni pro vita: sed ita in hoc loco accipi, id ergo pernego: Si enim ita acciperetur, falfam redderet, & abfurdam sententiam. Si enim anima hîc ponitur pro vita; ergo animam Christi descendisse in infernum, idem erit, atq; vitam eius naturalem, & sensitiuam, quam isti volunt signari vocabulo animæ, descendisse in sepulchrum. Post mortem igitur Christi, vita eius descendit in sepulchrum: sed quid absurdius? Mors enim est privatio vitæ: quomodo igitur post Christi mortem, vita eius superstes descendit in sepulchrum?

Disceptatio ma interdum significet corpus fine cada-Mer.

Verumalij, qui argutiores ostentare se voluerunt, comenti sunt, in 102 an in Scriptu- illis verbis: Non derelinques animam meam in inferno: Vocabulo anima, ra nomé ani- significari corpus, siue cadauer; vt sit sensus: Non derelinques corpus meum in sepulchro. Poni auté animam pro corpore, argumétantur illi ad hunc modu: Certum est, poni nomen homenis pro anima, vt cu dicitur; Homo est intelliges, mortalis, ad imagine Dei factus. Sicut etiam manifestum est, poni nome hominis nonnunqua pro corpore. Vt cum dicitur homo constare quatuor elementis, vel homo sepeliri. Illudite manifestu, animam sæpe vsurpari pro homine, vt cu dicitur, sepiuaginta animas, que fuerant egresse de femore lacob, ingressas esse cum eo in Ægyptum.

Aegyptum. Nec dubium est, corpus, vel carnem poni pro homine, ve cum dicitur: Videbit omnis caro salutare Dei: Et illud: Verbum caro faltum est. Ponitur etiam corpus vel caro pro anima, vt Ioelis 2. Effundam de Spiritu meo super omnem carnem, id est, super omne animam; neque enim caro diuini spiritus capax est. Cum hæc itaque sic habeant, consequens est, vt anima quoque possit pro corpore poni:nec solum possit, verumetiam posita sit in sacris litteris. Nam in Leuitico cap 21. vbi nos legimus versu primo: Ne contaminetur Sacerdos in mortibus ciuium suorni: Hebraice sic est ad verbum: Super animam non contaminabit se in populis suis: Et infra versu 11. nos legimus: Ad omnem mortuum non ingredietur, pro quo in Hebrao est: Ad omnem animam mortui non ingredietur: Quibus in locis manifestum est, nomen anima positum esse pro corpore siue cadauere:hoc enim tangendo, efficiebatur Sacerdos immundus, & pollutus, secundum legem Mosis.

Atenim istiusmodi argumentationem facile est dissoluere; & quidem Solutio eius tribus modis. Primò, licèt interdum nomen animæ poneretur pro cor- rationis qua pore, sic tamen poni hoc loco, nec ipsi probant, nec probari potest: tale probain aniquippe fignificatione supradicta verba Davidis, & B. Petri prorsus ex- mam pom pro cludut. In illis enim verbis propriè & apertè distinguitur anima à corpore, siue à carne: Sic enim dixit B. Petrus: Neque anima eius derelitta est in inferno, neque caro eius vidit corruptionem : Vides animam & carné hoc loco tanquam duas inter se diuersas res commemorari? Deinde, si anima significaret hic corpus, vel cadauer; ergo nomen inferni non significaret infernum propriè dictum, sed sepulcru; neque enim corpus Christi descendit ad inferos, sed iacuit in sepulcro. Et isti quidem annuunt hoc: sed renuunt & reclamát lxx. Interpretes, qui eo loci pro illo, in Infemo, habent sis abov. vox autem abs nusquam apud bonos auctores inuenitur pro sepulcro, sed pro loco inferoru, vt suprà etia ostensum est.

lam verò ad locum illum Leuitici, in quo illi se iactant,& exultant, &quasi parta victoria triumphant, docte respondet Genebrardus in expositi one illorum verborum psalmi xv. Non derelinques animam meã in infern o. Duo, inquit, sunt hoc loco insignia Recentiorum errata. Primum est; quod vocem Sceel interpretantur sepulcrum, cum propriè significer infernum animarum, vt libro tertio de Trinitate ex Talmudicis,& Rabbinis docui. Secundum erratum est, quod animam poni dicunt pr o corpore, &, vt impuriùs loquitur Beza, etiam pro cadauere: allegantes locum quendam ex capite 21. Leuitici. Verum illic Hebræa Locus Leuis. vox Nephesh, id est anima, non ponitur pro corpore, sed per Synecdo- cap, 21. chen pro homine mortuo: vel potius per metonymiam pro hominis mortui funere sumitur, pro cuius anima fiebat supremum illud officiu: vbi est mysteriu curz antiquz viuoru pro mortuoru animabus. Mo es itaque animam appellauit illic officiu supremum, peractu pro mortuo: 🔒 neque respexit corpus, siue cadauer: non enim eius caus à illa parentalia taloleniter fuillent peracta. Quid igitur est? Ob animamne coi aminareiur Sacerdos? Hoc nempe, ob mortui hominis funus, & exequias, in quibus

pro anima eius paretabatur. Similiter Leuit. 19. versu vigesimo octavo, Hebraice sic est: Incisionem ob animam non facietis in carne vestra. Latinus autem Interpres sic habet: Super mortuo ne incidatis carnes vestras, id est. pro mortui anima. Namque istis locis, vt dixi, anima non simpliciter fignificat mortuum, sed animam mortui, pro qua ista peragebantur, Nimirum, & olim Amorrhæi pro requie animarum se incidebant, putantes id prodesse ipsis: & Romani pro ijsdem februabant, & diemanimarum celebrabant. Sic pollutus anima dicitur Aggai 2. versu decimo quarto, id est, tactu hominis mortui, cuius funus agebatur. Vnde non reperitur in hac notione nomen animæ, nisi quando agitur de funeribus, & exequijs: quasi illa fierent propriè propter animam, & in fauore animæ, non autem corporis. Hoc pluribus explicare libuit, vt illuminarem Mosis sententiam, paucis perspectam, & ab illis corruptam, ac nefariè ad sanctissimum Christi corpus translatam: quod proinde, cadauer, ausi sunt, per suum Bezam, nominare, citatis Leuitici locis, nihil cum hoc commercij habentibus. Hactenus ex Genebrardo.

Locus pfal.

Quartus locus est in psalmo 138, in quo sunt illa verba Dauidis. Si 104
ascendero in cœlum; tu illic es; si descendero in infernum, ades. Vbi opponunturinter se duo loca distantissima tum inter se, tum à superficie terre vbi habitant homines. Vnus locus est distantissimus secundum altitudinem, quo dest cælum; alter locus est dissunctissimus secundum prosunditatem, qui est infernus. Liquet igitur non posse accipi hic nomen inferni pro sepulcro, quippe quod parum distat à superficie terre, & longissime abest à prosundissimis terræ locis. Et sic interpretantur hunc locum Psalmi, doctissimi Rabbini Hebræorum Kimhi, & Aben Esta. Simile huius est illud Saluatoris nostri dictum in vrbem Capharnaum: Et tu Capharnaum nunquid vsque ad cœlum exaltaberis? vsque ad infernum descendes.

Rab. Kimhi. Rab. Aben-Eſra, Matth. 11.

Locus Prouer.

Quintus locus complectitur duas sententias Salomonis de inserno; 105 quarum prior traditur Prouerbiorum cap. 15. Insernus, & perditio coram Domino, quanto magis corda filiorum hominum? Cuius sententia similis est illa Iob cap. 26. Nudus est insernus coram illo. & nullum est operimentum perditioni. Argumentatur Salomon eo loco, Deum nosse corda hominu, à maiori ad minus; quasi diceret, Maius est multo & difficilius nosse locu inserni, atque eos qui in eo sunt; vt, quò dibi sint, quomo do sint, quid agant, patianturve. Sed hoc apertissime nouit Deus (id enim significat illud: Insernus coram Domino est: Et illud Iob: Nudus est insernus coram eo.) Ergo multominus ambigendum est, Deum nosse corda filiorum hominum. Hic non potest intelligi vocabulo inserni sepulcrum: na quanta obsecto difficultatis est nosse sepulcrum, & quod in sepulcro conditum est, vt ex eo tantopere commendari deberet cognitio Dei?

Locus Proner.

Altera sententia eius dem Salomonis est in cap. 27. vbi sic est: Infer-106
nus nunquam impletur: Et cap. 30. inter ea, quæ sunt insatiabilia, numerat
infernum. Hoc dictum Salomonis si de sepulcro acciperetur, non est
yerum, immò esset sutile, ac ridiculum. Sepulcrum enim facile & citò
impletur,

impletur, non enim est capax nisi vnius cadaueris, aut paulò plurium, quæ quoad absumpserit, alia no potest capere. Ridiculum itaque esset; ad denotandum amplissimam capacitatem, comparare eam sepulcro. cum in promptu esset capacitas & insatiabilitas maris, quod omnia flumina, omnésque aquas recipit, nec tamen redundat, ve initio Ecclesiastes traditum est. At verò in locum inferni ; in quem descendunt anima post mortem, bellissimè quadrat sententia illa Salomonis. Cùm enim tot millia animarum ab initio vsque mundi receperit, nec dum tamen capacitas eius impleta est, sed in posterum totidem, atque etiam plures capere potest.

Sextus & vitimus locus continet verba illa Iacob que nunc tractamus, Descendam ad filium meum lugens in infernum. Quorum verborum, vt quævera esfet,& germana sententia, manifestum lectori certúmque faceremus, in hanc luper Hebraa voce Sceol, & Latina Infernus, cum quibusdam malè hebraizantibus, concertationem descendimus. Illoru porrò verborum, recta & plana constructio atque ordinatio, hæc est: Lugens descendam in infernum ad filium meum Ioseph. Et est sensus, Propter huc acerbissimum filij mei casum, maximo cum luctu moriar: Et ita descendam in locum inferni, in quem descendut omnes mortui. & vbi est filius meus Ioseph, qui iam mortuus est. Secundum hanc ordinationem verborum Iacob, & sententiam, liquet nomine inferni no posse intelligi sepulcrum: nam neque omnes mortui descendunt in sepulcrum;& Iacob putabat Ioseph non fuisse conditum sepulcro, vt que dilaceratum à bestijs,& deuoratum credebat. Atque hacratione nomé inferni hoc loco intellexerunt omnes superiorum temporum, atque etiam huius temporis, præter admodum paucos plus nimio hebraizātes, Catholici tractatores huius loci. Est porrò friuolum & leue argumentum'illud, quod quidam opponunt huic interpretationi. Aiunt nomine inferni significari semper locum damnatorum. Quod tamen verum non est:nam etsi super ea re nonnunquam ambigere visus est Augustinus; aperte tamen & assirmate in libro 20. de Ciuitate Dei capite S. Augustin. 15. sequens communem Theologorum sententiam, distinguit apud inferos loca pænarum, & loca quietis, diuersa inibi faciens rece-

ptacula & mansiones bonorum, & malorum. Sedenim animas Sanctorum,& finum Abrahæ fuisse in locis subterraneis ante Christi aduentum. subtiliter & exacte disputare, non est huius loci, neque instituti nostri. \* \*\*

NONA

## NONA DISPVTATIO.

De viro Aegyptio, qui emit sanctum adolescentem Ioseph; An is verè fuerit Eunuchus.

Super illis verbis,

Vers. 36. Madianitæ vendiderunt Iofeph in Aegypto, Phutiphari Eunucho Pharaonis, magistro Militum.



I DERE est in hac historia Ioseph eximium diuinæ pro-108 uidentiæ exemplum; Ioseph enim, principem Ægypti surum, per ignominiam, ad gloriam; & ad dominatione, per seruitutem prouexit. Nimirum earatione illustrior existit Dei potentia per contraria perducetts, quò desti-

nauit ieruos suos. Idque non parum Iosepho profecturu erat ad aquitatem dominationis: nam quo postea ciuiliori & clementiori animo imperaret alijs, herili priùs subiectus est imperio, & quod posteà princeps acturus erat, id priùs seruiendo didicit: suis enim ipse malis, arumnisque variè doctus & exercitus, vsu compertum habuit, quemadmodu similibus affectos malis tractare deberet. Hanc ob causam elegantissimus Poeta simulque prudentissimus, Didonem Tyro profuga, & alienis in terris nouas condentem sedes, Troianos itidem profugos & errabundos, alloqui facit hisce verbis:

Virg. Acu.I.

Me quoque per multos similis fortuna labores, Iactatam, hac demum voluit consistere terra: Non ignara mali, miseris succurrere disco.

Verum supradicta verba Moss tres serunt quæstiones. Harum prima 109 est. Quomodo verum esse possit quod hic dicitur, Madianitas vedidisse Ioseph Phutiphari Ægyptio; cum suprà dictum sit in hoc ipso capit. Ioseph suisse à statibus suis venditum, non Madianitis, sed Ismaelitis. Et instrà initio c. 39. scriptum sit, issum ipsum Phutipharem emisse Ioseph ab Ismaelitis. Sed istam questionem supra copiosè explicuimus in

Disputatione 6, super hoc c.37. Altera questio est, Quomodo iste Phutiphar emptor Iosephi, dicatur susse Eunuchus, siue Spado, vt habent Septuaginta, cùm infra cap. 39. memoretur istius Phutipharis vxor, que Iosephum incitauit ad flagitium. Ego varias Auctorum super hac quephar, qui emit stione opiniones, & super voce Eunuchi interpretationes exponam, ac Ioseph, suerit denique meam quoque Lectori sententiam indicabo.

An Phutsphar, qui emit Ioseph, fuerit Emnuelsus. S. Hieronymus ex traditione Hebraorum.

S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim, super hoc loco, & præsenti quæstione ita scribit: Quæritur quomodo hic, qui dicitur Eunuchus, posteà vxorem habere dicatur. Tradut Hebræi, emptu ab isto Phutiphare susse Ioseph ob nimiam pulchritudinem, in turpe scilicet ministerium: & à Dño, virilibus eius arefactis, postea electu esse illum

Mum, iuxta morem Hierophantum, in pontificatum Heliopoleos: & huius filiam esse Alenech, quam postea Ioseph vxore accepit, vt traditur infrà Gen. 41. Sic Hieronymus. Varabli translario noua pro Eunucho Pharaonis, habet Cubiculario Pharaonis,& verò nomé Eunuchi primò dictú. està custodia cubilis, ve vox ipsa Græca indicat. Pagninus ventit Principi Pharaonis: similiter habet translatio Chaldaica: cuius explanator Fagius, Hebraice, inquit, vocem Saaris, quam Eunuchum interpretantur, célent non semper vulgo dictum Eunuchum, id est, castratu significare, sed ali- Faging quando principem, & Præfectum: & hac fignificatione eam vocemaccipi hoc loco. Vnde & Paraphrastes Chaldaus, ea vocem per Rabba transtulit, quod dominum & principem & magistrum significat.

Caietanus putar significari, istum hominem fuisse ministrú Pharaonis. Caietanas. Sic enim scribit hocloco: Eunuchi nomen æquiuocum esse, patet ex eo, quòd istum infrà dicitur habuisse vxorem, quæ adamauit Ioseph. Vnde autem huiulmodi æquiuocatio acciderit, nelcio: perinde tamen dictus est Eunuchus Pharaonis, ac fi dictus esset, minister Pharaonis.

Nec dissimile est quod hoc loco tradit Lyranus. Eunuchus (ait ille) ali- Lyranus. quando accipitur pro castrato: aliquando verò pro ministro vel seruo alicuius Principis: talis autem vocatur Eunuchus, eo quod deber esse castus & honestus: & hoc modo accipitur hîc:vt infrà cap.40. pincerna regis & pistor, similiter vocatur Eunuchi. Idem sentit Thostatus. Sed is præterea argumentatur, Phutipharem illum, cui venditus est Ioseph, non suisse verè. & vr vulgò accipitur, Eunuchum: quòd cùm tria fint genera Eunuchorum, in nullo eorum generum iste Phutiphar recenseri queat:

Eunuchus tripliciter, Thostatus inquit, accipi solet. Est Eunuchus à na Thostatus tiuitate impotens, & necessitate castus, quantum ad actum. Alius est à seiplo, vel ab aliis castratus. Tertius est, qui voluntarie propter Deum, & re gnum cœlorum, quodammodo castrauit se, amputatis omnibus concupiscentiis,& desideriis carnis. Sed nullo istorum modoru Phutiphar erat Eunuchus. Non primo modo, quia talis Eunuchus non porest generare, Phutiphar autem generauit filiam, quam duxir Ioseph vxorem; & ob hác ipsam causam nec secudo modo potuit dici Eunuchus. Nec tertio modo: fuit Eunuchus, tum quòd iste modus, apud Hebræos potius, & in sacris liueris celebris su, quàm apud'alias gentes: tu quòd ex Traditione Hebræoru, iste Phutiphar libidinosissimus fuerit. Appellatus igitur est Eunu chus, id est, minister, vel seruus regis: generaliter enim ministri omnes Dominorú & Principum, vocari possunt Eunuchi: quéadmodum infra Gen. 40.pincerna & pistor regis Pharaonis appellatur Eunuchi Sic Thostatus.

Oleaster, licet dubitanter loquatur, existimat Hebræam voc & Saris, si- Oleaster. gnificare potius cultodem domus aut persone, quam Eunuchum propriè dictum, ad hunc modum scribens super hoc loco Genesis: Tam nostri, quam Hebræi verrunt hic vocem Saris Eunuchum: sed statim excitatur quæstio ab omnibus, (vtinum tam bene solura, quàm mota) qualiter hic fuerit Eunuchus,quem constat habuisse vxorem,que deperibat Iolephu, Hanc quæstionem Rabbi Dauid in libro Radicum soluit, dicens, eum, vi. Rabbi Danidi.

Commin Gen Tom.4.

rilem quidem habuisse neruum, sed amputatis testiculis, quod genus Eunuchorum etsi seminare nequit, concumbere tamen potest. Alij dicut, eam vocem non solum significare Eunuchu, sed Principem. Verum obstare videtur illud quod legitur libro 4. Reg. cap. 24. vbi sic est; & Principes eius (& Sarifan)id est Eunuchos eius: V bi si lecudo loco Principes vertas, inutilé facies repetitioné. Mihi verò videtur dictio Hebræa significatre custodé domus, aut personæs fieri tamen potuit, ve tales etiá essent Eu nuchi, & quòd ea dictio viruq; significet, res nondu mihi planè certa est. Authris sem quæ cu fuerit, indicabo, interim vtamur comuni expositione. Sic ille.

Locus Matt. 6.19 deligenter explication. Varia genera Eunuchorum.

Ego meam quoque aperiam Lectori sententiam. Tria tradi in sacris literis Eunuchorum genera ignorare non potest, nisi qui earum litterarum planè indoctus est ac rudis. Étenim Saluator noster id docuit verbis illis quæ refert Matth.cap. 19. Sunt Eunuchi, qui de matris vtero su nati sunt, & funt Eunuchi, qui facti funt ab hominibus: & funt Eunuchi, qui feipfes ca-Brauerunt propter regnum colorum. Natiui Eunuchismi faciunt quida duo genera: alios enim nasci Eunuchos, virilitate priuatos, sicut nonnulli sine oculis, vel auribus, vel alio quopiam morbo nascuntur; alios verò dici Eunuchos naturaliter, quòd ob præfrigidam eius partis constitutionem impotentes sint rei venereæ. An prioris generis sit nunc aliquis Eunuchus, aut fuerit vnqua, qui sine virilibus à natura factus sit, nec inficiari ausim, nec affirmare. Equidem non memini legere apud vllum auctorem:nam Plinius, qui ca. 2. lib. 7. multiformes, & monstrosas hominum, apud varias gentes.figuras,& species, copiosè commemorat; de istiusmodi Eunuchis nihil.Quanquam,cur natura in hominum genere, sicut alia monstra,similiter huiusmodi Eunuchos, per quandam in operando aberrationé (vt Aristote. loquitur Aristoteles) generare uon queat, non satis video.

*Suadruplex* finis castrandi homines.

muchiZandi ho

mines.

Alterius generis Eunuchorum, quod sit ab hominibus, quadruplex fa ciedi finis est. Castrantur enim homines, vel ad diuturniore alienæ libidi nis patientia, conservato puerilis formæ decore: vel quo puerilis vocis in canendo tenuitas, & suauitas diutiùs seruetur: vel morbi cuiuspia inibi sæ uientis, nec aliter curabilis, propulsandi gratia: vel quo pueroru & mulierum custodia istiusmodi hominibus tutò demandari possit Fuisse auté va Paulus de va rios modos castrandi, sue (vt Græcorum modo loquar) Eunuchizandi, riis modis en- diserte Paulus Ægineta docet illis verbis: Faciendi eunuchismi erant cóplures modi. Quidam fiebant excisione testium: quidam veretri etia cum testium amputatione, qui mingebant per fistulam ancam, vt nunc quoq; quibus ob morbum ea pars secta est. Quidam etiam fiebat testiculorum attritione.Ea verò erat, puello in balnea demisso, paulatim testiculos atterere vsq; dum velut dissipati euanescerent, atque ita contorquere, vt ve na, quæ alimentum illis defert, velut nodo interciperetur, atque ita illi tabescerent. Itaque erant Eunuchi, vel solis testibus excisis. vel etiam cum veretro, vel testibus attritis. Sic ille.

Locus Deute. CAP. 23.

Et hosce porrò Eunuchismi modos etsam diuina Scriptura indicat in cap. 23. Deut, verbis illis: Non intrabit Eunuchus attritu, vel amputatis testiculis, & abscisso veretro Ecclesiam Damini. Nec solum in hominibus Eunuchilmum

nuchismum auersabatur lex Moss, vertietiam in animalibus quæ offereda erant Deo. Sic enim Leui. 22. Omne animal, quod vel contritis vel truncis,vel sectis,ablatisque testiculis est, non offeretis Domino: o in terra vestra boc omnino non facietis. Hinc porrò enotescit, antiquiore esse rem, quam qui- Antiquitas dam putant, eunuchilmum: principes enim auctores eius quidam faciut reges Persarum, & Medorum: cum eius tamen, yt iam pridem factitati. & vsitati, mentionem faciat lex Moss: haud paulò sanè gentiù illaru imperiis verustior. Ammianus Marcellinus lib. 14. prima Eunuchismi originem refert ad Semiramidem Nini vxorem, & reginam Affyriorum, hanc Marcelin. enim ait, primam omnium, mares caltrare coepille.

Cæterum varia olim Eunuchorú apud Principes munera, & ministe- Octo Emmria fuerunt. Et ve taceă infandum corporis obsequiu, & seruitium alienæ chorum olim libidinis, tria Eunuchorú ministeria memorantur in lib. Esther ca. 1. & 2. apud Princi-Alij enim dicuntur fuisse principes consiliarij regis, & qui facie eius videbāt,cum quibus scilicet præcipua Imperij Rex comunicabat,& quorú in rebut arduis,& confiliú exquirebat,& sequebatur sententiam;& hi seprem numero erant. Alij dicittur fuisse custodes & administri Reginæ & concubinarú Regis.Commemorantur item alij duo ianitores Palatij Re gis, vel, vt est Græcè, custo des corporis Regis. Quartu ministeriu Eunuchorum erat, custo dé esse, ac præfectum cubiculi Principis, quo munere apud Holoferné, functú esse Vagao Eunuchú, legimus in libro Iudith ca. 12. Quintum ministeriu: curam gerere & custodiá thesaurorú Principis: Legimus in Actibus Apostolorú ca. 8. Eunuchú baprizatum à Philippo, tuille super omnes gazas reginæ Candacis. Sextú ministerium: esse belli duces & principes militiæ regú. Nam & Rex Iudæorum Sedechias principem militiæ suæ habuit Eunuchum, vt Hieremias attestatur cap. 5 2.talique fuisse apud Pharaonem hic Phutiphar, de quo nunc agitur, perspicuè dicitur secundum trassationem Latina in fine huius ca. 37. vbi vocatur magister Militum; & initio cap. 39. vbi appellatur Princeps exercitus Pharaonis. Apud Ochú quoq; Perfarum Regé plurimú auctoritate & po Dioderne. tentia valuisse Begoa Eunuchu, & Diodorus Siculus narrat lib. 16. & lib. Siculus. 11. Antiq. tradit Iosephus. Septimum ministeriu: custodem esse corporis losephon. Principis: Xenophon lib. 7. Cyripædias memoriæ prodidit, Cyrum cenluisse, Eunuchis potissimum, quasi multis de causis fidissimo hominú generi, custodiam, curamq; corporis sui credi oportere. Octavum ministerium; puerorum custodes, educatores, rectores item, primarumo; litterarum & disciplinarum doctores faisse Eunuchos, docet Plato lib.3. de legibus. Ob hæc igitur ministeria Eunuchorum, maximo illi in pretio & honore apud reges erar. Herodotus quidem certè in Vrania scribit, apud Herodotus. omnes barbaros, premosiores, & honoratiores fuisse Eunuchos, non ca-

Eunuchos no

Eunuchos porrò, licèt impotentes essent peragendz rei venerez, eius carere sensus tamen sensu, atq; cupiditate nequaqua caruisse, vel vnu illud B. August te supraus venestimoniu perspicue demonstrat atque confirmat. Is enim lib. 6. cotra Iulianum Pelagianú cap. 14. ita scribit: Nam vtique concupiscere, viuentis Angust.

steatis hominibus, fidei gratia videlicet.

sentientisque naturæ est:ita vt non desit cocupiscentia, quam spadonum quoque castitas frænet:minùs quidem illa laboriosa, quia vbi matetiam, de qua operetur, non inuenit, minùs aduer sus eam libido consurgit. Est ta men, pudiceque comprimitur: ne concumbendi, quamuis irritus iple conatus in eam turpitudinem veniat, propter quam, Caligonum, Valentiniani iunioris Eunuchum, gladio nouimus vltore punitum, meretricis confessione conuictum. Neque enim in libro Ecclesiastico adhiberetur inde similitudo, arque diceretur: Videns oculis, & ingemiscens, quasi spade complettens virginem, o suspirans, nisi & ipsi mouerentur concupiscentiæ carnalis affectibus, licet destituti carnis effectibus. Sic Augustinus. Eôdem spectat illud Terentianæ Pythiæ;

Eunuc.

Ego istos (Eunuchos) audiera, inquit, amatores esse mulierum; vel maxumer

Sed nihil potesse.

Verum reuertamur ad Phutipharem emptorem Iosephi, qui dicus m Responsio ad est hoc loco secundum Latinam translationem, Eunuchus, cum tamen & principalem habuerit vxorem,& filiam genuerit; cuius exsoluendæ quæstionis gratia, ad breuem de Eunuchis disputationem paulisper digressi sumus. Quærequomodo Phu batur igitur, quomodo verè appellari potuerit Eunuchus. Nam multifagi Eunuchus. rius Eunuchismus suprà expositus, isti haudquaquam aptari potest. Duplex igitur soluenda quastionis ratio ad prassens occurrir. Vel enim sequenda est Traditio Hebræorum, quam hoc loco memorat, nec improbat Hieronymus, affirmantium, istum Phutipharem, quòd obscœnè cogitasset de Iosepho, arefactis penitus à Deo virilibus factum esse Eunuchu. Hoc si admittimus, dicamus necesse est, vocatum esse hoc loco Eunuchum per Anticipationem: na quo tempore emit Ioseph, eo tempore no erat Eunuchus, sed postea in custodia pudicitiæ loseph, factus à Deo est Eunuchus. Quod si Lector in hac Traditione Hebræoru minime acquie scit, sequatur licèt opinionem Lyrani, Thostati, Caietani atq, alioru. qui tradunt Eunuchi nomen ambiguæ significationis & vsurpationis esse:ná & pro eo qui castratus est vsurpari, & pro principali ministro apud Rege, fiue in eius Palatio, fiue extra, fiue domi, fiue militiæ, etiáli castratus non fuerit. Ná quia Eunuchi principalia, & intima, necnisi fidelissimis crede da regu ministeria, & negocia tractabant, propterea factu est, ve postea, qui eadé munera obirent nomé Eunuchi retinerent, etiamli verè no el-

Secunda qua-Pharaonis.

Altera quæstio, super his verbis: Magistro militum, tractanda est. Vo- 114 Hio, An Pha-scatur Phutiphar hoc loco secundum Latinam translationem vulgatam, tiphar fuerit Magister militum : at lxx. Interpretes Græce vocant eum Aprinagen id Magister mili est, principem siue præsectum coquorum: sic enim interpretantur Philo thus coqueru in libro de Ioleph, & Iolephus in libro primo Antiquitatum, & Sanctus Ambrosius in libro de Ioseph. Sedenim, B. Hieronymus in Traditionibas Philo. Hebraicis in Gen Luper hoc loco censet, legendum esse potius: Princeps Iosephus. exercitus, vel bellatorum, quod ide est atque, Magister militum, sicut habet Latina Translatio. Sic enim scribit: In plerisque locis Archimagiros, id est coquoru principes, pro Magistris exercitus, Scriptuta commemorat,

Lent Eunuchi. Verùm ad altera huius disputationis quæstioné pergamus.

Digitized by GOOGLE

purpuelles quippe, Græcè interpretatur occidere. Venditus est itaque Io-Seph Principi exercitus & bellatorum Pharaonis. Sic Hieronymus:in-cuius sententiam videtur satis propendere Augustinus. Nam cum in Quastione 1 27. in Genesim citasset Lectionem Grzcam huius loci : Vendiderunt Ioseph Petrefa Spadoni praposito coquorum, subdit: Nolunt quida prapositum coquorum interpretari, qui Græce Archimagiros dicitur : sed Præpositum militiæ, cui esset potestas occidendi. Sic enim appellatus est etiam ille quem Rex Nabuchodonosor misit, penes quem potius inueni tur primatus fuille militiæ. Sic Augustinus.

Super vocis Hebreæ Tabach fignificatione, quam vertit Latinus Interpres Magistrum militum, disserit in hunc modum Oleaster; Ex nostris Oleaster. quidam putant fuisse eum principem militiæ: alij præsectum coquorum: alijlaniorum, id est, qui plectendorum hominum damnatorum curam habet : Verbum Hebraicũ tabach fignificat mactare, aut potius rem mortuam, aut morituram scindere, vt 1. Regum 25. Victimam meam, quam tabach, id est, ingulani tensoribus meis. Constat igitur, verbum istud significate idem quod laniare, aut iugulare. Sed an vox tabach significet eum, qui animalia iugulat, siue laniat, vel potius qui homines, certum non est: Ná 1. Regum 9. legitur Samuelem dixisse catabach, id est, lanio, siue coquo, qui carnes decoquendas laniat; ve partem carnium meliorem seruarez Sauli. Apud Hieremiam verò cap. 39. dicitur de Nabuzardan, quod fuerit princeps tabachim, id est, militum: constat enim fuisse eum Principera militiæ, vt ibidem dicitur. Mihi autem videtur quòd iste Phutiphar fuit princeps laniorum, non quidem coquorum, sed eorum qui homines plectebant, & jugulabant, potuit tamen simul etiam esse princeps militiæ. Etenim de Banaia legitur 3. Regum cap. 2. quod fuerit princeps militiæ Salomonis; qui tamen missus ab eo est ad occidendum Ioab. Quare crederem, tunc temporis munus laniandi reos demandatum fuisse principibus militiz, & hoc fignificate voluit Chaldaus vertens hoc loco, Principem interfectorum. Sic Oleaster. A quo non discrepat Caictanus, ita Caietanus. scribens:In Hebræo est, Principi occisorum: Sed in dubium vertitur, an sit sermo de occisoribus hominum, quales sunt ministri iustitiæ, qui carnifices vocantur:an de occiforibus animalium, qui lanij appellătur. Consonat auté magis ministerio Pharaonis, vt iste intelligatur Princeps exequemium iustinam in criminibus, potius quam princeps laniorum. Primum enim officium, Regia cura exigit, alterum verò in nulla apparet curia. Sic Caietanus.

Lyranus nostram translationem cum Græca Septuaginta Interpre- Lyranus. tum, & cum expolitione Hebræorum componens arque concilians, he habersuper hoc loco: Pro Magistro militum, Hebrai exponunt, Magiftro carnificum: verbum enim Hebræum, propriè fignificat mactare, vel laniare. Atque hoc quidem potest competere militibus, qui homines interficiunt in bello, & hune sensum sequirur nostra translatio: Competit eriam carnificibus, siue laniis, qui mactant animalia, & hunc sensum sequuntur Hebræi, & in idem redit dictum Ioseph, appellaneis Phutipha-

Engabinus. rem principem coquorum. Hæc Lyranus, Audiamus etiam Eugubinum: cuius, vt ferè soler, vestigijs insistit Lippomanus in Catena. Affirmat. Hebræam vocem significare, occidere, ac mactare: hoc autem & ad mactationem animalium, quod est laniorum, vel coquorum, & ad occisionem hominum in bello, quod est militum aptari potest. Ex quo diuersitas exi-Ait Latinæ translationis, & Græcæ: Hæc enim vertit, Principem coquorum; illa, Magistrum militum. Huiusmodi porrò ambiguitatem vocis Hebraze, etiam declarat Aben Esra, his verbis: Inuenies hanc vocem tamad occisionem referri, quàm ad id quodspectat ad culinam. Et verò pro vtraque interpretatione sunt idone a rationes. Infrà enim legitur: Et madidit eum in custodiam Principis Hatabachim: id estamilitum, seu carnificum: nam coquorum Principem, custodiam habuisle carceris, absurdum dictu videtur. Ruesum cum Phutiphar dicatur fuisse Eunuchus, è genere videlicet hominum imbelli, & effæminato; non est credibile, fuisse etiam à Rege præfectum militibus. Videtur igitur is fuille præfectus Regis sicarijs,& carnificibus, quique danatorum hominum plectendorum curam haboret. In hanc fermè sententiam Eugubinus.

Eximia laus B. Hieronymi

Auftoris fentranslationis.

Verum nobis sequenda est, tuendaque Larina lectio huius loci, que 117 habet, Magistro militum: Ea quippe placet Beato Augustino, & confirmatur Sancti Hieronymi auctoritate, viri sanè Hebraicarum, & sacrarum litterarum diligentissimi atque doctissimi: qui ob eam causam, testimonio ipsius Ecclesiæ adeò laudatur, vr is fuisse dicatur in exponendis sacris Scripturis, Doctor maximus, diuina prouidentia datus Ecclesia. Dices: Ergo lxx. Interpretes errarunt hoc loco, qui verterunt Archimagiro, id tentia, & de est, Principi coquorum? Minime verò. Nam vox Archimagiros proprie sifensie Latina gnificat principé occisorii: 442 24 even quippe, interprete Hier Latine est oc cidere. Sed nomé occisoru, trifariam potest intelligi. Vel enim sunt occisores hominii in bello, quales sunt milites: Et in hac septentia Latinus Interpres vertit, Magistro militum: vel funt occilores hominum propter eorum crimina, tanquam publicæ iustitiæ administri & executores, quam interpretationem fecuti funt Hebræi,& multi de nostris, suprà memorati. Vel funt occifores animalium ad coquandum, & comedendum, vt funt lanij & coqui: cui expositioni Philo, Iosephus, & Ambrosius institerum. Gum igitur vox Archimagires, qua vu sunt Septuaginta Interpretes, tres istas significationes & interpretationes capiat, Translatio Septuaginta Interpretum lectioni nostræ Latinæ aptari commodissimè potest: præsertim autem cum Sanctus Hieronymus affirmet, Archimagiros pro - 1 Magistris exercitus in plexisque locis divinam Scripturam commemo-

Allegorica & Tropologica ex Philonem.

· Non est in præsentia nobilissimæ huius Historiæ Ioseph prætermitte- 118 da interpretatio partim Allegorica, & partim Tropologica, Et allegorica positio humshi quidem duplement, und Philamis, politica: Altera, Beati Ambrofij, Theostoria secundă logica. Philo faciens Sanctum loseph tanquam imaginem quandam & figuram fuisse viri ciuilis, ve suprà pluribus exposumus, quòd loseph st vendeus'à trattibus, quod puratus fir à bossis idenoratus, & quod in

Ægypto venditus fit cuídam Eunucho, & principi coquorum; hæc inquam, Philoperallegoriam accommodans ad virum rerum civilium Philonia alletractatorem, & administratorem, hunc in modum disputat in libro, qui goria. de Ioseph, sine de vita viri ciuilis inscribitur. Rectè dicitur, ciuilem hominem vendi. Nam qui auram populi captans, concionaturus, locum superiorem ascendit; sicut venalitij seruus fit ex ingenuo, propter honores vrique, quos ambit, addicens se innumeris dominis. Idem à feris circumuentus inducitur: quòd homini ciuili insidiatur immanis bestia, vana gloria; corripere, ac deuorare tales solita. Sed emptores Ioseph eum reuendunt, quoniam non vnus est dominus tractantium Rempublicam, fed vulgus, alijs post alios dominis succedentibus. Qui autem tertiò venduntur, hi nequam mancipiorum more mutant Dominos, non ferendo priores propter fastidium, vt rerum nouarum cupidi. Qui emit loseph in Aegypto, dicitur fuisse Eunuchus, & princeps coquorum. Nam emptor hominis ciuilis, quod est vulgus, reuera Eunuchus est. Et videtur quidem habere genitalia, sed vi generatiua destituitur, quemadmodum qui suffufos habent oculos, orbati funt eorum efficacia, non valentes cernere. Sed quænam est similitudo inter vulgum, & Eunuchos? quòd vtrique steriles Sapientiæ, virtutem tamen approbant. Cum enim confluit promiscua multitudo hominum, loquuntur vt oportet, sed sapiunt contrarie, posthabendo syncera fucatis, & legitima prauis, studentes solum existimationi tuendæ, verámque honestatem negligentes. Hinc, quod mireris, sequitur vt Eunuchus vxorem habeat. Nam vulgus deditum est concupiscentiæ. ficut vir mulieri, in cuius gratiam dicit, facitque omnia: in consilium clá & palam hanc adhibens, & in rebus minimis æquè ac maximis, rationi verò nusquam obtemperans.

Rectè quoque princeps coquorum vocatur emptor Ioseph. Nam vt coquus nihil aliud curat, nisi inutiles ac superuacaneas ventris voluptates: eodem modo populus dat se totum oblectamentis aurium, per quæ mentis intentio relaxatur, & nescio quo pacto eneruatur anima. Quid autem inter medicos & coquos intersit, quis non videt? Illi, quicquid ad sanitarem conducit, etiamsi molestum ægroto, & ingratum videatur, & consulunt,& magno studio comparant. Hi contrà suavia tantùm curant. & vtilia negligunt. Ergo medicis similes sunt in ciuitate leges, & magistratus legitimi, & senatores, ac iudices prouidentes communi saluti ac faturitati: cupidinarijs autem, iuniorum & vulgi turba est similis, qui securi de commodis, præsentem tantum voluptatem venantur. Hactenus 119 ex Philone.

Allegoria. S. Ambre.

Beatus Ambrosius in lib.de Ioseph, ca. 4. hanc ipsam Historiam Ioseph allegorizat, sed ad Christum Dominum accommodando. Ductus est, inquit, in Aegyptum Ioleph, & emptus à Præpolito coquorum. Non est otiofa persona, quæ cruda ciborum coqueret : vt epularentur animi, videlicet fidei suauitate: nullus enim cibus scientià & doctrinà dulcior.

E rat

Isaia 58. Colossens.3 Erat antè in Ægypto cruda perfidia, quam nullus diuinæ cognitionisædor, & vere scientiæ cupiditas molliuerat, non eloquia Domini ignita decoxerant. Venditus est sos quibus dictum est, Peccatis vestris venditiestis: Et ideo suo sanguine redemit quos propria pæcata vendiderunt, chirographum sustulit, fæneratorem remouit, exuit debitorem: Vnus exsoluit quod ab omnibus debebatur. Non licebat nobis exire seruitio. Suscepit hoc ille pro nobis, vt seruitutem mundi repelleret, libertatem Paradisi restitueret, gratiam nouam, consortij sui honorem relinqueret. Hoc de mysterio.

Ambrosij Tropolog. z. Tim.2..

Idem autem eodem in loco adiungit moralem eiuldem historiæ tra- no Ctatum; ex Ioseph exemplo illustria & salutaria proferens in medium documenta, & solatia ijs, qui vel ex conditione sua, vel ex infortunio aliquo seruitute premuntur. Et Ambrosij quidem moralis super hac historia Ioseph disputatio his verbis ab eo tractatur: Cæterum quòd ad moralem pertinet locum, quia vult Deus omnes saluos fieri, dedit per Ioseph etiam ijs qui funt in seruitute, solatium; attribuit magisterium, ve discerent etia in vitima conditione posse mores esse superiores, nec vilum statum immunem elle virtutis, si animus cuiusque cognoscat catnem servituti subditam esse, non mentem: multósque servulos esse dominis liberiores, si in servitute positi, à servilibus putent operibus abstinendu. Servile enim est omne peccatum, libera est innocentia. An seruus non est auarus qui pro exiguo pecuniæ lucello seipsum auctionatur? Nónne & ille seruus est qui seruit libidini ? Suis enim ardet incendijs, & peccati sui facibus exuritur. Sulcipit omnes metus: infidiatur fomnijs fingulorum, & vt vnius cupiditate potiatur, fit seruus omnium. Nihil tam speciale seruitutis est, quam semper timere. Contrà verò in quauis conditione servitij ille semper liber est qui amore non capitur, neque auaritiz vinculis tenetur, neque alligatur timore criminis, qui securus spectar præsentia, quem sutura non terrent. Nonne videtur hic tibi in seruitute dominari, ille autem in libertate service? Serviebat Ioseph, regnabat Pharao, sed beatior illius seruitus, quàm regnum huius: Denique tota Aegyptus collapsa esset fame, nisi rex seruili consilio suum regnum subdidisset. Habent igitur vnde glo rientur originales seruuli, Seruiuit & Ioseph. Habent vnde se consolentur, qui ex libertate in seruituté aliqua necessitate venerint. Habent quod imitentur, vt discant conditionem mutari posse, non mores, esse in vernulis libertatem, & in seruitute constantiam. Habent etiam domini quod.

per seruulos bonos sperent. Abraham filio suo per vernaculum inuenit vxorem: benedixit item Deus domum Aegyptij propter Ioseph, ita vr dominus omnia sua in seruuli manum traderet gubernanda. Sic Ambrosius

RENE



# BENEDICTI

# PERERII COM-

## MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM OCTAVVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Memoratur coniugium Iuda cum muliere Chananaa; & in filios indenatos Dei vindicta:incestus praterea Thamar cum socero suo Iuda, & mira duorum filiorum eius procreatio.



ODEM tempore descendens Iudas à fratribus suis, diuertit ad virum Odollamitem, nomine Hiram. Vidit que ibi filiam 2 hominis Chananzi, vocabulo Sue:& accepta vxore, ingressus est ad eam. Quz 3 concepit,& peperit filium,& vocauit nomen eius Her. Rursúmque concepto suc. 4

tu, natum filium vocauit Onan. Tertium quoque peperit, 5 quem appellauit Sela, quo nato, parere vitrà cessauit. Dedit 6 autem Iudas vxorem primogenito suo Her, nomine Thamar, Fuit quoque Her, primogenitus Iudæ, nequam in conspectu Domini: Et ab eo occisus est. Dixit ergo Iudas ad Onan si-7 lium suum: Ingredere ad vxorem fratris tui, & sociare illi, vt 8 suscites semen fratri tuo. Ille sciens no sibi nasci filios, introies 9 ad vxorem fratris sui, semen fundebat in terram, ne liberi, fratris nomine nascerentur: Et idcirco percussit eum Dominus, Comm.in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

10 quòd rem detestabilem faceret. Quamobrem dixit Iudas II Thamar nurui suz, Esto vidua in domo patris tui, donec crescat Sela filius meus: timebat enim ne & ipse moreretur, sicut fratres eius. Quæ abiit, & habitauit in domo patris sui. Euolutis autem multis diebus, mortua est filia Sue, vxor Iudæ: qui post luctum consolatione suscepta, ascendebat ad tonsores ouium suarum, ipse & Hiras opilio gregis Odollamites in 13 Thamnas. Nunciatumque est Thamar quod Socer illius ascéderet in Thamnas ad tondendas oues. Quæ depositis viduitatis vestibus, assumpsit theristrum: & mutato habitu, sedit in biuio itineris, quod ducit Thamnam: eo quòd creuisset Sela, 15 & non eum accepisset maritum. Quam cum vidisset Iudas, ... suspicatus est esse meretricem: operuerat enim vultum suum ne agnosceretur. Ingrediénsq; ad eam ait: Dimitte me vt cocam tecum:nesciebat enim quòd nurus sua esset. Qua respon dente: Quid dabis mihi vt fruaris concubitu meo? dixit: Mittam tibi hœdum de gregibus. Rursumque illa dicente. Patiar quod vis, si dederis mihi arrhabonem, donec mittas quod pol 18 liceris. At Iudas: Quid tibi vis pro arrhabone dari? Respondit: Annulum tuum, & armillam, & baculum quem manu tenes. 19 Ad vnum igitur coitum mulier concepit:& surgens abiit:depositóque habitu quem sumpserat, induta est viduitatis vesti-20 bus. Missir autem Iudas hædum per pastorem suum Odollamitem, vt reciperet pignus, quod dederat mulieri; qui cum no <sup>21</sup> inuenisset eam, interrogauit homines loci illius: V bi est mulier quæ sedebat in biuio? Respondentibus cunctis: Non fuit <sup>22</sup> in loco isto meretrix. Reuersus est ad Iudam, & dixit ei: Non inueni eam: sed & homines loci illius dixerunt mihi, nunqua 2 sedisse ibi scortum. Ait Iudas: Habeat sibi, certè mendacijarguere nos non potest:ego misi hædum quem promiseram : & 24 tu non inuenisti eam. Ecce autem post tres menses nunciauerunt Iudæ, dicentes, Fornicata est Thamar nurus tua, & videtur vterus illius intumescere. Dixítque Iudas: Producite 25 eam vt comburatur. Quæ cum duceretur ad pænam, misit ad focerum suum, dicens: De viro, cuius hæc sunt, cocepi: cogno-26 sce cuius sit annulus, & armilla, & baculus. Qui agnitis mune ribus, ait: Iustior me est: quia non tradidi e a Sela filio meo. At-27 tamen vltra non cognouit eam. Instante auté partu, apparuerunt

runt gemini in vtero:atq; in ipla effusione infantu vnus protu lit manum:in qua obstetrix ligauit coccinum, dices:Iste egredietur prior. Illo verò retrahente manu, egressus est alter:dixitq; mulier; Quare diuisa est proprer te maceria? Et ob hanc causam vocauit nomeneius Phares. Postea egressus est frater eius, in cuius manu erat coccinum: quem appellauit Zara.

# PRÆFATIO.

Nte alia dignum queri videtur, cur Moses, qui proxime Cur Moses, orsus fuerat historiam Ioseph, mox eam, abrupto narra- historiam in cestus Thationis filo,omittens,interposuerit historiam coingij Iuda, mar culuda, & generationis filiorum eius:presertim autem, cum de seriptis pronullo aliorum filiorum Iacob, nifi de Ioseph, Moses talia commemoraue- 111. rit.Verum scire conuenit, vt hanc historia scriberet Moses, causam fuisse nobilitatem tribus Iuda, super alias omnes populi Hebræi tribus;ex qua scilicet tot tantíque Reges, atq; adeo Messias ipse, generadi erant: cuius admirabilis prima origo ex incestu nurus cum socero, primáque filioru, non sine miraculo, generatio, visa est Mosi haudquaqua reticenda. Nec ad eam historiam memoria prodendam, non divino consilio, & providentia incitatus est Moses:nimirum eius contemplatio plurimum valere debebat ad deprimendam Iudæorum arrogantiam, de sui generis claritate mendaciter gloriantium, quorum tamen prima generis primordia fædissima,& sanè quam pudenda, & probrosa fuerunt. Non puduit eos dicere CHRISTO Domino nostro, vt est in Euangelio Ioannis capite octauo: Nos semen Abrahæ sumus, & nemini seruiuimus vnquam. Et paulo infrà: Nos ex fornicatione non sumus nati: Sed vtrumque apertum fuit & insigne mendacium. Nam & sapissime servierunt gentibus, tam vicinis, quam longinquis; & prima nobilissime tribus eorum origo, ex alienigena muliere fuit, & ex incestu nurus cum socero. Valet etiam id ad commendandam CHRISTI Domini humilitatem, qui vt pro peccatoribus turpissima morte affici, ita ex turpissimis peccatoribus secundum carnem genus ducere non erubuit. Sunt præterea quædam in hac Historia permira, & cognitu salubria, & memoratu dignissima. Sed cur sta-

tim post inchoatam historiam Ioseph hanc subtexuit Moses? Videlicet,

qua narrantur in hoc capite trigesimo octano, ea post venditionem Ioseph suprà expositam euenerunt. Moses itaque volens ordinem sequi temporis, quo res gesta erat, narrata venditione Ioseph, proxime Historia huius expositionem adiunxit:maxime verò, quòd postea historia Iofeph, v sque in finem libri continenter ferme pertexenda erat.

#### DISPVTATIO. PRIMA

Super quastione perardua, & admodum perplexa, de tempore que euenerunt que narrantur hoc Capite.

# Super illis verbis,

VERS. 1. Eodem tempore descendens Iudas à fratribus suis, diuertit ad virum Odollamitem, nomine Hiram. Viditque ibi filiam hominis Chananei, vocabulo Sua, & accepta vxore ingreffus est ad eam, &c.

obscurissimam, & implicatissimam quæstionem continent. Mam illud, Eodem tempore, fignificat circa tempus, quo ven-💹 ditus est Ioseph:idque duplicem habere intellectum potest, vel paulò ante venditionem Ioseph, vel post. Quæritur an quæ narrantur hoc capite, euenerint ante venditionem Ioseph, an post. Verum duo antè constituenda sunt, que pro veris, & certis haberi debent. Primò po nendum est, que narrantur hoc capite 38. gesta esse ante ingressum lacob cum omni familia sua in Ægyptum. Hoc enim dupliciter manifestum est; tum quia quæ narrantur hoc capite, acta sunt in terra Chanaan, ad quam veique Iuda post ingressum cum patre suo in Ægyptum,nequaquam est regressus: tum etiam quia memoratur infrà Gene. 46. Iudas intrasse in Aegyptum, cum duobus filiis suis Phares & Zara; horum xerit inter ve autem generatio narratur in fine huius capitis. Illud quoque ponatur hîc ditionem lo- tanquam certum, à tempore, quo venditus est loseph, ad id temporis, quo seph & ingref Iacob intrauit Acgyptum, vocatus ab ipso Ioseph, præterisse annos tres

> gesimum nonum, quod ex capite 41. & quadragesimo quinto Genesis planè colligitur. Illic enim dicitur Ioseph fuisse triginta annorum, cùm à Rege præpositus est Aegypto. Inde secuti sunt septem anni vbertatis: Et post hos, septem alij sterilitatis, & famis; quorum secundo anno, qui fuit trigelimus nonus Ioleph, Iacob vocatus à Ioleph, intrauit Aegyptu, vr traditur Gen. 45. A tempore itaque venditionis Ioseph, vsq; ad tépus

L LA verba: Eodem tempore descendens Iudas à fratribus &c. 2

Duantum teporis interflu & viginti. Etenim Ioseph sexdecim natusannos est venditus, Gene. 37. Aegyptum. cum autem Iacob intrauit Aegyptum, agebat Iosephætatis annum tri-Gene.41.

Digitized by Google

ingressus

ingressus Iacob in Aegyptum, fluxêre viginti tres anni. Sed hisce duabus sententijs constitutis, reuertamur ad propositam quæstionem.

Quærebatur suprà, an quæ narrantur hoc cap. 38. euenerint ante venditionem Ioseph, an post: vtrumcumque enim dicatur, magnis id est implicatum difficultatibus. Nam li antè; cur non etiam antè Moles expoluit hanc historiam? Id enim exigebat ratio temporis, idque poscebat rectus scribendæ historiæ ordo, atque id si fecisset Moses, inchoaram historiam Ioseph non statim interrupisset: sed, quod erat aptius & commodius, yniuersam ad vsque finem continente serie pertexuisset. Sin autem post venditionem Ioseph contigerunt, quæ memorantur hoc capite, qui fieri potest, vt intra viginti tres annos (tot enim à venditione Ioseph, vt proximè dictum est, ad ingressum vsque Iacob in Aegyptum computantur) omnia facta sint, quæ hic commemorantur, conjugium Iudæ, generatio successiva trium filiorum eius, adulta eorum iam ætas, & matura coniugio, quod alius post alium inijt, viduitas Thamar, & diutina mansio cius in domo paterna, quoad filius Iudæ adolesceret in ætatem matrimonio idoneam, firmamque; posthæc incestus Thamar cum Iuda, & inde generatio duorum filiorum.

Hæc omnia intra viginti tres annos non videntur geri potuisse. Hanc B. August. fanè ob causam B. August. quæst. 1 28. in Genes. super hac quæstione pluribus disputans, denique eo propensior est, vt hæc ante venditionem Ioseph gesta existimet. Quomodo, inquit, hæc omnia intra viginti duos annos fieri potuerint, meritò mouet. Nisi, vt fortè solet Scriptura per recapitula tionem, aliquot annos ante venditum Ioseph hoc fieri cœpisse intelligi velit. Et paulò infrà sub finem eius quæstionis subdit hæc: Nisi fortè credimus (& hoc enim fieri potuit) mox vt adolescere Iudas cœpit, eum incidiffe in amorem eius quam duxit vxorem, nondum vendito Ioseph. Sic Augustinus.

Sedenim istam difficultatem, quam tantopere exaggerat Augustinus, non magni negotij esse videtur explicare. Posito enim, historiam huius capitis sequi ordine temporis venditionem soseph, licet, quæ narrantur hoc capite, intra viginti tres illos annos inter venditionem Ioseph, & ingressum Iacob in Aegyptum,omnia concludere ad hunc modum : Quo anno venditus est Ioseph, eodem ipso Iudas duxit vxorem, filiā Sua Chananæi,& sub finem eius anni, genuit primum filium, cui nomen Her, & inde alios duos successive. Het decem & septem annos natus, duxit Thamar vxorem, id est, anno post coniugium patris decimo octavo: sed quia pessimus erat, occisus est à Deo sub finem anni eius decimi octaui. Initio anni decimi noni successit in coniugium eius alter filius Iudæ, vocatus Onan, qui ob nequitiam statim codem illo anno perijt. Tunc coacta est Thamar expectate, donce Sela, tertius Iudæ filius, magis adolesceret: ponamus id tempus fuisse duorum vel trium annorum, tunc enim Sela fuisset annorum circiter viginti, maior nempè prioribus suis fratribus : expe-Cauit igitur Thamar vlque ad vigesimu secundu annu à coniugio Iuda. Tunc videns le frustrari spe habendi Selam maritum, quæsivit per simu-

lationem concubitum Iudæ, & inde duos filios gemellos generauit, anno videlicet vigesimo secundo post coniugium Iudæ. Anno postea vigesimo sertio expleto, intrauit luda cum duobus filijs in Ægyptum. Hinc, opinor. aduertit Lector, difficultatem exagitatam à B. August. eo modo quo diximus, dissolui posse.

mori afpectu inexplicabilis quastio.

Atenim est altera difficultas multo impeditior, multóque perplexior. 5 Ardas, & Pri In hoc enim iplo libro Genelis infrà ca.46. vbi memoratur ingrellus Iacob in Ægyptum cum omni familia sua, traditur, Iudam intrasse tunc Ægyprum vnà cum filio suo Phares, & duobus eius filiis, suísque nepotibus, Helron, & Hamul. Hos cum genuit Phares, non poruit esse minor anno decimo sexto: sed ipse genitus fuerat, vt paulò antè ostensum est, anno circiter vigesimo secundo post coniugium patris sui Iudæ cum muliere Chananza, vt narratur in exordio huius capitis 38. Ergo à conjugio illo Iudæ,quod fuit post venditionem Ioseph , vsque ad ingressum Iudæ cum filijs & nepotibus suis in Aegyptum, fluxissent anni triginta octo, duo scilicet & viginti vsque ad ortum Phares, & anni sexdecim vsque ad generationem filiorum eius: cilm tamen suprà demonstratum sit ex ipsa Scriptura, non plures viginti tribus annis computati à venditione Ioleph, vsque ad ingressum lacob in Aegyptum.

Si quis autem, vt hanc euitet difficultatem, dicat coniugium illud Iude fuisse ante venditionem Ioseph, annis quindecim, tot videlicet vt summa illa viginti trium annorú à venditione Ioseph vsque ad ingressum Iacob

in Aegyptum firma consistat: is profectò, vt fertur prouerbio, Incidit in Scyllam, cupiens vitare Charybdim.

Sic enim necessum erit dicere, Iudam cum illam duxit vxorem, quinque dútaxat fuisse annorú. Etenim Iudas quatuor tantúm annis prior natu erat quam Ioseph, vt colligitur ex cap. 29.& 30. Genes. Siquidem Iudas natus est anno vndecimo, quam pater eius Iacob venerat in Mesopotamiam: Ioseph autem anno decimo quarto iam exacto. Ergo si Ioseph erat sexdecim annorum, cum est venditus, vt dicitur Genes. 37. erat tum Iudas viginti annorú : quare si quindecim annis ante venditioné Ioseph inije coniugium illud cum muliere Chananza, necesse est initum esse cóiugiti,& ex eo generatos filios Iudæ anno ætatis eius quinto: hoc autem non solum incredibile dicussed impossibile factu est; nisi quis ad divinz Omnipotentiz miracula temerè confugiat. Siue igitur istud Iudz coniugium locetur ante venditionem Ioleph, siue post; vtroque sanè modo inextricabilis, vt videtur, existit quæstio.

Auttoris solu oso duplex superioris diffioultatis.

Duplex mihi ad præsens occurrit exsoluendi huius nodi via, & ratio, 6 quam breuibus dicam Lectori. Primò dicendum est, duos illos filios Phares, Helron & Hamul, qui memorantur Genel. 46. non fuisse natos ante ingressum Iacob in Aegyptum, sed aliquot post annis. Cur igitur isti numerantur ibi inter ingredientes in Aegyptum? quia etsi non per se, in suo tamen patre, qui verè ingressus est Aegyptum, etiam ipsi existimantur intrasse. Hoc namque modo, enumeratis Moses eo loco filijs & ne potibus Liæ, subdit, eos fuisse genitos in Mesopotamia: quod tamen falsum est de filijs

filijs Iudæ generatis in terra Chanaam, vt dicitur in hoc capite: Immò de filis Ruben, Simeonis, & Leui, idem dicendum est: cum enim Iacob difcessir ex Mesopotamia, Ruben erat annorum tredecim, Simeon duodecim, Leui vndecim, Iuda decem, in qua ætare, non est credibile iam eos generalle filios: quam fortalle ob caulam luprà Genel. 35. vbi recensetur progenies Iacob, soli numerantur eius filij, nec vllius corum nominatur filius. Ergo quod dicitur de filijs & nepotibus Lix, ab ea genitis in Mesopotamia, interpretandum est de filijs quidem Liæ, per se atque immediatè, de nepotibus autem eius, mediatè, & in eorum patribus, qui nati fuerant in Mesopotamia. Ad hunc scilicet modum soluit istam quæstionem Augustinus in quæstione 151.in Genes. Magna, inquit, quæstio est, quomodo triginta tres animæ ex Lia genitæ fuerint in Mesopotamia: nist Angustinus. quia illa locutio confirmatur, tanquam ibi omnes ortæ fint, quarum parentes ibi orti funt.

Quod autem inter eos, qui ingressi sunt in Aegyptú vnà cum Iacob, & recensentur à Mose infrà Genes. 46. aliqui fuerint ibi commemorati. nondum tunc nati, sed multis post annis; manifestum facit commemoratio filiorum Beniamin eo loco polita. Numerat Moles decem filios Beniamin; sic enim Hebraica & Latina lectio appellat: quos tamen omnes non fuisse à Beniamin proxime genitos, sed quos dam fuisse nepotes, & pronepotes eius, perspicuè demonstrat lxx. Interpretum in eo loco translatio. Nam licet secundum Hebraicam & Latinam lectionem Genes. 46. Bela & Gera, & Ared, nominentur filij Beniamin, attamen Septuaginta, qui hæc distinctiùs & enucleatiùs descripserunt, Belam saciunt filium Beniamin; Geram autem, filium Belæ, & nepotem Beniamin; Ared verò, filium Geræ, & pronepotem Beniamin. Beniamin porrò, cum intrauit Aegyptű, vigesimum tertium annum ætatis non excedebat; siquidem natum esse ostendimus suprà, eo anno quo Ioseph venditus est, aut iuxta. Non potuit igitur fieri, vt Beniamin intra viginti tres ætatis suæ annos, & filiú habuerit& nepotem, ac pronepotem: sed necesse est nepotem & pronepotem, aliquot annis post ingressum eius in Aegyptum esse natos.

Altera eiusdé quæstionis enodandæratio indicata nobis est à B. Aug. Is enim quæstione vltima in Genesim docet, per ingressum Iacob in Aegyptum, non esse illud tantùm tempus præcisè intelligendum, quo ipse primum intrauit; sed quoad ipse vixit in Aegypto post ingressum, per annos scilicet decem & septem. Vel potius per illum ingressum Iacob intelligere oportet omne tempus, quo vixit Ioleph post ingressum patris, per annos nempe vnum & septuaginta. Nam quia Iosepho vocante, & procurante apud Regem, Iacob venit in Aegyptum, & ibi humaniter acceptus à Rege, ac liberaliter tractatus est, atque in optimo Aegypti solo collocarus: idcirco significatio & vsurpatio ingressus Iacob in Aegyprum extendirur víque ad finem vitæ Ioseph. Et hac ratione Augustinus soluit difficultatem, qua vehementer premi videtur translatio lxx. Interpretum in cap. 46. Genesis: vbi omnes animas quæ ingressæ funt cum Iacob in Aegyptum, tradunt fuisse septuaginta quinque,

Digitized by Google

#### COMMENT.

cum Scriptura Hebraica, septuaginta solum enumeret. Sed illi addiderut ei numero quinque,partim nepotes,partim pronepotes Ioseph, haud dubié natos post mortem lacob. Ex quo argumentatur Augustinus, per ingressum Iacob in Aegyptum significari omne tempus, quod ab ingressu lacob proteditur vsque ad finem vitæ Ioseph. Idem traditur ab ipso in lib. 16.de Ciuitate Dei sub finem, ca. 40. Atque hæc sunt, quæ super propolita quæstione, in præsentia dicere habui.

#### SECVNDA DISPVTATIO.

De peccato Her primogeniti Iuda, quem Scriptura dicit fuisse nequam in conspectu Dei.

# Super illis verbis,

VERS. 7. Fuit Her primogenitus Iudæ, nequam in conspectu Domini: Et ideo ab eo occifus est:

Duod fuerit peccatum Her.

RIMA quæstio hic tractanda est, quodnam fuerit peccatum Her: Scriptura enim nullum eius peccatum nominatim exponit, contenta dicere in vniuersu, fuille eu nequam in conspectu Domini.B. August.lib. 2 2. contra Faustum cap. 84.11-

S. Augustinus, gnificat peccatum eius fuisse crudelitatis & sæuitiæ, dicens fuisse eum ma lignum & fæuum. Cum enim duo fint genera hominum, vnum nocentium alijs; alterum, prodesse alijs nolentium: prius genus hominum significatum esse ait, per filium Iudz, nomine Her, qui erat malignus & seuus: posterius autem genus hominum, esse figuratum per alterum filium Iudæ, vocatum Onan, qui ne gigneret filios fratri suo mortuo, accedens ad vxorem, ante fundebat semen in terram. Sed huius opinionis suz sechatores non habuit Augustinus. Alij coniectant, fuisse peccatum contra naturam, quod admittebat, abutens vxore extra vas muliebre. Coniecura istoru, huiusmodi est: Iste dicitur fuisse nequam in conspectu Dei, & idem dicitur suprà Genes. 13. de Sodomitis: Homines Sodomita (inquit Scriptura)pessimi erant, & peccatores coram Domino nimis: Sed præualuisse videtur Traditio Hebræorum, quam plerique Nostrorum, etiam sequun-Traditio He- tur. Aiunt isti, Thamar fuisse pulcherrimam fæminam, eamque perditè adamatam esse ab Her. Qui quo diutius illibata eius pulchritudine frui posset, sciens per grauidationes, & partus dessorescere decoré, & venustatem muliebré, in congrediendo cú Thamar, esfundebat semen extra vas illius, ne grauidari posser. Hoc secutus Caietan. Quæ fuerit, inquit, malitia Her, non dicit Scriptura: Sed Hebræitradunt, malitiam eius fuisse studium impediendi imprægnationem vxoris, propter nimiú amoris ardorem erga illä: Vnde & significanter appellatur malus in oculis Iehouah,

braorum.

Caietanus.

Digitized by Google

hoc

hoc est, fontis essendi, seminando enim ita, ve generatio non sequeretur, malè merebatur de fonte essendi. Sic ille.

Cassianus péccatum istud Her, speciem facit fornicationis, nomina- Cassianus. natam à Theologis mollitiem, & à B. Paulo immunditiam. Scribit enim in cap. 11. Collationis octaue de peccato Onam, qui frater fuit Her, (fimile autem fuisse peccatum vtriusq; creditur) ad hunc modum: Fornicationis tria sunt genera. Primum, quod per commixtione sexus vtriusque perficitur. Alterum, quod absque fæmineo tactu fit, pro quo Onam, filius patriarcha Iuda à Domino percussus legitur. Hoc in Scripturis sanctis immunditia nuncupatur, de quo Paulus ad Coloss. 3. Mortificate, inquit, membra vestra, que sunt super serram, fornicationem, immundiciam, & c. Et ad Ephel. 5. Fornicatio, & immundicia nec nominecur in vobis. Tertium genus fornicationis est, quod animo ac mente concipitur, de quo Dominus in Euangelio Matth. 5 Qui viderit, inquit, mulierem ad concupiscendum eam, iam mæchatus est eam in corde suo. Hæc Cassianus.

Immunditiæ verò peccatum, cenfetur à Theologis peccatum contra naturam, quòd repugnet ordini naturali actus venerei, ordinati ad generationem prolis. Peccatum enim contra naturam, vt docet S. Tho peccatum immas in Secunda Secunde quæft. 154. art. 11. plurifariam potest fieri. Vel mundstia sie. fi absque omni concubitu, causa delectationis venerez, pollutio pro. peccatu concuretur, quod pertinet ad peccatem immunditiæ; quam quidam mollitiem vocant. Vel si fiat per concubitum cum re non eiusdem speciei, quod vocatur bestialitas. Vel si fiat per concubitum cum non debito fexu, vt maris cum mari, vel fœminæ cum fœmina, vt Apostolus ait ad Romanos primo, quod appellatur vitium Sodomiticum. Vel denique finon feruetur naturalis modus concumbendi, aut quantum ad instrumentum non debitum, aut quantum ad alios monstrosos & bestiales concumbendi modos. Inter ista autem peccata contra naturam, infimum locum tenet peccatum immunditiæ, gravissimum autem est peccatum bestialitatis, post hoc verò est vitium Sodomiticum, & post hoc est, cum non seruatur debitus modus comcumbendi. Magis autem peccatur, si non sit debitum vas, quàm si sit inordinatio secundùm alia pertinentia ad modum concubitus. Hæc ex Beato Thoma in prædicta quæst.artic.11.vt diximus,& item 12.

Altera quæstio est, quibus modis peccauerit Her, & quam multiplici prauitate actus eius deformatus fuerit. Videtur peccasse quinq; mo- que modis. dis. Primò quidem, pessimo genere intemperantiz. In conjugio enim, posthabito proprio eius fine, solum spectauit & quasiuit sensum, atq. gustum, &, vt in Scholis loquimur, fruitione delectationis ac voluptatis venerez. Atque id non fecit repentina quapiam & vehementi perturbatione animi correptus & incitatus, vt facere folent incontinentes, sed consulta opera, firmoque proposito, atque ex electione; talem sibi videlicet, homo nequillunus, comingi; finem, fructumque proponens. Deinde peccauit, magnam Deoiph iniuriam faciens, qui in humana Genefico 2. natura verumo; sexum codidit, & ommaque ad generationem prolis,

Comment, in Gen. Tom. 4.

non solum necessaria, sed eriam vtilia generada proli futura erant, copiosissime & aptissime, & ordinatissime eidem natura indidit: & ve legitimè fieret generatio prolis, statim in exordio mundi Matrimonium instituit, edicens, vt per illud crescerent & multiplicarentur, ac replerent terram. Her igitur, quantum in ipso fuit, tam sanctam Dei & vtilem institutionem frustrabatur.

Ad hzc, maximam vxori suz Thamar iniuriam & contumeliam faciebat, præpediens eius fæcunditatem, priuansq; eam ingenti bono, & gaudio & ornamento, quod ex generatione prolis mulieribus accedit:nec ea,vt coniuge vtens ad generationem prolis, sed taquam vilissimo scorto abutens ad turpissimam voluptatem. Præterea, sibi ipse iniuriofissimus & nocentissimus erat, adimens sibi, quo nihil in humanis bonis optabilius homini accidere solet: quid enim optabilibus ijs qui funt in conjugio, quam multa ac pulchra prolis parentes fieri? Per filium enim pater, etiam mortuus, quodammodo viuit, ac feipfum propagat: Mortuus est pater, inquit Scriptura; Et quasi non mortuus esset : similem enim reliquit sibi. Et Aristoteles perfectum esse censet vnumquodq; in viuentibus, cùm sui simile potest producere, & alio loco naturalissimum esse dicit operum in viuentibus, quæcumque perfecta sunt, facere aliud, quale ipsum, vt ipsi sempor & esse diuino participent, prout possunt: omnia enim illud appetunt, & illius causa agunt omnia, quzcumque agunt secundum naturam. Et quia nihil contingit corruptilium,idem & vnum numero permanere, permanet non iplum, sed quale ipsum, numero quidem non vnum, specie autem vnum. Sic Aristoteles. Postremò, ingenti damno afficiebat genus humanum, quantum in iplo erat, planè destruens illud ac tollens de medio, quippe qui coniugio, ad propagationem humani generis instituto, non ad hunc finem vtebatur, sed ad inanem tantum, & sterilem, & obscænam voluptatem. S. August. Celebris est illa B. August. sententia in lib. de bono coniugij cap. 16. Quod est cibus ad salutem corporis, hoc est concubitus (coniugalis

de Anim.

Text.34.

scilicet & legitimus)ad salutem humani generis. His itaque modis gra-

uissimè peccauit Her.

Quid est illud frequens in Scriptura in cospectu Dei vel coram Deo.

Tertia quæst. Quid est illud, Fuit nequam in conspectu Domini. Tho- 12 status interpretatur in abscondito, quoniam, inquit, nequitia eius non patebat aliis, sed solus Deus, præter ipsum & vxorem eius conscius illius flagitij erat. Et idcirco Deus occultè occidit illum, tali tamen plaga, quæ latis indicaret, mortem eius non ei naturaliter contigisse. Atenim idem Thostatus super illis verbis cap. 13. Genesis: Sodomita erant pessimi ceram Domino nimis: contrario modo exponit Coram Domino, videlicet pro eo quod est, palàm : & publicè sine vllo pudore, atque hominum, Deique respectu, sicut dixit Isaias : Quasi Sodoma peccatum suum pradicauerunt, nec absconderunt. Ast ego observaui in Scriptura, aliquid dici esse tale, five in laudem, sive in culpam, coram Dee, quod sit verè, & simpliciter, & maxime tale. Nam cum Deus perfectiffime cognoscat res omnes,& vt ipsæ sunt, ita deipsis sentiat ac iudicet:idcirco cum aliquid

dicitur esse tale coram Deo, fignificatur id esse verè, & simpliciter, & maximè tale. Ad hanc sententiam Nemrod dictus est Genes. 10. robuflus venator coram Domino. Lucas cap. v.ait Zachariam & Elizabeth fuisse iustos ante Deum, & filium corum Ioannem, fore magnum coram Domino: & apud Ionam cap. 1. dicitur Hebraice, Niniue fuisse ciuitas magna Deo, siue coram Deo. Verum super hac re nos pluribus disseruimus in Tertio Tomo nostrorum Commentariorum in Genefim super cap. 13. num.34.8 35. Ergo dicitur Her fuisse nequam coram Deo,id est, verè, atque vt ita loquar, perfectè nequam. Illud porrò quod adjungit Moles : Et ideireo occifus est à Deo : fignificat non morte naturali occidisse, sed tali genere mortis, vt satis appareret id ei vindi-Az, & supplicij causa fuisse diuinitus illatum. Nec temere crederet quisquam, ad eum modum illum fuisse occisum, quo narratur in libro Tobiæ cap. 6. septem viros Saræ fuisse interfectos per Demonem. Scriptum enim ibi est, Angelum Raphaëlem dixisse Tobiæ: Ostendam tibi qui sunt, quibus potest prevalere Demonium. Hi namque, qui coniugium ita suscipiunt, vt Deum à se & à sua mente excludant, o sua libidiui ita vacent, sicut equus, & mulus, quibus non est intellectus, habet potestatem Damonium Super eos.

Quarta quæstio, Quid mulieris fuerit illa Thamar, quæ nupsit filiis Qualis ma-Iudz: ex qua gente fuerit, cuius conditionis, quibus moribus? Huic Thamar. ego quæstioni respondebo verbis Philonis, quæsunt in libro eius de Philo. Nobilitate. Hanc nobilitatem, inquit Philo, non solum viri Deo chari, fed etiam mulieres æmulatæ funt, oblitæ ruditatis, ac fimulachrorum quæ coluerant, institutæ verò ad vnius Monarchæ notitiam, cuius solius imperio mundus regitur. Thamar nata fuit in Palestina Syriæ, educata in patria cultrice multorum numinum: vbi omnia plena erant statuis, & delubris, & id genus cateris superflitionibus. Sed postquam ei contigit, velut è profundissima caligine paruum quendam splendorem veritatis aspicere, capitis sui periculo ad pietatem transfugit, nihili pendens vitam, fi non daretur bene viuere : rectam autem vitam in eo fitam censebat, si daretur colere adorareque vnum Auctorem rerum omnium. Hæc duobus deinceps fratribus, ambobus scelestis nupserat; priori, puella; posteriori verò, ex decreto iudicum, quia prior fine liberis decesserat. Ea porrò mulier, seruata vitæ integritate.

tum ipsa in bona existimatione suit, tum posteris suis omnibus nobilitatis exordium præbuit. Et quamuis alienigena effet, fuit tamen ingenua, nec forte obscuris natalibus. Sic Philo.

The state of the second Company there is the second of the second of

Treating of the Market years and the

XXX 2 the state of the s

# TERTIA DISPVTATIO.

De peccato alterius filij Iuda, cui nomen Onan.

Super illis verbis,

Dixit Iudas ad Onam filium suum: Ingredere ad vxorem fratris tui, & sociare illi, vt suscites semen fratri tuo. Ille sciens non nasci sibi filios, introiens ad vxorem fratris sui, semen fundebat in terram, ne filij fratris nomine nascerentur; & idcirco percussit eum Dominus, eo quòd rem detestabilem faceret.

R 1 M A quæstio hîc agitanda est super illis verbis: Ingredere ad vxorem fratris tui, vi suscites semen illi. Cùm enim sucrithoc præceptum per legem Moss datum Hebræis, vt traditur Deut. 25. quî sieri potest, vt ista lex siue præceptum, plus ducentis triginta annis ante lege Moss iam

vigeret, & vim haberet obligandi? concessu enim omnium prima Lex à Deo hominibus data suit, quæ per Mosen lata est. Sed breue responsum est:non suisse id ante legem Moss præscriptum & præceptum lege aliqua scripta & lata diuinitus, sed ex more & consuetudine & traditione Maiorum; quam tamen ex diuina inspiratione primam habuisse originem non temerè existimatur. Nimirum voluit Deus, Patriarchas illos populi Hebræi multa observare eorum, quæ postea per legé præscribenda eorum posteris essent: quo scilicet maiorum suorum exemplo, molliora ipsis, & leuiora legis præcepta sierent. Enimuerò distinctionem animalium mundorum & immundorum ad vsum sacristicandi observatam legimus Genes. 8. statim post diluuium: erectionem item altarium ex impositis lapidibus, atque eorum vnctionem & quasi consecrationem, factam legimus à Iacob Genes. 28. & ab eodem votiuam decimarum obsationem: hæc autem omnia per legem Moss, multis pòst seculis sancita & constituta sunt.

Verùm non abs re fuerit verba illius legis de suscitando semine demortui fratris hîc adscribere, cum breui quadam eorum interpretatione, quo apertiùs eius legis, & qui ante legem erat, antiquissimi moris æquitaté, & honestaté agnoscamus. Verba illius legis in cap. 25. Deut. huiusmodi sunt. Quando habitauerint fratres simul, & vnus ex eis absque liberis mortuus suerit, vxor defuncti, no nubet alteris sed accipiet eam frater eius, & suscitabit semenfratri suo, & primogenită ex ea siliă nomine illius appellabit, vi non deleatur nomen eius ex Israel. Fuit in hac lege mentio de fratribus cohabitantibus, vt bene Caietanus exponit, quia frater cohabitans, prius obligabatur ad hoc officium, quàm frater, non cohabitans, tanquam maiore vinculo coniunctus defuncto. Quod autem dicitur, vt primogenitus ex ea vxore natus, nomine fratris mortui cendicitur, vt primogenitus ex ea vxore natus, nomine fratris mortui cendicitur, vt primogenitus ex ea vxore natus, nomine fratris mortui cendicitur, vt primogenitus ex ea vxore natus, nomine fratris mortui cendicitur, vt primogenitus ex ea vxore natus, nomine fratris mortui cendicitur, vt primogenitus ex ea vxore natus, nomine fratris mortui cendicitur.

Digitized by. Google

seatur, id pertinet ad vetustissimum morem denominandi filios ex patribus, víque adeo, vt quorundam virorum illustrium propria nomina ignoraretur, quòd vulgo non alijs quàm patrum nominibus appellarétur. Et quia hoc præcipuè observare studuit Antiquitas, idcirco filius primò natus ex fratris mortui vxore, ritè cogebatur scruare illius nomen, quando & illius quoque fiebat hæres. Signatè autem nominatur non filius absolute, sed primogenitus:lex enim meritò exigebat, vt primogenitus eius qui duxerat vxorem fratris defuncti, ficut illius futurus erat hæres, ita legalis filius eius censeretur, & nomen eius ferret. Reliquos autem filios ex eadem vxore susceptos, liberum putat Caietanus fuisse patri, vel sibi eos, vel fratri mortuo arrogare.

Sed duo istilegi siue cosuctudini opponi possunt. Primò videtur inhonestum atque indeces, vt mulier quæ facta erat vna caro per cóiugiú nes contra ille cum vno fratre, ea iungeretur similiter alteri fratri; & ille reuelaret tur- consucudipitudinem fratris sui. Similia enim, aut etiam minora, vetita reperimus nem & cotra per legem Moss. Sic enim legimus Leuit. 18. Turpitudinem sororis patris tui non discooperies, quia caro est patris tui. Turpitudinem sororis matris tua non reuelabis, eo quòd sit caro matris tue. Turpitudinem patrui tui non reuelabis,nec accedes ad vxorem eius, qua tibi affinitate consungitur. Si talia igitur coniugia, talésque concubitus turpes censentur, similiter censeri deberet coniugium fratris cum vxore fratris sui, cum in hoc non minor coiunctionis ratio fit, quam in illis. Immò verò coniugium hoc fratris cum vxore fratris mortui, conceptis verbis eodem in loco Scripturæ interdictum est. Turpitudinem, inquit, vxoris fratris tui non reuelabis, quia turpitudo fratris tui est.

Verùm istas duas obiectiones benè soluit Caietanus:priorem quide Solutio supefuper caput hoc 38. Genefis hisce verbis: Nisi fuisset mos vt defuncto clionum ex fratre sine liberis, Leuir acciperet fratriam in vxorem, non dixisset Iu- Caietane. das hæc verba. Sed arbitrati funt Antiqui, quòd modica læsio honoris mortui fratris, quæ interuenit in hoc, quòd vxor eius effecta vna caro cum iplo, cognolcitur à fratte, vincitur à maiori bono, immò à beneficio in ipsum. Magnum siquidem beneficium censuerunt conferri mortuo fine liberis, fi frater mortui, vices mortui ageret cognoscendo relietam vxorem ad suscitandum semen mortuo. Et hinc patet, nomincepisse tempore Mosis legem hanc, quæ à Mose scripta est Deutero. 25. Sic ibi Caietanus. Posteriorem verò obiectionem idem soluit super caput 25. Deut.ad hunc modum scribens: Recole prudens Lector, Leuitici 18. inhibitum esse connubium cum relicta fratris vxore, suisseque punitum Leuit. 20. Sed. vt ibidem dictum est, ibi est sermo de connubio inter Leuirum & fratriam, in genere: hoc autem in loco sermo est de connubio inter Leuirum, & fratriam, in vno duntaxat euentu. Et proprerea lex ista non aduersatur legibus illis: siquidem secundum legem Mosis illicitum erat tale connubium, absolute loquendo; licitum auté, immò præceptum, in euentu, quo frater defunctus fuisfet sine filio: quia Leuir ad exercendum officium fratris sui defuncti, tanquam vices eius

gerens, iungebatur fratriæ. Ac per hoc non solum cessabat ratio legis promulgatæ in Leuitico, iniurià videlicet desuncti fratris, sed officium potius præstabatur fratri desuncto. Hæc Caietanus.

Philorefellitir.

Philo, vt ex verbis eius paulò suprà memoratis manifestum est, si- 16 gnificat, istud de suscitando semine fratris mortui, non solum in more apud Hebrzos fuisse, sed fuisse id temporis institutum atque lege Cha- 🕟 nanzorum, in quorum regione tunc Iudas versabatur. Scribit enim, Thamar, mortuo fine liberis primo marito, decreto iudicum illius terræ nupfisse fratri eius, vt suscitaret semen fratri suo. Sedenim extremum hoc dicum Philonis dupliciter refellitur. Etenim narratio ipfa Mosis in hoc loco apertè demonstrat, quòd Thamar nupserit secundo fratri, id factum esse auctoritate, sententiâ, & voluntate Iudæ; non autem decreto, & præcepto iudicum. Deinde, si res ista pendebat à iudicio, & decreto iudicum ¿cum Thamar vidit non dari fibi in cóiugium Selam, tertium fratrem, vti oportebat, & promissum à Iuda sucrat; adijsset ipla iudices, egissétque vt sibi daretur Sela, etiam recusante Iuda : nec illa confugisset ad turpe illud confilium & commetum, per simulationem meretriciam concumbendi cum Iuda yt ex eo filios susciperet, quando non poterat ex Sela.

Vter fratrum peior fuerit Her ne, an Onan. S. Augustin.

Altera quæstio breuibus tractanda est circa illa verba: Idcirco percus-17 sit eum Dominus, quod rem detestabilem faceret, vers. 10. Vter fratrum plus & grauiùs peccauerit, Hér ne, an Onan. S. Augustinus lib. 20. contra Faustum, cap. 84. significat peiorem fuisse Her, quam Ona: illum fuisse malignum & fæuum, & peccasse nocendo: hunc autem peccasse, prodesse & iuuare nolendo. Non sunt, inquit Augustinus, nisi duo genera hominum, inutilia géneri humano: vnum nocentium, alterum prodesse nolentium, & si quid boni habent in hac terrena vita, perdentium & táquam in terram fundentium. Et quoniam in malo peior est qui nocet, quam ille qui nó prodestideo prior frater dictus est malignus & seuus; de altero autem dictum est, quòd fundebat semen in terram. Atque idiplum indicat corum nomina. Siquidem Her interpretatur, Pellicius, qualibus scilicet tunicis induti sunt primi homines, & in pænam damnationis sunt eiecti ex Paradiso. On averò interpretatur Mæror eorum, eorum nempe, quibus nihil prodest, cum habeat vnde prodesse queat, sed id potius perdat in terra:maius porrò malum est ablatæ vitæ, quod fignificat Pellicim, quam non adjutz, quod fignificat Maror corum. Sic Augustinus.

Auctoris fententia granisse fusse peccatü Onan quam Her.

Verum probabilius videtur, grauius peccasse Onan quam Her. Hoc 18 enim indicat Scriptura ipso modo loquendi, quo vtriusque factum denotat: grauioribus enim verbis arguit factum Onan, quam Her. Nam Her, appellat nequam; Onan verò detestandum, quòd rem detestabilé faceret; hoc autem grauioris criminis nota est, quam illud. Deinde, Onan, fratris sui vindicta ob simile peccatum deterreri debebat à peccando: ex quo licet æstimare quanta suerit malitia. Onan, qui tam receti fratris supplicio ante oculos eius posito, à simili, vel etiam maiori

Digitized by Google

Dange. s.

peccato non se abstinuerit. Hac sand ratione Daniel Regem Baltasare gravius peccasse ostendit, quod contemptor fuisset Deigeo quod à tali impietate cohiberi & deterreri debuerat, exemplo parris sui Nabuchodonosor, quia aliquot ante annis propter similem impietatem, ex altissimo humanæ prosperitatis gradu, in profundissimam calamitatum & miseriarum abyssum deiectus fuerat. Cum enim Daniel commemoraffet, quantam in calamitatem & miseriam pater eius ob superbiam & impietatem præcipitatus effet, subdit hæc: Tu quoque filius eius Baltasar, non humiliasti cor tuum, cum scires hac omnia : sed aduersus Dominatore cœls elenatus es, &c. Præterea grauius peccasse Onan quam Her, licet argumentari ad hunc modum: Her peccauit inordinata libidine delectationis venerez, vt suprà expositum est:at Onan peccauit maligna inuidia fraterni boni, ne primogenitus suus videlicet assignaretur fratri suo. Tantaque erat malitia eius, vt ne fratri attribueret primogenitu fuum, ipse se omnino privaret liberis: & ne ex parte prodesset fratri, ex toto nocebat fibi:excepto namque primogenito, ceteri, quos generaffet, filij, ipfius erant, nec eos quoque affignari fratri, aut in more tuc erat, aut postea lege sancitum est.

Ex hoc facto Onan semen fundentis in terram, quidam coniectarut, Au fabula de natum esse poeticum illud figmentum de prodigioso Ericthonij ortu, nej originem quem ferunt ex semine Vulcani interram profuso esse generatum. Ra- babnerne ex tionem huius fabulæ breuiter exponit Lactantius in lib. primo, qui eft hac historia de Falla Religione. Habebat Aethnici inter tot deos suos, Deasque foe- Onan, Lactan diffimis contaminatas flagitijs, duas tantum mulieres Deas, quas virgines fuisse iactabant, Palladem dico, & Dianam. Verum ne illas quide illibatam seruasse virginitatem, docet Lactatius eo loco his verbis: Sed ne illæ quidem virgines illibatam castitatem seruare potuerunt. Vnde enim putemus Erichthonium esse natum? An ex terra, vt Poetæ videri volut? At res ipfa clamat. Nam cum Vulcanus Dijs arma fecisset, eique Iupiter optionem dediffet præmij quodcumque vellet postulandi, iuraffétque, vt solebat, per infernam paludem, se nihil ei denegaturu: tum faber claudus, Mineruæ nuptias postulauit. Hic Iupiter Optimus Maximus, tanta religione constrictus abnuere non potuit. Mineruam tamé monuit repugnare, pudicitiámque defendere. Tum in illa colluctatione, Vulcanum in terram profudisse aiunt semen, vnde sit Erichthonius natus, idque illi nomen impositum and of ied of rej 20005, id est, ex cer-

tamine, atque humo. Sic Lactantius: nam cetera, quæ super ea re perseguitur Lactantius, potest Lector ex eo loco requirere. Sed quia ex semine Onan fuso in terram, nihil esse natum legimus, non videtur fabula Ericthonij cum facto Onan probabilem conuenientiam habere.

QVARTA

#### QVARTA DISPVTATIO.

An concubitus Thamar cum Iuda fuerit peccatum, nec ne?

# Super illis verbis,

VERS. 19.

Ad vnum igitur coitum mulier concepit.

& libidini transeutium expositam:tali namque specie atque ornatu, ludam vehementer ad peccadum incitauit. Meretricius quippe habitus,

Es ipfa nihil fecundum disciplinam Theologicam habere 20 videbatur difficultatis, nifi obstitisset auctoritas grauissimorum Doctorum, tam Iudam, quam Thamar, vel certè ipfam Thamar à peccato vindicantium. Ac Thamar quidem, primò non leuiter peccauit, simulans se meretricem,

locíque ipfius atque temporis opportunitas, magnam ad excitandam libidinem, patradumque flagitium illecebram habuerunt. Deinde cócubitus ille nurus cum socero, non solum malus, sed etiam pessimus, atque detestandus fuit. Neque prauitatem eius diluit, quòd non ardore libidinis, sed cupidine prolis eum cocubitum Thamar appetierit. Etenim si opus quod fit, genere suo malum est, etiamsi optimum ob fine suscipiatur, & fiat, non propterea moraliter bonum erit; bonum enim constat ex integra causa:nec bonum erit, si de ijs, quæ requiruntur ad bonitatem actus moralis, vel vnum quidpiam defuerit. Alioqui nullum esset flagitium, non furtum, non homicidium, non sacrilegium, quin facere id liceret ob bonű finem, vt ad largiendam eleemolynam, ob feruandam vitam corporalem, vel spiritualem, vel ob consequendum bo-Ad Rom.3- numaliquod publicum. At reclamat Apostolus, docens, Non esse facienda mala, vt inde bona eueniant. Erat sanè bona cupiditas habendi prolem, qua Thamar flagrabat; si tamen eam recta via, & legitima ratione habere voluisset: at eam ex soceri concubitu expetere, turpe, nefarium, execrandum fuit. Satius enim fuisset nunquam matrem fieri, quam fic fieri matrem, etiam numerosissima, ac pulcherrima prolis:no enim factu aliquod celetur bonu, quod ex eo magnum quodpia bonu secutum est: led quia ipsum bene, atque vt oportebat fieri, factum est.

sellsgedum fit Thamar fuisse instiore quans Judam.

Nec illud arguit non peccasse Thamar, quòd Iudas de ea dixerit: Iu- 11 Duomodo in stior me est, quasi eam iustam suisse istis verbis significans. Nam rectè S. Hieronymus. & Augustinus, illud, instior, interpretantur (minus mala & culpabilis.) Minus autem mala indicatur Thamar, quam ludas, quòd illa marito sibi promisso,& debito fraudata, & slagrans cupiditate sufcipiendi prolem ex stirpe illa à Deo benedicta, ad illud faciendum est adducta. At verò Iudas, & perfidiofus in Thamar fuit, non dando ei Selam maritum, vii promiserat, atque ex more debebat: neq; appetiit eius

Digitized by Google

con

concubitum defiderio prolis, sed turpis ardore libidinis. Adscribam hîc verba Hieronymi, & Augustini. Îlle in Traditionibus Hebraicis in Genesim sic ait: In Hebrao est: Instificata est ex me, non quod iusta fuerit, sed comparatione illius minus malè fecerit, nequaquam yaga ad turpitudinem, sed liberos requirendo. Hic verò lib. 21. contra Faustum cap. 62. hoc modo scribit: Magis illam, quam se iustificatam esse pronunciauit Iudas, quòd ei filium suum, maritum coniungere noluisse: qua destitutione compulsa, illo modo potius, quàm nullo modo, posteritatem non aliunde quam ab eadem stirpe conquireret. In quasententia, non eam iustificatam, sed magis quam se iustificatam dicens, non ipsam laudauit, sed in sui comparatione præposuit: desiderium scilicet habendæ prolis, quo ducta illa se socero supposuerat, minus culpans, quàm libidinosi concubitus ardorem, quo ipse velut ad meretricem victus intrauerat. Sicut quibusdam per Ezechielem dictum est: Iuftificastis Sodomam, id est: tantum peccastis, vt vobis Sodoma comparata, iusta v ideatur. Sic Augustinus.

<sup>22</sup> Iudam porrò in illo cum Thamar concubitu peccasse, nulla dubitan- Iudam excudi ratio esse potest: nam & factum ipsum per se malum erat, & mala fa- cusari non cientis intentio. Nempe meretricius concubitus per se malus est: Iu posse à peccadas item nulla, vel in speciem honesta causa impulsus est ad concubi- 100 tum Thamar; sed improba & libidinosa mente, accedens ad eam, quam putabat meretricem, sola explenda libidinis causa. Nec prauitaté facti ludæ eleuat, quòd postea tantopere is à Iacobo laudatus fuerit, omnibúsq; fratribus suis longé prælatus, quinetiam à Deo electus, vt ex eius stirpe generaretur Messias. Non enim propterea nó peccauit Gedeon, Genes. 49. quòd à B. Paulo laudatus, & inter Sanctos recensitus suerit:nec Davi- Ad Hebr. 11. dis adulterium, & homicidium, non fuit peccatum; quòd is postea amplissimis laudibus à Deo commendatus, maximisq; beneficiis cumulatus fuerit:nec ideo putandum est non peccasse B. Petrum, quòd postea Princeps fuerit Apoltolorum, fimulque pastor ac rector Ecclesia. Ni-

mirum priora hominum peccata, ritè per pænitentiam expiata, nihil obstant dandis à Deopostea beneficiis. Nec factum Iudæ propterea malum non fuit, quia per illud, facrum quodpiam, magnúmque mysterium præfiguratum & significatum sit: id enim non volente ac designante Iuda factum est, sed ordinante Deo: cuius tanta est bonitas & potentia, vt mala hominum facta ad ingentium bonorum effectionem

& fignificationem ordinare possit,& verò soleat. Possunt ea quæ diximus firmari auctoritate B. August. eiusque grauissimis ac verè Theologicis sententiis, verbisq; illustrari. De peccato cap.62. igitur Thamar ita scribit: At illa (Thamar) quæ socerum fefellit, non 💆 🚧 Thacarnis eius concupiscentia, nec meretriciæ mercedis cupiditate pecca mar peccaneuit; sed exipso sanguine prolem requirens, ex quo duobusiam fratribus nupta, tertio quoq; denegato, habere non potuit; patri corum, focero suo, fœcundandum corpus fraude subjecit, pignore quidem mercedis accepto, quod non tamen ad ornamentum, led ad tellimonium

Comment.in Gen. Tom.4.

P

ууу

reservauit. Melius quidem sine filiis remaneret, quam sine jure matrimonij mater fieret: Longè tamen alia intentione peccauit, quòd filiis suis patrem prouidit socerum suum, quam si eum sibi cocupisset adulterum. Neque verò cùm eam Iudas iustiorem quam se pronuntiauit. quasi justam laudauit, sed ve minus culpabilem sibi præposuit: quæ quia in procreandis filiis ordinatam societatem non custodiuit, meritò culpabilis inuenitur. Quòd si laudata ab illo fuit, quid mirum si mulier peccatrix ab homine peccatore laudata sit? Sic de Thamar augustinus.

August. doces

Idem August. codem loco super peccato Iudz ad hunc modum dispeccafe tudi. putat: Cosulta, inquit, zterna illa lex, que ordinem naturalem conseruari iubet, perturbariq; vetat, non nifi propagationis causa statuit hominis concubitum fieri: & hoc nonnisi socialiter ordinato connubio quod nó peruertat vinculum pacis. Quocirca prostitutio fæminarum non ad substituendam prolem, sed ad satiandam libidinem propositarum, diuina atque æterna lege damnatur: omnem quippe dehonestat emptorem turpitudo venalis. Quapropter Iudas etiasi grauius peccaslet, si nurum sciens, cum ea cocumbere voluisset: tamen eum, quantum in iplo erat, deformiter cum meretrice cuballe, non dubium est. Hæe August.cap. 61. eius libri. Cap. aut 63. subdit hzc: Sed (inquiunt) Manichæi)iste Iudas, qui cum sua nuru cocubuit, inter duodecim Patriarchas computatur. Quasi verò & ille Iudas, qui Dominum prodidit, non inter I 2. Apostolos numeratus fit, & cum eis ad prædicadum Euangelium missus. Sed respondent illi, Iste Iudas post tale facinus, laqueo suo peremptus, & Apostolorum Collegio exemptus est: ille verò Iudas, post tantam turpitudinem, inter fratres suos à patre suo præcipuè benedictus, & super omnes laudatus est. Immo verò (ait August) hinc expressivs apparet, non ad ipsum, sed ad Christum, qui ex esus tribu prænuntiabatur secundum carnem venturus, illam pertinere prophetiam. Et idcirco magis flagitium eius diuina Scriptura tacere non debuit, sicut non tacuit, vt in verbis patris eius, quibus post illud dedecus tantoperè laudatur, quia ipse non agnoscitur, alius requiratur.

Etiz per ma-Aa prophetia significat futura aliqua renda.

Deinde August.in c.83.disputat, quamuis facto illo Iudz przsigu-13 La homini fa- ratum & præfignificatum fuerit inges quoddam bonum futurum: non proptereà tamen id non fuisse culpandum, & damnandum: non enim prophetica illa significatio facta est Iuda peccancis intentione, sed bona olim ge. Prophetæ scribentis. Neque enim Iudas (ait August.) cùm ad Thamar concupiscentia victus intraret; hanc suz libinis intentionem gerebat, vt inde aliquid fignificaretur, quod ad falutem hominum pertineret: ficut nec Iudas ille qui dominum tradidit, hoc intendit, vt aliquid inde gereretur quod ad eandem salutem hominu pertineret. Ad significandum porrò per hominum facta, bona deinceps facienda, nihil interest, si facta illa quibus ea significantur, bona sint, an mala. Quid en im mea interest, cùm volo aliquid legendo cognoscere, vtrum ex minio reperiam icriptos nigros Æthiopes,& ex atramento candidos Gallos? Verumtamen, si non scripturam, sed picturam talem viderem, sine dubitatarione reprehenderem: ita in factis hominű, quæ ad imitandum, vitan-

dúmve proponuntur, magni interest, bonáne an mala sint. Que autem ad fignificandu scribuntur, fine dicuntur, nihil refert quam laudem reprehensionémve mereantur: si modò habet aliquam rei, de qua agitur, necessariam præfigurandi cógruentiam. Ergo factum sudæsecundum illius libidinem malum fuit: sed illo nesciente, magnum bonum significauit. Hoc autem quod de Iuda diximus, non solum ad illud eius fa-Etum, sed etiam ad extera valeat, si qua occurrerint mala opera hominum, quibus bonum aliquod à narrante prophetatum est. Posthæc Augustinus cap.84.declarat, quidnam boni præfiguratum & fignificatum fit malo illo Iudæ facto. Hactenus ex Augustino:cuius sententiam vniuería Theologorum íchola magno afteníu complexa eft.

Atenim, perillustres in Ecclesia Christi, venerandaque auctoritatis Thamar & Doctores S. Ambros. & Chrysost in contraria fuisse videntur sentetia. Chrysoft.certe in homil. 62 in Genefim, dupliciter expurgat factu illud Thamar; tum quòd non libidine voluptatis venerez, sed honesto rine Ambr. prolis amore incensa id secerit: tum quòd id faciendo, deservierit, ne- & Chrysoft. lciens, diuinæ dispēlationi & ordinationi; ex tali facto magnum quoddam bonum significare, immò elicere volentis, generation ed dico Mesfiz, & mylticam fignificationem duorum populorum, Hebrzi & Gentilis. Verum istas rationes, vt infirmas, & leues, suprà confutauimus. Verba Chrysost.huiusmodi sunt: Thamar furari voluit soceri concubitum, & ex illo filios procreare, non libidinem explere concupiscens (absit hoc)sed dispensatio erat, quod fiebat. Nullus itaq; audiens hæc. condemnet Thamar:nam, vt dixi, dispensationi illa ministrauit; & ideo nullam inde meretur reprehensionem, sicut nec ipse Iudas criminibus fuit obnoxius. Ecce enim hac via procedens, inuenies ex pueris inde procreatis à Iuda, Christum secundum carnem genus ducere. Præterea duo isti filij per eum nati , duorum populorum figura fuerunt , & prædictio quædam vitæ Iudaicæ & spiritualis. Sic Chrysost. Sedenim alibi Chrysost. non obscurè Thamar arguit & damnat peccati. Quippe homilia prima in Matthæum, Thamar & Bethsabee, mulieres appellat de peccaro celebratas. Et homilia tertia, commixtionem illam Thamar & Iudz, vocat turpe adulterium.

Ne igitur tantu Doctore, contraria super eadem re scripsisse, apertissimum peccată non vidisse putemus ; hoc potùs modo mente & senium eius interpretemur. In eo quod fecit Thamar, duz res considerari possunt; vel ipsum per se factu, quod haud dubiè malum suit; nec à peccato vindicandu:vel personæ facientis animus, confilium, intentio; que cùm directa fuerit ad bonum finem, inculpata fuit, & honesta, & per quam si non à toto, saltem à tanto, vt loquuntur, facinus Thamar excusari possit. Chrysostomus itaque de Thamar disserens, non illud priùs, fed posterius hoc tantùm considerans, excusat illam,& laudat.

Ad hoc autem quod dixi de mente Chrysostomi probandum & persuadendum, non parùm valet sententia Theodoreti, qui studiosissimus fuit Chrysost, sectator, & non rarò velut breuis quidam interpres. Is

ууу

enim quæst. 04.in Genesim, vnde laudari, aut excusari possit factum Thamar hisce verbis oftendit: Quare Thamar ornata meretricio habitu socerum decepit? Nempe illustre nimis erat genus Abrahæ, propter eam quam colebat pietatem. Quod probèsciens Thamar, studebat ex ea progenie liberos procreare. Cum igitur locer non eam desponsasset filio suo postremo, metuens ne decederet, quemadmodum & fratres eius; coacta est illa furari procreanda sobolis occasiones, eo quòd illas palàm sumere prohiberetur. Preterea redarguit illa socerum suum; qui cum minime temperans esset, eam tamen servare temperantiam cogeret; quod & ille confessus est, dicens: Iustiorem illam esse, quam se. Indicant porrò quæ secuta sunt, sobolis causa, non voluptatis, illud eius fuisse commentum. Neque enim postea vel Iudam, vel alium quempiam attigit, sed contenta fuit vocari mater eorum, qui exillo semine nascerentur. Sic Theodoretus.

Ad eundem opinor modum interpretanda sunt, & an sanu rectúm-18 S. Ambrofius, que intellectum accommodada, que fimiliter vt Chrysoft, de Thamar scripsit B. Ambros. in lib. 3. Commentariorum in Lucam. Nam exponens verba illa Lucæ ca. 3. Qui fuit Phares, qui fuit Iude, ita scribit: Non otiosè veig; huius mulieris Euangelista nomen inseruit. Nam si veris intendas animum, non hæc mulier tam famosa, quàm iusta. Non enim temporalis vsum libidinis requisiuit, sed successionis gratiam concupiuit. Erat enim deforme, liberos non habere: quod etiam legum ciuilium fuit auctoritate mulctatum. Promilerat eam filio fuo ludas , sed diu pactarum fædera distulerat nuptiarum: & per moram promissi defunctus est sponsus. Nondum virginitatis, nondum viduitatis, ante Christi aduentum, vernabat gratia. Dolens se sine filiis remansisse, dolum studio generationis commenta est; & Iudam confilio præuertit, vt ei se offerret ornatam, postquam defunctam eius cognouit vxorem. Vides vbiq; mulieris vitam probam; quòd non alienum præripuit thorum; non meretricio studio, quasi meretrix adornata est. Non enim vagam captauit libidinem; sed diu soceri fraudata promiss, ex ea familia quam delegerat, conuerío dolo, fructum voluit successionis adipilci. Quis itaque caltior illa, quæ tamdiu expectauit promissum, an ille, qui amorem ferre non potuit oblatum? Illa, quæ spósi familiam non refugit; an iste, qui meretricem putauit?illa, quæ oram sui corporis volentibus non permisit ad copulam; an iste, qui quod studio cœpit erroris, ad successionis gratiam, castitatem mulieris consummauit?illa, quæ filios non habebat, & tempus conceptionis, conjugij mora timebat excludi;& quæ grauitatem maturioris elegitætatis:an iste, qui ætatem adolescentioris adamauit? Ille vnius horæ impatiens, qui annos à puella exegerat caltitatis. Deniq; illa numquam postea virum experta est; amictúmque viduitatis sumpsit à coitu. Sed non ita istam defendimus, vt illum accusemus: Immò vtrumque excusamus: non autem nos, sed mylterium iplum, quod copulæ illius fructus expressit:generauit enim mulier Phares & Zaram; & cætera, quæ deinceps subtexit Ambrosius.

Sedenim animaduersione dignum est, quod in istis verbis dixit A m- Animadoersio brosius; Selam Iudæ filium; cui desponsata suerat Thamar, obijsse diem. "" 9"" "" B. suum priusquam Thamar facinus illud cum Iuda faceret; immò illius Ambrosis potissimum morte adductam esse ad id faciendum. Hoc ego dictum Ambrosij, haud scio an discrepet sacre historiæ, tum in hoc loco, tum alibi. Hic dicitur vers. 14. Thamar eo voluisse ornatu meretricio fallere Iudam, quòd iam creuisset Sela, & non eum dedisset sibi maritum. Si autem tune mortuus fuisset Sela, hocipsum potius illa dixisset, & causata esfet. Et vers. 26. idipsum non obscure significauit Iudas, dicens: Instior me est, quia non tradidi cam Sela filio meo: quod non dixisset Iudas, si iam decessisset Sela. Deinde infrà cap. 46. numerantur quinque filij Iuda, Her, Onan, Sela, Phares, & Zara: quorum duo dicăcul fuisse mortui, Her & Onan, in terra Chanam, ante discessum Iacob in Ægyptum. Non igitur ibi mortuus fuerat Sola. Et Numetorum 26 she elt: Fuerund filis Inda per cognationes suas Sela, à que familia Selon ariam : Phares, à que familia Pharesitarum, Zares, à quo familia Zareitarum. Vixit igitur Sela post illud facinus Thamar; & alia ducta vxore filios procreams, & numerolam reliquit progeniem. Præterea, fi iam tune mortuus fuisser Sela, soluta fuisset Thamar vinculo matrimoni feius, atque ideireo suisset extra potestatem Iudæ:norrigitur Iudas jus &cootestatem habuisset judicandi & condemnandi eam, vti fecit.

Rabbi Simeon Iochai in Commentarijs Pentatenchi; quos Zoar Refelliur fenpræscripsit, liberat Thamar omni crimine: aiv enim non explendæ libi- tentia Simeedinis gratià id egisse eam, sed pio quodam instinctu, nempe vt ex Iuda, expectatum Messiam conciperet. Sed istud nihil habet verisimilitudinis:non enim mulier alienigena y & recens ascita in Hebraæ gentis familiam, scire potuit tune mysterium illud de Messia generado ex Iuda: id enim nec iple Iudas; nec alius mortahum quispia tunc nouerat. Etenim primitus à Deo reuelatum id fuit beato Iacob, cum iam moribudus prophetico affiatus Spiritu, illustrissimum illud de Messia ex Iuda stirpe generando vaticinium edidit.

# QVINTA DISPVTATIO.

An iusta fuerit sententia Iuda, Thamar dam-nantis pæna ignis.

Super illis verbis,

Dixitque Iudas: Producite cam vt comburatur.

VERS. 24.



R I B v s ex rebus æstimari posset iniqua sententia ista Iudæ primò, quòd nullam videtur ille habuisse potestatem iudicandi & damnandi capitali pœna, atque absoluendi: tum quòd pæna combustionis videtur impendio grauior delicto Thamar: ac demum quòd iniquissimum videatur,

ууу

Prima qua-Rio, An Indas legitimam potestatem hadi, O puniendi Thamar. Thoftatm. Burgenfes. Caietanus. Oleaster.

glicae.

mulierem grauidam, priusquam pariat, morti addicere. Tractanda sunt itaque in hac Disputatione tres questiones, quaru prima hac est: Quánă auctoritate,& potestate Iudas dănauerit pœna capitali Thamar 🕻 cũ buerit damma ca potestas pertineret ad Principem & Iudices eius loci, in quo Iuda aduena erat & peregrinus. Huic quæstioni tribus modis responsum ab Auctoribus reperio. Thostatus, Paulus Burgensis, Caietanus, Oleaster, aliíque putant potestatem illam fuisse delatam Iudz à Chananzis, inter quos versabatur, tum ob præstantem eius prudentiam, atque virtutem multis in rebus spectatam illis, probatamque: tum quòd propter matrimoniu quod fecerat cum filia viri Chananzi; cui nomen Sua, qui eius loci princeps erat, aut certè primarius, magno erat ibi in honore, nec iam yt alienigena, sed tanquam Chananzus habebatur.

> Si hoc responsum non persuadeatur Lectori, propterea quòd præter fidem videatur, Chananzos, gente vtique impiam, sceleratamque, tantam detulisse potestaté homini alienigenz & peregrino, & diuersz admodum religionis, morumque: accipiat secundum hoc resposum traditũ à Thoma Anglico Dominicani ordinis, viro docto & pio. Hic ait: Verba illa Iudz: Producite eam vt comburatur, non esse verba hominis, sua auctoritate iubentis eam comburi, tanquam pro imperio quodin eam haberet: sed esse verba requirentis, & volentis publicam iustitiam exerceri in Thamar. Sic enim ille scribit: Non oportet intelligere, Iuda dixisse iubendo, vt combureretur; sed potius requirendo iustitiam ab ijs, quorum intererat. Idcirco autem requisiuit iustitia aduersus illam, quòd infignem sibi & filijs suis videbatur Thamar iniuriam fecisse.

> Si nequehoc responsum Lectoris explebit animum, tertium hoc fortasse non displicabit ei. Opinantur quidam, nec ego ab ea opinione abhorreo; fuisse id temporis in more apud illas gentes, vt qui princeps erat, capútque totius familiz, in eos qui eius familiz sub illius gubernatione essent, plenam, & absolutam, vitziuxtà, necisque potestatem haberet; que mad modum apud multas gentes, viro in vxorem adulteram animaduertere, ius & potestas erat, ludas porrò caput erat familiæ, ad quam Thamar tanquam nurus eius pertinebat.

Cur damnata fuerit Thapar pæna cöbustionis.

Altera quæstio est, An pœna combustionis, qua Thamar damnata 31 est, fuerit iusta. Videtur enim nimio acerbior & atrocior fuisse delicto. Thamar enim simplicis fornicationis apud Iudam accusata fuerat. N#ciauerut Inde(ait Scriptura) dicentes, Fornicata est Thamar nurus tua .Simplex autem fornicatio non meretur pænam cóbustionis: nec apud vllá gentem tanto vnquam supplicio punita est. Hebrzi facilè hoc expediunt: Tradunt enim Thamar fuisse filiam Sacerdotis Melchisedec; que ipfi fuisse putant Sem filium Noë. Lex autem erat, Sacerdotis filiam in stupro deprehensam flammis exuri debere: Sicut traditur Leuitici 21. vbi funt hæc verba:Sacerdotis filia, fi deprehensa fuerit in stupro, & violanerit nomen patris sui, slammis exuretur. Verùm istiusmodi traditio Hebraorum friuola & futilis, & prorfus explodenda est. Primò falsum est quod assumunt isti, Melchisedec fuisse eandem personam atque Sem, quod

Vana & futilis traditio Hebrzerum.

nos euidenter argumentati sumus in 3.tomo Comment. nostrorum in Genesim, super cap. 14. & numero marginali 65.

Sed esto, fuerit Melchisedec, Sem: nihilominus istam traditionem funditus euertet ratio temporum, & veritas sacræ Chronologiæ. Sem námque vixit post diluuium quingentis annis, vt scriptum est Gen. 11. hoc autem factum Thamar, euenit plus quingentis & octoginta annis post diluuiu: erat igitur mortuus Sem, amplius octoginta annos priusquam Thamar hoc fecit. Non igitur illa, quæ puella erat, filia Sem effe potuit. Quod autem dixi de obitu Sem ante octoginta annos, hoc modo colligitur ex Scriptura. A diluuio víque ad ortum Abraha, numerantur anni 292. Genefis 11. Ab ortu Abrahz, víque ad generationem Ilaac, centum anni, Genesis 21. Ab ortu Ilaac, vsque ad generationem Iacob, anni sexaginta, Genesis 25. Cùm autem contigit quod hic narratur de Thamar & Iuda, Iacob annum agebat centesimum & propè trigesimum, vt ex iis, quæ disputauimus suprà in 1. Disputat. super hoc caput, manifestum est: Istorum verò annorum summa est 580. Præter hec, illud quoque yanitatem Hebraicæ illius traditionis ostendit, quòd filiam Sacerdotis stupri conuictam, comburi debere, fuit aliquet sæculis post istud factum Thamar lege Mosaica præscriptum & sancitu. Quare eriamsi Thamar fuisset filia Sacerdotis, non propterea oportuitlet eam comburi : sed deberent Hebræi probare, etiam ante legem fuisse istud in vsu & observantia apud illas gentes.

Lyranus & Thostatus, & Thomas Anglicus, argumentantur, crimen Thamar fue-Thamar no fuisse simplicem fornicationem, sed adulterium: erat enim rie adulteriis. iam desponsata & coniuncta Selæ filio Iudæ, secundùm illam legem, siue consuerudinem de suscitando semine fratri mortuo sine liberis. Putant autem isti, coniunctionem Thamar cum Sela, fuisse instar matrimonij per verba de præsenti contracti,& iam rati, sed nondum confummati. Audiat Lector Thostatum: Thamar non damnabatur ad Thostatus. ignem propter simplicem fornicatione, sed propter adulterium. Sicut enim mulier per matrimonium iuncta viro, & ab eo cognita, fi alio cũ viro misceatur, plectitur capite: ita si solum desposata sit viro per verba de præsenti,& necdum ab eo cognita, si ab alio cognoscatur, plecenda capite est. Thamar autem desponsata erat Selæ filio Iudæ, non quidem per verba, sed per mandatum legis, siue consuetudinis, de suscitatione seminis, quæ vetabat, vxorem defuncti sine filiis, matrimoniú inire cu alio, nisi frater mortui respueret eius coniugium, sic enim obseruatum fuisse colligitur ex c.2 5. Deut. & c.4. libri Ruth. Sela porrò no detrechauerat conjugium Thamar, neque pater eius Iuda: quocirca obnoxia erat Thamar matrimonio Selz, & peccans cũ altero viro, tanquã adultera puniri debebat. Sic Thostatus: cui consonat Thomas Anglicus. Licèt, inquit, Thamar non esset actu copulata Selz, erat tamé in spe, & fortiori vinculo, quam sit contractus sposalium. Nam eadem lege, qua post vnum fratrem, secudo nupserat; ordinatum erat, vt nuberet tertio. Verum istorum Auctorum opinionem confutat P. Burgessis in addi- Burgessis.

tione ad Postillas Lyrani, super hoc caput trigefimum octauum Gene- 33 fis. Non videtur, ait ille, Thamar commissse adulterium propriè dictū: neque ob id debuisse tali morte puniri. Siguidem mulieres quæ erant alligatz fratribus, sue cognatis mariti sui defuncti, si alij copularentur, licet illicité fecissent, non tamen morte puniebantur secundum legem: alioqui Noëmi non consuluisset nurui sux Ruth, vt remaneret in terra Moah,& ibidem cum alio contraheret, vt dicitur in libro Ruth; erat enim ligata îpfi Booz, vel alij cuipiá de cognatione mariti sui. Nec sanè fuissex cusata Thamar ab occisione, si fuisset adultera, propter hoc, quòd non fuerat data in matrimonium Sele:non enim propterca excusatur mulier ab adulterio, quòd vir suus nolir ei reddere debitum. Et quamuis illa fuisset adultera, non tamen merebatur comburi, sed alia leuiori pœna puniri:pœna enim combustionis in solas filias Sacerdotű fornicantes, sue adulterantes constituta erat, vt patet Leuit. 21. Illud igitur, quod à quibusdam Hebræis traditur, verisimilius est: Iuda fuisse in loco illo quasi Principe, & potestatem habuisse iudicandi, & damnadi, non secundùm aliquas leges scriptas, sed pro arbitrio, & iudicio suo: quod ex eò apparet, quòd à principio statim eam damnauit; & vbi resciuit eius innocentiam, stat im etiam absoluit. Sic Burgensis.

Auctoris fententia.

Etsi Burgensis opinionem illud præterea adiunat, quòd Iudas statue- 34 rat de non dare Selam in matrimonium Thamar, immò dedit ei aliam vxorem: ex quo videbatur Thamar foluta vinculo matrimonij quo fuerat alligata Selæ: illud tamen valde pugnat contra Burgensem: si enim ita fuisset, vt ipse ait, iam Thamar nihil pertinuisset ad Iudam, nec obnoxia fuisset eius potestati, eiusque sententiæ & damnationi. Neque Iudas oftenderat, nolle se dare ipsi Selam in matrimonium; neque causa non dandi ei Selam, víque ad illud tempus, fuerat voluntas dandi ei alia vxorem; sed consilium & voluntas longè differedi tempus matrimonij, quo scilicet magis adolesceret, & robustior fieret Sela; ne propter infirmitatem ætatis idem ei contingeret quod acciderat fratribus eius. Cur igitur, dicet aliquis, Iudas post hæc non dedit Selam maritum ipsi Thamar? An quia visum est indecens ac turpe, vt filius eam mulierem duceret vxore quæ cum patre mixta fuerat, atque ex eo filios genuerat? Verùm, cur si tanquam adultera damnata est, non potiùs supplicio lapidationis, quod secundum legem decretum suit in adulteram, Deuter. 22. quàm pœna ignis damnata est? Sed lex illa Mosis nondum erat lata: & iudicium illud, & damnatio facta est, aut secundùm mores & instituta illius regionis,& gétis:aut quia Iudas caput erat familiæ, secudum proprium eius arbitrium ac voluntatem. Is aute indignitate flagitij maiore in modu comotus ac perturbatus præcipitauit sentetiam & atrociore, quam æquum erat, pænam statuit. Probabilis itaque videtur opinio Lyrani, Thostati, & Thomæ Anglici, quam suprà exposuimus.

An fuerit iniquum, morte

Restat tertia quastio; An illa damnatio Thamar prægnantis, & fæ- 35 tum iam animatum gerentis vtero, fuerit iniqua & crudelis? Caietanus, dumaire Tha & Lippomanus in Catena non dubitant dicere, istam Indæ sentétiam

fuisse nimis sæuam & iniquam. Et meritò. Nee laborandum est in excu- mar vnà sum fando Iudam ab isto peccaro, sicut nec excusamus eum à peccato Forni-filio quo eras cationis cum Thamar, nec à peccato perfidiæ non leruando quæ promi- Caletanes. serat nurui sux Thamar; nec à peccato venditionis Ioseph, cuius fuit ille Lippoman, auctor. Quòd autem capitalis damnatio Thamar, tunc grauidæ, no expectaro eius partu, fuerit iniqua, tribus modis probari potest; auctoricate di uinæ Scripturæ, ratione, & nobilissimarú ac prudentissimarú gentiú insti tutis & legibus. Scripturæ sententia euidenter cotraria est sententiæ Iude in Thamar. Deus enim per Ezech.c. 18.ait: Anima que peccauerit ipfa, mo Locas Ezerietur: filius non partabit iniquitatem patris, & pater no portabit iniquitatem chielis capas. fily: Institia iusti super eum erit, & impietat impy super eum erit. In his verbis ponitur anima pro homine, vt sæpe fit in Scriptura. Apertè igitur Deus hisce verbis declarat, vnuquemq; puniri debere pro peccato suo, non autem pro alieno:nec filiu portate debere iniquitatem patris sui, id est lucre Atheniensis, pænas peccatis patris sui meritas debitasque: solet namque non rarò in Accypturum Scriptura vocabulum iniquitatis vsurpari, non solum pro culpa peccati, lex de supplised etiam pro reatu pænæ, cui obnoxium est peccatum.

Hanc naturalem æquitatem secuta est lex Moss, vetans, pro peccatis rendo rique parentum, occidi filios innocentes. Verba legis in cap. 24. Deuter. huiuf- al partir ciam. modi funt: Non oceidetur patres pro filis, nec filu pro patribut: fed unusquifque pro peccato suo morietur. Contrà fecit Iudas: damnado enim Thamar ad ignem, voluit etiam filium in vtero eius contentum, ob matris peccatum, cuius ille particeps nullo modo erat, necare. Idem quoq; confirmatur hac ratione: pæna, li insta est, necessariò respondet culpæ antecedeti: nam vbi nulla est culpa, ibi pœna esse non potest nisi iniusta: in filio auté Thamar nulla fuir culpa, nulla igirur ei debebarur pæna: quare æquali supplicio matrem atque filium, id est, nocemem atque innocentem dam-

nare planè iniquam, & sæmm & barbarum fuit.

Eius porrò iniquitatis & inhumanitatis, atque crudelitatis magnum est argumentum, quod id ipsum gentium institutis atque legibus repudiarum, atque interdictum fuit. Etenim prægnantis mulieris vitimo supplicio damnatæ, pænam Romanorum legibus differri quoad peperisser, Romanæ antiquitatis peritis ignotum esse non potest. Hoc enim testatur Clemens Alexandrinus lib. 2. stromatum: Idque Quintilianus scitè ac- Clemens Alex commodat ad argumentum eius Declamationis, cui titulus est Pregnans xandr. Adultera. Nec verò proprium hoc ius fuit Romanorú: eo namq; antea vsos esse Athenienses, indicio est, quòd mulierem prægnantem, veneficij apud Areopagitas acculatam, cim capitis damnanda effet, de concilij fen tentia seruata fuit quoad partum edidisset. Hoc enim litteris mandauit Aelianus libro quinto de varia historia, cuius hæc sunt verba, Areopagitæ veneficam mulierem captam non priùs morte mulctabant, quam edidisset id quod conceperat, cum capta fuit. Atque ita innocuum infantem à supplicio liberantes, eam quæ meruerat, punichant. Idipsum fuisse in more arque legibus veterum Aegyptiorum tradit Plutarchus in libro de Plutarch. fera Numinis vindicta.

Comment.in.Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

546

Quocirca execranda fuit Claudij Imperatoris crudelitas, que ne supplicio quidem pragnantium mulierum abstinuisse, Dion.lib. 57. prodidit; cùm tamen iuris sanctio non capitalem modò pænam sumi, sed ne quæstionem quidem de prægnante habert patiatur. Est præterea lex vigesima octava in Titulo de statu hominum, Digestorum libro primo, his verbis:Imperator Adrianus Publio Marcello rescripsit:liberam, quæ pre gnans vltimo supplicio damnanda sit, liberum parere, & solitum esse seruari eam, dum partum ederet. Est item Lex tertia in Titulo de Pænis lib.48. Digest.in hanc sententiam: Prægnantis mulieris damnatæ pæna differtur, quoad pariat. Ego quidem, & ne quæstio de ea habeatur, scio observari quandiu prægnans est. Ex his liquidò apparet, sententiam illam Iudæ fuisse iniquam.

Instante autem partu, apparuerunt gemini in vtero: atque in ipsa effusione infantum vnus protulit manum: in qua obsterrix ligauit coccinum, dicens: Iste egredietur prior.

XPLORATE cognosci potuit, tum ab ipsa prægnante, tum ab obstetrice, duos esse intra vterum infantes, partim ex diuer 37 so motu, quem simul illi diuersas partes versum faciebanti partim ex mutua collisione, qua se inuicem agitabant, ac tru-

debant in vtero. Fuit igitur confimilis generatio horum infantium, generationi Iacob & Esau:nam & illos inuicem collisos esse intra vterum,& quasi concertasse, vter egrederetur prior, supra narrauit Moses Gene. 25. & verobique partus prodigiolus fuit: sicut enim illic, Esau priùs egredien tem proximè subsecutus est Iacob, plantam pedis eius tenens manu: ita hic yous manum extra yterum protulit, quali prior egressurus: sed statim retrahens manum, & quasi primatu natiuitatis cedens, locum alteri dedit prius nalcendi.

Oleaster.

Circa illud, In qua obstetrix ligauit coccinum: Oleaster huiusmodi facit adnotamentum, Meo iudicio, inquit, Sani non est à Sen, quod est dés, & ebur, sed à Sanah, quod est duplicare: & significat, aut duplicatum colorem, id est, valdè intensum, vel duplicatum filum, que significatio mihi arrider magis. Sic enim accipitur Prouerb. 31. Omnis domus eius induta est Scanim, id est duplicibus: Et secundo Samuelis capite primo: Qui indere faciebat vos Scanium, id est, duplicatis, scilicet vestibus potius, quam coccineis. Vnde hic posset verti: & ligauit super manum eius duplicatum scilicet filum, quæ mihi videtur germanior lectio. Sic Oleaster. At enim omnes verterunt coccinum; Septuaginta, & Hieronymus, & Interpres Chaldaus, & recentiores Interpretes: filum enim coccineum, infignior erat nota distinctionis quam vrique obstetrix facere volebat.

Thostatus, exponens vocemillam Coccinum, quod ait fuisse filium val 28 de nigrum, Coccus, inquit, est nomen serici, quod postea ad ruborem, vel nigredinem valdè tingitur, ira ve color ille non facilè diluatur. Iccirco Deus quasi pro miraculo, dixitapud Isaiam, capite primo: Si fuerint Peccata

peccata vestra vi coccinum, quasi nix dealbabuntur: id est, si fuerint ita nigra, vr est coccus bis tinctus, dealbabutur vt nix. Et quod hic sumatur coc cinum pro nigro, clarè ostendit quod proximè adiungitur taquam quid and sit coediuersum: Et si fuerint rubra vt vermiculus, erunt quasi lana alba. Sic Tho-Inostati. status. Verùm falsus est dupliciter, putans, coccum esse sericum, & coccinum sumi pro valdè nigro: vtrumque enim falsum est. Coccum porrò Græcis vniuerse significat granum, sed propter excellentiam, vsurpari solet pro grano valde rubro, & rotundo, cuius vius est in tingédis vestibus. Est autem arbuscula, in qua nascitur coccus, similis ilici. Plinius libro 9. Plinius cap. 41. Coccum, inquit, Galatiæ rubens granum, circa Emeriram Lusitaniæ, in maxima laude est. Anniculo grano languidus succus:idem à quadrimo euanidus. Ita nec recenti vires, neque senescenti. Et in libro 21.cap.8.Cocci colorem esse air, qualis micat in ross, gratius nihil traditur aspectu. In his granis seu coccis, parui & nigri vermiculi gignuntur, optimi odoris, qui paulò pòst coccis exeuntes, & præstanti vino albo inspersi, móxque arefacti, contunduntur in puluerem, rubefaciendis lanis laudatistimum. Hebræis vermis hîc dicitur Tholaad, nomine communiter omnibus vermibus conueniente: de quo est illud Isaiz capite primo: Et si fuerint rubra quasi vermiculm, velut lana alba erunt. Vestes auté coceinez, nobilium erant atque diuitum : vt patet secundo Regum primo, Threnorum quarto,& Matthæi vigefimofeptimo.

Quare diuisa est propter te maceria? Et ob hanc causam vo- VRRS.28 catum est nome eius Phares. Postea egressus est frater eius, 6 29. in cuius manu erat coccinum: quem appellauit Zata.

V N C locum exponens sanctus Hieronymus in Traditioni- Hierony. bus in Genesim: Pro maceria, inquit, divisionem Aquila & Symmachus transtulerunt, quod Hebraice dicitur Phares. Ab eo igitur quòd diuiserit membranulam secundinarum,

diuisionis nomen accepit. Vnde & Phariszi, qui se quasi iustos à populo separauerant, diuisi appellabantur. Nomen autem Zara, interpretatur Oriens: qui sic dictus est, quia primus apparuit, vel quia plurimi iusti ex eo nati sunt, ve in lib. Paralip. continetur. Sic Hieronymus. Est porrò Ma ceria, paries ex lapidibus temerè congestis, sine calce aut luto costrucus, quo circuquaq; vinez claudi solent. Grzecè est privus, id est sepes & repa gulú.Hebræa hoc fonant ad verbú: Quare propter te, vel fuper te , diuifa est divisio? Chaldzus diverse admodum vertit hunc locum, sic nimirum, Quam multa tibi fortitudo est, ve pranalueris? Vocabulo igitur maceriæ, vel sepis, vel divisionis, significatur membrana, qua intra vterum obuolutus & contectus est fœtus:hanc rumpendo,& ruptam trahendo secum forâs, exit fœtus ex vtero: quam membranam Latini vocant secundas, vel secundinas. Germana igitur horum verborum sententia, hæc est: Cur membrană qua operiebaris, rupisti, ve prodires ante fratrem tuum? Sunt

autem hæc verba obstetricis, ægtè serentis præreptum esse Zaræà Phares exitum ex vtero, & consequenter ius primogenituræ.

### SEXTA DISPVTATIO.

De Allegorica expositione eorum, quæ super generatione Phares & Zara, historicè tradita sunt à Mose.

🛶 🕰 E R M I R A fuit generatio Phares & Zara, non minùs quàm 40 Iacob & Esau, & quantú ad commixtionem parentum, & 🕦 quantum ad modú generationis ipforum. Quocirca Patres haud quaquam dubitarunt, quin opertum huiulmodi historia ingens contineretur mysterium. Ac de eo quidem

connenit inter omnes, iltos fratres præfigurasse duos populos postea ven turos, Iudaicum, & Gentilem: sed vter frater, vtrius populi figura fuerit, discordant Patres. Iræneus, Chrysostomus, & Theodoretus, Zaram, figuram faciunt populi Gentilis, Phares autem populi Iudaici. Contrà verò S Irenam. Cyrillus, Isidorus, & Rupertus. Ponam hîc verba Irenzi, quæ propter ve tultissimi & sanctissimi scriptoris,& martyris auctoritatem, venerandam referunt veluti imaginem quadam antiquæ illius ecclesiasticæ do arine. In lib.4. aduersus hæreses ca.42. ita scribit:Hoc etiam per Thamar, sude nurum, typice ostenditur. Cum enim concepisset geminos, alter corum prior protulit manum suam:vt cum obstetrix putaret eum primogenitu esse, coccinum alligaret signum in manu eius. Cum autem ille retraxisset manum sua, prior exiuit frater eius Phares, & deinde secudus ille, in quo erat coccinum, Zara: clarè manifestante Scriptura eum populum, qui habebat coccinum, signum, id est, eam fidem, que est in preputio, preostésam primum in Patriarchis: post deinde subtractam, vti nasceretur frater eius: Deinde sic eum, qui prior esset, secundo loco natum. Hic est cognitus per signum coccinum, quod quidem est passio Christi, & initio præsi gurata in Abel, & descripta à Prophetis, perfecta verò in nouissimis tépo ribus à Filio Dei: Oportebat enim quædá prænunciari paternaliter à Patribus, quædam autem præfigurari legaliter à Prophetis: quæda verò deformari secundum deformationem Christiab ijs, qui adoptionem perceperunt. Sic Iren.

Sed hoc ipsum apertius & distinctius tradit S. Chrysostomus in Ho-41 milia 62. in Genesim, hunc in modum scribens: Quòd no temerè & sine causa hæc facta sint, sed quòd figuræ futurorú fuerint, res ipsæ daclarát. Non enim iuxta naturæ ordinem hæc facta sunt. Quomodo enim erat possibile, ve postquam Zara protulisset manum extra veerum, atq; ea coccino ligata esset, hanc ille mox retraheret, & daret posteriori transitú, nis diuina quædam virtus hæc priùs dispensasser, & sicut in vmbra quadam præfigurasset, quòd statim ab initio, Zara (id auté est Oriens) figura esset Eccleliz

Ecclesiæ & fidelium ante legem? Fuerunt enim sicut Zara, qui manum protulit, & in ea coccinum habuit, Noë & Abraham, & ante illos, Abel, & Henoch; quibus magnum studium suit, vt placerent Deo. Postquam verò in multos propagati, multa peccatorum onera collegerunt, quo vel paruam aliquam consolationem haberent, data est lex tanquam vmbra quædam, non peccata tollens, sed tantúm demonstrans. Verúm quia neque Lex eis profuit, sed nihilominus peccatis immergebantur, adueniens communis Dominus noster, spiritualem hac, & virtutibus claram vitam, humano generi largitus est, cuius figuram Zara implebat. Non igitur inconsiderate transeamus quæ in diuinis Scripturis sunt prodita, neque superficie tenus salutemus, sed in profundum eorum penetremus : yt cùm diuitias ibi reconditas cognouerimus, glorificemus Dominum nostrum qui cum tanta sapientia dispensat omnia. Hactenus ex Chrysostomo.

Chrysostomum sequens, vt solet, Theodoretus, ponit hanc quæstione, Chrysostom. quæ est num.95. earum quæstionum, quas in Genesim scripsit: Quid indicabat quod Zaræ & Phares accidit? Ad quam respondens, subdit: deno. tabat duos populos, Phares populum Iudaicum, Zara verò Gentes, quæ crediderunt. Nam ante legem fuerunt etiam plerique pietatis alumni, secundùm fidem, non secundùm legem viuentes. Quocirca Zara tale vitæ genus demonstrans, manum porrexit: permulti enim fuerant ante legem, vt diximus, pietatis & virtutis studiosi. Funiculus autem coccineus Antiquorum sacrificia denotabat: nam & illi sacrificijs Deum placabant, vt Abel,Henoch,Noë,Melchisedec,Abraham, Isaac, & lacob. Deinde cùm Zara manum retraxisset, egressus est Phares. Lex enim intercessit media inter eos qui ante legem & post legem suerunt. Quapropter B. Paulus Rom. 7. inquit: Lex autem subintraust, docens etiam ante legem secundum fidem

iustifi catos esse: & item splenduisse gratiam Dei. Sic Theodoretus.

At verò eandem Historiæ allegoriam contrario modo tractarunt,& exposuerunt Cyrillus, Isidorus, & Rupertus, Zaram facientes figuram Cyrillus. populi Iudaici: Phares autem, populi Gentilis. Cyrilli verba, vt memorantur in Catena in Genesim, huiusmodi sunt: Quòd Phares prior egressus fit, non obscurum signum est, Gentes priùs ad fidem vocandas, quam genus Israel. Coccinum verò sanctissimum Christi sanguinem signat. Quis autem maceriam soluit, nisi Christus? Isidorus autem super hoc loco ita scribit, Zara significabat antiquum Israeliticum populum sub lege con- Isidorns, stirură: qui prior quasi manum emisit, quando dictis propheticis,& legalibus sacrificijs natiuitatem, & passionem Domini in carne prænuntiauir. Sed instante partu manum subtraxit: quia adueniente plenitudine temporum, credere in Dei Filium noluit: & eum in præsenti positu despexit: de quo tamen multa in posterum prædixit. Phares porrò, qui interpretatur dividens, priùs egressus est: quia postquam cæcitas in Israel facta est, plenitudo Gentium introiuit, & sic postmodum Israel saluus erit. Sic Isidorus.

Verùm huiusmodi interpretationem enucleatiùs tractauit Rupertus c. Rupertus. 31. libri 8. Commentatiorum in Genesim super illis verbis huius capitis:

ZZZ 3

Instante partu, apparuerunt gemini in vtero eisu: Sic enim ibi scribit : Tempus est, vel dies partus, hoc tempus acceptabile, & hic dies salutis ab hora passionis Christi: cuius amaritudo (sic enim interpretatur nomen Thamar)id est, mors, omnem hominem, tam Iudzum qu'am Gentilem ad zternam vitam parturiuit. Nam isti sunt duo Gemini, qui in vtero Thamar reperti sunt inter se discordantes, & quasi de privilegio nascendi contendentes: quos Apostolus exæquare, & ad pacis concordiam formare cupiens, partim exterret minis, partim demulcet promissis: Ira, inquit, & indignatio, & tribulatio, & angustia in omnem animam hominis operantis malum, Iudai primum & Graci. Gloria autem, & bonor, & pax omni operanti bonum, fudao primum, & Graco:non enim perfonarum distinctio apud Deñ: Sed quid præsignat quod in esfusione infantium vnus protulit manum? Nimirum iste manum proferens , præsignauit ludæum;qui primus Legé accepit, & cui primum oportebat loqui verbum Dei. At ille repulit illud, & indignum se iudicauit æternæ vitæ. Manum ergo coccino ligatam citò retraxit, id est, conscientiam Christi sanguine pollutam auertit, alter protinus egressus est, quia Gentilis populus ad lucé Fidei venit, & Deo natus est: Quare divisa est propter te maceria? Hoc illa profectò non à semetipsa dixit, sed verum prophetauit quod nunc palàm factum est. Cæcitas videlicet ex parte contigit in Ifrael, donec plenitudo Gentium intraret, & sic omnis Ifrael faluus fierer. Hæc interruptio Ifrael, diuifio maceriæ est qua & significat Phares, quod interpretatur dinisio. Alterum appellauit Zaram. Quo nomine pellenda designatur cæcitas quæ contigit in Israel: vt post præsentem infidelitatis noctem, videat veram lu-

vt post præsentem insidelitatis noctem, videat veram lucem, respiciens ad Orientem qui est Christus Dominus; Zara nanque interpretatur Oriens. Sic Rupertus.

BENE





# BENEDICTI

## PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

TRIGESIMVM NONVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Iosepho in Aegyptum ducto, prospere suit apud Dominum suum: Sed quia nesaria libidini domina sua assentiri noluit, apud dominum ab ea salso accusatus, detrusus est in carcerem: vbi tamen apud Principem carceris gratiosus suit.

GITVR Ioseph ductus est in Aegyptum, emítque eum Phutiphar Eunuchus Pharaonis, princeps exercitus, vir Aegyptius, de manu Ismaelitarum, à quibus perductus erat. Fuítq; Dominus cum eo, & erat vir in cunctis prosperè agens: habitauítq; in domo domini sui, qui optime nouerat

Dominum esse cum eo: & omnia, quæ gereret, ab eo dirigi in manu illius. Inuenít que Ioseph gratiam corá Domino suo, & 4 ministrabatei, à quo præpositus omnibus, gubernabat creditá sibi domum, & vniuersa quæ ei tradita fuerant: benedixít que 5 Dominus domui Aegyptij propter Ioseph, & multiplicauit tá in ædibus, quàm in agris cunctam eius substantiam: nec quidquam aliud nouerat, nisi panem quo vescebatur. Erat autem 6 Ioseph pulchra facie, & decorus aspectu. Post multos itaque 7

dies iniecit domina sua oculos suos in Ioseph, & ait: Dormi g mecum. Qui nequaquam acquiescens operi nefario, dixit ad ea: Ecce dominus meus, omnibus mihi traditis, ignorat quid o habeat in domo sua: nec quidquam est, quod non in mea sit potestate, vel non tradiderit mihi, præter te, quæ vxor eius es: quo modo ergo possum hoc malum facere & peccare in Deu 10 meum? Huiuscemodi verbis per singulos dies & mulier mole-II sta erat adolescenti, & ille recusabat stuprum. Accidit autem quadam die vt intraret Ioseph domű, & operis quippia absq; 12 arbitris faceret: & illa apprehensa lacinia vestimenti eius, diceret, Dormi mecum. Qui relicto in manu eius pallio fugit,& 13 egressus est foras. Cúmque vidisset mulier vestem in manibus suis, & se esse contemptam, vocauit ad se homines domus sue, 14 & ait ad eos: En introduxit virum Hebræum, vt illuderet nobis:ingressus est ad me, vt coiret mecum: cúmque ego succlais massem, & audisser vocem meam, reliquit pallium quod tene-16 bam, & fugit for as. In argumentum ergo fidei retentum pallium ostendit marito reuertenti domum, & ait: Ingressus est 18 ad me seruus Hebræus que adduxisti, vt illuderet mihi: cúmqi audisset me clamare, reliquit pallium quod tenebat, & fugit 19 forâs. His auditis dominus, & nimium credulus verbis coniu-20 gis, iratus est valde: tradiditque Ioseph in carcerem, vbi vin-21 Ai regis custodiebantur, & erat ibi clausus. Fuit autem Dominus cum Ioseph, & misertus illius, dedit ei gratiam in conspe-22 & principis carceris. Qui tradidit in manuillius vniuersos vinctos qui in custodia tenebatur: & quidquid fiebat sub ipso 23 erat. Nec nouerat aliquid cunctis ei creditis: Dominus enim erat cum illo,& omnia opera eius dirigebat.

#### PRÆFATIO.

De laudibus castitatis Sancti iuuenis Io seph.

VO in facris litteris traduntur perinfignia castitis exempla:alterum in Iofeph, virginea castitatis; alterum in Sufanna, conjugalis pudicitia. V triufque porrò castitas perfeetè, duplici argumento explorata atque probata est: nam & vter

vterq; tutò sine metu pæna atque infamia peccare potuit: & no peccare, sine maximo vita, ac fama discrimine no potuit Sed illud maius in Ioseph quòd ad peccandum plura & acriora habuit incitamenta, iuuenile atate, secretum loci, opportunitatem temporis, securitatem criminis, flagrantisimam domina sua voluntatem vltrò expetentis, atque adeo instanter flagitantis: cui nempe si assentiretur, ingentia sperare commoda potuit; si repugnaret, extrema timere mala debuit. Verum de castimonia Susannæ disputatum à nobis est in 15. Commentariorum nostrorum libro in Danielem:nunc de sancto Ioseph dicendum. Insignis porrò & excellens castitas non solum in populo Dei, verum apud Ethnicos etia magno semper in honore, & admiratione fuit: nam quo rarior hac apud illos virtus, eo admirabilior & gloriosior habebatur. Pauca quidemsunt apud illos prastantis exempla castimonia; sed ea tamen summis celebrata laudibus in cœlum efferuntur: Ego aliquot, que memoratisima funt, hic strictim attingam, vtex comparatione pudicitia Ioseph clarius exsplendescat.

Aelianus libro tertio de Varia Historia, hac singularis continentia Aelianus. atque eximia pudicitia memorat exempla; Amabæus, inquit, Cytha-stitatis apud rædus,tanta fuit castitate,vt vxorem, quam formosissimam habebat, Ethnicos. nunquam attigerit. Diogenes Tragædiarum actor, similiter ab vxore Diogenes. perpetuo se abstinuit. Fuit in Clitomacho Pancratiaste tanta continetia, Clitomac. vt si forte canes cocuntes vidisset, continuò vultum auerteret, & si quis Archita. inter conuiuia impudicus sermo effluxisset, confestim illinc decederet. Idem libro decimo quarto de Archita verecundia,& pudicitia hac (cri bi?: Architas adeo modestus, & continens erat, vt verba parum decora abhorreret. Cum autem aliquando nescio quid minus honestum cogeretur dicere, non poinit adduci vt id faceret, sed omnino reticuit: illud verò in pariete descripsit:ostendens se quamuis coactum, non tamen dixisse id quod maxime cogeretur dicere. Verum memorabilius illud est, quod de Spurina quodam Etrusco, libro quarto prodidit Valerius Ma- Valerius Ma ximus in hac verba: Cum in ea regione excellentis esset pulchritudinis ximus. adolescens nomine Spurina, atque ob eam rem complurium fæminarum illustrium sollicitaret oculos, ideoque viris, ac parentibus earum suspectus esset, quo talem suspicionem amoliretur, oris decorem vulneribus confudit, deformitatémque , sanctitatis suæ fidem , qu'am pulchritudinem forma irritamentu aliena libidinis esse maluit. In lib. 6. facinus Hipponis famina Graca mirè pradicat:na cum illa hostium classe Hippo, esset excepta, in mare se, vt pudicitia morte tueretur, abiecit. Cuius san-Comm.in Gen. Tom. 4.

Rupertus.

Quatuorin-

fignes virtu tes Ioseph.

Etitatis gloriam aterna traditam memoria, Gracia laudibus suis celebră do quotidie florentiorem effecit. Sic Valerius Maximus. Consimile suit Lucretia facinus, Romanorum scriptis, nec satis iusta causa, & sine modo laudatum.

Hac sunt de insignibus castitate viris, & fæminis in antiquis Ethni 2 corum historijs prodita.nam que iactantur de continentia Bellerophontis & Hippolyti hic pratereunda sunt tanquam fabulosa Poetarum comenta, fortasse ad similitudinem eorum, qua in hoc loco narratur de con tinentia Ioseph, ab illis composita & conficta. Et verò, aliquot saculis antiquiorillis fuit Ioseph: & qui ea comenti sunt Poeta, haud paulo Mose posteriores extiterunt. Hac igitur exempla castitatis ab Ethnicis celebra ta,si vera sunt, equidem digna esse commemoratione, & comendatione non abnuo, verum ea nihil ad Ioseph; cuius profecto virtus quanto fue rit prastantior, in ipso tractatu & explicatu historia eius ostendemus. Nec sanè castitas Ioseph virtus quadă solitaria suit, sed alus pluribus, y sque clarissimis comitata & condecorata virtutibus. Rupertus certe do cet in egregio illo facto Ioseph quatuor eminere ac elucere eximias virtutes:hac sunt enim in lib. 8. Commentariorum in Genesim, cap. 33. eius verba:In hac tribulatione Ioseph, in hoc abscondito tempostatis discrimi ne, vbi vehementer exercitus & probatus est, quatuor agnoscimus virtutes eius, temperatiam, iustitiam, fortitudinem, prudentia. Quid enim temperantius eo, qui non cuilibet, sed domina sua dicenti, Dormi mecum, cum adolescens esset, non inclinauit animu? Quid instius eo quod ille dixit: Ecce dominus meus, omnibus mihi traditis, ignorat quid habeat in domo sua:nec quidqua est, quod no in mea sit potestate, præter te, quæ vxor eius es: quomodo ergo possum hoc malu facere, & peccare in dominum meu? Quid fortius ea perseuerantia, qua vsq; in finem costanter restitit domina sepius, & instantius sollicitanti, sicut ait Scriptura: Huiusmodi verbis per singu los dies loquebatur,& mulier molesta erat adolescenti, & ille recusabat stuprum? Quid prudentius eo, qui cum apprehenso à muliere pallio suo, ad flagitium copelleretur; relicto in manibus eius pallie, aufugit, & se foras proripuit?tutius nempe iudicauit, vestimentu suum cum temporali dispendio excutere, & ignem procul à se abycere; quam silentio diu flamma fæmineam in sino suo alligare cum periculo anima sua. Recte igitur hunc Psalmista virum nucupauit, dicens: Misit ante cos virum. Hactenus ex Ruperto.

Concludă hanc castitatis Ioseph laudationem breui eius de viri atq; 3
eleganti

Digitized by Google

eleganti praconio, quod S. August.in serm. 82. de Tempore scriptum reliquit: quanqui id ex B. Ambrof in lib. de Ioseph, c. s. maxima ex parte, ufdem plane verbis, no modo sententijs, sumptu videtur. Sic aute scribit August Sanctus & fidelis Domini famulus Ioseph, tribulationibus iu- Pizzonid ca stior ostenditur. Qui primo per inuidia fratru, Ismaelitis in seruu addi-Elus; & ab eis venditus, à quibus se viderat adorandu; deinde Aegyptio S. August. domino traditus, semper tamen ingenui animi tenuit bonitate, docuita; exeplo suo & servos, & liberos in peccado no conditione aquales esse, sed mente. Cum esset facie decorus, & speciosus valde, pulchritudine sua no ad aliena deriuauit iniuria, sed ad sua gratiam conseruauit: hoc se pulchriorem iudicans, si non dispedio castitatis, sed cultu pudoris speciosior probaretur: o illu esse verum decore, qui no alienos oculos captaret, nec mentes fragiles vulneraret. Magnus planè vir,qui venditus seruire tüc nesciuit; adamatus, non redamauit; rogatus, non acquieuit; apprehensus, aufugit. Concupiscitur adolescens à domina, sed ad concupiscentia prono catus & rogatus, refugit. Illa, qua in ceteris imperabat, una hac in re bla diendo humiliter supplicat. Sed ille nouerat videre que illa no videbat. Pulchrior erat intus Ioseph quam foris, pulchrior in luce cordis quam in facie corporis, quò illius fæmina oculus non penetrabat, inibi sua ipse pulchritudine fruebatur. Intuens ergo interiorem pulchritudinem casti tatis in speculo conscientia sua, quomodo illam maculari, quomodo violari fæminea tentatione permitteret? Has Augustinus.

Inuenit Ioseph gratiam coră domino suo, & ministrabat ei:à quo præpositus ominibus gubernabat creditam sibi domu, . & vniuersa quæ ei tradita fuerant.

V N e locum pulchrè ad hune modú Philo enarrat: Ioseph in H Aegyptum abductus, & Eunucho in seruitutem traditus: cùm ante paucos dies, egregiz honestatis, & generositatis magnú dedisset specimen: coseruis est præpositus, curator totius fami liæ. Iam enim herus multis argumentis liquidò cognouerat, eŭ non fine diuina prouidentia fingula tum dicere, tum facere. Ergo in speciem ab emptore suo domui præpositus est; reuera auté à natura cociliate illi magnæ gétis ac regionis principatú. Oportebat enim futurú administratoré Reipublicæ priùs exerceri in rebus œconomicis:ná & domus est quædã parua ciuitas; & œconomia est velut copendiosa Respublica: sicut etiam ciuitas est magna quædam domus;& Politia est comunis quæda Oeconomia. Ex quo facile intelligitur, eundé esse idoneum & aptú dispensazioni domestica, atque publica administrationi; quamuis hac multitudine & magnitudine differant.Id quodetia in pictura,& fictura videre est:

Phile in libre

2222

COMMENT.

556 nam bonus statuarius vel pictor, siue colosseas magnitudines faciat, siue parua opera, eandem artem oftendit. Sic Philo.

VERS. 6.

#### Nec quidquam aliud nouerat, nisi panem quo vescebatur.

monis.

Æ c verba possunt referri ad Phutipharem, & ad Ioseph.Relata ad Phutipharem tripliciter exponuntur. Prima expositio est Rabbini Salomonis, qui nomine panis metaphorice significari putat vxorem: & vult hunc esse istorum verborum sensum: Phutiphar nihil rerum suarum curabat, omnia permittens curæ & industriæ Ioseph; excepta vxore, quam solam in eius potestatem minimè tradiderat. Nam & hoc Ioseph dixit dominæ sux; Ecce, omnibus mihi traditis, dominus meus ignorat quid sit in domo sua, nec est aliquid, quod non mihi tradiderit, prater te, qua vxor eius es. Quòd autem nomine panis nonnunquam significetur in Scriptura mulier, probat iste Rabbinus verbis illis Salomonis Prouer. 9. Aqua furtina dulciores sunt, & panis absconditus suanior, quibus verbis significatur vxor aliena, quam occulte quispiam cognouit. Verùm hæc interpretatio nimis dura est, & talis locutio tam allegorica à simplicitate & perspicuitate narrationis historica longè videtur remota & aliena. Al-

Aben Esta, tera expositio est Aben Estæ, sic interpretantis hæc verba; Phutiphar omnia sua communicabat cum Ioseph, præter panem, id est, cibaria quæ nolebat habere communia cum Ioseph:siquidem, & infrà dicitur Gene. 43. illicitum erat Aegyptiis comedere cum Hebræis, & profanum putabant hujulmodi conuiuium: Tertia expolitio, quæ simplicior, & rectior, & apertior est, ideóque probabilior, huiusmodi est: Phutipharem adeo cu ram omnem rerum suarum contulisse in Ioseph, vt ipse nihil prorsus curaret, nisi edere, & bibere: vt sit Hebraismus, significans, eum fuisse omnino vacuum à cura rerum suarum, nihilque earum sollicitum.

Si autem verba ista referantur ad Ioleph, vt quidam putant referri debere, hanc reddunt sententiamiloseph cum in potestate sua haberer omnia bona domini sui, cumque multa ex illis derivare posset in emolumentum suum, nihil plane sumpsisse sibi ex illis; sed pro tam fideli, & industrio, & laborioso servitio suo, nihil mercedis accepisse præter quotidianum cibu. Atq; hunc fuisse panem siccum, qui erat cibus seruoru. Hoc autem Scripturam commemorasse, quò admirabilius esset quod mox subdit, eum fuisse decoro vultu, & eleganti facie, cum tam pauco & vili cibo vesceretur:videlicet,simile quid contigit Ioseph,eius quod accidis-Danielist. se legimus Danieli, & sociis eius; qui leguminibus tantum vescentes, &

aquam bibentes, pinguiores erant atque pulchriores quam alij qui cibatu & potu regio nutriebantur. Ergo significatur illis verbis, Ioseph pro seruitute sua & labore nihil mercedis præter diurnum & quotidianum Aristot. cibum, scruis praberi solitum, accepisse. Aristoteles lib. 1. Occonomice-

rum, cap. 5. qualis cibus potulque præbendus sit seruis, hunc in modum præcipit: Quoniam vini potus etiam liberos ad insolentiam impellit,

& apud

& apud multas nationes ingenui quoque ab illo se abstinent, vt Carthaginenses dum militant: patet, vini aut nihil, aut perparum dandum esse seruis. Tria verò cùm sint, opus, cibus, & castigatio; cibus quidem sine castigatione & opere petulantes reddit servos: opus verò & castigatio sine cibo, violenta res est, & infirmum facit seruum. Restat igitur vt opus faciendum illi tribuat, & cibu sufficientem: sine mercede enim dominandum non putant; merces autem serui, cibus est. Oportet item indulgere illis,& permittere fingula secundum merita,& cibum,& vestem,& quietem, & castigationem verbo & opere. Hzc Aristoteles. Cuius sententiz mirè consona sunt quæ legimus in lib. Ecclesiast. cap. 33. his verbis: Cibaria,& virga,& onus,Asino : panis,& discipl ina,& opus seruo.

### Erat autem Ioseph pulchrâ facie, & decorus aspectu.



V N C locum tractans Chrysostomus homil. 62. in Genesian Chrysostom. Mala bestia, inquit, est Diabolus: vt primú enim vidit Ioseph gratiosum elle apud dominium tudin, ec videre potest iu-riorem fieri; fremit dentibus, & insanit, nec videre potest iu-Rum in dies magis clarescere. Quocirca profundum barathrum effodit, & horrendum præcipitium parat, quo illum maximo, vt sperabat, damno præcipitet: & grauissimam tempestatemiexcitat vt violentum ille naufragium faciat: sed denique intelligit, & contra stimulum calcitrare, & indamnum suum recidere quæ parabat in exitiú illius.ecce tibi,ex pulchritudine Ioseph occasionem capit perdendi eum, vnde subdit Scriptura: Erat Ioseph pulcher specie, & formosu aspectu: Hæc enim de eo narrat Scriptura, vt ostenderet pulchritudine adolescentis captam dominam eius, ad

Memoratur igitur in hoc loco infignis pulchritudo Ioseph, præter cau Cur memorasam proxime dictam ex sententia Chrysostomi, duas alias ob causas. Ac do loseph. primò quidem sie magis commendatur virtus castimoniæ Ioseph, qui táta præditus pulchritudine, nihilominus studiose, ac religiose castitate animi & corporis coleret. Pulchritudo nempe corporis plerumque magnum est castitatis periculum, & laqueus Diaboli, & illecebra voluptatis, & irritamentum peccati. Pulchritudo item superbiam gignit; superbia facit incogitantiam, & incuriam fui, & rerum cauté agendarum imprudentiam, atque negligentiam; negligentia porrò procliuitatem facit ad labédum in flagitia. Itaque pulchritudo corporis fine animi pulchritudine, quam facit virtus, non solum hominem non decorat, verum sæpe ingens occasio est maioris eius deformitatis & turpitudinis. Audi Salomonem Prouerb. 1 1. Circulus aureus, inquit, in naribus Suis; mulier pulchra, & fatua. Quam sententiam apertius ita reddiderunt lxx. Sicut inauris aurea in naribus Suis, sic mulieri vecordi pulchritudo: Cuius similitudinis, & comparationis hæc est vis & sententia: sicut annulus aureus positus in naribus Suis, non ornat, nec decorat Suem; sed contra Sus nitorem eius conspurcat & fædat, rictu terram fodiendo, & nares cæno immergendo;

nefarium eius concubitum fuisse incitatam. Hæc Chrysostomus.

aaaa

ita mulier pulchra, sed improba, pulchritudinem corporis dedecorat & turpat, animum flagitijs inquinans. Haud talis profectò Iosephus fuit, in cuius pulchro corpore pulchrior animi virtus habitabat: nec tam hominibus ob corporis pulchritudinem, quam Deo propter pulchritudinem animæ gratus & amabilis erat,

## VERS. 7. Post multos itaque dies iniecit domina sua oculos suos in Iofeph,& ait, Dormi mecum.

Phile in libre de Iofeph.



🗿 I 5 T O R I A M huius rei breuibus sic enarrat Philo:Postquá 7 Toseph egregiam laudem in dispensatione herilis domus, omniumque rerum eius consecutus fuerat, insidias herilis vxoris pertulit, infano amore correpte. Capta si quidem est adolescentis pulchritudine : & affectu indomito rabida, de

stupro eum tentauit repugnantem valide, ac ne audire quidem tale sustinentem, propter innatam fibi, & continua meditatione confirmatam honestatem, atque temperantiam. Sed vbi crescente in dies flamma cupidinis, atque incelta concupilcentià, continuè tentando, lemper repullam passa est mulier, tandem impotens animi, atque impatiens libidinis, ad vim conuerfa, in adolescentis pallium manus coniecit; magna illum conrentione trahendo in thalamum sium, robur videlicet dante affectione, quæ solet, etiam timidos & debiles, audaces & fortes facere. Sic ille.

nerit hac tensatio Iofeph.

Post multos dies, id est, multo post tempore, quam venditus suerat Io-8 feph Phutiphari Aegyptio, & magna cum laude fidei, & industriæ, & diligentiz in domo cius versatus suerat. Sed quot annis post eius venditionem euenit, quod hic narratur? Decem fortasse vel vndecim circiter annis, vt quo tempore tentatus, & follicitatus est à domina sua, iuuenis tuerit septimum & vigesimum circiter annum agens, nempe in iplo iuuentutis flore. Hoe autem colligi ex ipsa Scriptura posset ad bunc modum: Cùm venditus est isti Phutiphari, nondum expleuerat decimum septimu annum, vt ex superiori cap. 37. manifestum est: statim autem post hanc tentationem dominæ suæ missus est in carcerem; vbi non muko post exposuit somnia pincernæ & pistoris regis Pharaonis, vt paret ex ca.40. Genesis: post duos autem annos eductus est de carcere ve interpretaretur fomnium Pharaonis, quo tempore 30.erat annorum, vt ex ca.41. perspicuum est. Videtur igitur tentatio hæc castitatis Ioseph accidisse triennio fermè antequam è carcere educeretur, id autem est, anno ætatis suæ vigelimo leptimo.

Iniecit domina sua oculos suos in Ioseph. Ecce tibi nova, & prioribus pe- 9 riculosior tentatio & vexatio Ioseph. Vixdu respirauerat à prioribus malis, & malum aliud atrocius & formidabilius in eum invadit. Non enim patitur Diabolus fanctos Dei feruos quietè agere, sed infestat & vexat cos identidem, vt assidua tentationis molestia inquietans ac perturbans eos, de propolito & studio colendæ virtutis detrabat : nam quo magis crescit

COLDE

corum virtus, hoc magis crescit eius inuidia, & cupido perdendi bonos. Sedenim tentatio Ioseph partim à Deo permissa est, quò magis exercita & probata eius virtus cresceret meritis & præmijs; & clarissimum eius castitatis exemplum maximo esset posteris ad eius virtutis studium cultúmque incitamento. Partim tentatio illa fuit à Diabolo, conante per muliebres lasciuias & illecebras, & dulcem carnis voluptatem sanctissimum iuuenem perdere. Vsus porrò est ad id perficiendum muliebri instrumento, sepius nimirum expertus id sibi ex voto successisse: nam & per Euam perdiderat Adamum,& per speciosas mulieres, filios Dei: quam ob causam exirium hominum per diluuiu euenerat. Con similiter nunc ad expugnandum sanctissimi iuuenis animum adhibet dominam eius ad id efficiendum, & muliebri pulchritudine ac lasciuia, herilíque auctoritate, gratiaque præpotentem.

Sed perpendenda sunt verba illa: Iniecit oculos in Ioseph. Nimirum niss Inren 3. mulier lasciua intentis oculis atque animo pulchritudinem Ioseph aspexisser, non eum tam insanè, ac perditè adamasset. Mors itaque ad eam per fenestras ascendit, & oculus eius deprædatus est animam eius. Non igitur Loseph aspectum dominæ ambiuit, non se oculis eius obiecit; non aspe-Cari & amari ab illa concupiuit: illa petulanter aspexit, illa lasciuos ocu- Ambros in la los in castum iuuenem coniecit impudenter. Rectè itaque B. Ambrosius de loseph. c. 5. hoc iplum penlitans. Illa petulantibus, inquit,alpexit oculis; illius crimen solius est quæ male vidit; non huius, qui se male videri noluit. Nec in co quòd visus est, culpa est: non enim erat in potestate seruuli vt non videretur, maritus cauere debuit oculos vxoris. Sed quia hic nihil timebat de coniuge, arbitrabatur Ioseph testimonium esse castimoniæ, non remissionem iniuria. Discant etiam viri cauere oculos fæminarum: adamatur enim, etiam qui noluit amari: denique adamatus est Ioseph, qui amantem contempserat. Et bene Scriptura excusauit Ioseph, dicens: Immist oculos vxor domini eius in Ioseph, hoc est, non iste se ostentauit, nec cepit incautam: sed ista retia sua misit, & indagine fua capta est: laqueos suos sparsit, & suis ipsa hesit vinculis. Sic Ambrosius.

Tria porrò procacis & lasciuæ mulieris tela sunt quæ vibrat in vecordes amantes. Primum telum est oculorum ipsius, alterum verborum, tertium assiduz interpellationis, & sollicitationis. Hisce tribus telis voluisse dominam Ioseph animam eius confodere, non obscurè indicat Scriptura: nam de primo telo ait: Iniecit oculos suos in Ioseph: de secundo: Et ait dormi mocum, de tertio, huiuscemodi verbis, per singulos dies loquebatur, & mulier molesta erat adolescenti. De tribus autem huiusmodi telis eleganter Ambrosius: Prima, inquit, adulteræ oculorum tela sunt: secunda verborum. Sed qui non capitur oculis, potest verbis resistere: Suppetit enim defensio, vbi adhuc liber est affectus, ideoque scriptum est, Quia ille noluit. Primum igitur Ioleph congressione mentis superauit, tanquam scuto animi in se repellens irruentem: deinde sermone, tanquam hasta vibrauit, vt se illa reuocaret, Et dixit vxori domini sui, Rectè vxor domini, non ipsa Domina dicitur, quia non potuit extorquere quod voluit imperare.

Digitized by Google

Nam

Nam quo modo domina, quæ seruulis incentiua libidinis præstabat? Ille Dominus, qui amantis non excepit saces; qui lenocinantis vincula non sensit; quem nulla mortis formido perterruit; qui maluit liber criminis mori, quàm criminosæ potentiæ eligere consortium. Ille liber, qui turpe credidit vicem gratie non referre. Sed tanquam beneficij herilis, & innocentiæ suæ debitor sugit crimen ingrati; peccarí que labem, & culpæ contagium, quasi iustus horrescit. Tertium spiculum adultera interpellandi assiduitate vibrabat: sed Ioseph non audiebat eam. Habes post prima verba quid caueas. Non solùm lubrica, sed etiam procax, & importuna, & petulans est libido, nec habet quod vereatur adultera, quæ dispendia pudoris priùs non doluit, infidiatur vt capiat. Hactenus ex Ambrosio.

Cic.adLuceiй lib.5.ЕріП. Et ait, Dormi mecum: Verum esse animaduerto in hac muliere, quod 12 quidam sessive dixit: Qui semel verecundiæ sines transierit, eum benè ac nauiter oportet esse impudentem. Adeone mulier ista omnem penitus animo atque ore pudorem exuerat, vt tam apertis & obscænis verbis, rem adeò slagitiosam & sædam, atque probrosam à seruo suo slagitare non erubuerit? Sed quæ pudorem ex animo & oculis abiecerat, quid mirum, eam in verbis tam inuerecundam atque impudentem suisse? Habes igitur in Domina soseph exemplum mulieris insigniter impudentis, & sasciuæ; cuius contemplatione admirabilior existit virtus castimoniæ & constantiæ animi soseph.

VERS. 8.& Qui nequaquam acquiescens operi nefario, dixit ad eam, Ecce dominus meus, omnibus mihi traditis, ignorat quid habeat in domo sua: nec quidquam est, quod non in mea, sit potestate, vel non tradiderit mihi, præterte, quæ vxor eius es: quomodo ergo possum hoc malum facere, & peccare in Deum meum?

S. Bernard.



O SEPH, cum domum & omnia bona Ægyptij domini sui 13 sibi credita sciret (ait Bernardus sermone 13. in Cantica) dominam non ignorauit excepta, & ob hoc non acquieuit contingere eam. Mulierem quippe nouerat gloriam esse viri, &

r.Cor.zz. iniquum fibi iudicauit, vice contraria, inglorium facere eum qui se fecerat gloriosum. Aduerit nimirum Ioseph, vir sapientia Dei prudens, virú, vxorem suá fortiter, tanquam propriam zelare gloriam, sibíque ipsi retinuisse seruandam, non alij credidisse, & ideo manum ille ad non concessum extendere non præsumpsit. Sic Bernardus. Verum super istiusmodi

s. Gregor. verbis Ioseph, pleniori ac luculentiori oratione disputat Sanctus Gregorius libro 30. Moralium cap. 18. vel secundum aliam editionem cap. 9. hoc modo scribens: Ecce alius dum mundi huius successibus proficit, lenocinante cordis lætitià, tentari se luxuriæ stimulis sentit. Sed si Ioseph sactum ad memoriam reuocar, in arce se castitatis seruat.

Digitized by Google

servat. Qui cùm sibi à domina cospiceret pudicitiz damna suaderi, ait: Ecce dominus meus, omnibus mihi traditis, ignorat guid habeat in domo fua: Quibus verbis ostenditur, quia bona que assecutus fuerat, repente memoriz intulit;& malum quod se pulsabat, euicit:& quia perceptz gratiz meminit, vim culpz imminentis fregit. Cum enim voluntas lubrica teneat in prosperis, hac ipsa sunt prospera aculeo tentationis opponenda, ve eo rubescamus praua committere, quo nos à Deo meminimus gratuitò dona percepisse: & illatam gratiam exteriorum munerum vertamus in arma virtutum, vt fint ante oculos que percipimus; & que nos alliciunt, subiiciamus. Quia enim voluptas ipsa in prosperitate nascitur, eiusdem prosperitatis est confideratione ferienda, quatenus hostis noster, vnde oritur, inde moriatur. Considerandum quoque est, ne acceptum munus vertamus in vitium, ne per fauorem vitæ nos absorbeat vorago nequitiz. Iram namque contra nos superni Iudicis inextinguibiliter accendimus, si contra benignitatem illius, etiam ex ipsa sua largitate pugnemus. Sic Gregorius.

Cæterum orationem Ioseph tale flagitium recusantis atque auer- Philo in lib. santis, paucis verbis expositam à Mose, Philo multis atque illustribus sententiis exornans atq; amplificans, ad hanc fermè sententiam scribit: Ioleph præsentem importunitatem mulieris førtiter submouens, in has liberas, & suo genere dignas voces erupit. Quid molesta es? bonis moribus & legibus vtimur nos Hebrzi. Aliz gentes puberibus 14. annum ætatis egreffis permittunt víum scortorum:apud nostrates, nulla est meretrix, capitali supplicio proposito talem quastum exercentibus. Ante legitimam copulam, alios congressus cum muliere nescimus: casti castis, & virgines virginibus coiungimur, no voluptatis, sed liberorum conquirendorum gratia. Qui ad hanc diem purus mansi, non incipiam ab adulterio leges contemnere, flagitio pessimo, qui etiam si alias perperam educatus essem, & obsecutus atatis cupiditatibus, aut vestram imitatus lasciuiendi licentiam, non tamen deberem alieno infidiari matrimonio; quod crimen, cui mortalium non cada vindicandum videtur?nam de cæteris dissentire solent, in hanc sola omnes conspirant sententiam: ita vt vbique gentium, & terrarum, capitale scelus pronuntient adulterium, & deprehensos, iniudicatos dedant ei qui lasus est, necandos. Tu verò quasi res ista per se parum damnata sit, cam tertio scelere cumulas, cogens me non tatum ad adulterium, sed etiam ad tori herilis iniuriam: An ideo in vestras zdes veni, vt relictis seruilibus ministeriis inebrier, & debatcher in spessoomini mes, coningium, familiam, cognationem eius adulterans? Atqui no solum officium ei, ve hero, sed & honore ve benefactori debeo, qui omnia sua comisit sidei mez, nihil excipiens, nifi te, amorem fuum. Hanccine igitur gratiam, yt illi referam, auctor es? Bonam scilicet gratiam, dignámque illius meritis. Herus me ex captino & extero, fua benignitate libertum & ciuem reddidit, tractatu liberaliteriogo verò leruns domino miutiam, ne captiuo quidem & extero toleradam inferam? Et qua fronte potero post Comment.in Gen. Tom. 4.

admissum tantum scelus, illum aspicere? Conscientia, carnifex intestina, non sinet mo oculos in illum erigere, etiam si nemo alius prodat
stagicium. Quanquam non deerunt qui prodant, præstò sunt enim latentes exploratores plurimi, quibus silere non licet. Taceo, quòd licèt
sactum nemo enunciet, vel sentiat, ipse meus ero proditor, colore, aspectu, voce, detegens conscientiam. Sed sac nullum delatorem sore; assidentem Deo institiam res cunctas inspicientem non timebimus, non
reuerebimur, non perhorrescemus? Hactenus ex Philone.

Verumenimuero ponderanda funt; magnam enim habent empha- 15 sim verba Ioseph dominæ syæ libidini assentiri nolentis. Duabus enim rebus tanto scelere admittendo se prohiberi ait:primò quidem infigni beneficentia domini erga se: cuius tot & tanta beneficia, si tanto maleficio rependat, ingratiflimus & iniquiflimus futurus sit, & nullo non dignissimus supplicio. Deinde, ab co scelere deterreri se affirmat contemplatione ac reuerentia Dei prasentis in omni loco, cuncaque inspicientis: cuius scientiam, vt nullum potest fallere peccatum hominis; ita nec iustitiam eius vindicem scelerum impunè potest effugere. Ecce dominus meus, omnibus mihi traditis. O gratitudinem animil ait Chrylost. Enumerat beneficia domini sui, vt doceat quantam ipse gratitudinem & reuerentiam erga dominum & conjugam eius habere debeat. Num ego, inquit, famulus lym? num peregrinus? num captivus? Tauta fruor domini mei securitate, vt-omnia sua in manum meam tradiderit, nullo excepto, preter te: & cum aliis omnibus ego præfim, tibi subiicior, que extra meam es potestatem. Deinde, vt lethalem ei plagam inferret, & recordari faceret viri beneuolentiam, & persuaderet ei ne tam ingrata effet erga coniugem suum, adiunxit, Que vxor eins es. Quibus verbis oblique ac latenter admonuit eam conditionis suz, & officij, & fider, quam in vxorio contractu promiserat, & debebat marito: Non enim vxor, auctore B. Paulo, potestatem habet corporis sui, sed vir.

Quomodo ergo possum hoc malum facere? Magnum nempe malum est. adulterinan: nampræter illicitæ voluptatis turpitudinem, est præterea cum ingenti comunctum iniultitia, propter inlignem, quæ marito fit, iniuriam; violata scilicet xxoro, qua nihil est illi coiunctius. Est quoque in adulterio exectandum perfidiz crimen, nefarie prodita fide coniugalis pudicities. Efficem magna iniusticia adversus mariti prolem. siquidomnon rardifer, let ex adulterio geniti, pro veria mariti filiis habeantur: & adulterinus filius interdum cenfeatur primogenitus, fitque bonorum haues; legicimis filijs and haredibus per summam iniuriam shæreditate frandatis à tous prinaties Sed quidelt illad , Quemodo possure that malum facere? Idenimpperide est, quali dixiflet, Nullo modo pol-: sum facere. At enim Losephilibero erat præditus arbitrio, ad malum procliui, non solum dexibili. Num istud dicens loseph oblicus fuerat humane fragilitacis, and propontionisad peccandum, de qua nimirum dictum de Don fuerat, vt legismus Gen. & Senfus, et cogitatio humani cortdis in malum prona supe ab adelestentia sua. Enimuero in arduo est vir-

4.11

40 of rude of the

tus

tus, peccare autem in procliui & lubrico. Verè tamen illud dixit Ioseph: non quidem humanam libertatem, & natiuam eius ad malum procliuitaté abnegando, sed alia ratione, quam hic paucis aperiemus. Hoc nepe inter homines improbos atq; probos, & fanctos viros interest: quòdillis malè facere, promptu est, nec modò facilè, verum etiam iucundu, letantur enim, inquit Scriptura, cum male fecerint, exultant in rebus pessimis, & per risum arque iocu scelus operatur. Contra verò benefacere, est illis difficillimu, quin etiam quodamodo impossibile. Sic enim de huiuscemodi hominibus loquitur Hier. c. 13. Si mutare potest Aethiops pellem suam, aut pardus varietates suasto vos poteritis benefacere, cum didiceritis malum. At verò sancti viri promptissimi & velocissimi sunt ad faciendum bonum; malum autem facere, videntur fibi nec scire, nec posfe: Simplices viique in malo, & prudentes in bono. Tanta quippe ad bonum propensio eorum est, & auersio à malo; & ita per Dei gratiam stabiliti, & firmati in bono, & alienati à malo sunt, vt idem videatur ipfis fieri aliquid non debere, atque non posse. Vulgò etiam itidem loquimur: nam quem vnice diligimus, de eo solemus dicere, Non posfum ei non bene velle: contrà autem quem valde odimus, dicimus non posse nos cum aspicere, nec humaniter alloqui: Hoc sanè modo Genefis 37. scriptum est de fratribus Ioseph: Oderant eum, nec poterant ei quicquam pacifice loqui.

Er peccare in Deum meum. Tria funt quasi vincula, quibus viri Sancti De tribus fortissime constrictor se, atque compeditor sentiunt, ne possint Deum pinculis quioffendere. Primum vinculum est reuerentia diuinæ maiestatis vbique vis tenentur præsentis, & cuncta cernentis. Sancti enim viri semper in conspectu adstricti, & Dei ambulantes, videntur sibi non posse non omnia caste sanctéque consbentur à facere,& ne præsens numen vlla re offendant,ab iis omnibus, quæ dis- peccando. plicent ei religiofissimè cauere debere. Contrà quàm faciunt homines improbi: de quibus dicitur Pfalm.53. Non proposuerunt Deum in conspe-Etu suo. Et Psal.9. Non est Deus in conspectu eius, inquinata sunt via illius in omni tempore, auferuntur iudicia tua à facie eius. Et de senibus illis accusatoribus Sulannæscriptum est Dan. 13. Euerterunt sensum suum, declinauerunt oculos suos, ve non viderent Calum, neque recordarentur iudicio-

rum iustorum.

Alterum vinculum, quo ita fortiter sancti viri obstricti Deo tenentur, vt videantur fibi non posse in eum peccare, est recordario beneuolentiz ac beneficentiz Dei erga ipsos, & beneficioru eius, partim iam acceptorum, partim infuturum promissorum: Validissimum esse hoc vinculum, declarauit Dominus per Oleam cap, 11. illis verbis: In funiculis Adam traham eos, in vinculis charitatis: Quid eft, traham eos? num violenter? nequaquam; sed efficaciter mouebo eos, & omnino venire ad me, mihiq; adhærere faciam: ficut in quadam Oratione dicit Ecclesia: Bi nostras ad te rebelles compelle propitius voluntates. Quid est, Infuniculis Adam?id eft, ijs funious, quibus trahitolent homines. Eft enim co loco nomen Adá non propriú primi hominis y sed comuniter **bbbb** 

fignificans hominem: sunt autem huiusmodi funes & vincula, amor & beneficia, vnde subdit, In vinculis charitatis: Hoc etiam in vulgari sermone vsurpari solet, vt cum dicitur, Obligauit vel obstrinxit me sibi amore & beneficiis. Si autem Ioseph propier aliquot beneficia, qua à domino suo acceperat, adeo se obligatu illi, atque obstrictu sentiebat; vt ex animo diceret, le in eum peccare non posse; quanto magis videri nobis deberet impossibile in Deum peccare, cuius in nos tot & tanta Allor,17. exstant beneficia, preterita, præsentia, futuráq;?& in quo viuimus, mouemur, aç sumus; & cuius est beneficium, quicquid boni, corpore, animóg; habemus?

Tertium vinculum, est timor Dei, quem generat in animis nostris, g

contemplatio seuerissimi iudicij, & inslexibilis iustitiz Dei incredibili rigore vindicantis peccata, nec vilum relinquentis impunitum. Recordatio item iudiciorum Dei aduersus multos peccatores, quos etiam in hac vita grauissimis & atrocissimis suppliciis puniuit. Verum super omnia à peccando reprimit, & quali refrænat intenta confideratio illius generalis atque horrendi iudicij, quo Deus post sæculi consumatione, mortales omnes iudicaturus est, & redditurus cuique secundum opera eius. Quod quidé iudicium prohetica oratione graphice depinxit Dan.c.7. Atque hoc probè intelligens Danid, flagrantissimè optabat, atque obnixè petebat, hoc Dei timore non solum constringi animum suum, sed etiam configi carnes suas. Confige, inquit, timore suo carnes meas, à iudiciis enim tuis timui. De huiusmodi porrò timore divini iudicij, quo vehemeter reprimimur à peccando, grauissimam & disertissimam Magni Basilij orationem lubet hic adscribere: quam equidem dum lego, ita motibus quibusdam divini timoris, pulsibusque animum meum quati, afficique, atq; inhorrescere sentio, quasi coràm iudicium illud spectarem. Verba Basilij super illo versu Plal. 3 3. Venite sily, audite me, timorem Domini docebo vos, huiusmodi sunt: Cum te appetitus inuaserit peccandi, velim cogites horribile illud & intolerabile Christitribunal.in quo præsidebit ludex in alto & excelso throno: astabitautem omnis creatura ad gloriosum eius conspectum contremiscens. Adducendi etiam nos lumus linguli, eorum que in vita gessimus rationem reddituri. Moxillis, qui multa mala in vita perpetrarunt, terribiles quidam & deformes assistent Angeli, igneos vultus præ se ferentes, atque ignem spirantes; ea re, propositi & voluntatis suz acerbitatem ostendentes: noctique vultu similes, propter mærorem & odium in humanum genus. Adhec, cogita profundum batathrum, & inextricabiles tenebras, & ignem carentem splendore, vrendique vim habentem, sed priuatum lumine:deinde vermium genus venenum immittens, & carnem vorans, inexplebiliter eluriens, neque vnquam faturitate fentiens,

atque intolerabiles dolores corrofione ipsa infigens. Postremò, quod supplicium omnium gravissimum est, considera opprobrium illud & confusionem sempiternam. Hzc time, & hoc timore instructus, animam à peccatorum concupifcentia, tanquam fræno quodam reprime-

Locus psalmi

Memorabilis Sententia B. Bafilÿ.

rum-

Sic Basilius. Hoc igitur triplici funiculo & vinculo, quod difficile rumpitur, adeo se constrictum, atque impeditum sentiebat loseph, vt diceret se malum illud facere in dominum suum nonposse.

Huiuscemodi verbis per singulos dies loquebatur, & mulier vers. 10. molesta erat adolescenti: & ille recusabat stuprum.

10



MPORTVNA res est mulier, nec acquiescens vnquam, quoad optatis suis annuatur, & satisfiar postulatis. Mulier enim libidinosa & lascina facilè vincit étia fortissimos, vel procacitate petendi, vel importunitate slagitandi. Perillu-

fire habemus exemplum huius rei in Samfone, quem inuictum atque insuperabilem hostibus petulans illa muliercula Dalida assiduitate, atque importunitate precum vicit, & perdidit. Sic enim legimus in lib. Iudicum cap. decimo sexto: Cumque molesta esset ei (Dalida) & per multos dies ingiter adhereret, spatium ad quietem non tribuens, defecit anima 106 6. eius (Samsonis) & ad mortem vsque lassata est. Tunc aperiens veritatem rei dixit ad eam,&c. Aestima hoe loco, prudens Lector, robur virtutis, atque animi constantiam Ioseph. Iuuenis erat, quæ ætas feruore sanguinis, & ardore cupiditatum procliuis est ad libidinem: incitabatur, & sollicitabatur à domina sua, à qua, si ei assentiretur, ingentia expectare bona poterat: fin autem repugnaret, grauissimas calamitates & mala timere debebat. Nec semel tantum, aut letiter: sed vehementer, & instanter, & assiduè sollicitatus est. Etiam ingentes arbores magnis crebrisque percussa ictibus concidunt: etiam durissima saxa minutissimis assiduè cadentibus guttis excauantur:quanto magis homo magnitudine, & assiduitate tentationum superabilis est: cuius caro non est znea, vt inquit I ob, nec fortitudo eius est fortitudo lapidum? Hoc igitur exemplo Ioseph satis apparet, nulla esse nec iustam, nec idoneam. nec probabilem peccandi exculationem: non humanz naturz infirmitatem, non ad libidinem iuuenilis ztatis procliuitatem, non obiectas extrinsecus occasiones, non illecebras, non irritamenta, non magnas spes commodorum, non ingentem metum calamitatum, & malorum terrorem, non affiduam atque importunam follicitationem: his enim omnibus grauissime tentatus est Ioseph: & hisce quasi machinis vehementer appetitus, valide oppugnatus, diu multumque vexatus, nec vinci potuit, nec de proposito colendæ castitatis, vel transuersum, vt

aiunt, vnguem dimoueri. Malum igitur est peccare, sed peccatum
exusando, aut eleuare, aut penitus à se amouere conari,
infignis est prauitatis: quam abesse cupiens à se
Dauid, precabatur Deum, dicens: Non
declines cor meum in verba malitia,
ad excusandas excusationes

in peccatic.

bbbb 3

Digitized by Google

Pfal.40.

VERS.II. Accidit autem quadam die, vt intraret Ioseph domum, & operis quidpiam absque arbitris faceret: & illa apprehensa lacinia vestimenti eius diceret. Dormi mecum.



Vius rei, quam strictim attigit Moses, historiam, enu- 🛺 cleatius, pleniulque, appositis quibusdam circumstantiis & illustribus sententiis, enarrat Iosephus 1. libr. Antiq. hunc in modum scribens: Mulierem semel data repulsa, magis etiam accendebat, quòd non putaret Iosephum

Oratio domiwa ad Iofeph.

repugnaturum: & non cessante morbo, secundas illi pergit admouere machinas. Ergo, publico festo instante, cuius celebritatem à fæminis quoque frequentari mos erat; fingit illa morbu apud maritum, captas solitudinem, & ad sollicitandum Ioseph opportunitatem. Quam nacta, Supplex talibus eum blanditiis adoritur: Satius fuerat primis meis precibus cedere; ídque vel dignitati precantis deferre, vel amoris flagrantiz, qua cogente, oblita me domin aesse, ad tam abiecaverba descédi. Sapies tamen, fivel nunc cedes, & prius erratum corriges. Siue enim iterum rogari cupis, iam id facio nuc etiam vehementius quam antea; nam & ad hoc fimulaui ægritudinem, & festi lætitiam tua causa contempsi: siue priùs dissidebas, tentari te putans malitiose; nunc certò potes argumento colligere, ex animo me agere, atque in eadem perstare voluntate. Quare aut elige mez obsequi voluntati, & amanti morem gerere, maiora in dies commoda expectans, aut odium meum, & vindictam perhorresce, si mez gratiz, castitatis opinionem & studium antepones. Nihil ea te iuuabit, mihi crede, fi ad maritum te deferam, & me de stupro à te appellatam dicam: quantumlibet tua veriora fuerint verba, mea tamen credibiliora erunt marito. Adhæc verba,lacrymásque verboru testes, nec blanditiis illici, nec miseratione flecti, nec terrore cogi potuit Ioseph, quo minus perstaret in suo tueda pudicitia proposito: constantérque restitit intentanti iniustam afflictionem, malens acerbissima quæque perferre, quam oblatis perfrui voluptatibus: non ignarus iusto se dignum fore supplicio, si quidquam tale in mulieris gratiam admitteret. Hactenus ex Iosepho.

Apuleises de Afino aureo.

Accidit aute quadă die, ve intraret Ioseph domn, & c. Solitudo, & secre-12 tũ loci, permagnum est inuitamentum peccati, atque incitabulum libidinis. Mulier quæda incesto prinigni sui amore capta, talibus quibusda verbis eum incitabat ad patrandum flagitium: Habes, inquit, folitudinis plenam fiduciam, habes capax admittendi facinoris otium. Nam Ouidisse. quod nemo nouit, penè non fit. Poëta etiam ille, turpium amorum do-

ctor fimul & medicus, docet solitudinem amantibus apprime periculosam & noxiam esse tutiúsque esse in oculis omnium versari: Quisquis amas (loca sola nocent) loca sola caueto.

Quò fugis? in populo tutior esse potes. Namtibi secretos augent secreta surores." Est opus auxilio i turba futura tibi est.

Hanc

Hanc ob causam Homerus honestas & pudicas matronas inducit cum magno famularum comitatu, & nunquá incomitatas solásque incedentes:tanquam solitudo mulieris, impudicitiæ suspecta sit. Prò illo, Operis quidpia absque arbitris faceret. Chaldaice est: Vi inuestigaret scripta rationis sua: Id autem est, vt tanquam dispensator, procuratorque bonorum herilium, exquireret & scrutaretur libellos dati & accepti. Non igitur ingressus iste Ioseph in domum heri sui culpabilis est, vipote officij sui exequendi necessitate, vel diligentia factus.

#### Qui relicto in manu eius pallio fugit, & egressus est forâs.

VERS. 12.

Chry oftem.

On tam admirabile tuit, ve mini vices que in mediis Ba-mus hom. 62. in Genesim) tres illos iuuenes in mediis Ba-On tam admirabile fuit, vt mihi videtur (ait Chrysostobylonicz fornacis flammis illz sos atque intactos perman-📕 sisse, quàm admirabile & rarum est hoc, quod de sancto

Ioleph dicitur: qui ne retineretur vestimentis ab illa polluta, & lasciua muliere, relictis propriis vestibus in eius manibus, resiliuit. Sicut autem tres illi pueri propter virtutis suz præstantiam, superiores igne fuerunt : ita & hic, quia quod erat in se, offerebat Deo, & continentiz certamina, magno robore, & constantia animi peragebat, idcircò insuperabili præsidio Dei muniebatur: neque enimpotuisset, nisidextera Dei protectus, & adiutus, tantum certamen superare, & ex retibus illius libidinosæ mulieris euadere. Videre igitur erat admirabilem iuuenem, nudum quidem corporis vestibus exire, sed pretiosis continentiæ vestimentis pulchrè indutum atque ornatum, & quasi ab incendio illæsum esfugere, nec solùm non adustum, sed multo etiam clariorem

ac splendidiorem factum. Sic Chrysostomus.

Sanctus Hieronymus in lib. 1. aduersus Iouinianum, hoc exemplo Ioseph, qui apprehensus pallio à lasciua muliere, reliquit ipsum in manibus eius, ne vel eam tangeret, vel ab ea tangeretur, docet, vel iplum mulieris tactum, quasi contagiosum & venenatum, esse viro sugiendu. non minus quam rabidissima canis morsum. Verba Hieronymi hac S. Hieron. funt. Animaduertenda est Apostoli prudentia: Non dicit: Bonum est vel ipsum muwestern no habere, sed : Bonum est mulierem non tangere, quasi & in tactu hern tattum, periculum fit, quòd qui illam tetigerit, non euadat, nempè qua viro- quasi contagio rum preciolas animas rapit, & facit adolescentium euolare corda. Alli- sum, & venegabit quis in finu ignem, & non comburetur? aut ambulabit super natum, esse vi parbones ignis, & non ardebit? Quomodo igitur qui ignem tetigerit flatim aduritur: ita viri tactus & fomina, lentit naturam wam, & diwersteatem sexus intelligit. Narrant & gentilium fabulæ, Mithram, & Erichthonium, velin lapide, vel in terra de solo zstu libidinis esse generatos. Vnde & noster Ioseph, quia tangere volebat eum Aegyptia, fugit ex manibus eius; & quafi ad morfum rabidiffimæ canis, ne paulatim virus serperet, palliu quod tetigerat, abiecit. Hec ex Hieronymo. Iosephus

Oratio Ioseph renocantis dominam suam me , Authore Iosepho.

Iosephus lib. I. Antiquitatum, egregiam refert orationem, qua vsum 24 esse ait sanctum iuuenem Ioseph, à nefario illo proposito, turpsque lià turpi prope- bidine dominam suam reuocare conantem. Iplam quoque mulierem. fito, or libidi- Iosephus inquit, admonuit sanctus iuuenis Ioseph officij sui, iurisque conjugalis ac consuctudinis: suadens, huius majorem habere ratione, quam momentanez libidinis:huic enim przsto esse pænitentiam,quz factum quidem doleat, infectum autem reddere non possit: adesse item continuum timorem, qui pro magno habeat non prodi suum dedecus. At conjugalis consuetudo voluptatem habet & honestam, & securam, & conscientiz fiduciam, tam apud Deum, quam apud homines. Quin etiam conducibilius illi esse assirmabat, si impolluta ipsa manens, haberet se herili iure subditum sibi, potius quam flagitij communis con-· scium : satius enim esse conscientia rectè factorum, quam peccati latebris fidere. His & aliis similibus verbis impetum mulieris retundere conabatur, eámque à praua cupidine ad rectæ rationis arbitrium reuocare. Ast illa vehementiùs instabat, & cùm verbis nihil proficeret, iniectis manibus, adolescetem ad suz libidinis assensum, atque obsequium cogere nitebatur. Ibi verò Ioseph intemperiem mulieris viteriùs non ferens, relica etiam interula, ex qua retinebatur, profiluit ex cubiculo. Hactenus ex Iofepho.

## De duplici allegorico trastatu historia huius, altero Philonu ,planè philosophico & politico: altero Ruperti, Theologico.

H 1 L 0 beatum Ioleph, vt luprà non lemel dictum est, facit 25 ceu imaginem quandam viri ciuilis, qui versatur in administratione Reipublicæ, & publica tractat rerum ciuilium munera. Dominus Iosephi, significat populum, penes que

fupremum est ius, & potestas & dominatio, vel ex toto, vel magna in parte. Vxor domini Ioseph, fignificat concupiscentiam, & libidinem animi, qua populus & vulgus hominum, plurimum duci & regi folec & qua vel maximè impellitur ad agendum, vel ab agendo reuocatur. Multa porrò incidunt inter administrandum Rempublicam, quibus tentatur & follicitatur animus viri ciuilis; vt populo gratificari, & volutati atque cupiditatibus eius obsequi studeat, omisso honesti, & recti, iustique respectu ac studio : hinc enim multa sperari posse commoda, contrà verò timeri debere populi offensam, & que hanc consequuntu incommoda. At vir ciuilis, si bones sit, & sincerus publici boni amator, & confultor, curatórque, quiduis perferre potius inducet animum, quàm contra fidem, cotra honestatem & institiam, & contra publicum bonum atque vtilitaté quidquá agere vel dicere. Verùm hæc ipſa, quæ hic perfirinximus, mirum dictu, quanto maiora & illustriora fiant amplitudine illa grauitateq; Philonianz orationis: ca verò huiusmodi est.

Quemad

Quemadmodum impudica illa mulier castum adolescerem Ioseph, Philonis pulita concupiscentia virum ciuilem adamat, sic eum alloques: Quid agis? "" allegorica allegorica prodi ad vulgus cum quo habitas: obliuiscere morum tuorum, studio super bac hirum, dictorum, factorumq; in quibus educatus es: mihi obsequere, me storia Ioseph, cole, age quicquid mihi placitum fuerit. Nam hominem tetricum, te-ex libro eius nacem propositi sui, veritatis amicum, rigidum, nunquam flexibilem, riro civili. publica commoda tantùm spectacem, nihil sollicitum quid iucundum sit auditoribus, non fero: sicut nec. quorundam calumnias, quæ deferuntur ad vulgus, maritum meum, & dominum tuum. Videris adhuc nimis abusus libertate, oblitus que te seruire tyranno domino. Si scires, liberos suum agere negocium, seruos autem alienum; intellexisses, omissa tua peruicacia, me concupiscentiam, domini tui vxorem, super omnia colendam, meòque arbitratu facienda tibi esse omnia, ve charus sis domino tuo. Atenim vir ciuilis, etsi non ignorat penes populum esse potestatem tanquam dominum; se tamen non profitetur seruum. sed liberum, susque arbitrij & voluntatis. Itaque reclamans dicet, Populi fauorem aucupari nec didici, nec vnquam volui: sed magistratum mihi commissum bona side gerere, vt bonum decet procuratorem, aut patrem beneuolum, absque dolo, & mihi semper inuisa simulatione. Hanc meam voluntate perpetuò retinebo, nihil lubtrahens, aut celans furis in morem; sed conscientia velut in Sole ac luce aperiens; est enim lux, veritas. Nec me terrebit vllum intentatum periculum, ne mors quidem ipfa:mori malo, quàm fimulare. Cur enim fimulem?Si populus est dominus, ego certè ingenuus sum, qui cumprimis in ciuitatem optimam atque maxima hunc dico mundum, ascribi cupio. Cùm enim nec muneribus, nec precibus, nec ambitioni, nec arrogantiæ nec fimulationi, nec luxui,nec timori,nec vlli affectui, aut vitio serujam; cujus timere debeo dominum? An fortasse hominum? At hi potestaté in corpus meum, non in me habent. Ego verò me à potrore mei parte censeo: iuxta quam decreui viuere, parum follicitus de mortali corpore, quod in conchæ modum, adhærens mihi, etiamfi conteratur à quopiam, non equidem feramægrè molestis me affectibus animi exsolui, & effugere necessitatem grauissimam. Ergo si iudicandum mihi erit, iudicabo sincerè ac iustè: nec diuiti propter opes gratificans, nec pauperi propter misericordiam:sed omisso respectu miseriarum, incorrupte pronuntiabo quod iustum apparebit. In Senatu auctor ero sententiarum Reipublicz, conducibilium etiamfi parum iucundz auditu fuerint. Pro concione quoque, si dicendum erit, adulationes relinquam aliis, veris atq; veilibus veens sententiis & verbis;increpans,admonens,castigins, non arrogantem atque infanam, sed sobriam, & grauem, & sinceram præ me ferens libertatem.

Si quis porrò tales castigationes non amat, reprehendat parentes, & tutores, & præceptores, & omnes curatores; hi enim suos liberos, pupillos, & discipulos obiurgare no definunt, interdum etiam verberare: nec tamen szuire illi, sed amanter castigare dicuntur. Indignum planè Comment.in Gen. Tom. 4.

facinus esset, si cùm sidei meæ com missa Reipublicæ administratio sit, in prouidendis comparandisque eius vtilitatibus, cederem cui uis medicinæ professori. Ille quippe in ægroto, quem suscepit curandum, nullam splendoris fortunæ rationem habet: nec quòd pernobilis, aut prædiues, aut præpotens, aut etiam rex sit: vnum hoc spe & at quomodo servare queat hominem, ac si fortè opus esset viderit sectione, vel vstione, secat vrité; principem suum ac dominum, seruus ipse, atque eius omnino subiectus potestati. Ego, qui non vnum virum curandum suscepi, sed integram civitatem, laborantem morbis impendio gravioribus, contractis ex multiplici concupiscentia, quid agere debeo? Num prodita & deserta vtilitate publica, huius, vel illius aures mulcere adulatione illiberali, & ne seruo quidem decora? Emori præstat, quàm loqui ad gratiam, dissimulata veritate, & publica vtilitate neglecta. V surpandum est hic dictum illud Poëtæ Tragici.

Accedat ignis, accedat & gladius.
Combure carnem banc, concrema, repleto te
Meo cruore: nam prius vel sidera
Terram subibunt, terra vel scandet polum,
Quàm mollis à me exterqueatur vox tibi.

Hanctam virilem mentem ab omnibus alienam, & inuicam affectibus, non fert in viro ciuili dominus populus: sed hominem amicum atque beneuolum, pro inimico arripit: nec tam illum, quàm seipsum afficit pæna grauissima, videlicet inscitia: quippe qui non didicit id, quod in omni vita vtilissimum est, vtiliter imperata, libenter facere; vnde imperandi quoque scientia discitur. Sic Philo.

Ruperti allegoria.

Rupertus verò hanc eandem historiam, allegoricè transferens, & 16 accommodans ad Christum & Synagogam, mulierem Ægyptiam, quæ pulchritudinem Ioseph carnaliter & turpiter adamauit, interpretatur Synagogam Iudaicam, vaticinia Prophetarum de imcomparabili pulchritudine & magnificentia Messix, & de amplissimis bonis, que allaturus erat populo suo, carnaliter intelligentem, & Messiam expectantem, tanquam regem quempiam opulentissimum & magnificentissimum, totique terrarum orbi dominaturum, & in terrena Hierusalem splendidissimè regnaturum, & Iudzos omnibus bonis terrenis cumulaturum.sed talem sensum carnalem, talémque sui expectationem, & amorem,& cultum, Christus Dominus aspernatur,& repudiat, & abiicit; & moribundæ Synagogæ relinquens tanquam pallium, quo tectus & velatus in Prophetarum vaticiniis, & czremoniis legis occultabatur, egressus est foras, id est, derelicta Synagoga se contulit ad Gentes, &in Ecclesia ex Gentibus collecta, in spiritu & veritate agnoscitur, adoratur,& colitur. Scribit autem Rupertus in libro 8. cap. 34. ad hunc modum: Rectè Scriptura dixit, Ioseph, (qui fuit Christi figura) swiffe pulchra facie, & decoro aspectu. Omne enim quod de Christo pradicat Scriptura, pulchrum ac decorum est, sed non absq; eo quod intrinsecus latet: Verbi gratia, illud: Dominabitur à mari vsque ad mare, & à flumi

flumine vique ad terminos orbis terrarum. Coram illo procident Aethiopes, & Cant. 4. inimici eius terram lingent reges Tharsis, & insula munera offerent, reges Arabum & Saba dona adducent. Et quicquid aliud eiusmodi de Christo canitur & legitur, decorum valde & pulchrum est. Sed vnam eandémque pulchritudinem, aliter Synagoga carnalis, & aliter Ecclesia spiritualis intuita est. Illa, quam nihil delectat nisi quod in mundo pulchrum est; quæ dicitur concupiscentia carnis, & oculorum, & ambitio spiritus, & 1.loan. 2. superbia vitæ;Illa,inquam,cum legeret venturum Messiam, futurumq; Psalm.44. regem magnu, & speciosum forma præ filiis hominum, totum hoc intelligebat carnaliter, speras eum temporaliter sessurum in solio Dauid, & corporaliter regnaturum in Hierusalem, & dominaturum vsque ad extremos terrarum terminos, cunctifque gentibus offerentibus ei munera, & auaritiæ Iudaicæ, sub tanto rege, seruientibus. Nimirum talia de Christo carnaliter sentire & spectare, id erat, petulantem mulierem incestos oculos in pulchrum Ioseph iniicere. Sed Christus istiusmodi carnalem intellectum non admittit:immò taliter intelligentem & sentientem, & expectantem Synagogam spreuit: effugiénsque cum suo vi- 2. Cor.3. uificante spiritu, solam illi occidentem litteram reliquit. Bene igitur Ioseph relicto in manu adultera pallio, aufugit, & egressus est foras. Fugientis enim Christi, & à Synagoga recedentis sucreverba illa: Ec- Matth. 23. ce relinquetur vobis domus vestra deserta: Et, Aufertur à vobis regnum Dei, & dabitur genti facienti fructus: In argumentum ergo fidei, mulier illa retentum pallium ostendit marito reuertenti domum, & ait: Ingressus est ad me vt illuderet mihi : Sic illa Synagoga quafi pallium Christi ostendens coram Præside suo, vana protulit contra eum testimonia Scriptu- Ioan. 19. rarum, quod effet seductor & illusor, Nos (inquiunt) legem habemus, of secundum legem debet mori, quoniam filium Dei fe fecit. Et item : Commouit Luc 23. uniuersam Indeam, docens à Galilea v sque buc, & dicens se Christum regem esse. Pilatus verò, vel potius Casar, talis Synagoga tunc maritus fuit, qualem per Eunuchum Ægyptium fignificari decuerat. Nam ficutilla, que maritum habet Eunuchum, nec verè maritum habet, nec à lege viri soluta est, vt cuicumque voluerit, nubat: Sic Iudæa tunc nec Deum verè colebat, qui se maritum eius per Prophetas sæpe vocauit: neque tanquam vidua siue virgo erat, quia Regem suum non habens Deum 1. Cor 7. fuum, adulando ambiebat quasi Czsaris coniugium, dicens: Non habe- Roman. 7. mus Regem, nisi Casarem. Sic Rupertus.

27 S. Ambros.egregiũ hoc facinus Ioseph, exemplum q; singulare casti-

tuit; ac ne ipsa quidem verba diu passus est. Contagium enimiudicauit, si diutiùs moraretur; ne per manus adulteræ libidinis incentiua transirent. Itaque vestem exuit, crimen excussit, & relictis quibus tenebatur exuuiis, spoliatus quidem, sed non nudus aufugit, qui erat tectus

tatis admirabundus, maximis effert laudibus. Magnus, inquit, profecto 5. Ambrof. in vir Ioseph, qui venditus, seruile tame nesciuit ingenium; adamatus, non lib de loseph,

redamauit; rogatus, non acquieuit; apprehensus aufugit. Qui cum ab cap. s. vxore domini fui conueniretur, teneri veste potuit, animo capi non po-

CCCC

indumento pudoris: non est enim nudus, nisi quem culpa nudaueric. Reliquit igitur vestimenta Ioseph, & nudauit adulteræ inuerecundiam, quz postea latere non potuit; & catera, quz ibi persequitur Ambrofius.

vsque ad 19.

VERS. 13. Cúmque vidisset mulier vestem in manibus suis, & sele contemptam, vocauit ad se homines domu's suz, & ait ad illos: En introduxit virum Hebræum, vt illuderet nobis:ingrefsus est ad me:vt coiret mecum: Cúmq; ego succlamassem, & audisset vocem meam, reliquit pallium quod tenebam; & fugit forâs. In argumentum ergo fidei retentum pallium ostendit marito reuertenti domum, & ait: Ingressus est ad me seruus Hebræus, quem adduxisti, vt illuderet mihi: Cúmque audisset me clamare, reliquit pallium quod tenebat,& fugit forâs.

Iosephus .



LvR A, quàm hîc à Mole commemorantur, dixisse mulie-18 rem illam, accusando Ioseph de intentato sibi stupro, refert Ioseph lib.1. Antiquitatum, his verbis: Illa partimrepulsa dolore, partim metu, ne suam impudicitiam maritus cognosceret, decreuit prior Iosephum fassò deferrre, & hac ratione

præoccuparet. Itaque sedebat mærens & perturbata,& dolorem suum ex frustata libidine verè natum, esse indignationem tentatæ pudicitiæ suæ simulabat. Marito autem domum reuerso, & ad hunc aspectum turbato, causamque sciscitante, Ne viuas, inquit, marite, ni scelestum istum seruum, cubile tuum violare conatum, digna pæna mulctaueris; oblitum, & qualis in ædes nostras venerit, & quanta beneuolentia, &

gratia sit à te dignatus. Hic cum ingratissimus habedus esset, niss omnibus modis se modestum & frugalem gereret in domo tua: ne à coniugio quidem tuo iniuriam abstinuit, sidque die festo, obseruata videlicet absentia tua, vt facile appareat, modestiam, quam priùs ille prz se

vindictam de eo lumere; dignum rata muliebri altutia, si accusationem

vis apud marstum falsò accusantis Ioſeph.

> ferebat, ab herili metu, non à recta indole fuisse profectam. Quod vt auderet, à te præter spem ac meritum indulgente, corruptus est. Videns enim omnia tua bona fidei suz ac dispensationi esse credita, seque grandioribus seruis præpositum,æquum putauit vxorem quoque tuam attrectare. Sic illa: & vt verbis suis fidem astrueret, protulit tunicam

Ambrof. in Ioseph, quasi in colluctatione ab eo relictam. Hæc Iosephus. li.de Ioseph.5.

S. Ambros. hoc ipsum enarrans, Iosepho, inquit, foras egresso, mu-·lier adulterij sui tentamenta vulgauit, exaltans vocē suam, eo quòd relictis vestibus Hebræus aufugerat. Ipsa igitur quod celare debuerat, prodebat, vt cópolito crimine læderet innocentem. Iustus auté accusa-Dan. 13 re non nouit; & ideò impunè hoc mulier impudica faciebat. Illa igitur ego verè exutam dixerim, etiam aliena vestimenta seruanté, que omnia

amilerat

amiserat velamina castitatis: illum contrà satis ornatum, satisque defensum; cuius vox non audiebatur, & innocentia loquebatur. Šic Su- Dan.13. sanna tacés in iudicio, meliùs locuta est oraculo: & ideo Prophetæ meruit defensionem, quæ propria voce auxilium non quæsiuit. Sic Ambr.

His auditis dominus nimiùm credulus verbis coniugis, ira-vers. 19. tus est valde: tradidit que Ioseph in carcerem, vbi vincti regis custodiebantur, & erat ibi clausus.

HVTIPHAR autem victus oratione ac lacrymis mulieris (ait Iosephus) & coniugis amori plus æquo tribues; omissa Iosephus lib.t. ampliori veritatis inquisitione, collaudataque vxoris fide, Antiq. audacis facinoris Iosephum damnatum, in maleficorum

carcerem coniecit: atque ob vxoris pudicitiam atanto experimento fibi probatam, magis fibi placebat, testis etiam ipse compertæ ipsius honestatis. Ioseph porrò innocentiam suam Deo committens, neque se defendere curauit, neque rem , ita vt gesta erat, indicare : sed vinculorum necessitarem tacitus ferens, vna se hac spe cosolabatur & sustentabat, nimirum potentiorem esse Deum ils qui se vincirent. Et sanè spe sua nequaquam frustratus, mox eius singularem erga se prouidentiam expertus est. Hæc Iosephus. Super hoc ipso loco disserens Am- Amhrosim brosius, ita scribit: Illum ego beatiorem dixerim, cum in carcerem vbisupra. mitteretur, quia subibat pro castitate martyrium. Bonum enim munus pudicitia: sed minoris meriti, cum periculum abest: vbi verò etiam salutis periculo defenditur, ibi pleniùs coronatur. Inaudita causa, inexplorata fide veri, tanquam reus criminis in carcerem Ioseph mittitur: sed eum Dominus nec in carcere deserebat. Sic Ambrosius.

Sed quærat fortasse quispiam, cur Dominus Ioseph, credens illum Ioseph no inftanti criminis esse reum, no iusserit occidi: dignus enim ob tam audax ferit eum oc-& nefarium scelus capitali supplicio videri ei debuit. Respondet San- cidi. Aus Chrysostomus, Deum, qui erat beati Ioseph tutor & protector, non esse passum id fieri, neque id venire in mentem domino Ioseph:sed animű eius demitigasse, & complacasse aduersus Ioseph, à consilio & voluntate necandi eum prorsus auertendo. Posset etiam dici, illum indulfisse hoc singulari beneuolentiz atque amori, quo diu multumque dilexerat iplum: maximè verò id codonasse multis, & magnis eius erga le officiis & meritis; quippe qui fidelissimă sibi, & liberalissimam, atque veilissimam seruitutem multis annis seruierat. Verba super hac re beati Chrysost.in hom.62.in Gen. hæc sunt: Considera hoc loco Dei mise- Chrysost. ricordiam erga Ioseph. Sicut enim à fratribus eum eripuit volentibus interficere ipsum: & primò quidem effecit, vt iuxta confilium Ruben demitteretur in cisternã, & postmodű ex confilio Iuda negociatoribus venderetur, ve presignificatus euentus somnioru copleretur: ita & nunc superna Dei manus barbaru ilium detinuit, ne in Iusti cædem rueret.

Quid enim aliud prohibuisset hoc eum facere, cum intelligeret attentasse cum violare thorum suum? Verum omnipotens Deus tantam secit illi exhiberi clementiam, vt iniectus in carcerem, etiam illic suam declararet virtutem, & sic ad principatum Regni perueniret. Si enim ille non credebat reum esse Ioseph, cur in carcerem coniecit? Si autem credebat verum esse quod vxor dixerat, tunc non carcere dignus, sed extremo supplicio, capitalíque pæna iudicandus erat. Verúm quando fuum auxilium dextra superna ostendit, omnia fiunt leuia & facilia, & quantumuis feroces animi mansuescunt. Sed vide quanto silentio & lenitate animi, loseph benè sibi conscius innocentiæ suæ tulerit calamitatem illam. Scitis enim, eos, qui non sibi conscij vlius sceleris, tanquă rei condemnantur, magna sæpe vti confidentia, & dicendi libertate superbire, insurgentes cotra eos qui insontibus crimen intentarunt. Non sic Ioseph, sed corde tacito, mens eius bene sibi coscia, coseruabat māsuetudinem,& patietiam, expectans Dei auxilium. Sic Chrysostomus.

Infeph non folum in carcere, fed etiam in vinculis & compedibus fuiffe.

Ioseph porrò non solùm in carcerem esse detrusum, sed etiam durissimis vinculis & compedibus suisse constriaum, liquido intelligitur ex duobus Scripturælocis: tum ex Psal. 104. tum ex cap. 10. libri Sapientia. Illic ita scriptum est, Misit ante eos virum, in seruum venundatus est Ioseph. Humiliauerunt in compedibus pedes eius , ferrum pertransiit animameum, id est, ferreis illis vinculis & compedibus, alifique calamitatibus anima & vita eius valde afflicta & cruciata est. Hic verò sic est: Hac (Sapientia) venditum iustum (Ioseph) non dereliquit, sed à peccatoribus liberauit eum ; descenditque cum illo in foueam , & in vinculis non dereliquit illum : donec afferret illi sceptrum regni , & potentiam aduersus eos , qui eum deprimebant, & mendaces oftendit qui maculauerant illum, & dedit illi clariratem aternam.

vique in fi nem cap.

VERS.21. Fuit autem Dominus cum Ioseph, & misertus est illius, & dedit ei gratiam in conspectu principis carceris; qui tradidit in manu illius vniuersos vinctos qui in custodia tenebantur: & quicquid fiebat, sub ipso erat. Nec nouerat aliquid cunctis ei creditis. Dominus enim erat cum illo, & omnia opera eius dirigebat.

Quemadmodum fe in carcere gefferst Ioseph ex Plis lone.



PPOSITISSIMA est atque gravissima, & disertissima 20 huius loci arque historiæ enarratio, que est apud Philonem in lib.de Ioseph, ad hunc modum super hoc loco disputantem: Adolescens Ioseph ab insana amatrice apud herum

acculatus criminis, quod in iplam competebat, inauditus in carcerem ducitur, vbi tanta virtutis edidit exempla, vt etiam facinorofis illismiraculo esset, ad suz calamitatis solatium credentibus eum sibi viruesse datum. Nota est custodum carceris crudelitas; qui ingenio feroces, magis efferantur assuetudine, in dies crescente sæuitia, dum nihil boni vident

dent, nec dicunt, nec faciunt, sed sæua omnia atque violeta. Nam sicut bene compacta corpora firmantur magis exercitatione, & robustioré atque inuictam habitudinem acquirunt : ita ferox & immitis natura, occupata sui similibus studiis, duplo fit durior, & inaccessa misericordia, qui vnus affectus bonus & humanus est. Et quemadmodum qui cum bonis viris habent familiaritatem, ex iocundissimo eoru conuictu in melius proficiunt moribus: sic etiam, qui cum malis versantur, affricant sibi eorum vitia: facilè enim consuetudo abit in naturæ similitudinem. Degunt autem carceris custodes inter plagiarios, sures, homicidas, adulteros, & sacrilegos, aliorúmque scelerum turpissimis notis infignitos; à quorum fingulis nonnihil nequitiz contrahunt, vt ex huiusmodi collatione, & miscellanea, vna quædam conficiatur scelesta malorum colluvies. At enimuerò custos eius carceris, in quem innocens Ioseph deiectus fucrat, honestissima indole adolescetis mitigatus, no solum securitatem & otium ei præstitit, sed etiam vinctis omnibus eum præfecit, ita vt penes iplum species noménque custodis esset, rem autem & officium adolescenti cederet: id autem non parum carcere inclusis profuit, deinceps enim locus ille non tam carcer, quàm disciplinæ mediatorium fuir. Omissis enim tormentis, quibus antea die, noctuque cruciari solebant, variis malis obruti, admonebătur, atque erudiebantur sermonibus & præceptis philosophicis: sed maximè ipsius doctoris exemplis viilissimis. Postquam enim suam ipse vitam, continentiz czterarumque virtutum plenam, tanquam in tabula bene picta imaginem, spectandam illis in medium posuit; convertitetiam eos, qui videbantur insanabiles, inueteratis nempè morbis animi affectos, ita ve iam damnarent vitam præteritam, exprimentes has voces refipiscentiæ: Vbi tantum bonum tamdiu latuit, à quo tamdiu aberrauimus? Ecce iam effulgente hoc tanquam in speculo, nostra dedecora videntes erubescimus. Hactenus ex Philone.

In eandem ferme sententiam spectat quod scribit B. Ambrosius, in S. Ambros. libro de Ioseph, cap. 5. hanc ipsam loci huius historiam pertractans: Inaudita causa, inquit, & inexplorata fide veri, tanquam reus criminis in carcerem Ioseph mittitur, sed eum Dominus nec in carcere deserebat. Non turbentur innocentes, cum falsis criminibus appetuntur, & oppressa iustitià detruduntur in carcerem: Visitat Deus, & in carcere fuos; & ideo ibi est plus auxilij vbi est plus periculi. Sed quid mirum, si visitat Deus in carcere positos, qui seipsum in suis, in carcere inclufum este memorauit, sicut habes scriptum: In carcere eram, & non visitastis me. Quò non penetrat divina misericordia? Invenit Ioseph huiiilmodi gratiam, vt qui fuerat claulus in carcere, iple potiùs carceris claustra servaret : cederet munere clauicularius, & inclusos omnes in potestatem eius committeret. Itaque Ioseph non solùm carcerem non sentiebat, sed alios quoque carceris leuabat zrumna. Sic Ambrosius.

Cæterum Rupertus allegorice interpretans de Christo verba illa Rupertin alque hoc loco scripta sunt de Ioseph : Dedit ei gratiam in conspettu legeria.

Principis

Principis carceris, qui tradidit in manu illius vniuersos vinttos, &c. Disputate etiam hac in re, Ioseph insignem fuisse atque illustrem Christi figuram, ita scribens: Christo, qui propter peccata nostra descendit in carcerem mortis; scimus quia Deus Pater maximam gratiam dedit: Scri
Joan I. ptum enim est quòd Gratia & veritas per Christum fatta est. Et item: Vi
Ibidem. dimus enim eum quasi vnigenitum à Patre, plenum gratia & veritatis. Dedit

dimus enim eum quasi vnigenitum à Patre, plenum gratia & veritatis. Dedit autem illi gratiam in conspectu Principis carceris, id est, in conspectu suo, qui solus potestatem habet vitæ & mortis. Quamuis enim secundum historiæ veritatem, alius homo suerit Rex Pharao, & alius qui sub illo Princeps erat carceris: attamen secudum spiritualem hunc sensum, vnus idemque, & altissimi solij Rex, & inferni princeps carceris est.

non ita princeps est carceris, vt à carcerali pœna & vinculis sit ipse liber, quemadmodum liber erat ille cuius gratiam loseph innocens habuit: sed sic est Di bolus princeps carceris, vel præpositus mortis, vt principalem accipiat ipse damnationis sententiam. Ideirco autem in carcerem passionis, vt obediret Patris præcepto, descendit Christus; vt gratiam inueniret apud Deum, & misericordiam oportunam capti-

uis impetraret, dicerétque, iuxta Prophetam: lis qui vinéli erant, exise: & iis qui in tenebris, reuelamini. Bene autem in Christo competit quod hic dicitur de Ioleph: Tradidit in manu ipsim universos vinélos: & quiequid siebat, sub ipso erat. Hoc nimirum est, quod dixit ipse, priusquam traderetur passioni: Et ego si exaltatus suero à terra, omnia trabam ad me ipsim. Omnia, inqua, & cœlestia, & terrestria, & inferna, vt in nomine eius, sicut ait Apostolus, omne genu slectatur, cœlestium, terrestrium & infernorum. Sed priùs infernorum, & deinde cœlestium, & post hæc terrestrium: prius enim ad inferna descendit, & mortuis vitam, vinctisque solutionem reddidit. Deinde cœlos ascendit adorandus ab omnibus, qui erat in cœlo. Et post hæc, prædicatum est nomen eius Gentibus, vt adorarent eum omnes Reges terræ, & omnes gentes seruirent ei. Constat igitur quia princeps carceris vniuersos vinctos tradidit in

manu eius: nec quidquam ille nouerat, cunctis ei traditis: Pater
enim non iudicat quemquam, sed omne iudicium dedit
Filio; qui in iudicio nullius personam accipit, sed
cum æquitate iudicans, & cum iustitia,
reddit vnicuique secundum
opera sua. Hæc
Rupertus.

BENE



# BENEDICTI

# PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Ioseph in carcere prasidens carceri, & inter vinctos liber, interpretatur duo somnia, futurarum rerum presagia; alterum pincerne regus Pha raonis, alterum pistoris; mox euentu ipso veritatem interpretationis comprobantes.



👟 I s ita gestis, accidit vt peccarent duo Eu 🕇 nuchi, pincerna regis Aegypti, & pistor, domino suo . Iratúsq; contra eos Pharao 2 (nam alter pincernis præerat, alter pistoribus) misit eos in carcerem principis mi litum, in quo crat vinctus & Ioseph. At 3: cultos carceris tradidit eos Ioleph, qui &

ministrabat eis:aliquantulum temporis fluxerat, & illi in custodia tenebantur. Viderúntque ambo somnium nocte vna 4 iuxta interpretationem congruam sibi:ad quos cum introis-5 ser Ioseph mane, & vidisser eos tristes, sciscitatus est eos, dicens: Cur tristior est hodie solito facies vestra? Qui responde- 6.7 runt, somniu vidimus, & non est qui interpretetur nobis. Di- 8 xitque ad cos Ioseph: Nunquid non Dei est interpretatio? referre mihi quid videritis. Narrauit prior prapolitus pincerna- 9 dddd. Comm.in.Gen.Tom.4.

10 rum, somnium suum: Videbam coram me vitem, in qua erant tres propagines, crescere paulatim in gemmas, & post slores, II vuas maturescere: calicémque Pharaonisin manu mea: tuli er go vuas, & expressi in calicem quem tenebam, & tradidi po-22 culum Pharaoni. Respodit Ioseph: Hæc est interpretatio som-13 nij; Tres propagines, tres adhuc dies sunt : post quos recordabitur Pharao ministerij tui,& restituet te in gradum pristinu: dabisque ei calicem iuxta officium tuu, sicut ante facere con-14 sueueras. Tantum memento mei, cum bene tibi fuerit, & sa 15 cias mecum misericordiam :Vt suggeras Pharaoni vt educat me de isto carcere:quia furto sublatus sum de terra Hebræo-16 ru, & hîc innocens in lacum missus sum. Videns Pistorum ma gister, quòd prudenter somnium dissoluisset, ait: Et ego vidi somnium; Quòd tria canistra farinæ haberem super caput meum: Et in vno canistro quod erat excelsius, portare me om nes cibos qui fiunt arte pistoria, auésque comedere ex eo. Re-19 spodit Ioseph: Hæc est interpretatio somnij: Tria canistra, tres adhuc dies sunt:post quos auferet Pharao caput tuu,ac suspe-20 det te in cruce, & lacerabut volucres carnes tuas. Exinde dies tertius natalitius Pharaonis erat: qui faciens grande conuiuiu pueris suis, recordatus est inter epulas magistri pincernaru,& 21 pistorum principis. Restituitq; alterum in locumsuu, ve porri geret ei poculum: alterum suspendit in patibulo, vt coniccto-

22 ris veritas probaretur. Et tamen succedentibus prosperis, præ-

23 positus pincernarum oblitus est interpretis sui.

### PRÆFATIO.

Iosephus.

N Prefationis loco lubet hic apponere breuem, sed concinnam huius capitis, quasi paraphrasticam expositionem, tra ditam à Iosepho in primo libro Antiquitatum; ea quippe dilucidiorem atque expressiorem faciet huius historia,ac

Mosaica narrationis intelligentiam. Ille autem scribit ad hunc modu: Custos carceris, tum fidem & diligentiam Ioseph in absoluendis operu pensis considerans, tum forma dignitatem; soluens eum vinculis, calamitatem eius atque miseriam aliquanto leuiorem reddidit; vietu insuper commodiore quam reliquos vinctos vii eum permittens. Caterùm ÿs

rum is qui in codem erant carcere, quoties labor intermitteretur, confabulantibus, ita vt solent, miseriarum socijs, & sua damnationis causam inuicem percontantibus, pincerna regi charus, per iram ab illo damnatus ad compedes, familiaritatem cum Iosepho contraxit. Et quia sagacem & prudentem eum nouerat, visum à se somnium exposuit ei, orans indicaret, si quod subesset prasagium; simulque deplorans suum infortunium, cui non satis esset mali, indignatio regis, nisi somnys etia per quietem turbaretur. Aiebat, se in quiete vidisse trium palmitum vitis vuas le singulis palmitibus natas pendere grandes iam & vindemia tempestinas, eásque se exprimere, subdente rege phialam, colatumq; inde mustum, se regi obtulisse, atque illum perlibenter bibisse. Narrato tali somnio, rogabat Iosephum vt si quid scientia datum sibi à Deo haberet, interpretari eiusmodi visionem dignaretur. At Ioseph bono animo hominem esse imbet, & expectare intratriduum solutionem à vinculis, rege ipso ministerium eius requirente, ad quod ei denuò redeundum sit. Interpretabatur enim, vitem afferre fructu mortalibus in bonu vsum, quandoquidem eo conciliante, fides & amicitia inter homines sanciatur,& inimicitia dissoluantur, ad hac molestia ac mærores:anxietatésque vsu eius discutiantur, atque in earum locum hilaritas & latitia suc redant. Scito igitur bonum tibi somnium oblatum; & significare, huius miseria tua remissionem intra tot dies, ex quot palmitibus fructum vindemiasti in somnijs. Tu verò memento mei, postquam euentus ipse faustam hanc pradictionem meam, veram fuisse comprobauerit. Neque enim nos in hac vincula sontes coniecti sumus, sed ob virtutem ac modestiam, quasi malesici punimur: quod potiorem habuerimus honorem domus, in qua versabamur, atque eius, qui nos huc detrusit, quam propriam voluptatem. Alius verò quidam, regis piftoribus prapositus, & in eisdem vinculis degens cum pincerna,ex tam fausta Iosephi interpretatione bonam spem animo concipiens, cum & ipse somnium vidisset, rogat ut eius significationem sibi etiam exponeret. Erat autem somniu huiusmodi:Tria,aiebat ille,canistra super caput gestare mihi videbar: ex his duo plena erant panibus, tertium carnibus, & varijs edulijs, qualia regibus apparari solent. Tu vidi deuolantes aues absumpsisse omnia, me licet vehemeter arcente, nihil deterritas. His dictis, simile priori pra fagiu expectabat. Tuc Iosephus, coiectura somny facta, prafatusque quod mallet ei latiora pranuntiare, quam qua somnium portenderet; dixit, duos tantum dies vita ipsi superesse; hoc enim significare canistra, tertia verò, cruci suffixum, ab auibus deuoratum iri, quas à se arcere no posset. dddd

Nec aliter euenit vtrisq;,quàm fuerat à Iosepho prædictum. Ad præscri ptam enim in somnijs diemrex natalitium epulum celebraus,præpositu pistorum in crucem egit:pincernam verò exemptum vinculis, pristino restituit ministerio,ac dignitati. Hactenus ex Iosepho.

Vers. 1.&

His itaque gestis, accidit vt peccarent duo Eunuchi, pincerna regis Aegypti, & pistor, domino suo. Iratúsq; cotra eos Pharao, (nam alter pincernis preerat, alter pistoribus) misst eos in carcerem principis militú, in quo erat vinctus & Ioseph.

VANT o tempore postquam Ioseph coniectus est in carcerem, acciderint ea quæ narrantur hoc capite, incertum est. Sed verisimile sit, no diu post, sed primo illo anno carceris Ioseph euenisse. Latina lectio initio capitis vocat istos, Eunuchos:

quo nomine tamen nec Hebraicè, nec Chaldaicè, nec Græcè hocloco appellantur. Verum eos fuisse eunuchos, paulo post indicat Scriptura, ibi, Iratus contra eos Pharao: pro quo Hebraice est: Iratus contra Eunuchos Pharao. Latinus igitur interpres, nomé Eunuchi paulò pòst Hebraicè positum, maluit in principio historia ponere, quò apertior esset narratio. Pro nomine pincerna, i x x. Interpretes habent Prapositum vinariorum, super qua lectione hæc annotaunt san dus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim: Pro principe vinariorum, Hebraicè scriprum est maschech illud verbum, quod in nomine serui Abraham suprà legimus Gene. 15. Nos autem possumus more vulgi vocare pincernam, Nec vile putetur officium:cum apud reges barbaros vsque hodie maximæ dignitatis sit regi poculum porrigere. Poëtæ quoque de Catamito & Ioue scriptitant quod amasium suum huic officio manciparit. Sic Hieronymus. Aduertendum autem est hoc loco eundem hominem hîc vocari principem militum, atque principem & custodem carceris. Ex quo licer intelligere, penes eundem hominem fuisse ista duo munera: idque ob id fuisse institutum, quo videlicet tutior esset custodia carceris, valido militum præsidio munita.

S. Hierony.

De vetustate muneris pincernarum.

Hinc porrò apparet quam vetustus pincernarum vsus fuerit in mensis Principu: vt nó temerè quispiam crediderit, tanta eius muneris vetustate adductu esse Homeru, vt ne Deos ipsos cœlestes pocillatoru obsequio in suis conuiuiis carere voluerit; Ganymedem Iouis pincernam faciens, cæterorum autem deorum Heben iuuentutis deam. De illo sic scribit:

Homer. Iliados y.

Egregius forma,raptus fublimis in auras, A fuperis cœlo positus,diuûm inter honores, Pulcher, vi ante Iouem misceret pocula mensis.

De hac verò, sic ait:

Ante Iouem interea Diuûm counenerat ordo Sydeream in sedem, cuntisque loquentibus, Hebe Nettarios passim miscebat diua liquores.

Hanc

Hanc poeticam Homeri fictionem carpens in prima. Tulculana Cicero, longe à divina maiestate esse putat, nectare & ambrosia victitare, & à poculis ministros habere. Non enim, inquit, ambrosia Deos aut nectaro. aut inventute pocula ministrante lætari arbitror. Nec Homerum audig, qui Ganymedem à dijs raptum ait propter formam, velloui pocula administraret: non iusta causa cur Laomedonti tanta fieret iniuria. fingebat hæc Homerus, & humana ad Deos transferebar; diuina mallem ad nos. Xenoph.libr.z. Sic ibi Cicero. Veteres Medorum reges, auctore Xenophonte, pocillatores habebant miræ dexteritatis in vino infundendo & porrigendo, eleganter vinum administrando, & munde infundendo, atque tribus dignis phialam ferendo:donec qui bibiturus erat, poculum aptissime accepisset. Eosdem pocillatores, ait, vbi phialam impleuerint, ex illa in cyathum in finistra manu fundere atque sorbere, vt si venenum infusum esser, ipsis obesset.

Antiquissimus item pistorum vsus ex hoc loco cognoscitur:vt mirum Pieli, 18.c.11. sit, tandiu istorum ministerio caruisse populum Romanum. Audiat lector Plinium: Pistores, inquit, Romæ non fuerunt ad Persicum vsque bellú, annis ab Vrbe condita super quingentos octoginta. Ipsi panem faciebant Quirites: mulierumque id opus erat, ficut etiam nunc in plurimis genriu. Certúmque est, Atteij Capitonis sententia, tostum panem Lautioribus coquere solitos: pistorésque tantum eos, qui far pinsebant, nominabant. Nec coquos verò habebant in seruitijs, eòsque ex macello conducebant. Sic Plinius. Sed antiquitus apud multas gentes seruitium molendi tritici. panisque conficiendi & inferendi mensis, non virorum, sed mulieru fuit; vt multis in locis indicat Homerus, & Plinius verbis proxime positis.

Sed quid illi Eunuchi peccauerant in regem? Quia scriptura id tacuit, affirmare super eo quidquam, planè dininare est. Nisi fortè le ctor audiat Hebræos, qui more suo nugantur, illos esse damnatos à rege, quòd in potu reperisset muscam, & in pane lapillum. Scilicet credibile est, adeo stultum, & barbarum, & crudelem fuisse illum regem, vt ex musca faciens elephantem, sicut dici solet, & ex vno lapillo olympum montem, ob leuissimam causam tam atroci eos supplicio damnaúerit. Equidem crediderim, si libet divinare, peccasse eos infidelitate, vel in regis vitam, vel in bona; aut luxuriosè prodigendo, aut auarè in suum emolumentum deriuando, vt infideles muneris & ministerij, quo fungebantur, dispensatores tuerint. Huic coniecturæ adstipulari videtur Philoscribens, cosà rege damnatos elle, quòd non rectè ministerijs suis fungerentur.

Numquid non Dei est interpretatio? Referte mihi quid VRRS. 8. videritis.



R I A his verbis fignificantur. Primò indicatur, fomnia illa non potuisse sagacitate ac ratione humana exponi; sed corum i nterpretationem ex Deo peti oportuisse. Significauit etiam losephistis verbis, se non more alior ú coniectorum, humanæ

dddd

solertiæ coniecturis, vel suggestu Diaboli; sed inspiratu, ac reuelatione Dei somnia illa interpretaturum. Illud præterea indicauit non fuisse antea sibi reuelatum, qualia ipsis somnia contigissent: alioqui vitrò ipse prænarrasset illis somnia eorum, quò nimirum maiorem apud eos interpretationis suæ fidem faceret: nec dixisset illis, vt scriptura refert hoc loco: Referte mibi,quid videritis.llla porrò sententia Ioseph: Numquid Dei non est interpretatio? concordat cum altera eiusdem sententia, quam duobus post annis dixit Pharaoni, similiter somnium eius interpretaturus.

Gamf. 41. Cum enim ei dixisset Pharao : Vidi somnia, nec est qui edisserat : qua audini te sapientissime conjecre: respondit ei Ioseph: Absque me Deus respondebit prospera Pharaoni. His quoque consona sunt, quæ Daniel regi Nabuchodonosori dixit enarraturus eius somnium: Mysterium (inquit) quod rex interrogat,Sapientes,Magi,Arioli,& Aruspices nequeunt indicare regi: Sed est Dem in calis renelans mysteria. Mihi quoque non in sapientia, qua est in me plusquam in cunctis vinentibus, sacramentum hoc renelatum est; sed ve interpretatio regi manifesta fieret.

VERS. 14. Tantum memento mei, cum tibi bene fuerit: & facias quæso mecum misericordiam, vt suggeras Pharaoni, vt educat me de isto carcere: quia furtim sublatus sum de terra Hebræorum, & hîc innocens in lacum missus sum.

Discutitur opi mie S. August. existimants peccasseloseph, cum verba illa divit.

VTAT S.Augustinus, cùm Ioseph illa verba dixit, peccasse 5 eum, plus nimio confidendo promissis, & gratiz, & beneuolentiæ illius pincernæ, minorémque quam oportebat, diumæ prouidentia & auxilij spem & fiduciam habendo. Quapro-

pter vt ab eo peccato per diuturniorem tribulationem purgaretur loseph, noluit Deus eum citò liberari carcere; sed liberationem eius in biennium víque prorogauit. Quæ in hanc sententiam scripta reliquit Augustinus in Sermone quodam de tempore, qui numeratur 82. huiusmodi sunt: Quamuis serui & amici Dei capitalia crimina vitauerint, & multa opera bona fecerint; eos tamen fine minutis peccatis fuisse non credimus. Non lob 25. secun- enim mentitus est ille, qui dixit: Non est mundus à peccato nec infans: cuius du70. Interpr. est unius diei vita super terram. Et beatus Ioannes, qui viique meritis non erat inferior sancto sacob, aut Ioseph, clamans dicit: Si dixerimus quia peccatum non babemus, ipsi nos seducimus, et veritas in nobis non est. Quonia igitur fine istis minimis peccatis Sancti non viuunt, volens Deus parua illa peccara in hoc mudo igne tribulationis consumere, implet in illis quod iple dixit: Vafa figuli probat forwax, & homines instos caminus tribulations.

Locus Ecclef. 27 GAS Heb.

1.lean.1.

Hoc autem aperte licet intelligere in sancto Ioseph. Nam cum Dominus effet cum eo,& gratiam ei apud dominum suum, & apud principem carceris dedisset, vt ait Scriptura Genesis 39. & 40. præuentus tunc est, vt à magistro pincernarum auxilium postularet, dicens ei : Memento mei,

Et illud: Flagellat Deus omnem filium quem recipit.

Digitized by Google

CHM

'cam tibi bene fuerit, & supplica Pharaoni , vt educat me de isto carcere. Et quia nondum scriptum erat : Bonum est sperare in Domino, quam sperare in Pfal.117. homine, cum in omnibus Dei gratiam meruisset, subreptum est illi vrab homine auxilium peteret. Pro qua re additi funt duo anni, quibus adhuc teneretur in carcere. Tanquam diceret ei Deus, Ego tibi ostendo, vt magis à me,quam ab homine debeas auxilium postulare. Sine vlla enim dubitatione credendum, quod pro castigatione sancti Ioseph non permisit Deus magistrum pincernarum recordari corum quæ Ioseph exeunti ipsi de carcere supplicauerat. Et quia etiam ipse Ioseph, quamuis Sanctus, túc fine peccato esse non poterat, ideo tanto tempore fuit in carcere clausus: vt in eo impleretur quod scriptum est: Ego quos amo, arguo; & quos diligo, Apoc 3. castigo. Hæc S. Augustinus.

Sedenim videtur mihi potuisse Ioseph illud dicere, & auxilium illud postulare à pincerna, sine vilo peccato. Étenim ad ingens aliquod malum à se propulsandum, vel magnum quodpiam bonum sibi comparandum ( siquidem verumque honestum & iustum sir ) vei hominum industria, beneuolentia, gratia, potentia, aliilve humanis artibus & prælidiis, & adminiculis, non culpandæ est ambirionis, sed landandæ provisionis & cau tionis, probabilis, prudentiæ. Talibus enim hominum adiumentis vsos esse legimus, nó solùm in veteri Testaméto Patriarchas & Prophetas, verumetia in Nouo Testamento Apostolos, aliósque celebratissimæ sanctitatis viros. Huiusmodi namque adiumenta vel naturalia, vel humana, in ipla prouidentia & prædestinatione diuina continentur, per quæ videlicet Deus, sanctos viros, ad prædestinatos esfectus & sines promouere & prouchere sepenumerò solet. Talium igitur rerum vsus, spem & siducia divini auxilij nec tollit, nec minuit: quin potius exequitur & implet Dei prouidentiam ac prædestinationem, & spem ac fiduciam divini auxilij (sicut à Deo fuerat destinatum) ad optatos effectus, & exitus perducit. Ioseph porrò, cùm illa verba dixit, peccasse, vel dissidentià diuini auxilij, vel nimia fiducià & confidentià humani adiumenti, nec probari poteft, nec .de ram sancto viro arbitrarı fas est.

Sed quid est illud quod dixit loseph: Quia furtim sublatus sum de terra Hebreorum? Ismaëlitæ siquidem, à quibus Ioseph in Ægyptum ductus est ex terra Chanaan (quam ipse vocat hic terram Hebrzorum, quòd in ea posteri Abrahæ, qui primus appellatus est Hebræus Genes. 14. Iacob dico, & posteri eius, tunc temporis versabantur, non eum furto sustulerunt inde, sed palàm, & certo pretio emptum à fratribus eius deduxerunt dentes eum, ve in Ægyptum. Non est profecto furtú istud Ioseph referendum ad Ismaë. 🕏 dicamur litas: sed referri debet ad fratres eius, qui vendentes eum Ismaëlitis fur- offum furats. tum fecisse dicuntur, idque dupliciter. Nam hominem, nec iusta emptione, nec iure belli, nec vllius criminis reatu seruum factum, sed plane liberum atque innoxium capere ac vendere inuitum, furari est, vt loqui solet Sacra scriptura. Sic enim legitur Exodi 21. Qui furatus fuerit hominem, & vendiderit eum, connictus noxa, morte morietur. Deinde Ioseph cum mondum emancipatus esset, sed in iure ac potestate patris esset,

& iccirco esset velut possessio quada, & res ipsius patris sui, quemadmo-Arifloteles. dum scribit Aristot.lib.5. Ethicorum de filijs nondum emanciparis; fratres eius auferentes eum patri suo, & vendentes alij, verè dicuntur furati eum: quid enim est aliud furtum, nist rei non sux, inuito eius domino, vel ablatio, vel retentio, vel alienatio?

VERS. 18. Respondit Ioseph: Hæc est interpretatio somnij: Tria canistra, tres adhuc dies sunt, post quos auferet Pharao caput tuum, & suspendet te in cruce, & lacerabunt volucres carnes. tuas.



On temeré quispiam credat, Ioseph vrbanè, comitérque 8 præfatum essealiquid ante somnij enarrationem; quò præliniret animum illius pistoris, cui acerbissimum casum, atq; 🗿 exitium , fomnio illo præmonstratum , denunciaturus erat.

Regi Nabuchodonofor enarraturus. Cum enim rex somnium quod sibi acciderat expoluisset Danieli, subdit scriptura: Tunc Daniel capit intrase-Dan- 4: metipsum tacitus cogitare, quasi una hora : & cogitationes eius conturbabant eum. Respondens autem Rex ait, Balthasar, somnium, & interpretatio eim non conturbent te. Respondit Baltasar; & dixit: Domine mi somnium his qui teode-

Nempe hoc fecit Daniel tristissimum arque calamitosissimum somnium

runt: é interpretatio eius, hostibus tuis sit. Philo cette in lib. de Ioseph resett Ioseph ante somni pistoris expositionem, ad præmulcendum eius animu, huiuscemodi quædam osse præfatum: Vtinam tale somnium non vidisses, autiion épuncialles! aut li narrandii erat, procul à meis auribus, ne exaudirem quod non liebt. Piget enim me infælicitatis tue nuncium ellerquia compatior miseris, memor communis sortis hominum. Sed quia somniorum conjectoribus veritas est necessaria, tanquam vatibus & oraeulorum interpretibus nihil celabo i quandoquidem mendacium vbique fugiendum in facris consultationibus etiam religio vetat admittere. Et hec apud Philonem.

· Circa illud: Suspendet te in cruce, vel ve paulò post dicitur, in patibale, 9 testimet lector, quam sit antiquum Crucis supplicium: immò primum om nium suppliciorum ad puniendos sonres, memoratur in Scriptura suppli cium Crucis; ante hunc enim locum, mullius tupplicii hominum facta arque ignome mentio est. Hoc autem Crucis supplicium semper est habitum atrocissimum; simulque ignominiosissimum. Quocirca beatus Paulus e xaggeras Christi Domini obedientia, & humilitatem, dixit: Humiliauit semetossum ad Philippe. 2 factus obediens vsque ad mortem, mortem autem Crucis. Illa repetitio, mor-& li Supie.c.2 tem autem crucis, magnam habet emphasim : quasi dicerer, non quamliber mortem, sed turpissmam, & probrosssimam. Et in libro Sapientiz cap. 2. inducuntur loquentes impii Iudzi, de morte qua Christum condemnaturi erant, Morte, inquiunt, turpissima condemnemus mm. Idem quoque apud Ethnicos de tali supplicio sensus & indicinm suit. Virgi.

te atrocitate, nia supplicy.

Locus Pauli

Digitized by GOOGLE

Virgilius patibuli mortem appellat informem, quasi dedecorem & probrolam.

Et nodum informis lethi trabe nellit ab alta.

Hinc illa tantopere celebrata Ciceronis sententia, cum magna comploratione crucem Romani ciuis detestantis: Facinus est, inquir, vincire ciuem Romanum: scelus verberare: propè parricidium necare: quid dicam in crucem tollere?

Quamuis autem secundum legem Iudzorum, qui suspensi fuerant in patibulo, eo ipso die deponi deberent, id enim præceperat Deus verbis il Locus Dente lis: Quando peccaneris bomo, quod morte plettendum est, & adindicatus mor- ronomy ca.21. ti appensus fuerit in patibulo, non permanebit sadauer eius in ligno, sed in eadem die sepelietur: quia maledictus à Devest qui pendet in ligno: nequaquam contaminabis terram tuam, quam Dominus Deus tuns dederit tibi in possessionem, quamuis, inquam, hoc lege Moss sancitum esset, & à Indæis religiosè obseruatum, non itidem tamen obseruabatur ab aliis gentibus; sed fuspensos in patibulo, relinquebant inibi vsque ad putrefactionem cadaueris, & lacerationem auium. Vnde hie dictum est: Lacerabunt volueres carnes tuas. Atque huc spectat illud Theodori Cyrenzi percelebre dictu, Circio 1.00 5. qui Lysimacho regi mortem minitanti non quamlibet, sed crucis, respon Valerius Max. dit: Terribilis hæc sit purpuratis tuis:mea quidem nihil interest, humine, ub.o.ca.2. an lublime putrelcam.

Exinde dies terrius natalitius Pharaonis erat: qui faciens grã- VERS. 20. de conuiuium pueris suis, recordatus est inter epulas magi 22, 23. stri pincernarum, & pistorum principis. Restituitq; alterū in locum fuum, vt porrigeret ei poculum; alterum suspendit in paribulo, vt coniectoris veritas probaretur.

I DE quam sit antiqua superstitio hecapud principes huius Antiquitae mundi, diem suum natalem ingenti magnificentia, luxuq; ce @ amplitude lebrandi. Fuit hoc in more apud antiquos illos Perfas, totius superstitiosa

Asiæ regnatores, vt meminit Plato in primo Alcibiade. Cum natalem diem primus natu, inquit, filius regi natus fuerit, & curus regnum est futurum, celebrandi. natatemeius primo colebant omnes qui in regia funt, & quibufcunque Plato. dominaturus est:deinde in reliquum tempus, eiuldem natalem. diem om nis Alia celebrat, & facrificat. Idem factitaffe reges Medorum, qui afte Perfarum & Persas imperarunt Asiæ, intelligere licet ex primo libro Xenophontis de Medorureges. Cyropædia. A barbaris porrò transijt hæc supersticio ad Græcos; nec ad Principes tantium, verum ad Philosophos etiam, &, quod mirari est magis, ad eos maxime, ad quos minime omnium pertinere videretur. Epicurum certe M. Cicero acute ac festiue incessir, quod qui animos ho minum faceret mortales, nihilque hominis post mortem superesse censeret, is tamen accurate ac diligenter testamento suo sanxerit, vt hæredes Epienri Vaniipsius aliquantum pecuniæ quotquot annis, ad natalem suum mense Ga- Cice. lib. 2. de melione celebrandum conferrent. Hæc ego, inquit Cicero, non possum finhm.

Comment in Gen. Tom. 4.

dicere non esse hominis, quamuis & belli, & humani: sapientis verò nullo modo: Physici præsertim, quem se ille vult, putare vllum esse cuiuspiam diem natalem. Quid? veréne potest esse dies sæpius, qui semel fuit? Certè non potest. An eiusdem modi? Ne id quidem, niss cum multa annorum intercesserint millia, & omnium syderum, eôdem, vnde profe-Cta sint, siat ad vnum tempus reuersio. Nullus est igitur cuiusquam dies natalis. Atque hac ratione Cicero vanissimi hominis superstitionem con futavit.

Caligul.

Augustus Ca

Idem moris fuisse postea apud Romanorum Imperatores, ex Romanis historiis notum est. Monstrum illud, & pestis humani generis, Caligula Imperator. Consulibus Romanis oblitis de natali suo edicere. abrogauit magistratum. Refert Gellius Epistolam Augusti Cæsaris scriptam ad Caium nepotem in hanc sententiam: Aue mi Cai, meus occellus iucundissimus, quem semper mediusfidius desidero, cum à me abes, sed præcipuè diebus talibus, qualis est hodiernus, oculi mei requirut meum Caium:quem, vbicunque hoc die fuisti, spero lærum & bene valentem, celebrasse quartum & sexagesimum natalem meum: nam, vt vides, क्रम्भवनगृह्य commutem leniorum omnium, tertium & lexagelimum annum euasimus. Sic ille. Amici etiam amicorum, quin etiam multo antè Annus Clima mortuorum hominum, quos videlicet maxime diligebant, & honorabat, natalitium diem agebant. Plinius certè lib. 3. Epistolarum scribit, Silium Italicum víque adeo Virgilii memoriam coluisse, vt natalem eius religiosiùs quam suum celebraret. Neapoli maxime, vbi monimentum eius adire vt templum solebat.

Etersons. Plinius.

At enimuerò neminem offendimus in sacris litteris, (quantum in præ 11 sens suppeditat memoria) landatæ virtutis & sanctitatis virum, natalem suum celebrasse; sed id tantum de duobus memorari regibus, Pharaone & Herode; altero Gentili, in hoc loco; altero Iudzo, sed improbo atque impio, apud Marcum capite sexto. Immò verò legimus sanctissimos viros conceptum & ortum suum multis & lacrymis deplorasse, atque etia maledictis insectatos esse. Nota est querimonia illa Iob: Pereat dies in qua natus sum, & nox in qua dictum est, Conceptus est homo. Et cetera, qux ibi subduntur. Similis est comploratio & querimonia atque insectatio 3,0 Hier. 20 apud Hieremiam: Maledicta (inquit) dies in qua natus sum: dies in qua peperit me mater mea, non sit benedicta. Hæc scilicet sandti viri dicebant cum animo suo reputantes se conceptos & natos esse cum peccato, & na turâ filios iræ;& in hunc modum tanquam in ærumnosisfimum & calamitolissimum exilium venisse plurimis & grauissimis doloribus ac miseriis obnoxios, cuius rei manifestu esse signum ait Plinius, solum animalium hominem, cum planctu vagituque nasci. Hominem tantum, inquit, nudum,& in nuda humo natali die abiicit ad vagitus statim, & planctum natura, nullúmque tot animalium aliud ad lacrymas, & has protinus vi-

> tæ principio. Nec rifus, etiam præcox ille & celerrimus, ante quadragesimum diem vlli datur. Et paucis interpositis; Itaque multi exstitère, inquit, qui non nasci optimum censuerunt, aut quam ocissime aboleti.

Plinies initio libri 7.

Sic Plinius.

Populus autem Christianus trium duntaxat natales dies festos agit,& religiosè celebrat, Christi Domini, Deiparæ Virginis, & Præcursoris Do mini Ioanis Baptistæ. Cur autem id faciat, & iusta & manifesta causa est. Nam, ve alia taceam ad ortum Saluatoris nostri celebrandum, Angelorú exemple document oque incitatus est. Scriptum enim est, nato Domino dies Christi dixisse Angelum pastoribus: Ecce euangelize vobis gaudium magnu, quod Domininostri, erit omni populo,quia natus est vobis hodie Saluator, qui est Christus Domi- & Beata Vir nus: & subitò facta est cum Angelo multitudo militia cœlestis laudantin Den, gin. & S.Ioan & dicentium, Gloria in altissimis Deo: &c. de beatissima Virgine canit Ec- MS, Baptista & dicentium, Gloria in attissimu Deo: C. de Deathhina vingue calif. Le-clesia: Natiuitas tha Des Genitrix Virgo, gandium annuncianit universo Duo loci Scrimundo:ex te enim natus eft sol sustitia Christiu Deus noster, &c. De lancto piura obiser præcursore Baptista Angelus dixit Zachariæ: Uxor tua Elisabeth pariet ti- exponuntur. bi filium, & vocabis nomen eius Ioannem: & erit gaudium tibi & exultatio, Lucit. & multi in nativitate eius gaudebunt, erit enim magnus coram Domino. Czterorum verò Sanctorum Ecclesia non ingressum in hune mundum celebrat, sed egressum ex hoc mundo in cœlum, atque eum diem verè appellar eorum natalem: quippe qui non eos mundo miseros edit, sed cœlo parit beatos.

# De duplici allegoria huius historia: altera Philonis, qua est Philosophica & politica: altera Ruperti, Theologica.

HILO super interpretatione duorum somniorum pincernæ,& pistoris, quam illis tradidit Ioseph, philosophica eru- Actianus, de ditione & grauitate disputans, docet, humanam vitam, resq; mortalium, somniorum esse simillimas: vt scitissime dictum

fuerit à Platone, hominum spes somnia esse vigilantium. Huiuscemodi autem somniorum idoneum esse ac peritum Interpretem, virum ciuilé, cuius imaginem & factis, & dictis, & moribus, & calibus luis tam prosperis, quàm aduersis insigniter gessit Ioseph. Scribit autem super hac re Philo ad hunc modum: Ego non dissimulanter dico ciuilem virum esse Philo. somnioru interpretem:non quales sunt isti nugatores, & garruli, & mer- Vita homini, cenarij Sophistæ, quæstum facientes ex nocturnis somniorum ludibriis: résque mortased qui magnum illud somnium, commune, publicumque, atque vigi- lum esseques lantium non dormientium hominum exacte intelligatiid somnium, ne somnie. quid mentiar; vita hominum est. Nam sicut in somniorum visionibus videntes non videmus, audientes non audimus, loquentes non loquimur, deambulantes non deambulamus: sed cum videmur talia facere, nihil ta men reuera tale facimus, mente scilicet inaniter, sine vllis veris obiectis,

fingente sibi simulacra rerum non existentium tanquam existérium. Eodem planè modo vigilanti imaginationes somniis sunt quam simillima: veniunt, abeunt, occurrunt, refugiunt, & priusqu'am comprehendantur. auolant. Disquirat quisque apud se, & domi suæ testimonium huius rei. etiam me tacente, inueniet, præsertim si fuerit ætate prouectior. Fuit ipse primò infans, mox puer, tum adolescens deinde iuuenis postea vir, denique senex: sed non simul ista omnia. Nónne infans puero cedit, puer ado lescenti, adolescens iuueni, iuuenis viro, vir seni, senectus morti? Ac singu læ quidem ætates decedendo, quasi præmoriuntur; natura nos paulatim docente non timere mortem extremam omnium, quando facilè tulimus occasum infantie, pueritia, adolescentia, iuuentutis, virilitatis; que omnes ætates ante senecutem euanuerunt. Quid aliæ res corporis, nónne somnia sunt? Nonne pulchritudo mométanea, penè priùs marcescit qu'àm flo reat? sanitas víque adeo fragilis & tot morbis obnoxia: Robur per occasiones plurimas expugnabile.

TANNUS.

Quid de rebus externis dicam?ingentes opes sæpe vna dies abstulit: multi anteà honoratissimi, versis rerum vicibus in vilissimum venêre cotemptum atque ignominiam; imperia Regum maxima, breui temporis Dionysius To- spatio funditus subuersa sunt. Fidem meis verbis astruit Dionysius quondam tyrannus Siciliæ, mox pullus, & Corinthum profugus, ludi magister è tanto Principe factus. Attestatur & Crœsus rex Lydiæ, & regum ditissimus, qui sperans deleturum se Persarum potentiam, non modò propriú regnum amilit, & viuus iple in poteltatem holtium venit, sed minimum abfuit quin exureretur. Testimonium quoq; huic veritati humanorum fomniorum perhibent, non fingult tantum homines, sed ciuitates, gentes, regiones, Gracia, Barbaria. Infularum, atque continentis incola, Asia, Eu. ropa, Africa, Oriens, & Occidens: nihil enim vlquam permanet sui simile. Aegyptus quondam multas in gentes imperium habuit: aunc ipsa seruit. Macedones aliquandiu tanto floruêre imperio, ve iura toti orbi red. derent:nunc imperatas à dominis pecunias, quæstoribus, tributi nomine, quotannis numerant. Vbi est illa Ptolemæorum familia, cuius splendor per singulos successores, ad extremos terræ, marisque terminos emicuit? Persæ Parthis imperauerunt: nunc eis seruiunt; versa rerum humanarum alea; Adeo instabilis & anceps est fortuna; rebus humanis tanquam in statera pendentibus, & inæquali pondere nunchuc, nuncilluc vergentibus.

Ptolemzorum familia.

> Sic profectò est: tanquam altum dormientes erramus, non valentes quicquam ratiocinatione vel penetrare, vel certò comprehendere, quòd omnia vmbris spectrisque sint similia. Et sicut cum pompæ traducuntur, prima quæque conspectum prætereunt, & item in torrentibus, fallente visum celeritate, vndæ prætershuunt: sic vitæ humanæ negotia irrequietè currentia, licet videantur manere, præterlabuntur tamen, nec pú &o quidem temporis in eodem statu permanentia. Hoc ipsum etiam in cognitione & scientia cernere licet:nam & qui vigilant, quantum ad incertam rerum perceptionem attinet, mihil à dormientibus differunt; cùm seipsos fallant,

fallant, putantes se naturas rerum perspicere, quamuis interturbantibus scientiam sensibus per spectaculora, sapora, odorum, sonorumque illecebras; quibus inescatus animus, non sinitur recte atque inosfense per viá publicam veritatis progredi: itaque confuss altis cum humilibus, magnia cum paruis, obscuris cum lucidis, exoritur ingens quædam inæqualitas

crassissimam animis caliginem atque vertiginem afferens.

Cum igitur tanta in perturbatione atque obscuritate mortalium vita Quemadmo-Cum igitur tanta in perturbatione atque obicuriate mortanum vita dum vir cini-versetur, oportet interuenire virum ciuilem, tanquam doctum somnioru lis optimus sit \_ interpretem, qui valeat humana somnia, visionésque hominum qui vigi- interpres bulare sibi videntur, diiudicare coniecturis verisimilibus, & persuasionibus manorum som rationi consentaneis, quid facere quemque oporteat, quid fugere, persua-niorum. dere singulis. Sapiens igitur vir ciuilis, qui est optimus humanorum som niorum interpres, istiusmodi somnia vigilantisi hominum prudenter exponat: & plerosque mortalium vanissimarum opinionum erroribus liberans, dicat: Hoc honestum est, illud turpe: hoc iustum, illud iniustum: hoc prudenter sactum, illud fortiter: hoc piè & sanctè & vtiliter: ex aduerlo, hoc factum imprudenter, timidè, impiè, ambitiosè, noxiè. Item hoc alienum est, ne concupiscas: hoc tuum, vtere eo, & caue abuti. Assuunt opes? impartire: nam diuitiarum pulchritudo non in arca, vel in crumenis est, sed in egentium auxilio. Pauca possides? caue inuideas diuitibus: nempe inuidum pauperem nemo quisquam miserabitur. Honoratus es? tuge insolentiam. Ignobilis es arque humilis? noli despondere animum, nec ad vilia abijcere. Omnia tibi ex sententia, votóque succedunt? cogita fortunæ inconstantiam, mutationémque time. Offendis sæpius? bene sperato: nam res humanæ mutantur in contrarium. Solæres cœlestes, Sol & Luna, cæteráque astra, & cælum vniuersum, perpetuò manent eadem, veris definita regulis, ordinatis motibus, aptis & inter se optime congruentibus. Contra verò res terrenæ sunt perturbatæ, incompositæ, inordinatæ, & quas profundissimis tenebris mersas esse licet dicere. Si quis igitut velit res ipsas propriùs atque interiùs inspicere, comperiet cœlum esse diem sempiternum, vmbræac nochis prorsus expers, illustratum videlicet inextinguibilibus purissimisque splendoribus. Et quanto apud nos sunt potiores vigilantes dormientibus: tanto in hac mundi vniuersitate cœlestia terrestribus præstant; vt quæ insopita vigilant propter certas & irrequietas vires, nunquam frustratas suis effe-Ctibus. At verò terrestria & humana, etiamsi paulisper excitentur, & tanquam expergiscantur, rursus degrauata in somnum decidunt, desiciente vilu animæ: vt errare necesse sit, & passim offensare. Hactenus ex Phi-

Sed Ruperti super eadem historia dispuratio allegorica multò est di- Ruperti allego uinæ Scripturæ congruentior, & profundissimum Theologie mysterium ria ad mysiecirca predestinationem ac reprobationem hominum propriè attingit. Ait rium pradesti Rupertus historiam duorum istorum cunuchorum, perinsignem fuise nationu, c re figuram incomprehesibilis iudicij Dei super hominum, aliorum quidem minum pertielectione, alior fi verò reprobatione; quod homines insipientes atq; impij nem.

eccc

3 -

accusare & reprehendere non verentur. Erant illi duo Eunuchi eiusdem regis serui:peccauerant in eundem Regem:vtrisque Rex iratus est:ambo detrusi sunt in carcerem: & ambo mortis supplicio erant obnoxij: eozum tamen alterum carcere liberatum Rex in suum ministerium, pristinámq; dignitatem restituit:alterum prosequens odio, dánauit, & suspendio puniuit. Vterque supplicium merebatur: neuter gratia Regis dignus erat: Rex tamen nec gratiam, nec supplicium verique tribuit æqualiter, sed cui voluit, gratiam; & cui libuit, supplicium; neque in eo quisqua meritò iudicium Regis reprehendere potest. Consimili ratione, cùm omnes homines propter peccatum originale peccatores essent, atque inimici Dei, vt Paulus loquitur, natura filij iræ, & rei mortis æternæ:eorum tamé quoldam ab æterno Deus diligens, elegit ac prædestinauit in vitam æternam, alios verò in illa perditionis massa dereliquit, ac perire denique permisit. Omnibus debebatur supplicium, nulli gratia: Fuit igitur misericordiæ diuine, quorundam misereri; fuit iustitiæ, alios derelinquere & sinere in perditionem ite.

Locus Exe. 23 Ad Rome

Verba Ruperti super hac re huiusmodi sunt. Equidem ab eis qui iudicia Dei scrutari & reprehendere audet, quale est illud dicentis ad Mosen, Miserebor cui voluero, & clemens ero in quem mihi placuerit, de quo dicere solent: Ergo cui vult miseretur, & quem vult indurat : Ab istis inquam divinorum iudiciorum scrutatoribus & reprehensoribus-quærendum est in lectione huius historiæ, An Pharaonem quoque de eo quod fecisse dicitur illis Eunuchis, reprehendere velint? Ambo quippe in eum peccauerant: ambobus irarus ille fuit: ambos in carcerem misit. Exinde recordatus amborum, alterum eorum restituit in pristinum gradum; alterum in patibulo suspendit. Ecce, & hic rex misertus est cui voluit; & clemens fuit, in quem fibi placuit. Poterat vtrique peccatum condonare & remittere supplicium, quoniam aduersus ipsum vterque peccauetat. Hoc namque indici concedit iustitia, ve factam sibi iniuriam donet cui velie: & hec donatio non solum non est reprehensibilis, verum etiam valde laudabilis. Communem ergo iram vtrique infligere, vel communem vtrique poterat exhibere clementiam: neutrum tamen, pro sua potestate, facere voluit ; sed medium tenens,iram quidem erga alterú : erga alterú verò clementiam ostendit. An hoc in illo rege quisquam meritò reprehendat? Mi nime. Nam sicut clementia honor est Principis; sic & honor regis iudi-36. cium diligit. Siquidem vbi totum punitur, regia seueritas crudelitate polluitur: vbi verò totum remittitur, facies maiestatis sine metu disciplinz confermitur.

Quis porrò nesciat mundum vniuersum, totamque humani generis massam sic suisse in manu Dei, ranquam duos illos reos & vinctos in manu Regis? Etenim ex quo pater omnium Adam peccauit, vniuersi ens posteri propter illum rei fuimus & vincti. Ergo duo sunt rei, sed vnus aslumitur, & alter relinquitur. Tu igitur, ô homo, quis es, ve respodeas Deo, Rom. 9. cùm Pharaoni similiter facienti respondere non possis? Quoniam omnes rei,& omnes sunt vincti; annon habet potestaté Deus, contra qué reatus

admissus est, saltem æquè vt Pharao, vni donare offensam, ab alio autem pænam exigere? Immò, quoniam homo, qui per gratiam factus fuerat ad gloriam imaginis & similitudinis Dei, per suum ipse peccatum factus est lutum; non habet Deus potestatem, vt ait Apostolus, quasi figulus, de eo- Ibidem. dem luto facere aliud vas in honorem, & aliud in contumeliam? Non enim dixit Paulus; Non habet aurifex seu argentarius potestatem facere de eodem auro, siue de eodem argento, aliud vas in honorem, & aliud in contumeliam, quia id fortasse indignum posset iudicari: sed à figulo luti argumentum similitudinis competenter sumpsit. Figulus namque luti nihil luto dignitatis adimit, si ex ipso faciat vas in contumeliam, cum ipsum per se lutum vile, & quasi contumeliosum sit: multum autem illi dignitatis confert, si faciar ex eo vas in honorem, & gloriam: Et nunc Domine (ait Isaias) pater noster es tu, & nos lutum: & fictor noster; & opera manuum tuarum omnes nos. Lutú sumus, non solum quia de luto facti sumus, quod ad querelam nostram non pertinet: verumetiam quia cum argentea ratione, vel aurea plaste nostri Dei similitudine splendescere debuimus, pa rente primo nostro peccante, omnes cum illo in lutum recidimus, & mor tales facti sumus. Quod verumque vir sanctus Iob dolens, dixit: Comparatus sum luto, & assimilatus sum fauilla, & cineri. Obstruitur itaque omne os : nihil enim Deus adimit eis, quos esse vasa contumeliæ permittit, quia suo vitio lutum sacti sunt: facit autem gratis quod non debuit, cum ex vasis contumeliæ aliqua commutat in vasa honoris & gloriæ.

Locas Ifa. 64.

rum fuisse præterea figuram eius quod euenit Christo Domino in cruce inter duos latrones pendenti. Sicut enim Ioseph in carcere, & inter duos vinctos politus, vni corum faustum prædixit successum, alteri exitiosum: ita Dominus in cruce pendens inter duos Latrones, alteri Paradisi fœlicitatem promisit, alterum in suo peccato dereliquit. Verba Ruperti sic habent. Pulchrè Ioseph duorum medius vinctorum in carcere, & vtrique somnij sui congruam proferens interpretationem, in hoc quoque figura est vel ymbra Saluatoris nostri, qui duorum medius in cruce latronum, vtrique iuxta fidem, vel meritum suum dignam dedit sententiam. Et illic quidem figura, hic autem exemplum est: sed verobique mysterium latet. Nam sicut pincernam Pharao restituit in pristinum ministerium, & honoris gradum: magistrum autem pistorum suspendit in patibulo: & sicut latronum alter confitens, Paradisum cum Domino introinit, alter verò non credens mortuus est in peccato suo: sic per Christi passionem Gentilis populus in gratiam recipitur, & Iudaicus in iram missus est. Vnde Apostolus huic, tanquam pincernæ poculum regi suo laudis porrigenti, vel tanquam latroni Paradisum introcunti Ad Romete. dixit: Vide ergo bonitatem, & seueritatem Dei: in eum quidem qui ce-

cidit, seueritatem: in te autem bonitatem Dei, si permanseris in bo-

Ad hæc Rupertus adijcit, eandem hanc historiam duorum Eunucho- Locas Luc. 23.

nitate: & cætera. Quod autem Ioleph eloquio De i inflammatus, Psal. 104.

vt dixit Dauid,occulta somniorum, quæ nemo aperire potuerat, solus interpretatus sit, id quoque ad mysterium & typum Filij Dei pertinet: super quem septiformis Spiritus adeo requieuit, vt Prophetias omnes adimpleret, sens sum Apostolis suis ad intelligendas diuinas Scripturas aperiret.

Nimirum ipse est Agnus ille, quem vidit soannes in Apocalypsi, qui librum signatum, quem nemo aperire, & signacula eius soluere potuit, solus aperuit, & quæ in eo continebantur, manifestauit. Atque hæc est allegorica Ruperti super hac historia disputatio.

\*\*

RENE





# BENEDICTI PERERII COM-

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM PRIMVM GENESIS.

Ioseph eductus è carcere, sapienter interpretatus est duo Pharaonis somnia futura in Aegypto septennis abundantia, & postea totidem annorum sterilitatis prasagia: quam ob causam valdè honoratus à Rege, & annona in universa Aegypto prapositus est; ductaque uxore Aegyptia, duos silios procreauit.



O's r duos annos vidit Pharao somnium. I Putabat se stare super sluuium, de quo 2 ascendebant septem boues pulchræ, & crassæ nimis:& pascebantur in locis palustribus. Alæ quoque septem emergebant 3 de slumine, sædæ, confectæque macie: & pascebantur in ipsa amnis ripa in locis vi-

rentibus: deu orauer únt que eas, quarum mira species, & habitudo corporum erat. Expergesactus Pharao, rursum dormiuit, 4 & vidit alterum somnium: septem spice pullulabant in culmo 5 vno plenæ at que formosæ: aliæ quoque totidem spicæ tenues, 6 & percussæ vredine orieliantur, deu orantes omnem priorum 7 pulchritudinem. Luigilans Pharao post quietem, & sacto ma- 8 ne, pauore perterritus, misit ad omnes coniectores Aegypti, cun cosque sapientes: & accessitis narrauit somnium, nec erat qui interpretaretur. Tunc demum reminiscens pincernarum 9 Comment. in Gen tom. 4.

10. II magister, ait: Confiteor peccatum meum: Iratus Rex seruis suis, me & magistrum pistorum retrudi iustit in carcerem principis militum: vbi vna nocte vterque vidimus fomnium præsagum suturorum. Erat ibi puer Hebræus eiusdem ducis militum famulus: cui narrantes somnia, audiuimus quicquid 13 postea rei probauit euentus. Ego enim redditus sum officio 14 mco: & ille suspensus est in cruce. Protinus ad Regis imperium eductum de carcere Ioseph totunderunt: ac veste muta-15 ta, obtulerunt et. Cui ille ait: Vidi somnia, nec est qui edisserat: 16 quæ audiui te sapientissimè coniicere. Respondit Ioseph; Abs-17 que me Deus respondebit prospera Pharaons. Narrauit ergo 18 Pharao quod viderat: Putabam mestare super ripam fluminis, & septem boues de amne conscendere, pulchras nimis,& 19 obesis carnibus, quæ in pastu, paludis virecta carpebant. Et ecce, has sequebantur aliz septem boues in tantum deformes & macilentæ, vt nunquam tales in terra Aegypti viderim: que, <sup>21</sup> deuoratis & confumptis prioribus, nullum faturitatis dedêre <sup>22</sup> vestigium, sed simili macie & squalore torpebant. Euigilans, <sup>23</sup> rursus sopore depressus, vidi somnium: septem spicæ pullulabant in culmo vno plenæ atq; pulcherimæ. Aliæ quoq; septem tenues & percussa vredine oriebantur è stipula: quæ priorum pulchritudinem deuorauerunt. Narraui coniectoribus som-25 nium,& nemo est, qui edisserat. Respondit Ioseph: Somnium Regis vnum est: quæ facturus est Deus ostendit Pharaoni. 26 Septem boues pulchræ, & septem spicæ plenæ, septem vberta-<sup>27</sup> tis anni sunt, candémq; vim somnij comprehendunt. Septem quoque boues renues, atque macilenta, qua ascenderunt post eas, & septem spicæ tenues & vento vrente percussa, septem 28 29 anni venturæ sunt famis. Qui hoc ordine complebuntur. Ecce septem anni venient fertilitatis magnæ in vniuersa terra 30 Acgypti: quos sequentur septem anni alij tantæ sterilitatis, vt 31 obliuioni tradatur cuncta retrò abundantia: consumptura est enim fames omnem terram; & vbertatis magnitudinem perditura est inopiæ magnitudo. Quod autem vidisti secudo, ad eandem rem pertinens somnium: firmitatis indicium est, co quòd fiat sermo Dei, & velociùs impleatur. Nunc ergo prouideat Rex virum sapienté & industrium, & præsiciat eum Ter-34 xx Aegypti: Qui constituat præpositos per cunstas regiones:

gill married att. The ac

& quintam partein fructuu per septem annos fertilitatis, qui iam nunc futuri funt, congreget in horrea: Et omne frumen-35 tum sub Pharaonis potestate condatur, serueturg; in vrbibus. Et præparetur futuræ septé annorum fami, quæ oppressura est Aegyptum,& non confumatur terra inopia.Placuit Pharaoni cossilium, & cunctis ministris eius: Locutusq; est ad eos: Num inuenire poterimus talem virum, qui spiritu Dei plenus sit? Dixit ergo ad Ioseph: Quia ostendit tibi Deus omnia qua locutus es, nunquid sapientiore & consimilem tui inuenire potero? Tu eris super domum meam, & ad tui oris imperiu cun- 40 Aus populus obediet: vno tantum Regni solio te præcedam. Dixitá; rursus Pharao ad Ioseph: Ecce, constitui te super vni- 41 uersam Terram Aegypti:tulitq; annulum de manu sua, & de- 42 dit eum in manu eius: vestiuit que eum stola byssina, & collo torquem auream circumposuit. Fecitque eum ascendere su- 43 per currum suum secundum, clamante præcone, vt omnes coram eo genu flecterent, & præpositum esse scirent vnjuersæ Terræ Aegypti. Dixit quoq; Rex ad Ioseph: Ego sum Pharao: absque tuo imperio non mouebit quisquam manum aut pedem in omni terræ Aegypti. Vertitq; nomen eius, & vocauit 45 Lingua Aegyptiaca, Saluatorem mundi: Deditq; illi vxorem Aseneth filiam Phutipharis Sacerdotis Heliopoleos. Egressus 46 est itaq; Ioseph ad terram Aegypti (triginta autem annorum erat quando stetit in conspectu Regis Pharaonis) & circuiuit omnes regiones Aegypti. Venítque fertilitas 7. annorum: & in 47 manipulos redacta segetes cogregata sunt in horrea Aegypti. Omnis etiam frugum abundantia in fingulis vrbibus condita 48 est. Tantaque suit abundantia tritici, vt arenæ maris coæqua- 49 retur, & copia méluram excederet. Nati funt autem Ioseph fi- 50 lij duo antequam veniret fames: quos peperit ei Aseneth filia Phutipharis Sacerdotis Heliopoleos. Vocauitque nomen 51 primogeniti, Manailes, dicens: Obliuisci me fecit Deus omnium laborum meorum, & domus patris mei. Nomen quo- 52 que secundi appellauit Ephraim, dicers: Crescere me secit Deus in terra paupertatis meæ. Igitur transactis septem 33 vbertatis annis qui fuerat in Aegypto: cœperut venire septem 54 anni inopie: quos predixerat Ioleph: & in vniuer so orbe fames præualuit, in cucta auté terra Aegypti, panis erat. Qua esuriéte ffff

clamauit populus ad Pharaonem, alimenta petens. Quibus ille respondit: Ite ad Ioseph: & quidquid ipse vobis dixerit, facite: crescebat autem quotidie fames in omni terra: aperust que Ioseph vniuersa horrea, & vendebat Aegyptiis: nam & illos oppresserat fames. Omnésque prouinciæ veniebant in Ægyptum, vt emerent escas, & malum inopiæ temperarent.

#### VERS. I.

#### Post duos annos vidit Pharao somnium.

N D E N A M isti duo anni sunt computandi? I osephus com-1 putat ab eo tempore, quo missus est in carcerem Ioseph: censet enimbiennio duntaxat fuisse eum in custodia. Sic enim scribit libro primo Antiquitatum: Iosephum, post biennij tempus in miseria carceris exactum, nihilque interim ab ingrato pincerna adiutum, Deus eripuit tali via ad libertatem, & principalem dignitatem perstructa. Verùm probabilius dictuest, quod ab aliis traditur, illos duos annos putari debere ab eo tempore, quo, se cundúm interpretationem Ioleph, pincerna restitutus est ministerio & dignitati suz; pistor autem suspēlus est in patibulo: Hoc enim non obscurè indicat, si quis attendat animum, contextus narrationis Mosis, exordium huius capitis cum extremo antecedentis perspicue connectentis atque conjungentis. Opinantur Hebrzi, propterealiberationem Ioseph è carcere in biennium esse prolatam, quòd ille majorem quàm oportebat, spem ac fiduciam possisset in benevolentia & gratia, & promiss illius pincernæ. Quorum opinationi apertè luffragatur Sanctus Augustinus in sermone de tempore 82. Cuius verba paulò superiùs super illis verbis capitis 40. Tantum memento mei cum tibi bene fuerit: commemorauimus, nec probauimus tamen.

Vers. 14. Protinus ad regis imperium eductum de carcere Ioseph, rotonderunt, ac veste mutata obtulerunt regi. Cui ille ait: Vidi somnia, nec est qui edisserat: que audiui te sapientissimè coniicere.

Philo in lib. de Ioseph. Æ c pluribus verbis eleganter appositeque Philo & Iose, phus enarrant. Philo ad hunc modum, Rex, inquit, his auditis, iubet properè acciri iuuenem: ministri attonsum post longam carceris illuuiem, & detractis sordidis pannis, eleganter vestitum, ceterisque nitoribus expolitum, ad regem introducunt. Qui primo aspectu iudicans hominem ingenuum & honestè natum, (elucent enim in ipsa facie notæ ingenij & animi hominum, non omnibus tamen conspicuæ, sed solis perspicaces mentis oculos habentibus)

habentibus) Præsagit, inquit, mihi animus, non semper in obscuro & operto fore quod tegitur somniorum ambagibus: præ se fert enim hic iuuenis sapientiam, qui veritatem tanquam lumen tenebris inferens, 2periet,& sua scientia, nostratium sophistarum inscitiam deteget atque abiget:Hæc Philo.Consimilia fermè Iosephus:Cofestim, ait, innenem accersitum rex, manúque apprehensum comiter his verbis allequitur: Bone iuuenis, quandoquidem te prudentem indicio famuli mei te agnoui, enarra fomniorum meorum præfagia, quemadmodum illi prudenter ac verè narrasti, rem gratissimam facturus mihi. Caue autem vel metu quicquam supprimas, vel ad gratiam ac voluptatem loquaris, sed vera omnia, etiam si fortasse non læta nec grata mihi futura, liberè ac fidenter eloquere. Hæc Iosephus.

Vidi somnia, nec est, qui edisserat: Tradit I osephus, Pharaonem in somno non solum duas illas visiones habuiste, verumetiam interpretationem earum visionum:postea tamen expergiscetem atque euigilantem, somniorum quidem meminisse, interpretationis autem corum no esse recordatum. Verba Iosephi, hæc sunt; Pharao cùm cadem nocte in somno duas visiones vidisset, paritérque interpretationem carum, hanc oblitus, sola somnia retinuit memoria, nihil latum, ve coiicere ipse poterat, fignificantia: conuocatí (que prima luce do chissimis Aegyptioru, interpretationem requirebat. Sic Iosephus. Sed quod ait, habuisse Pharaonem somniorum interpretationem, id profecto ex suo sensu finxig iple, cùm nec tradat id, nec fignificet yllo modo Scriptura : quin potiùs contrarium ex verbis iplius Pharaonis intelligi potest. Is enim bis loquens de fomnio fuo,ait, se vidisse somnium , de interpretatione autem eius, quam habuerit, nullum facit verbum, nequaquam taciturus, si eam habuisset: præsertim verò post enarrationem somnij traditam à Iosepho, quam cum interpretatione, quam prius ipse habuerat, & postea oblitus fuerat, omnino congruere admirabundus laudasset. Nec id Moses scribere prætermisisset, cum ad majorem interpretationis Ioseph fidem & approbationem id faceret plurimum.

Cæterum Pharao illis verbis suis: Qua audini te sapi entissime coniicere: Satis indicat, se non habuisse Ioseph tanquam diuinum vatem, qui divinitus prophetico spiritu afflatus sutura prænosceret: sed vt hominë solertissimum atque sagacissimum, qui per idoneas atque probabiles coniecturas acute dispiceret somniorum fignificationes, & prudenter interpretaretur:iuxta veterem illam sententiam, Qui bene consicit, hunc Gie, lib. 2. de tu vatem optimum perhibete. Atque hac Pharaonis de Ioseph existimatio Dininatione. permanauit ad posteros. Eadem namque multa post secula, fuit apud Ethnicos Scriptores opinio, quorum vnus, & celebratissimus historiarum scriptor Trogus Pompeius, in lib. 36. memoriæ tradidit, Iosepha magicis artibus fuisse eruditum, atque adeo in exponendis somniis ex- Ethnici sapiecelluisse, ve artem quoque interpreandi somnia condiderit. Ponam bic tia loseph trisententiam eius, quemadmodum eam Iustinus breuistor Trogi, Latine gich artibus. reddidit. Loquens enian de Ioseph à fratribus suis vendito, A quibus, instinm.

ffff

inquit, deportatus in Aegyptum, cum magicas ibi artes percepisset, breui ipsi regi percharus suit. Nam & prodigiorum sagacissimus erat & somniorum primus intelligentiam condidit: nihilque diuini iuris humaníque ei incognitum videbatur; adeo, vt etiam sterilitatem agrorum ante multos annos prouiderit, periissét que omnis Ægyptus fame, nisi monitu eius, rex edicto seruari per multos annos fruges iussisse: tantáque experimenta eius fuerūt, vt nó ab homine, sed à Deo responsa dari viderentur. Sic ille.

Ad hanc porrò de le hominum opinionem discutiendam, Iosepha dixit Pharaoni verba illa: Absque me Dem respondebit prospera Pharaoni, quorum hic est sensus: No mihi arrogo hanc sapientiam, vt ex me ipse interpretari possim istiusmodi somnia: Dei est hoc opus, non humanz sapientiz: is per me, quasi per organum suum, declarabit tibi ea quz faciunt ad regni tui salutem. Atque ita Ioseph occasionem libenter cepit regem Aegypti adducendi in cognitionem veri Dei, quem ipse colebat.non igitur negat loseph, se interpretaturum somnia, cùm id mox fecerit: sed ait, eam interpretationem, sine naturali vel humana solertia & sagacitate sua futuram, totámque ex Dei reuelatione prouenturam. Atque hunc sensum clarè paraphrastes Chaldzus expressit, sic reddens hunc locum: Non ex mea sapientia, sed à facie Domini respondebinir pax Pharaoni. Septuaginta interpretes ita verterunt: Sine Deo non respondebitur salutare Pharaoni. S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis super hunc locum Genesis scribit, in Hebrzo sic esse: Sine me Dem respondebit pacem Pharaoni. Symmachum autem, more suo, apertiùs transtulisse, Non ego, sed Dem respudebit pacem Pharaoni. Declarauit itaque Ioseph, se non more aliorum coniectorum, sed per Dei reuelationem somnium illud interpretaturum. Hinc porrò liquet, Ioseph antequam veniret in conspectum Pharaonis, sciuisse per divinam revelationem, quale fomnium accidisser Pharaoni, & quid significaret in futurum: alioqui non tam fidenter ac certò dixisset Regi, Deum prospera fibi responsurum: id est, somnio illo suo præmonstrata esse prospera, quæ illi ventura erant.

Cur Iofeph no femnium Pha buchedenofer.

Sed cur ( nam hoc fortasse subibit Lectoris animum ) Ioseph non vitrò exposus vitrò dixit quale somnium cotigisset Pharaoni, priùsquam id Rex narraent autequa raret : id enim maiorem fidem interpretationi, quam traditurus erat, ab eo narve- astruxisset:idque postea secit Daniel Regi Nabuchodonosor, vt legisur: situs Da- tur Danielis 2. Sed meritò id non fecit loseph: tum quia Nabuchodonuel Regi Na- nosor oblitus fuerat sui somnij, & ideo necesse suit in mentem ei reuocari à Daniele: At Pharao bene recordabatur somnij sui: & idcirco supervacaneum fuisset id prænarrari à losepho. Tum etiam quòd somnium Nabuchodonosor significabat ea quæ longo pôst tempore futura erant: quare veritas interpretationis Danielis non potuisset tunc euidens & certafieri regi,nisi per expositionem somnij quod solus ipse habuerat, & prorsus fuerat oblitus. Somnium vetò Pharaoni signisi-.cabatid quod mox futurum erat: ybertas enim illa septennis, illo ipso

Digitized by GOOGLE

anno incepit, id est, statim post interpretationem somnij. Veritas itaque interpretationis loseph, mox cognoscenda & comprobanda erat.

#### PRIMA DISPVTATIO.

An somnium illud Pharaonis fuerit propheticum, & ob id vocari ipse possit Propheta: & an illa fertilitas, & sterilitas septennis, naturaliter facta sit, an prater ordinem natura.

# Superillis verbis,

VERS.25.

Respondit Ioseph: Somnium Regis vnum est: quæ facturus. est Deus ostendit Pharaoni.

X illis verbis: Qua facturus est ostedit Pharaoni, liquet som- Somnium Phanium illud Pharaonis fuisse propheticum: aperte enim si- raonu fuisse gnificatur, & fuisse à Deo missum Pharaoni, & ad præsi- propheticum, gnificandum futura que Deus iple facturus erat. Non ta mé tamé pha-men ideireo proprie dici potest Pharao fuisse Propheta:

quod eius somnij significationem per se non intellexerit, sed à loseph fed interprete acceperit, cui potius nomen Prophetæ conuenit, quod per Dei reue- eine sommi le lationem (omnium illud Propheticu intellexerit, & interpretatus fue- seph. rit. Bene hoc declarat S. August. lib. 12. de Genesiad huc modom scri- S. August. bens: Quibus figna per aliquas corporalium rerum fimilitudines demonstrabantur in spiritu, nisi accessisse mentis officium, vt etiam intelligerentur, nódum illi erant Prophetæ:magísque propheta erat, qui interpretabatur quod alius vidisset, quam ipse qui vidisset. Vnde apparet, magis ad mentem pertinere prophetiam, quam ad illum spiritum, qui est vis quædam animæ inferior mente, in quo rerum corporalium fimilitudines exprimuntur. Itaque magis Ioseph propheta, qui intellexerat quid fignificarent septem spicæ,& septem boues, quam Pharao qui eas vidit in somnis. Huius enim spiritus informatus est vt videret; illius mens illuminata est vt intelligeret, ac per hoc, in illo erat lingua in isto prophetia, quia in illo imaginatio rerum, in isto imaginationum interpretatio. Minus ergo Propheta est, qui sola signa retum significatarum per corporalium rerum imagines videt: magis verò propheta est, qui solo illarum intellectu prædicus est : sed maximè Propheta est, qui vtroque præcellit, vt & videat in spiritu corporalium rerum significativas similitudines, & eas vivacitate mentis intelligat, sicut Danielis excellentia tentata & probata est: qui Regi & somnium quod viderat, dixit; & quid fignificaret, aperuit. Nam & ipiæ corporales imagines in spiritu eius expressa sunt; & earum intellectus reuclatus est in mente. Sicibi Augustinus.

Confimi

Gregorius.

Consimilia scribit Gregorius: explanans enim verba illa Iob, quæ sunt in cap. 13. Ecce omnia hac vidit oculus meus, & audiuit auris mea, & intellexi singula: Ita scribit in lib.11. Moral. In illo videbat Iob assistentia quæ in tempore secutura erant, cui nec futura veniunt, nec præterita discedunt; sed cuncta simul ante eius oculos assistunt. Et quia ea ipsa quæ ventura erant, alia esse vidit in operibus, & alia in dictis; ideo rectè subiungitur: Et vidit oculus meus, & audiuit auris mea: Sed vtilitatem ista non habent, si intellectu carent. Vnde congruè subditur; Et intellexi singula. Cùm enim aliquid ostenditur vel auditur, si intellectus non tribuitur, prophetia minimè est. Vidit enim Pharao per somnium, quæ erant Aegypto ventura: sed quia nequiuit intelligere quod vidit, propheta non suit. Sic aspexit Baltasar articulum manus scribentis in pariete, sed propheta non suit, quia intellectum rei quam viderat, non accepit: Vt igitur B. Iob prophetie spiritum se habere testetur, non solum vidisse se, audisse, sed etiam intellexisse omnia assert. Hæc Gregor.

Daniel s.

Horum Doctorum vestigia insequens S. Thomas, in candem senten- 6 tiam præclare disputat, in Secunda Secunda quæst. 173. artic. 2. Docet enim, quemadmodum in humana doctrina cernere est duas res, & repræientationem in intellectu intelligibilium rerum per species intelligibiles; & item iudicium intellectus, de rebus sibi eo modo representatis;& hoc posterius multo præstantius est priori, ve quod principaliter & doctrinam pariat, & hominem faciat scientem ita rem sese habere in prophetia. Est enim in ea repræsentatio imaginum & similitudinum, per quas figurantur & fignificantur futura; & est intelligentia istius modi significationum, & hac propriè sacit prophetam, nec sine ea quispiam propheta propriè dici potest. Quocirca subdit hæc verba B. Thomas: Horum duorum principalius est primum in prophetia, quia iudicium est complementum cognitionis. Et ideo, si cui divinitus siat reprælentatio aliquarum rerum per similitudines imaginarias, vt Pharaoni & Nabuchodonosor; aut etiam per similitudines corporales & visibiles, vt Baltasar: non est talis censendus propheta, nisi illuminetur eius mens ad iudicadum. Sed talis apparitio est quiddam imperfectum in genere prophetiz: vnde à quibusdam vocatur casus prophetiz, ficut & diuinatio somniorum: Erit autem propheta etiamsi solum illuminetur intellectus eius ad diiudicandu ea quæ ab aliis imaginarie visa sunt, ve patet de l'oleph qui exposuit somnium Pharaonis. Verùm sicut Augustinus dixit lib. 1 2. super Genefin ad litteram, maximè propheta est, qui varoque precellit, & videns corporalium rerum fignificatiuas fimilitudines, & eas viuacitate mentis intelligens: & catera, qua ibi S. Doctor deinceps persegnitur.

Illud præterea ex verbis eisdem illis Ioseph: Que sallurus est Dem estendis Pharaoni, planè intelligitur, septennem illam abundantiam, & postea septennem quoque sterilitatem Aegypti, à Deo singulari quadam & propria ratione esse sallam: idenim clarè ostendit illud: Que sallurus est Deus. Atque idipsum significauit Danid in Psalmo 104.

Digitized by Google

commemorans hanc historiam, ait enim: Vocauit (Deus) famem super terram: Misit ante eos virum, in seruum venundatus est Ioseph: Dixit autem, Vocauit famem, secundum phrasim Hebraicam, pro eo quod est, misit, vel fecit effe famem: quale est illud etiam Pauli ad Rom. 4. Vocat ea que non sunt, tanquam ea qua sunt. Sedenim dubitari posset, an illa fertilitas Quastio an & sterilitas Aegypti sit à Deo facta modo naturali, & per causas natu or ferritas rales;an præter modum, & ordinem, cursumq; naturæ. Diceret fortasse Agypti natu quispiam, factam fuisse illam fertilitatem & sterilitate ab ipso quidem raliter an pra Deo, sed modo tame naturali, & ordine. Deus enim, qui ex omni æter- ter naturum nitate costituerat, vt illo tempore esset vbertas illa & fames: cùm crea- sit salla. uit mundum, ita seriem & ordinem causarum naturalium, tam cœlestium, quam sublunarium instituit ac disposuit, vt illo tepore causæ naturales efficientes abundantiam in Aegypto per septem continuos annos cocurrerent: & postea per totidem annos couenirent causæ naturales, famem in Aegypto afferre solite. Hac itaque ratione liquet, fertilitatem illam, & sterilitatem Aegyptiacam, fuisse profectam à Deo.

fuisséque tamen modo naturali, & secundum ordinem naturæ factam. Verum contraria opinio propior veritati, & facræ Scripturæ conuenietior videtur. Etenim diuina Scriptura euetum illius vbertatis & famis, tanquam peculiare quodda factum Dei, & quasi miraculu quoddam fingularis prouidentiæ diuinæ circa Ioseph & Iacob commemorat & prædicat. Quod fi illud factum effet modo naturali,& per caufas naturales, sicut expositu est, potuisset sertilitas illa & sterilitas per astrologicas, & physicas rationes & coniecturas præuideri ac prædici; contrà quàm in hoc loco nó obscurè Scriptura indicat. Et verò, præter ordinem, & modum, atque cursum naturæ est, maximam abundantiam rerum omnium in eadem regione per septem continuos annos perdurare: & post eam proxime, per septem alsos continuos annos summam sterilitatem, & famem subsequi. Ceterum quò melius intelligatur quemadmodum illa septennis vbertas & sterilitas à Deo facta sit; scire connenit, Nili inundatione causam esse in Aegypto tum abundantiæ, tum sterilitatis, sed contraria tamen ratione. Exundatio enim Nili mo derata, causa est abundantiz; nimio aut parcior, aut contrà exuberantior, sterilitatis causa est. Audi Pliniu; Vilus, inquit, certis anni diebus, auctu magno, per totam spatiatus Aegyptum, sceundus innatat terræ. .Cau as huius incrementi varias produiêre: sed maximè probabiles Ethefiarum eo tempore ex aduerfo flantium, repercussum vitra ora acto amne: aut imbres Aethiopiææstiuos, iisde Ethesigs nubila illo ferentibus è reliquo orbe: iuctus Nili per puteos mesura notis deprehenduntur. Iustum incrementum est cubitorum sexdecim: minores aquæ non omnia rigant, ampliores detinent, tardiùs recedendo: hæ serenditépora absumunt, solo madente; illæ non dant, sitiente. Vtrumg; reputat prouincia. In duodecim cubitis famem sentit:in tredecim etiamnum esurit:quatuordecim cubita hilaritatem afferunt:quindecim securitatem: sexdecim delicias. Max mum incremetum fuit ad hoc zui, cubitorum

Comment.in Gen. Tom. 4.

decem & octo, Claudio Principe: Minimum, quinque, Pharsalico bello, veluti necem Magni, prodigio quodam, flumine auersante. Sic Plinius. Fecit igitur Deus præter vim, & modum, & ordinem naturæ, vt illo tempore incrementum Nili per septem continuos annos sieret vltra sexdecim, vel decem & octo cubita: vnde tanta illa fertilitas Aegypti secuta est. Contrà verò, vt per annos septem proximè subsequentes, perexiguus Nili esse auctus; infra duodecim cubita, aut etiam quinq; ex quo summam famem accidere necesse fuit.

## SECVNDA DISPVTATIO.

Cur duo Pharaonis somnia fuerint; cum idem vtrolibet significaretur.

E D quid est illud quod dixit Ioseph: Somnium regis vnum 9 est? Scriptura enim duo fuisse narrat somnia, diuersa & temporibus, & visionum dissimilitudine. Verùm sic profectò res habet. Fuit vnum somnium secudum rem significatam, vtroque enim somnio significabatur vbertas, &

Aerilitas futura: fuerunt autem duo somnia secundum diuerstatem temporum, & diuersitatem signorum, quibus idem significabatur. Sed cur Deus geminauit somnium, si vtroq; idem significabatur suturum? Quatuor rationes afferri possunt. Principio, id valuit ad certiorem faciendam fidem futuri euentus somnij, vt omnino futurus crederetur. Licet enim in Deiverbis & dictis, respectu ipsius, zquè certum sit vnicum & simplex dictum eius & promissum, quam si millies idem ipsum diceret atque promitteret, cùm sit prima & summa veritas, prorsus que immutabilis:attamen respectu nottri,non itidem res habet. Nos enim plus credimus hominibus idem sæpiùs affirmantibus aut promittentibus,quàm semel dicentibus: & plus credimus, si verba & promissa iureiurando firment, quàm fine iureiurando. Ex quo fit, vt Deus fermonem suum accommodans ad conditionem naturæ nostræ, quod certisfimum à nobis haberi vult, aut sperari, id multiplicata denuntiatione & promissione tradat, aut iureiurando adhibito confirmet. Et quia sxpè Deus aliquid futurum prædicit promittendo, aut comminado; non absolute, sed conditionaliter; quod non est implendum nisi posita conditione, quam ponere, in voluntate & potestate hominum est : ex quo fit vt eiulmodi prædictiones diuinæ nonnunquam prædictum non habeant effectum; cuius generis prædictionum exempla reperies apud Hieremiam cap. 18.& apud Ezechielem. Quoniam igitur non paucæ sunt huiusmodi prædictiones conditionales, ne forte quispiam existimaret prædictionem futuræ vbertatis,& sterilitatis in Aegypto, ex isto genere prædictionum esse, geminatum est somnium, idémque bis præfiguratum, vt omnimoda euentus futuri certitudo declararetur.

Cur Deus non vnum, fed due fom nia idem figuificantia miferit Pharaoni.

Deinde

Deinde tales geminatæ locutiones vel visiones in Scriptura interdum fignificare solent celerem rei euentum, id est, non longinquum, sed iam propinguum & instantem. Quod etiam in vulgari consuetudine loquendi aliquando vsurpatur: quem enim instanter vocamus, & fe-Itine ac citò venire volumus, geminatione vtentes, dicere solemus, Petre Petre, veni veni. Ergo geminatione somnij significabatur propinquus atque instans euentus rei:nempè paulò post illud somnium, atque eius interpretationem, septennis illa vbertas incopit. Atque has duas causas geminati somnij ipsemet Ioseph reddidit Pharaoni illis verbis: Quod autem vidisti secundo, ad eadem rem pertinens somnium, sirmitatis indicium est:eo quod fiat sermo Dei,& velocius impleatur.

Tertiam rationem Lyranus reddit huiusmodi: Per vtrumque som- Lyranus. nium coniuncte, id est, per boues & spicas significari debuit fertilitas & sterilitas terræ. Duplex enim est causa fertilitatis terræ, tum bona feminatio, quam faciunt bona & multa tritici grana; quam denotabant spicæ illæ multiplices & plenæ: tum bona terræ aratio, & cultura; cui deserviunt in primis & conducunt boues validi, & arado idonei: quod præfigurabat visio pinguium boum. Contrariæ autem res sunt causa sterilitatis; mala nimirum sementis, quam significabant spica illa siccæ,& veto vrente percustæ, quæ vel nulla, vel perpauca & vitiata grana tritici suppeditare poterant in vsum seminandi:& item mala terræ aratio & cultura, quod prænotabatur illo in somnio priori, per vaccas illas macilentas & imbecillas. Quarta ratio hæc traditur à Thostato. Fertilitas terræ pertinens ad víus humanæ vivæ, duabus in rebus potiffimùm est posita, in frugibus, & in animalibus. Et sicut inter fruges, quantum ad victum hominum, principatum tenet frumentum; fic inter animalia deseruientia humanæ vitæ, primoloco censeri debent boues propter coria ad integumentum, & carnes atque lac ad esum, præcipuè autem propter arationem terræ atque culturam. Aptissimè igitur fertilitas & sterilitas terræ per istas potissimum duas res, boues dico & spicas triticeas, duobus illis fomniis præfigurata est.

Nunc ergo prouideat Rex virum sapientem, & industrium, VERS. 33. & præficiat eum terræ Aegypti, qui constituat præpositos per cunctas regiones: & quintam partem fructuum per septem annos fertilitatis, qui iam nunc futuri sunt, congreget in horrea: & omne frumentum sub Pharaonis potestate condatur, seruet úrque in vrbibus.

petic remediŭ, quod in tantis malis salutem afferre queat. Vrbiŭ ac re-

VLCHRE locum hunc enarrat Philo. Nam cum commemorasset quemadmodum Ioseph interpretatus suisset illa somnia, subdit eum postea tale quoddam consillium, ad occurrendum futuræ fami, dedisse Pharaoni. Hæc funt, dixit loseph, quæ somnia præmonent; sed mihi nüc quoddam sup-

gggg

gionum exitialis morbus est fames, cuius vires oportet fragere, ne nimiru ingrauescens, deleat incolas. Succurrendum autem huic periculo est, ad huc modum. Ex septem annoru fertilitate, quod supererit hominü satietati, hoc est, quinta pars, reponatur oppidatim, vicatimq;, non transportando fruges aliò longiùs, sed vbi demetuntur, ibi asseruado in

la cur fruges non purgata, ∫ent,

vsum eius loci hominum. Eas porrò fruges ceseo cum suis spicis & manipulis condendas, non autem trituratas nec purgatas: ídque quatuor Quatuor can ob causas faciendum arbitror. Quarum vna est, ne citiùs vitiatæ nudëtur suo tegmine: altera, vt per sigulos annos renouetur pristinæ copiæ sed in spicie & memoria, rusticis triturantibus, & fruges euentilatibus. Tertia, ne inimanipulu co- ri possit frumenti numerus, dum incertum est, quatum spica, manipudenda, & co-líque contineant, ne animus colonos deficiat reputantes quantum absernanda ef sumptum sit; sed securitate non minus quam cibo se sustineant: spes enim alit cumprimis, graue penuriæ malum subleuans. Quarta causa est, vt & iumentis condatur pabulum, quibus aristæ, paleæque, purgamenta frugum, pro alimento sunt. Hec cura committenda est viro prudenti, nec auaro, qui possit sine inuidia & reprehensione exequi munus hoc,tanta dexteritate, vt nihil populo de fame futura fuboleat : durum est enim iam antè ægris animis spem in futurum adimere. Si quis porrò causam sciscitetur, respondeatur, oportere sicut in pace paratur qua belli tempore futura sunt ex vsu; sic in frugum copia prospicere in suturum inopiæ;incertum autem esse quando bellum, vel sames immineat, quidve futurum tempus ferat. Paradum igitur mature subsidium, ne desit cùm tempus postulauerit.Sic Philo.

Gulta principibus cura

Sed perpendamus illa verba, Provideat Rex virum sapientem, & indu-11 effedebeat pu- ftrium, or praficiat eum Terra Aegypti. Multum interest prudentis & boni blica annona. principis præcipuam annonæ publicæ rationem & curam suscipere ac gerere:nempè huius incuria ac negligentia multa populis incommoda & ingentia fert mala; nec rarò etiam magnas in plebe turbas & seditiones suscitat, agitatque in furorem populos aduersus rectores, atque inuitum reddit Principem,& exofum. Est igitur in Republica principalis cura, prouidere & comparare, quibus abunde populo victus suppetat; ne fruges deficiant, ne plebs fame tabescat, ne frumetarij vel suppressione frumenti, vel enormitate pretij, esurientes pauperes opprimant, enecéntque. Romani quondam in primis publicæ annonæ rationem habere oportere censentes, eius procurandæ vnum quempiam de principibus Reipublicæ viris præfectum creabant.Primus autem præ-Liuine. fectus annonæ (vt scribit Liuius) creatus est, L. Minutius; eo videlicet tempore, quo tata Vrbem inopia inuafit, vexauít que, vt multi explebe, ne diutina fame cruciarentur, capitibus obuolutis, sese in Tiberim precipitauerint: Est enim miserrimum genus mortis, same mori.

Prafecti annona apnd Ro manos.

Huiusmodi verò præfecturam maximi fuisse momenti atque dignitatis apud Romanos satis argumēti sit, eam Pompeio Magno, postexa-Pompero glo. ctos maris piratas, debellatúm que Mithridatem, atque Orientem Romano Imperio subiugatu, trésq; orbis partes gloriosissimè triuphatas,

nona quanta rie fuerst.

fuille

fuisse delatam; nec minus ei quam superiora, gloria addidisse. Is verò annonaria expeditione suscepta, cum magnam frumenti vim ex Lybia, Sardinia, & Sicilia collectam ad esurientem Vrbem mari coportaret, ingenti oborta tempestate, nautísque timore cunctabundis, inscendes nauim, & anchoram euelli iubens, exclamauit, Nauigadi necessitas est. non viuendi necessitas. Lubet hîc adscribere verba Plinij ex Panegyri- Plinin. co, quibus hæc cófirmari atque illustrari possunt. Sic ille scribit: Instar ego perpetui congiarij reor affluentiam annonæ. Huius aliquando cura Pompeio non minus addidit gloriz, quam pulsus ambitus campo, exactus hostis mari, Oriens triumphis Occidénsque lustratus. Nec verò ille ciuiliùs, quàm parens noster, auctoritate, confilio, side reclusit vias, portus patefecit, itinera tetris, littoribus mare, littora mari reddidit: diversasque gentes ita commercio miscuit,vt quod gentium esset viquam, id apud omnes natum esse videretur. Nunc sine vilius iniuria omnibus vlibus nostris annus exuberat : quippe, non vt ex hostico raptæ, perituræque in horreis messes, nequicquam queritantibus sociis auferuntur: deuehunt ipsi, quod terra genuit, quod sidus aluit, quod annus tulit; nec nouis indictionibus press, ad vetera tributa deficiunt. Emit fiscus, quicquid viderur emere; inde copiz, inde annona, de qua inter licentem, vendentémque conueniat: inde hîc satietas, nec fames v quam. Aegyptus alendis, augendisque seminibus ita gloriata est, ve nihil imbribus cœlóque deberet. Siquidem proprio semper amne pertula, nec alio genere aquarum folita pinguescere, nisi quas ipsa deuexerat: tantis legetibus induebatur, vt cum feracissimis terris, quasi nunquam cessura, certaret. Hæc inopina ficcitate, vsque ad iniuriam sterilitatis exaruit, quia piger Nilus cun cancer alueo sese ac languide extylerat, ingentibus licet, etiam tunc, ille fluminibus conferendus. Hinc pars magna terrarum mergi palanti amne consueta, alto puluere incanduit. Frustrà tunc Aegyptus nubila optauit, cœlúmque respexit, cum iple fœcunditatis parens contractior & exilior, iisdem vbertatem cius anni angustiis, quibus abundantiam suam cohibuisset. Neque enim solum vagus ille expanditor amnis intra vsurpata semper collium substiterat acque hæserat, sed supino etiam ac decinenti solo, placido se mollíque lapsu refugum abstulerat, necdum satis humentes terras reddiderat arantibus. Hæc Plinius: cuius longiorem paulò híc retuli orationem, vt ex ca cognosceret Lector proprias Aegypti fertilitatis,& sterilitatis causas: de quibus paulò suprà disputatum est.

Et quintam partem fructuum per septem annos fertilitatis cogreget in horrea. Æstima quanta fuerit illa septennis abundantiascui dempta quinta parte, nihil, non modò defuerit fatietati Aegyptiorum, sed etiam superfuerit. Sed cur quinta pars reservata est, & non potius medietas; Non enim quinta pars sufficiens videtur futura fuisse victui Aegyptiorum in septem annos. Sed respondendum est, satis illam quintam partem fuisse: nam etiam in tempore illius sterilitatis, aliquantulum serebatur & metebatur. Si quide iuxta ripas Nili aliquanto spatio propter

gggg

Digitized by GOOGLE

modicam Nili exundationem seri & meti aliquid poterat: nam & de bobus macilentiis dictum est suprà, quòd pascebantur in ipsa amnis ripa, in locis virentibus. Sed quia istud perexiguum erat, respectu totius Aegypti, ideirco ducebatur pro nihilo, & Ioleph dixit, per totum illud septennium, nec seri, nec meti potuisse. Deinde diuites & potentes viri, tempore fertilitatis ingentem copiam cibariorum reservauerant in subsidium futuræ sterilitatis, vnde non solum ipsi, sed complures alij sustentabantur: Adiice, quòd tempore famis multò parciùs viuebatur quàm tempore vbertatis, necessariis tantum degendæ vitæ cibariis cotentis hominibus. Verum quærat fortasse quispiam, quemadmodum frumenta conservari tunc potuerint per quatordecim annos, nimirum à primo anno vbertatis, víque in vltimum sterilitatis. Respondendum est, ideireo potuisse conseruari, quia frumenta non condebantur antè triturata, & à paleis purgata, sed reponebantur fasciculi spicarum cum suis stipulis, & ita perdiu conservari poterant, quòd ille naturalis esset locus frumenti. Quanquam fallum est, fuisse frumenta reservata in quatuordecim annos, sed tantùm in septem. Nam quæ primo anno vbertatis colligebantur, separatim reponebantur in vsum primi anni sterilitatis: & quæ in anno secundo fertilitatis collecta sunt, seorsim reponebanturin victum secundi anni sterilitatis: & sic deinceps in aliis annis.

vique ad 44.

v ERS.33. Placuit Pharaoni consilium, & cunctis ministris eius: Locutúsque est ad eos, Num inuenire poterimus talem virú, qui Spiritu Dei plenus sit? Dixit ergo ad Ioseph: Quia ostendit tibi Deus omnia qua locutus es, nunquid sapientiorem,& consimilem tui inuenire potero? Tu eris super domum meam, & ad tui oris imperium cunctus populus obediet: vno tantum Regni solio te præcedam. Dixitque rursus Pharao ad Ioseph: Ecce constitui te super vniuersam Terram Ægypti: tulitque annulum de manusua, & dedit eum in manu eius; vestiuit que eum stola byssina,& collo torquem aureum circumdedit. Fecitque eum ascendere super currum suum secundum, clamante præcone, vt omnes coram co genu flecterent, & præpositum esse scirent vniuerlæ Terræ Aegypti.

Ihile.



VLCHERRIMVM huius historiæ tractatű explicatúm-13 que, tum litteralem, tum allegoricum tradit Philo, in eo, quem sæpe commemoranimus, libro, qui scribitur De Iofeph, fiue de viro ciuili. Sic autem ille scribit : Rex audita

somniorum interpretatione aptissima, & veritati maximè congrua, simúlq..e

múlque confilio, ve apparebat, in futurum veilissimo, familiaribus suis accitis, submissa voce dixit: Num inueniemus talem hominem afflatū diuinitus? Cúmque videret eis suam probari sententiam, conuersus ad Ioseph propè stantem ait, Propè est, que quari iubes: non longè quarendus est homo iste, quem dixisti, prudens atque industrius, qui tua exequatur monita: tu is es: nec enim sine numine hæc videris locutus. Hic præfecturam palatij mei suscipe, simulque totius Aegypti procurationem. Nec est, cur quisquam hanc meam facilitatem accuset, quasi digniorem se iudicans. Nam excellentes naturæ non habent opus ad experimentum longo tempore, nec indocilem vsus disciplinam defiderant, sed incun Stanter se rebus ingerunt: & presens statu-moranon patitur, imminente necessitate, cui ocyus prospiciendum est. His dictis, cum prorege instituit, vel Regem potius, relicto sibi solo Imperi no. mine, potestatem illi cedens, nec quicquam nó deferens ei quod ad honorem eius pertineret. Dedit quippe regium ei annulum fignatorium, vestem augustam, torquem auream, currúmque secundum à regio: atque ita iubet eum per vrbem circumuehi, præcedente præcone, atque indicante noui magistratus electionem. Nomen quoque nouum indidit ei, quod Interpretem fignificat lingua vernacula, & vxorem dedit, filiam clarissimi apud Aegyptios viri, qui Solis gerebat sacerdotium. Atque hæcasta funt circiter annum ætatis eius trigesimum. Ecce quales sint euentus piorum virorum: impelluntur illi quidem sæpe, & declinantur, non tamen corruunt, sed firmiter stant, ne supplatari queant. Quis enim expectasser, intra unam diem, è servo Dominum, è vincto principem omnium, è carcerarij vicario, proregem fieri, & regiam inhabitare pro carcere, extrema ignominià in fummum honorem commutata? Facta sunt tamen hæc, & fient sæpius, quando Deo placuerit: modò subsidat aliqua probitatis scintilla in anima, quam necesse est per occasionem candescere. Hzc Philonis disputatio ad historicum huius loci tractatum pertinet.

Allegoricam porrò eiusdem historiz interpretationem subdit hanc Philo: infignia honorum, & ornamenta quæ Rex contulit in Iofeph, figuram gerunt & imaginem corum quæ viro ciuili contingunt. Dicitur Ioleph in secundum à regio currum ascendisse, & qui Rempublicam tractat, secundus à Rege habetur, cum nec prinatus sit, nec Rex, situs in amborum confinio, priuato ciue potior, regia potestate inferior: subiectus, tanquam Regi, populo, cui per omnia vult gratificari bona fide ac fedulò. Fertur autem sublimis, seu sella curuli, cùm à negotiis, tum à multitudine in altum elatus, præsertim cum magna paruaque succedunt ex sententia, nemine reflante, aut opponente se, sed ve in nauigatione, Deo omnia gubernante salutariter. Annulus à rege datus, infigne est fidei magistratum inter & populum intercedentis. Czterum torques aurea non ad gloria folum, sed & pænam pertinere videtur. Quandiu enim administranti Rempublicam res ciuiles bene procedunt, placet sibihonoratus à ciuibus: cum autem aduersitas accidit

accidit non volenti, quod da nnandu effet; sed fortuitò quod meretur veniam; nihilominus tanqua iniecta in torquem manu trahitur; quaft eum sic increpante populo domino suo: Hanc torquem donaui tibi, ornamentum quidem in prosperitate, sed quasi vinculum & catenam in aduersitate. Hactenus suêre Philonis verba, quæ commemorata sunt.

Admirabilem hanc, quam in loseph cernimus, metamorphosin, su- 15 bitamque in contrarium commutationem rerum, vt eodem die ex seruo & clauso in carcere, in principem & dominum Aegypti, summóque honore ac potestate preditum euaserit, scitissimè Dauid cecinit in Pialmo 104. illis verbis: Vocanit famem super terram, & omne sirmamentum panis contriuit. Misit ante eos virum, in seruum venundatus est Ioseph. Humiliauerunt in compedibus pedes eius, ferrum pertransiit animam eius, donec veniret verbum eius Eloquium Domini inflammauit eum. Misit Rex, & soluit eum: princeps populorum, & dimisit eum. Constituit eum dominum domu sua. principem omnis possessionis sua : Vi erudiret principes eius, sicut semetipsum: & senes eius prudentiam doceret. Consimilia traduntur in libro Sapientiæ cap. 10. vbi hæc scripta sunt de Ioseph: Hac (Sapientia) venditum iustum non dereliquit, sedà peccatoribus liberauit eum : descenditque cum illo in foueam, & in vinculis non dereliquit illum. Donec afferret illi sceptrum regni, & potentiam aduersus eos qui eum deprimebant: & mendaces ostendit qui maculauerunt illum, & dedit illi claritatem aternam. Cuca illud dictu Pharaonis: Num inuenire poterimus talem virum, qui spiritu Dei ple-Augustin. nus /u? annocauit B. Augustinus, iam tertium in divina Scriptura vique ad hunc locum, esse infinuatum Spiritum sanctum. Augustini verba in quæstione 134.in Genesim, huiusmodi sunt: Ecce iam, nisi fallor, tertiò infinuatur nobis in hoc libro Spiritus sanctus, id est, Spiritus Dei. Primò in exordio huius libri, cùm dictum est : Spiritus Dei ferebaiur super aquas. Secundò cum dixit Deus Noë: Non permanebit Spiritus meus in hominibus istis, quia caro sunt. Et tertiò nunc, cùm Pharao dixit de Ioseph, esse in illo Spiritum Dei. Nondum tamen legimus, nec inuenimus nominatum Spiritum sanctum. Sic Augustinus.

De antiquitatur.

Tulitá, annulum suum de manu sua, & dedit eum in manu eius. Hinc vi- 16 te fue annu-lorum: & di. dentur argui posse fassitatis, ac refessi duo Plinij dicta. Primum ait, Elum quoldă tempore belli Troiani non fuisse vsum annulorum: cum hoc loco men-Pling exenti- tio fiat annuli Pharaonis, traditi Iofepho: id verò factum est non minus sexcentis annis ante bellum Troianum. Deinde scribit vsum annulorum in fignando non fuisse apud Aegyptios : atqui Pharao annulum fuum tradidit losepho, ob id præcipue, vt eo, quæcumque signaret ille, tanquam regia mandata & iussa haberentur. Ponam de vtroque verba Plinij, quæ sunt in cap. 1. lib. 33. Nec Iliacis temporibus, inquit, vllos fuisse ann ilos video: nusquam certè Homerus dicit, cùm & codicillos missitatos epistolarum gratia indicet; & conditas arcis vestes, ac vala aurea & argétea,& ea colligata nodi,nó annuli notà : lortiri quoque contra prouocationes duces non annulis tradit. Fabricam etiam deûm fibulas,& alia muliebris cultus, ficut inaures in primordio factitaffe

tasse sine mentione annulorum. Idem paulò infra: Non signat annulis Oriens, aut Ægyptus etiam nune, litteris contenta solis. Idémque tradit Strabo de Indis lib. 15. Nec commissi, nec depositi iura vlla habent Indi: Simbo. nec testibus indigent, nec sigillis; sed verbis, aut litteris simpliciter credum. Annulorum porrò vsus præcipuus fuit duplex:tum in digitorum ornamentum, ac dignitatem personæ: vnde apud Romanos, equester ordo à plebe, annulorum infigni distinguebatur.

Verum frequentissimè vsus annuloru fuit signadi gratià, vel epistolas, vel mandata, vel edicta, résque pretiosas, quas intactas esse volebant. Alexander Magnus post debellatum Darium, & Asiæ imperium comparatum, duobus annulis signandi gratia vtebatur. Litteras enim suas in Europam scriptas veteris annuli sui gemmâ obsignabat:quas verò in Asiam mittebat, & ad gentes que sub Dario fuerant, his Darijannulus imponebatur:vt appareret vnum annulum duorum tantorum Regum no capere fortunam. Erat item annulus signum deliberatæ voluntatis & imperij. Curtius lib. c. quo fignata exequi oporteret. Quocirca cum Babylone iam moribundus Alexander interrogaretur ab amicis, quem imperij sui designaret hæredem:respondit,Optimum.Idem,sexto post die præclusa voce,exem ptum digito annulum Perdicæ tradidit: quæ res præiudicium quoddam successoris ab eo designati videbatur esse: nam etsi non voce nuncupatus hæres, iudicio tamen, talíque indicio videbatur electus. Ergo annulus à Pharaone datus Iolepho, signum fuit non solum principalis cuiusdam ho noris ac dignitatis; sed auctoritatis insuper atque potestatis: vt quæcunque eo signata ab illo essent, pro Regis mandatis iussisque acciperentur ab omnibus.

Vestinitque eum stola byssina. Byssus est tenuissimi atque candidissimi genus lini, olim maximo in pretio & honore ac delicijs habitum, & digni tatis atque honoris gratia principibus viris, & sacerdotibus vsitatum, & in rebus facris ac diuinis adhiberi folitum, in cuius postea locum successisse videtur purpuræ vliss. Erant huiusinodi byssinæ ac lineæ vestes apud Ægyptios præcipuæ dignitatis, è quibus maximè constabat Sacerdotalis vestitus. Scribit Plinius, fruticem in Ægypto gigni, quem alij gosipon vo Plin liba& cant, plures xilinon, & ideo lina inde facta, xilina vocari: ex quibus vestes Sacerdotibus Aegyptiis gratissima sunt. Et collo torquem aureum circundedir. Inter ornamenta, quibus barbaræ gentes in bellis quondam vsitari Aureiter solebant, torques aureas fuisse legimus, quas collo, ostentanda opulentia qui some gratia, circundabant. Gallos Romanum Capitolium oppugnantes aureis torquibus candida fua colla obuincta habuisse, memoriæ proditum est. Vnde Virgilius,

Virgatis lucent Sagulis:tum lactea colla Auro innectuntur.

Celebris fuit apud Romanos Titi Manlij Romani pugna contra Gallum:quem ille,Romanosad fingulare certamen superbè prouocantem, singulari virtute occidit; torquemque, qua ornatus erat, detractam illi, etiamnum sanguinolentam, sibi in collum indidit. Ex quo ille, postersq; Comm.in Gen. Tom. 4. hhhh

Virgil.lib.&

eius cognomentum Torquati promeruerunt. Darius Persarum Rex prælium conserturus cum Alexandro, exercitum habuit purpura, argentóg; & auro præfulgentem; & milites, quos Persæ vocabant immortales, aureis in collo torquibus infignitos, barbaræ opulentiæ infignia, & ad maturandam victoriam acerrima Macedonibus incitamenta.

Fecitque eum ascendere super currum suum: Secundu videlicet, ad osten tationem dignitatis & gloriæ. Vocabatur autem secundus currus quòd Rex duos haberet præcipuos currus:vnum, quo solus ipse veheretur:alterum quem ascendere iubebat eum quem præ cæteris honorare volebat, quique proximus ipli erat dignitate, ac potestate in regno suo; & qué. cum rex dabat le in publicum, & cum magnificentia prodibat forâs, lo-Assurus. lum omnium in curru comitem habebat. Assurus Mardochæum iuslit ascendere, non super currum, sed super equum suu. Et fortasse antiquioribus temporibus & apud reges Aegypti potior erat vsus curruum, quam equorum:contra verò posterioribus temporibus & apud-Reges Persarum maioris videtur fuisse honoris, equo pulchre ac magnifice sellato, ornatóque, quam curru vehi.

Guanamolim honorum infibus de se bene meritis Princi pes dare soliti fint.

Animaduerrat Lector quænam fuisse doceat Scriptura apud Princi-18 enia homini- pes, antiquis illis temporibus, honorum infignia, & decora, & ornamenta, quibus homines maxime honorari & decorari solebant. Hoc loco, legimus sanctum Ioseph fuisse honoratum à Pharaone annulo regio, & sto la byssina, & torque aurea, & curru regio secundo, & vt clamante præcone,omnes coram eo genu flecterent, & præpolitum esse scirent vniuerlæ terræ Aegypti. Non dissimili honoris genere ab Assuero esse affe-Aum legimus Mardochæum in libro Esther cap.6.in quem collatus à rege multiplex honor enarratur hisce verbis eo loco: Homo quem rex honorare cupit, debet indui vestibus regijs: & imponi super equum, qui de sella regis est: & accipere regium diadema super caput suum: & primus de Regis principibus ac Tyrannis teneat equum eius; & per plateam ciuitatis incedens, clamans dicat: Sic honorabitur, quemcumque rex volueru honorare. Et apud Danielem capite quinto scriptum est, Regem Baltasarem edixisse: Quicunque leget Scripturam hanc, & interpretationem eius manifestam mihi fecerit, purpura vestietur, & torquem auream habebit in collo, & tertius in regno meo erit. In prioris libri Machabæorum c. 11. proditum est, Antiochum Regem filium Alexandri, missise Ionathæ honoris causa vasa aurea in ministerium, & dedisse ei potestatem bibendi in auro, & vt purpuram indueret, & haberet fibulam auream. Est autem fibula propriè ornamentum cinguli ad vestem subligandam, quod ostendit Virgil.ille versus, Aurea purpuream subnectit sibula vestem.

Virgillib.4. Aeneid.

TERTIA

### TERTIA DISPVTATIO.

Quid significat Hebraica dictio Abrech.

# Super illis verbis,

Clamante præcone, vt omnes coram eo genu flecterent.

Vers, 34.

Quid signifi-

Ro illo genu fletterent, Hebraicè est abrech, quod omiserunt eervox hebraa Septuaginta Interpretes: sic enim verterunt hunc locum: abrech. 🐉 Et clamaust ante eum praco,& constituit eum super omnem ter ram Aegypti. Symmachus, ipsum Hebraicum nomen retinens transtulit: Et clamauit ante eum, Abrech, sed dictio ista

> Thargum Hie rofolymitani.

Hebraica variè accipitur, & exponitur. Quidam interpretantur genu fle-Etere. vti vertit Aquila, & habet nostra translatio Latina. Alij, Pater Regis, vt habet paraphrasis Chaldaica. Multi Pater tener, quemadmodum interpretatur S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis super hunc locum, cum quo satis concordat Thargum Hierosolymitanum, sic exprimens Oleaster. fententiam huius loci; Et ecce praconizabant coram Ioseph, & dicebant: Viuat pater regis, qui est princeps in Sapientia, & tener in annis. Audiat Le &or annotamentum quoddam Oleastri super hoc loco, minimè aspernadum. Dictionem, inquit, Hebraicam abrech quidam compositam arbitrantur ex ab, quod est pater. & rech, quod est tener, quasi vocarent eum patrem tenerum:patrem quidem, propter sapientiam; tenerum autem, propter iuuentutem: cum quo congruit quod infrà dixit Ioseph, se constitutum esse à Deo quasi Patrem Pharaonis. Alij verò simplicem putat effe di&ionem, & futurum verbi barach, quod fignificat benedicere, & hunc esse sensum benedicam, id est benedicite, Thargum vertit hoc loco Pater Regis. Et quia barach significat etiam genu flectere, ideo priores sic verterunt. Ego istis subscribo, vnicam dictionem esse putans, & húc esse sensum, & clamauerunt, ante eum genn flectam, vel dicebatur illis genu flectite, si tamen vertas benedicam, non prohibeo. Vltimò verti posser, elenatio tun, ab anar, quod est elenare, cui expositioni congruit quod proxime lequitur: Et praposuit eum super uniuersam terram Aegypti.

Verba porrò Sancti Hieronymi in Traditionibus Hebraicis in Gene- s. Hieron. sim super hoc loco huusmodi sunt: Aquila transtulit, Et clamauit in conspectu eius ad geniculationem. Symmachus ipsa Hebraica verba retinens, ait: Et clamauit ante eum, Abrech. Vnde, mihi videtur non tam adgeniculatio, quæ in salutando vel adorando Iosepho accipi potest, intelligenda; quàm id quod Hebræi tradunt dicentes, Patrem tenerum ex hoc sermone transferri. Ab quippe, pater dicitur; rech, delicatus, siue tenerrimus: fignificante Scriptura, quòd iuxta prudentiam quidem Pater omnium fuerit: sed iuxta ætatem, tenerrimus, adolescens, & puer.

hhhh 2

Quemodo S. Hierony.a Traditionihus in Genesim, nonnunguam gata translatione Latina.

huius libri, est, vt creditur, Beati Hieronymi, in qua ille vocem abrech, ver tit genu flectere, quomodo idem in Traditionibus Hebraicis in Genefim, hanc interpretationem improbans, vertendum potius censet, Pater tener? discrepat à vul Responderi potest dupliciter, vel Hieronymum mutasse sentétiam, quod vnoloco dixerat, in altero loco corrigendo. Potior tamen habenda est sententia quam secutus est in translatione Scripturæ; cum ea translatio tot Patrum suffragiis, & vniuersalis Ecclesia auctoritate comprobata sit. Vel dici potest, translationem huius libri, licèt maxima ex parte Hierony mi fuerit, in ea tamen remansisse quædam permixta ex antiquissima quadam editione Latina, quam Sanctus Hieronymus in caput quadragelimum nonum Esaiæ, communem: Augustinus lib. 2. Doctrinæ Christianæ, Italam; S. Gregorius in Epistola dedicatoria Moralium ad Leadrum, Veterem appellant. Ex quo fit vt in Latina translatione sacrorum libroru, quam accepit Ecclesia à B. Hieronymo, multis in locis quædam sint aliter, quam interpretata fuerant à Hieronymo, ibi relicta ex Veteri illa,& communi, & Itala translatione. Atque hanc opinionem etiam secuti sunt Auctores Præfationis, quæ præposita est Bibliis Sixtinis Romæ nuper

S. August. S. Gregor.

editis.

# QVARTA DISPVTATIO.

De nomine illo Saluatoris mundi, quo Ioseph vocatus est à Pharaone.

Super illis verbis,

VERS. 45.

Vertitque nomen eius, & vocauit eum lingua Aegyptiacâ, Saluatorem mundi.

IGNIFICATUR his verbis, Pharaonem, nomen Hebrau, quod erat Ioseph, & quo antea vocabatur, mutaffe inaliud nomen, quod erat Aegyptiacum, fignificans Saluatorem mundi: quoniam ipse per sapientiam, & industriam suam feruauerat à famis exitio vniuersam Ægyptum, complu-

résque alias prouincias. Pro illo Saluatorem mundi, in libris Hebraicis funt dux dictiones Zaphanat, Phaanecha, quas voces quidam interpretati sunt Saluatorem mundi, sicut habet nostra translatio Latina, & ita exponendu censet S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim. Plerique tamen interpretati sunt, Absconditorum interpretem, siue reuelatorem-quòd obscura somniorum præsagia sagaciter intellexistet,& prudenter interpretatus esset; & hoc modo intelligendas esse illas duas voces putarunt Philo in libro de Ioseph, & Iosephus 1.lib. Antiquitatu, & alij Rabbini, & Chrysostomus atque Theodoretus, super huc locum, & S. Augu & S. Aug. in Quæst. 1 34. in Genes. eandémque interpretationem habet Paraphrasis Chaldaica, & translatio Pagnini, ac Vatabli. Idémque significasse creduntur Septuaginta Interpretes, qui pro illis duabus vocibus substituerunt vnam hanc Psomthophanech, quam Patres interpretantur

Occultorum interpretem.

Huius porrò varietatis causa est, quòd illa dua voces possunt accipi vel tanquam voces Ægyptiacæ,& ita significant, Saluatorem mundi; vel tanguam Hebraicæ, & sic denotant Absconditorum reuelatorem, & manifestatorem. Oleaster super huiuscemodi varietate hæc scribit: Rabbi Oleaster. Abraham in commentarijs ita dicit: Si dictiones illæ sint Ægyptiæ, nescimus carum fignificationem. Thargú vertit, Vocanit eum virum, cui abscondita sunt renelata. Rabbi Salomon, Absconditorum expositorem. Mihi videtur, si dictiones sint Hebraicæ, nullum esse dubium, quin prior saphanath significet occultum, à Saphan, quod est abscondere & occultare. De significatione verò secundæ dictionis magis dubitatur, quòd ea solùm hoc loco reperiatur, Rabbini tamen, & omnes alij putant significare reuelatorem. Et postquam nulla est alia coniectura, ad venandam propriam eius significationem, tenenda est communis sententia. Sic Oleaster. Verùm in istiusmodi rebus, ante omnes credendum est B.Hieronymo, qui super ista re in Traditionibus Hebraicis in Genesim ad hunc modú scribit: Licèt Hebraicè absconditorum repertorem sonet; tamen quoniam ab Ægyptio imponitur, eius linguæ debet habere rationem. Interpretanturigitur duæ illæ dictiones sermone Aegyptio (Saluator mundi) eo quòd orbem terræ ab imminenti famis excidio liberarit. Hæc S. Hieronymus. Sedenim cùm in textu scripturæ huius loci dicatur, vocatum esse lingua Aegyptiaca, Saluatorem, nullus videtur fuisse locus opinandi, duas illas dictiones fuisse Hebraicas: sed necesse fuit existimare, fuisse Aegyptiacas. Verum, sciat Lector, verba illa, Lingua Aegyptiaca, quæ sunt in Latina Translatione, non esse in aliis libris, nec Hebraicis, nec Chaldaicis, nec Græcis: sed apposita esse à Latino Interprete, quo apertiorem faceret sententiam Moss in hoc loco, secundum eam opinionem, quam secutus est B. Hieronymus.

Sententiam autem & interpretationem earum dictionum traditam à Sancto Hieronymo vehementer approbat & commendat Eugubinus in Eugubinus. Recognitione Pentateuchi, super hunc locum ita scribens: Voces, quæ in Hebrxo ponuntur hoc loco, & quas Septuaginta non interpretatas omiserunt, quasi eoru significationes ignoratent; aut Aegyptiacz, aut Chaldaicæ funt. Aben Efra fatetur ignorare fe quid proprie fignificent, Sanctus tamen Hieronymus interpretatus est Saluatorem mundi dicitque eas Hebraice lignificare, Absconditorum repertorem: sed non esse eas interpretandas Hebraicè, sed Aegyptiacè. Et sanè ipsarum litterarum forma vi detur externa, non autem Hebraica. Itaque verisimile est, Beatum Hieronymum diligenter super ea re requisiusse, atque eo modo reddidisse. Cui etiam gratiæ plurimæ sunt habendæ, quòd rem obscuram, & ab ipsis Septuaginta ignoratam, & ab Hebræis, hhhh

. nobis aperuerit. Sunt autem hæ voces corruptæ apud Septuaginta Interpretes: nam pro illis poluerunt ipli Psomthophanech, nisi fortè consultò eas immutarunt, quòd ex Aegyptijs intellexissent apud Hebræos potius esse corruptas: quod mihi non fit verifimile. Sic Eugubinus.

Rupertus lib. 8. cap. 40. docet honorum insignia & ornamenta in Io-23 Rupertue. seph collata, ignominijs & arumnis, quas antea perpessus fuerat, aptissimè respondere: atque ea ratione voluisse Deum, mala quibus ille fuerat affectus, pluribus, maioribuíque bonis compeníari. Pro compedibus, inquit, in quibus humiliauerant pedes eius, torquem auream accepit: pro feruili nomine & habitu, regium portat annulum: pro carceris humilitate, super altum sedet imperij currum. Sed hoc ipsum mille annis ante Rupertum observauerat, & scriptum reliquerat Philo: cuius in libro de Iofeph hæc funt verba: Quis expectasser, intra vnam diem,è seruo Dominum; è vincto, præstantissimum omnium; è carcerarij Vicario, Proregem fieri: & regiam inhabitare pro carcere, & ex ignominia extrema, in supremum honoris culmen ascendere? Quemadmodum autem Ioseph sicut alijs plurimis rebus, sic etiam in hac sua exaltatione illustrem Christi gesserit figuram: & quòd quatuor illa ornamenta Ioseph à Rege collata, annulum dico Regium & stolam by sinam, & torquem aureum, & regiu currum præfigurauerint quatuor maximi honoris & dignitatis insignia, que Christo Domino post passionem & resurrectionem ipsius à Deo Patre donata sunt, disertè Rupertus disputat libro proximè commemorato à capite 40. víque in finem eius libri.

# QVINTA DISPVTATIO.

Super illis verbis,

VERS. 45 · Dedítque illi vxorem Aseneth, filiam Phutipharis Sacerdotis Heliopoleos.



V I v s M O D I coniugium eò fecit Rex Pharao, quo maio- 24 rem in modu honoraret Ioseph: erat enim ille Phutiphar, vt tradit Philo, inter Aegyptios honoratissimus atque clarissimus. Purauit etiam hoc nouo beneficij vinculo, magis 🏍 fibi deuin&um atque obligatum fore Iofeph,&propter v-

xoris & filiorum, necessitudinúmque vincula, retentum iri eum in Aegypto, natalisque soli, sux que gentis amorem in Aegyptiacam gentem résq; commutaturum. Verum grauis hoc loco existit quæstio. Nam suprà Gen. 39. scriptum est, virum Aegyptium, qui emit Ioseph ab Iimaëlitis, & qui An hie Phuti postea eum in carcerem detrustr, codem nomine Phutipharem fuisse apphar socer lo pellatum: Quæritur itaque an ille fuerit hic ipse qui dicitur hoc loco seph fuerus sile fuisse socer toleph. Dux super huiusmodi quastione sunt opiniones. He-

Digitized by Google

bræi

bræi tradunt fuisse eundem hominem: Hebræos sequitur S. Hierony- ipse, qui ememus, cuius opinioni subscribunt Rupertus, Historia Scholastica, & rateum ab If-Thoftatus. Verba S. Hieronymi hæc sunt: Notandum autem quòd Frima opinio domini quondam, & emptoris sui filiam vxorem acceperit, qui ad id Hibraorum. locorum pontifex Heliopoleos erat: Neque enim absque Eunuchis ido- S Hieronymi, li illius esse antistites: vt vera illa Hebræorum super eo, quod antè iam diximus, suspicio comprobetur. Suspicionem autem istam Hebræorum Tinstati. paulò suprà idem retulerat Hieronymus illis verbis; Tradunt Hebræi, emptum fuisse à Phutiphare Ioseph, ob nimiam pulchritudinem, in turpe ministerium: & à Domino virilibus eius arefactis, postea electum esse iuxta morem Hierophantum, in pontificatum Heliopoleos: & huius filiam esse Aseneth, quam postea Ioseph vxorem acceperit. Sic Hieronymus. Si hæc vera esser opinio, æstimet Lector quanta fuerit gloria Ioseph: cui tradere filiam suam gloriosum duxerit is, qui antè pro feruo eum emerat, & tot annos habuerat, & vt grauissimi criminis reum in carcerem detruserat, pro magno beneficio, non eum supremo supplicio afficiens.

At verò contrà sentiunt complures alij. Philo certè atque Iosephus hac bistoriam diligenter commemorantes, tanquam de diuerso homine loquuntur, haud dubiè, si eadem fuisset persona, non tacituri rem adeo me- ni, Lipponiani, morabilem, & ipsi Ioseph perhonorificam atque gloriosam. S. Augusti-Oleajiri, & nus multis verbis super hac ipsa quæstione disputat; multisque allatis ra- Phus Anthoris tionibus in hanc denique videtur opinionem esse propensior. Nam & rationes affert, quibus ostendat probabilius esse, non fuisse eundem hominem, earûmque rationum solutiones ab aliis traditas accurate refellit: Licet ad extremum dicat, contrariam opinionem, non tanquam facræ Scripturæ repugnantem, esse damnandam. Itidem sensit Lyranus: quanquam propter Hieronymi reuerentiam, soluit denique rationes opinioni eius contrarias. Idémque arbitrantur Oleaster & Lippomanus, & Hamerus. Adscribam hîc verba S. Augustini ex Quæstione 1 36. in Genesim. Quæri solet, cuius Petephre (sic enim legit Augustinus, Translationem lxx. Interpretum secutus ) filia duxerit Ioseph, vt cui illius, cuius fuerat seruus, an alterius. Sed credibilius existimatur suisse alterius: nam de illo cur non credatur, multa sunt, quæ moueant. Primum, quia non id tacuisset Scriptura, cùm ad loseph non paruam gloriam pertineret, vt domini lui filiam duceret vxorem. Deinde, quomodo Spado filiam habere potuit? Sed respondetur; quomodo vxorem habere potuit? postca igitur creditur abscissus, vel casu vulneris, vel propria voluntate. Adhæc, quòd ille esset princeps coquorum, vel, vt alij interpretati sunt, princeps militiæ: hic autem, Sacerdos Heliopoleos. Quanquam etiam hie responderi posset, duos illum honores habusse, & Sacerdotium Solis, & militiæ principatum. Sedenim nimis incredibile videtur, eum, qui præpolitus fuit custodiarum carceris, fuisse præpositum officij Sacerdotum. Præterea non simpliciter dictum est, suisse eum Sacerdotem Solis, sed in ciuitate Solis, quæ vocatur Heliopolis, hanc verò vrbem, dicitur,

dicitur, ampliùs viginti millibus à ciuitate Memphi, quæ tunc regia erat, abesse Quomodo igitur deserto officio sacerdorij sui, poruit strenuè regi servire in militiæ principatu? Accedit etiam, quòd Aegyptij Sacerdotes perhibentur nunquam seruisse, nisi in templo deorum suorum, nec aliud quodpiam officium exercuisse. Verùm si fortè túc aliter fuir, credat quisque quod placet. Non tamen est questio cuius exitus sit clausus, siue vnus fuerit ille Petephres, siue duo: quodlibet enim horum quisque existimet, non est fidei periculosum, nec contrarium veritati Scripturarum Dei Sic

Augustinus. Lyranus porrò super eadem re hunc in modu scribit: Dicunt Hebrai, 26 ques sequitur Hieronymus, istum Phutipharem fuisse illum qui fuerat dominus Ioseph, de quo suprà Genes. 39. scriptum est. Et cum proptet pulchritudinem Ioseph, intenderet abuti eo ad turpe vitium: Dominus cum infrigidavit; quam ob causam à principatu militiæ postea translatus est ad pontificatum Heliopoleos, ad quem nullus promouebatur nisicastratus, vel simpliciter infrigidatus: attamen iste genuerar antea filiam di-Ctá Aseneth. Sed contrà hoc videtur, quòd in Hebræo nomen istius Phutipharis habet vnam litteram plus, qu'am eius nomen, de quo est suprà: habet enim litteram Ain in fine, quam non habet præcedens, & ideo videtur esse alius homo à prædicto. Si quis tamen velit sequi dictam opinionem, potest dicere ad hoc, quòd idem nomen proprium solet aliquando variari in Hebræo, & Latino, maximè in fine, ex aliqua additione vel subtractione, sicut suprà dictum est super caput trigesimum sextum. Sic Lyranus.

S.Chryfost.

At verò S. Chrysostomus in homil. 63. in Genesim, apertè affirmatéq; tradit hunc fuisse ab illo diuersum hominem, hæc sunt enim eius verba: Vt Rex accumulet honorem Ioseph, dat ei filiam Petephre in vxorem. Deinde quia eiusdem nominis erat iste cum eo qui fuerat dominus loseph, adiecit illud Sacerdotis Heliopoleos. Hæc Chrysostomus. Sed quænam est nostra sententia? Equidem lubentiùs ad hanc Chrysostomi & Augustini opinionem assensum meum fidémque applicuerim. Nam etsi video neutram sententiam neo manifestis Scripturæ testimonijs, nec admodum certis rationibus aut probari, aut improbari posse, probabilioribus tamen argumentis, suprà expositis, secundam hanc opinionem subnixam esse centeo.

phar focer S. dos.

Cæterùm illud hoc etiam loco indicandum videtur, quæ fuerit illa ci-27 uitas Heliopolis, cuius sacerdos suisse dicitur socer Ioseph. Quanquam, Joseph fuerit non desunt qui pro Sacerdote legant principem: sicut habet Pharaphraproprie facer sis Chaldaica, & versio Pagnini ac Vatabli. Siquidem vox Hebraa cohen, licet frequenter in Scriptura significet Sacerdotem, nonnunquam tamen significat Principem, siue primarium virum, qui sacerdos non fuerit, idque perspicuè colligitur ex lib.2. Reg. ca. 8. Qua de re nos disseruimus in 3. Tom. Commentariorum nostrorum in Genes. super cap. 14. nume. marginali 50. Atenim istum socerum Iosephi, fuisse Sacerdotem,

præter

præter auctoritatem Latinæ ac Græcælxx. Interpretú translationis, confirmatur auctoritate Philonis & Iosephi; quorum ille in libro de Ioseph,

hic in libro primo Antiquitatum asseueranter id tradunt.

Sed redeo ad id quod proposueră dicere de ciuitate Heliopolis. Sciat Qua cinitas 28 Lector, pro illo Graco vocabulo Heliopolis, quod Latine significat ciui- polis in Ægytas folis in Hebraco esse ciuitas On. De hac autem voce On S. Hierony- pro. mus in libro de locis Hebraicis hæc scribit: On, vrbs est in Aegypto, quæ S. Hieron. Heliopolis Græcè dicitur, id est ciuitas Solis; quam ædificauerunt filij Israel; seut lxx. Interpretes arbitrantur. Alioqui id in Hebrais voluminibus non habetur; & rectè profectò: siquidem antequam Iacob ingrederetur in Aegyptum, iam erat extructa ista ciuitas, quæ & sacerdotem habuit Petephrem patré Aleneth, vxoris Ioleph. Hoc modo Hieronymus. Si Lector nosse cupit voinam lxx. Interpretes dixerint Heliopolim fuisse extructam ab Hebræis:sciat id esse traditum ab illis in 1.cap. Exodi. Sic enim ibi legitur in eorum Translatione: Et adificauerunt fily Israel ciuitates munitas Pharaoni, Phithom, & Ramesses, & On, qua est Heliopolis. In quo fortalle quispiam memoriam lxx. Interpretum desiderare posset: Nam cum ipli in hoc cap.xlj.Gen.dixerint, locerum Ioleph fuille lacerdotem Heliopoleos; erat igitur iam in eo tempore Heliopolis, ante ingres sum Hebræorum in Aegyptum:quomodo postea in principio Exodi, tãquam obliti eius quod priùs scripserant, dixerunt Heliopolim fuisse ab Hebræis extructam in Aegypto? Niss forte, aut duæ in Aegypto fuerint eiusdem illius nominis vrbes:aut illa ipsa fuerit priùs casu aliquo euersa. & posteà denuò Hebræorum labore ædificata.

Est quoque apud Ethnicos scriptores vrbs Heliopolis percelebris inter clarissimas Aegypti vrbes: de qua in hunc modum Strabo in lib. 17. scribit: Est in aggere ingenti posita, & Solis templum habet, & Mneuim bouem, qui in septo quoda nutritur, & ab Heliopolitanis pro deo Deo ha betur, vt Apis à Memphitis. Vidimus in Heliopoli domos amplas, in quibus Sacerdotes habitabant :immò ferunt hanc vrben fuisse olim Sacerdotum domicilium; hominum vtiq. Philosophiæ & Astronomiæ deditorum:nunc is ordo, & studium desecit. Hec Strabo. Borcardus in extremo libello suo de Terra sancta, vbi breuem Ægypti descriptionem ponit, hec Boreard. tradit de Heliopoli:Heliopolis est opulenta,& diues, sed immunita: omnes enim villæ in Ægypto immunitæ sunt, præter Alexandriam, & Babyloniam. Abundat autem Heliopolis omnibus mundi delicijs: Cassia fistula ibidem in magna quantitate crescit: inde ad sex leucas est Babylonia, ciuitas admodum grandis, benè munita, & sita in Nili littore aquilonari. Hincad quinque leucas sunt pyramides triangulæ, sublimes, quæ credűtur fuisse horrea Ioseph, & iuxta illas sunt ruinæ ciuitatis Thebææ; ad duas leucas inter Heliopolim & Babyloniam medio ferè loco est hortus balfami, longitudinis, iactu duorum arcuum ; latitudinis autem , iactu lapidis, habens terra ferè alba: rigatur hortus ille ex paruulo fonte, sed vbere,in quo fama est, B. Virginem puerum Iesum compluries lauisse, paniculosque eiusdem mundasse, cum esset in Aegypto propter metum Hero

Comment.in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

dis. Est item eo in loco lapis, super quem dicitur cosdem panos exsiccasse: Atque hæc omnia Christiani iuxtà Saracenique venerantur. Hæc Borcardus, & alia quæ inibi subijcit.

# SEXTA DISP.VTATIO.

De atate,in qua erat Ioseph, cum eductus è carcere, totius Aegypti Prafectus & princeps constitutus est.

Super illis verbis,

Triginta autem annorum erat, quando stetit in con-Vers. 46. spectu Pharaonis.

· Philo.

O s E P H V s lib. 1. Antiquitatum, ait, annum illum trigelimum ætatis Ioseph fuisse iam expletum. Philo scribit in libro de Ioseph, fuisse annum circiter trigesimum. Illud circiter trigesimum idem valet atque propè trigesimum, & ideo potest tripliciter intelligi. Vel quòd propè abfuerit ab in-

choando trigefimo anno, vel quòd propè abfuerit ab explendo iam inchoatum. vel quòd ab eo iam expleto proximè abfuerit. Sed quaritur, cur hoc loco diuina Scriptura signanter expresseque voluerit indicare ætatem Ioseph, in qua fuit ad tantam gloriam euectus. Respondendum est huic quæstioni, ob quinque causas id esse factú à Scriptura. Primum, vt manifestum fieret quanto tempore Ioseph in seruitute ac calamitate versatus fuisser, per annos videlicet quatuordecim: tot enim anni præterierant ab anno decimo sexto ætatis Ioseph, in quo venditus fuerat à fra tribus, víque ad trigesimum annum exaltationis suz. Deinde, ve noresceret quanto longior & maior fuerit prosperitas eius, quam ærumna & calamitas: & quam abundantem & cumulate Deus labores atque arumnas eius compensasse: siquidem calamitas eius durauit annis duntaxat quatuordecim, prosperitas verò per annos octoginta. Ab anno enim trigesimo deinceps per totam vitam, id est vsque ad annum centesimum decimum, quo mortuus est, Gene. 50. in perpetua tranquillitate, gloria, ac prosperitate fuit. Et hoc præsigurabar id quod sanctis viris in hac vira contingit: quorum nempe labores, & passiones in hac vita perbreues sunt; præmia verò in altera vita, sempiterna. Sic Paul. dixit: Id quod in yre Cor. o ad senti est momentaneum & leue tribulationis nostra, supra modum in subsimitate aternum gloria pondus operatur in nobis: Et idcirco vt idem Paulus dixit: Non sunt condigna passiones buius temporis, ad futuram gloriam quere-

uelabitur. Tertia causa fuit, vt hinc tria cognoscerentur, ad Chronologiam loseph & Iacob pertinentia. Horum primum fuir, quando Iacob intravit Aegyptum, fuisse Ioseph triginta nouem annoru; tunc enim iam transierant septé anni vbertatis, & duo sterilitatis, cuius reliqui erant alij quing; anni, vt iple dixit fratribus suis, Gene. 45. Alterum est, Ioseph fuisse gene ratum

ratum à l'acob annum agente vnum & nonagesimum. Si enim Ioseph erat triginta nouem annorum, cum Iacob intrauit Aegyptu, vt diximus; eo autem tempore Iacob erat centum triginta annorum, vt ipse dixit Pha raoni Gene. 47. sequitur fuisse Ioseph ab eo generatum, cum is ageret no nagesimum primum annum. Tertium est, Iacob venisse in Mesopotamiam anno suz ztatis septuagesimo septimo, & inde regressum esse in Chananitidem anno nonagesimo septimo. Hoc ita patet. Ioseph natus est vt diximus, anno ætatis Iacob nonagesimo primo; & natus est decimo quarto anno postquam venerat Iacob in Mesopotamiam, vt colligitur ex ca. 30. Genesis, & ibi à nobis ostensum est: post genitum autem Toseph, mansit in Mesopotamia sex alios annos, vt ipsemet Iacob dixit socero suo Laban Gene. 31.ex his manifeste concluditur quod diximus.

Quarta causa cur memorata sit in hoc loco ætas Ioseph, illa fuit, vt appareret qualis vir & quantus fuerit Ioseph, cuius in iuuenili ætate, clarissi ma iam extarent plurimarum, maximarum que virtutum facinora, & exépla:eximiæ nimirum mansuetudinis aduersus inuidiam & malitiam fratrum suorum:singularis fidei,& industriæ,& prudentiæ in regenda heri iui domo ac re familiari augenda, & administranda: prædicandæ omni æno castitatis in auersando tanta constantia animi stupro dominæ suæ: insuperabilis patientiæ in tolerando ignominiam & miseriam carceris, in quem innocens,& ob virtutis studium fuerat detrusus:diuinæ sapientiæ in exponendis somnijs à Deo profectis, & futurarum rerum præsagijs: admirabilis prouidentiæ in prospiciendo, & comparando salutari remedio aduersus septennem famen in Aegypto futuram: rarissimæ demum fælicitatis, eo viro, intra vnum diem ex abiectissima & miferrima seruitutis & carceris conditione, in altissimum honoris gloriæ, principatus ac potentiæ fastigium sublato. Ferunt Iulium Cæsarem, Suetonius in cum venisser Gades, animaduersa apud Herculis templum Magni Ale- Inlio xandri imagine,ingemuisse, quasi pertæsum ignauiam suam; quòd ni- Casare. hil dum à se memorabile actum esser in ærate, qua iam Alexander orbem terrarum subegisser. At Ioseph in minori ætate, verarum, & solidarum, maximéque infignium virtutum, factis, exemplisque admirabilior,

& gleriofior,& quodammodo inuidiofior fuit. Huc spectat quod à Chrysostomo scriptum est in Hom. 62. in Gene- B.Chryos. sim, cùm hunc ipsum locum Genesis explanaret. Ne temerè, inquit, putemus affignatum esse numerum annorum Ioseph; sed hinc discamus negligenti virtutem nullam esse excusationem. Quid enim? Obtendet iuuentutem? Ecce ille non solum iuuenis erat, sed etiam pulcherrima specie, & formosissimus: & quasi in ipso inventutis store servus & captinus factus est, nimirum decem & septem annos natus fuerat venditus, & in Aegyptum deductus. Deinde in ipfa fornace iuuentutis, calumniata est eu perulas domina eius, & neq; sic superata est fortitudo iusti. Deniq; in carcere multo tépore ærunolus fuit; verum ibi quoq; malit quali adamas non solum non factus infirmior, sed in dies robustior: habuit enim roborante se superna gratiam. Hæc Chrysostomus. Ioseph itaq; virtute animi,

Insignia virtu tum Loseph.



egregijsque facis transcendit ætatem, superauit annos, vicit communia iuuenum, & quasi naturalia vitia. Quæ pluribus verbis persequitur Aristot.lib. 2. Rhetoricorum. Horatius verò in arte poëtica paucis hisce verbis scitè indicauit:

Horatiss.

Imberbis iuuenis tandem custode remoto, Gaudet equis, canibusque, & aprici gramine campi, Cerem in vitium flecti, monitoribus asper: Vtilium tardus pronifor, prodigus aris:

Sublimis, cupidusque, & amata relinquere pernix?

Guanamatas hominismatura O idonea effe incipiat regendo, & docendo.

Quinta causa fuit, vt hoc exemplo Ioseph significaretur quená etas hominis iam matura esse inciperet, atque idonea publicis, atque gravissimis obeundis muneribus, vel regendi alios, vel docendi, vel etiam prophetandi. Certè Dauid in hac ætate fuit, cum iniuit regnum populi Hebræi, vt legitur libro 2. Reg. cap. 5. Eiusdem ætatis fuit Ezechiel, cùm diuino afflatus Spiritu vaticinari cœpit;vt ipsemet tradit in exordio prophetiæ suæ. Præcursor Domini Ioannes Baptista, & ipse Mundi Salvator Christus Iesus hac eadem præditi ætate prædicare populis cæperunt. Immò verò Idiuina Scriptura quasi maximam populorum calamitatem, & atrocissimam diving institue, ac vindicte animaduersione memorat, rectores populor u esse pueros. Et, quod mirêre magis, Salomon iple, qui puer admodum, & vt creditur, duodennis cepit imperium, hoc ipíumcófirmauit in lib. Ecclesi. cap. 10. ita scribens: Va tibi terra, cuius rex pueres, & principes mane comedunt. Idemque legere est apud Isaiam cap. 3. vbi inter alia mala, Deus quæ interminatur Hebræis. & hoc memorat dices: Dabo pueros principes eorum, o efforminati dominabuntur eis.

Pulcherrima disputatio B. tate, qua praditus effedebet Christianusdo Elor & pradicator.

Luc. 2. Locus Deut.

Ponam hoc loco doctiffimam B. Gregorij fuper hac re disputationem, 32 huc ex Homilia in Ezechielem secunda transpositam. Tractans enim pri Gregory de a- ma illa verba libri Ezechielis, Et factum est in trigesimo anno, ad hicmodum super ca ætate disserit Gregorius. Quod Ezechiel in trigesimo anno spiritum Prophetiæ acceperit, indicat aliquid nobis considerandum: videlicet quia iuxta rationis vium doctrinæ fermo non suppetit, nisi in zute perfecta.vnde & iple Dominus anno duodecimo atatis sua in medio doctorum sedens, non docens, sed interrogans voluit inueniri: vt cnim non auderent homines in infirma ætate prædicare, ille anno duodecimo interrogare homines dignatus est in terra, qui per divinitatem suamiemper Angelos docet in cœlo. Quod Moyses quoq; sub allegoriæ mystere admonet dicens, Non arabis in primogenito bouis: Primogenitum bouis accipimus, in infirma ætate, primi nostri temporis bona operationem in qua tamen arandum non est. Cum enim prima adhuc sunt adolescenia vel iuuentutis nostræ tempora, nobis à prædicatione cessandum est, vi vomer linguænostræ proscindere no audeat terram cordis alieni. Quoadulque enim infirmi lumus, continere nos intra nos metiplos debemis. ne dum tenera bona citiùs ostédimus, amittamus. Nam & arbusta platata si priùs in terra radicata non fuerint, manu tacta citiùs arescut; at, si semel . radicem fixerint, manus ea tangit. & tamen nibil officit: venti impellunt,

Digitized by GOOGLE

nec ta

nec tamen impellentes lædunt. Et constructi parietes, si impellantur, eruuntur, nisi à suo priùs fuerint humore siccati. Mens itaque quousque ab humore prauitaris suæ non fuerir perfecte exsiccata, alienæ linguæ ma murangi non debet; ne priulquam plenè percipiat, perdat soliditatem sua, ne impulsa ruat, ne velut arbustum sine radicibus, dum plus quam tolerare valet, concutitur, arelcat.

Ad exemplum ergo non funt oftendenda nisi quæ firma sunt : siquidé priùs conualescere debet mens & ad vrilitatem proximorum postea demonstrari, cum iam nec per laudem eleuata corruat, nec per vituperationem percussa contabescat. Nam etsi Timotheo dicitur: Pracipe hac, es doce:nemo adolescentiam tuam contemnat: Sciendum tamen est quòd in sacro eloquio nonnunquam adolescentia vocatur iuuentus. Vnde scriprum est, Eccles. 11. Latare inuenis in adolescentia tua: Profecto igitur vt ostendatur Hiere.t. cuius auctoritatis sit in prædicatione, ætatis solidæ esse describitur, quatenus cum vita & Spiritu omnia quæ ad prædicandum congruunt, con- lo fiant, co effe cordare videantur. Nec contra hæc quempiam mouere debet quò d Hie- tr. henda in remias atque Daniel prophetiæ spiritum pueri perceperunt: quoniá mi- exemplum oracula in exemplum operationis non funt trahenda. Omnipotens enim Deus & linguas infantium fecit disertas, & ex ore infantium atque la- Sap 10. Centium perfecit laudem. Sed aliud est quod nos de doctrinæ vsu atque disciplinæ dicimus, & aliud quod de miraculo scimus. Hactenus ex B. Gregorio.

Explanationem huius capitis terminabo, adijciens tanquam eius clausulam, quæ super historia huius capitis prodidit Paulus Orosius: videntur enim memoratu digna, neque cognitu iniucunda Lectori futura. Arguit ille partim inscitiam Romanorum scriptorum, qui hanc historiam Ioseph, admixtis pluribus mendacijs, infincerè prodiderunt: partim malitiam Âegyptiorum; qui tantana Iosephi sapientiam, & tot eius tantaque in Aegyptios merita, inuidia, odioque gentis Hebrææ, & ne id redundaret in contemptum Aegypti sacerdotum, atque sapientum, omnino suppresserunt. In libro igitur primo Historiæ suæ, cap. 8. ad hunc modum scribie Zaul Orosius. Orosius: Ante annos conditæ vrbis mille & octo, susse primum in Aegypto insolitam, fastidiendamque vbertatem; deinde iugem, atque intolerabilem famem, cui Ioseph, vir iustus & sapiens, diuina promsione subuenit; Pompeius historicus, eiusq; breuiator Iustinus tradiderunt. Et cum Instinus. commemorasset Orosius verba Iustini ex lib. 36.ea, quæ nos suprà ad numerum marginalem tertium retulimus, in quibus verbis, non pauca falsò de loseph & Moyse prodita sunt, cum ea, inquam, verba commemorasset Orosius, subdit deinde : Sed quoniam hæc ipsa idem Moses, quem isti sapientem fuisse testantur, pleniùs, veriúsque, tanquam per se suósque gesta conscripsit, primum eius side atque auctoritate, quam etiam isti probant, ipsorum ignorantia corrigenda atque supplenda est: deinde sacerdotum Aegyptiorum fallax malitia confutanda est. Hi nempe euidentem iram, & misericordiam veri Dei memoriæ subtrahere conati sunt, particulatim expolitione confula: ne in contumeliam Idolorum suorum, eum

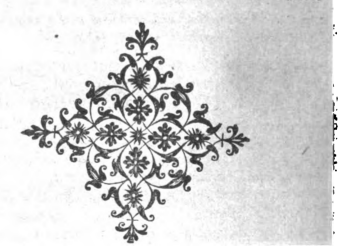
meritò colendum ostenderent, cuius & consilio prænunciata mala illa, & auxilio euitata docuissent: vel fortè, vt indulgentiùs accipiamus, obliti sunt. Illius enim nostri Ioseph, qui fuit veri Dei seruus, & pro creatura Domini sui, piè intentéque sollicitus, prouisione, illi abundabant frugibus quasi sacerdotes, sed quia falsi sacerdotes erant, cum ceteris esurientibus no dolebat. Enimuerò, cui placet, obliuiscitur, cui dolet, meminit. Quanquam huius temporis argumentum, etiam historiis, sactisque reticetibus.

quam huius temporis argumentum, etiam historijs, factisque reticetibus, ipsa sibi terra Ægypti testis pronuntiat: quæ tunc reducta in potestatem regiam, restitutaque cultoribus suis, ex omni fructu suo vsque ad nunc, quintæ partis incessabile vectigal exsoluit. Hunc Ioseph, quem fecit Deus Ægyptijs conservatæ salutis auctorem, quis credat sta breui eorum excidisse memoria, vt silios eius, atque vniuersam cognationem paulò post servitio addixerint, laboribus assistation, internecionibus prosligarint?

Quamobrem non est mirandum, si nunc quoque aliqui reperiantur, qui cum à ceruicibus suis impendentem gladium, prætento Christiano nomine, auerterint, ipsum nomen Christi, quo solo seruati sunt, aut dissimulent, aut infament: grauarique se eorum tem-

poribus asserant, quorum meritis liberantur. Hæc Orosius.

BENE





# BENEDICTI

# PERERII CO M-MENTARIA

IN CAPVŢ

QVADRAGESIMVM SECVNDVM° GENESIS.

## ARGVMENTVM.

Filij Iacob maxima frumenti inopia, faméque oppressi petunt Aegyptű, vbi frumenta vendi omnibus audierant : nec agnoscentes fratrem sum Ioseph, ab eo agniti, durè admodum tractantur: nec dimittuntur, nisi relicto, tanquam obside, fratre suo Simeone.



V DIENS autem Iacob quòd alimenta r venderentur in Aegypto, dixit filijs suis: Quare negligitis? audiui quòd triticum 2 venundetur in Aegypto: descendite, & emite nobis necessaria, vt possimus viuere, & non consumamur inopia. Descendentes igitur fratres Ioseph decem, vt e-

merent frumenta in Ægypto, Beniamin domi retento à Iacob, qui dixerat fratribus eius: Ne fortè in itinere quicquam patiatur mali: ingressi sunt terram Ægypti cum alijs, qui pergebat sad emendum. Erat autem fames in terra Chanaam. Et Ioseph 6. erat princeps in terra Ægypti, atque ad eius nutum frumenta populis vendebantur. Cumque adorassent cum fratres sui, 8. 7. agnouisset eos, quasi ad alienos duriùs loquebatur, interrogas eos: Vnde venistis: Qui responderunt: De terra Chanaam, vt 8 emamus victui necessaria. Et tamen fratres ipse cognoscens, 9 non

10 non est cognitus ab eis. Recordatus qui fomnioru que aliquando viderat, ait ad eos: Exploratores estis: vt videatis infirmiora 11 terræ venistis. Qui dixerunt. Non est ita, Domne, sed seruitui 12 venerunt vt emerent cibos. Omnes filig vnius virifumus:pacifici venimus, nec quidquam famuli tui machinantur malì. 13 Quibus ille respondit: Aliter est: Immunita terræ considerare 14 venistis. At illi: Duodecim, inquiunt, serui tui, fratres sumus, filii viri vnius in terra Chanaan: minimus cum patre nostro 15 est, alius non est super. Hoc est, ait, quod locutus sum: Exploratores estis. Iam nunc experimetum vestri capiam, per salutem Pharaonis no egrediemini hinc, donec veniat frater vester mi nimus. Mittite ex vobis vnum, & adducat eum: vos autem eritis in vinculis, donec probentur quæ dixistis vtrum vera an fal 17 sa sint: alioquin per salutem Pharaonis exploratores estis. Tra-18 didit ergo illos custodiæ tribus diebus. Die autem tertio edu-19 ctis de carcere, ait. Facite quæ dixi, & viuetis: Deum enim ti-20 meo. Si pacifici estis, frater vester vnus ligetur in carcere: vos autem abite, & ferte frumenta quæ emistis, in domos vestras: 21 Et fratrem vestrum minimu ad me adducite, vt possim vestros probare sermones, & non moriamini. Fecerut vt dixerat, & lo 22 cuti sunt ad inuicem: Meritò hæc patimur, quia peccauimus in fratrem nostrum: videntes angustias animæillius, dum deprecaretur nos,& non audiuimus:idcirco venit super nos ista 23 tribulatio. E quibus vnus Ruben ait: Numquid non dixi vobis: Nolite peccare in puerum: & non audiftis me? En fanguis eius 24 exquiritur. Nesciebant auté quòd intelligeret Ioseph:co quòd 25 per interpreté loqueretur ad eos. Auertitque se parumper,& 26 fleuit: & reuersus locutus est ad cos. Tollensque Simcon, & ligans illis præsentibus, iuslit ministris, vt implerent eoru saccos tritico, & reponeret pecunias singuloru in sacculis suis, datis 27 suprà cibarijs in via: qui fecerut ita. At illi portates frumetain 28 asinis suis profecti sunt. Apertóg; vnus sacco, vt daret iuméto pabulu in diuerforio, contéplatus pecunia in ore facculi, dixit fratribus suis: Reddita est mihi pecunia, en habetur in sacco. Et obstupefacti turbatiq; mutuò dixerut: Quidna est hoc,qd fecit nobis Deus? Veneruntq; ad Iacob patre suu in terra Cha 30 naă,& narraucrut ei omnia quæ accidissent sibi, dicetes: Locu tus est nobis dns terræ dure, & putauit nos exploratores esse pro

prouinciæ. Cui respondimus: Pacifici sumus, nec vllas moli-31 mur infidias. Duodecim fratres vno patre geniti fumus: vnus 32 non est super, minimus cu patre nostro est in terra Chanaan. Qui ait nobis: Sic probabo quòd pacifici estis: Fratre vestrum 33-34 vnum dimittite apud me, & cibaria domibus vestris sumite,& abite, fratrémq; vestrum minimum adducite ad me, vt sciam quòd non sitis exploratores : & istum qui tenetur in vinculis, recipere possitis: ac deinceps quæ vultis, emendi habeatis licentiam. His dictis, cum frumenta effunderent, finguli repe- 35 rerunt in ore saccorum ligatas pecunias: exterritisque simul 36 omnibus, dixit pater Iacob: Absque liberis me esse fecistis, Iofeph non est super, Simeon tenetur in vinculis, & Beniamin auferetis: in me hæc omnia mala reciderunt. Cui respondit Ruben. Duos filios meos interfice, fi non reduxero illum tibi. 37 Trade illum in manu mea, & ego illum tibi restituam. At ille, 38 No descendet, inquit, filius meus vobiscum: frater eius mortuus est, & ipse solus remansit: siquid ei acciderit in terra ad quam pergitis, deducetis canos meos cum dolore ad inferos.

# PRÆFATIO.

NTE alia in expositione huius capitis tractanda, illud primo loco videtur inquirendum, cur nec Ioseph per illos tantopere cetres & viginti annos, quibus, priusquam à suis esset agni-lauerit paire

tus, fuit in Aegypto, certiorem de statu suo fecit patrem suum, vel sersuum, cum non ignoraret, eum, ipsius causa, magno in mærore & dolore Ægypto, vel versari:nec id ei Deus, qui toties ei apparuerat, & arcana sua patesece- prosperitatis, rat, vnquam indicauit. Sanctus Augustinus id factum esse ait singu- um. lari consilio & voluntate, ac dispensatione Dei, qui voluit tandiu Iacob in eius rei ignoratione versari, quo diuturniori mærore ac dolore affligeretur, & per diutinam illam afflictionem, à quotidianis delictis, leuibusque peccatis, quibus etiam sanctisimorum virorum vita non vacat, magis ac magis purgaretur, & tanquam aurum exploratum & purificatum igni, virtus eius purior & illustrior existeret; eius quagescerent in terris merita, & ampliora fierent in cælis præmia.

Ponam hîc B. Augustinus super ea re disputationem, quam is in ser-mone 82.de tempore scriptam reliquit : ea verò huiusmodi est: In beato Iacob, fratres charisimi, & in sancto eius filio Iofeph, qui diligenter at-

Comment.in Gen.tom.4. kkkk

tendit, rem nimis admirabilem Deum fecisse cognoscit. Primum no credo fuisse sine causa, quod Dominus, qui se toties dignatus fuerat oftendere beato Iacob, per tot annos noluit ei indicare quod Ioseph filius eius vineret, sed permisit eum longa afflictione consumi. Nec filius eius Iofeph, in proximo loco positus, permissus sit patre suum facere certiorem, non solum de vita sua, verum etiam de honore & gloria. Ab eo enim loco vbi erat Iacob, v (que in Aegyptum, vix erant trecenta milliaria: o frequentissime ex Aegypto in terram Chanaam, & hinc in Aegyptum magna fiebat hominum commeatio & concursus. Si quis dicat, Ioseph oblitum fuisse suorum, quod paruus admodum ab illis discessisset; non verè hoc dicet, iam enim erat tunc sexdecim annorum: & tantum abest vt suorum oblitus esset, vt cumprimum vidit fratres suos, statim eos agnouerit. Nec dici potest , non habuisse eum facultatem vel opportunitatem mittendi ad patrem suum:nam vt non habuerit,dum fuit seruus; at per illos nouem annos, quibus summo honore & potestate regebat Aegyptum, non habuisse eum facultatem istam, nimis absurdum est dicere: sed occulto iudicio hoc Dominus fieri no permisit, in tantum ut nec tunc se manifestaret fratribus suis, quando ad emendum triticum venerant ad ipsum: quinimmo durissime ei loquens, & fratrem eorum in vinculis tenens, ad patrem suum eos cum ingenti dolore redire insit. Attendite adhuc maius aliud miraculum: videte quemadmodum Ioseph, qui patrem suum nouerat pro se intolerabilem amaritudinem sustinere, adhuc & Beniamin ei fecit auferri, quo viique facto nouerat eum multiplicem passurum esse dolorem. Hacego sine Spiritus Sancti dispensatione facta esse non credo. Deus

enim, cuius iudicia plerumque sunt occulta, nunquam tame iniusta; qui beato Iacob noluit indicare filium suum viuere; ille etiam Sanctum Ioseph non permisit vt ei suam gloriam nunciaret, quinimmo impulit, vt Simeonem in vinculis tenendo, & Beniamin auferendo patris fui angustias cumularet. Hac, fratres charissimi, si fideliter attendamus, cum Ab initio vfgrandi misericordia Deum fecisse agnoscemus. Ab initio enim mundi hoc Deus in Sanctis suis exercuit, quod in beato Iacob magna cum pietate compleuit. Quamuis enim serui & amici Dei capitalia crimina vit.uerint, & multa opera bona fecerint, tamen sine minutis peccatis eos fuisse non credimus: quia non est mentitus ille, qui dixit: Non est im-Secundum munis à peccato, nec infans, cuius est vnius diei vita super ter-

Sancto Iacob, clamat: Si dixerimus, quia peccatum no habemus,

Iob 25. translationem ram: Et B. Ioannes Euangelista, qui meritis non fuit vtique inferior. 70. Interpetum.

que mundi

Deum feruos suosper va-

rias tribula-

tiones à peccatis purgare

con/neuisse

ipsi nos seducimus, & veritas in nobis non est. Et alibi scriptum 1. Ioan 1. est, Iustus septies cadit & resurgit. Quaniam igitur sine istis minu- Pron 24. tis peccatis Iacob esse non potuit, volens Deus illa parua peccata, in hoc seculo, igne tribulationis consumere: impleuit in eo quod ipse per spiritum Sanctum dixerat : Vasa figuli probat fornax, & homines Eccles. 27.

Ad Heb. 12. iustos tentatio tribulationis: Et illud: Flagellat Deus omnem Acto.14. filium, quem recipit: Et illud: Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei. Vt ergo sanctum Iacob Deus noster, velut aurum purgatum, in futuro iudicio prasentaret, prius ab illo omnes maculas peccatorum abstersit, vt in eo ignis ille arbiter, quod exureret, inuenire non posset. Hac B. Augustinus.

Theodoretus verò aliam eiusdem quastionis solutionem tradit, Theodore. aliamque causam reddit. Ait pradixisse Deum Abraha, posteros eius peregrinaturos in terra aliena, atque ibi durissima seruitute affli-Etatum iri: id verò eis contigit in Aegypto. Hoc Dei pradictum non Genes.25. esse completum, si Iacob sciuisset filium suum Ioseph viuere, & ser-· uum esse in Aegypto : statim enim quantolibet pretio curasset eum redimi, & quamprimum ad se reduci. Quocirca nulla tunc fuisset occasio ipsi & filijs eius transmigrandi in Aegyptum, & ibi posteris eorum eueniendi, qua pradicta fuerant. Tandiu igitur voluit Deus statum Ioseph ignotum esse patricius Iacob, quoad Ioseph summam apud Aegytios dignitatem & potentiam adeptus, patrem ad se cum omni familia accerseret: atque ibi eorum posteris mirandum in modum multiplicatis contingerent ea qua divino fuerant oraculo pranunciata. Verba Theodoreti hec sunt: Cur tanto tempore nec Ioseph certiorem fecit patrem de servitute sua, neque Deus id per revelationem patefecit Iacob? Quoniam Deus secundum quod Abraba pradictum erat, denuntiauerat ipsi Iacob descensurum ipsum in Aegyptum una cum filys & nepotibus:qui si sciuisset que acciderant Ioseph, indubie, misso redemptionis pretio, eum reduxisset. Hac de causa Deus non magnopere curauit quod Iacob valde lugeret, quo videlicet dispensationem suam adimpleret, atque ipsum Iacob eiusque posteros, in incundiore vita ratione postea constitueret: Nam & ipse Ioseph istam Dei dispensatione docuit fratres suos, dicens Genes. 45. Vt viueretis misit me Deus ante vos. Quod etiam Dauid cecinit psalmo 104. Et vocauit, inquit, famem super terram, & omne firmamentum panis contriuir. Misit ante eos virum, in seruum venundatus est Ioseph, &c. Asqui si Iacob seruitutem Ioseph nouisset, illum viique redemisset : redemptus

Digitized by Google

kkkk

autem carcerem nunquam intrasset, atque ita minime interpretatus esset servoru Pharaonis somnia: hac autem nisi esset interpretatus, minime innotuisset Pharaoni: incognitus Pharaoni per somnia prophetiam non aperuisset: hoc autem non facto, regimen Aegypti non esset consecutus: quod nisi accepisset, minime patrem suum cum tota familia duxisset in Aegyptum. Ergo à postremo eventu dispensationis divina declaratur intentio. Sic Theodoretus.

Auctoris sen-

Equidem non dismulabo Lectori super hac re opinionem meam. Fit mihi quidem admodum verismile, Deum per singularem aliquam reuelationem indicasse sancto soseph quod ipse sieri super ea re constituisset, & quemadmodum vellet vt soseph gereret se erga patrem & fratres suos. Pradixit enim fore, vt fratres eius, cogente same, emendi frumenti gratià ad ipsum adirent; iussitque vt eos aliquantisper dane & asperè tractaret: quò videlicet per huiusmodi vexationem in veram criminis à se contra ipsum admissi astimationem ac panitentiam adducerentur. Deinde verò vt se illis manifestans, patrem cum omni familia in Aegyptum accerseret: vbi & ipsi, eorumque posteri longo tempore tranquillè ac prosperè mansuri erant. Ioseph igitur qua in patrem, & fratres suos egit, ea, ipsum anteà in spiratum à Deo, doctumque atque incitatum fecisse reor.

Thomas An-

Hanc meam opinionem reperi postea ante ducentos annos placuisse Thoma Anglico, & ab eo preditam esse in breuibus illis suis Commentarijs in Genes. Super hoc ipsum caput, hise verbis: Vt plenius aduertas, Ioseph & in his & in alijs divinitus esse motivanota inter catera, valde esse mirabile in illis viginti tribus annis, quibus in Aegypto suit inscio patre, nunquam per litteras, vel per nuncios aliquid de se patri significasse, etiam postquam per novem annos suerat à Pharaone sublimatus super totam terram Aegypti; cum tamen non ignoraret quanto in marore pater eius propter ipsum versaretur. Ex quo patet expectasse ipsum:nam per spiritum prophetia sciebat se missum:nam per spiritum prophetia sciebat se missum esse illuc pro salute suo-rum. Sic ille.

\*<sub>\*</sub>\*

PRIMA

#### DISPVTATIO. PRIMA

Cur Ioseph toties fratres suos tum verbis, tum factis durè atque asperè tractauerit.

Super illis verbis,

Dumque adorassent eum fratres sui, & agnouisset eos, quasi vers.7. ad alienos duriùs loquebatur.

V rv s tantæ in fratres suos asperitatis Ioseph, duas causas affert S. Augustinus. Primò quidem in Sermone 82. de Tempore,huiulmodi caulam reddit:Vt nimirum per huiusmodi afflictionem reduceretur in memoriam peccati lui, contra iplum Ioleph tam impiè commissi, di-

gnóque concepto dolore, eius, vti oportebat, pœnitentes, veniam à Deo deprecarentur. Quo factum est, vt postquam id cognouissent, ac verè doluissent, manifestauerit se illis, ingenti gaudio ac spe implens eorum animos. Sic autem scribit Augustinus: Cum Ioseph sanctus S. August. vir esset, valdè affligit fratres suos, non quòd eos odisset, aut de illis vindi Aam sumere vellet: sed per huiusmodi tribulationem fatigatos, ad confessionem criminis, & ad medicamentum pænitentiz prouocaret. Denique cum ingenti dolore dixerunt illi, se meritò pati illa, quia peccassent in fratrem suum, videntes angustiam animæ eius. Et quia sciebat B. Ioseph, quòd fratribus suis parricidij crimen sine grandi pœnitentia indulgeri non posset; & semel, & secundò, & tertiò illos medicabili tribulatione, tanquam spiritali quodam igne decoxit: non vt se vindicaret, sed vt illos corrigeret, & de tam graui crimine liberaret. Denique priusquam peccatum suum confiterentur, & crimen quod admiserant, mutua inter se castigatione cosumerent, nec agnoscendum eis se dedit, nec pacis osculum eis indulsit. Cùm verò illos pro peccato quod in ipsum admiserant, humiliter videret afflictos, deosculatus est fingulos,& per fingulos fleuit:& pauentium colla pio oculorū rore perfundens, odium fratrum charitatis lacrymis abluebat. Quod ergo Ioseph erga fratres exercuit, hoc etiam nos in illis qui contra nos peccauerunt, debemus implere, vt no ipsos, sed peccata eorum sudeamus odisse: & ita velimus secundùm culpæ merita durissima castigatione eos corripere, vt simul eos studeamus in veritate diligere. Hac Ad GA C. enim si facimus, fratres charissimi, implebitur in nobis illud quod scriptum est: Inuicem onera vestra portate, & sic adimplebitio Legem Christi. Sic ibi Augustinus.

Idem portò in quæst. 146.in Genesim, aliam eiusdem rei causam affert: hanc nempe, voluisse loseph differedo manifestationem sui,& cos aliquandiu affligendo, plenius atque exuberantius facere gaudium, quo iplo mox cognito, eiúlque benignitatem ac munificentia experti,

kkkk

Digitized by Google

cumulandi erant. Hæc sunt verba B. Augustini: Non negligenter confideranda puto tantam miseriam in hac perturbatione frattum Ioseph: quos ille quamdiu voluit, terruit; & quanta voluit mora, protraxit: non eos vtique faciens calamitosos, quorum tantæ mox futuræ lætitiæ exitum cogitabat. Totum quippe hoc quod agebat vt coram gaudiū differretur, ob hoc agebat vt eadem dilatione cumularetur, tanquam non essent condignæ passiones eorū in toto illo tempore quo turbabantur, ad suturam gloria exultationis, quæ in eis erat reuelanda, fratre cognito, quem à se perditum susse arbitrabantur. Sic Augustinus.

Tertia causa cur Ioseph durè & asperè tractauerit fratres suos, huius- ç modi fuit; vt hac ratione de statu patris sui & fratris sui Beniamin ex eorum relponsis certior fieri posset. Nam quia non vidit vnà cum ipsis venisse Beniamin, veritus ch ne fortè vel occidissent ipsum, vel vendidiffent similiter vt in se fecerant:nouerat enim inuidum eorum ingenium,& præ inuidia malignű & feuum.Quocirca non antè destitit eos affligere, quam ad ipsum perduxissent Benjamin. Atque huius opinationis & coniecturæ auctorem laudare possum Iosephum in lib.t. Antiquitatum ita scribentem; Decreuit Ioseph variè fratres suos tentare, quali mente essent præditi; nam & frumeti emendi potestatem eis negauit, & pro speculatoribus coprehendi iussit. Dicebat. n. couenisse eos è diuerfis regionibus, quauis mutua fimularet cognatione.nam qui fieri posset, vt vir vaus priuatus, tot & tam insignes filios no genuerit modò, sed tales educauerit, quæ fælicitas vel regib. ipsis rarò cótingeret? Id verò faciebat ille, vt de patre luo cognosceret, quóve in statu, per suá absentiam, res eius interim suerint, præsertim verò quid de fratre suo Beniamin esset factum: sollicitus enim erat, ne fortè & ipsum quemadmodum & se perdere voluerant, de medio sustulissent. Sic Iosephus.

Chrysoftom Theodoretm.

Iosephas.

Hanc eandem causam redddit Chrysost. in Hom.64. in Genesim, & ab eo mutatus etiam Theodoret. in quæst. 100. in Genesim, hæc scribens: Cur statim visis fratribus se duriorem præbuit? Memor Ioleph eorum quæ in ipsum commiserant, cum no videret Beniamin vna cum ipsis venisse; suspicatus est tale quippiam etiam in illum eos perpetrasse. At vbi cognouit illum superesse, tum venia, tum omnimoda subuentione illos excepit. Ita Theodoretus. Horum quoque insistentes vestigiis Lyranus & Thostatus idem tradiderunt.

Lyranus Thojtatus.

Sed absolutissime omnium (Scholastica licet orationis breuitate 216 simplicitate) super hac re disputat Thomas Anglicus. Nam breuiter comemorans causas ab Augustino traditas, & à nobis paulò antè expositas, alias prætereà i p'e de suo addit, ad hunc ferme modum scribens: Multip ex ratio potest reddi, cur Ioseph non statim se manifestauerit fratribus suis, immò eos, quasi alienos, & tanquam exploratores durè tractauerit. quarum duas priores tradit Augustinus. Prima causa suit, ad condignam quandam punitionem & purgationem criminis eorum contra se commissi. Secunda suit, et a longa suspensione ac dilatione recuelationis suæ, per huiusmodi duritiem vehemenciùs occulta, ipsa

deinde reuelatio pleniori gaudio cumularetur. Tertia fuit, vt beati Ioseph somnia, & sapientia, & super fratres suos magnificentia ab ipso prædicta, & ab illis derifa, & quantum in ipfis fuerat, extincta, pleniùs magnificaretur in illis & super illos: ob id fecit eos coram se incuruari, & contremiscere, & pro libito incarcerari: & quadam profunditate fapientiæ circumduxit eos quasi stultos, & malitiosos. Hoc autem voluit eis facere ad tempus breue, donec opportune reuelaretur eis : interea enim eo ipso quod ille agebat, potentiam & sapientiam eius magis ac magis admirabantur & timebant, & de peccato suo præterito dolere ac pænitere compellebantur.

Ioseph porrò in his omnibus, alisso; memoratis in hac historia Mosis, divinitus agebatur, & regebatur. Ob hanc enim causam, per viginti tres annos, quibus in Aegypto fuit inscio patre, nunquam per litteras, vel per nuncios aliquid de se patri significauit. Nimirum expectabat ille tempusad id faciendum à Deo ordinatum: signidem per spiritum prophetiæ sciebat se illuc missum esse pro salute patris sui : quauis etia illa sui occulratio non fuit absque ratione. Per hoc quippe consuluit modestiæ ac reuerentiæ fratrum suorum, nolens eorú inuidiam, & maliciam, & crimen contra se cómissum prodere in publicu. Deinde placauit eoru inuidia, & cohibuit malitia, qua fortasse potuissent instigari ad machinandu aliquid cotra vita eius, fi sciuissent illum viuere in magna prosperitate & gloria. Tertiò prouidit sapienter tempus idoneum honorifice ac falubris reuelationis fui;tépus videlicet in quo fratres fui necessitate pressi compellerentur venire ad ipsum. Longinquitas etiam tacitæ occultationis reddidit pleniorem & admirabilioré gloriam reuelationis eius; ita vt ex hoc liquidò notesceret & venditionem eius, & exaltationem à Deo fuisse ordinatas. Præter hoc autem in his latebant multa futurorum mysteria. Hactenus ex Thoma Anglico.

Rupertus hoc exemplo Ioseph fratres suos asperè tractantis, quo in Quemadmesui criminis cognitionem & detestationem venirent, docet Principes dum exemple Christianos quemadmodu & ipsi Iudzos suo imperio subiectos tracta- Ioseph, Chrire debeat:non quide eos occidendo, sed dure tractando, & vexando, si pes tractare forte talis vexatio det illis intelle du suz cacitatis, & parricidij Maio- debeant Inrum suoru, quo tanta impietate ac crudelitate Dominu occiderunt: at daos sibi subque ea ratione resipiscat, & convertantur ad Dominum. Ruperti verba iectos, ex senfunt huiulmodi: Hoc exemplo, hodieque dignu est vti Principes Chri- ti. Rupertme Rianos erga fratres Christi Iudzos. Id autem est, non occidere eos, au- lib o Comenta. Aoritate Spiritus Sancti per Psalmistam ex persona Christi protestate in Genesim fic, Deus ostendit mihi super inimicos meos, ne occidas eos, ne quado obliniscan. cap.4. tur populi mei : sed disperge illos in virtute tua. Non ergo illos occidere 38. debent, sed ad cognitionem sui reatus hoc exemplo Ioseph reuocare. Nam vt illi tunc adorauerunt Principem Aegypti, nescientes esse Iofeph quem vendiderăt : fic hodie Iudzi Christianis Principib.subiecti funt, nescientes hoc modo se esse subjectos pedibus Christi, quem negantes patres eoru crucifixerunt. Ergo ficut Ioseph illos in yltione sui

Digitized by Google

non

non occidit, sed pia tortura ad pænitentiam compulit, vt dicerent: Merito hac patimur, quia peccauimus in statrem nostrum: Sic & hodie Christianos Principes non decet, vt captiuos, vinctosque Christi Iudæos occidant; sed vt multum ad pænitentiam compellant. Quod fructuose, simulque salubriter interdum à Sanctis Patribus actum est, scilicet vt patrimoniorum suorum rusticos Iudæos ad Christum venire minime cosentientes, tanto pensionis onere grauarent, vt ex ipsa actionis suæ pæna compellerentur ad sidem sessinare: & è contrario, perductis iam ad Christi gratiam, pensionis onera protinus releuarent: quia esti ipsi minus sideliter veniunt, hi tamen, qui de eis nati suerint, iam sidelius baptizantur. Aut ipsos ergo, inquiunt, aut silios eorum salubriter sucrabuntur. Sic Rupertus.

Dujd causa fuerit, cur Ioseph non sit agnitus à fratribus suis.

Sed qu'i fieri potuit, vt Ioseph agnosceret statim fratres suos : ipsi 8 verò toties cum eo sermocinantes non eum agnouerint? Id enim Scriptura dicit hoc loco: Et tamen fratres ipse cognoscens, non est cognitus ab abeis. Respondeo, causam fuisse, quòd Ioseph tunc valdè mutatus erat ab eo qui fuerat, cum est venditus à fratribus. Mutatus quippe fuerat quinque modis: primum statura; tunc enim cum puer esset sexdecim annorum, erat paruz staturz: nunc autem grandi & procera statura erat, annum vtique nonum & trigelimum iam agens. Tum facie; tunc enim fuerat imberbis, nunc autem barbatus erat. Præterea vestitu, & ornatu: tunc enim puerili habitu, & more Hebraico, vel Chananzo vtebatur: nunc vestitu & ornatu Aegyptiaco, eóque principali, qualis decebat totius Aegypti Præfectum ac Principem. Adhæc voce: tunc enim puerili fuerat voce tenui & acuta; nunc verò virili & graui, tum ob ztatem, tum ob dignitatis & maiestatis suz decentiam. Postremò, lingua & sermone: tunc enim Hebraico sermone vtebatur, nunc autem Aegyptiaco: immò dissimulabat ignorantiam linguæ Hebraicæ, loquens per Interpretem cum fratribus suis. Ob has igitur quinque causas Ioseph non est agnitus à fratribus. Quibus illud etiam potest adiici, nunquam venire potuisse in mentem fratribus Ioseph, eum quem ipsi vendiderant & seruum fecerant, in tantam fuisse elatum gloriam & potentiam & magnificentiam, quanta præditum cernebant eum qui loquebatur ipfis.

Ioseph posrò facilè potuit agnoscere fratres suos, quòd in illis, partim nulla, partim exigua, neque notabilis facta esset mutatio. In habitu enim ac vestitu, in sermone item nulla erat facta mutatio: in statura verò & facie & voce perexigua mutatio facta: siquidem cùm Ioseph ab illis discessit, iam erant grandes ætate ac statura, & barbati. Rube n quippè non minor tunc erat vigesimo tertio anno. Accessit eòdem, quòd Ioseph videns omnes fratres simul, facillimè potuit eos agnoscere, ex vno & altero in aliorum notitiam deueniens: si autem vnum quemlibet illorum seorsum vidisset, fortasse non tam facilè eum agno-

uisset.

EXPLO

Exploratores estis, vt videatis infirmiora terræ venistis.

Vers. 10.



🛐 VODNA m munus fit exploratorum, atq; vt id ritè obeant, 💁 ued fit mu quid facere eos oporteat, exactè describitur in lib. Numer. nus explorato cap.13.vbi narratur, quemadrhodum Moles milerit duode- rum hostilis cimviros ad explorandam terram Chanaam. Quæ autem

ip sis circa terram illam speculanda, & obseruanda essent, huiuscemodi verbis docuit eos Moses; Ascedite, inquit, per meridianam plagam, cumq; veneritis ad montes , considerate terram qualis sit, & populum , qui habitator est eius, virum fortis sit, an insirmus: pauci numero, an plures: ipsa terra bona, an mala, orbes quales, murata ne an sine muris: humus pinguis an sterilis; nemoro-[a,an absque arboribus. Confortamini, & afferte nobis de fructibus terra. Hzc Moses mandauitexploratoribus. Crimen autem exploratoris & speculatoris in regione aliena graue admodum ducitur, & odiosum, & supplicio vindicandum.

Verum quid est illud: Vt videatis infirmiora terra: quidam illud infirmiora terra interpretantur populum & vulgus, quod in Ægypto satis imbelle & infirmum erat, & cum Nili inundatio teneret omnia, otiofum ac defidiofum:remissis enim operibus rusticis, epulis ac voluptatibus toto pectore indulgebat, vt scribit Diodorus Siculus. Imbelliam verò & ignauiam populi Aegyptiaci, testatur Photinus apud Lucanum Lucanus.

lib.8.cùm abfentem Pompeium fic furibundus affatur:

Qua te nostri fiducia regni

Huc agit infelix?populum non cernis inermem, Aruag, vix refugo fodientem mollia Nilo?

Iosephitaque calumniam hanc intendit fratribus suis, insimulans eos, quasi exploratum venissent socordiam & ignauiam gentis Aegy. Quàm sit ptiacz, quo eam traducerent in Syria, aliasq; apud gentes, non parum inaccessa, o ea ratione incitando eas ad inuadendum & debellandum Aegyptios. vindique mu-Alij per infirmiora terra fignificari & intelligi volunt patentes in Aegy- nita. prum aditus, & faciles introitus:quà videlicet ab externis facile inuadi & expugnari posset. Quanquam, vix aliam terrarum inuenire est, quæ hac ratione ita munita & impenetrabilis sit, vt Aegyptus. Pompeius à Cæsare victus, Lentulo Consule suadente, in Aegyptum se potissimum contulit, majorem ibi, quam vipiam alibi securitatem sperans. Sic enim loquentem facit Lentulum lib.8. Lucanus:

Syrtibus hinc Libycis tata est Aegyptus: at inde Gurgite septeno rapidus mare submouet amnis.

Iosephus lib. 4. de Bello Iudaico, quam sit undique munita & tuta Losephus. Aegyptus, his verbis ostendit: Est Aegyptus, continenti inaccessa, & à mari importuofa. Ab occidente obiacent Libyæ arida: à meridie Syene est, quæ Aegyptum ab Aethiopia dirimit,& Nili cataractæ. Ab oriento ad Rubrum mare vique pertingit. Boreale latus quod est Syria, vocatur pelagus Aegyptium, quod omne importuosum est. Aegyptus itaque omnis fic vndique vallata,& munita est. Hæc Iosephus.

Comment.in Gen. Tom. 4-

1111

Sed germana videtur & propria expositio per infirmiora terra, interpretari loca immunita atq; intuta, quæ facile ab hostibus inuadi. & expugnari, & capi possent. Latinus certè Interpretes in hoc ipso cap. paulò infrà, quæ hîc dixerat infirmiores terra, appellauit immunita terra, lxx. Interpr.multo secus reddiderunt hunc locu, appellantes vestigia terra: cuius lectionis hic posset esse sensus: Exploratu venistis per que vestigia, vel loca, vel vias facilè intrari possit in Ægyptű. Verbum Hebrzű. quod Latinus Interpres vertitinsirmiora, velimmunita, significat nuditaté, vacuitatem, deformitaté terræ. Ex quo sequitur ne cessariò ipsam esse infirmam & immunitam. Paraphrasis Chaldaica habet rupturam terra, quo significatur terra inermis & immunita, & ad quam facilis hosi pateat aditus, faciléque sit expugnabilis.

# SECVNDA DISPVTATIO.

An Ioseph mendacio peccauerit, dicens fratribus suis illa verba, Exploratores estis.

à mendacio poffit Iofeph, cum dixit fra tres suos , exſe.



V AE R I T VR an Ioseph mentitus sit, vocans fratres suos 11 Exploratores. videtur autem mendacium dixisse, & verò perniciosum:sciebat enim Ioseph falsum esse quod dicebat, ídque contra sensum animi sui loquebatur. Et vocans fratres fuos exploratores, pessimi eos criminis insi-

ploratores ef- mulabat, atque infamabat, & quasi obnoxios supplicio arguebat; quod non ad officiosum vel iocosum, sed perniciosum mendacium pertinebat. Nos igitur ostendamus quid super hac quæstione arbitrati sint Doctores.

Oui authores dixerunt Iotitum.

Duas ego superhac re opiniones reperio. Vna est sententia quorundam, qui non dubitant dicere, Ioseph esse mentitum mendacio iocolo seph esse men- & ideo peccasse venialiter. Non enim est necesse ab omni medacio excusare Ioseph; cum nec ipsos quidem Apostolos, multo veique sanctiores quam Patres veteris Testamenti ab omni peccato etiam veniali excusare sit necesse, verè confitente dilecto Iesu discipulo: Si dixerimus quia peccatum non habemus, ipsi nos seducimus, & veritas in nobis non est: Atq; hecest opinio Lyrani & thostati in huius loci Genes.expositione.

Sed duo possunt contrà obiici. Primum enim videtur suisse mendacium perniciolum, pertines scilicet ad infamiam fratrum, & ad supplicium eorum. Verùm non ita res habet. Nam Ioseph sciebat nullam ex eo venturam infamiam, aut calamitatem fratribus suis: cum mox iple manisestaturus esset veritatem. Deinde potest obiici, no suisse simplex mendacium, sed fuisse periurium, quod omne, est peccatum mortale: firmatum enim est illud mendacium iureiurando per salutem Pharaonis dicto. At enim, secus res est. Nam illud iusiuradum non est factum ad confirmandum illos esse exploratores, sed ad illud; Nisi adduxeritis

Digitized by Google

fratrem vestru minimum, vt probetur qua dixistis vera esse, Exploratores estis. Id est, habebimini tăquă exploratores; vel potius refertur ad illud: Non egrediemini binc omnes, donec veniat frater vester minimus. Sic enim habent verba Scripturæ: lam nunc experimentum vestri capiam: per salutem Pharaonis non egrediemini hinc, donec veniat huc frater vester minimus.

Altera est opinio multorum, & est ferme communis sentetia, loseph Varia exposicùm illa verba dixit, non esse mentitum: quemadmodu autem illa ver. stiones, quo ba non continent mendacium, variè exponitur. Prima expositio est modo Ioseph illa verba di-Rabbi Salomonis, qui ait Ioleph non esse mentitum, sed vsum esse am- cens, non sit bigua locutione; quam iple secudum vnum verum sensum proferebat; mentitus. fratres autem eius, & qui audiebant, secundum alium sensum longè diuersum eam intelligebant, Ioseph enim vocans eos exploratores, apud se intelligebat, eos inquisiusse diligenter & explorasse breuiorem, & tutiorem, atque commodiorem viam, qua ex terra Chanaan irent in Aegyptum ad emendum frumentum: Atque hoc sensu vocabulum illud Exploratoris, nihil habebat calumniæ, aut infamiæ, & veram, reddebat sententiam. At verò illi, nomen exploratoris acceperunt propriè, vt erat in communi loquendi vsu , pro eo qui hostili animo it exploratum atque speculatum terram alienam. Sic iste Rabbinus: quem sanè Lyranus. Lyranus & Thostatus meritò refellunt. Istam enim expositionem apertè verba que adiunxit Ioseph, excludunt, dicens: exploratores estis, vi videatis infirmiora terra, venistis: & paulò pòst: Aliter est: Immunita terra huius considerare venistis. Ecce, propriè accepit Ioseph nomen exploratoris, in malam vtique partem. Adiice, quòd hoc dixit Ioseph durè loquens cum fratribus, & asperè tractans eos, volénsque aliquantisper eos affligere : ad hoc autem nihil faciebat si per exploratores, intellexisset inquisitores bonæ viæ ex Chananitide in Aegyptum.

Secunda expositio eoru est, qui illud Exploratores estis interpretantur, habebimini, & vulgo existimabimini: quæ eius verbis vsurpatio non est in sacris litteris inustrata in libro enim 3. Reg. cap. 18. Helias dixit; positio. Qui exaudierit per ignem,ipse st Deus, id est, habeatur & credatur Deus. Hæc expositio sumpta est ex B. August, in libro Quæstionum in Ge- Augustin. nesim, quæst.139. quam tradunt etiam S. Bonauetura in tertio Senten- S. Bonauent. tentiarum, & Thomas Anglicus in Comment.huius loci.

Tertia expositio est Gratiani 22.q.2.c. Quod autem, qui eo Ioseph Tertia expoexcusat à mendacio, quòd ait eum sic locutum essenon seriò, sed per sitto Gratiaiocum, vel iocosam simulationem, ob idque non habendum esse pro mendacio. Hæc autem Gratiani expositio ex B. Augustino exprompta Augustin. est:qui in Quest. 145. simile aliud dictum sancti Ioseph hac ratione vindicat à médacio, quia non seriò, sed ioco dictom ab eo fuerit. Mendacia enim, inquit, à mendacibus feriò dicuntur, non ioco. Cùm autem quæ non sunt, tanquám ioco dicuntur, non reputantur mendacia.

Quarta expositio traditur etiam à B. Bonauetura in 3. Sent. Dist. 38. aiente, quauis illa verba Ioseph specië habe at affirmandi & asseueradi; positio S.Boverè tamé no fuisse asseuerado dicta ab eo, sed quasi tentando, & inqui-

1111

Thomas Anglicus.

rendo:ad eum videlicet modum, quo facere solent iudices. In iudiciis enim enunciationes loco interrogationum vsurpantur: interrogantes autem non mentiuntur: nihil enim censentur asseree, sed vt veritatem eliciant, pertentare. Ad hanc item expositionem adhæsit Thomas Anglicus, ita scribens respondendo ad præsentem quæstionem: Potest dici quod Ioseph in his & consimilibus non loquitur assertiuè, sed solum tentatiuè & probatiuè: vt sub tali modo tentatiuo occasiones accipiat capiendi eos, & veniendi ad eorum secreta, quasi ad sibi ignota. Talis verò modus loquendi, potest aliquando ex rationabili causa assumi à Sapiente, & præcipuè à Iudice, potissimùm autem à viro prophetico, qualis vtique Ioseph erat. Sic ille.

Duinta expositio Ruperti.

Quinta expositio est Auperti, qui ait Ioseph dixisse ista verba figu- 14 ratè & improprie, & perabulum aliarum vocum pro aliis, finitimarum tamen,& quantu ad fignificationem, aliquo modo consimilium. Nam vocauit eos exploratores, fignificare voles fures. Dixit etiam, velle eos videre infirma & immunita terræ, fignificare volens peccatum eorum contra se admissum: quippe qui videres eum puerum infirmum, omnique humano destitutum presidio, dixerut: Venite, occidamus eum, ad hoc respectu & fiducià infirmitatis eius adducti. Ponam hîc Ruperti verba ex cap. 3.lib. 9. Commentariorum eius in Genesim. Sic autem ille scribit : Ioseph in agnoscendis fratribus suis, imaginem gessit viri iustissmul & mansueti, ac per hoc figuram Filij Dei, qui in Cantico Epithalamij dicitur: Intende prospere, procede, & regna, propter veritatem, & mansuctudinem, & instituam. Iustitiæ namque, & conuenientis suit seueritatis, quòd peccatores fratres suos tandiu Ioseph flagellauit, & corripuit verborum suorum stimulis; claussque acutis tandem conxi, donec peccatum suum cognoscerent, & dicerent: Merito hac patimur, quia peccauimus in fratrem nostrum. Et crimen quidem eorum satis vicino, licèt non proprio nomine fignificauit, dicens: Exploratores estis, pro eo vt diceret, Furesestis: Nam fecerant furtum, immò sacrilegium, sancto Patri filium vnice dilectum furati, & alienigenis vendentes. Proinde cum enarrantes progeniem suam dixissent: Minimus filius, cum patre nostro est, of alius non est super: Continuò Ioseph adiecit: Hoc est, inquit, quod locutus sum: Exploratores estis. Ex eo enim quod dicitis vnum illum filium non superesse, apparet vos exploratores, id est, fures fuisse. Notanda portò est loquentis loseph calliditas & prudentia: cum enim dixisset: Exploratores estis, continuò verbum commutauit: non enim dixit, ve exploretis, sed, Vt videatis insirma terra, venistis. Infirmitatem namque terra videte venerant, scilicet quòd non adeo infirma esset etiam tempore famis, quin ipsa suo præsidio aliis terris subuenire posset. Alias autem & verè, quando Ioseph patris sui præsentia, cunctisq; arbitris destitutum videntes dixerunt: Venite, occidamus eum: Immunita terræ considerauerunt & inspexerunt: Proinde reducto in se digitulo, fine mendacio dicere potuit Ioseph: Immunita terra huius considerare venistis.

Veritati igitur & iustitiæ assignadum est quod quasi ad alienos durè
Ioseph

Ioseph & asperè locutus est fratribus suis. Porrò mansuetudinis eius opera quis explicare possit? Inter illa ipsa seueritatis eius acta, & dicta fleuit: & tandem cuncta quæ potuit bona pro malis reddidit. Nó ignorabat rem fore difficilem, vt fratrem suu minimum abstraheret à patre, & ad se adducerét: immò & ob eã ipsam causam id ab illis exigebat; vt ex rei disficultate laborantes, merita sua perpenderent, vt iam cœperat, dicentes: Merito hac patimur, quia peccauimus in fratrem nostrum: qui & postmodum dicturi erant : Deus inuenit iniquitatem seruorum suorum. Nã sicut illi animam & corpus Ioseph cruciauerut, scriptum enim est Psal. 104. Humiliauerunt in compedibus pedes eius, & ferrum pertransiit animam eim: Sicipse pius tortor, & per triduum humiliauit in compedibus corum pedes; & propter illum fratrem minimum, ficut sequentia declarant, ferro trasuerberauit animas eorum: vsque dum pietate superatus reputaret iam diuino iudicio esse satisfactum. Nam nisi ad hoc tenderet, poterat vtique primo intuitu fratrem se fratribus suis ostendere. Hactenus ex Ruperto. Mihi prior sententia minime displicet. Ex variis autem posterioris opinionis expositionibus tertia expositio præ ceteris probatur.

# TERTIA DISPVTATIO.

An periurium cotineant verba illa quæ dixit Ioseph fratribus Vers. 16. fuis: Alioquin per salutem Pharaonis, Exploratores estis.

I D E TVR fuisse verum periurium: Quid enim est periuriu nisi falsum iusiurandum? Falsum autem erat, fratres Ioseph esse exploratores, id verò ille & dixit, & iureiurando, per Hamerus in

1111

Calutem Pharaonis facto, firmauit. Nonnulli putant, nul-bunc locum lum fuisse periurium. Tum quia nullum est iusiurandum in quo Dei contestatio non exprimitur, sicut hic nulla Dei mentio facta est; tum quia Ioseph quasi per derisum & contemptum dixit illud Per salutem Pharaonis: Salus enim & vita Pharaonis, vt cuiusuis mortalium, nullius est penè momenti, cùm sit res admodum sluxa, & caduca, & fragilis, & vt B. Iacobus dixit, sicut vapor ad modicum parens, & mox ex- Iacob 5. terminandus. Quemadmodum igitur Socrates deierabat per anserem Socrates. & canem & platanum; & Zeno per Capparim, in contumeliam scili- Tertullianne. cet,& derisum,& ludibrium Deorum, quos plerique colebant, vt interpretatur Tertullianus in Apologetico: ita Ioseph iurasse putandus est, per salutem Pharaonis, siue vt habet Hebraica & Chaldaica Scriptura, per vitam Pharaonis. Nam pro eo quod nos legimus: Per salutem Pharaonis: quemadinodum etiā habent lxx. Interpretes, illic est, Viuit Pharao: id est, Per vitam Pharaonis: sic enim solebant Aegyptij iurare, mutuati videlicet id ab Hebræis: quorum illa erat solennis iurandi formula, Viuit Dominus: Tradunt autem Hebrai, hodiéque

Digitized by Google

morisesse in Aegypto, vt si quis iuret per caput Regis, & non præster, morte plectatur, nec permitti, vt vel auro, vel vlla alia re vitam fuam redimat.

Verùm istam opinionem dupliciter falsam esse, tum quâ dicit nul- <sup>16</sup> lum esse iuramentum, nisi expresse per Dei cotestationem factum, tum quâ addit illud Per salutem Pharaonis dixisse Ioseph non seriò, sed ioco, immò per irrifum, & contemptum, facilè probari potest. Nam contra hoc posterius facit eximia virtus sancti Ioseph, maximè verò grati animi officium quod debebat Pharaoni, à quo tanto fuerat honore & gloria ornatus, tantisque cumulatus beneficiis, ingratissimi fuisset igitur, & iniquissimi animi, tati benefactoris sui salutem & vitam pro cotem-S. August. ptu & ludibrio habere. Audi quid in hanc sententiam scribat B. Augustinus: Quid est quod loseph vir tam sapiens, nec solum hominum, inter quos viuebat testimonio, sed ipsa etiam Scriptura teste laudatus, ita iurat per salutem Pharaonis, non exituros de Aegypto fratres suos, nisi frater corum minimus venerit? An etiam bono & fideli seruo vilis fuerat salus Pharaonis, cui fidem, sicut primitus domino suo seruabat Genes. 39. in omnibus? Quanto enim magis ipsi qui eum in tanto honore locauerat, si illi seruauit sidem qui eum seruum emptitium possidebat? Quod fi non curabat Pharaonis falutem, nunquid & periurium pro cuiuslibet

hominis salute vitare non debuit? Sic Augustinus.

rum duorum modorum intelligi & accipi posse.

deris iusiurandum quod expressam non habet diuini numinis contestationem, falsam esse ostedunt verba Domini nostri apud Matthzum cap. 5. quibus vetat ille iurare non solum per Deum, verum etiam per cœlum,p r terram,per ciuitatem Hierusalem,aut per caput suum. Iusiurandum igitur, etiam per creaturas non folum rationales, sed irrationales, prout aliquid divini numinis relucet in ipsis, sieri potest. Verissima enim, maximéque obsernanda est doctrina, quam super ea re tradidit B. Thomas in 2.2. quæst. 89. art. 6. Docer enim duplicem esse mona de supplice dum iurandi, vnum quidem, per simplicem contestationem, qua scilimode surandi. cet testimonium Dei inuocatur: alterum verò per execrationem, cui fubilicitur creatura aliqua, vt in ea diuinum iudicium exerceatur. Et in priori quidem iuradi modo principaliter inuocatur Dei testimonium: secundario verò etiam adhibentur aliquæ creaturænon per se, sed ez ratione, vt in eis prima veritas manifestetur. Addit præterea S. Thomas, iuliurandum factum à Ioleph per salutem Pharaonisytrouis prædicto-

Posteriorem verò illius opinionis parte, qua dicitur nullius esse po 17

Verba S. Thomæ huiusmodi ferme sunt: Duplex est iuramentum: vnum, quod fit per simplicem contestationem in quotestimonium Dei inuoca ur. Et hoc innititur diuinæ veritati sicut & sides. Sicut autem sides per le quidem, & principaliter est de Deo, qui est ipsa veritas, secundariò autem de creaturis in quibus veritas Dei relucet: ita quoque iuramentum principaliter refertur ad Deum, cuius testimonium inuocatur: lecundario autem assumuntur ad iuramentu aliquæ creaturæ,no **fecun** 

Digitized by Google

Egregia B.

secundum se, sed vt in eis diuina veritas manifestetur. Sie iuramus per Euangelium, id est, per Deum cuius veritas in Euangelio manifestatur:iuramus item per Sanctos qui hanc veritatem crediderunt & obseruauerunt. Alter modus iurandi est per execrationem; in quo inducitur creatura aliqua, vt in qua diuinum iudicium exerceatur. Sic, quis iurat per caput suum, aut per filium suum, aut per aliud quidpiam sibi maxime dilectum. Sic Apostolus iurauit, 2.ad Corinth. 1. dicens : Ego testem Deum inuoco in anima meam. Quod aute Ioseph per salutem Pharaonis iurauit, vtroque modo intelligi potest; vel per modum execrationis, quasi salutem Pharaonis obligauerit Deo:vel per modu contestationis, quasi cotestando veritate diuinæ iustitie ad cuius executione Principes terræ cóstituuntur. Hactenus ex B. Thoma. Cui similia Thomas Anglicus: Iurauit Ioseph, inquit, per salutem Pharaonis, tanquam in Pharaone venerans regiam potestatem ipsi à Deo datam: & tanquam per quedam notabilem Dei effectum, qualis profectò erat Pharaonis vita & salus, que vtique secundum Deum erat sibi chara, & amabilis,& venerabilis. Hunc autem modum iurandi fignanter assumpsit loseph, quò magis occultaret se ipsis, magisque terreret eos per auctotitatem & familiaritatem Pharaonis, quam, tali iuramento vtens, habere se demonstrabat. Sic ille.

Tradamus igitur veram propositæ quæstionis solutionem. Sciendu Vera solutionem. est, bis iurasse Ioseph per salutem Pharaonis, & ad duas res diuersas proposita qua comprobandas. Primum ita iurauit, affirmans eos non egressuros in- stionac. de, nisi priùs adducerent fratrem suum minimum, de quo dixerăt: hæc sunt enim eius verba: Per salutem Pharaonis non egrediemini hinc', donec ·veniat huc frater vester minimus: Et hoc iusiurandum servatum est à Iofeph: non enim omnes tunc regressis sunt, sed vno eorum retento, czteri dimissi sunt. Non enim dixit Ioseph, Nullus vestrum egredietur hinc; si enim id dixisset, non veique iusiurandum suisset completum: sed indefinite dixit, Non egrediemini hinc : ad cuius sane veritatem sententiæ, satis est non omnes esse regressos, sed vnum eorum remansisse. Ac primò quidem ostendit Ioseph velle se vnum tantum eoru regredi, vt adduceret Beniamin, cæteris apud se retetis: sic enim dixit eis, Mittite ex vobis unum, et adducat eum, vos autem eritis in vinculis, donec probentur qua dixistis, vtrum vera an falsasint. Postea tamen, quo se ostenderet cum illis clementer atque humaniter agere, satis esse sibi dixit, si vnus eorum remaneret, cæteris regredientibus. Deum, inquit, timeo : si pacifici estis, frater vester unus ligetur in carcere: vos autem abite, & ferte frumenta qua emistis : & fratrem vestrum minimum ad me adducite, vt pofsim vestros probare sermones, & non moriemini. Huiusmodi solutionem S. Augustinus in quæst. 139. in Genesim tradit hisce verbis: Annon S. August. est periurium? tenuit vnum eorum donec veniret Beniamin, & verum factum est quod dixerat: Non exibitis hinc, nisi venerit frater vester. Ad omnes quippe hic non potuit pertinere: quomodo enim ille venturus esset, nisi ad eum ducendum aliqui eorum rediissent? Sic ille.

Iterum

Iterum porrò iurauit Ioseph per salutem Pharaonis, confirmare vo- 19 lens illos esse exploratores: non quidem absolute, sed ea códitione, nis adduxissent fratrem suum minimum; vt hoc scilicet experimento probari posset eos vera dixisse. Hæc auté sunt verba Ioseph: Mittite ex vobis vnum, & adducat eum, vos autem eritis in vinculis, dones probentur que dixistis, vtrum vera, an falfa sint: alioquin per salutem Pharaonis exploratores estis. Sed qualis est ista consequentia & probatio, Si no dixistis vera de patre & fratre vestro minimo, ergo estis exploratores? Nam sieri poterat, vt & illi fallum dixissent, & nihilominus exploratores non elfent. Verùm huius probationis vis in eo est: Si mendaces deprehendemini in his quæ dixistis de patre & vestro minimo fratre, meritò etiam profectò mendaces haberi debetis in co, quod negatis vos esse exploratores:deprehensum enim mendacium vestrum vehemetem & admodum probabilem faciet suspicionem, & vt dicitur, præsumptionem, vos esse exploratores, & ideirco dignos esse pæna exploratorum.

S. August.

Hanc quoque solutionem prodidit loco proxime citato S. Augustinus, affirmans illud, Exploratores estis, idem valere, atque, Meritò zstima. bimini exploratores esse, & digni pæna exploratorum. Sic autem scribit: Quomodo hoc verum est, si non verum dicitis, exploratores estis: cum etiam si mentiti essent, non tamen exploratores essent? Sed hoc est quod dixi ita dictum esse, Exploratores estis, quasi dixisset, Exploratorum pœna digni estis, hoc auté est, Exploratores deputabiminimerito medacij vestri. Estis, autem potuisse dici, pro habebimini, & depu-

3. Reg. 18. tabimini, innumeræ similes locutiones docent. Vnde est illa Eliz, Qui-Caietanus. cunque exaudierit in igne, ipse erit Deus. Non enim tunc erit, sed tunchabebitur. Sic Augustinus. Similiter hunc nodum exsoluit Caieranus, ita scribens super hoc loco: In textu Hebræo non habetur: Exploratores estis, sed Exploratores vos, & subauditur, habebimini, scilicet ex vestro mendacio. Nam eo ipso quod obiectum illis suerat esse exploratores, & ad talem obiectionem purgandam illi dixerant se habere fratrem minorem, si in hoc mentiti fuissent, reddidissent se suspectos quòd exploratores effent. Et sic verum iurauit Ioseph. Quod si no dilcerneretur per hoc veracitas eorum, haberentur ex proprio mendacio exploratores. Hæc Caietanus.

### VERS. 17.

Tradidit ergo illos custodiæ tribus diebus.

Cur Ioseph triduana ex Stodia fratres afflixerit.



V R tribus diebus, & non pluribus, vel paucioribus? Ly-<sup>20</sup> ranus & Thostatus huiusmodi quadam reddunt rationem: Voluisse Ioseph peccata fratrum suorum condigna pæna quodammodo punire. Illi triplicites aduersus Ioseph peccauerant, primum deliberata voluntatte eum occidendi, cum dixerunt:

Venite occidamus eum. Gen. 37. Deinde in cisternam eum deilciendo, vt inibi fame, sitique cruciabili admodum exitu periret. Adhæc cùm innocentem, & fratrem suum, quasi seruum sceleratum vendiderunt alie

alienigenis.Hoc igitur triplex corum crimen triduana illa custodia & afflictione, puniri quodammodo, expiaríque voluir Ioseph. Sic isti. Quid si, rriduana illa carceris afflictione præsiguratum e la salutiferum, & tripartitum Pænitentiæ Sacramentum, in contritione, & confessione, & satisfactione confiftens? Sunt qui putent ex hac trium dierum custodia, qua loseph frattes suos coërcuit, ductas esse tres illas causas & rationes, quas Hamerus im huncloss Ge-Philosophi in peccatis puniendis spectari, & observari præceperunt. Harum vna vocatur emendatio, cum adhibetur pæna, castigandi & emendadi gratia: vt is qui deliquit attentior fiat in posterum, atque correctior. Altera nominatur Compensatio, vel satisfactio; cùm ideirco animaduertitur vr dignitati & auctoritati eius in quem est peccatum, satisfiat : ne prætermissa animaduersso contemptum eius pariat, & honorem eleuet. Tertia appellatur cautio vel exemplum: citm punitur peccatum in cautionem & exemplum aliorum; vt cæteri à similibus peccatis, quæ prohiberi publicitus interest, metu cognitæ pænæ deterreantur. Quocirca veteres exempla pro maximis & grauissimis pænis dicebant. Verum hac de re plenius disserit ex sententia Philosophorum. Gellius libro 6. ca- A Gellius. pite 14.

Verum quispiam fortalle quærat, cur Ioseph fratrem suum Ruben, qui peccati aliorum fratrum consors & particeps minime fuerat, pariter cum alijs fratribus in custodiam includi, & affligi, & puniri iusterit. Ni- Cur mirum ille non solum nihil in Ioseph peccauerat, sed optime de illo me- fratrem suum ritus fuerat: siquidem & obnixè restitit fratribus necare voletibus loseph: fontem & de & cum absente ipso atque inscio ab illis venditus esset Ioseph, granissime fo bene meritu tulit, & vehementer indoluit. Quinetiam nunc, audiente iplo loseph, ex- partier cum probrauit fratribus suis crimen admissum in Ioseph, & ab eo se reuocare alus fratribus eos voluisse ostendit illis verbis, que in hoc ipso capite commemorantur affixerit. à Mole.Sic enim est: Equibus vnus Ruben ait: Nunquid non dixi vobis, Nolite peccare in puerum, & non exaudistis me? en sanguis eius exquiritur. Sed respondédum est, non potuisse Ioseph commode aliter sacere. Nam cum Ruben esset in societate aliorum fratrum, si eum vnum Ioseph separas set à societate & participatione pœnæ aliorum; facile indicasset se ipsum fratribus: ex eo namque in suspicionem venissent, ipsum esse Ioseph, de quo tam bene meritus fuerat Ruben. Ioseph porrò manifestationem sui longiùs differre volebat. Quòd si Ruben solus, & ab alijs fratribus seiun-&us venisset ad Ioseph, haud dubie illum Ioseph humaniter accepisser, benignéque tractaffet.

Illud quoque vel admirationem, vel dubitationem Lectori afferre pol- tins qui alius set: Cum vous fratrum tanquam obles retinendus esset in Aegypto, cur fratrum reten Ioseph retineri iusserit Simeonem potius quam Ruben qui erat primo- tus suerit à le genitus; vel Iudam, qui ceteris virtute, & auctoritate, & gratia amecelle- fepho m Aegy bat. Theodoretus ponit hanc questionem, quæ est inter Quæstiones eius Treedore. in Genesim centesima seconda: Qua de causa, inquit, secundum è fratribus,& non primogenitum recludi mandauit Ioseph? Responder autem Questioni huncin modum; Nouerat Iosephanimum ipsius Ruben, &

Comm.in Gen.Tom.4.

Cur Sime o pas

Digitized by Google

٠, .

propè sciebat quanta defensione pro eo vsus esset apud fratres, & quantu laborasset pro ipsius salute. Quia verò Simeon ipsi Ruben pro liberatione sui laboranti non adfuit, iure præcepit eum recludi. Nihilominus abeuntibus fratribus illum omni studio curauit. Sic Theodoretus. Ioseph itaque non retinuit Ruben, vel ob honorem, & reuerentiam primogenituræ; vel quia optimè suerat de se meritus; vel ne eius retentio acerbior & cruciabilior esset patri suo. Nec retinui Iudam, tum quòd etiam ipse bene suerat de se meritus; tum quia licet Iudas ob laudes, virtutés que corporis arque animi proprias ipsius præstabat cæteris fratribus; principatu tamé atque honore generationis & originis cedebat Simeoni. Retentus igiur est Simeon, quod secundum Ruben, primus natu, ideóque honoratissimus esset fratrum.

Quanquam illa grauior, probabiliórque retinendi causa fuit (si vera tradunt Hebræi) quòd ipse inter fratres qui oderant Ioseph, & eum perdere voluerant, primas renuit, vehementiórque ad id incitator & impulsor eorum suit. In hanc certe opinionem propensior est Philo ita scribens Phile, in libro de Ioseph: Et fortasse maxima pars culpæ fuit in eo (Simeone) tanquam auctore nefariæ conspirationis; qui cohortem fratrum animauerit, & ad odium Ioleph incitauerit. Nam si fratri suo Ruben, bene, clementérque consulendi, (quo vno minor, ceteris erat grandior) suum adiunxisset suffragium, vix admissum fuisset facinus, præualente per consensum honore ætatis & ordine, præsertim verò in tanti momenti negotio. At ille maluit à meliore parte ad deteriorem deficere, &in duram & crudelem sententiam discedere: tanta sanè contentione, vt eius ducu, hortatúque sine mora perpetratum sit impium facinus. Hoc igitur est cur ei soli ex omnibus fratribus iniecta fuisse vincula existimo. Sic Philo. Verba Scriptura, quibus retentio Simeonis memoratur: hac funt: Tollen que Simeon et ligans illis prasentibus. &c. Est autem verisimile admodum quod dixit Theodoretus, Simeonem fuisse à Iosepho, post abscessum fratrum, humaniter & benignè tractatum: non tamen ei se ipsum indicauit Io-

> feph, expectans videlicet ad fui ma nifeftationem, meliorem occafionem atque opportunitatem.

> > QVARTA

#### DISPVTATIO. QVARTA

De admirabili quodam, maximéque salubri tribulationis effectu, qui est aperire, atque illuminare oculos animi: super illis verbis, que inter se grauiter dolentes dixerunt fratres Ioseph.

Meritò hæc patimur, quia peccauimus in fratrem nostrum: vi- VERS. 22. dentes angustias animæ illius, dum deprecaretur nos, & non audiuimus:idcirco venit super nos ista tribulatio.

27

NTER complures alios salutares tribulationis effectus, atoculos animi, facitque multa tunc homines reminisci, & aduertere,& intelligere quæ rebus prosperis, vel obliuioni tradita erant, vel non aduertebantur, vel pro nihilo duce- Quibus rebus

bantur. Enimuerò prospetitas est sicut nimia pinguedo hebetans atque in Scriptura obscurans visum, vel est vt nimius lucis splendor præstringens aciem o- elebratis triculorum:est tanquam illud stercus hirundinis, quod Tobiæ oculos excæcauit. Ex aduerso autem vexatio dat intellectum, vt Isaias dixit cap. 28. lari queat. Quem enim docebit scientiam (ait idem codem in loco ) & quem intelligere Tob 2. faciet auditum? Ablactatum à lacte, auulsos ab oberibus. Est tribulatio qua- 3. Leg. 1. si ferrum, quod percutiens silicem humani cordis peccatis obdurati excudit ex eo atque elicit ignem, quo illuminetur & conualescat ad pænitentiam: Est quasi lignum illud ab Elisko proiectum in aquas Iordanis, fer rū in profudo aquarum demerium iursu enatare facies, ideft, ex profudo peccatorum hominem extrahens ad aspectum lucis, hoc est, cognitioné sui, & Dei. Est tanquam lutum illud, quo Dominus vnxit oculos cæci, vt B. August. videret. Est velut collyrium illud, de quo dixit Ioannes Apocalypsis 3. Collyrio inunge oculos tuos, vi videas. Vera est igitur illa celebris Gregorij sententia: Oculos quos culpa claudit, pæna aperit. Et illa B. Augustini: Tribulatio excitat torpétem, humiliat superbienté; purgat pænitété, illuminat cæcutiété, coronat innocété. Verè itaque similis dici potest tribula tio felli piscis, quo illiti Tobiæ oculi visum receperunt. Sic enim legitur Tobiæ c. 1 1. Tuc sumës Tobias de felle piscis, lininit oculos patris sui, & sustinuit quasi dimidia horam:& cæpit albugo ex oculis eius,quasi membrana oui, egredi. Quam apprehendens Tobias,traxit ab oculis eius, statimque visum recepit. Dicebatque Tobias, Benedico te Domine Deus Israel, quia tu castiga- Tria facit hosti me:& ecce ego video Tobiam filium meum.

Tria porrò nos cognoscere facit tribulatio, & Deum, & nos ipsos, & cere tribulatio hunc mundum. Prosperitas quippe obliuionem Dei parit, atque rerum diuinarum ignorationem, & contemptum. Quod bene ostendit Moses accidisse populo Hebrao dicens: Incrassatus est dilectus, & recalcitranit:

minemcognof-

incrassatus,impinguatus, dilatatus, dereliquit Deum factorem suum, & reces-

Locus Deuter. sit à Deo salutari suo. Deum qui te genuit dereliquisti, & oblitus es Domini creatoris tui. In libro 2. Paralipomen. cap. 12. Roboam Rex Iuda, & populus eius præuaricati legem Domini, multis malis afflicti funt: ac denique quasi oculos aperientes, dixerunt, Iustus est Dominus : & Dominus di-

ne resipiscit, O panitentiă agıt.

xit: Quia humiliati sunt, non di perdam eos. Verumtamen servient ei (Sesac Manasses ren Regi Aegypti (Ut sciat distantiam seruitutis mea, & seruitutis regni terraru. in tribulatio- Verum ad id declaradum, probandumque nihil gravius, atque illustrius exemplo Manassis Regis Iudæ, qui fuit impissimus, & crudelissimus rex: quam ob causam captus ab exercitu Regis Assyriorum, vinctúsque catenis atque compedibus, ductus est Babylonem. De quo sic est in libro 2. Paralipomenou cap. 23: Postquam coangustatus est, oranit Dominum Den suum, egit pænitentiam valde coram Deo patrum suorum, cognouit Ma-

nasse quod Dominus ipse est Deus. Apud Danielem cap. 4. Nabuchodonosor, propter impietatem & superbiam eiecus non solum regno, verum etiam societate hominum, & in bestiam transformatus: denique adsereuerlus dixit: Nunc ego Nabuchodonosor laudo & magnifico, & glorifico Rege cœli,quia omnia opera eius vera,& omnes via eius indicia,& gradicies in super

Antiochus bia potest bumiliare. Luculentissimu item est exeplu Anthiochi Epipha-Epiphanes nis memoratum in capite 6. prioris libri Machabæorum. Hic propter scelera in populum Dei crudeliter patrata, infanabili ac lethali morbo percuf sus à Deo, agnouit veram suz calamitatis causam, dicens : Nunc reminifcor malorum,qua feci in Hierusalem,v»de & abstuli omnia spolia aurea,&argentea, qua erant in ea, & misi auferre habitantes Iudaam, sine causa, Cognoui ego quia propierea inueneruni me mala ista : Ei ecce pereo iristitia magna in terra aliena. De populo Hebræo dicitur: Clamauerunt ad Dominum cum Hebrai. tribularentur. Et item, Cùm occideret eos, quarebant eum, & reuertebantur, &

64p.20. Filius. prodigus. Locus Luca cap. 15.

Psal. 106. diluculo veniebant ad eum. &, Imple facies eorum ignominia, & quarent nomen tuum, Domine. Huc spectat illud Isaiæ, Domine in angustia requisierunt Locus Efai. te:in tribulatione murmuris, doctrina tua eis. Confirmatur hoc iplum exemplo filij prodigi, qui grauissima fame, & miserrimo porcorum seruitio vehementer afflictus, tum demum recordatus est patris sui dicens: Quanii mercenary in domo patris mei abundant panibus, ego autem bic fame pereo? surgam, & ibo ad patrem meum, & dicam ei, Pater peccaui in cœlum & coram te:iam non sum dignus vocari filius tuus, fac me sicut vnum de mercena-

rystuis: Et surgens venit ad patrem suum.

Tres modi voex Cassiano.

Cassianus in Collat. 3.c.4. tres ait esse modos quibus homines voca-15 cationis homi- ri solent ad Deum. Horum primus ex Deo est; secundus per hominem; num ad Deum tertius ex necessitate. Ex Deo est, quoties inspiratio quædam immissa in cor nostrum, nonnunquam etiam dormientes nos ad desiderium æternæ vitæ ac salutis exsuscitat; Deúmque sequi, & eius inhærere præceptis cópunctione saluberrima cohortantur. Sic legimus Genes, 12. Abrahá voce Dominica, de genitali solo, & totius cognationis affectibus, patrisque domo euocatú: dicente ei Domino, Exi de terra tua, & de cognatione tua, & de domo patris tui. Alter vocationis modus est, qué fieri per hominé dixi-

Digitized by Google

mus

mus, cùm vel exéplis quorundam Sactoru, vel monitis instigati, ad de deriu salutis accendimur. Quo modo & ordine etia in Scripturis Sacriper Mosen filios Israel de afflictione Ægypti legimus liberatos. Tertius demű vocationis modus est, qui ex necellitate descendit; cum divitis mű di huius, vel voluptatibus obligati, ingruentibus repente tentationibus. quæ vel mortis pericula comminantur, vel amissione bonorum ac proscri prione percutiunt, vel charorum morte compungunt, ad Deum, quem fequi in rerum prosperitate contempsimus, saltem inuiti properare compellimur. Sic ibi Cassianus. Et sequenti capite hunc vocationis modum illustrat exemplo Abbatis Moss: qui metu mortis, quæ ei propter homicidii crimen intentabatur, impulsus, ad Monasterium decucurrit: qui necessitatem conversionis sic arripuit, vt eam in voluntatem prompta animi virtute convertens, ad perfectionis fastigia summa pervenerit. Hæc Cassianus.

Atque hic tertius modus vocationis per tribulationes & afflictiones.li- Vocatio homicèt inferior duobus prioribus dignitate sit, est tamen multo frequentissi- num ad Deum mus: plurimi namque per hanc viam ad salutem æternam perducumtur. Itaque in plurimos verè dici posser illud Apostoli: Salum erit, sic tamen tissima. quasi per ignem. Quocirca Dauid : Conuersus sum, inquit, in arumna mea, 1. Cor.3. dum configitur spina. Et Isaias cap. 26. Sicut que concipit, cum appropinquauerit ad partum, dolens clamat in doloribus suis: Sic facti sumus à facie tua Domine, concepimus, & quasi parturinimus spiritum salutis: Et Baruc cap. 2. Aperi oculos tuos, & vide, quoniam anima, qua tristis est super magnitudine mali, & incedit curua & infirma, & oculi deficientes, & anima esuriens dabit honorem & iustificationem Domino. Reputa cum animo tuo Lector, quod traditur in illa Euangelica parabola vocatorú ad cœnam, & aduertes humaniter vocatos, & liberaliter inuitatos ad cœnam, nequaquam venisse: venisse tantum cæcos & claudos, & debiles, & compulsos intrare Davidi quoque fugienti Regem Saulem, traditur 1. Reg. 22. adhæsisse homines qui erant amaro & afflicto animo.

Sicut autem salutare est, flagellatum à Deo resipiscere, & ad Deu conuerti : ita contrà malum cst,& velut desperatæ emendationis & salutis,nõ commoueri flagellis, nec à peccatis remoueri. Vnde Hieremias cap. 5. Percussificieos, o non doluerunt : attriuisti eos, o noluerunt suscipere disciplinam. Huc etiam facit illud quod Prouerb. 23. figurata oratione dictu est: Erus sicut dormiens in medio mari, & quasi sopitus gubernator amisso clauo, & dices: Vulnerauerunt me,sed non dolui: traxerunt me,& ego non sensi.Facit se Deus nobifcum velut mirabilem quendam mendicum: infligit enim ipse nobis vulnera, morbólq; mittir, vt saltem necessitate tracti, tali dolore mo lestiaque liberari, & amissam recuperare sanitatem cupientes, ad ipsum adeamus,& medicinam ab eo malorum nostrorum petamus.Est item velut magister noster, qui nos, tanquam insipientes pueros, verberibus cogit frequentare scholam virtutis, & addiscere iustitiam Dei: quod bene Local Pf. 118 Dauid in se ipso expertus ingenuè fatebatur, dicens: Bonum mihi quia humiliastime, ut discam instificationes tuas,

mmmm

Tribulatio afgaitionem sui.

Alterum porrò quod hominem facit tribulatio cognoscere, est ipsemet 27 fert hominico homo, affert enim vtilissimam sui cognitionem quam in prosperitate non habebat. Duas autem res facit hominem in se cognoscere. Altera est vilitas & infirmitas conditionis naturæ suæ:& quam fragilis sit valetudo, tobur, pulchritudo, alizque corporis virtutes, quibus præsidebat, van è gloriabatur, superbè iactabat se cum aliorum contemptu, & ad patranda sagitia improbè abutebatur. Huiusmodi enim res experimento docet tribulatio, quàm fint fluxæ, fragiles, caducæ, ac nihili: & idcirco alia quærenda esse homini solidiota, & firmiora bona. Verùm illud præcipuè docet tribulatio cognoscere hominem de se, an sit æger, an sanus, id est, bonus an malus: retegit enim, & repræsentat animo & virtutes, si quæsunt, & peccata arque vitia: in tribulatione enim liquidò apparet qu'am bene vel malè animo affectus sit quisque. Est itaque velut illud speculum Socraticum quod repræsentat æquè turpitudinem & sæditatem, atque pulchritudine. Cùm igitur quisqua vehementi aliqua tribulatione affligitur, statim recordatur præteritorum peccatorum suorum, propter quæ meritò tunc se affligi credit. Quemadmodum qui graui morbo corripitur, slatim recordatur præteritæ intemperantiæ suæ in edendo & potando, vnde illum sibi morbú contigisse putat. Et cum quis ex inopinato captus à magistratu, ducitur in carcerem, statim memoria repetit scelera priusadmissa, de quibus timer se accusatum, & propterea tunc detrudi in carceré. Clarissimum huius effectus tribulationis exemplum habemus in fratribus Ioseph, qui duré admodum, asperéque tractati à Ioseph, & in carceré coniecti, confestim recordati sunt sceleris quod in Ioseph admiserant, ideóque le meritò illa pati confessi sunt, dicentes: Meritò hac patimur, quia peccauimus in fratrem nostră, videntes angustias anima illius, du deprecaretur nos, & no audinimus: idcirco venit super nos ista tribulatio: Et Rubé dixit illis, Nuquid non dixi vobis nolite peccare in pueru, & non audistis melen sanguis eius exquiritur. Propter hæc autem verba, quæ præcipuum tribulationis effectum continent, hanc nos de Tribulatione disputationem tractandam suscepimus. Hoc etiam faretur Dauid dicens: Pringuam humiliarer, ego deliqui. Et Baruc cap. 3. Quid est Israel, quod in terra inimicorum es? Inueterasti in terra aliena, coinquinatus es cum mortuis, deputatus es cum descendentibus in infernum? Et continuò subdit tantæ calamitatis causam, Dereliquisti, inquit, fontem sapientia : nam si in via Dei ambulasses, habitasses viique in pace super terram. Disce vbi sit prudentia, vbi sit virtus, vbi sit intelle-Etus,vi scias simul vbi sit longiturnitas vita , & vietus,vbi sit lumen oculorum, O pax.

Plinice lib. 7. Epift in Epift. ad Maxim.

Sanè quam scitum est quod in quadam Epistola sua scribit Plinius: grauem enim, & periculolum morbum, quo quis vehementer afflicatur, plus valere docer ad excitandam in animo ægrotantis præteritæ vitæ suz peccatorum, error úmque suorum memoria & pænitentiam, ingenerandumq;, salubre consiliu, firmumque propositu & votu, correctius in posterum viuendi, quam omnia Philosophorum præcepta, omnésque de sugiendis vitiis, colendisque virtutibus, eorum, quamuis subtilissimas & ingeran

doctissimas disputationes. Verba Plinij, quoniam memoratu observatú- Sententia eque digna sunt, vbet hîc adscribere. Sic autem ille ait: Nuper me cuiusdă gregia Pling amici languor admonuit, optimos esse nos dum infirmi sumus. Quem e- anima sit renim infirmum, aut auaritia, aut libido sollicitat? non amoribus servit, non bemens corappetit honores, opes negligit: & quantulum cumque, vt relicturus, satis poris afflicitas habet. Tunc Deos elle, tum hominem elle le meminit; inuidet nemini, neminem miratur, neminem despicit, ac ne sermonibus quidem malignis aut attendit, aut alitur: mollémque in posterum & pinguem, si contingat euadere, hoc est, innoxiam, beatamque destinat vitam. Possum ego, quod pluribus verbis, pluribus etiam voluminibus Philosophi docere conantur, iple breuiter tibi, milique præcipere: vetales esse sani perseueremus, quales nos futuros profitemur infirmi. Hæc Plinius.

Tertia cognitio quam tribulatio parit homini, est ipsius mundi. Pro-cit hominem pterea verò tribulatio notificat homini mundum, quòd eum à mundo se- recognoscere cundum æstimationem & affectum quo ei penitus adhærebat, disiungit: qualis sit hie antea enim mundo penitus immersus, liquidò videre eum non poterat. Nimirum vera est illa Philosophorum sententia: Sensibile supra sensum pasitum, non facit sensationem : hoc autem præcipue verum esse constat in visu. Anaxagoras certè, suum illum, quem rerum omnium effectorem ac dominatorem faciebat intellectum, censebat esse oportere segregatum ab omnibus, vt omnia ordinare, & regere, & perficere posset. Etia Aristo- Aristoteles, teles necessarium esse putauit vt intellectus noster non esset mixtus corpori, vi posset omnia cognoscere. Tribulatio igitur quia hominem separat à mundo, cui mixtus erat per affectum, facit vt eum possit cognoscere. Situla, qua ex puteo hauritur aqua, dum est intra aquam, non sentitur eius pondus, tamet si plena sit aqua: cum for as extrahitur, tunc planè sentitur quàm grauis & ponderola sit. Sed quænam de mundo docet hominem Tribulatio? Quinque videlicet, Quam sit vanus, quam fallax, quam instabilis, quàm amarus, & quàm malus.

Tribulatio fa-

De mundi vanitate disserenti Salomoni super omnes credendum est: Vanitas munnon solum quòd de ea re librum scripsit, prænotatum Ecclesiasten, eiús- dique libri argumentum simul & exordium posuit celebrem illam sententiam: Vanitas vanitatum, dixit Ecclesiastes, vanitas vanitatum, & omnia vanitas: verum ob eam maxime causam, quod ille omnia mudi huius bona comparare sibi voluit, eáque periclitari qualia essent: quid autem possidendis illis arque perfruendis expertus sit, ipsemet sincerè confitetur, atque hisce verbis enarrat: Dixi ego in corde meo: Vadam & affluam deliciis, siast.21. & fruar bonis, & vidi quod hoc quoque esset vanitas. Risum reputaui errorem: & gaudio dixi, Quid frustra deciperis? Et quibusdă interpositis, paulò post subjungit hæc: Omnia que desiderauerunt oculi mei, non negaui eis, nec prohibui cor meum quin omni voluptate frueretur, & oblectaret se in iis qua praparaueram. Cumque me conuertissem ad universa opera que secerant manus mea. & ad labores in quibus frustrà sudaueram, vidi in omnibus vanitatem, & afflictionem animi, & nihil permanere sub sole. Meritò igitur divina Scriptura, mudi amatores, vocare solet vanitatu amatores & sectatores. Vnde



lunt

Pfal. 11S. Pfal.4. sunt illa, Odisti observantes vanitates supervacue; &, Filiy hominum vsque quo gravi corde? vt quid diligitis vanitatem, & quaritis mendacium? Sicut in Comædijs,& Tragædijs,quæ aguntur,vera non sunt,sed imagines tátum & simulacra rerum:ad eundem modum habent se bona huius mundi:non enim talia sunt,qualia putantur.

Praclara Gre gory fententia de vanitate munds.

Ad hoc illustrandum facit quod B. Gregorius scribit in lib. 5. Exposi- 29 tionis in caput 12. primi libri Regum, exponens illa verba, quæ populo Hebræo dixit Samuel: Nolite declinare post vana, qua non prodiderunt vobu. Stultè, inquit, appetuntur bona seculi, que ab appetitoribus suis non poterunt diutiùs teneri. Et notandum, quia de futuro dicitur: Non proderunt vobis. Nunc enim prodesse vidétur; sed cum in futuro pro eis puniri cœperint, túc, quàm non profuerint, apertè intelligent. Vnde bene subditur: Neque eruet vos, quia vana sunt: quasi dicat, Idcirco vos non adiuvat, quia cum mundo deficiunt, & post seculum non habentur. Multum quidem seculi bona durant, si cum amatore suo vique ad extremu vita eius permaneant: Post seculum ergo non prosunt quæ finem vitæ transirenó possiunt. In hac quidem vita suos amatores peccaris obligant: sed tunc non eruent, vbi quidem per meritum funt, sed per auxilium non sunt. Qua in re cauté notandum est, quia eis temporalia bona non proderunt, qui post hæc declinare perhibentur. Post bona enim téporalia declinare, est in corum apperitum defluere, amorémque illorum diuino amori præferre. Meritò igitur illis vana non proderut, qui ea eo ordine quo condita funt, habere noluerunt. Sed quo fructu vana despiciantur, linsinuatur, Etnon derelinquet Dominus populum suum, propter nomen suum magnum. Magnum vtique malum hæc vana post se declinantibus ingerunt, quia dum inordinatè terrena appetunt, à summo & omnipotenti Deo ad sustinenda futura tormétá deseruntur. Qui autem pro eius amore hæc vana despiciút, à veris malis eruuntur, & ex fide promissionis diuinæ mercedem accipiut æternæ hæreditatis. Populum quippe Dominus facit, quem ad æternæ beatitudinis gaudia fustollit. Ibi quippe reuelată maiestatis suz glorià ille præsider, quem in mundo ab amore vanitatis per occultam gratiamassumptum tenet. Hæc B. Gregorius.

Instabilit*ae* mundi.

1.Cor.7. 1.loan.2. Inconstancia portò & instabilitas mundi non solùm rationis iudicio, 3º verum omnium sensuum testimonio, & quotidianis experimentis atque exemplis compertissima & notissima est. Hinc illa in Scripturis: Praterit sigura huius mundi, &: Transit mundus, & concupiscentia eius. Nec solum boni & sapientes viri instabilitatem mundi agnoscunt; sed ipsimet mundi amatores, licet serò sibi cognitam apertè prositentur, & inutili pænitentia se mundum dilexisse atque coluisse vehementer dolent. Audiamus, quemadmodú ab ipsis vanitas & instabilitas mundi graphicè depingatur ijs verbis, quæ in lib. Sap. c.5. memorantur illi dixisse, cum essent in inferno: Quid nobis profuit superbia? aut diuitiarum iastania quid contulit nobis? Transserunt omnia villa tanguam vmbra, & tanguam nuntius pracurrens, & tanguam nauis qua pertranssit suctuantem aquam, cuius, cum praterierit, non est vestigium inuenire, neque semitam carina illim in

in fluctibus. Aut tanquam anis, qua transuolat in aere cuius nullum inuenitur argumentum itineris illius, sed tantum sonitus alaru verberans louem ventum. Aus tanqua sagitta emissa in locum destinatum: divisus enim aer, cominuò in se reclusus est, vi ignoretur transstus illius. Sic & nos, nati, continuò desinimus este: o virtutis quidem nullum signum valuimus ostendere:in malignitate autem nostra consumpti sumus. Talia dixerunt in Inferno hi qui peccanerunt: qua niam ses impy tanquam lanugo est que à vento tollitur, & tanquam souma gracilis qua aprocella dispergitur, o tanquam sumus qui à vento dissussesses & tanquam memoria hospitis unius diei, pratereuntis. Perpende quaso Le-Aor, quam multis & varijs, quam appolitius, idoneisque similitudinibus exposita sit vanitas, & instabilitas bonorum huius mundi, in quibus confectandis & comparandis, & perfruendis, homines impij omne studium. omnésque spes, summainque fœlicitatem suam collocauerant. Fertur. quendam cordatum & prudentem virum, cum pluribus in dies, maioribusque à Rege suo beneficijs afficeretur, interrogatum, quid amplius optare posset: Nihil alind, respondisse, nisi clauum vnum: significare volentem, timere se volubilitatem illius rotæ,& mundanæ felicitatis, ne qui in summo erat rotæ, mox ad infima præcipitaretur: quocirca optabat cla- S. Damasceuum, quo in rotam infixo, eius volubilitatem sisteret. Huiusmodi autem instabilitatis mundi declinandæ gratia, pulcherrimam similitudinem reperiet Lector à Damasceno traditam in Historia Barlaam & Iosaphar, cap.14,quam ego,licèt iucundissimam lectu, cognituque ad alia tamera festinans, hic memorare supersedi.

Nec sanè non aptissime quispiam dixerit, mundum hunc similem esse maritum ob instabilitatem quæ accidirei extam multis variisque ventis quibus est obnoxiú, identidé agitantibus & turbantibus ipsum: tú ob gramissiona pericula, per ipsum nauigantibus imminentia atque etiam instantia.Hæc autem pericula quatuor ex causis accidunt. Primum ex procellis & tempestatibus, tum ex hostibus aut prædonibus; deinde ex fragilitate & grauitate, multifq; foraminibus quibus pertufa est nauis qua vehimur: id autem est corpus nostrum, & vita mortalis, quam hic agimus. Ac de $oxdot{\mathbf{mum}}$  ex imperitia atque negligentia naucleri, id est, rationis nostrx , habentis tum lumen naturale intellectus, tum supernaturale sidei propter. offusam terrenarum cupiditatum caliginem valde obscuratum. Et quemadmodum mare sequitur motum Luna; itamundus vanissimas vulgi; & insipientium hominum stultissimas opiniones & affectiones. Rectè siquidem scriptu este Stultus sicut Euna mutatur. Et quamuis plurima exemplainstabilitatis mundi commemorari possint, nullum tamen videtur illustrius, & admirabilius, quàm exemplum Aman & Mardochæi, quod multis verbis in libro Esther luculenter enarratur. Nam ibi liquidò cernere est, incredibilem humanarum rerum, breuissimotempore in contratios successus vicissitudinem, ac volubilitatem.

Iam verò labores & molestias, arque amaritudinem huius mundi, quis, rundo, perinde ac reselt, enarrare valeat? Laboriolum est atque amarum, bona mundi acquirere: amarius, iam parta tueri & conseruare: amarissimum

Comment in Gen. Tom. 4.

nann

Mundi ama-

vbi ea possidere & frui cœperint, citò, vel per mortem, vel alio quopiam Eccles. 41. casu, bonis, ranto studio expetitis & conquisitis, tantoq; labore copararis spoliari ac privari. O mors, inquit Sapiens, quam amara est memor: a tua ho mini pacem aubenti in substantijs suis! Traditum est memoriæ, quendam! ex olitore factum esse Regem: & cum ex eo requirerent quidam, qua ratione prioris vitæ inopiam,& incommoda tolerasset; respondisse, Requirere potius deberetis, quéadmodú toleraturus sim acerbitates vitæ regie: Et cum impositum sibi diadema regium, ponderando expertus esset, dixisse eum, Hui, tam graue hoe! Fingunt Poetæ, Iouem duo habere dolia, vnum mellis, alterú fellis: & de illo quidem guttatim distillare in terras. de hoc verò, largè & vbertim effundere. Hoc iplum etiá confitentur amatores mundi, sed sera cognitione atq; inutili pænitentia, illorú enim in libro Sapientiæ huiulmodi lunt voces: Ergo errauimus à via veritatis, & in ftitia lumen non luxit nobis, & sol intelligentia non est ortus nobis. Lassassi sumus in via iniquitatis & perditionis,& ambulauimus vias difficiles,viam an tem Domini ignoraumus. Prudentior istis Demosthenes:à quo, pro breuis simi temporis voluptate, cu ingens pecuniæ pretium deposceretur, pru-

Scitum Demo Sthenisdictum.

denter futuram prouidens pænitentiam, dixit: Non emo tanti pænitere. Ergo verissimè in hunc mundú dici posset, quod à Mose dictum est in

Cantico suo. Una fellis, vua eorum, ci botrus amarissimus. Fel draconum vi num eorum, & venenum aspidum insanabile. Salomon in lib. Eccles.commemorans, quæ putantur bona huius mundi, subinde adiugit in omnibus esse vanitatem, & afflictionem spiritus. Et ca. 10. eiusdem libri: Labor, inquit, stultorum affliget eos: qui nesciunt ad vrbem pergere. Sapienter hoc. Nã quod homines tantopere concupilcant, & consectentur bona huius mun di, pronenit tum ex naturali appetitu beatitudinis, tum ex ignorantia vere beatitudinis:quærunt enim eam, vbi non est, nec esse potest, ideóq; laborant incassum, & sele vehementer sine fructu macerant, & affligunt: quia nesciunt ire in vrbem, inquit Salomon: id autem est, quia aberrarunt à via, quæ directò tendit, & sinc errore perducit ad veram beatitudinem, & ciuitatem Hierusalem, quæ in cœlis est.

Vnde cogno-Scatur euiden-

Mundi porrò amaritudo multis & signis, experimentiso; explorata,& \* r amaritude comperta est. Mundi enim mala, plurimis contingunt; bona paucissimis. munds hunes. Malum eius multo plurimum, & copiosissimum est, & multiplex, atque diuturnum:bonum verò, paucum, & paruum & breue; malum per se obuium est,& expositum,& facilè aduenit,ægréq; propulsatur; bonum, difficiliter paratur, & facillime perditur. Bonum denique mundi, est impurum, milléque permixtum malis; malum autem, purum est, & boni expers. Tribulatio igitur facit nos cognoscere mundi amaritudinem:quoniam sæpe oritur ex illis ipsis bonis mundi, quæ vel amissa dolorem nobis acerbum afferunt, vel per abulum corum in lceleribus committendis, pænis & suppliciis nos reddunt obnoxios. Sunt itaque simillima pulcher-2. Reg 18, rimis illis capillis Absalonis: de quibus ille sæpius vanè ac superbè gloriatus, denique illis iplis suspensus, miserrime interiit.

Mudi fallacia

Manifestat præterea tribulatio multiplicem mundi fallaciam; & quantopere

ropere fallantur mundi amatores. Fallax enim est mundi gratia, fallax pul chritudo, fallaces divitiz, honores, voluptates: falsa spes, falsus amor, falsa promissa. Promittit multis, & dat paucis: promittit multum, & dat parum: promittit satietatem, & auget magis sitim:promittit gloriam, & sapenumero caula est ignominia, & probrosissima mortis. Et quia peccatis est plenus mundus, peccatum autem, per voluptatis illecebram, fallacia est mentis;necesse est, mundum & fallacijs, & mendacijs, & dolis, & fraudibus esse refertum. Apostolus certè, peccatum esse fallaciam, ostendit illis verbis: Videte fratres, vi non obduretur quis ex vobis fallacia peccati. Ergo in Locus Pauli stultos mundi amatores, qui eius fallacijs obducti, miserrimum statum Locus Apoc. suum non agnoscunt, verè dici posset quod scriptum est in Apocalypsi: cap 2. Dicis quod dines sum & locupletatus, & nullius egeo : & nescis quia in es mi- Genes.13. ser, or miserabilis, or pauper, or cacus, or nudus. Similes sunt Loth, amatores huius mundi: Elenatis Lot oculis, ait Scriptura, vidit omnem circa regionem Iordanis, qua uniuer sa irrigabatur, antequam subuerteret Dominus Sodomam & Gomorrham, sicut Paradisus Domini, & sicut Aegyptus venientibus in Segor. Elegitque sibi Loth regionem circa Iordanem. Atenim deceptus est Lot specie illius amœnitatis: breui enim tota illa regio funditus subuersa & cœlitus exusta est; ipséque maximum in vitæ discrimen venit; nec ex tali exitio eualisset, nisi seruatus esset ab Angelo. Simile quidpia accidit mudi amatoribus, inanem eius pulchritudinem, & amænitatem stultè conse-Ctantibus. Sæpe verò, etiam in hac vita, & ipsi aduertunt fallaciam mundi,& se deceptos esse cognoscunt, experti fallas fuisse spessivas,&de profperitatis bonis, aut nihil, aut contraria potius mala reportasse; & contigisle sibi quod legitur apud Isaiam c. 29. Sicut somniat esuriens, & comedit, cu autem fuerit experçe factius, vacua est anima eius, & sicut somniat sitiens, & bibit,& postqua fuerit expergefactus, lassus adhuc sitit,& anima eius vacua est. Et cetera. Dum enim homines mundi amore capti tenentur, velut altissimum dormiunt somnum, expergefiunt aurem pleruque instante ia morte, aut certe post mortem in infernum detrusi. Tunc enim inclamant illud quod est in libro Sapientiæ: Errauimus à via veritatis.

Extremo loco, tribulatio euidenter ostendit quam malus sit hic mun- Tria genera dus. Tria quippe sunt eius mala: Ignotantia, concupiscentia, & malitia. Propter ignorantiæ tenebras, comparatur Aegypto: propter fæditaté con regnant un mu cupiscentia, nominatur Sodoma & Gomortha, propter prauitaté & ma- de. litiam, sæpe appellatur nomine Babylonis. Quæ maior ignorantia, quam, Deu, mundi effectorem, & rectorem, & coleruatorem no agnolcere? Pa ter sancte, ait Dominus: mundus te non cognouit,&, In mundo erat, & mudus Ioan.17. eum non cognouir. Si cognoscerent mundi amatores, Deum esse veracem, loan 1. mundum verò mendace; si Deu esse omnipotente, mundu verò infirmu; si Deŭ esse immensum pelagus bonorú, mundú autem sentina & cloaca maloru, crederent viique magis Deo quam mudo, eiq; seruire & placere potius quam mudo, studeret. Sed illi adeo sunt insipientes & vecordes, ve ita viuat, quasi persuasum haberent, nullu esse Deum. Dixit insipies in corde suo, ait Dauid, Non est Dem. De sædissimis porrò, quibus mudus æstuat Psal 13.

ad Hebraos 2.

concupiscentijs, nihil attinet dicere. Malitia item eius, & per se manifesta est, coque manisestior esse potest, quod Christus Dominus, & Apostoli 1041 17. eius, de mundo, quasi de re pessima, & abominabili & execrata, loquuntur & præcipiunt. Audiat Lector aliquot, sed celebres sentencias. Em, in-Rom.12. quit Dominus, non sum de hoc mundo: Mundus odit me: Regnum meum non Tis. 2. est de hoc mundo. Et item illa. Totus mundus in maligno positus est: Nolite con-Gal. 2. formari huic seculo: Christus dedit semetip sum pro nobis, vt nos eriperet de pre-1400.4. Senti seculo nequam. Adulteri, nescitis quia amicitia huius mundi inimica est Supra t. Ierem, 1. Dei? Quicanque ergo volueris amicus esse seculi huius, inimicus Dei constituitur. Religio munda & immaculata apud Deum & Patrem hac est, visitare pupillos, o viduas in tribulatione corum, o immaculatum se custodire ab hoc seculo.Fugite de medio Babylonis, & saluet vnusquisque animam suam.Aduettat porrò Lector, in hac Disputatione vsurpatum esse à nobis nomen mun di, non pro natura rerum, quæ sunt in mundo, sed partim, pro bonis temporalibus huius mundi, quæ multi stulte amant, & admirantur præferentes ea bonis æternis: partim pro hominibus mundi huius amatoribus atq; sectatoribus, qui abiecto Dei timore, & amore, omnia studia, & spes, & curas suas in diligendo & colendo mundo collocarunt.

huius amatorum arquitur. mum cap.12. historia.

Apud Damascenum, in eo, qui proxime dictus est, libro, Barlaam, ap- 34 positissima similitudine arguit Aulticiam eorum, qui mundum hunc, cuius proxime antè, vanitatem, & mala demonstrauerat, perditè amant, & Pulcherrima Aultè colunt, posthabito Deo, in quo vno est verum ac summum homisimilitudoqua nis bonum. Similitudo autem qua ille vtitur, huiusmodi est; Quamobrem fultitia mudi eos, inquit, qui tam pestifero ac crudeli domino seruiunt, quive à bono ac benigno Deo per summam dementiam se ipsos remouentes, rebus Barlaam a. præsentibus inhiantmee futura vllo modo cogitant, verum ad corporeas pud Damasce- quidem voluptates sine vlla intermissione sele conferent; animas autem fuas fame confici, & innumeris malis conflictari finunt, hos ego homim à furétis. Vnicornis facie fugiétis similes esse céseo: qui cu clamoris ipsius sonum, aique horrendos mugitus ferre nequeat, magno impetu, ne ipfi in prædam cedat, aufugit. Dum autem celeriter currit, in ingentem quandam scrobem ruit, ac ruendo manus extendens, arborem quandam ampit, eanque arctissime retinet, atque gradu quodam firmatis pedibus, pacata deinceps omnia & à periculo aliena esse arbitratur. Respiciens autem, duos mures cernit, alterú candidum, alterú atrú arboris illius, quam arripuerar, radicem perpetuò corrodentes, iaque penè eam amputantes. Atque insuper, coniectis in illam scrobem oculis, horrendum draconem cospicit, aspectu ipso ignem spirantem, ac toruis oculis ipsum intuentem, horrendéque ipsi deuorando inhiantem. Ac rursum in gradu illo, cui pedes ipsius innitebantur, oculorum acie defixa, quatuor aspidum capita videt, è pariete, in quo consistebat prominentia. Rursum autem oculos convertens, nonnihil mellis ex arboris illius ramis fluere cernit. Quocirca calamitatum earum, quibus vndique obsidebatur, & vrgebatur, omilia consideratione, nimitum quonam pacto externè quidem, vnicornis vehementi furore percitus eum deuorare quareret, ab inferiori autem parte,

parte, acerbus Draco eum deglutire vehementer expeteret, ac rursus arbor ea quam arripuerat, iam iámque amputanda esset, pedes denies ipsius quàm lubrico, & insido gradui inniterentur: horum, inquam, tantorum periculorum oblitus, in exigui illius mellis dulcedine percipienda se-

ipfum occupauit.

Hæc eorum, qui præsentis vitæ ludibrijs intabescunt, figura est: cuius quidem explanationem protinus tibi exponam. Vnicornis igitur, mortis typum gerit, quæ semper mortalium genus persequitur, atque atripere contendit. Scrobs autem, mundus est, qui omnis generis malis, ac mortiferis laqueis scatet. Arbor ea, quam compressis manibus tenemus, & quæ à duobus muribus indesinenter arroditur, cuiusque hominis vitæ curriculum est: quod quidem per diei, ac noctis horas absumitur & conficitur, ac paulatim ad excisionem accedit. Quatuor autem aspides, humani corporis super quatuor lubrica, & instabilia elementa constitutionem designant: quæ, cum immoderatè se habent, ac perturbantur, corporis

compages dissoluitur. Ad hæc, Draco horrendum Inferni ventrem adumbrat, qui cos suscipere gestit, qui præsentes voluptates futuris bonis anteponunt. Mellis verò guttula distillans, mundi iucunditatem & dulcedinem significat, per quam ille amicos suos ludificans, eos saluti suæ prospicere minimè sinit. Sic ille.



nnnn





## BENEDICTI

# PERERII COM-

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM TERTIVM GENESIS.

### ARGVMENTVM.

Fily Incob, absumpto quod ex Acgypto deportauerat frumento, perscueranteque fame in terra Chanaam, ducto secum Beniamin reuertuntur ad Ioseph, à quo perhumaniter tractati, lautoque conuiuo acceptisunt.



NTERIM fames omnem terram vehementer premebat: Consumptisque cibis, quos ex Ægypto detulerant, dixit Iacob ad filios suos: Reuertimini, & emite nobis pauxillum escarum. Respondit Iudas: Denuntiauit nobis vir ille sub attestatione iurisiurandi, dicens: Non videbitis sa-

ciem meam, nisi fratrem vestrum minimum adduxeritis vo-4 biscum. Si ergo vis eum mittere nobiscum, pergemus pariter, & ememus tibi necessaria: si autem non vis, non ibimus: vir au

5 tem, vt sæpe diximus, denuntiauit nobis dicens, Non videbitis

6 faciem meam absque fratre vestro minimo. Dixit eis Israel: In meam hoc fecistis miseriam, vt indicaretis ei, & alium habere

7 vos fratrem. At illi responderunt: Interrogauit nos homo per ordinem, nostram progeniem, si pater viueret, si haberemus fratrem: & nos respondimus ei consequenter iuxta id quod fuerat sciscitatus: núquid scire poteramus quòd dicturus esset, Addu

Adducite fratrem vestrum vobiscum? Iudas quoque dixit pa-8 tri suo, Mitte puerum mecum, vt proficiscamur, & possimus vi uere, ne moriamur nos & paruuli nostri. Ego suscipio pueru: 9 de manu mea require illu, nisi reduxero, & reddidero cu tibi, ero peccati reus in te omni tempore. Si non intercessisset dila- 10 tio, iam vice altera venissemus. İgitur Israel pater eorum dixit ad cos: Si sic necesse est, facite quod vultis: sumite de optimis 11 terræ fructibus in vasis vestris, & deferte viro munera, modicum resinæ & mellis, & storacis, stactes, & terebinthi, & amygdalarum. Pecuniam quoque duplicem ferte vobiscum, 12 & illam, quam inuenistis in sacculis, reportate, ne fortè errore factum sit:sed & fratrem vostrum tollite, & ite ad virum. 13 Deus autem meus omnipotens faciat vobis eum placabilem, 14 & remittat vobiscum fratrem vestrum quem tenet, & hunc Beniamin: Ego autem quasi orbatus absque liberis ero. Tulerunt ergo viri munera, & pecuniam duplicem, & Beniamin: descenderunt que in Ægyptum, & steterunt coram Ioseph. Quos cum ille vidisset, & Beniamin simul, præcepit dispensatori domus sux, dicens: Introduc viros domu, & occide victimas,& instrue conuiuiu:quoniam mecu sunt comesturi meridie. Fecit ille, quod sibi fuerat imperatum, & introduxit viros 17 domű. Ibíque exterriti, dixerunt mutuo: Propter pecuniam, 18 quam retulimus priùs in sacculis nostris, introducti sumus; vt deuoluat in nos calúniam, & violenter fubijciat feruituti nos & asinos nostros. Quamobré in ipsis foribus accedentes ad di- 19 spensatore domus, locuti sunt: Oramus domine vt audias nos. 20 la antè descendimus vt emeremus escas:quibus emptis, cũ ve- 21 nissemus ad diuersoriu, aperuimo saccos nostros, & inuenimus pecuniă in ore saccoru; quă nuc eode pondere reportauimus: Sed & aliud attulimus argentű, vt emamus quæ nobis necessa 22 ria sunt, non est in nostra coscientia quis posucrit ea in marsu pijs nostris. At ille respondit: Pax vobiscu, nolite timere: Deus 23 vester, & Deus patris vestri dedit vobis thesauros in saccis vestris.na pecunia, qua dedistis mihi, probata ego habeo. Eduxít q; ad eos Simeon. Et introductis domú, attulit aquã, & laucrut 24 pedes suos, deditq; pabulu asinis eoru. Illi verò parabant mu- 25 nera donec ingrederetur Ioseph meridie:audierat enim quòd ibi comesturi esset pané. Igitur ingressus est Ioseph domu suă, 26 obtu

obtuleruntque ei munera, tenentes in manibus suis : & adorauerunt proni in terram. At ille, clementer resalutatis eis, interrogauit cos, dicens: Saluus ne est pater vester senex, de quo di-28 xeratis mihi? adhuc viuit? Qui responderunt: sospes est seruus tuus pater noster, adhuc viuit: & incuruati, adorauerum 29 eum. Attollens autem Ioseph oculos, vidit Beniamin fratrem fuum vtcrinum, & ait: Iste est frater vester paruulus, de quo di-30 xeratis mihi? Et rur sum: Deus, inquit, misereatur tui fili mi Festinauitque, quia comota fuerant viscera eius super fratre suo 31 & erumpebant lacryme: & introiens cubiculu, fleuit. Rursum-32 que lota facie egressus, continuir se, & ait: Ponite panes. Quibus appositis, seorsum Ioseph, & seorsum fratribus, Ægyptir quoque, qui vescebantur simul, scorsum (illicitum est enim Ægyptijs comedere cum Hebræis,& profanum putant huiuf-23 cemodi conuiuium)Sederunt coram eo, primogenitus iuxt2 primogenita sua,& minimus iuxta atatem suam.Et mirabantur nimis, sumptis partibus quas ab eo acceperant: maiórque 35 pars venit Beniamin, ita vt quinque partibus excederet bibe-

### PRÆFATIO.

rúntque & inebriati sunt cum eo.

N Prafationis loco lubet hic apponere fulcitarrimam San-Eti Gregory moralem disputationem, superhistoria Ioseph, fratrum eius tam superiori capite, quam hoc 43. à Mose tradita. Disputat autem copiose, pie, prudenter doctéque B.

Gregorius de virtute Discretionis, & salubri temperamento seueritatis pariter atque lenitatis, quo vti debet Christianus aliorum hominum doctor & rector: ne vel seueritate nimia, quos erudit, & corripit, perdat magis, quam corrigat; néve immodica lenitate atque indulgentia corrumpat potius quam emendet, atque conferuet. Id porrò docet ille & confirmat exemplo beati Ioseph: qui primum quidem fratres suos dure, asperéque tractauit, vttalis vexatio daret illis intellectum, & pænitentiam quandam sceleris ab ipsis commissi: deinde verò humaniter, & blande, & affabiliter & liberaliter eos accepit: exteriorem vtique aduersus ipsos obiurgationis asperitatem praferens, interiorem verò etiam tunc caritatiserga ipsos dulcedinem custodiens.

Verba

Verba B.Greg.hom.in Ezech.22.huc transposita,huiusmodissunt:sape contingit, ut Doctor regulam discipline, quam scit docere, nesciat te-sputatio B.
nere: cum aut nimio zelo motus, minus se per masuetudinem temperat, Gregorij de
virtute Disaut nimia mansuetudine placidus, minus se contra vitia per zeli stimu- cretionis, lum inflammat. Magna enim consideratione debemus pesare quod scri- doctoribus ptum est. In vasis enim templi inter coronas, & plectas, Boues, & Leo- aliordatque rectoribus nes, & Cherubin exsculpta sut:plecta auté,ccordia unanimitaté fignat: apprime ne-Cherubin verò plenitudo scientia dicuntur. Sacerdotes enim atque Do-Etores, inter coronas, & plectas, id est, inter fortitudine boni operis, quoad victoriam currunt, & charitatis concordiam, qua à se vicisim non discrepant, per Boues, & Leones, atque Cherubin designati sunt. Quonia inter plenitudinem scientia, quam habent, necesse est of Boum mansuetudinem habeant, & feruorem Leonum: quatenus in disciplinam, quam pradicant,& ex sancto zelo accensi sint, & ex paterna dulcedine,tranquilli. Quibus etiam subter se lora dependeant, vt disciplina sua retinacula, quibus ipsi ligati sunt, etiam subiectis suis sollicite impendat. Super eos enim lora dependere, est custodia vincula in subditis tenere. Quatunc rectè seruantur, cum nec boum mansuetudo, in Zeli feruore amittitur, nec Leonum terror, in mansuetudinem declinatur. Tata quippe debet esse discretio, vt nec disciplina nimia, nec ipsa quoque misericordia sitremissa.Ne si inordinatè culpa dimittitur, is qui est culpabilis, in reatu grauius astringatur. Et rursus, si culpa immoderate retinetur, tanto, qui corrigitur, fiat deterior, quanto erga se, nihil ex benignitatis gratia agi considerat : exhibenda itaque pranis est asperitas in ostensione:caritas in mente:vt & dura ostensio delinquentem coerceat : & caritatis custodia mercedem mansuetudinis non amittat.

Ecce dum hac loquor, Ioseph animum pulsat, vt ad ostendenda, qua Genel.; 7. dico,ipse testis veniat. Certe somnium, quod de profectu suo viderat, fratribus narrans, per hoc quod innocenter retulit, malitia contra se stimulos excitauit. Idem à fratribus venditus Ismaelitis, & in Aegyptum du-Etus, mira Dei omnipotentis dispensatione in Aegypto pralatus est. Cumque in terra Chanaa fames exsurgeret, fratres ad Aegyptum venientes, Ioseph pralatum Aegypto repererunt, eumque summissis ad terram ceruicibus adorauerunt: quem ne adorarent, ideo vendiderunt; adeo consilium Dei mutari non valuit. Tunc Ioseph spiritu discretionis plenus, cognouit fratres non cognitus: Sed memor culpa, & remissor iniuria, mala fratrum nec reddere studuit, nec sine castigatione laxare. Nam suspe-Eta voce, protinus dixit: Exploratores estis, vt videatis infirmiora Genesias.

Comment in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

terrævenistis. O iaculum in corde! Peregrini venerant, famis periculum fuciebat, frumenta qua quarebant, non acceperant; & feriri, se insuperiactatione criminis videbant. Inter hac ducumtur ad carcerem & post triduum, adhuc in eade asperitate terrentur. Iam reditur ad cor:iam culpa memoria pulsat animum: atque inter se inuicem loquutur: Merititò hac patimur, quia peccauimus in fratre nostrum, videntes angustiam animæ illius, cum deprecaretur nos,& non audiuimus:idcirco venit super nos ista tribulatio. In his autem, cor Ioseph amore vincitur, secessum petit, soluit flendo, quod pietati debuit. Seucrus ad fratres revertitur, ot cruciatas eorum animas à sulpa liberaret. Posthac, vnus relinquitur in vinculis, dimittuntur cateri cum frumentis, ut unus frater veniat, quem minimum habere se dixerant, qui Genes. 44. etiam postmodum venit. Vincebat mentem pietas, cum frater innocens videretur: sed permanebat in ostensione asperitas, vt frutres noxy purgarentur. Frumenta dantur: scyphus in sacco Beniamin absconditur surtipost eos questio monetur. Mittitur vt reducantur in seruitutem; decernitur, apud quem scyphus fuisset inuentus: in sacco Beniamin inuenitur, tunc Beniamin reducitur: afflicti omnes fratres sequuntur. O tormenta misericordia!cruciat, & amat. Reversi igitur, in terram cum lacrymis prostrati, veniam postulant. Memores enim, quid de illo patri Genef 45. promiserant, mærore intolerabili tabescebant. Tunc se vltra cohibere non valens pictas claufa, prorupit in medium, & excusit caritatis lacrymas de vultu seucritatis. Detersa est ira, qua apparebat, & nocratiostensa est miscricordia, que erat, & non apparebat. Sic vir sanctus, facinus fratru suorum, & dimisit, & vindicauit. Sic in rigore clementiam tenuit, vt delinquentibus fratribus non sine vitione pius existeret, nec sine pietate districtus. Ecce hoc est magisterium disciplina:vt cul pis & discrete nouerit parcere, & cas piè resecare. Qui autem discretionem spiritus nen habent, aut sic dimittunt peccata, vt non corrigant: aut sic quasi corrigendo feriunt, vt non dimittant. Hactenus verba fuere B. Gregory.

Dixírque Ifrael: In meam hoc feciftis miseriam, vt indicaretis ei, & alium habere vos fratrem.

V B fine superioris capitis Moyses narrauit primum omni-3 no recusasse lacob mittere Beniamin cum reliquis filis in Aegyptum: & dixisse verba illa acerbissimi doloris plena: Absque liberis me esse scissis: Ioseph non est super; Simeon tenetur

in vinculis, & Beniamin auferetis, in me hac omnia reciderunt. Et paulò inftà:

Non descender, inquit, filius meus vobiscum: frater eius mortuus est, et ipse solus remansit:si quid ei aduersitatis acciderit in terra, ad quam pergitis, deducetis canos meos cum dolore ad inferos. Philo præter ista verba Iacob, quæ Philo inlib. memorat Moysessrefert dixisse Iacob quædam alia, sed ad eandem ta- de Ioseph. men sententiam pertinentia. Sic enim scribit: Tunc senex (Iacob) gemitum trahens ex imo pectore: Quem ego primum, inquit, deplorabo filiorum meorum? Penultimumne, sed primum, calamitatum ordine? An secundo genitum, qui miseria primo proximus, non prius mortem fensit, quam vincula? An minimum natu, cui abominanda profectio suscipienda est; si modò proficisceturifratrum infortunio factus nihilo cautior? Interim ego membratim pereo: nam parentum partes sunt liberi. Modò numerosa, selicique prolestipatus, ad orbitatem recido. Sic Philo.

Verum quæri posser, quemadmodum verè Iacob dixerit illud filiis suis : In meam hoc fecistis miseriam : cum illos non fecisse id, vt miserum redderent patrem suum, & historia ipsa plane ostendat, nec Iacob dubitare potuerit. Sed enim, dictum illud Iacob, non pressè ac propriè accipiendum est, sed iuxta vulgarem loquendi consuetudinem, quam non rarò sequitur Scriptura. Cum enim ex facto alicuius personæ, aliquid euenit, etiam præter confilium, & voluntatem eius, vulgo creditur, & dicitur id factum esse ab illa persona; quasi ea voluerit, & designauerit illud. Verbi causa, ex peccato mortali sequitur pernicies & exitiu animi:quanquam igitur, qui peccat, non intendit exitium animæ suæ, nec odit eam:attamen, quia facit id, ex quo animæ suæ exitium accidit, dicitur odisse animam suam, & voluisse ac quæsiuisse perditionem suam: ad quam sententiam interpretandum est illud, quod in Psalm. 10. scriptum est: Qui diligit iniquitatem, odit animam suam. Quanquam istic legendum esse putat Sanctus Hieronymus: Odit anima sua: Vt illud, ani- S. Hieronym. ma sua, referatur ad Deunnhoc sensu: Anima Dei odit eum qui diligit iniquitatem. Sensus igitur illorum verborum Iacob: In meam hoc fecistis miseriam, hic est, Ex eo, quod vos fecistis, indicando isti Prasecto Acgypti, remansisse apud me fratrem vestrum minimum, factum est, vt ille iusserit eum duci ad se, quo abducto, ego fiam miser, timens illius interitum, vel captiuitatem.

Igitur Israel pater corum dixit ad cos: Si sic necesse est, facite quod vultis: Sumite de optimis terræ frugibus in vasis vestris, & deferte viro munera, modicum relinæ & mellis, & storacis, & stactes, & terebinthi, & amygdalarum.



V N C lacum referens & enarrans Philo, ità scribit : Iacob cum effet vir sapiens, reputans cum animo suo tolerabilius esse vnius filijincertum periculum, quam tot filiorum! suama; perniciem, qua propter domuch fathe bpotestath;

0000

vitari non poterant, respondit: Cedendum est necessitati, vt video . Fortasse natura viam hac ratione munit ad melius aliquid, quod nondum præuidere mente sumus idonei. Ite, & minimum quoque fratte, quando ita videtur, assumite. Verum aliter eundum nunc est, quam antea. Tunc pecunia tantum opus erat ignotis, ad emendum frumentu euntibus, neg; vllam passis iniuriam. Nunc adiungenda sunt munera, tribus de causis:ad parandam præsecti annonæ gratiam, cui vos innotuisse dicitis: tum ad fratrem citius redimendum è vinculis: ac demum ad tollendam, quantum fieri potest, explorationis suspicionem. Proinde ex optimis, que nostra regio fert, ceu primitias, ferte isti homini : & duplex pretium, annumerato, quod retulistis proxime: fortalfis enimper aliculus ignorantiam id accidit. Ego faustis precationibus abeuntes prosequar, commendans salutem vestram Seruatori Deo: vt & apud illius regionis indigenas, hospitibus conciliet gratiam, & vos restituat incolumes in patriam, vna cum fideicommisso, quod parenti debetis: tam priorem in vinculis relictum, quam hunc, quem nunc abducitis adolescentulum, per ætatem, imperitum rerum omnium. Sic Philo.

Caiatamus

Nerba Hebrza, quz Latinus interpres hoc in loco interpretatus est, 6 resinam, storacem, statten, terebinthum, & amygdalas, tam Hebrzi, quam de nostri studiosi & periti linguz Hebrzz, variè admodum interpretatur: quam varietatem strictim indicauit Caietanus ad hunc modum: Pro resina, alij theriacam, alij balsamum, alij terebentinam interpretantur. Pro strate, alij ceram, alij aromata intelligüt. Pro state, alij castaneam, alij masticem, alij guttam, seu storem myrrhz exponunt. Pro terebintho, apud omnes lego Pineas. Et his iunguntur amygdalz, vt in vulgata etiam editione habetur. Hzc Caietanus.

Cur Iaceb nelust comittere Beniamin, Ruben, fed commissit Iuda.

Cæterum quæri dignum est, cur Iacob ad dimittendum Beniamin 7 permotus fuerit potius oratione ac promissis Iudz, quamipsius Ruben, qui anteà id petierat obnixeà patre, & vt videtur, grauiori le obstrinxerat conditione ad reducendum Beniamin; neci offerens, & quasi deuouens filios suos, nisi Beniamin reduceret ex Aegypto ad patrem fuum. Hec enim fuit oratio Ruben ad Iacob sub finem capitis quadragesimi secundi à Moyse commemorata: Cui respondit Ruben: Duos filios meos interfice, si non reduxero illum tibi:trade illum in manu mea, & ego cum tibi restituam. At ille: Non descendet, inquit, silius meus vobiscum. ludz autem oratio & promissio mollior, ac leuior videtur fuisse: Sic enim locutus est patri suo, vt in hoc capite scribit Moyses; Mitte puerum mecum ut proficiscament, & possimus vinere, ne moriament nos, & tu, & paruuli nostri.Ego suscipio puerum,de manu mea require illum.Nisi reduxen,& reddidero eum tibi, ero peccati reus in teomni tempore. Si non intercessisset dilatio, iam vice altera venissemus. Igitur Israel pater eorum dixit ad eos: Si fic necesse est, facite quod vultis. Videtur itaque gravius illud, quod dixit Ruben, Duos filios meos interfice, si non reduxero illum tibi: quam hoc quod dinit Iudas: Nisi reduxero, & reddidero eum tibi, ero peccati reus in te omni

emni tempure : Iacob tamen , oratione Iudz flexus est , non autem Ruben. Philo innuit causam huiusmodi, quòd Iudas potetior effet ad persuadendum: quonia inter omnes fratres ingenio, animo, auctoritate. & facundia excellebat; & verba illa dixit patri non suo tantum, sed aliorum omnium fratrum nomine.

Equidem reor, tres reddi posse eius rei valde idoneas, & probabiles rationes. Primum enim Iudas, gratus, & carus erat patri, & propter eius prudentiam & grauitatem morum fidem eius dictis habebat. Ruben cotrà, ingratus & inuisus erat patri, propter incestum ab eo admissum, Genes. 45. violado thorum paternum. Et hanc causam tradit Theodoretus quæst. Theodores 103. Quare, inquit, noluit Iacob committere Beniamin ipsi Ruben? Ouoniam suspectus illi erat propter illegitimum congressum, & petulantiam in cubile patris commissam. Ignorabat autem Iacob quantum laboraffet Ruben pro conservando Ioseph. Sic Theodoreus. Deinde conditio, quam offerebat Ruben, necem dico filiorum suorum, erat iniqua,& ablurda,& irrationabilis, & à Iacob nó folum non accipienda, verum etiam auerlanda & execranda. Conditio verò Iudæ erat grauis,& rationabilis,& ad mouendum patrem perefficax. His adde, quòd quando Iudas illud dixit patri, erat maior frumenti inopia, vehementiórque fames, quam antea fuerat, cum Ruben dixit illud patri suo. Iacob icaque maiori permotus, victusque necessitate, ne ipse cum omni familia periret, coactus est assentiri Iudz,& dimittere Beniamin.

Nonnulli hac ratione docent, tanto graviorem fuisse conditionem, qua se patri obstrinxit Iudas, quam Ruben, quanto gravior est pæna inseparabilis & perpetua, quam temporaria & perfunctoria. Occisio enim filiorum suorum, quam Ruben offerebat patri, breuis futura erat, citóque transitura: At verò pæna qua se obligauit Iudas, diceus: Nisi reduxero eum tibi,ero peccati reus in te omni tempore : Futura ipsi erat inseparabilis & perpetua: Quis autem non mallet breui & presenti pæna,etiam mortis, semel defungi,quàm semper pauidam, & dolori obnoxiam vitam agere? Qui autem peccati reus est omni tempore, Onid lib.3. de perpetua solicitudine & angore, & coscientiæ trepidatione suspensam Pon. vitam agit. Scitum enim est quod ad hanc sententiam scripsit Ouidius:

Mitim ille perit, subita qui mergitur unda, Quam sua qui tumidis brachia lassat aquis.

Meritoque celebratur illud Senecæ: Nemo tam est timidus, vt pendere lemper malit, quam semel cadere. Origenes, more suo, hac refe- Origenes. rens ad mysticam intelligentiam, docet præterea grauiorem fuisse à Iacobæstimatam conditionem, quam offerebat Iudas, quod hæc figuraret pænam æternam, quam luunt perpetud impij post hanc vitam; quippe qui sunt peccati aduersus Deum rei omni tempore. Conditio autem à Ruben oblata, significabat temporarias prælentis vitæ pænas, quæ quantumuis graues & acerbæ fint, breuissimæ tamen ac nihili cen+ seri debent, præ quam sunt improborum pænæ post hanc vitam.

vsque in finem cap.

VERS. 22. Et ait: Ponite panes: quibus appositis, scorsum Ioseph, & scorsum fratribus, Aegyptiis quoque, qui vescebantur simul, seorsum (illicitum est enim Aegyptiis comedere cum Hebræis,& profanum putat huiuscemodi couiuium) sederunt coram eo, primogenitus iuxta primogenita sua, & minimus iuxta atatem suam, & mirabantur nimis, sumptis partibus, quas ab eo acceperant: maiórque pars venit Beniamin, ita vt quinque partibus excederet. Biberúntque & inebriati funt cum eo.

ISTORIAM huius conuiuij ad hunc modum enarrat 10 Philo: Viso Ioseph fratre suo vterino Beniamin, non valens affectum animi reprimere, priùsquam eum proderet, auerio vultu, & fecedens quafi ad aliud negocium

(nondum enim erat aperienda veritas) in quodamangulo effudit le inlacrymas tum ablutus,& dolorem rationi subiiciens, adhospites epulo accipiendos reuertitur, educto Simeone, quem in vinculis, tanquam obsidem illorum retinuerat: adfuerunt & alij conuiux, optimates nempe Aegyptiorum. Tractatio eoru fuit iuxta morem cuiusque patriæ: durum enim visum esset, discedere à consuetis moribus, presertim in conuiuio, vbi maxime coniuarum hilaritati, & iucunditati servitur. Iussi deinde sunt iuxta aratis ordinem sedere: nondum enim discumbendi mos receptus erat. Illi porrò mirabantur quod Aegyptij, non aliter, quam Hebræi rationem ætatis haberent in honorandis hominibus, etiam in conviuiis. Sic autem cogitabant secum: Fortasse hic Præfectus Aegypti, pro sua prudentia, non modò seriis & magnis rebus ad pacis, & belli studia spectantibus, inducit decorum ordinem, verum etiam honestatem, & decentiam in istis leuioribus, & penè ludicris, quæ Aegyptij hactenus rudiores nesciuerunt. Nam in conviuio, seruata granitate, lætitia quæritur in primis. Interim cibi no valdè lauti, apponuntur, quòd Iosepho non liberet vti deliciis in publica penuria. Et hoc ipsum prudétes homines in laudem vertebant, vitari luxum intempestiuum,& inuidiosum : probantes confilium Ioseph,memoris, quid vel præsentem læritiam, vel publicum statum deceret,& vtrique se accommodantis tempori. Fuit itaque opportunus, & minimè inuidiosus conuiui japparatus, & quod ad luxum deerat supplebatur hospitali comitate, lætis propinationibus, faustis ominationibus, ad hilaritatem hortationibus, & id genus iucundis inuicem confabulationibus: nimirum hæc ingenuis ac liberaliter educatis, gratiora sunt, quàm cibi potúsve lautitie, non magni pendendæ, nisi apud istos epulones,& vanissimos luxus ostentatores. Sic Philo.

PRIMA

#### DISPVTATIO. PRIMA

Super convinio, quod fecit Ioseph fratribus suis, & super verbis Scriptura proxime ante positis.

V 1 s fratrum Ioseph in animum suum inducere potuisset, sperare quod accidit eis, tantam videlicet tam breui tempore futuram vicillitudinem rerum stantamque in animo I Ioseph erga ipsos mutationem : vt quos ille anteà vt hosti-

les exploratores, dure, atque asperè, criminosé que tractasset, eos nunc non modò humaniter & beneuolè acciperet, verùm etiam conuiuio suo dignaretur? Verum super eo coninio quastiones aliquot cursim &

carptim tractanda funt.

Prima quæstio: quem ad finem Ioseph conuiuium illud fecit fratri- Prima quastio, bus suis? Hand dubie, vt ostenderet ac persuaderet eis, quamuis seuere guorjum lofeph illud coac duré priùs eos tractasset, se tamen nec odio ipsos nec contemptui minium instihabere: cuius rei nullum poterat illustrius facere indicium & argume- tuerit. tum, quàm adhibendo eos conuiuio suo. Apud omnes enim getes semper habitum est conuiuium, ceu illustre quoddam symbolum, pretiofúmque pignus amicitiæ & honoris, præsertim autem couiuia Principum. Romanos legimus agere quotanis esse solitos conuinia, que Cha- Charistia Reristia appellabant, quibus interesse non licebat, nisi iis, qui sanguine inter se iuncti erant, vel arcta propinquitate assines in huiusmodi autem conviniis, amicos invicem fermones habebant, & amicitiam, temporis fortasse iniuria, vel alia quapiam causa dissutam sarciebant: ac si quod fortè inter ipsos exortum esset dissidium, mutua benignitate inuicem condonabant. Super qua re quod breuiter prodidit Valerius Maximus, Valerius Mahic apponam. Couiuium, inquit, Maiores nostri solemne instituerunt, ximus lib. 2. ídque Charistia appellaucrut: cui, præter cognatos & assines, nemo in- scap. s. terponebatur: vt fi qua inter necessarias personas querela esset orta, Omdom lib.2. apud facra mensæ, & inter hilaritatem animorum, fautoribus Concor- de Fastin. diæ adhibitis, tolleretur. Sic ille. Eôdem pertinent illi versus Ouidij:

Proxima cognati dixê re Charistia cari, Et venit ad socios turba propingua deos.

Dys generis date thura boni : Concordia fertur

Ilo pracipuè mitis adesse die.

Videtur igitur fimile quodammodo fuisse illud conuiuium Ioseph, similique de causa ab eo institutum.

Secunda quæstio, Quonam fuerunt ordine in illo convivio Ioseph Secunda quadispositi couiuæ: Indicat hoc Scriptura illis verbis: Quibus appositis, seor- sto de ordine sum fratribus, Argyptiis quoque, qui vescebatur simul seorsium; sederunta cora conninaru in co primogenitus iunta primogenita sua che minimum iunta attaca sedendo. eo primogenitus iuxta primogenita sua, & minimus iuxta atatem suam. Hinc duo licet cognoscere, quæ ad ordinem illorum conuinarum pertinent; alterum est, eos non in una omnes mensa, consedisse, sed in tribus 1 1 1

distinctis & separatis mensis: id enim aperte significatur illis verbis, Seorsum loseph, & seorsum fratribus, & seorsum Aegyptus. Erat igitut vna mensa principalis ad quam solus Ioseph sedebat, tanquam princeps & dominus. Vt ex hoc loco appareat, quam sit antiquus mos & olim, hodiéque à Principibus vsurpatus, vt etiam in publicis conuiuiis nonse Principes jungant & misceant cæteris conuiuis: sed pro dignitateac maiestate sua, propria habeant mensam, ad eamque soli resideant. Hoc autem fecit Ioseph, quòd idem antea factitare apud Aegyptios solitus estet; & vt hac etia ratione occultaret se fratrib. suis, simulans Aegyptiu se esse; ob idque more Aegyptiorum, cum Hebræis considere in conuiuio nollet. In altera mensa erant Aegyptij: non sanè quilibet Aegyptiorum, sed viri honorati ac primarij, qui officij & honoris gratia, asse-Ctabantur Ioseph. De quibus illud quod dicitur: Qui vescebantur simul, dupliciter potest intelligi: vel vt illud simul referatur ad illud conviviu, ad quod Ioseph primates Aegyptiorum inuitasset, quò magis honoraret fratres suos, & suam illis magnificentiam & maiestatem demonstraret. Vel illud simul denotat, illos Aegyptios, solitos comedere eo tempore, quo Ioseph comedebat, quòd essent viri in primis honorati; non autem de numero famulorum Ioseph, qui ministrabant eius mensa, atque eo ministerio peracto, postea comedebant.

Tertia mensa fuit, in qua erat fratres Ioseph; & hanc mensam Ioseph coram le apponi iussit, vt hic narrat Scriptura, maioris nempè benignitatis declarandæ gratiâ; quo videlicet eos videre,& ab ipfis videri pofset:& si quid sermocinari luberet cum eis (per interpretem viique) id commodius & iucundius posset. Erant porrò fratres Ioseph, ordinati secundum ordinem ætatis cuiusque ( & hoc est alterum illud, quod ex fupradictis verbis Scripturæ colligitur) vt prior natu, priori loco sederet; & minimus natu, vltimo loco. Primus itaque in ea mensa sedebat Ruben, vitimus autem, Beniamin: Et hoe Scriptura vocatin hoc loco, (sedere iuxta primogenita sua,) id est, ve quisque primogenitus suerat, Remerêtia in ita primo loco ibi sedebat. Atque hunc morem, priorem in conuiuis miorum erga locum maioribus natu deferendi, plenum videlicet vrbanitatis & moreteres Roma- destiz, ac reuerentiz, etiam à veteribus Romanis religios è custoditum esse, legimus apud Valerium Maximum eodem, quo proxime dicum Valerius Ma- est, loco. Senectuti, aitille, iuuentus ita cumulatum & circumspectum honorem reddebat, tanquam maiores natu adolescentium communes patres estent. Inuitati ad cœnam diligenter quærebant, quinam ei conuiuio essent interfuturi, ne senioris cuiuspiam aductum discubitu przcurrerent: sublataque mensa, priores consurgere eos, & abire patiebantur. E quib.apparet, cœnæ quoque tépore, qu'am parco, & qu'ammodesto sermone; presentib. senioribus, soliti esset vti adolescetes. Sic ille.

mimae.

Tertia qua-

Terria quæstio: Cur Aegyptij tantopere auersabantur societate He-14 fio, cur Egy-pul auersaba bræorum in conuiuiis, testante Scriptura, illicitum putasse Aegyptios, rur conninua atque profanu, comedere cum Hebræis? Quida referut hoc ad fastum Mebrasrum. & Supercilium, & Superbiam Aegyptioru, qui exteras getes, & omnium

maximè

maxime Hebraos, vt ignobiles,& obscuros, vilesq; homines fastidiebant, atg; aspernabantur: cum tamen ipsi Aegyptij propter impurissimos mores, & absurdissima instituta, legésq;, & vanissimas, atque execrandas superstitiones, omnium mortaliu vanissimi, & contemptissimi haberi deberent. Dauid certè, propter has causas Aegyptios appellauit populum barbarum, dicens: In exitu Israel de Aegypto, domus Iacob de populo barbaro Verum probabilius dictu fuerit, propterea Aegyptios tantopere abhorruisse à comedendo cum Hebræis, quòd Aegyptij nó yescerentur carnibus pecorum; quin ctiam pecora ipfa, quafi deos divino cultu,& honore venerarentur, ob idque corum occisione perhorrescerent:Hebrzi verò pecora mactarent, tum ad edendi, tum ad sacrificandi vsum. Hoc auté dupliciter probari potest ex ipsa Scriptura: primum, ex hoc loco; vbi dicitur Aegyptios conuinia Hebzorum habuisse pro illicitis & profanis: profana enim putabant, id est, impia, & contraria pietati & religioni suz, qua ipsi colebant ea, pro diis, quibus occisis, & coctis vtebantur Hebræi pro quotidianis cibis. Deinde probatur idem ex cap. 8. Exodi: dicenti enim Pharaoni, vt Hebrai sacrificarent Deo suo in Aegypto,& non irent in desertum, respondit Moyses: Non potest ita sieri: abominationes enim Aegyptioru immolabimus Domino Deo nostro. Quod si mactanerimus ea que colut Ægypty cora eis, lapidibus nos obrues.

Quæstio quarta super illis verbis : Sederunt coram eo. V ter mos anti- Quarta quior fuit in conuiuiis, sedendine, an accumbendi? In hoc enim Scri- que ster pturæ loco, vt primum mentio fit, quo statu corporis essent in conuiuio, dicitur in conviuio Ioseph sedisse fratres eius; & supra Genes. 37. fuerit sedendi legitur, fratres Ioseph sedentes comedisse. Eundémque morem tenuis- ne, an accumse veteres Romanos, & item Lacones atque Cretenses, in antiquis me-bendi.

moriis est prodicum. Nam ad illud Virgilij:

Perpetuis soliti patres considere mensis. Ita scribit Seruius: Perpetuis, inquit, mensis, id est, longis ad ordinem exæquatis sedentium. Maiores enim nostri, sedentes epulabatur; quem morem habuerunt à Laconibus, & Cretensibus, vt Varro dixit in libris M.Varro. de gente Populi Romani, in quibus docet, quid à quaq; traxerint gente per imitationem. Sic ille. Idémque confirmat Indorus libro Etymo- Indorus. logiarum 20, cap. 11. Immo verò apud Homerum, Heroes inducuer in conviuis sedentes, non accumbentes, vt notat Athenaus lib. 1. Et ad- Athenaus. dit hunc morem, interdum etiam seruasse Alexandrum Magnum, qui aliquando quadringentos duces, in fellis aureis, & argenteis, veste purpurea stratis, sedentes, ac reclinatos convivio excepit. Sed hæc pleniùs apud amicum meum, doctissimumque virum Petrum Ciacconium in Petrus Ciacco aureolo illo libro fuo de Triclinio Romano. Actas porrò fancti Ioseph, minsampliùs quingentos quinquaginta annos belli Troiani tempus anteceffit:vt hinc fatis appareat, quanta fit vetustas sessionis in conuiuio, vt qua vlos este fratres Ioseph in conuiuio eius, proditum sit à Mose.

Quinta quæstio, super illis verbis: Et mirabantur nimis, sumptis pa rti- fila de partibus quas ab eo acceperant. Quænam fuerunt partes illæ, quas fratres Io- bus, quas Io-

Comment, in Gen. Tom. 4.

tribus fuis. Suctonius. Principum,

seph dedit fra seph in convivio acceperant ab ipso? Fuisse puto fercula que apponun tur conviuiis, & quos Latini vocant Missus. Quanquam nomine etiam Morem fuisse partium appellari à Latinis Scriptoribus, ostendit Suetonius itascribés de Caligula: Qua epulatione, equiti Romano contra se hilariùs, auimutere partes diúlg; vescenti, partes suas misit. Fuisse autem olim solenne in couiuiis, eum qui inuitauerat, partes mittere ad conuiuas, præsertim honoratiores, sibique cariores non solum præsentes, sed etia absentes, apud Græcos & Latinos Scriptores legimus: de Cyro hæc scribit Xenophon lib. 8. Si apponeretur fibi suaue quid, non solus ipse id comedebat, sed impertiebatur etiam præsentibus. Frequenter etiam mittebat absentibus amicis de iis cibis, quibus ipse delectabatur. Quinetiam vbi cœnatum erat; reliquias omnes mittebat Cyrus de mensa sua. Traditum etiam memoriz est, Regem illum percelebrem Lacedzmonioru. Agesilaum, Agefilans. duplice in conuiuiis partem accipere solitu:non vt ipse vesceretur vtraque, sed ve mitteret alteram amicis, sib i altera reservas. Dicebat enim, ideo Regi duplicari obsonia debere,nó satietatis suz causa; sed vt quos

vellet, sic honorare posset. Et Capitolinus, Pertinacis Imperatoris parcimoniam enarrans: Amicis, inquit, suis si quando de prandio mittere voluit, milit offulas binas, aut omali partem, aliquando lumbos gallinaceos:fasianum,nunquam priuato conuiuio comedit, aut alicui misit.

Sexta quaft. fuerat partes miniis, apud Veteres.

Sexta quæstio: Quot numero fuêre partes illæ, siue fercula, & missus 17 Quet numere dati fratribus Ioseph? Thostatus fignificat fuisse quinque, idque coniectat ex eo, quod Scriptura dicit hoc loco, Beniamin quinq; partibus bus loseph, plus accepisse, quam vnum quemlibet fratrum suorum : quasi cuilibet de numero fer fratri datæ fuissent quinque partes, sed quia pars quælibet istaru quinculoru in con- que data Beniamin, erat duplo maior, quam aliorum fratrum, ideò ad vltimum Beniamin quinque partibus superauit alios. Circa hoc autem fuisse magnam apud veteres Romanos, parcimoniam, ostendit Seruius Super illum versum Virgilij:

Fit strepitus tectis, vocémque per ampla volutant.

far.

Scribit enim, Veteres Romanos, vt traditű est à Catone, & in atrio, & duobus ferculis epulari solitos. De Augusto quoq; Cæsare scriptumest, cœnasse eum ternis, ve plurimum, ferculis, aut eum abundatissimè senis præbuisse conuiuium. Cuius frugalitati quantoperè cotraria fuerit in-Elagabalus. temperantia, & luxus Elagabali demonstrat Lampridius ita de eo scri-Antiquier bens: Exihibuitaliquando tale conuiuium, vt haberet viginti & duo fercula ingentium epularum, & per fingula, manus, quafi iam comediffent, lauarent. Ex hoc præterea conuiuio Ioseph licet intelligere, anpartes, quam tiquissimum fuisse morem in conviuiis, non in commune vescendi, eadémque de patina conuiuas omnes cibum capiendi, sed singulis conuiuis singulas partes separatim & propriè assignandi. Verum super hac re quæltionem docté agitat in vtramque partem Plutarchus in lib. 2. Septima Quæstionum Symposiacarum, quæst.10.

mos fingulis commis dandi fingulas in commune vescendi.

Plutarchus. quastio, Quid

Septima quæstio super illis verbis: Et mirabantur nimis, sumptis partibus,

bus, quas ab eo acceperat:maiorg, pars venit Beniamin. Cur, aut quid mira-admirarentur bantur fratres Ioleph? Lyranus & Thostatus aiunt, illud miratos esse fratres Io. fratres Ioleph, quod Ioleph quem ipsi credebant extraneum, & Aegy- Lyranus. ptium, & suorum morum atque institutorum planè ignarum, ita eos le- Thostatus. dere fecisset, vt sedere ipsi in domo patris sui solerent: & quòd sine er- Philo in libro rore eos secundum ordinem ztatis in sededo disposuisset. Sic illi. Quibus suffragari videtur Philo, ita scribes: Iussi deinde sedere iuxta ætatis ordinem, mirabantur, quòd Aegyptij, non aliter quàm Hebræi, rationem ætatis haberent in honorandis hominibus:ídque tribuebant prudentiæ Ioseph, qui non solùm seriis, & magnis rebus ad pacis, bellique recta munia spectantibus, sed etiam domesticis & ludicris, & conujualibus decorum ordinem induxisset, cuius antea rudes, expertésque fuiffent Aegyptij. Sic Philo. Contraria est sententia Caietani, arbitrantis, idcirco miratos esse fratres Ioseph, quod in accipiendis ab eo partibus, tanto superior ipsis suisset Beniamin, licet, tanquam natu minimus, vltimus in sedendo suisset. Admiratio illa fratrum Ioseph, inquit Caietanus, non quadrat sessioni eorum ordinatæ secundum ætatem cuiusque, non enim res hæc digna fuit admiratione: sed quadrat distributioni subiunct, partium, in qua Beniamin prælatus apparuit omnibus. Sic ille. Et hoc videtur-congruere cum verbis illis Scripturæ: Et mirabantur nimis, sumptis partibus, quas ab eo acceperant: maiórque pars venit Beniamin,

ita ut quinque partibus excederet. Octava quæstio. Quomodo intelligendum est, parte Beniamin tanto maiorem fuisse partibus aliorum fratrum, vt quintuplo excederet, na ficuyait Scriptura: Maiórque pars venit Beniamin : ita vt quinque partibus Duomodo inexcederer. Quatuor id modis potest intelligi. Primò, ve cuilibet aliorum telligedum sit fratrum vnum duntaxat ferculum apponeretur; Beniamin verò sex fer- partem Bencula. Sed hoc non est credibile: nimis enim illiberaliter tractaffet fra- plo maiorem tres suos Ioseph in tam magnifico conuiuio, quo volebat & suam erga fusse. illos benignitatem, suámque magnificentiam declarare: in huiusmodi enim conuiuiis præcipua ratio multitudinis & varietatis ferculorū habetur. Quid quòd insignem secisse videretur iniuriam fratribus, & pre vno Beniamin alios omnes contemplisse? Deinde existimari posses, paria quidem numero fuisse omnibus data fercula, verum quodlibet ferculum datum Beniamin, fuisse quintuplo maius quodlibet ferculo aliorum fratrum. Verùm nechoc est verisimile. Nam cum quodlibet ferculum aliorum fratrum satis esset copiosum, pro magnificentia illius conuiuij nimis profectò superuacaneum fuisset, quolibet ferculum Beniamin fuisse quintuplo maius. Præterea cogitari posset, cuilibet ceterorum fratru plura esse data fercula, verbi gratia, tria; at verò Beniamin tanto plura esse data, ve quinq; ferculis cæteros fratres excederet, verbi gratia data ei fuisse octo fercula. Et hoc sanè nihil habet absurdi. Ad extremum, existimari potest, cuilibet fratrum data esse à Iosepho quinque fercula, sed hoc discrimine, yt quodlibet ferculum Beniamin, duplo maius esset quolibet serculo aliorum fratrum;

PPPP

ità ve totum quod datum est Beniamin, duplo maius esset quam erat totum datum singulis fratribus, sed in eo tamen quod datum est Beniamin, quinque partes, siue medietates erant, supra id quod datum erat cuilibet fratrum eius. Quapropter verè dici potest, id quod datum est Beniamin, quinque partibus fuisse maius eo quod datu est cuilibet fratrum eius: & item nihilominus verè dici potest, quod datum est Beniamin, id duplo tantum fuisse maius, quam quod singulis alioru fratrum datum est. Ex quo facilè intelligitur, Iosephum scribetem in 1. lib. Antiquitatum, vbi refert hanc historiam, Ioseph in illo conuiuio liberaliter tractasse alios fratres, sed Beniamin duplicibus partibus honorasse, non discrepare secudum rei veritatem ab eo quod Scriptura dicithoc loco, Beniamin quinque partibus excessisse alios fratres: hac certè ratione dictum illud Ioseph Auctor Historiæ Scholasticæ interpretatur.

Nona quæst. Cur id facere voluit Ioseph erga Beniamin, vt is quing; 20

Historia Scho lastica.

Iosephus.

Quastio nopartibus excederet alios fratres; Apud Euseb. lib. 9. de Præpar. Euanna, cur ita gelica, cap.vlt. Alexander Polyhistor rationem reddit eius reinequapraferre Io-Seph voluerit fratrem suum fratribus. Euseb. Lyranus.

quam hoc loco reticendam. Sic enim de eo scribit ibi Euseb. Questio-Béiamin alis nem etiam mouet, cur in prandio quincuplas germano suo Beniamin partes Ioseph apponi iusserit. Respondet, proptereà id factum esse ab Alexăder Po eo,quoniam septem filios Lia patri cius pepererat (sex mares,& vnam bhister apud fæminam) Rachel autem mater sua duos tantum. Propterea Ioseph, quinque partes dedisse Beniamin, & duas iple sibi accepisse: vt septem etiam ipsi partes, quot & Liz filij, haberent, ne domus matris suz minor videretur. Sicille. Lyranus & complures alij putant id esse sacum à Ioseph, vt tentaret animos fratrum suorum erga Beniamin, explorarétque num inuiderent ei, ægréque ferrent sibi prælatum esse in conuiuio, sicut inuiderat sibi quòd plus ipsis diligeretur à patre. Sed quanquam hoc videtur satis probabiliter dici, contraid tamen facit, quòd postquam Ioseph iam se manifestauerat fratribus suis, & liquidò cognouerat in periculo Benjamin fuisse eos peramantes eius, & pro salute ipfius satagentes ac solicitos; similiter tamen illis prætulit Beniamin: cùm enim fingulis dedisset binas stolas, Beniamin dedit quinas, & insuper argenteos trecentos. Similius igitur verò est id fecisse Ioseph, quòd Beniamin sibi coniunctior esser, & carior cateris fratribus, cùm esset frater suus vterinus, & vnicus eodem patre matréque generatus: & quod in sui locum successisset apud Patrem, quantum ad singularem

> Isto præterea facto Ioseph erga Beniamin, præfigurata est (secundum Ambrolium & Prosperu ) futura super omnes cœlestium donoruin B. Paulo (qui fuit è tribu Beniamin) exuperantia. Is enim fingulari quada Apostolici muneris gratia, & cœlestis sapietiz przstatia, & perpessione laborum, in predicando Euangelio, & re Christiana per omnem terrarum orbem promoueda, videtur alios excessisse ac superasse. Vndeiple dixit: Abundantius omnibus laboraui:&, Ministri Christi sunt:& ego(vitunus sapiens dico)plus ego Vide ipsum 1.Cor.15.& 1.Cor.11.& 13.

amorem & curam eius.

Decima.

Decima quastio super illis verbis : Biberunta, , or inebriati sunt cueo. Decima qua-Nonne fuit notabilis intemperantiæ, tam immodice in eo couiuio potasse Ioseph cu fratribus suis, vt ebrij sieret? Ebriis porrò accidit, quod fratrum eine sibi contigisse Terentianus ille Cremes ebrius & ipse confiretur.

At, at, inquit, hercle verba mihi data sunt: vicit vinum quod bibi: At dum accubabam, quam videbar mihi effe pulchre sobrius?

tas loseph 😙 pertinuerit ad peccată ebrie-In Eunuch.

Postquam surrexi, neque pes, neque mens satis suum officium facit. Sed nó ita res habet, nec peccati ebrietatis acculandus est Ioseph. Verùm scire couenit, verbu inebriandi, secundum proprietate linguæ Hebrææ læpenumero ide significare, quod large & abundater, & hilariter, cirtra ebrietatis tamen vitium, bibere : sepéque transferri ad res etiam irrationales, ad fignificandum ingentem copiam & abundantiā cuiulpiam rei. Audi Beatum Hieronymum super hac re ita scribentem: Idio- 5. Hierony, in ma linguæ Hebraicæ elt, vt ebrietatem pro satietate ponat. Sient ibi: In traditionibus stillicidiis eius inebriabitur germinans : haud dubium quin terra pluuiis ir- Hebraicis in rigata. Sic ille, Ad eandam sententiam, sed latiùs & distinctiùs S. Aug. Genesim. hæc scribit in quæst. 144. in Genesim: Solent, inquit, ebriosi homi- S. August. nes hinc sibi adhibere testimonij patrocinium, non propter illos filios Israël, sed propter Ioseph, qui valde sapiens comendatur. Sed inebriandi verbum, & pro satietate solere poni in Scripturis, qui diligenter aduerterit, multis in locis inueniet. Unde est illud, Visitasti terram & ine- Locus Psalm. briasti eam: multiplicasti ditare eam: Et quia in laude benedictionis hoc 74. positum est, & tanquam donum Dei comemoratur, satis apparet ebrietatis vocabulo ibi satietatem fignificari. Nam sic inebriari, vt inebriatur ebriosi,nec ipsi terre vtile est; quoniam maiore,quam satietati sufficit, humore corrumpitur: sicut vita ebriosorum qui non satietate se replent, sed mergunt diluuio. Sic Augustinus. 30 Ergo verbum inebriadi dupliciter in sacris litteris vsurpatur. Inter Verbum ine-

dum enim accipitur iuxta vulgarem consuetudinem, ea ratione vt ponitur in vitio: fignificat enim, in tatum repleri vino, vt & corpus in fen- ptura v surpafu, & motu perturbetur; & animus in recto rationis vsu. Nimio enim vi- tur. no sumpto,& sursum vaporante,caput oppletur : & quia inde sensus & motus ad vniuersum corpus deriuatur, perturbato cerebro, necesse est motu & sensum aut impediri, aut deprauari: inde est titubatio lingua, & vacillatio pedum. Ac licèt intellectus noster non sit affixus organo, fed incorporeus sit atque immaterialis; indiget tamen in operando, obiectiue, vt bene affecta sit phantasia; necesse enim est, auctore Philosopho, intelligentem Phantasmata speculari. Hinc sit, vt nimio vini potu, perturbato cerebro, confusaque phantasia, functiones itidem mentis Aristoteles confundantur, & vitientur; quò pertinet illud celebre Aristotelis di- lib 3. de Anim. ctum: Intelligere & speculari marcessit, aliquo interius corrupto, ipsum autem text 39.

impassibile est. Huiusmodi porrò ebrietatis, notabilis curpitudinis effe- Aristoteles Etus paucis verbis attigit Plinius, ita scribes: Hinc pallor, & genz pen bib. i.de Anim. dulz, oculorum vicera, tremulz manus, labantésque pedes, & ( quz sit Plin.lib.14. pæna præsens) furiales somni, & inquies nocturna. Præmiúmque sum- cap. 22.

mum ebrietatis, libido portentola, ac iucundum nefas. Postera die , ex ore halitus fœtidi, ac ferè rerum omnium obliuio mórsque memoriz. Sic Plinius. Verùm in huiusmodi tam turpem, & danosam, probrosamque ebrietatem incidisse sanctum loseph, nequaquam existimandu est.

Altero modo, & sanè frequenter, verbum inebriandi, vsurpatur in 22 Scriptura citra vitium, prout fignificat large & copiose, & cum magna animi iucunditate, & voluptate bibere, illæsa tamen mentis, & sensum integritate: &, vt dixi, non folùm, sic vsurpatur in hominibus, sed etiam Aggai i. in rebus ratione carentibus: In Psalmo enim 64. verbum inebriandi, Psalm 35. hac fignificatione vsurpatum sæpiùs inueniet Lector. Hunc etiam intellectum habent illa: Inebriabuntur ab vbertate domus tua: id est, replebuntur, & saturabuntur. Et, Comedistis, & non estis satuati : bibistis, & non estis inebriati. Id autem est; Non estis, restincta siti, planè repleti & saturati: & item illud: Nolite inebriari vino, in quo est luxuria. Id est, nolite repleri vino, vel largè & abundanter indulgere vino: ex eo enim ebullit & efferuescit lasciuia, & libido: fiquidem venter madens asque astuans vino, facile despumat in libidinem: sicut contrà, parcus vini vsus arcet libidinem: verum enim est illud comicum:

Ephef. 5.

Terentian. in Eunuc.

Sine Cerere & Baccho friget Venus.

Ergo illud: in quo eft luxuria, non refertur ad vinu præcisè, sed ad illud: Nolite inebriari vino, id est, repleri, quasi larga & exuberans vini potatio parens sit luxuriz.

#### SECVNDA DISPVTATIO, quæ est Philonis.

An omnis ebrietas in vitio sit, & omnino sugienda viro Sapienti.

V o p hîc narrat Moyses de ebrietate sancti Ioseph, & 14 fratrum eius, adduxit me ad voluntatem commemorandi hoc in loco disputationem quanda Philonis de ebrictate, perpulchram sanè, nec alienam hoc loco, & gratam Lectori futură. Disputat autem Philo in eo libro quem

inscripsit de Plantatione Noë, V trum omnis ebrietas vitiosa sit, & sugienda viro bono, & sapienti, an verò aliqua esse possit inculpabilis, nec Sapienti viro indecens: Est autem copiosa, & perquàm erudita disputatio, & his ferme verbis ab eo explicata: Quæritur, inquit, vtrum Sapiens aliquado inebriabitur. Est autem duplex ebrietas, altera, vino repleri & madere, altera pro vino delitare. Super hac quæstione disseruere multi ac nobiles Philosophi: quorum alij negat vel nimio mero vsuru Sapientem, vel deliraturum ob pocula: hoc enim manifestuesse peccatum: illud, peccati causam esse, vtrumque porrò boni viri officio contrariu. Alij cocedunt bono & sapienti viro indulgere interdu vino, fed

Duplex ebrie-

Digitized by Google

sed delirare præ nimio potu, nequaquam: Prudentiam enim eius susticere propulsando, si quid nociturum videatur. Tantam enim Prudentia vim habet ad restinguendos affectus, sine feruenti amoris cestro inflammatos, siue multo vinò calentes, vt his omnibus euadat illa superior. Quemadmodu & in profundo flumine, vel in alto mari vrinantes, Pulchra simipartim percunt, imperiti videlicet natandi, partim natationis gnari, sine periculo & labore sursum enatant. Similiter nimium vinu, torrentis modo, inundans animam, nunc oppressam in imum vsque fundum ignorantiæ demergit: nunc à salutari eruditione subleuatam non potest vilo modo lædere.

Sed istorum Philosophoru alteri non satis animaduertentes cu quato malo sapientem suum componant, è sublimi eum, taquam aucupes, in terram detrahunt, vt in calamitates, quibus ipfi laborant, inducant. Alteri diuerlam temperatiæ virtutem intuentes, fateri coguntur, quòd qui haurit vinum immoderatius, impos sui factus, aberrabit facile: nec manus solum, sicut athletæ victi, demittet; sed ceruice quoque ac capite defluente, genúque labante, ac pessum eunte toto corpore, procidet. De hac igitur re præmonitus, non temerè in bibacitatis certamen vitrò descendet:nisi fortè propter magnam vtilitatem, puta, salutem patriæ, aut honorem parentum, aut liberoru, aliorumque sibi coniunctissimorum securitatem:aut, vt dicam in vniuersum, ob ingens aliquod & magni momenti, vel priuatum, vel publicum negocium. Nunquam enim sustinebit intra se recipere venenum mortiferum, nisi admodum iniquo tempore, per quod ex vita profligetur, tanquam ex patria. Nam hoc vini venenum (fic enim appellari verè potest) si non mortem, certè creat insaniam, dicerem etiam mortem, cuius accessu præcipua nostri pars, mens quodammodo interit. Nam quantum equidemintelligo, separatio corporis ab anima, quæ est mors, legior ducenda est, quàm alienatio mentis, & recti vsus rationis priuatio. Et, si cui detur optio, illa potiùs, quàm hæc eligeda fuerit. Quapropter prisci Græci artem vini parandi possogdón hoc est, insanientem vocarunt, & occupatas hac arte Bacchas, Mænades dixerunt: quòd insanizac desipiențiæ causa sit vinum immoderate sumptum.

Sed redeamus ad duas illas Philosophorum opiniones de ebrictate suprà positas: alteris, sapientem admissurum ebrietatem aientibus, alteris è diuerso id constanter pernegantibus. Prior opinio his argumentis niti videtur. Quædam esse homonyma, alia synonyma vocabula constat: hæc sunt multævoces, sed eandem rem significantes, vt sagitta, telum, spiculum; item scipio, virga, baculus. Homonyma vox, vna quidem est, sed diuersas admodum res significans: vt vocabulu canis, est homonymum: nam & terrestre, latrans animal, canis dicitur, & marina bestia,& cœleste sydus,quod Autumnale Poëtæ vocant, quòd ineunte autumno exoriatur, maturandis, perficiendísque fructibus: Aristippus quoque, & Diogenes, atque horum disciplina sectatores, Cynici, id est, Canes dicti sunt. Consimili ratione, vinum, & merum, & teme

Digitized by Google

& temetum, synonyma sunt idem significantia: nomen enim temeti apud Poëtas passim obuium est: quæigitur hinc derivantur, no ressed voce discrepant, vt vini saturitas: & temulentia: quæ vtraque nimium vsum significant, multis de causis bono viro sugiendum. Qui si vino replebitur, pariter etiam temulentus erit, nec grauiùs lædetur, quam si vino simpliciter expletus sit. Atque hæc est vna Philosophorum senten-

tia de Sapientis ebrietate. Altera verò aliorum Philosophorum sentetia talis est; Nostræ tem-16 pestatis homines, paucis exceptis, nihil priscorum hominum habere simile; sed verbis, & factis plurimum ab illis discrepare, longissiméque distare. Nunc enim vsque ad animi atque corporis languorem potant, absque respiratione bibentes: & vltrò pincernas vrgent, & indignantur illis cessantibus, dum caldam, quam vocant, frigefaciunt, & delicamentum illud Homericum, scilicet potandi certamen conviviis suis repræsentant. In quo certamine vehementer conflictantur, auriculas, nares, manuum extremos digitos, & alias corporis partes sibi praro-Nota Pristo- dentes inuicem. Atque hæc sunt, yt videmus huius nouæ, quænunc inrk temperan- troducta viget, conuiualis lætitiæ, atque hilaritatis præmia. At prisci tiam cum pie- homines, omnis honestæ actionis, initium à sacris faciebant, ita demum finem optatum sperantes. Et quamuis rei gerendæ tempus ægtê cunctationem pateretur; ante omnia tamen curabant, vt votis ritè peractis litaretur, pro lucro moram hanc reputantes: inconsulta enim celeritas nocet; cunctatio autem sæpè affert vtilitatem: scientes igitur

> quòd vinivsus magna cautione opus habeat, nec affatim, necsemper adhibebant vinum, sed decenter, & suo tempore. Peractis enim votis, & sacrificiis placato numine, post purificationem corporum & animarum, aquis abluti, & imbuti sacrarum legum cognitione, hilares & læti ad remissiorem victum se conferebant, sæpe ne domum quidem repetentes, sed in templis vbi sacra fecerant, permanentes, vt & sacrifici memores, & locum reueriti, sacrosanctum reuera celebrarent conuiuium, nec verbo, nec facto vllo peccantes. Ex hoc more natam aiunt esse vocem μεθόψε, quasi μτι το θόψε, quia post sacra, demum prisci indulgebant poculis. Talis vsus vini, cui magis, quàm viris sapientibus conueniat, quibus nunc quoque debetur ea, quæ potationem przcedit,

facrorum operatio? Tertia ratio fit per diuersam etymologiam probabilis. Sunt enim 17 quidam, qui putant huic rei non ideo tantum esse datum istud nomen, quia soleat sequi, & sieri post sacra: Sed à m's rus forus, id est, à remisfione animi. Relaxatur porrò infipientium ratio, & animus ad peccandum licentiùs: at eorum qui rectè sapiunt, potu vini relaxatur mensad truendu tranquillitate atque hilaritate: fit enim vir sapies, vino maceratus, seipso suauior: proinde ne hoc quidé modo errabimus si ei potatione cocedemus. Huc accedit & illud, quod sapientia no est res dura, neque tetrica, neque deuincta cogitationibus tristibus, sed perpetua tranquillitate hilaris, plenáque gaudio ac lætitia; ynde sæpe prorumpit

Digitized by Google

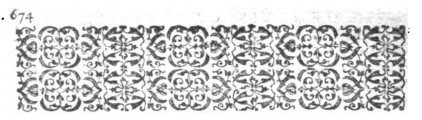
in non

in non infulfos lufus & dicteria, coniuncta tamen femper cum grauitate feria: quemadmodum in bene temperata lyra contrarij soni in vnam melodiam ritè consonant. Certè iuxta sacri Moysis opinionem, Sapientize finis, lulus & rifus est non iste, quo pueri delectantur, sed quo homines cani, qui non tam consenuerunt tempore, quam bonis confilis. Nonne vides filium Abrahænominatum esse Isaac, id est, non risibilem tantum, quod est commune omnium hominum, sed ipsum risum & gaudium? quem conuenit ludere cum tolerantia, que est vxor eius Rebecca, hoc enim Hebrais nomen istud interpretatur. Diuinum autem lusum, animo plebeio, non est sas videre; soli Regi licet, cum quo diu habitanit (etiam si non omni æuo )Sapientia. Is appellatur Abimelech, qui prospiciens per Alludit ad hi fenestram, id est, per apertum, & luciferum mentis oculum, Isaac widit lu. storia qua nar dentem cum Rebecca vxore sua. Quod enim aliud negotium sapientem, ratur Gen. 26. decet magis, quam bene sentiendo & agendo gaudere, exhilarari & ludere cum honesta tolerantia?

Ex his concluditur, sapientem fore aliquando temulentum, quatenus: temulentia confererad bonos mores, & afferet coniunctam viilitati relaxationem: videtur enim vinum ea quæ cuique à natura funt indita augere, & intendere siue bona, siue mala sint, nam & hocaliæ item res pleræque faciunt. Siguidem pecunia bono viro auctor bonorum est; malo autem contrà, ingentium est malorum seminarium. Gloria quoque insipiétis malitiam reddit illustriorem: sicuriusti virtutem, pobiliorem facit. Similiter & vinum infulum corporibus, malas temperatanimi affectiones; bonas verò, benignas, & clementiores efficit. Certè nemo, non planè rudis Philosophiæ, nescit, è duobus contrariis, si vnum plerisque conueniat, etiam alterum necessariò conuenire; vt album & nigrum sunt inter secontraria: si album bonis promiscuè malisq; couenit, & nigru ité vtrisque: similiter couenier, nec solum alteris: sobrietas auté & ebrietas contraria funt inter se, sunt aurem sobrietatis participes, vt Maiores docet, boni malique, verisque igreur etia conueniere brietas: ergo inebriabitur etia vir bonus absque vllo virtutis detrimento. Quod si tanquá pro tribunali, non folum argumentis, sed etiam testibus vtendu est, multos, & in primis laudatos, & medicos, & philosophos commemorare possumus, qui non ver bis modò, sed etiam scriptis huic sententiæ suffragati sunt. Multos enim re liquerunt Commentarios intirulatos de ebrierate: quorum confessione constat, temulentiam non esse aliud, nist potationem quadam largiorem, hauriréque vinum largius, & abundantius solito, citra mentis tamen atque l'ensuum integritais, rectique vsus detrimentum, non obfuturum sa pienti:etsi id faciat in tempore, & in loco: & quemadmodum; & quatenus oportet, nullo, modo peccaturum. Hactenus ex Philone. Ex cuius; disputatione licet intelligere, ebrietatem Ioseph, & fratrum eius, quami narrat in hoc loco Scriptura, fuissetalem, qualem Philoait sapienti honestam, & vtilem nonnunquam esse.

Comm.in Gen. Tom. 4.

9999



# BENEDICTI PERERII COM-

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM QVARTVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Ioseph scyphum in sacco Beniamin abscondi iubet: quo mox, quasi surto esset sublatus, diligenter quasito, & denique in sacco Beniamin inuento, eum tanquam surti reum detinere Ioseph volente, vehementer satagit & laborat Iudas apud ipsum, pro liberando Beniamin.

RECEPIT autem Ioseph dispensatori domus suæ, dicens: Imple saccos eorum frumento, quantum possumt capere: & pone pecuniam singulorum in summitate sacci. Scyphum autem meum, & pretiú quod dedit tritici, pone in ore sacci iunio ris. Factúmque est ita, & orto mane, di-

missi suis. I'amque est ita & orto mane, dimissi suit suis. I'amque vrbem exierant, & processerant paululum, tunc Ioseph acersito dispensatore domus, Sur5 ge, inquit, & persequere viros, & apprehensis dicito, Quate
6 reddidistis malum pro bono? Scyphus quem furati estis, ipse
est in quo bibit dominus meus, & in quo augurari solet: pessimam rem secistis. Fecit ille vt iusserat, & apprehensis per ordinem locutus est. Qui responderunt: Quare sic loquitur dominus noster, vt serui tui tantum flagitij commiserint? Pecuniam
quam

quam inuenimus in summitate saccorum, reportauimus ad te de terra Chanaam: & quomodo consequens est vt furati simus de domo domini tui aurum vel argentum?apud quemcumq; 9 fuerit inuentum seruorum tuorum quod quæris, moriatur, & nos erimus Domini nostri. Qui dixit eis: Fiat iuxta vestram 10 sententiam: apud quemcumque fuerit inuetum, ipse sit seruus meus, vos autem eritis innoxij. Itaque festinatò deponentes in II terram saccos aperuerunt singuli. Quos scrutatus, incipiens à 12 maiori vsque ad minimum, inuenit scyphum in sacco Beniamin. At illi, scissis vestibus, oneratisq; rursu asinis, reuersi sunt 13 in oppidum. Primúsque Iudas cum fratribus ingressus est ad 14 Ioseph(necdum enim de loco abierat)omnésque ante eu pariter in terra corruerut. Quibus ille ait: Cur sic agere voluistis? Is an ignoratis quòd non sit similis mei in auguradi scientia? Cui Iudas: Quid respondebimus, inquit, Domino meo? vel quid 16 loquemur, aut quid iusté poterimus obtendere? Deus inuenit iniquitatem seruorum tuorum; en omnes serui sumus domini mei, & nos, & apud quem inuentus est scyphus. Respondit Io- 17 scph: Absit à me vt sic aga, qui furatus est scyphu, ipse sit seruus meus:vos autem abite liberi ad patrem vestrum. Accedens au- 18 tem propiùs Iudas, confidenter ait: Oro domine mi, loquatur seruus tuus verbum in auribus tuis, & ne irascaris famulo tuo: tu es enim post Pharaonem dominus meus. Interrogasti priùs seruos tuos, Habetis patrem, aut fratrem? Et nos respondimus 19 tibi domino meo: Est nobis pater senex, & puer paruulus, qui in senceture illius natus est; cuius vterinus frater mortuus est: & ipsum solum habet mater sua, pater verò tenerè diligit eu. Dixistique seruis tuis: Adducite eum ad me, & ponam oculos 21 meos super illum. Suggessimus domino meo: Non potest puer 22 relinquere patrem suum:si enim illum dimiserit, morietur. Et 23 dixisti seruis tuis: Nisi venerit frater vester minimus vobiscu; non videbitis ampliùs facie mea. Cùm ergo ascendissemus ad 24 famulu tuu patre nostru, narrauimus ei omnia que locurus est dns meus. Et dixit pater noster: Reuertimini: & emite nobis pa 25 rū tritici. Cui diximus: Ire no possumus: si frater noster mini- 26 mus descederit nobiscu, proficiscemur simul: alioqui, illoabsete, no audemus videre facieviri. Ad que ille respodit: Vosscitis 27 o duos genuerit mihi vxor mea. Egressus est vnus & dixistis, 28 qqqq

29 Bestia deuorauit eŭ: & hucusque no coparet. Si tuleritis & istu. & aliquid ei in via contigerit, deducetis canos meos cu mœ-

30 rore ad inferos Igitur si intrauero ad seruú tuú patrem nostrú. & puer defuerit (cũ anima illius ex huius anima pendeat) vi-

deritque eu non esse nobiscu, morietur, & deducet famuli tui 32 canos eius cumœrore ad inferos. Ego propriè seruus tuus sim, qui in meam huncrecepi fidem, & spopondi dicens, Nisireduxero eum, peccati reus ero in patrem meum omni tempo-

33 re. Manebo itaque seruus tuus pro puero in ministerio domi-34 ni mei, & puerascendat cum fratribus suis. Non enim possum redire ad patrem meum, absente puero, ne calamitatis, qua oppressura est patrem meum, testis assistam.

### VERS. 2. Scyphum autem meum argenteum, & pretium quod dedit, in ore sacci junioris. Et factum est ita.

es calumniaaus commetus eft aduer ses Theodore. Genesim est centesima quinta. Ad quid fabulam scyphi commentus est

VAERITVR, quo animoloseph, quemve ad finem huiuf-1 modi calumniam instruxerit aduersus Beniamin? Sed veram & propriam rationem exposuit Theodoretus. Cum enim po-& propriam rationem expoluit 1 neodoretus. Cum cium po-fuisset quæstionem hanc, quæ in numero quæstionum eius in

Ioleph? Respondet ipse hunc in modu: Experiri volens Ioleph animum fratrum erga Beniamin, & liquidò nosse an Beniamin calumnia passum, exanimo, & acriter defenderent, ob id in eius Jaccum ablcondi scyphu imperauit. At vbi cos non tantum illi patrocinari, sed etiam pro co vehemeter certare, ac leiplos offerre perspexit, personæ principis, & imperatis deposita, fraternum vultum induit, & beneuolentiam ostendit; fratrésq; trepidantes, & tantum non terram sibi dehiscere exoptantes, ipse bono animo esse iussit, dices. Nunc igitur ne timueritis:neque durum esse vobi videatur quod vendidistis me:nam vt viueretis, misit me Dem buc antevos, Philo. Sic Theodoret. Idem que multo, ante Theodoretum sensit Philo in libro de Ioseph ita scribens: Sed hæc omnia, quasi tentamenta quadam erant, Ioseph explorare cupiente animos fratrum suorum erga Beniamin. Verebatur enim ne quod inter eos intercederet odium, fine invidia:vt in familijs sæpe accidit prognatis ex diuersis matribus, honoretamen interse paribus. Ideo vt exploratores incusabat : nec dmisst eos, nisi obside reteto, donec adduceretur sibi dilectissimus frater Beniamin. Quem, ob eandem causam, cæteris in convivio prætulit, interim obletuans singulorum vultus, ex his iudicaturus, si qua subesset inuidia. Cumque vidisset gaudere eos, ac fauere honori pueri, tertium pratte experimentum commentus est, intentato furti crimine Beniamin, vt illorum pro co curam & solicitudinem exploraret. Atque his argumentis certò

certò persuasus, paternam familiam nequaquam seditione domestica impugnari, ratiocinatus est, quod in se fratres admiserant, non tam corum perfidià accidisse, quam prouidentià Dei prospicientis futurum, & ventu-

ra non minus cernentis, quam præsentia. Sic Philo.

Verum hine exoritur quæstiuncula: Num peccauerit Ioseph, furti ar- An peccauerit guens, & infamans innocenté Beniamin? Audiat Lector verá eius quæ- 10/cph furti stionis solutionem à Caietano traditam. Quæstio est, inquit Caietanus, Beniamin. quo pacto exculetur Ioleph de peccato mortali, imponendo furti crimen Casetanus (ufratri suo Beniamin innocenti. Sed solutio quæstionis est, nullam suisse per bunc locu. ibi calumniam formaliter; hoc est, ex intentione calumniandi:vt clare patet ex eo, quod in fratris dilectissimi sacco poculum argenteum iussit poni. Intendebat enim Ioleph explorare an frattes sui parui facerent seruitutem Beniamin:calunia igitur tantum materialiter illic interuenit; quæ, quia cognoscebatur, quòd in malú nullum Beniamin redundaret, vipote intra breuissimum temporis spatium, immò verò statim veritate patefa-Cta, in lucem prodiens, à peccato contra bonum proximi manifest è excusatur, quamuis officiosum mendacium interuenit. Hæc Caietanus. Ego, & à tali mendacio libenter vindicauerim sanctum Toseph : non enim ista ex animo, & seriò, & asseuerando, sed tentando, & interrogando tantúm (vt facere iudices solent) facta, dictaque sunt.

Pro vocabulo scyphi, Hebraicè est geba, de cuius significatione sic Oleaster: Verbum Gaba à quo Geba id est, scyphus, eleuare significat, Geba verò eleuationem, & inde collem, quòd sit eleuatus; vnde Migaot quòd Nostri tiaras seu mithras vertunt, quòd eleuatæ essent ad modum collis. Hinc etiam gabia, id est scyphus, non qualiscumque, sed qui formam collis habeat, vt puto, formam habebat, dimidiæ amygdalę, siue Indiani Coci. Hec Oleaster. lxx. Interpretes pro ea voce posuerunt, Koodi, Condy, su- Soid vox per quavoce Hieronymus citans lectionem hanc lxx. Interpretum: Et po-S. Hierony in ne argentum uniuscuiusque in ore sacculi, & condy meum argenteum, mitte in Tradit, in Ge. sacculum iunioris: Pro sacculo, inquit, Hieronymus, peronem, vel follem Hebræa habent : pro condy, id est, pro poculo, quod etiam in Isaia legimus, Aquila scyphum, Symmachus, phialam transtulerunt. Sic Hieron. Locus autem Isaiæ significatus hie ab Hieronymo est apud eum, sub sinem cap. 51 Nam pro verbis illis, quæ habet nostra translatio Latina: Ecce tuli de manutua calicem indignationis mea: apud lxx: siverbum de verbo re ddas, Latine est: Ecce tuli de manu tua calicem ruina, condy furoris mei: Vocem condy porrò, tradunt Grammatici non esse Græcam, quod indicat etiam forma eius nominis. Apud Athenæum, vbi de varijs poculoru Athenam. generibus disserit cum exemplis Græcorum Scriptorum, mentio fit eius Quam fuerit vocis. Quanti autem opprobrij & infamiæ duceretur olim surripere scyphum Principis, satisfiquet exemplo Dioxippi Atheniensis, qui per calu- furto tollere. niam falsò acculatus quòd poculum aureum Alexandro Regi inter epu- Curtim lib 9. las surripuisser, cum coniccum in se oculorum, quibus vt sur ab alijs de- Smetonimo in fignabatur, ferre non posser, excedens conuiuio, literis conscriptis quæ Claud. Regi redderentur, ferro se interemit, Et Iunio Seruilio, qui in conuiuio,

9999

Claudij Cæsaris aureumscyphum furatus credebatur, in diem posterum ad conuiuiú reuocato, calicem sictilem apponi iussit Cæsar: quod opprobrium, homini non planè impudenti, instat maximi supplicij esse debuit.

Inter vasa porrò argentea vel aurea Principu, tenuisse primas scyphos,

Antiquitato honor scyphorum.

Homer, Iliad. \(\lambda\). de scypho Nestoris (3) Neron.

siue pocula, ex monumentis antiquitatis manisestum est: quoru antiquissimus vsus vel ex hoc Scripturæ loco perspicuè cognoscitur. Apud Homerum in primis celebratur scyphus Nestoris, quem ille scribit aureis cla uis suisse interpunctum duplici sundo, quatuor velut auribus redimitu: ad quarum singulas binæ columbæ aureæ pasci videbantur. Erat autem ille adeo grauis & ponderosus, vt repletus, vix è mensa ab alio quopiam moueri posset; quem tamen Nestor potaturus, facilè in manus tollebat. Memoratissimi quoque sucrunt duo scyphi Neronis, pretiosissimi, atque ei gratissimi, quos ille Homericos à cælatura carminis Homerici vocabat: eos autem, nunciata sibi exercituum desectione, per summam iram atque

Suet.in Nero.

### PRIMA DISPVTATIO.

Quomodo intelligendu sit Ioseph augurari solitum iu scypho argenteo. Super illis verbis,

Ver s. 5.

Scyphus quem furati estis, ipse est, in quo bibit dominus meus, & in quo augurari solet.

Prima quasti devaria lectio ne O interpre tatione buisse loci.



indignationem, folo illifit.

A c disputatio tres habet quæstiones: quarim prima est, Quæná sit germana sententia illorú verborum: In quo augu-rari solet. Sciendum est, locum hunc ab Interpretibus variè reddi ex Hebræo, variéque exponi. Quidam vertunt augura-

ri, ficut Latinus Interpres secutus lxx. Interpretes. Alij, augures consulere: Alij tentare & probare, Alij, pro malo omine & augurio accipere. Paraphralis Chaldaica habet: Et ipse inquirendo inquirit pro eo. Aben Esta accipit pro tentare, & probare, hoc intellectu: Per hunc scyphum dominus meus vos tentauit, vt cognosceret num fures essetis. Rabbi Iona sic exponit, Cogitat herus meus amissionem scyphi, ex quo bibit, sibi esse malum omen, & augurium. Dauid Kimhi in libro Radicum, hoc modo interpretatur: Auguratur pro eo, id est, consulit& interrogat augures, vt sciat à quo sit sublatus,& vbi eum quærere debeat. Lectio Chaldaica,paulò suprà memorata hanc reddit sententiam: Dominus meus pro scypho sibi ablato, diligenter inquirit, vel inuestigando furem, vel confulendo augures, & diuinos. Nostræ lectionis Latinæ hæc est sententia, soseph in illo scypho, se ue per illum scyphum, solitum auguria captare, id est, quære re notitian, vel futurarum rerum, vel præsentium, vel preteritarum maximè occultarú, quæque humano cósilio ac ratione peruestigari no queant. Quid auté bto

propriè significet verbú Hebræű, quod hîc Latinè interpretatű est augurari, disputat Oleaster super hoc loco, quem Lector, si luber, videre potest.

Altera quæstio est. An verà ac proprie loieph auguran soleret parillu Secuda quast. fcyphum. Duplex est significatio tam nominis Augurium, quam verbi augurari: altera propria; altera verò minimè, sed figurata & metaphorica. bu augurari. Augurari propriè significat divinare ex avium vel volatu, vel cantu, vel pastu: hæc enim tria erant augurij genera, quæ in auium vel volatu, vel pastu observabantur. Huiusmodi augurum erat honoratissimum Romæ Collegium, in quod clarissimi Romanorum allegebantur: quorum dupliciter perinfignis erat honor & dignitas, tum propter fummam auctoritatem & porestatem; tum quod is honor non esset temporarius, sed perpetuus, nec quoad viueret augur, ei adimendus. Auctoritatem & potestatem auguru demonstrat verba illa xij. Tab.quæ refert Cic.lib. 2. de legib. Quanta effet funt autem hæc: Quæ augur iniusta, nefasta, vitiosa, dira defixerit: irrita Augurum au infectaque sunto. Qui non paruerit, capitalis esto. Nec rarò factum est, ve Cicero. augurum obnuntiatione præcipui magistratus etiam Consules se abdicarent magistratu. De perpetuitate autem huius magistratus, audiat Lector verba illa Plinij scribentis Arriano: Gratularis, inquit, mihi, quòd accepe- Pli.li 4 Epif. rim auguratum: iure gratularis: sacerdotium enim ipsum, cum priscum & religiolu est, tu hoc quoq; sacru plane, & insigne est, quod no adimitur viuenti. Nam cætera, quamquam dignitate propemodú paria, vt tribuuntur, sic auferuntur: in hoc, fortunæ hactenus licet vt dari possit. Sic ille. Videat Lector super hoc ipso eruditam Plutarchi disputationem in libr. Plutarch. Quest. Romanar. quæst. 99. & antea, quæst. 72. & 73.

Altera significatio est verbi augurari, non propria, sed per translatione, vsurpando augurari, pro eo quod, in vniuersú dicitur Diuinare, siue prælagire animo, & prædicere futura, quocumque id modo fiat. Hac signisicatione vsus est augurandi verbo Plinius scribens Cornelio Tacitò: Au- Plisti 7 Epist. guror, inquit (nec me fallit augurium) historias tuas immortales futuras. Similiter idem verbum vsurpauit Cicero scribens Czcinnz: Non exalitis Cicl & Epift. inuolatu(inquit)nec è catu linistro oscinis, vt in nostra disciplina est, neg; tripudijs solistimis, aut somnijs tibi auguror, sed habeo alia signa quæ obseruem : quæ etsi no sunt certiora illis, minus tamé habent vel obscuritatis, vel erroris. Hoc item fignificatu Aristoteles primo libro Animalium scripsit, sternutamentum esse sacrum augurium sanitatis capitis huma- sternutametu ni, ita scribens: Sternutamentum quod flatus vniuersi eruptio est ex ca. anguraldignă pite per nares, signum est augurale, & vnum ex spirituum omnium ge- putetur fanineribus sanctum & sacrum. Idémque dixit expresse in Problematum se- tatu capitus. ctione trigesima tertia problem. 9. Sternutamentum, inquit, beneualere caput posseque concoquere, naturale indicium est. Cum enim capitis calor humorem, spiritumque peruincit, tunc moueri solet sternutamentum Quamobrem moribundos, interdum sternutatorio excitamus, tanquam si hoc affici nequeant, spes nulla salutis sit. Perinde igitur, quasi bonæ indiciú valetudinis partis optimæ atque sacerrimæ, sternutamentú adorant, benéq; augurantur. Sic Aristoteles; qui & augurari, & augurium

Etoritas.

fumplit

sumplit pro naturali indicio, & pro eo quod est naturaliter indicare. Cùm igitur in hoc loco dicitur Ioleph auguratus in scypho, non sumitur augurandi verbum priori modo, sic enim augurium non per scyphum, sed per aues fiebat; sed posteriori modo sumitur, pro eo quod est diuinare, siue prospiciendo & prænunciando futura, siue præterita vel præsentia, quæ essent occultissima, penetrando intelligentia, escalijs manifestando.

Cuiusmodi fuerit illa diuinatio per scyphum.

Tertia quæstio, Qua ratione diumatio illa per scyphum siebarapud & Ægyptios? Hoc,nec tradit,nec significat Scriptura, nec ego reperi apud Herodotum, Diodorum, aliósque qui subtiliter mores, & instituta, & leges Ægyptiorum expolucrunt. Sedenim talem diuinandi modum fuille in vsu id temporis apud Aegyptios, non est dubitandum.id enim satis indicant verba illa loseph: An ignoratis quod non sit similis mei in augurandi scientia? Et apertius hoc habet translatio lxx. Interpretum: Non scisis quid augurio augurabitar homo qualis ego? fignificans hisce verbis, sui similes in Aegypto, id est, primarios ac principes Aegyptiorum, tali genere augurandi vti consueuisse. Illa porrò diuinandi ratio per scyphum, ad Magiam Varia species, pertinebat, cuius multas & varias species siue modos percenser Plinius fine mods ma his verbis: Vt narrauit Hostanes, species Magiz plures sunt. Namque & gia secundum: exaqua, & ex spheris, & ex acre, & stellis, & sucernis, ac peluibus, securiria lib 30.6.2. búlque, ac multis alijs modis diuma promittit:præterea vmbrarum, inferorumque colloquia; quæ omnia, ætate nostra Princeps Nero, vana, falsaque comperit. Et interpolitis aliquot, subdit: Proinde ita persualum sit, intestabilem, irritam, inanem esse, habentem tamen quasdam veritatis vmbras; sed in his veneficas artes pollere, non magicas. Sic Plinius.

Iulius Sire-

Verumtamen scire cuperer Lector, quomodo per scyphum Aegyptij nime ubr. o.de divinarent. Dicam quod legi apud quendam, minime malum auctorem, Fato, capi. 18. Assyrios legimus, inquirille, & Chaldæos, & Aegyptios, pelues aquis replere solitos (idem fecisse eos in scyphis, non temete existimari porest) in quibus argenteas laminas, lapidésque pretiosos certis characteribus signa tos ponebant, & quibusdam verbis pronunciatis, Dæmon aduocabatut: qui vocem instar sibili, ex aquis edebat responsa eorum, de quibus consulebatur, reddens. Ex nitidis etiam tersisque rebus alijs, in quibus qualitarum rerum imagines à Diabolo confictæ videbantur, antiquitus diumabatur. Iulianum Imperatorem Apostatam, hoc potissimum divinandi genere vsum esse, quidam tradiderunt. Consimile est, quod à quibusdam hodie velin crystallis, & vitreis vasis aqua repletis, vel in summis digitoru vnguiculis exercem: in quibus rerum, quæ inquiruntur, species & imagines à Diabolo confictæ, à certis personis videntur. Huius generis suille videtur oraculum ex fonte Cereris in ciuitate Patras: in quo iniecto spe-Dininatio for culo, ægroto hilarior vel tristior vultus ostendebatur, & indidem ægrotis Persitiosa rel sanitas, vel mors diuinabatur. In li.de Mirabilib. Mundi (qui Aristot. falso adscribitur) memoratur sons quidam Paliscorum: in quo per dolum rern, comfon iurata, & tabellæ inscripta, si ponebantur, continuò absorbebantur, bona se Paliscorum. autem fide ac syncerè iurata supernatabant aquis. Sic ille.

potius fabulo-

SECVN

### SECVNDA DISPVTATIO.

### Super illis verbis,

An ignoratis quòd non sit similis mei in augurandi scientia? VERS. 16.



X istis verbis minimè leuis existit quæstio, quomodo sactus 🙎 Ioleph istud dixerit, quòd non solùm erat mendacium qualecunque, sed ipsi etiam valdè perniciosum. Nam nez verú erat, iplum augurari lolitum per lcyphum, & cultorem haberi velle artis illicitæ & damnatæ,non vacabat peccato,ip-

sique apud viros pios infame ac probrosum esse poterat. Super hac quæstione varias Auctorum opiniones percensebo:ac denique breuiter sententiæ meæ Lectorem faciam participem. Prima est opinio B. Augustini aientis, id Ioseph dixisse non seriò; neque ex animo, sed per iocum, siue per iocularem quandam simulationem:non tamen eiusmodi iocum vsurpasse sanctum toleph, sine sensu alicuius mysterij, istiusmodi ioco velati & occultati. Hanc opinionem Augustini sequuntur, & Auctor Historiæ Scholasticæ in Historia Genesis super hunc locum, & S. Thomas in Secunda Secundæ quæst. 95. arric. 7. Verba B. Augustini in quæstione cxsv. in Genesim huiusmodi sunt : Quæri solet, quid sibi velit illud quod dixit Prima opinio fratribus suis Ioseph: Nescrebatis quia augurio auguratur homo qualis ego? Augustina. fed quia non id seriò, sed ioco di cum ab eo est, ve exitus docuit, non est Scholafic. habendum mendacium: mendacia enim seriò à médacibus aguntur, non S. Thoma. ioco. Cùm autem quæ non funt, ranquam ioco dicuntur, non depurantur mendacia: Nec verò Ioleph sic fratres suos ludificasset, nec tanta expe-Catione suspendisset, nisi magnum aliquid isto quasi ludo significaretur: nam neque sapientie illius viri grauitate id condignum erat, nec Scriptura eiusmodi commemoraret, vt in qua tanta sit sanctitatis auctoritas, & prophetandorum tanta intentio futurorum : quæ exequi modò non suscepimus, sed admonere tantum voluimus, quod hic oporteret inquiri-Nec porrò illud, vacare arbitror, quod Ioseph non dixit, Auguror ego, sed, auguratur homo: qualis ego. Quod si hoc dicatur esse genus aliquod locutionis, in Scripturæ corpore simile aliquid reperiendum est. Hæc B.Au-10 gustinus.

Secunda opinio, non ablimilis, Theodoreti est, affirmantis, id Ioseph dixisse per sictionem & simulationem quandam; quo videlicet facilius Secusta opinio ea ratione perueniret cò quò intendebat. Nec sibi Ioseph arrogasse scie- Theodoreti. tiam vel vium augurandi, led eam tribuisse alijs viris sui similibus, id auté est proceribus & Principibus Aegyptiorum. Hoc autem modo scribit Theodoretus in quæstione 104.in Genesim: Quid hoc est: Augurio auguratur apud se? Qui volunt augere crimen furti apud fratres illos Ioseph, vaticinij instrumentum poculum appellant. Quod etiam ipse Ioseph dixit:Ignoratis:inquit,quod quisquam augurando auguratur sicut ego? Hzc

Comment in Gen. Tom. 4.

pres.

autem dicebat, non quòd vaticinio vel augurijs vteretur; sed sermonem Gracus Inter- effingens iuxta materiam subiectam Conuenit autem admirari exquisitam eius loquendi rationem. Neque enim vel simulando, augurij peritia sibi passus est tribui, sed cuipia alteri, cui summa imperij commissa esset. sicut fuerat sibi. Non enim dixit, Auguror, sed, Augurando auguratur quif quam, sicut ego. Sic Theodoretus. Extremam hanc Theodoreti admonitionem secutus videtur Græcus interpres in Catena Lippomani citatus. Qui locum hunc sic vertit: An non nostis, quod divinando divinat vir, qui similis mei est Et subdit, Hoc autem est, ac si diceret: An ignoratis, quod viri excellentes, ac principes, qualis ego sum, ex huiusmodi rerum amissione, omina, & auguria captare solent? Sic ille. Nihil igitur de se Ioseph istis verbis dicit affirmate, sed illud tantum significat, summates Aegypriorum, qualis iple erat, solitos istiusmodi augurijs vti, & per ea, res vel amissas, vel sibi ablatas inquirere.

Tertia opinio Ruperti.

Tertia opinio est Ruperti, qui ait ista verba dixisse Ioseph seriò, & ex 11 animo, suoque sensus led in eius verbis augurari, non propriè accipiendum esse pro superstitiosa auium observatione, vel alia quapiam Gentiliu superstitione, sed in vniuersum pro eo, quod est divinare, & surura præuidere ac prædicere:in quo neminem fuisse apud Aegyptios similem eius minime dubium vel obscurum est:habebat enim spiritum propheticum. quo futura præuiderat, atque prædixerat. Verba Ruperti sunt hæc ex lib. 9. in Gen. 10. Augurari quidem, Gentilium est, & ex lege Dei illiciti est: attamen rem diuinam, id est, futurorum intelligentiam, qua gratia ipse præditus, somniorum quoque verus erat Interpres, verbo augurandi re-Ctè illum significasse non dubium est. Ergo quicquid hactenus in frattes suos egit, in præsens quidem aliquantula illis pæna fuit: sed reuera non tanquam augur, sed tanquam Dei vates, ex intuitu futurorum tunc illa gessit. Sciebas enim, quòd pro culpa suæ venditionis, seruituri essent Aegyptijs in tribus gonerationibus suis : generatione auté quarta reuersui. Vnde moriturus iple dixit fratribus suis : Post mortem meam visitabit vos

Genes. 15.

Deus, & ascendere vos faciet de terra ista ad terram, quam inranit Abraham, Isaac & Iacob:asportate vobiscum ossa mea de loco isto. Nec vacui, sed cum magna substantia, multóque auro & argento educendi inde erant. Benè igitur in prophetia trium generationum, quæ seruituræ erant in Aegypto, & ablationis auri & argenti Aegyptiaci, tribus illis diebus in custodiatenuit,& abeuntibus argenteum scyphum suum imposuit. Item in auspicio Aegyptiorum, qui fugientem Israel persecuturi erant, misit executores post illos, qui eos cum nimia turbatione, quasi ad iudicium reuocarent.

Et sicut cantaturi erant filij Israel dicentes, Cantemus Domino, gloriose Exod. 15. enim magnificatus est. Ita rectè & iple tristitiam fratrum inopinabili gaudio terminauit, dicens: Ego sum Ioseph frater vester. Sic Rupertus.

Quarta opi-

Quarta opinio est Thostati affirmantis Ioseph dixisse illud fingendo, 12 mo Thosiati. & simulando. Sed quia voluit talis à frattibus suis existimari. qualis reucra non erat, mentitu fuisse eum, officiolo tamen mendacio, ad inquirendam nimirum veritatem, quam posse cupiebat, & ideo peccasse tantum 

Digitized by Google

venialiter. Fingebat & simulabat Ioseph, istud dicens (ait Thostatus) loquens scilicer prout de illo existimabant Aegyptij habentes illum præstantissimum coniectorem futurorum per artem augurandi vel Necromantiæ,sic enim dixerat illi Pharao, Vidi somnia,nec est qui edisserat, que au dini te sapientissimè coniicere. Si quæras, an Ioseph ita locuiens sit mentitus? Ioannes Respondet Ioannes Galensis non fuisse eum mentitum, quia oratio eius, cum fuerit interrogatiua, nihil affirmauit, vel negauit, & ideo nec verum nec falsum significauit. Sed hoc non valet: nam licet oratio interrogatiua simpliciter & ex toto non affirmet vel neget, attamen ex parte, & prout presupponitaliquid, est affirmatiua, vel negatiua: Verbi gratia, hec oratio. An ignoras guod Christus mortuus est, & surrexis? supponit Christum mortuum esse. & surrexisse. Talis fuit oratio illa Ioseph: An ignoratis quod non sit mei similis in augurandi scientia? Idem Auctor respondet aliter, verbum augurandi hîc non fumi propriè pro fuperstitiosa observatione auiú, & per eam divinatione futurorum, sed simpliciter pro præscientia & divinatione futurorum, quam fine dubio Ioseph per spiritum propheticum, & diuinam reuelationem habebat. Verum neque hoc recte dictum est. Ioleph enim illa verba dicens,talis haberi voluit à fratribus luis , qualem verba eius proprie accepta significabant, id est, augurem verè, ac propriè dictum. Dicendum igitur est, Ioseph voluisse haberi à fratribus suis verè ac propriè augurem, & ideò mentitum esse sele quia tale mendacium neque illis fuir noxium, & sibi conducebat ad inquirendam veritatem, qua nosse cupiebat, ideireo fuit mendacium quodammodo officiosum, & veniale peccatum:à quo excusare Ioseph pon est necesse. Hactenus ex Thostato.

Atenim videnur mendacium illud fuisse perniciosum ipsimet Ioseph, Discuriur opi bonam ipsius famam fædans: velle enim haberi à bonis viris, & veri Dei nie. cultoribus, quales erant eius fratres, illicitæ ac damnatæ, & diabolicæ su- Thostatio perstitionis egregium cultorem, non est leue ac veniale peccatum, vt dicit Thostatus. Deinde, non bene refellit secundum responsum Ioannis Galensis, immo videtur esse admodum probabile. Dici enim potest, Iofeph vium este oratione ambigua (quod fine peccato interdum fieri licet). quam sciebat fratres eius, atque Aegyptios, qui audiebant, accepturos secundûm vnum sensum à se non intétum, id est, de augurio proprié dicto: iple verò eam orationem intelligebat de augurio amplè dicto, prout figni ficat vniuerse quamlibet divinationem, etiam licitam & fanctam.

Paulus Burgensis in Additione quadam sua ad Postillas Lyrani super hoc loco, ait ex textu Hebraico elici, sententiam verborum Ioseph Pauli Burgenfuisse hanc; Nesciris, primarijs & principibus viris, qualis ego sum, fa- sis. cile ac promptum elle consulere augures & divinos (quorum tunc in Acgypto magna erat tum copia, tum auctoritas ) & per eos secreta & occulta omnia cognolcere? Hinc igitur apparet, sic intelligendo verba Iose ph, nihil esse loci relictum quastioni. Verba Burgensis sunt hac: In Hebraica littera non dicitur: An ignoratis quod non sit similis mei in augurandiscientia? Sed ponuntur alia quædam verba quorum hæc est senteria: An

SIRI

ignoratis quòd homo mei similis facilè posset per auguria talia scire? Et hoc videtur magis consonum rationi. Fratres enim soseph non habebant, vnde scire deberent, soseph esse maximum augurem: sed bene poterant existimare, cùm ille tam potens esset, habere posse augures quoscunque vellet, quos de occultis consuleret: præsertim cùm in Ægypto multiessent consectores & talium artium professores, vt ex multis Scripturæ locis perspici potest. Secundum verò S. Augustinum & S. Thom. in 2.1. quæs. 95. Ioseph istud dixit non seriò, sed referens ad id, quod vulgus segyptiorum opinabatur de ipso, credens soseph talium artium esse peritissimum. Sic Burg.

Sexta opinio Caietani.

Caietanus exculat Ioleph à mendacio perniciolo, quòd professio, & 14 munus augurandi, in illo tempore, & apud illas gentes non esset infame, sed honorificum: quocirca dicens Ioseph se esse augurem, non se ipsum infamauit. Vtrum autem exculari possit Ioseph ab omni mendacio, primum dubitat Caietanus: verum denique putat dupliciter excusari posse: primum quòd per illa verba, non sibi attribuit scientiam augurandi, sed alijs sui similibus, id est. primarijs Ægypti viris eam attribuit. Deinde, quia licet augurari proprie dictum, sit illicitum; attamen ample sumprum pro diuinare, quocumque id modo fiat, siue bene, siue malè, potestesse sine vitio, cùm bene fit. Ioseph autem & dininabat futura, & bono modo diuinabat, nempe afflatus diuino spiritu. Verba Caietani sic habent: Quastio est circa auguriu, quod finxit&simulauit Ioseph, quo pacto exculari possit Ioseph à mendacio pernicioso in seipsum, simulando se esse divinatorem in vale argenteo: est enim hac species divinandi inexculabilis. Verum solutio quæstionis est, quòd huiusmodi divinationes tunc temporis infames non crant, sed honorabiles, & ideo non est aduersus propriam samam locutus Ioseph. Et quidem quòd ipse esset diuinator, testabatur divinatio somniorum:vnde profitendo se diuinare, verum dicebat. De modo autem diuinandi, videlicet in illo poculo argenteo, an secundum veritatem excusabilis sit, nescio, crediderim tamen excusabilem suisse nesas enim est putare, quòd aliquod inexcusabile, ex suo genere peccatum mortale, sibi ipsi imposuerit Ioseph. Idem Caietanus perpendens verba illa Latine Translationis: An ignoratis quod non sit similis mei in augurandi scientia? subdit hæc, luxta Hebræum habetur: An non nost is quod di uinande divinat vir, sieut ego? non sunt verba præferentis se alijs, sed dicentis communem esse diuinationem sibi similibus:modeste significans, quòd Principibus, qualis erat ipse, non deesset diuinatio. Nec explicat, an per se, an per alios divinet. Et quia divinare nullum peccatum est, potest enim ex dono Dei, & quandoque beneficio naturæ sancte sieri, ideo nihil illiciti de le protulit Ioseph. Sic Caietanus.

Septimaopinio Lippomani.

Lippomanus in Catena sua in Genesim, prætermissa translatione at Lectione Latina huius loci, ex Lectione Hebraica, Grecaque, atque Childaica, conatur propositam difficultatem expedire. Sic enim scribit: Abeo quod Latinus Interpres vertit, An ignoratis quòd non sit similis mes in augurandi scientia? paulò diuersior est Lectio Hebraica, hanc fermè redden senten

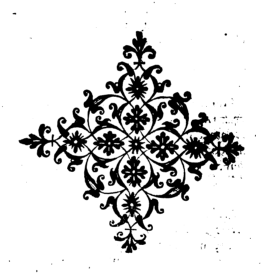
leprentiam : Necitis, quòd augurio auguratur (leu) dininando dininabit vir q:: ficet eyo (vel) similis me.? nec distimilem habet sententiam translatio lxx. Interpretum, quæ sic habet: Non seitis, quod augurio augurabitur homo, qualis 200? quasi dicat: Cogitandum vobis erat, me ob secretorum cognitionem à Pharaone celebratum nomine & officio, etiam vestri furti conscium me futurum: ideòque à tanto flagitio designando cauendum erat vobis, cum id facile peruestigare ac deprehendere possit, quicunque mei similis fuerit. Chaldaica lectio sic habet: Nescrebatis quod innestigans innestigaret vir, sicur ego? Quibus verbis alter innuitur sensus, hic nimirum: Abstinere vos debebatis ab hoc scelere, vel illud saltem cogitantes, quòd maxima in eo detegendo víurus essem diligentia; quemadmodum facere solent mei similes in peruestigandis rebus sibi furto sublatis. Hine igitur pater, sine mendacio dixisse illud Ioseph. Sic Lippomanus. Sed quia Lippomanus tacitam præteriuit lectionem Latinam, secundum quam tamen prælens quæstio potissimum mota est, & in qua maximè versatur difficultas, idcirco eius solutio mutila & imperfecta est,

Quod ego super hac Quæstione sentio, non tam superioribus senten- Octana opinio tiis diuersum est, quam ex carum aliquot apte compositum, atque confla-Oratio illa 10 tum. Arbitror equidem, cum Ioleph dixit verba illa, nihil eum esse men- seph de sua titum.possunt enim verba illa quatuor modis commodè ac verè ita expo-scientia angu ni, ve mendacii nihil planè contineant. Primum enim dici potest, Ioseph randi quattur dixisse illud non seriò, sed per iocum, sue iocularem quandam simulatio-modis rindica nem:quæ autem sie dissimulanter & ioculariter dicuntur, ea pro mendacijs nequaquam habentur : Et hæc est sententia B. Augustini, & Historiæ Scholasticz, & S. Thomz, vt suprà dictum est. Deinde potest dici, Ioseph non esse locutum assirmate & asseueranter, sed interrogando; nec sibi vendicando scientiam augurandi, sed assignando eam viris principibus & sui similibus. Hæcautem suit opinio Theodoreti, & Greci interpretis, Melchier & Ioannis Galensis cum honore citati à Thostato, & item Cani in libro Canon. secundo de locis Theologicis cap. 4. Illud præterea dici potest Ioseph dixisse illa non ex suo sensu, sed ex opinione arque existimatione omnium Ægyptiorum, qui videntes Ioseph præ cæteris vatibus & coniectoribus Ægyptijs sapienter occultissima interpretari, & futura præsagire, putantésque id eum facere, more aliorum, per artes magicas, ad quas pertinet augurandi superstitio, laudabant eum atque prædicabant, tanquam peritissimum augurem. Atque hanc opinionem & solutionem attigit S. Tho. in 2. 2. quæst. 95. artic. 7. Deinde illud etiam (quod videtur mihi quidem propius esse verò dici potest, verba illa Ioseph continere verissimam sententiam, si verhum augurandi non sumatur propriè pro eo quod est, ex observatione auium diuinare, quomodo hic non accipi, suprà euidenter ostensum est: sed augurari sumatur in vniuersum pro eo quod est præsagire animo & diuinare futura, quocunque id modo siat, siue per diuinum spiritum; siue humanum, siue diabolicum. Namque hac significatione sæpenumero vsurpari verbum augurandi, suprà demonstratum est. Manisestum porrò erat, Ioseph præstantissimum esse habitum divinato-

### 686 COMMENT. IN GENES. CAP. XLIIII.

rem, propter quatuor somniorum verissimam interpretationem, & sutura fertilitatis, ac sterilitatis prædictionem. Verissimum igitur erat, neminem eo tempore sussis similem Ioseph in scientia augurandi, id est divinandi. Sed illud aduertat Lector, quam prudenter & cautè locurus illa verba suerit Ioseph: non enim dixit neminem esse similem sui in augurando per scyphum, sicut antea dixerat eius minister, id enim salsum suisset, cum ipse non auguraretur per scyphum: immò ab ista, & aliis hoc genus superstitionibus vehementer abhorrebat; sed præcisè, absoluté que dixit, non esse sui similem in scientia augurandi, di, id est, diui-

BENE





# BENEDICTI PERERII COM-

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM QINTVM GENESIS.

### ARGVMENTVM.

Denique Ioseph manifestauit se fratribus suis : eósque remittens in patriam, suo & Regis Pharaonis nomine, patrem cum omni familia in Aegyptum accersiuit.



On se poterat vitrà cohibere Ioseph multis coram astantibus: vnde præcepit vt egrederentur cuncti forás, & nullus interesset alienus agnitioni mutuæ. Eleuauítq; 2 vocem cum sletu, quam audierunt Aegyprij, omnísque domus Pharaonis. Et dixit 3 fratribus suis: Ego sum Ioseph: adhuc pa-

ter meus viuit? Non poterant respondere fratres nimio terrore perterriti. Ad quos ille clementer: Accedite, inquit, ad me. Et 4 cum accessissent propè, Ego sum, ait Ioseph, frater vester, qué vendidistis in Aegyptum. Nolite pauere, neque durum vobis 5 esse videatur quòd vendidistis me in his regionibus: pro salute enim vestra misit me Deus ante vos in Aegyptum. Bienniú 6 est enim quòd cæpit sames esse in terra: & adhuc quinque anni restant, quibus nec arari poterit, nec meti. Præmisit que me 7 Deus ve reseruemini super terram, & escas ad viuendum habere possitis. Non vestro consisto, sed Dei voluntate huc mis- & sus

sus sum: qui fecit me quasi patrem Pharaonis, & dominum v-9 niuersæ domus eius, ac principem in omni terra Ægypti. Fe-10 stinate, & ascendite ad patrem meum, & dicetis ei: Hæc mandat filius tuus Ioleph: Deus fecit me dominum vniuersæ terræ Ægypti: descende ad me,ne morêris: & habitabis in terra Gessen, erisq; juxta me tu, & filij tui, & filij filiorum tuorum, 11 oues tuæ & armenta tua, & vniuerla quæ possides. Ibíque te pascam (adhuc enim quinque anni residui sunt famis) ne & 12 pereas, & domus tua, & vniuerfa quæ possides. En oculi vestri, & oculi fratris mei Beniamin vident quòd os meum loquatur 3 ad vos. Nunciate patri meo vniuerfam gloriam meam, & cuncta quæ vidistis in Ægypto: festinate & adducite eum ad me. 14 Cúmque amplexatus recidisset in collum Beniamin fratris 15 sui, fleuit: illo quoque similiter flente super collum eius: Osculatusque est Ioseph omnes fratres suos, & plorauit super singu-16 los:post quæ ausi sunt loqui ad eum. Auditumque est; & celebri sermone vulgatum in aula Regis: Venerunt fratres Ioseph: & gauisus est Pharao atque omnis familia eius. Dixitque ad 27 Ioseph, vt imperaret fratribus suis, dicens: Onerantes iumenta, ite in terram Chanaam; Et tollite inde patrem vestrum & cognationem, & venite ad me: & ego dabo vobis omnia bona 19 Acgypti, vt comedatis medullam terræ. Præcipe etiam vt tollant plaustra de terra Aegypti, ad subuectionem paruulorum fuorum, coniugum: & dicito: Tollite patrem vestrum, & pro-20 perate quantocyus venientes, Nec dimittatis quicquam de supellectili vestra: quia omnes opes Aegypti, vestræ erunt: Fe-21 ceruntque filij Israel vt eis mandatum fuerat. Quibus dedit lo seph plaustra, secundum Pharaonis imperium: & cibaria in iti 22.23. nere. Singulis quoq; proferri iussit binas stolas: Beniamin verò dedit trecentos argenteos cú quinq; stolis optimis, tátundem pecunie & vestium mittens patri suo, addens & asinos decem, qui subueherent ex omnibus divitijs Aegypti: & totidem asi-24 nas decem, triticum in itinere, panésq; portantes. Dimisit ergo 25 fratres suos, & proficiscentibus ait, Ne irascamini in via. Qui ascendentes ex Aegypto, venerunt in terram Chanaam, ad pa-26 trem ium lacob, & nunciauerunt ei, dicentes: Ioseph filius tuus viuit: & ipse dominatur in omni terra Aegypti. Quo

27 audito Iacob, quasi de graui sono euigilas, tamen no credebat eis. Illi è contra referebant omne ordinem rei. Cumq; vidisset

plaustra, & vniuersa quæ miserat, reuixit spiritus eius, & ait: Sufficit mihi si adhuc Ioseph filius meus viuit:vadam & vide- 28 bo illum antequam moriar.

### PRÆFATIO.



RAEFATIONIS in hoc caput vicem implebit concinna enarratio huius historia à Philone posita in eo libro, quem inscripsit de Ioseph Is autem scribit ad huc modum: Varys iam & certis persuasus argumentis, atque experi-

mentis à se prudenter factis Ioseph, paternam familiam intestinis dissidis & domestica seditione nequaquam impugnari; conuersus ad reconciliationem, nec diutius diuturnam illam disimulationem, & sui occultationem sustinere valens, succubuit denique amori, quo ardebat, fraterno. Ac ne fratribus propter veterem iniuriam obueniret aliquod dedecus, noluit prima agnitioni quenquam Aegyptiorum interesse. Semoto igitur universo famulatu, repente profusis, tanquam è sonte, ubertim lacrymis, dextra, vt propiùs accederent, innuit, ne forte verba eius exaudiri ab al ijs aliquo modo possent. Tunc sic eos allocutus est: Rem longo Oratio, qua tempore tectam, & oblinioni, vt vos putabatis, mandatam, nunc reuela- Icheph maturus, solus solos appello. Fratre quem in Aegyptu vedidistis, me ipsum fratribus presentem nunc cernite. Ego sum Ioseph. Hactam insperata voce per-vlus est, auculsis,& perterritis, & taquam pra graui onere, vultus ad terram dey-ne, cientibus: Nolite tristari, inquit Iosephzobliuionem omnium qua aduersum me patrastis, lubenter ac liberaliter polliceor, nullo vobis deprecatore opus est. Mea sponte in gratiam vos recipio, duabus de causis: tum propter pietatem erga patrem, cui plurimum debeo; tum propter naturaliter insstam mihi atque perpetuò in omnes exercitam clementiam 👉 humanitatem, qua omnes, prasertim sanguine coniunctos complector. Meum porrò miserabilem casum atque calamitatem non vobis imputo, sed ad Deum refero: qui me suorum benesiciorum difficillimis temporibus humano generi exhibendorum, ministrum atque executorem este voluitid verum esse, his, que oculis vestris cernitis, credite. Totius Aegypti gubernatio mihi est commissa, Rex honorem mihi habet eximium, & quamuis atate sensor, me suum quasi parentem veneratur. Color & obseruor non tantum ab indigenis, sed à plurimis etiam gentibus, vel provincialibus, vel liberis: omnes quippe opus habent meo subsidio Comment.in Gen.tom.4.

Digitized by Google

propter inopiam. Argentum & aurum; & quod his maius est, commeatus, apud me solum reponuntur distribuendi in singulos, quatum cuique ad necessariu vita vsum satis est, vt nec ad delicias supersit quicquam; nec ad famis remedium, atque etiam satietatis voluptatem. Quod non iactanter dico: sed vt intelligatis, neminem mortalium potuisse serue tantam conferre salicitatem, & seruo quidem in carcerem detruso: nam & vinctus sui quodam innocens, iniquè passus calumniam. Deu ille suit, qui extremam calamitatem ac miseriam in summam vertit selicitatem; qui solus est Omnipotens. Id cum mihi persuassissimum sit, non est cur vos quicquam timeatis: deponite omnem solicitudinem, & quantam maximam potessis, capite animis vestris latitiam atque voluptatem. Nunc properè redeundum vobis est ad patrem, vt à vobis potivis quam sama tam latum de me inuento nuncium accipiat: Solet enim sama velox esse, atque pracurrere.

Tum fratres certatin collaudabant Ioseph, alio aliam eius virtutem pradicante, clementiam, caritatem, & prudentiam: pietatem verò eius omnes, uno ore in calum efferebant, felicem euentum ad Deum auctorem referentes, & pristinos casus ferentes aquo animo. Nec minus illi mirabantur insignem eius modestiam ac patientiam: qui neque serviens male vnquam locutus est de fratribus suis, tanquam persidis sui venditoribus:neque in carcerem detrusus, pra dolore vllum secretum effutiuit: neque tam longo tempore intervinctos agens, vt miferi solent, suum detexit infortunium. Ac ne tunc quidem, cum vel Eunuchis, vel Regi somnium interpretaretur, occasionem ceperit aperiendi suam ingenuitatem. Immo ne tunc quidem, cum vicariam Regis potestatem accepit, uniuersa prafectus Aegypto, quicquam de sui generis nobilitate induauit:vt saltem ignobilitatis atque obscuritatis opinionem à se amoliretur, doces non vernam se esse, sed honesto & claro natum genere: verum insidys quorundam domesticorum in grandes arumnas ac miserias deuolutum. Ad has laudes accedebat commemoratio & admiratio aquitatu, prudentia ac dexteritatis eius in publicis muneribus obeundis: Conferentes enim eum cum vulgata aliorum magistratuum arrogantia & imperitia, mirabantur ostentationis & pomparum in viro tam egregio contemptum: & quòd alienus ab omni maleficio tragico, quamuis potuisset ipsos mox in prima profectione agnitos opprimere, aut certefame pereuntibus frumentum non præbere, adeo pænam omnem abiglis abstinuerit, vt tanquam bene de se meritis daret munera, redditostumenti pretio qued attulerant.

- Digitized by Google

Intantum porrò, perfidie atque impietatis fratrum Ioseph patratum quondam scelus latuit omnes, ut optimates Aegypti Ioseph gratularentur fratrum suorum prasentiam, quasi tum primum venissent. Quibus illi hospitaliter ac liberaliter acceptis, rem indicarunt suo Regi properè, ita ut omnia plena essent gratulationibus, & publica latitia:non aliter sane, quam si felici quopiam frugum prouentu præsens fames in abundantiam esset commutata. Rex, cognito, patrem Ioseph adhuc esse superstitem, & numerosam illi esse familiam, hortatus est vt in Aegyptum vniuersi commigrarent, oberrimă Aegypti partem eis se donaturu pollicitus. Moxá, Iofeph multa carpeta & plaustra pretiosis vestibus, multoá. auro, & argento plena, preser frumenti copia, & iumenta ad subuectionem vsui futura, multum item atque honestum dat famulitium, vt patrem secure & commode ad se deducant. Hattenus ex Philone.

Non poterant respondere fratres nimio timore perterriti.



I M O R E Millis maximum faciebat tum conscientia tanti sceleris contra Ioseph commissi: tum conteplatio potentiæ S. Thomas 1.2 Ioseph à quo facile quocunque vellet ille modo, & quanto- 9++ art docunque vellet supplicio, puniri possent. Inges porrò timor mentes conti-

rigentes facit homines, ac stupentes, & taciturnos, & quasi mutos. Cu- cescunt. ius rei causam huiusmodi reddit B. Thomas, sanè quàm probabilem ex Aristotelis doctrina in Problem.tradita, depromptam; Timor, inquir, prouenit ex imaginatione alicuius mali imminentis, quod difficulter repelli potest. Quod autem aliquid difficulter possit repelli, prouenit ex debilitate virtutis; virtus autem quanto est debilior, tanto ad pauciora se potest extendere, & ideo ex ipsa imaginatione quæfacit timorem, sequitur quædam contractio caloris & spiritus, & hinc retentio vocis. Sicut enim in morientibus, natura propter virtutis debilitatem ad interiora se recipit:& sicut in ciuitatibus, cum ciues valde timent externum hostem, retrahunt se ab exterioribus, & recurrunt quantum possunt ad interiora, ita in timentibus calor cum spiritibus ad interiora Differentia contrahitur. Hoc porrò interest inter itatos, & timentes: quòd in iratis iratorum, atpropter calorem,& lubtilitatem spirituum, qui proueniunt ex appeti - que timentia. tu vindicta, interiùs fit spirituum motus ab inferioribus ad superiora, & ideò congregantur Ipiritus & calor circa cor: ob ídque fit, vt irati reddantur prompti & audaces ad inuadendum. At verò in timentibus, spiritus mouentur à superioribus ad inferiora propter frigiditatem, quæ crassiores facit Spiritus. Hæc autem frigiditas accidit ex imaginatione defectus virtutis: Quocirca in timentibus non multiplicatur calor,& spiritus circa cor, sed magis à corde refugiunt, ideoque timentes non prompte inuadunt, sed magis refugiunt.

**S** S S S

Cur dolentes clamare, timentes autem filere folcant, ex Arifot.

Hoc item different timentes à dolentibus, quòd dolentes in vocem prorumpunt, timentes autem non emittunt vocem, sed magis redduntur taciturni. Cuius rei causam reddit hanc Aristoteles in Problematum sectione 27. Problemate nono: Quam ob causam, inquit, cùm & metus & dolor, quædam sit ægritudo, qui dolet, clamant: qui metuunt, filent: An qui dolent suum retinent spiritum? Is verò vniuersus erumpens cum clamore emittitur: Metuentibus autem corpus refrigeratur, calorque ima petit, qui spiritum mouet. Quò igitur hic se contulerit, ibidem spiritum potissimum excitabit : quapropter venter eorum qui metuunt, obcrepare solitus est. Vox autem est spiritus sursum versus elatus, partibus quibusdam, ceu instrumentis conficiendus & absoluendus. Causa verò cur homines dolentes suum retineant spiritum est, quòd omnes inditis à natura præsidiis cum affecti detrimento aliquo sumus, fine vlla cogitatione, naturali ductu & instinctu vti solemus. Idémque in cæteris omnibus videre est animantibus : aliæ namq; cornibus, aliæ dentibus, aliæ vngulis repugnant, seséque defendunt. Atqui dolores, vel omnes, vel plurimos calor adiuuat, quem profecto is auget, qui suum cohibet: calefacit enim caloris incitabula, contractointrorsus calore per spiritum, atque excoquit. Hactenus ex Aristotele. Multiplicatis itaque spiritibus introrsum atque calore, necesse est, vt emittantur per vocem, & quasi exhalentur: quapropter dolentes vix continere se possunt quin clament. At yerò in timentibus sit motus interioris caloris & spirituum à corde ad inferiora, vt dictum est. Et ideo timor aduersatur formationi vocis, quæ fit per emissione spirituum ad Superiora per os. Et hinc fit, vt timor tacentes faciat: & item vt corpore membrisq; trementes reddat, vt disputat Aristoteles in supradicta Scctione, Probl. sexto & septimo.

Nolite pauere, neque vobis durum esse videatur quòd vendidistis me in his regionibus: pro salute enim vestra misit me Deus ante vos in Ægyptum. Non vestro consilio, sed Dei voluntate huc missus sum, qui secit me quasi patrem Pharaonis, & dominum vniuersæ domus eius, ac principem in omni terra Ægypti.



X TENVAT Ioseph, quoad eius fieri potest, peccatum fratrum suorum, vt eos pre nimio timore consternatos animis, omni liberet formidine. Iubet enim cogitare eos, non quid ipsi, quantúm ve peccauerint; sed quantum in bonum con-

uerterit Deus ipsorum peccatum. Ex illo enim, licèt improbo eorum facto secutum erat, vt & ipse Ioseph maximam gloriam & potentiam adeptus esset; & vt ipsi, omnísque paterna familia, plurimæque gentes à miserrimo interitu famis, per ipsius prouidentiam & sapientiam conseruatæ fuissent.

Varia porrò fuerunt apud Veteres exoulation genera, quibus inuice vtebantur

vtebantur, si quid dissidij, vel offensæ, vel cuiuspiam detrimenti aut calamitatis exortum esset, cuius iam pæniteret, & obliuionem in perpetuum capere vellent. Non enim mala, quæ acciderant, ipsis assignabat. & imputabăt, sed vel externis causis, vel superioribus principiis, à quibus res mortalium arcano confilio disponerentur, & ad fines, incogitatos homini destinarentur. Ab Homero inducitur Priamus sedens in mænibus vrbis Troiz, & ad se vocans Helenam, atque eam appellans Homerae. caram sibi filiam: calamitatem verò belli Troiani, atque imminens exitium vrbis & imperij sui, no imputans illi, sed fatis & Diis. Hac enim verba illum cum Helena loqui facit:

---- Neque enim te dina malorum Arquerian: superis fasis sors ista senecta Debita erat nostra, & Tencris lacrymabile bellum.

Apud Gracos antiquitus prouerbij loco erat; Ate Homerica: guara ille Deam facit,noxas,& turbas,& distidia,aliáq; mala inferente atque immilcentem rebus mortalium, eámque dicit peracribus esse oculis, ac przuelocibus pedibus, insuperabili robore, inimicam, exitialémque mortalibus. Cùm igitur inter amicos vel sanguine iunctos mali quidpiam excitatum erat, quod sanare ac tollere vellent, ad istam Homericam Atem referebant, dicentes, non illorum hominum confilio, & vo-

luntate id accidisse, sed Ates malignitate contigisse.

Ioseph igitur, vir scilicet pius, & res mortalium plerumque quidem occulto, semper autem iusto, rectóque Dei iudicio & confilio disponi. administrari, & geri probè intelligens, quod à fratribus suis contrase actum fuerat, arcano Dei cóssilio imputat: qui magna sæpe mala in longè maiora bona pro infinita sua bonitate, & sapientia, potentiáque mutare solet. Hoc enim proprium est diuina bonitatis & sapientia, vt ipsis etiam malis bene vtatur, conuertendo ea ad rectitudinem alicuius ordinis: nó enim potest hominum consilio aliquo, vel potentia impediri diuina prouidetia, sed qualitercung; homo per malum recedere à Deo conetur, rursus per alium ordinem necessario ad eum relabitur. Scitum enim valde est meritoq; celebratum quod egregie doctus & disertus tij sentena de Boëtius lib. 4. de Consolatione Philosophica, sub fine sextæ Prose scri efficacia diniprum reliquit hisce verbis: Sola est diuina vis, cui mala quoque bona na pronidenfunt, cum eis competenter vtendo, alicuius boni elicit effectum. Ordo enim quidă cuncta complectitur: vt quod ab assignata ordinis ratione benum. discesserit, hoc idem, licet in alium, tamen in ordine relabatur : nequid in regno prouidentiæ liceat temeritati. Naturarum quippe omnium conditor Deus, ad bonum dirigens, cuncta disponit : dumque ea que protulit in similitudine retinere festinat, malum omne de rei publica luz terminis, per fatalis leriem necessitatis eliminat. Quo fit, vt quz in terris redundare creduntur, si disponentem prouidentiam spectes, nihil víquam mali esse comperias. Sic Boëtius.

Super illis autem verbis: Qui fecit me quasi patrem Pharaonis, & dominum vuinersa domus eius, & principem in omni terra Aegypti, annotauit hoc

Caietanus: Voluit, inquit, Rex Pharao, vt Ioseph, quasi esset pater iplius, curá haberet domus & regni lui. Itaque Ioleph relatiue ad Pharaonem, fungebatur officio paterno: relative autem ad familiam & domum Pharaonis, fungebatur officio domini: relatiue autem ad terram Aegypti fungebatur officio Pcincipis. Et hoc ipsum ab initio costituerat & decreuerat Pharao, cùm primum exaltauit Ioseph: dixit enim ei. yt suprà Gen. 41. scriptu est: Tu eris super domum meam, & ad tui oris imperium cunctus populus obediet: ecce constitui te super uniuersam terra Aegypti uno tutum regni solio, te pracedam Ex supradictis porrò verbis Ioseph, quib.dixit se esse velut patrem Pharaonis, quidam coniectură faciunt, Pharaonem fuisse tunc adolescente, cui Ioseph, vir nempe humanarū & diuinarum rerum consultissimus, tanquam pater accesserit, à quo bene administrandi regni formulam acciperet, & cuius prudentia in dubiis & arduis rebus regeretur. Magnis namque principibus, ob ztatem cófilio & prudentia minime pollentibus mos fuit apud veteres viros adiungere scientia reru humanarum præstantissimos; qui Principibus bene viuendi, & dicendi, & agendi magistri, & quasi patres essent. Apud Homerum legimus Achilli datum esse Phænicem: Agamemnoni, fuisse Vlyssem, Nestorem, & Chalcantem: Dario Zopyrum: Epaminondz Lysia: Platonem Dioni: Aristotele Alexadro: Zenonem Antigono: Senecam Neroni. Quanqua illud, quasi patrem Pharaonis: nó tam ad teneritudinem, atque infirmitatem a tatis Pharaonis, quam ad excelletiam prudentiæ & lapietiæ Ioseph referri debet : propter quam Pharao eum quasi patrem reuerebatur & objeruabat: ei úsque consiliis lubens regebatur, monitifq; eius & documetis, no secus ac paternis præceptis obtemperabat. Nimirum fortunati Principes, quibus probos ac prudetes habere confiliarios, & quasi vitæ, & iui, aliorumque regiminis magistros contingit, & quorum ipsi sententias libéter audiunt, & sequuntur.

### Vers. 16.

## Et gauisus est Pharao, atque omnis familia eius.

R F D I B I LE est, duas ob causas Pharaonem vehementer 4 elle gauisum: tum quòd valde amabat Toseph tam propter eximias virtutes eius, & naturales, & morales, & supernaturales, quàm propter fumma eius in vniuerfam Aegyptum

merica: tum quòd audiens, fratres I oseph esse viros ingenuos, & claro genere natos, & multis animi atque corporis virtutibus infignes, gaudebat deletam esse notam ignobilitatis atque obscuritatis I oseph, quæ An gaudium gloriam eius nonnihil apud Aegyptios infuscabat. An verò gaudium Aegyptiorum Aegyptiorum, præsertim verò magnatum & aulicorum Regis, fuerit de aduétu fra-trum lojeph, Regi similiter & ipsi gaudentes gratisicarentur, incertum est, meritóan simulată. que in dubium verti posset. Nam si ex eo, quod sieri plurimum solet in aulis Principum, facere iudicium velimus de gaudio istorum Aegyptiorum, non temerè credi posset, illos non ex animo, sed ficte, adulatorum

torum more (qui nunquam apud Principes desunt ) vultu magis & in speciem gaudium prætulisse, quam concepisse, ac gessisse animo. Mos Mos Auticoenim est Aulicorum, alios inuidere aliis, sed iis maxime, qui ex humili conditione ad altissimum honoris gradum quasi repente prouehuntur: obscurorum enim hominum vel repentina, vel nimis festinata ad honores prouectio semper inuidiosa atque odiosa fuit. Si tales suêre proceres Aegypti erga Ioseph, verisimile est, eos non seriò & sincerè, atque ex suo sensu latatos esse, sed induisse vultu latitiam, vt regi placerent. Est enim adulator propè vt speculum, quod omnium in se colorum atque formarum imagines accipit: adulator itidem corum quibuscum viuit, affectus omnes in seipse simulat, & quasi effigiat, gaudens, dolens, irascens, metuens, denique ad omnia sese componens & transformans, yti affectum viderit,cui adulari in omnibus instituit.

Mihi tamen fimilius vero fit, gaudium illud Aegyptiorum fyncerum & verum fuisse: atque hoc esse permagnum argumentum atque testimonium præstantissimæ virtutis & humanitatis, & suauitatis morum, & dexteritatis in agendo, & modestiz in administrando imperio ipsius Ioseph: quòd homo alienigena, & vt putabatur, seruilis conditionis, subitò ad summam potentiam & gloriam, secundum regem, elatus, omnibus tamen proceribus Aegypti, omnibusque aulicis carissimus esset. Quis enim nesciat, qu'am intestino odio inter se dissideant aulici, & quantopere inter se clam inuideant, & oderint; certatimque contendant primum obtinere apud Principem beneuolentiæ gratiæque locum? Thraso ille Terentianus, cum singularem erga se Regis beneuo- Terentime in lentiam & gratiam iactabundus prædicasset, mox de aulicis subdit:

6 Magnæ profecto virtutis & felicitatis est, vt cùm omnes honore ac potétia superes, omnibus tamen nihilominus iucundus & charus sis. Quibus autem artibus soleant istiusmodi homines aliorum suorum riualium & quasi competitorum non solùm inuidiam atque odium declinare, sed etiam beneuolentiam & gratiam demereri, paucis verbis docuit Simon ille Terentianus in persona sui Pamphili, hac de eo di- In Andria. cens:

Inuidere omnes mihi: mordere clanculum.

Sic vita erat, facilè omnes perferre, ac pati Cum quibus erat, cumque vnà his se dedere: Eorum obsequi studiis, aduersus nemini: Nunquam praponens se aliis. Itavt facillime Sine inuidia laudem inuenias, & amicos pares.

Ad hunc locum credibile est vitam suam instituisse Ioseph, vt Aegypeiis, cuiulcunque essent conditionis, bene volendo, benéque, quoad posset, faciendo, & fauendo, gratissimus esset omnibus, ideóque & gaudium eius verè gauderent, & lætissimo fratrum eius aduentu etiam ipsi vehementer lætarentur.

Ego

Ego dabo vobis omnia bona Ægypti. Versu decimo octavo.

Et paulò instrà Versu vigesimo. Omnes opes

Ægypti vestræ erunt.



On fuit hæc promissio Pharaonis, vituperandæ prodigali-6 tatis, sed perfectæ ac summè laudandæ liberalitatis. Illud enim cumprimis observandum est in liberalitate, vt beneficia potissimum in eos qui digni sunt, & de nobis bene-

meriti, conferantur. Quis autem beneficentia Pharaonis digniorin Aegypto erat, qu'àm Ioseph? Aut quis melius de Rege, & regione vniuersaque gente illa meritus fuerat? Dederat Ægyptiis nó opem tatum, sed confilium quo septennem famem depellerent: forétque Aegyptus sola frugibus abundans, ceterisque gentibus fame laborantibus, ac miferè pereuntibus, quasi horreum totius Orientis, quo scilicet ex vicinis regnis frumentatum veniebant plurimi. Adiice, quòd fingulari prouidentia Ioseph, fiscus regis maiorem in modum auctus fuerat; omnisq; terra Aegypti possessioni regis atque dominationi, ipsis etiam volentibus ac lubentibus Ægyptiis, subiecta fuerat. Hæc omnia prudeter cum animo suo reputans, atque zstimans Pharao, non solum in Ioseph tot tantorumque bonorum auctorem liberalis esse voluit, sed in patrem & fratres eius, omnémque familia, liberalitatis suæ fontes deriuari oporetere iudicauit:indignű.n.censebat vt fame laborét qui à fame liberauerant Aegyptum: neque honestű esse, vt famelici, more aliarum gétium in Aegyptum venirent frumentatum; qui aliis gentibus, vt eò fruméti emendi causa venirent, per Ioseph prestiterant: neque ferendum esse, vt illi bonis Aegyptiis frui non possent, qui corum bonoru causa fuissent.

Lyransus. Thoftatus.

Est opinio Hebræorum, quam in hoc loco Lyranus, & Thostatus reterunt, Pharaone dicenté verba illa, Omnes opes Aegypti vestra erunt, insciente, sed à Spiritu sancto motă prophetasse spoliationem bonorum Aegypti, quá post ducetos & quindecim annos facturi erat Hebræi, cu ex Aegypto, duce Moyse, discesserunt, sicut in lib. Exod.cap. 12. scriptu est. Pharao itaque dices illa verba, significare volebat, cognatos Ioseph omnium bonoru Aegypti fore participes. at Spiritus sanctus, qui eum ad talia verba dicenda mouebat, fignificare volebat, futuram post duo secula bonoru Aegypti spoliatione per Hebraos, quos seruitute Aegyptiaca liberaturus erat, sicut ipse prædixerat Abrahæ Genes. 15. Dicu igitur illud Pharaonis propheticum fuit, ipse tamen propheta no suit, quia non intelligebat verba quæ dicebat secundùm ista significatione. Quemadmodū Caiphas, vt est apud Iohan.ca. 11. dicens verba illa: Expedit ut unus moriatur homo pro populo, o non tota gens pereat prophetafie dicitur, quia Christus moriturus erat pro redemptione & salute humani generis, quia tamen ipse neque hoc intendebat, neque intelligebat, non propterea verè potest dici propheta. Et hæc quidem pro ista opinione Hebræorū dicta fint. Quā tamen non immeritò cofutat Thoftatus. Bona enim illa, que ab Aegypto recedentes Hebræi abstulerunt Acgy Aegyptiis nec tot, nec tata fuere, vt verè dici posset, abstulisse eos omnes opes, & omnia bona Aegypti. Siquidem Hebræi non habitabant sparse per vniuersam Aegyptum, sed habitabant tantum separatim in terra quadam, quæ vocabatur Gessen, & ab Aegyptiis qui mixti cum Hebræis inibi quoque habitabant, bona illa commodatò acceperunt, non autem ab aliis Aegyptiis, nisi forte ab iis qui in vicino & proximo erant.

Super illis autem verbis: Quibus dedit Iosoph plaustra et cibaria in iti- B. Hieronym. nere. Versu 21. non est silentio involvendum B. Hieronymi vtile quoddam annotamentum. Sie enim scribit in Traditionibus in Genesim fuper hunc locum: Verbum Hebrzum zeda, quod hic omnes ore consono imanique, id est, cibaria, vel sitarcia interpretati sunt; in Psalterio Psalm.131. quoque habetur. Vbi enim nostri legunt Viduam eius benedicens benedicam, licet in plerisque codicibus pro vidua, hoc est, pro Græca voce zier nonnulli legant rier, in Hebrzo est zeda, id est cibaria eius benedicens benedicam. Porrò sier venationem magis potest sonare, quàm fruges. Tameth motis ht Aegyptiorum, se etiam far vocare, quod nuc etiam corrupto vocabulo Aegyptij nucupant athera. Sic B. Hierony.

### Dimisit ergo fratres suos: & proficiscentibus ait: Ne irascamini in via.

VAER 1 TVR, cur Ioseph hoc solum abeuntibus fratribus przceptum dederit. Thomas Anglicus huiusmodi reddit rationem. Dixit hoc Ioseph fratribus probèsciens, vicium hocrixandi & altercandi difficulter in via ab his qui faciüt

iter, vitari posse. Concitatio enim corporalis motus, & lassitudo ac molestia corporis ex itinere, & communis libertas atque garrulitas iter facientium dant sæpe occasionem inuicem altercandi & rixandi. Sie ille. Verum multo credibilius est, multóque couenientius & grauitati ac prudentiz Ioleph, & ingeniis ac moribus fratrum eius, id quod à multis & grauibus viris proditu est. Nimirum preuidebat Ioseph, quòd indubié futurum erat, vt fratres eius in reditu contenderent interse, & altercarentur super venditione sua, quis ipsorum magis, minúsve culpabilis fuisset, & idcirco magis minúsverimere sibi deberet à loseph. Enimuerò hoc pleriq; ingenio funt, ve cedè factorum gloriam, quifq; ad se trahere, sibique vindicare studentifi quid contrà perperàm, vel errore, vel stultitia admissum est, id quisque amoliri à se, atque in alios transferre conetur. Erant fratres loseph, quatum ad eius venditionem, non in eadem, omnes caula: quapropter yt libi quisque bene yel malè conscius erat, ita vel spem, vel metum animo concipiebat. Et Ruben quidem extra omnem erat noxam, quippe qui perpetuus fuerat falutis Ioleph defenfor, & necis eius diffuafor ac detestator. Iudas verò, cuius permagna erat apud ceteros fratres auctoritas, vt Ioseph ab interitu assereret, venditionem eius, quasi minus malū, persuasit fratribus. Ceteri fratres, vno omnes calculo mortem Ioseph decreuerant: quocirca

Comment.in Gen. Tom. 4.

peiori erant conditione, maiorig; in metu. Hoc igitur cum prudentiffimum virum Ioseph minime lateret, vt rixarum ac iurgiorum qua inter fratres excitari poterant, causam omnem præcideret, sapienter, & amanter, & salubriter, abeuntes cohortatus est ad vitandas in reditu rixas & altercationes, colendámque mansuetudinem, & mutuam beneuolentiam.

Hoc autem quod diximus non obscurè significauit etiam Chrysost. hom. 64. in Genes. hæc ipsa verba perpendens. Ne irascamini in via. Vide, inquit, præclaram mentem Ioseph, & sanctissimos eius mores : non solum ipse remisit iram, & iniuriam fratribus, & à criminibus eos libe rauit:sed & ipsos admonuit, ne irascerentur in via, nec de his quæ secerant, inter se contenderent. Nam cum seterunt ante Ioseph, dixerunt: Merito hac patimur, quia peccauimui in fratrem nostrum: Et Ruben dicebat illis: Nunquid non dixi vobis, Nolite pescare in puerum, & non audifis me? Multo igitur magis verisimile erat quòd in via inter se altercaturi & rixaturi essent:propterea reprimens corum iram, mutuámque contentionem, dixit eis, Ne irascamini in via: sed cogitate, quòd ego crimen vestrum, non pro crimine vindicauerim, sed gratuitò condonauerim:vos itidem decet super eo non inter vos rixari, sed mutua vos beneuolentia complecti. Quis pro dignitate admirari queat huius viri virtutem, qui nouz legis philosophiam, tanto ante & perfecte cogno-Matth. 5. uit, & cumulate adimpleuit? Nam quod Christus docuit discipulos. Diligite inimicos vestros: hoc ipsum Ioseph, & multo amplius secit. Non enim folùm tantam declarauit charitatem erga eos qui fe occiderevoluerunt; sed omnia fecit, vt demonstraret eis quòd nihil in se peccauerant. Non vos, inquit hæc mihi fecistis, sed Dei erga me providentia hæc fieri disposuit, vt mihi somniorum meorum euentus cocederetur. O sapientiz excellentiam! O magnitudinem beneuolentiz!ô dilectio-Rupertus. nis Dei largitatem! Sic Chrysostomus. Idem, sed breuibus, Rupertus: Ne, inquit, iralcamini, aut rixemini, ne dum alius alio iustior, vel innocentior viderivult, & à se in alium crimen depellere contendit, inui-

Vers. 28. Cumque vidisset plaustra, & vniuersa quæ miserat Ioseph, reuixit spiritus eius: & ait, Sufficit mihi, si adhuc Ioseph silius meus viuit:vadam,& videbo illum antequam moriar.

cem prouocetis,& contra inuicem diuidamini.Sic ille.

CRIPTVR A hoc loco ait, accepto nuncio de filio suo Io. seph, non solum viuente, verum etiam quodammodo regnante in Aegypto, tanto Iacob esse gaudio completum, vt quafiex mortuo reuocatus esse videretur ad vitam. Antea

enim præ mæroris & doloris magnitudine, tanquam mo, tuus videbatur: postea verò in locum mæroris lætitia etiam maiore succedente, vilus est reuixisse spiritus eius. Hanc ego in Iacob mutationem animi minime miror:potius, eum tato & tam repentino gaudio completum,

non defeciffe spiritu, atque animam exspirasse. Etenim in Romanis Annalibus scriptum legimus, quo tempore Cannensis cades Romani Gell.li.g.c.15. exercitus ab Annibale facta est, anum matrem, nuncio de morte filii allato, luctu atque mœrore affectam esse. Sed is nuncius verus no fuit: & filius eius, non diu post ex ea pugna in vrbem rediit. Quo repentè viso mater, copia atque turba, & (vt Gellianis verbis vtar) quasi ruina incidentis inopinati gaudij oppressa, exanimatáque est.

S. Chrysostomus pro eo quod nos legimus. Reuixit spiritus eiue, ita Genes. 37. citat hunc locum : Reexcitatus est senex decrepitus, terram spectans. Et sic interpretatur : Quid est, Reexcitatus est? sicut ignis in lucerna, quando deficit olei alimonia, & iam extinguitur; si parum quis olei infuderit, repente quod extingui putabatur, clariorem emittit lucem: ita & senex ille præ tristitia extingui videbatur: Sic enim de eo dixit Scripturas Noluit consolationem accipere dicens, Descendam lugens in infernum. Vbi autem cognouit quòd viueret, & quòd dominaretur in tota Acgypto, & vidit plaustra, quasi reaccensus est, & iuuenis ex sene factus est. Deposuit mœroris nebulas, dispulit cogitationum tempestatem, & in magna tranquillitate constitutus est. Hac autem omnia eo destinabat ac dispensabat Deus, vt Iustus laborum suorum consolationem acciperet. & particeps fieret fælicitatis filij sui ; & præterea vt somnium impleretur illud, quod ipse interpretatus dixerat: Nunquid veniemus ego, & mater tua. of fratres tui, vt adoremus te? Hac Chrysoftomus.

Audiamus etiam super hoc ipso loco Genesis breuiter ita disserentem Rupertum: Cum est nunciatum Iacob foum eius Ioseph vi- Rupertus lib. uere, & dominari in omni terra Aegypti; subdit Scriptura, eum quasi de graui somno euigilantem, non credidisse tali nuncio. Quomodo autem tantærei pater nuncium acciperet, ait Rupertus, compendio Scriptura pulchre sic expressit, vt nullo verborum circuitu melius explicari potuerit, Quasi de grani, inquit, somno enigilans. Qualis enim astat, qui de graui somno repente excitatus, euigilat? Attonitus vtique,& stupidus ad intelligendum, vel ad respondendum, segnis & hebes, præmortuis sensibus. Vnde protinus cum necdum credenti referrent omnem ordinem rei, & ille vidisset plaustra, & vniuersa quæ miserat, eadem proprietate viens Scriptura dixit de co, Renixit spiritus eines id est, Discernendi facultatem recepit, vt multitudinem gaudiorum fuorum capere posset,& rationem habere cum eis sciret:quorum nempe repentinus aduentus, imparatum, nihilque tale opinantem, magna inundatione oppressisset. Sic Rupertus.

Olcaster illud, Quasi de graui somno euigilans, ex Hebræo ita ver- Oleaster. tit: Et cessauit cor eins. Scilicet à naturali motu suo. Verbum enim Hebraum pug non plene notum est Hebrais: ex variis tamen bonisq; coiecturis, significare videtur idem quod cessare & quiescere. De quo Rabbi Abraham in Comentariis Habacuc primo, vbi hunc locu citat, Rab. Abraita scribit: Omni tempore quo viuit homo, pulsat cor eius in medio ham. ipsius. Sed quando dixerunt Iacob, Filius tuus Ioseph viuit: tacuit cor

tttt

700

eius & non pulsabat, quia territus conturbatúsque erat, vnde inferius dicitur, spiritum eius reuixisse. Sic iste Rabbinus, referente Oleastro.

Hebrzorum Commentum.

Paraphrasis Chaldaica pro renixit spiritus eius, sic habet ad verbum: 12 Quieuit Spiricus sanctus super Iacob patrem ipsorum. Hoc exponentes Hebrzi, tradunt ex eo tépore, quo Iacob tristari & dolere cœpit de amisfo Ioseph, vique ad hoc tempus quo nuncium accepit de vita & potentia eius, non fuisse eum afflatum Spiritu prophetico. Cuius rei hanc reddunt causam:quòd-Spiritus sanctus non manet in hominibus tristibus,& dolentibus, & ignauis:ignauum namq; reddit tristitia & dolor: sed in alacribus & strenuis, & expeditis. Vnde vulgò apud illos hæc est iactata sententia: Spiritus sanctus non quiescit nisi super hominem alacrem. Atque ob hane causam videre est, omnes fermè prophetas fuisse potius innenes, quam senes: quod innenes promptiores fint & alacriores ad res peragendas: senes verò plerumque cuncabundi & tardi, & pigri sunt. Excipere tamen oportet Moysem, & Aaron, qui in senectute sua, supergressi iam octogesimum annum, divino spiritu excellenter præditi sunt: Verum hoc singulare quid suit, & quasi miraculo assignandum.Quoniam igitur Iacob supra modum tristabatur de amis-

fione Ioseph, ideo per illud tempus desijt in illo Spiritus prophetici operatio: ea verò redijt, cum Iacob, audito, Ioseph viuere & dominari, maximo gaudio completus est. Sic isti Hebrei, quibus solemne est mira dicere sine vlla ratione & probatione, & fabulosis commentis mirandum in mo-

dum delectari.

BENE-





# BENEDICTI PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM SEXTVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Iacob, adorato priùs, cosultóque Deo, proficiscitur in Aegyptum: quo, vnà cum ipso intrauerunt numero sexaginta septem. Fit lætissimus Iacob & Ioseph in terra Gessen occursus: pramonét que Ioseph fratres suos, vt se non aliam nisi pastoralem colere artem, apud Pharaonem profiteantur.

ROFECT V'S QUE Israël cum omnibus 1 quæ habebat, venit ad Puteum iuraméti: & mactatis ibi victimis Deo patris sui 2 Isaac, audiuit eum per visione noctis vocantem se,& dicentem sibi, Iacob,Iacob; cui respondit: Ecce adsum. Ait illi Deus: Ego sum fortissimus Deus patris tui: noli 2

timere, descende in Ægyptum, quia in gentem magnam saciam te ibi. Ego descedam tecum illuc, & ego inde adducam 4 te reuertentem: Ioseph quoque ponet manus suas super oculos tuos. Surrexit autem Iacob à Puteo iuramenti: tulerúntq; seu silij cu paruulis & vxorib. suis in plaustris quæ miserat Pharao ad portandu sené, & omnia quæ possederat in Terra Charam: venítq; in Ægyptu cu omni semine suo, filij eius & ne-7 potes, filiæ, & cucta simul progenies. Hæc sunt autem nomina 8

tttt j

COMMENT. filiorum Israël, qui ingressi sunt in Ægyptum, ipse cum libe-9 ris suis. Primogenitus Ruben. Filij Ruben: Henom & Phal-10 lu, & Hefrő & Charmi. Filij Simeő Iachuel & Iamin & Ahod 11 & Iachin & Sohar & Sauil filius Chananitidis. Filij Leui: Gerfon & Cath & Merari. Filij Iuda: Her & Onan & Sela & Pha-12 res & Zara, mortui sunt auté Her & Onan in terra Chanaam. 13 Natique sunt filij Phares Hesro & Hamul. Filij Islachar Tho-14 la & Phua & Iob & Semron. Filij Zabulon: Sared & Elon& Iahelel.Hi filij Liæ quos genuit in Mesopotamia Syriæ cú Dina filia sua, omnes animæ filioru eius & filiaru triginta tres. Fi-16 lij Gad: Sephion & Haggi & Suni & Esebon & Heri & Arodi 17 & Areli Filij Aser, Jamne & Iesua & Iessui & Beria. Sara quoqi 18 foror eoru. Filij Beria: Hebel & Melchiel. Hi filij Zelphz, qua dedit Labá Liæ suæ. Et has genuit Iacob sexdecim animas. Fi-19. 20 lij Rachel vxoris Iacob: Ioseph & Beniamin. Natig; sút Ioseph filij in Terra Ægypti, quos genuit ei filia Aseneth filia Phuti-21 pharis sacerdotis Heliopoleos: Manasses & Ephraim: Filij Beiamin: Bela & Bechor & Asbel & Gera & Naaman & Echi & 22 Ros & Mophim & Ophim & Ared.hi filij Rachel quos genuit 23.24 Iacob: omnes animæ, quatuordecim. Filij Dan: Husim. Filij 25 Nephtali: Iasiel & Guni & Ieser & Sallem. Hi filij Balæ quá dedit Labā Racheli filiæ suæ: & hos genuit Iacob: omnes animæ 26 septé. Cunca anima, qua ingressa sunt cu Iacob in Ægyptú, & egressa sunt de femore illius, absque vxoribus filiorum eius 27 sexaginta sex. Filij autem loseph, qui nati sunt ei in terra Ægypri, animæ duæ. Omnes animæ domus Iacob, quæ ingressæ 28 sunt in Ægyptű, fuêre septuaginta. Misit autem ludam ante ke 29 ad Ioseph, vt nunciaret ei, & occurreret in Gessen. Quò cum peruenisset, iuncto Ioseph curru suo, ascedit obuiam patri suo ad eundem locu: vidénsque eum, irruit super collu eius, & in-30 ter amplexus fleuit Dixitque. Pater ad Ioseph: Iam lætus mo-3 riar, quia vidi faciem tua, & superstitem te relinquo. At ille locutus est ad fratres suos, & ad omnem domum patris sui: Ascendam, & nunciabo Pharaoni, dicamque ei : Fratres mei, & domus patris mei, qui erant in Terra Chanaam, venerunt ad me: & sunt viri pastores ouium, curamque habent alendorum gregum: pecora sua, & armenta, & omnia quæ habete

33 potuerunt, adduxerunt secum. Cúmque vocauerit vos & di-

xerit:

xerit: Quod est opus vestrum? Respondebitis: viri pastores su- 34 mus serui tui, ab infantia nostra vique in præsens, & nos & patres nostri. Hec autem dicetis, vt habitare possitis in terra Gessen: quia detestantur Aegyptij omnes pastores ouium.

### PRÆFATIO.

O SEPHVS libro primo Antiquitatum, enarras historiam Tolephus. huius capitis, hunc in modum scribit: Iacob cognito, non solum viuere filium suum Ioseph, quem tandiu luxerat, verum etiam cum magna gloria & potentia viuere, & secun-

dum regem, dominari Aegypto, facilè ista credidit: cogitans nimirum magnificentiam Dei, & singularem erga se fauorem, tametsi aliquantisper, ut videbatur, intermissum: nec diu moratus, iter aggressus est, ad Iosephum properans. Vbi verò ad Puteum iuramenti venit, piè admodu Deo sacrificium obtulit; eius nimirum & consilium voluntatemá, super hac sua profectione nosse cupiens, atque eius etiam protectionem implorans. Timebat enim ne filis suis, propter vbertatem Aegypti, eius regionis habitanda amore captis, posteritas sua non rediret in Chananaam; iuxta Dei promissa, eam regione occupatura : néve,inconsulto Deo, migratione prasenti facta, familia ipsius, clade aliqua afficeretur: ad hac ne forte ipfe, priusquam Ioseph aspicere contingeret, ex hac vita excederet. Talia volutanti cum animo suo , & somno granato, Deus pervisionem astitit, eumque bis nominatim inclamauit. Quo rogate, Quisnam esset? An inquit, non agnoscis Iacob, Deum, perpetuum tam tuum, quam tuorum Maiorum protectorem simul & auxiliatorem? Qui cotra patris tui propositum, principem te constitui familia; & cum solus ires in Mesopotamiam, effect vt consugium nactus fortunatum, redires, & liberis multis,& facultatibus auctus. Incolumem etia seruaui progeniem tuam:& quem amisisse videbaris Ioseph filiu, ad tam sublime dignitatis fastigiu eucxi,vt no multum à rege Aegypti differat. Nunc quoque in hoc veni, vt me ducem istius itineris tui habeas: vtg, tibi pranuncie, Te intermanus dilecti Ioseph è vita exiturum, & posteritatem tuam, per multa sacula, potentem fore atque illustrem; occupaturamque terram, cuius ei possessionem & dominationem sum pollicitus. Hoc somnio bene animatus & confirmatus Iacob, fretúsque tanto Dei presidio, multo lubentius in Aegyptum cum filiis ac nepotibus suis properabat : hi autem erant in uniuersum Septuaginta. Eorum nomina, cu sint paulo duriora, no eram hĩc

COMMENT. IN

hic adscripturus, nisi propter quosdam, qui nimis inscienter nos Aceyptios origine effe contendunt, non autem Mesopotamenos. Ergo Iacob fi-

ly fisère duodecim;& cetera, qua deinceps ibi subtexit Iosephus.

S. August.

S. Augustinus, quo tempore Iacob cum omni familia intrauit Aegy-2 ptum, quid eo tempore in orbe terrarum insigne ac memorabile contigerit, paucis verbis admonet, & tradit lib. 18. de Ciuit. Dei, cap. 4.6 5. ita scribens: Secundo anno septennis sterilitatis Aegypti, qua septennem fertilitatem proxime subsecuta est, Iacob in Aegyptum cum suis omnibus venit ad filium suum Ioseph, natus annos centum & triginta : cum Inseph ageret tunc triginta & nouem, ad triginta scilicet quos agebat quando à rege honoratus est, additis septem vbertatis annis, & duobus famis. His porrò temporibus Rex Argiuorum Apis, nauibus transuctu in Aegyptum, & cum ibi mortuus effet, factus est Serapis omnium manimus Aegyptiorum Deus. Cur autem post mortem non Apis, sed Serapis sit, hanc reddit rationem Varro: Nam quia Arca, in qua mortuus stitionis Ae ponitur ( quod omnes iam vapuloque ov vocant, Grace dicitur viços, & ibi eum venerari sepultum cæperunt, priusquam templum eius vllum eius bouis, esset exstructum, velut o opánis, primo, deinde una littera, ut fit, comuqui vocaba- tata, Serapis dictus. Ille autem bos, quem mirabili vanitate decepta Aegyptus, in honorem Serapidis deliciis affluentibus alebat, quoniam eum fine sarcophago vinum venerabantur, Apis, non Serapis vocabatur. Quo

Origo Super gyptiorum citra cultum tut Apis.

bone mortuo, quoniam querebatur, & reperiebatur vitulus coloris einfdem, hoc est, albis quibusdam maculis similiter insignitus: mirum Genes. 30 quiddam & dininitus sibi procuratum esse credebant Aegypty. Sed non erat magnum Damoni ad eos decipiendos, phantasiam talis tauri, quam sola cerneret, ostentare vaeca concipienti, atque pragnanti; vnde libido matris attraheret quod in eius fatu iam corporaliter appareret sieut Iacob de virgis variatis, vt oues & capra varia nascerentur, effect. Qued enim homines coloribus & corporibus veris, hoc Damones figuris fictis facillime possunt animalibus concipientibus exhibere. Hac Augustinus.

Vnde facti

Hîc ego lectorem animaduertere cupio, quoniă cum Hebrai intrarut at, vt Hebrei Aegyptu, atque ibi per annos paulo amplius ducentos comorati sunt, veegressum ex neratio & cultu illius bonis Accepti, qui vocabatur Apis, recenserat, Ægypto,pet ideog, apud Aegyptios valdèreligiosa & percelebris: ex eo factu esse, ut turpissimam idololatria Hebrai, cum egressi sunt Aegyptu, & ad montem Sinai constitissem, in caput vituli ea superstitione, qua tantopere celebrari ab Aegyptiis viderat, turpisme Exod. 32. prolaps sint, caput vituli in similitudine Apis divino cultu adorantes.

Pro

765

Vers. 1. Profectusque Israel cum omnibus, quæ habebat, venit ad Puteum iuramenti.

E CLAR AND V M primò est, quisnam locus fuerit, qui vocatur hîc, Puteus iuramenti. Deinde cur in eum locum Ia- Quis locus fue cob potissimum iuerit sacrificatum Deo. Puteus iuramenti, ramenti,

propriè vocabatur nomine Bersabee, vt ex capite vigesimo primo, & vigelimo sexto Genesis manifestum est. Illic enim scriptum est: Ideireo vocatus est locus ille, Bersabee, quia ibi vterque inrauit. Hîc autem sic est: Et nomen urbi impositum est Bersabee usque in prasentem diem. Vox porrò Bersabee composita est ex ber quod significat puteum, & ex voce sabe, quod significare potest tam septem, quam juramentum: quocirca vocem Bersabee interpretari licet, & Puteum septem, & Puteum iuramenti. Et fortasse ad vtrumque significandum tale nomen impositum est, quòd circa Puteum illum, vtrumque inter Abimelech & Abraham factum est. Nam & septem agnas electas Abraham dedit Abimelech, in testimonium quod ipse fodisset puteum illum : & inde vocabatur Puteus feptem. Et item iuxta eundem puteum, Abimelech,& Abra ham inter se fœdus, adhibito iureiurando, percusserunt, ex quo appellatus est Puteus iuramenti. Ex illo autem puteo ciuitas similem traxit appellationem, vt & ipsa diceretur Bersabee. Erat autem illa ciuitas, virima totius terræ promissionis versus Austrum, & iuxta Geraran metropolim Palæstinorum; & vicina magnæ illi solitudini, in qua diu oberrantes Hebræi versati sunt. Sed plura super hac ciuitate diximus in Terrio Tomo Commentariorum nostrorum in Genesim super cap. 22. Num. 23.

Verum cur Iacob in eum præcipuè locum venit, vt ibi sacrificaret Deo, & de itineris sui successu eum consuleret? Duas causas reddir Thostatus. Etenim locus ille, ire volentibus ex vrbe Hebron, vnde Iacob dis- or consulere cessit in Terram Aegyptum, quò ire volebat, est in recta via. Sed potissi. voluerit potisma causa fuit illa, quòd mutatio status in hominibus, res est permagni mo simum in ma caula fuit illa, quod findado fiatus in monti, maxime verò fi quis è terra sua cum omni familia transmigret in batus Puteus terram longinquam, & alienam. Quam ob causam Iacob, incertus & du-intramenti. bius de huius profectionis successu, ad solitum sibi confugit subsidium; Thosas une id autem erat, ad consulendum Deum, fusis precibus ad Deum, ritéque ac religiole facto sacrificio, quemadmodum alias sæpe fecerar, magnum semper Dei præsidium & solatium expertus. Quoniam autem locus ille, qui vocabatur Puteus iuramenti, sanctus admodum & religiosus erat; ibi quippe auus eius Abraham erexerat altare, & inuocauerat Deum, vt suprà dictum est Genesis vigesimo primo; ibi etiam pater eius Isac, similiter Deum religiosè coluerat, vt traditum est Genes. 26. propter hanc igi tur tantam eius loci religionem & sanctitatem, in co potissimum Iacob

Deum venerari,& de profectione sua consulere voluit.

Comm.in Gen. Tom. 4.

VVVV

Vers. 16. Audiuit eum per visionem noche vocantem se, & dicentem sibi, Iacob, Iacob: Ego sum fortissimus Deus patris tui: noli timere, descende in Aegyptum: quia in gentem magnam faciam te ibi.

Duam vim habeat gemi natio illa Iacob, Iacob.



LLA que Græcè dicitur Anadiplosis, id est, Geminario eius dem vocis Iacob, Iacob, triplicem hic habuit vim : primò, excitandi mentem Iacob, & aduertendi ad ea quæ dicturus ei Deus erat, quò attentiùs ea perciperet, tum declarandi ma-

gnam certitudinem, & firmitatem eorum quæ dicenda ipfi erant : acdemum demonstrandi celerem earum rerum euentum, effecumque. Ad eundem nempe modum geminationem somnij, quod viderat Pharao, su-

Issephous prà Genesis 41 interpretatus est Isseph. Noli timere. Cur Iacob tunc profecturus in Aegyptum timuerit, tres causas tradit Iosephus libro secundo Antiquitatum. Primam, ne posteri eius, terræ Aegypti vbertatis amore capti, reuerti nollent in terram Chanaam, cuius illis possessionem Deus promiserat: Alteram, ne tam numerola familia, quam ducebat secum, insigni aliquo damno & calamitate afficeretur: Tertiam, ne prius ipse vita excederet, quam dilectum filium suum Ioseph videre posset. Rupertus huiusmodi reddit causam. Iacob cum haberet spiritum propheticum, przuidisse quam duram, & asperam, & tyrannicam, simulque diuturnam seruitutem in Aegypto sui posteri seruituri essent, quantaque difficultate ac labore essent ex Aegypto educendi,& ad possessionem terræ Chanaam perducendi. Neque enim ignorabat Iacob oraculum illud diuinum datum Abrahæ, vt fuprà narrauit Moles capite decimo quinto. Scito pranoscens, quod peregrinum futurum sit semen tuum in terra non sua: of subscient eos seruituti, of affligent eos quadringentis annis. Et ad præfignificandam horrendæ illius seruitutis magnitudinem, præmissum fuerat: cumque sol occumberet, sopor irruit super Abraha, & horror magnus & tenebrosus inuasit eum. Et paulò instà: Facta est caligo tenebrosa, & apparuit clibanus fumans, & lampas ignis transiens. Hoc igitur præuidens Iacob euenturum posteris suis in Aegypto, valdè timebat illuc proficisci. Supradictis causis hanc item licet adijcere: Timebat vehementer Iacob, ne sui posteri ob diutinam cum Aegyptijs conuersationem, in eorum impurissimos mores, & vanissimas, absurdissimásque superstitiones degenerarent. Quod autem subditur, In gentem magnam faciam teibi, verissime, cumulatissimeque completum est. Nam cum non intrassent ex familia Iacob Aegyptum amplius septuaginta, adeo multiplicati fuermi in Ae- sunt, ve cum inde sunt egressa, eorum tantum qui ad bellandum erantidonei, ampliùs sexcenta millia numerarentur, præter innumerabilem aliam multitudinem, eiusdem tamen generis & stirpis, mulierum, paruulorum & senum. Et hoc ipsum Dei beneficium reuocans in memoriam Hebreis Moyles dixit: In septuaginta animabus descenderunt patres tui in Aegyptum, & ecce nunc multiplicauit te Deus tuus, sicut astra cœli.

Quomodo in gentemmagnä multiplicati gypto posteri Iacob. Exed.12.

Deut. 10.

Ego

Ego descendam tecum illuc: & ego inde adducam te reuer- VERS.4tenté. Ioseph quoque ponet manus suas super oculos tuos.

RIVM rerum, quas Iacob vehementer timebat, Deus ei metum hisce verbis penitus adimit. Timebat ille, ne in illa trasmigratione & profectione in Aegyptum, aliqua sibi suisq; alamitas accideret:Hoc remouet Deus,dicens, Ego descenda

tecum illuc. Quid autem, comite, & custode, ac protectore Deo, mali potest timeri? Timebat præterca ne posteri sui, terræ Aegypti amore capti, nollent postea in Terram Chanaam reuerti: Hoc etiam amolitur Deus illis verbis, Et ego inde adducam te reuertentem; quod propriè ad posteros eius pertinebat. Illud demum metuebat Iacob, ne priùs ipse moreretur in irinere illo,quam perueniret ad cernendum fruendumque filium suum dilectum posset: sed hoc eum metu liberat illis verbis Deus: Ioseph quoque ponet manus suas super oculos tuos.

Ego descedam tecum illuc. Qui hac verba locutus est patriarcha Iacob, is erat lecundum personam Angelus:prout autem reptæsentabat auctoritatem eius, à quo missus fuerat, & cuius nomine ista loquebatur, appellatur in hoc loco Deus, & Deus fortissimus. Quapropter hoc: Ego descendamtecum illuc, si referatur ad personam Angeli, propriè accipiendum est. Angeli enim (licèt aliter qu'am homines) mouentur ex vno loco in alium locum, descendunt de cœlo, & rursus ascendunt in cœlum, & perambulant terram : quare poterat eriam cum Iacob descendere in Aegyptum. Sin autem referatur ad Deum, cuius nomine & auctoritate ille loquebatur, non potest illud, Ego descendam tecum illuc, propriè accipi : Cum enim Deus voique sit præsens, cælum & terram, omniaque implens, non potest propriè dici, vel descendere aliquò, vel ascendere, vel aliquò ire: sed ista dituntur figurate de Deo, non secundum ipsum, sed secundum effectus iplius. Nam quia Deus mansionem alicuius hominis in aliquo loco, vel descesum eius ex aliquo loco, vel profectionem eius in aliquem locum, custodit & regit, atque adiuuat; idcirco dicitur Deus manere cum illo homine, & discedere cum illo, & proficisci cum eo: & hac itidem ratione dicit patriarchæ Iacob, se descensurum cum ipso in Aegyptum.

Illud porrò: Et inde adducam te reuertentem, dupliciter exponitur, vel de iplomet lacob non quidem viuo; (nam post id temporis non amplius redijt in Chananitide, sed mortuus est in Aegypto ) verum de ipso Iacob mortuo; corpus enim eius post mortem reportatum est in terram Chanaam; & lepultum in lepulchro Abrahæ & Isaac, iuxta Hebton, vt infrà traditur Genesis quinquagesimo. Hanc interpretationem multi sequuntur, quam tamen aperté verba illa excludunt, Adducam te reuertentem: hoc enim de cadauere lacob aptè dici nequaquam potest; Reuerti enim est hominis viui, non mortui, qui portatur ab alijs. Altera igitur expositio commodior multo , & probabilior est, referri debere istud ad posteritaté lacob, idest, ad Hebræos, quos post ducentos quindecim annos Deus

708

eduxit ex Aegypto, & reduxitad terram Chanaa. Multa namque à Deo promissa illis Patriarchis, non ipsis, sed posteris eorum præstanda erant. exempli gratia illud, Dabo tibi serram hanc, quod dixit Deus Abrahæ Genesis decimo tertio, & Isaac Genes. 26. & Iacob Genesis vigesimo o chauo. non in illis tribus Patriarchis impletum est, sed multo post corum mortem tempore in corum posteris completum est.

Cæterum diligenter considerateque pensitanda sunt verba illa, Ioseph o quoque ponet manus suas super oculos tuos. Duplicem enim veterum moré circa morientes, hisce verbis tangit Moyses: alterum, claudendi morientiu oculos; alterum, vt id fieret ab eo, qui mortuo coniun Ctiffimus aut dile-Ctissimus fuisset. Ac priorem quidem morem fuisse apud Romanos etiá Plinins. sacrum, restatur Plinius libro 11.cap. 37 .ita scribens: Morientibus ocu-

los operire, rursusque in rogo patefacere, Quiritum magno ritu, sacrum est:ita more condito, vt neque ab homine supremum eos spectari sas sit, & cœlo non ostendi nesas. Hæc Plinius. Eius autem consuetudinis satis profectò rectam & probabilem rationem Thostatus reddit huiusmodi, cum mortuus est quispiam, membra corporis frigescunt, & rigescunt, Thostains. atque obdurescunt; ita vt commodè slecti & plicari, & componi non busclaudantur queant. Ne igitur partes corporis post mortem hominis deformes essent, statim ve quis moritur, dum etiam túc caloris aliquid est in corpore, clauduntur oculi eius à circunstantibus, & alia membra aptè componuntur; ne post cum iam frigidum cadauer factum fuerit, beneflecti & plicari &

aculi.

componi.poslint. Posterioris autem moris, vt morientium oculi clauderentur à coniun-9

fimis.

Morientibus & diffimis & dile & iffimis personis, multa, claraque extantapud Scriptores eculos claudi Ethnicos argumenta simul, & exempla. Hecuba Troianorum regina, & folere à perfo- magnum humanæ infelicitatis exemplum, hoc, quali magnum mortis sue mis comunctif- cal magnum humanæ infelicitatis exemplum, hoc, quali magnum mortis sue mis comunctifsolatium, à filio suo Polydoro exoptat, quem tamen ignorat, an is viuat; Hecuba apud sed à filia sua Polyxene viuere eum cognoscit, & supremo claudendi oculos ei morienti, officio functurum promittit.

Viuit, inquit, premétque mortue tibi lumina. Virgilius lib.9. Vt est apud Euripidem in Hecuba. Et apud Virgilium, Euryali mater plan git se filio occiso operire oculos non poruisse.

--- Nec te tua funera mater

Ouidius in Epostolis.

Produxi, pressive oculos, ant vulnera laui. Et apud Ouidium, Penelope reuocat suum Vlyssem in patriam; vt Laerti patri iam grandæuo, & morti proximo, supremum hoc persoluat osticium.

Lucanus.

Respice Laertem, & iam sua lumina condas, Extremum fati sustinet ille diem.

Apud Lucanum lib. 3. in Bello Iulij Cæsaris contra Massiliam, Argusquidam lethaliter vulneratus, patrem suum ztate iam fessum, cum fonèvidisset, hoc ab eo erga se officium expetiit:

----Tacito tantum petit ofcula vultu, Inuitatq.patris claudenda ad lumina dextram.

Memora

Memorabile in hoc genere videtur exemplum cuiusdam fæminæ, cuius oculatus fuit testis Valerius Maximus, id commemorans hisce verbis: Fortè tunc euenit, vt primariæ dignitatis fæmina, sed vltimæ iam sene-Auris, reddita ratione ciuibus, cur excedere vita deberet, veneno confumere se destinauit. Tunc igitur desusis Mercurio delibamentis, & inuo cato eius nomine, vt se placido itinere in meliorem sedis infernæ deduceret partem: cupito haustu mortiferam traxit potionem; ac sermone significans, quasnam subinde partes corporis sui rigor occuparet, cum iam visceribus eum,& cordi imminere esset locuta, filiarum manus ad supremú opprimendorum oculorum officium aduocauit: nostros autem, tamets. nouo spectaculo stupefacti erant, suffusos tamen lacrymis dimisit. Hactenus ex Valerio Maximo. Illud igitur: Ioseph ponet manus suas super oculos tuos, idem valet, ac si diceret: Ioseph tibi morienti oculos claudet. Et hoc fecisse Ioseph minime dubitandum; quanquam infrà Genes, 50. vbi narratur mors Iacob, fecisse id Ioseph, reticuit Moyses. Sic enim ibi scripsit de Iacob : Collegit pedes suos super lectulum & obyt. Quod cernens Ioseph, ruit super faciem patris slens, deosculans eum. Pracepitque seruis suis medicis vt aromatibus condirent patrem.

## PRIMA DISPVTATIO.

De nominibus eorum qui unà cum Iacob intrauerunt Aegyptum.

# Super illis verbis,

Hæc sunt autem nomina filiorum Israel, qui ingressi sunt Ægyptum: ipse,cum liberis suis.

VERS. 8.

OMMEMORATIO, quam facit in hoc loco Moyses, eorum, qui vna cum Iacob ingressi sunt Ægyptum, complures habet quæstiones ac difficultates, quas distincte tractare & explicare conuenit. Prima quæstio est, de discrepantia, quæ videtur

esse in 1. lib. Paralipomenon cap. 4. ab hoc loco Genesis, super numero & nominibus filiorum Simeonis: id autem apparebit, vtriusque loci verbis hic appositis. Hoc loco sic est: Fily Simeon, Ismael & lamin & Abed & Iachin, & Sohar & Saul filim Chananitidis. Memorantur igitur & lex, in 1 l. Paralip. & his nominibus filij Simeon in hoc loco. At in 1. lib. Paralipomenon ca. memoratu. 4.sic legimus: Fily Simeon: Namael, & Iamin, & Iarib, Ara, Saul. Hîc memorantur quinque tantum filij Simeon, & longe diuerlis nominibus. Hanc quæstionem ita soluit falsò nominatus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in lib. Paralip. In libro, inquit, Genes Lex describuntur filij Simeon: hîc autem sextus filius tollitur, eo quòd nulla progenies de eo processerit: mutantur verò nomina quædam suis rationibus. In Genesi

Prima quastio de filus Simer aliter bic atq;

scribitur Ismael quod interpretatur, Mare Dei: in Paralipomenon vocatur Namuel, id est, loquens leum Deo. Alius in Genesi dicitur Ohad. quod interpretatur Laudatio: in Paralipomenon interpretatur Iarib, id est litigans, quia de eius progenie exiuit Zambri, qui cum scorto Madianitide peccans, à Phineees peremptus est. In Genesi nominatur Iachin, id autem est præparatio: in Paralipomenon appellatur Zara, id autem sonat idem atque ortu. Saul verò, qui eodem nomine in vtroque libro comemoratur, in hoc loco filius esse Chananitidis tacetur. sic ille Auctor.

Cur hic memo retur Her, O trantes Acgy ptum, qui mul to ante mortui fuerant.

Altera quæstio est super filijs Iudæ habens tres difficultates : quarum 11 Onan inter in prima est, Cur inter filios Iudæ & inter eos, qui ingressi sunt Ægyptum, numerentur Her & Onan, cum isti multis annis mortui fuerint in terra Chanaan, ante ingressum Iacob in Ægyptum? Verùm isti memorantur hîc non quòd de numero fuerint intrantium Aegyptum, cùm manifestú sit multo antè fuisse eos mortuos: Commemorantur autem, vt appareat quos filios iam genuisset Iudas ante ingressum Iacob in Aegyptum. Quòd autem isti duo non pertineant ad numerum intrantium Aegyptu, eo perspicuè argumento patet, quòd paulò infrà dicitur posteros sacob ex Lia, id est, partim ex ipsa, partim ex filijs eius & nepotibus, fuisse triginta tres. At si commemorentur inter istos duo illi Her & Onan filii ludæ,esset amplior numerus, nempe triginta quatuor.

Cur inter inratur fily Pha res,qui multis post annis nasi funt.

Altera difficultas est, cur memorentur hoc loco inter intrantes Aegy- 12 trantes memo pturn duo filis Phares, Hesron & Hamul, qui multis post annis quam ingressus fuerat Iacob Aegyptum, nati sunt: Siquidem Phares natus est vel eo iplo anno, quo Iacob ingressus est Aegyptum, vel vno tantum anno ante quemadmodu euidenter ostesum est à nobis suprà super c. 38. Gen. ad numerum marginalem 4. Non potuit autem Phares minor esse sexdecim annis cum genuit istos filios, ergo isti, minimum quindecim annis na ti sunt post ingressum Iacob in Aegyptum: scriptura porrò præmiserat memoraturam se eorum nomina hoc loco, qui cum lacob ingressi sunt Aegyptum. Sedenim huius difficultatis duplex effe potest solutio, & vtraque à B. Augustino tradita. Primum dici potest, istos, qui multo post nati funt, dici ingressos Aegyptum; quia etsi non per se, in suo tamen patre Phares, qui verè intrauit Aegyptum, etiam ipsi existimantur intrasse Aegyptum. Similiter enim Moyses paulò post, enumeratis filijs & nepotibus Lix subdit: If fily Lia, quos genuit in Mesopotamia: cum tamen manifestum sit, filios Iuda non in Mesopotamia, sed in terra Chanaam esse natos: idémque de filijs Ruben, Simeonis & Leui, aliorumque filiorum Liæ dicendú est. Sed quia sex filij Liæ nati fuerant in Mesopotamia, istorum filij dicuntur esse illic nati, ratione videlicet suorum parentum. Sic 3. August. Augustinus in quæst. 151. in Gen. Altero etiam modo ista disficultas solui potest, sicut eam soluit Augustinus quæst. vlrima in Genesim; per ingressum Iacob in Aegyptum, non esse intelligendu præcise tempus illud quo iple lacob intrauit Aegyptum; led quoad iple vixit in Aegypto post ingressum, per annos scilicet decem & septem : vel potius, intelligere oporset, omne tempus, quo vixit loseph post ingressum patris sui lacob, per

Digitized by Google

annos

annos vnum & septuaginta. Na quia vocante Ioseph & procurante apud Pharaonem, Iacob intrauit Aegyptum, & ibi humaniter ac liberaliter à rege tractatus est cum omni familia sua; idcirco significatio & vsurpatio ingressus Iacob in Aegyptum, extenditur vsque ad finem vitæ Ioseph.vide eundem Augustinum in libr. 16. de Ciuitate Dei, sub finem 40. ca- B. August. pitis.

Restat tertia disficultas, cur Moyses memorauerit filios Phares, non autem Zare & Sale, nam istos quoque generasse silios, & suam reliquisse posteritatem, aperté demonstrat liber Numerorum, recensens viriusque istorum familiam. Respondendum est, id fecisse Moysen propter dignitatem & nobilitatem posteritatis Phares, quæ ius & dignitatem primoge- lij I hures ponituræ inter posteros Iudæ tenuit: & ex qua processit regalis familia, cu- 1145 quam Za ius caput fuit Dauid, eiúlque posteri pluri mis anni regnum in ea obtinue runt. Ex hac item familia & per ipsum Phares, genus & originem ex Iuda traxit Dominus noster Iesus Christus, sicut ostendit genealogia Christi à Matthæo descripta.

memoretur fi-

Tertia quæstio super illis verbis:Omnes anima filiorum eius & filiarum triginta tres. Versu 15. Posteri Iacob ex Lia, tam filij & filiæ, quàm nepotes hic numerantur triginta tres:cum tamen ex nominibus eorum distin dè paulò suprà commemoratis, aut plures fuisse, aut pauciores necessesses. Nam si inter istos numerentur duo illi filij Iuda Her & Onan, erunt plures triginta tribus, nempe triginta quatuor. Sin autem ab isto numero illi remoueantur, erunt tantum triginta duo. Hoc autem, quò apertius Lector intelligat, ponam hic distincte numerum istorum posterorum Liæ. Primò Ruben cum quatuor filis, qui funt quinque. Secundò loco, Simeon cum sex filiis, qui sunt septem. Terrio loco, Leui cum tribus filiis, qui sunt quatuor. Quarto loco Iuda, præter Her & Onan, cum tribus filiis & duobus nepotibus, qui funt fex. Quinto loco Islachar cum filiis quatuor, qui sunt quinque. Sexto loco Zabulon cum filiis tribus, qui sunt quatuor. His adde vnicam Liæ filiam, nomine Dinam, Istorum omnium fumma, est duorum tantùm, & triginta, quod si istis addere velis duos illos, Her & Onan, præter qu'am quod facies contra propolitum Moyfis, cùm isti multis annis ante ingressum Iacob in Aegyptum mortui fuerint, efficies numerum maiorem quam tradit Scriptura, nempe triginta quatuor. Qu eritur igitur quo modo benè constet iste numerus triginta triú posterorum Liæ.

Placet mihi sententia Caietani qui ex illis verbis, Scripturæ positis su- 2nomodo coprà in titulo huius disputationis: Hac sunt nomina filiorum Israel, qui in- putatio trigin gressi sunt Aegyptum, ipse cum liberis suis: duo concludit ad præsentem que tatrium poste stionem pertinentia. Primò enim ex illis verbis, qui ingressi sunt Aegy- telligenda sit. ptum, concludit, hic rationem mortuorum haberi non debere, quippe Caretanous. qui nec túc, nec postea ingressi sunt Aegyptú, nec fuerút in Aegypto: atq; ob hác causá, duos illos filios Iudæ Her & Onan, qui multò antè mortui fuerant in terra Chanaa, à numero ingredienti u Aegypt u esse remouendos. Deinde ex illis verbis: Ipfe cum liberis suis, concludit, in hunc nume-

rum triginta trium à Mose traditú hoc loco includi debere ipsum Iacob? atque hac ratione bellè numerum istorum triginta trium constare. Verba Caietani hoc loco sic habent: Occurrit quæstio, quo pacto verificato littera hæc dicens: Omnes animas filiorum & filiarum Lia fuisse trigintatres. Nam suppurando supra nominatos in littera, reperiuntur triginta quatuor, comprehendendo duos defunctos filios Iuda Her & Oná: vel istis exclusis, tantum triginta duo. Nec dici potest, non supputari Dinam:tum quia expresse dicitur hic filiorum & filiarum eius : tum quia paulò inferius clare supputatur fæmina nomine Sara inter filios Aser, sumédo animas sexdecim, ve pater supputando. Solutio est, quòd verba ista Scripturæ non funt intelligenda fola, vt fonant, sed vt pendent ex antecedentibus illis verbis: Hec sunt nomina filiorum Ifrael, qui ingressi sunt Aegyptum, lacob & filiy eius. Nam ex illo, qui ingressi sunt Aegyptum, excludutur duo illi defuncti filij Iuda:cx illo autem, Iacob & fily eise comprehendendus est lacob in hac computatione. Et sic optime subsistit illa summa triginta trium: adiunctus enim Iacob triginta duobus filijs viuis & Lia, efficit summam triginta trium. Sic Caietanus.

De discrepătia qua vide-Gracam circa

Quarta quæstio, super posteros Beniamin, qui in hoc capite comme- 15 tur esse inter morantur versu 21. Hebraica namque lectio, & Latina translatio memolectionem He rant decemposteros Beniamin, & vocanteos, filios Beniamin. At lxx. braici, & La interpretum translatio numerans item decem posteris Beniamin, non tinam, atque omnes facit cius filios: sed partim filios Beniamin, partim nepotes, posteros Benia partim etiam pronepotes. Licèt enim secundum Hebraicam & Latinam lectionem, Bela & Gera, & Ared nominentur filij Beniamin, attamen lxx. interpretes, qui hæc distinctiùs, atque enucleatiùs tradere voluerunt, Belam quidem faciunt filium Beniamin, Geram verò filium Bele, & nepotem Beniamin, Ared autem, filium Geræ, & pronepotem Beniamin. Hinc porrò ardua existit quæstio, quomodo potuerit Beniamin id temporis habere nepotes & pronepotes. Siquidem Beniamin, cum Iacob intrauit Ægyptum, vigesimum tertium annum ætatis fux non excedebat: nempe fuisse eum natum, aut co in anno, quo Ioseph venditus est, aut iuxtà id temporis, suprà ostensum est. A tempore autem venditionis Ioleph, vsque ad ingressum Iacob in Ægyptum, viginti tres anni preterierunt: tunc enim loseph erat sexdecim annorum, nunc autem triginra noué. Non igitur fieri potest, vt Beniamin intra viginti tres annos ætatis suæ, non modò filium habuerit, sed nepotem etiam ac pronepotem : sed necessariò fatendum est, nepotem ac pronepotem aliquot annis post ingressum eius in Ægyptum esse natos. Huius quæstionis solutio hæc est: Concedendum est, nepotem ac pronepotem Beniamin, non fuisse tunc natos, sed per anticipationem hîc memorati, & dici intrasse Aegyptum non in se, sed in patre, vel auo, vel proauo, ipsum dico Beniamin, quemadmodum paulò suprà diximus de illis duobus filijs Phares, nominatis Hesron & Hamul, quos tunc non esse natos, suprà ostensum est. Et hoc modo soluit quæstionem S. August. in lib. Quæst. in Genesim, quæstione 151.

Quinta

Quinta quæstio super posteris Ioseph, qui commemorantur illis verbis: Natique sunt Ioseph sily in terra Aegypti, Manasses & Ephraim: versu Curseptuagin 20. Hebraica, & Chaldaica, & Latinalectio duos tantum hoc loco memomodum comemodum comerant posteros Ioseph, duos, inqua eius filios, Manasse & Ephraim. At tra-morarerint. flatio lxx. Interpretu numerat septé, partim filios, partim nepotes & pro- posi eros los eph nepotes Sic enim habet: Fuerut filis Toseph in terra Aegypti, Manasse & E- quim habeat phraim. Fuerut aute filis Manasse, quos peperit ei cocubina Sira, Machir Ma-Hebraca & chir aute genuit Galaad. Fily vero Ephraim fratris Manasse Sutalaa & Jaã. Filii autem Sutalaam Edem: sic habet Græca lectio. Constat porrò istos filios & nepotes Manasse & Ephraim nondum fuisse natos eo tempore, quo tempore Iacob intrauit Aegyptum; Túc enim Manasses & Ephrain maiores nono anno ztatis esse non poterant. Ioseph enim, cum intravit Iacob Aegyptum, erat triginta nouem annorum, vt colligitur ex verbis illis precedentis capitis 45. Adhuc quinque anni residus suns famis ripse verò triginta erat annorum cum vxorem duxit, & istos filios generauit, vt suprà Genesis 41. proditum est. Postea secuti sunt septem anni fertilitatis, & duo sterilitatis; Sic enim iple Ioseph dixit Genes, quadragesimo quinto, Biennium est, ex quo capit fames esse in terra, & adhuc quinque anni refant.ex his plane dilucet, tunc Manasse & Ephraim, cum vix nouem fuerint annorum, non modò pronepotes aut nepotes, sed ne filios quidem habere potuisse: verùm istos longo tempore post ingressum lacob in Aegyptum esse natos. De his namque scriptum est in extremo hoc libro Genelis: Vixit Ioseph centum & decem annis: widit filios Ephraim vsque ad tersia generatione: filii quoque Machir filii Manasse nati sut in genibus Ioseph.

Atenimverò pro defensione Septuaginta Interpretum dici debet idem, quod paulò suprà diximus de posteris Beniamin: istos videlices quinque posteros Ioseph esse hîc commemoratos à Septuaginta per anti cipationem. Quamuis autem multò post fuerint nati, numerantur tamen inter intrantes Aegyptum, non solum ratione parentum suorum, qui intrarunt; sed etiam quod nomine ingressus in Aegyptum, accipiendum sit omne tempus, quo post ingressum lacob in Aegyptum, vixit non solum Iacob, sederiam Ioseph, ve suprà docuimux ex sententia B. Augustini. quam tradit iple in libro Quæstionum in Genesim, quæstione vitima.

Sed vnde istorum quinque nomina, quæ in libro Genesis non sune prodita, septuaginta interpretibus comperta fuerunt? Haud dubiè, vel ex antiquis Hebræorum monumentis & traditionibus, apud quos scripture continentes genealogias familiarum cuiusque tribus, diligentissime custodiebantur: vel ex capite septimo prioris libri Paralipomenon, vbi nomina filiorum, & nepotum Manasse & Ephraim similiter ferme commemorantur. Credibile porrò est, istos quinque, licèt nondum estent nati, potissimum commemoratos esse à septuaginta Interpretibus in honorem loseph, quo viuente natissunt : loseph nempe vniuersam paternam in Ægyptum accersiuerat : & dum ipse vixit, pacifice & prosperè inibi fuit. Si quis dicat, videri plures Ephraim posteros fuisse nacos viuente Ioseph, quam qui memorantur hoc loco à Septuaginta: nam

Comment in Gen. Tom. 4. XXXX.

extremis penè verbis huius libriscriptumest, Ioseph vidisse posteros Ephraim voque ad tertiam generationem : hîc autem non memorantur nisi duz generationes Ephraim: plures igitur quam quinque memorari hoc loco debebant de posteris Manasse & Ephraim. Sed respondendum est tres illas generationes sic accipi oportere, ve prima generatio intelligatur esse ipsius Ephraim ex Ioseph:secunda verò, filiorum Ephraim:tertia autem nepotum eius. Et hac ratione non reperientur plures posteri Manasse & Ephraim, qui nati fuerint viuente Ioseph, quam quos hoc loco recensuerunt lxx.interpretes.

Notabilis admiratio. or du bitatio S. Au-

Miratur S. Augustinus, quomodo lxx. Interpretes in hoc loco facien-18 tes summam posterorum Iacob ex Rachele, dicant fuisse decé & octo. qustini super cum reperiantur decem & nouem,octo videlicet Ioseph, & posterorum numero poste- eius: & vndecim ipsius Beniamin & posterorum eius; & cum Ioseph sirorum Ioseph mul cum posteris suis non sint plures, quam octo; Septuaginta tamen in Estadite à lxx, eorum summa, dicunt fuisse nouem. Huius rei in explicabilem putatesse tradite à lxx. Interpretibus. Augustinus rationem secundum historicum sensum; sed confugiendum esse ad occultas rationes mysteriorum, quibus sæpe consecrati sum nume ri in scriptura. Beati Augustini verba hæc sunt in quæstione 152. in Genesim. Videndum est quid sibi velit, quod cum Ioseph & filij eius non ampliùs quàm octo memorentur, Beniamin verò & filij eius simul, vnde cim reperiantur; non decem & noue omnes, sicut sunt octo & vndecim, sed decem & octo referantur in summa: & postea Ioseph cum filijssuis, Duomodo hie non octo, sed nouem fuisse dicantur, cum octo tantum inueniantur. Hæc dicantursexa- omnia quæ indissolubilia videntur, magnam continent sine dubitatione Zinta sex in-rationem. Sed nescio verumpossint cucta ad literam conuenire; præcipuè in numeris, quos in scripturis esse sacratissimos & mysteriorum plenissimex subingat mos, ex quibusdam, quos inde nosse potuinaus, dignissimè credimus. Sic Moyses fuisse Beatus Augustinus.

gresi Aegy feptuaginta.

Sexta quæstio super illis verbis: Cunste anima que ingresse sunt cum 1a-19 oob in Aegypsum, & eg:essa sunt de sæmore illius, absque vxoribus siliorum eius, sexaginta sex: versu 26. Quomodo dicantur fuisse lexaginta sex ingressi Aegyptum cum paulò post dicuntur fuisse Septuaginta? Si dicas hîc excludi Ioleph & filios eius, qui iam erant in Aegypto; & tantum numerarieos, qui vnà cum Iacob intrarunt Aegyptum; paulò autem infrà comprehendi Ioleph & posteros eius in illo numero septuaginta: si hoc, inquam, dixeris, ne sic quidem difficultates exhauries. Nam si illis lexagin ta lex addas Ioleph cú duobus filijs, nó leptuaginta lex, led lexaginta nouem hominum numerum efficies. Deinde istorum sexaginta sex, quinumerantur hoc loco non videtur numerus constare posse. Nam paulòsuprà intrantes Aegyptum ex posteris Liz recensuimus triginta tres, posta commemorati sunt triginta quatuor, qui iunctis illis triginta tribus, ethciunt numerum sexaginta septem : non igitur sexaginta sex, sed sexginta septem fuerunt, exclusis hinc soseph & filijs eius. suprà enim post illos trigimatres posteros Liz, commemorati sunt Gad cum septem filis, & Aler cum septem posteris, & Beniamin cum decem posteris: & Dan .. .. . ..: ) cum

cum vno, & Nephthali cu quatuor. Horum summa est triginta quatuor;

qui supradictis triginta tribus additi, efficiunt sexaginta septem.

Verum solutio quæstionis hæcest: In hoc numero sexaginta sex non Solutio que comprehendi Iacoli, si cut diximus suprà comprehensum esse in illo numero triginta trium. Manifeste namque, numero illo sexaginta sex, Seriptura exclusit iplum lacob, cum dixit: Cuntte anima, que ingresse sunt cum Iacob in Acqyptum, & egressa sunt de fæmore illius sexaginta sex: Illud : Egressa sunt de fumere illius:protsus excludit Iacob, & tantum comprehendit eius posteros. At in illum numerum Septuaginta includitur Iacob. non enim ibi nominantur egressi ex fæmore Iacob, sed omnes animæ domus Iacob, cuius domus ipse caput erat.

20 Sedenim duas tes in bac commemoratione corum qui intrarunt Acgyptum cum Iacob, subit animum meum veheméter admirari. Primum enim dignum videtur admiratione, cur sanctus Moyses inter eos qui Aegyptum intrarunt cum Iacob, numerare voluerit complures nondum tunc natos, sed multis post annis genitos, sicut de filijs Phares & de posteris Beniamin suprà dictum est: & cur istorum tantilm duorum, Beniamin dico & Phares, posteros tunc nondum natos, memotare voluerit potius, quam aliorum, vr Ruben, Simeonis, Leui, & aliorum. Deinde illud etiam non caret admiratione, cur inter intrantes Aegyptum cum Iacob numerare voluerit loseph, qui viginti tribus annis ante ipsum venerat in Aegyprum,& duos item filios eius, qui nari fuerant in Aegypto, nec aliquando fuerant extra Aegyptum. Cúmque Moyfes duplicem faciat enumerationem corum qui ingressi sunt Aegyptum, vnam in versu 26. sexaginta sex hominum; alteram in versu mox sequenti 27. Septuaginta hominum: mirum videri posser cur in priori enumeratione excludere voluerit Iacob & Ioleph, duôlque eius filios, in posteriore autem eos omnes includere. Hæc funt, quæ nonnihil admirationis habent, & altiori atque subtiliori egent confideratione: quanquam omnia quæ fanctus Moyfes in animo habuit, dum hæe scriberet, non sunt nobis comperta; nec nota esse necesic est.

# SECVNDA DISPVTATIO.

De discrepantia, que videturesse hoc loco, Lectionis Graca à Latina, Hebraica, & Chaldaica, super numero cerum qui in Aogyptum cum Iacob ingress sunt.

Superilles verbis,

Omnes animæ domus Iacob, quæ ingressæ sunt in Aean analytical of gyptum foere feptuaginta.

VEMADMODYM hic numerus septuaginta intrantium Aegyptum congruat cum proxime superiore numero sexaginta fex, nec fecum Moyfes in iftis duobus numeris pugner, paulo ante declaratum est. Nunc igitur dicendum est de hoc

numero septuaginta hominum, qui dicuntur intrasse cum Iacob Acerptum. Idem porrò numerus ponitur etia initio libri Exodí, cum dicitur: Erant omnes anima eorum qui egressi sunt de fæmore Iacob septuaginta. Et item sub finem capitis decimi libri Deuteronomij, hæc dixit Moyses populo Hebræo: In septuaginta unimabus descenderunt patres tui in Aegyptu, & ecce nunc multiplicauit te Dominus Deus tuus sicut astra çœls. At verò lxx. Interpretes in hoc loco Genesis posuerunt septuaginta quinque, discrepantes à Scriptura Hebraica: sic enim habet corum translatio, si Latine cam reddas. Omnes anima domus Iacob, qua ingressa sunt in Aegyptum septuaginta quinque. Eundémque numeru ponunt in principio Exodi. Quiquam in libro Deuteronomij ca. 10. nequaquam discordantes ab Hebraica Scriptura, septuaginta tantum commemorant. Beatus autem Stephanus apud S. Lucam, Actor. 7. numerat item septuaginta quinque. Sút enim hac eius verba: Mittens autem Ioseph, accersiuit Iacob patrem suum, & omnem cognationem suam, in animabus septuaginta quinque. Hzc itaque cum sic se habeant, meritò quaritur, An translatio lxx. interpretum in isto numero discrepans ab Hebraica & Latina lectione, censeri mendosa debear, nec vindicari ab errore aliquo modo possit.

Opinio Engubini.

Eugubinus in Recognitione veteris Testamenti ad veritatem Hebrai- 20 cam super hunc locum cap.46. Genesis, quem in manibus habemus dupliciter respondet propositz questioni. Primum ait dici posse, numerum illum quinque additum numero septuaginta, tam in Græca translatione Genesis 46,& Exodi 1.quam apud B. Lucam Actorum 7. mendose ac perperam esse adiúctum, inscitia vtique vel incuria librariorum. Sed boc cius responsum nullo modo est probabile: siquidem & olim, bodiéque omnes Græci codices fic habuerunt, & habent, nec ante Eugubinum, superiorum vllus Doctorum in Tractatu huius difficultatis, ad illud infeitiæ librariorum asylum confugit: sic enim nihil esset negotij, quæstiones omnes, quantumuis arduas expedire. Verum illud maxime arguit improbabilitatem sententiæ Eugubini, quòd Græca translatio non solum habet adiunctum illum numerum quinque ad septuaginta, verum etiam exponit, qui fuerint illi quinque, declarando quorum fuerint filij, & quibus finguli nominibus propriè appellarentur, torum autem hoc, confictum esse à Librarijs,& scripturæ insertum, vltra omnem fidem est.

Alterum Eugubini responsum est, in hoc errasse lxx. Interpretes : verum quia corum translatio apud omnes gentes inuulgata iam crat atque celebrata, magnæque auctoritatis, & venerationis; B. Lucam secutumea fuisse propter inueteratam lxx. Interpretum and omnes auctoritatem, nimio sanè maiorem id temporis, quam erat Lucæ auctoritas: ob idque non ausum fuisse eum à lectione lxx. Interpretum discrepare. Sed hoc Eugubini responsum, priori multo peius est, nec solum reprehensione, sed etiam detestatione dignum. Nam veraceam quam se imperiti homnis, tam insigne vel mendacij, vel inscitiz crimen Septuaginta interpre-I. uca, falfa7 o. tibus, optimis nempe, sapientissimisque viris impingere: dicere etiam, B.Lucam, Scriptorem Canonicum, qui afflatu & ductu Spiritus fancti

Quàm sit ab [wrdum,S.Stephanum, rel

Digitized by GOOGLE

scriplit,

scripsit, fallum aliquid scripsisse, aut scienter, aut inscienter, temerarium translationem est, ne dicam impium: si enim hoc semel admittatur, continuò totius scri- se cutos esse. pturæ fides & auctoritas labascet.

Ponam in hoc loco verba Eugubini, vt ex his etiam, non folum nostra commemoratione sententiam eius Lector agnoscat. Non dissentit, ait Eu gubinus, in illo numero Septuaginta à Latina translatione Scriptura Hebraica. At Interpretes lxx. addunt huic numero, Quinque. Hæc corryptela, siue à Librarijs profecta sit, siue ab ipsis Interpretibus, fecit vt etia Actorum Apostolorum capite septimo hîc locus malê legatur. Neque opinandum est S. Lucam, Hebraica, quomodo se haberent ignorasse: sed vel hunc locum, vt se habebat eo tempore citasse, vel eandem ibi corruptelam, quæ & hîc, à Librarijs accidisse. Hæc ergo est eius nodi solutio: quem dicunt quidam ligasse potius, quam soluisse Hieronymum, dicentem, quòd locus ille dissentiat ab isto in nostra editione: vt ibi habeatur. lacob descendisse cum septuaginta quinque animabus, hie autem cum septuaginta tantum. Verum facilis erat solutio, si editio septuaginta omnibus in locis esser animaduersa, quippe que in commemorandis numeris sit mendosissima. Quòd autem non sit profectus bic error à Septuaginta, indicio est, quòd ipsi in Deuteronomio hunc numerum similiter ponunt, atque est secundum Hebraicam veritatem. Neque illud est verum, quod ad excusationem corum affertur, Septuaginta, illos quinque addidisse per anticipationem : Alioqui & alia errata eadem essent rationo defendenda. Magis itaque pium & verum est, errorem agnoscere, eumque non Septuaginta, sed Librariis adscribere. Lucas verò, siue quòd Hebraice nesciret, siue quòd ad docendos homines nihil referre putaret, ab Hebraica veritate alicubi dissentire, & sequi potius editionem Septuaginta, id temporis vbique recentissimam, maximáque in veneratione habitam, testimonium, vt erat iam vulgatum, citauit: quod & reliqui Apostoli fecerant magis iuxta editionem Septuaginta, quam ex Hebraica veritate testimonia citando. Hactenus ex Eugubino.

Sanctus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim, super Solutio quaft. hac ipla quæstione breuiter disputans, tria quæ ad eius pertinent explicationem, tradit. Primò enim numerum sexaginta sex intrantium Aegyprum cum Iacob priore loco positum à Mose, docet non pugnare cum numero Septuaginta intrantium Aegyptum, qui paulò post ab codem Moyle traditur: quòd in illo priori numero, nec lacob, nec loseph, nec silij eius comprehendantur:in posteriore autem numero illi quatuor incluli lint. Verba S. Hieronymis hæc lunt / Quòd excepto Ioleph & filiis eius, sexaginta sex anima de fæmore lacob egressa introierint Aegyptum, nulla dubitatio est: ita enim & paulatim per singulos supputatus numerus approbat, & in Hebrais voluminibus inuenitur. Nam quod apud Septuaginta legimus, filios Ioleph natos in Aegypro, fuisse nouem, sciamus, in Hebrzo pro nouem esse duos: Ephraim quippe, & Manasse, antequam Iacob intraret Aegyptum, & famis tépus ingrueret, nati sunt in Aegypto. Hinc manifestum est, omnes animas,

XXXX

quæ ingresse sunt Ægyptum cum Iacob, suisse septuaginta: Sexaginta en nim sex cum eo ingresse sunt, & repererunt in Ægypto tres animas, so-seph scilicet, & duos eius filios: Septuagesimus autem, ipse suit Iacob, Sic Hieronymus.

Deinde B. Hieronymus oftendit quomodo lxx. Interpretes discordites ab Hebræo, illi numero septuaginta, addiderint quinque. Ait enim, illos quinque esse additos per anticipationem: non enim tunc iam erant in Ægypto, sed postea nati sunt; eos tamen lxx. Interpretes per anticipationem, vt diximus, hîc commemorare voluerunt. Nam quòd ille numerus septuaginta, qui est in libris Hebraicis, sit verus, atque incorruptus, constar, etiam ipsorum lxx. Interpretum auctoritate: hi namque in Deutero. cap. 10.poluerunt descendisse in Ægyptum septuaginta animas, itavtek in Hebræo. Sed audiat lector ipsum Hieronymum: Illud, quod apud Septuaginta legimus: Facti sunt fily Manasse quos peperit ei concubina Syra, Machir, & Machir genuit Galaad. Fily autem Ephraem fratris Manasse, Sutalaam & Taam: filip vero Sutalaam, Edem: Hoc, inqua, totú est additú. Siquidé id quod postea legimus, quasi per anticipatione factu esse descri bitur. Neque enim cum intrauit Iacob Ægyptum, Manasse & Ephraim in ea erant ætate vt iam filios generare potuissent. Hanc rem, ne videamur aduersus Scripturæauctoritatem loqui, etiam lxx. Interpretes in Deuteronomio transtulerunt, dicentes, quòd in Septuaginta animabus ingressus sit lacob in Ægyptum. Si quis igitur nostræ sententiæ refragatur, Scripturam inter se contrariam faciet: ipsi enim lxx. Interpretes, qui hic possierunt septuaginta quinque animas, per = e/24/10, id est anticipationem, Ioseph & posteros eius commemorantes; ijdem in Deuteronomio septuaginta tantum intrasse memorarunt. Sie Hieronymus.

· Terrio loco, cur B. Lucas Actorum 7. referens numerum intrantium cum Iacob Ægyptum, dixerit fuisse septuaginta quinque animas, sequés nimirum Exxi interpretum translationem, poriusquam Hebraicam Scripturam; huius rei duplicem Hieronymus reddit causam: vnam quidem ex sua sententia, & valde probabilem, quod Lucas Scripturam lxx. Interpretum tunc temporis apud gentes multo magis vulgatam, & celebratam, quam Habraicam, sequi maluerit. Alteram verò causam redditex opinione aliorum non sanè probabilem, quòd Lucas, ve qui profesque elser, Hebraice non ester perirus, sed Græce doctus, Græcam Scripturam secutus citauerit. Sic autem scribit Hieronymus: Quod si è contratio nobis opponatur, quod in concione Stephaniad populum, quæ est in actis Apostolorum, dicantur septuaginta quinque anima intrasse Ægypum, facilis exculatio est: non enim debuit S. Lucas illius Scriptor historiză in Gentes volumen illud emittens, scribere contrarium aliquid Scripuræ Septuaginta, quæ iam fuerar Gentibus djuulgata; quorum auctorius illo tempore maior erat quam Lucze, qui ignorus & vilis, noc magnz hdei in Nationibus ducebatur. Hoe attem generaliter observandum, quòd voicumque Sancti Apostoli, dut Apostolici viri loquintur adpopulos, ijs plerumą; testimonia abutuntur, que ia fuetant in Gentibus dinulgata. uulgata. Licèt plerique tradant, Lucam Euangelistam, vt proselytum, Hebrzas litteras ignorasse. Atque hzc est, super hac quastione, Hiero-

nymi sententia.

4.1 . . . .

S. Augustinus rantum absuit ab opinando, vllum esse in illo numero Septuaginta quinque, aut librariorum, aut ipsorum lxx. Interpretum crrorem, vt eum numerum non sine afflatu spiritus prophetici, nec sine mysterij alicuius significatione à lxx. Interpretibus positum esse arbitretur. Sic enim ait, Quæstione 152. Nec lxx. Interpretes mihi in hoc numuero errasse videntur: qui propter aliquam mysticam significationem, quadam veluti prophetica libertate, horum numerum complere voluerunt. Et in questione vltima eiusdem libri: Vnde, inquit, constat certi mysterij causa, illum numerum septuaginta quinque Scripturam commendare voluisse.

An verò talis numesus secundum veritatem historiæ constare possit, cùm illi quinque additi ad Septuaginta, dicantur intrasse cum Iacob, Ægyptum, qui multis post eius ingressum annis nati sunt, vehementer dubitar Augustinus in illa ipsa Quæst. 1 5 2. significans id videri inexplicabile atque insolubile. Neque enim dici potest, propterea illos quinque dici intrasse cum Iacob, quia eo viuente in Aegypto illi nati sunt: Iacob enim post ingressum Aegypti vixit annos decem & septem: quare in eius obitu Manasse & Ephraim maiores vigesimo sexto anno esse non poterant. Namque, vt suprà dictum est, cum Iacob intrauit Aegyptum, isti nonum annum excedere non poterant. In ætate autem viginti sex annorum non poterát Manasse habere nepotem Galaad, neque Ephraim ipsum Edem, qui inter illos quinque memorantur. Quocirca putat Augustinus omissa historiæ consideratione, ad mysterij rationem referri animum oportere: hæc enim funt Augustini verbashæc omnia quæ indisfolubilia videntur, magnam continent line dubitatione rationem: fed nescio virum possint cunca ad litteram convenire:præcipuè in numeris, quos in Scripturis efse sacratissimos & mysteriorum plenissimos, ex quibusdam, quos inde nosse potuimus, dignissimè credimus.

At enim idem Augustinus postea in Quæstione vitima eiusdem libri, hac ipsa re accuratiùs videlicet pensitata, adinuenit rationem quandam, qua intelligi & declarari possit quemadmodum illi quinque, licèt tunc nondum essent nati, verè tamen dici possit intrasse Aegyptum cum Iacob. Existimat enim nomeningressus Iacob in Aegyptum, ad omne tempus, quo post ingressum Iacob vixit Ioseph, extendi oportere. Nam quia Ioseph auctor suerat ingressus Iacob, & omnis familiæ eius in Aegyptu, ideirco tempus illius ingressus pariter cum tempore vitæ Ioseph, deinceps prorogatum & finitum est. Illos porrò quinque esse natos viuente Ioseph, paret ex postremis fermè verbis huius libri Genesis. Sed ipsummet Augustinum hæc strictim à me dicta aperrè docentem audiamus. Si quisquam, inquit, exigit quemadmodum etiam secundum historiæ sidem verum sit, Iacob cum septuaginta quinque animabus Aegyptum intrasse.

Digitized by Google

intrasse, dicemus, non illo vno die quo Iacob venit in Ægyptum, ingressum eius intelligi oportere: sed quia in filiis suis plerumque appellatur Iacob, hoc est in posteris suis, & per Ioseph constat eum intrasse Ægyptú, introitus eius accipiendus est quamdiu vixit Ioleph, per quem factum est vt intraret ille. Toto quippe illo tépore nasci & viuere potuerunt omnes qui hîc commemorantur, vt septuaginta quinque animæ compleantur víque ad nepotes Beniamin. Sic enim dicit Scriptura, numerans omnes posteros Iacob ex Lia: Hi sunt sily Lia, quos peperit ipsi Iacob in Mesopotamia Syria. Inter quos tamen multi numeratur no ibi nati: sed quia illic parentes ipsorum nati fuerant, ibi eos perhibuit esse natos, quoniam causa qua nascerentur ibi nata est, id est parentes corum quos Lia ibi pepererat. Similiter igitur quoniam causam intrandi Iacob in Ægyptum præbuit Ioseph, totum tempus, quo in Aegypto vixit Ioseph, ingressio erat Iacob in Aegyptum, per suam videlicet progeniem, quo illo viuo propagabatur, per quem factum est vt ingrederetur. Hactenus ex B. Augustino.

Auctoris fennumero 75.

Meam ego Lectori opinionem, sententia B. Hieronymi, & B. August. 24 Nullum esse consonam, quadripartitò breuiter exponam. Primum censeo, in illo nuerrorem in illo mero septuaginta quinque, nullum esse Librariorumerratum. Non enim tantum ille numerus, quinque, additur ad septuaginta, verum etiam distincte, propriè, ac nominatim declaratur, qui fuerint illi quinque, & quo rum fuerint filij ac nepotes. Sic enim legitur hoc loco in Græca Translatione: Fuerunt fily Manasse, Machir: Machir autem genuit Galaad: Fily autem Ephraim, Sutalaam, & Taam. Fily autem Sutalaam Edem. Hæc autem omnia errore Librariorum fuisse inserta Scripturæ, non capit sidem. Præsertim verò cum talis erroris & mendæ nullum extet vestigium, nullumque vel ex vno aliquo Græco codice suppetat argumentum, & olim, hodiéque omnibus Græcis libris hunc numerum habentibus: nulloque superiorum temporum doctore, de fide eius numeri dubitante.

> Affirmo deinde, Septuaginta Interpretes in tradendo eo nume- 25 ro septuaginta quinque, nihil prorsus errasse. Principio, nec S. Hieronymus, nec Augustinus, nec Auctor vllus, reuerendæ auctoritatis, super hac re disserens, aut dixit, aut dubitauit, aut significauit, Septuaginta Interpretes in co numero errasse. Adhæc, si errassent illi, non vtique S. Lucas, qui sancto Spiritu mentem eius illuminante ac regente, scripsit, errorem illorum aut ignorallet, aut sciens, volénsque secutus esset in Scriptura Canonica quam condebat: nec errorem B. Stephani, qui testimonium Septuaginta Interpretum in concionando ad populum viurpauerat, mandasset scriptis, ad perpetuam nempe infamiam S. Stephani & inlignem Canonicz Scripturz iniuriam. Hoc, si impium est opinari, & illud item, vnde necellariò istud concluditur.lam verò si lxx.Interpretes errassent addendo illos quinque ad numerú septuaginta, propterea id esset quòd illi quinque, tunc cu l'acob intrauit Aegyptu, non erant nati, sed multo pôst tépore generati sunt. Atqui ob eandé caus à dicend ú esset, ctiam.

ctiam S. Moysen errasse in illo numero Septuaginta, quos dixit cum Iacob intrasse Aegyptum: siquidem inter intrantes cum lacob Aegyprum numerauit filios Phares, qui tunc non erant nati, & item complures de posteris Beniamin nodum eo tempore generatos, vt suprà ostensum est, Quod si nemo, nisi planè impius, auderet Beatum Moysen erroris arguere; cuius est vel inscitiæ, vel impudentiæ, vel amentiæ, lxx. Interpretes, qui eadem in causa sunt erroris accusare atque damnare?

His addo, eos, qui vnà cum Iacob intrauerunt Aegyptum, (fi pressè Tripliciter ac propriè loquamur) fuisse sexaginta sex; & qui dux erat corum Iacob, exponi,posse, 70 fuisse infuisse sexagesimum septimum. Et hunc quidem numerum tradidit greffos Ægy-Moyles in hoc capite, Versu 26. Ioseph namque tunc erat in Aegypto, prum. ante 23. annos illuc ductus: Manasse verò, & Ephraim, nati fuerant in Aegypto, nec vnquam extra Aegyptum fuerant. Quod autem proximè post in Versu 27. adiunxit Moses, fuisse septuaginta qui ingressi Proprie lo. sunt Aegyptum, ita scribendo, Omnes anima domus I acob, qua ingressa sunt quendo non fusse niss os. in Agyptum, fuere septuaginta: Hoc inquam tripliciter licet interpre- qui cum Iatari. Primò vt illud Septuaginta non referatur ad illud ingressa sunt A- cobingressi gyptum, sed ad illud domus Iacob, vt sit hic sensus: Omnes anima domus sunt Ægyptu. lacob erant tunc septuaginta. Et hoc apertius fit ex eo, quod scriptum est initio Exodi in hunc modum: Erant omnes anima eorum qui egressi sunt de fæmore Iacob, septuaginta: Ioseph autem in Ægypto erat. Sed quia proditum est cap. 10. Deuteronomij, Patres Hebræi populi descendisse in Aegyptum cum septuaginta animabus; suppetit altera ratio interpretandi verba illa Moss. Solet non rarò Scriptura, quod plurimis conuenit, immò omnibus, paucissimis tantum exceptis, id quasi conueniret omnibus, generaliter enuntiare. Quoniam igitur ex numero illo Septuaginta, duo tantum non erant ingressi Aegyptum, Manasse dico & Ephraim, cæteri auté sexaginta octo ingressi fuerant Aegyptum, idcirco Scriptura ingressum in Aegyptū omnibus illis septuaginta attribuit.

17 Tertia ratio interpretandi verba illa, huiusmodi est, Eos qui tunc non fuerant ingressi Aegyptum, dici ingressos esse non quidem in se, sed in patribus fuis qui tunc intrauerant Aegyptum: nempe Manasse & Ephraim in patre suo Ioseph: & item Hesron & Hallu in patre suo Phares. Nec dura Lectori, atq; infoles huiusmodi locutio videri debet: est enim non infreques in Scriptura; quod ego tribus exemplis confirmabo, Apostolus enim ad Hebræos septimo scribit, Leui decimas dedisse Melchisedech; non sanè per se ipsum, quippe qui annos ampliùs cetum & quinquaginta post Melchisedech natus est; sed in proauo suo Abraha, qui decimas obtulit Melchisedech, vt legitur Genes. 14. Deinde Moses Genes. 11. dixit, Arphaxad genuisse ipsum Sale: atqui secundum translationem Septuaginta Interpretum, & secundum B. Lucam in tertio cap. historiz suz Euangelicz Arphaxad genuit non Sale, sed Cainan. Verùm quia Caina fuit pater ipfius Sale, idcirco Arphaxad generado Cainan, dicitur generasse. Sale ergo Sale memoratur quafi proximè genitus ab Arphaxat, non quidé in se, sed in patre suo Cainan. In

Comment.in Gen. Tom. 4.

hoc preterea cap. Genes. cùm Moses omnes filios & nepotes ac pronepotes Liz commemorasset, mox adiunxit: Hi fily Lie, quos genuit iu Mesopotamia: omnes anime filiorum & filiarum eius triginta tres. Atenim, przter sex filios, & vnam filiam, natos in Mesopotamia, reliqui omnes generati fuerant in terra Chanaam: qui tamen ratione parentum suorum dicuntur nati in Mesopotamia.

Illud denig; fit mihi verisimile,& Mosem inter intrantes Ægyptum 28 numerasse filios Phares, qui tunc non erant nati; & item lxx. Interpret. commemorasse illos quing; partim nepotes partim pronepotes ipsius Ioseph; quòd ex Phares prouentura erat regalis progenies, quinetiam ipse Messias: Ioseph autem princeps suisset fratrum suorum, & dus conditurus esset tribus, multosq; ex sua stirpe principes habiturus, sed non solum ob hanc causam commemoratisunt illi qui nondum erant nati, verum ob eam maxime causam, quod isti nati essent in Aegypto viuentibus adhuc Maioribus suis qui Aegyptum intrauerant. Exempli gratia, viuente Phares nati sunt in Aegypto filijeius Hesron & Hallo: & viuente Beniamin nati sunt nepotes & pronepotes eius, qui commemorantur hoc loco:viuente quoque Ioseph nati sunt filij & nepotes

Ephraim & Manasse, & filiorum eius.

Quanquam nostræ opinationi videtur illud aduersari, quòd Leui 29 tertius filiorum Iacob, quo tépore ingressus cum patre est Aegyptum, agebat ætatis annum 42. triennio quippe maior natu erat, quam Ioseph. Is porrò vixit annos centum triginta septem, vt proditum est in libro Exodi, cap. 6. quapropter post ingressum patris sui Iacob in Aegyptum, vixit ipse per annos 95. in Aegypto: toto autem hoc tempore, ex tribus filiis cum iplo ingressis Aegyptum, Gerson & Cahath & Merari nullos suscepisse nepotes aut pronepotes, qui post ingressum eius in Aegyptum nati fuerint, est profectò difficile creditu. Si autem tales ei nepotes & pronepotes nati sunt, cur non sunt commemorati simililiter vt posteri Ioseph & Beniamin, de quibus dictum est? Præsertim verò cùm Leui perinsignis fuerit persona, vipote parens Leuiticz tribus, penes quam solam fuit sacerdotium, & administratio divini cultus. Verum neque omnia refecari ad viuum necesse est: & nos huiusmodi quæltionum & difficultatum quasi Labyrinthos, aliis, maiori quam nos lumus ingenio & doctrina, atque industria præditis, fine errore obeundos, atque perlustrandos, libenter relinquimus.

Numerosa po sterorum ex vno homine vinente propagatio.

Nemini porrò mirandum accidat, potuisse l'acob, cum tot partim si 30 liis, partim nepotibus, ac pronepotibus Aegyptum intrare. Scribit enim Plinius lib.7. cap.t 3. Caium Crispum Hilaru cum filiis nouem, nepotibus 27. pronepotibus 29. neptibus nouem (omnes erant lx. . Plinins. quatuor,& iple leptuagelimus quintus ) prælata pompa, immolalle in Capitolio. Verba Plinij hæc funt: In Actis temporum Augusti inuenitur, vndecimo Consulatu eius, Lucioq; Silla Collega, ad tertium laus Aprilis, C. Crispum Hilarum ex ingenua plebe Fesulana, cum filis notem (in quo numero filiz duz fuerunt) nepotibus viginti septem,pronepotibus

nepotibus viginti nouem, neptibus nouem, prælata pompa, cum omni-

bus his in Capitolio immolasse. Hæc Plinius.

Ridiculum est quod de Manethone rerum Aegyptiacarum perue-Manethonis tusto scriptore resert Iosephus in priori libro aduersus Appionem. sui intravunt Tradidit ille, Pastores (sic autem Hebrzi vocabantur ab Aegyptiis, Egyptü, tris quòdilli no aliam tenere se artem, atque exercere professi essent apud infignia erraregem Aegypti, cùm illuc primum venerunt, vt scriptum est Genes. 46. 14. &47.) maxima multitudine venisse in Aegyptum: & subiugasse sibi Aegyptios, & regnasse inibi per annos trecentos nonaginta tres. Verum quot sunt istius Auctoris verba, tot propè sunt in veritatem Historiæ peccata. Nam neg; venerunt in Aegyptum Hebræi cum maxima multitudine, sed pauciores septuaginta hominibus: neque sibi subiugarunt Aegyptios: sed contrà seruitutem illis durissimam seruierunt: neque regnarunt per annos trecentos nonaginta tres; cum neque regnauerint vnquamibi; neque manserint in Aegypto ampliùs ducentos quindecim annos.

Cúmque vocauerit vos, & dixerit: Quod est opus vestrum? VERS. 3. respondebitis, Viri pastores sumus serui tui ab infantia nostra vsque in præsens,& nos & patres nostri.

V R tantoperè cuperet Ioseph fratres suos à Rege Pharao-Cur Ioseph ne. & ab Aegyptiis haberi pastores: & vttales ab illistra crane,& ab Aegyptiis haberi pastores;& vttales, ab illis tracta- beri pastores. ri, multæ fuerunt causæ, quas hic ego carptim exponam: Primùm verebatur ne Rex faceret eos vel bellatores, vel au-

licos, atq; ea ratione dissociarentur inuicem, & distraheretur. Deinde, ne permixti Aegyptiis, quibus præstabant multis animi corporisque virtutibus, eorum contra se inuidiam atque odium, insectationémque concitarent. Has duas causas attigit Iosephus, in libro primo Antiquitatum ita scribens: Percontatus est rex Iosephum, quibusnam studiis fratres eius potissimum delectarentur; respondit, pastoralem artem callere eos, & nihil aliud exercere. Id autem eo confilio respondit, tum ne distraherentur invicem, sed vt degentes vnà curam patris haberent: tum nequa illis æmulatio cum Aegyptiis interueniret, si circa eadem cum illis studia versarentur: nam ei genti non erat licitum greges aut palcua curare. Sic Ioleph. Ad hæc timuit Iolephine fratres sui ex con- Iolephins. uictu, ac familiaritate Aegyptiorum, impurissimis eorum moribus, vitissque inficerentur; néve prauis corum institutis corrupti, impissque imbuti superstitionibus à sanctissimo veri Dei cultu que maiores cotum religiofissimè custodierant, paulatim degenerates abalienarentur. Ad extremum, eo confilio id fecit Ioleph, vt sui cùm se pastores esse profiterentur (quod genus hominum vehementer auersabantur Aegyptij)segregati ab Aegyptiis,separatim viuerent:terramque Gessen colerent, que pascuis eratyberrima, & procul à Regia Aegypti, & in vi-

уууу

724

cinia terræ Chanaam; ob idque ad futurum corum olim ex Aegy pto in Chananitidem regressum, opportunissima.

Laus artis & les ex S. Auft.

origine & de

Hoc loco pastoralem artem & vitam, vt maxime honestam & quie- 12 vita passora- tam, atq; innocentem, & à multis magnisq; vitiis remotam, in illis Patriarchis commendari nobis acute vidit, & considerate perpendit B. August. 2d hunc modum scribens in quæst. 153. in Genesim. Comendatur in Patriarchis, quòd pecorum nutritores erant à pueritia sua & Notabilis sen. ipsi, & parentes corum. Et merito:nam hæc est, sine vlla dubitatione, tentia B. Au- iusta seruitus, & iusta dominatio, cum pecora homini seruiunt, & homo gust de prima pecoribus dominatur. Sic enim de homine dictum est cum crearetur. Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem nostram, & habeat poteservitutis ho- statem piscium maris volatilium cœli & omnium pecorum qua sunt superterram. Vbi insinuatur, rationem debere dominari irrationali vitz. Ser-Genefit. uum autem hominem homini, vel iniquitas, vel aduersitas fecit. Iniqui-Genesso tas quidem, sicut dictum est: Maledictus Chanaam, erit seruus fratribus Infra 57. suis:aduersitas verò, sicut accidit ipsi Ioseph; ve venditus à fratribus ser-

uus alienigenz fieret. Itaque primos seruos, quibus hoc nomen in Latina lingua inditum est bella fecerunt. Qui enim homo ab homine superatus, iure belli posset occidi; quia fuit servatus, servus est appellatus: inde & mancipia sunt dicta, quia manu capta sunt. Est enim ordo naturalis in hominibus, vt seruiant fæminæ viris, & filij parentibus : quia & illic iustitia est hæcvt infirmior ratio serviat fortiori. Hæc igitur in dominationibus, & seruitutibus clara iustitia est, vt qui præcellunt ratione, excellant dominatione. Quod cum in hoc sæculo per iniquitatem hominum perturbatur, vel per naturarum carnalium diuersitatem, ferunt justi temporalem peruersitatem, in finem habituri ordinatissimam & sempiternam felicitatem. Nec mirum, pastores suisse abominabiles Aegyptiis, in quibus vtique figura est præsentis seculi, in quo abundat iniquitas:quoniam abominatio est homini iniquo, vir iustus. Hæc Augustinus.

#### Hæc autem dicetis, vt habitare possitis in terra Gessen: VERS. 34. quia detestantur. Aegyptij omnes pastores ouium

Cur Ioseph tantopere He brais tradi terram Gef-∫cm cuperet.



ATIS indicant hac verba, quanti faceret Ioseph terram 33 Gessen, quantóquestudio habitarieam à suis curaret. Nec immeritò: optima enim erat alendis pecoribus, in quo erat omnis corum res familiaris, omnisq; corum vi ta exerceba-

tur, atq; occupabatur. Erat præterea procul ab vrbe, & aul a regia, nobilioribusq; Aegypti ciuitatibus, & propinqua terræ Chanaam: ob quas causas vehementer cupiebat Ioseph eam terra suis tradi ad habitadum. Nec putabat, regemeam denegaturum, aut ægrè cam concessurum; quòd fratres Ioseph essent pastores, ob idque inuisi Aegyptiis:quosne vel iph offenderent, vel læderentur ab illis, longè ab eorum conspectu

Digitized by Google

remouendos esfe, conueniens videretur. In hac terra Gessen. Jacob petens Aegyptum, expéctauit Ioseph, vt suprà dictum est versu 28, illis verbis: Missi lacob ludam ante se ad Ioseph, vi nuntiaret ei, & ille occurreret in Gessen. Erat enim Gessen quasi in introitu Aegypti venientibus è terra Chanaan, quocirca illic Iacob prestolari voluit occursum Ioseph. vt ibi ab eo doceretur de modo, quo gerere se apud regem, & Aegyprios deberet. In hac terra Hebræi habitarunt per ducentos quindecim annos: eaque omnium terrarum Aegy pti, intacta fuit decem illis atrocissimis plagis Aegypti. Magna porrò Dei prouidentià, ingentio: Hebræorum vtilitate factum est, vt terra Gessen Hebræis habitada traderetur; quo videlicet illis expeditior atque securior inde in Chananitidem esset regressus. Si enim Hebræi habitauissent in extrema parte Aegypti, quæ remotissima est à terra Chanaan, & vergit ad meridiem, cum terra Chanaan sit versus Septentrionalem plagam Aegypti,necesse fuisset, Hebrzos in regressu corum ex Aegypto in terram Chanaan pertrasire totam ferme Aegyptum. Tunc verò Aegyptij insurrexissent aduersus eos, & voluissent eos vel opprimere, vel per vim detinere. Nã si cùm eos dimisissent, immò quamprimum abire compulissent, mox tamen adducti pænitentia, armati eos víque in terminos Aegypti, & per iplum mare Rubrum hostiliter insectati sunt: quanto magis id fecissent, si necesse fuisser, Hebræos mediam ferme Aegyptum pertransi- Exodia. re? Adiice, quòd cùm Hebræi suopte ingenio timidissimi essent, & Aegyptiorum in se crudelitatem diu multumque fuissent experti, per medium eorum transire nullo modo essent ausi.

Pro terra Gessen Ixx. Interpretes habent terram Ramesse, & vrbem 35 Heroum. S. enim Hieronymus in Tradit. in Gen. huiusmodi citat lxx. S. Hieron. Interpretum lectionem super hoc loco; Vt occurreret ei ad vrbe Heroum, in terram Ramesse. Et subdit, in Hebrzo: Nec habetur vrbs Heroum nec terra Ramesse, sed tatummodò Gessen (sic enim appellatur, quam nos vocamus Gessen) Nonnulli Iudzorum asserunt Gosen nunc Thebaidem vocarii& id quod postea sequitur, Dedit eis; vt possiderent Aegypti optimam terram in Ramesse; pagum Arlenoiten, sic olim vocatum, autumant S. Augustinus in Locutionib. in Gen. num. 88. cum citasset le S. August. ctionem lxx. Interpretum, quæ hic habet vrbem Heroum, subiugit hæc verba: Nescio verum nomen Heroum facile in Scripturis reperiatur. Eugubinus in Recognitione huius loci arbitratur, ex errore non ipso- Eugubin. rum Septuaginta, sed alioru accidisse, vt hic poneretur vrbs Heroume cuius vibis, inquit, quia neque facer contextus meminit, neque Interpretes alij quicquam super ea re tradiderunt, fateamur necesse est additum id esse ab aliis sine peritis, sine imperitis, sicut etiam S. Hieronymus annotauit. Atenim nó esse istiusmodi lectionem ab aliis corruptã, led germanam,& genuinam, ipforum lxx. Interpretum, præter Augustinum & Hieronymum, qui vt talem commemorarunt eam, constat etiam auctoritate duoru antiquissimorum Scriptoru, Iosephi in 1. lib. Iosephin. Antiquitatum, & Philonis in libro de Ioseph, qui eam lectionem, non Philo.

уууу з

autem nostrain, quæ congruit cum Hebræa, secuti sunt.

Rupertss.

Sed cur Aegyptij detestabantur pastores ouium? Rupertus causam 26 refert ad Aegyptiorum arrogantiam & superbiam : nam quia Aegyptij vehementer gaudebant & gloriabantur multitudine equorum & curruum: iccirco humile genus paltorum cotemnebant, & aueriabantur. Ruperti verba in lib. 9. Commentariorum in Genesim, cap. 19. hzc funt: Aegyptij detestabantur pastores; quia videlicet ipsi in equis & curribus superbiebant plus cæteris gentibus; & idcirco humile pastorum genus, veluti ignominiam despiciebant, & detestabantur. Sic Rupertus. Sed contra hanc sententiam obiicimus: Primum, quia aliud est contemnere, & aliud deteftari: Scriptura non ait, Aegyptios contempsisse genus pastorum tăquam humile, & vile, sed detestatos esse, nempe tanquam impij essent pastores, & religioni Aegyptiorum contrarij. Deinde, non omnes pastores detestabantur Aegyptij, non inquam, paftores equorum, afinorum, & camelorum, sed tatum per pastores ouiu: quaquam vocabulo ouium hic oportet intelligere & arietes, & capras, & boues atque vaccas. Erant præterea in Aegypto alia non pauca hominum genera non minus humilis, & abiectæ conditionis, qu'am erant pastores ouium. Nonigitur humilitas conditionis pastoralis, causa fuit Aegyptiis detestandi pastores, sed alia eius rei quærenda causa est.

Vera itaque causa est, quòd in genere ouium, arietum, caprarum, & boum, Aegyptij numina aliqua haberent, quæ diuino cultu,& honore venerabantur: quapropter huiusmodi animalia non solum occidere aut percutere non audebant, sed ea reuerebantur, atque honorabant: oderántque vehementer alienigenas eorum animalium pastores, qui ea occidere, & occisorum carnibus vesci sine religione vlla soleret. Sed obiiciet nobis quispiam, Si verum hoc esset, quod de Aegyptiis diximus, nulli profectò fuissent apud Aegyptios pastores ouium: at fuisse, fatis indicant verbailla Pharaonis ad Ioseph de fratribus eius Gen. 47. Si nosti eos esse viros industrios, constitue illos magistros pecorum meorum. Ad hoc responderi posset, nomine pecorum intelligi equos, asinos, & camelos: cuius generis animalium fuisse pastores in Aegypto, nonest dubium. Verum nos quis vrgere vehementer posset verbis illis, quz paulò infrà in eodem capite leguntur, quibus dicitur, Ioseph dediste Acgyptiis alimenta pro equis, & ouibus, & bobus, & afinis: Scripturz verba sunt hæc: Dedit eis alimenta pro equis, & ouibus, & bobus, & asinu, sustentauitque eos illo anno pro commutatione pecorum. Dicamus igitur etia Aegyptios fuisse pastores ouium & boum, non quidem ad esumipsorum, vel ve ea in alium quempiam vsum occiderent: sed vel propter esum lactis & casei, vel propter lanam ad conficiendas vestes, vel u vium agriculturæ ad arandam terram, vel oblectamenti gratià, authonoris, ficut habentur canes & equi,



# BENEDICTI

# PERERII COM-

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM SEPTIMVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Introducitur Iacob ad Regem Aegypti, & benedicit ei: Datur Hebrais ad habitandum terra Gessen: Ioseph uniuersam terram Aegypti sub regis possessionem subiicit: Iacob, appropinquante morte, adiurat silium suum Ioseph de sepultura sua in terra Chanaam.

NGRESS VS ergo Ioseph, núciauit Pha- r raoni, dicens: Pater meus & fratres, oues eorum & armenta, & cuncta quæ possident, venerút de terra Chanaam: & ecce cossistunt in terra Gessen. Extremos quo- 2 que fratrum suorum quinque viros constituit coram Rege: quos ille interroga-

uit: Quid habetis operis? Responderunt: Pastores ouiu sumus 3 serui tui, & nos & patres nostri: Ad peregrinandum in terra 4 tua, venimus: quoniam no est herba gregibus seruorum tuo-rum, ingrauese fame in terra Chanaam; petimusque vt esse nos iubeas seruos tuos in terra Gessen. Dixit itaque Rex ad 5 Ioseph: Pater tuus & fratres tui venerunt ad te. Terra Ægypti 6 in conspectu tuo est: in optimo loco fac eos habitare & trade eis terra Gessen. Quod si nosti in eis esse viros industrios, constitue

7 stitue illos magistros pecorú meorum. Posthæc introduxit Ioseph patrem suŭ ad Regem, & statuit eum cora co: qui bene-8 dicens illi, & interrogatus ab eo : Quot sunt dies annoru vitæ 9 tux?respodit: Dies peregrinationis mex centu triginta annorum sunt, parui & mali, & non peruenerunt vsque ad dies pa-10 trum meoru, quib. peregrinati sunt. Et benedicto rege egressus 11 est forâs. Ioseph verò patri & fratrib.suis dedit possessione in Ægypto in optimo terræloco, Ramesses, vt præceperat Pha-12 rao: & alebat cos, omnémq; domú patris sui, præbens cibaria 13 fingulis. In toto n. orbe panis decrat: oppresserat fames terrain 14 maximè Ægypti & Chanaam. E quib.omnem pecunia cogre-15 gauit pro véditione fruméti, & intulit ea in erariu regis. Cúmque defecisset emptorib. pretiú, venit cuncta Ægyptus ad Ioseph, dicens: Da nobis panes: quare morimur coră te, deficiéte 16 pecunia? Quib.ille respodit: Adducite pecora vestra: & dabo 17 vobis pro eis cibos, si pretiu non habetis. Quæ cu adduxissent, dedit eis alimeta pro equis, & ouibus, & bobus, & asinis: suste-18 tauitq; eos illo anno pro comutatione pecoru. Venerut quoq; anno secundo, & dixerunt ei: Non celabimus dominu nostru quod deficiéte pecunia, pecora simul defecerunt: nec clam te 19 est, absq; corporib. & terra nihil habeamus. Cur ergo moriemur te vidente?& nos & terra nostra tui erim?useme nos in servitute regiam, & prebe semina, ne pereunte cultore, rediga-20 tur terra in solitudine. Emit igitur Ioseph omne terra Ægypti, védétib. singulis possessiones suas præ magnitudine famis, sub 21 iecitq; ea Pharaoni, & cuctos populos eius à nouissimis terminis Ægypti víque ad extremos fines eius, præter terrá sacerdo-12 tũ, quæ à rege tradita fuerat eis: quib. & statuta cibaria ex horreis publicis præbebatur, & idcirco non sunt copulsi vendere 23 possessiones suas. Dixit ergo Ioseph ad populos, En vt cernitis, & vos & terra vestra Pharao possidet:accipite semina & serite 24 agros, vt fruges habere possitis. Quintam patrem regi dabitis, quatuor reliquas permitto vobis in sementem, & in cibum 25 familiis & liberis vestris. Qui responderunt; Salus nostra, in manu tua est:respiciat nos tantum dominus noster, & læti ser-

26 uiemus regi. Ex co tempore vsque in presente diem in vniuersa terra Ægypti, regibus quinta pars soluitur, & factu est quasi in legem, absq; terra sacerdotali, quæ libera ab hac conditione fuit.

fuit. Habitauit ergo Israel in Aegypto, id est, in terra Gessen, & 27 possedit e a: auctus; est, & multiplicatus nimis. Et vixit in ea 28 decem & septem annis: factiq; sunt omnes dies vite illius centum 47. annorum. Cumque appropinquare cerneret die mor-29 tis sux, vocauit filium suum Ioseph, & dixit ad eum: Si inueni gratiam in conspectu tuo, pone manu tuam sub semore meo: & facies mihi misericordia & veritatem, vt non sepelias me in Aegypto: sed dormia cum patribus meis, & auseras me de terra hac, codas q; me in sepulchro maiorum meoru. Cui respondit Ioseph: Ego facia, quod iusis siti. Et ille: iura ergo, inquit, mihi. Quo iurate, adorauit Israel Deu, couersus ad lectuli caput.

#### PRÆFATIO.

Istorian Manus capitis Philo breuiter atque elegan-Philo., ter commemorat, hoc modo scribens: Hoc audito, Ioseph propinquanti Iacob (non speculatores & nuncios in itine-re disposuerat) circa regni fines occurrit obuiam. Cúmque

conuenissent circa vrbem, quam vocant Heliopolim, effuderunt se in complexus mutuos, vbertim vestes rigando lacrymis: atque ita haretes aliquantisper, diutinum explebant desiderium; & tandem vnà contendebant ad regiam. Ibi rex conspicatus venerandam senis faciem, non vt præfecti sui, sed ut suum patrem excepit honorisice. Exinde post solemnia humanitatis officia donauit eis agrum obertatis pracipua : & quia eius filios audierat esse pecuarios, facultatésque illorum constare pecoribus, suorum quoque gregum & armentorum curam eos gerere voluit. Ioseph porrò tanta side vsus est in publicis illius regni negotijs administrandis; vt cum ratio illorum temporu plurimas ei occasiones prabuisset coaceruanda pecunia, potuisset que omnium sui temporis facile ditissimus enadere: adulterinis divitus veras pratulerit, & cacis perspicaces: totum argentum & aurum efrumenti pretio collectum, referens in thesauros regios, ne drachma quidem subtracta, contentus tantum donis quibus eum rex liberaliter remunerabatur. Nec aliter quam Aegyptum, omnémque eius regni provincias, externas quoque gentes fame pressas, vir hic nunquam satis laudatus curauit, paterna providetia distribuens illis alimenta, futuri sá eorum necessitatibus prospiciens. Nam ineunte anno egestatis septimo, accitis agricolis ( iam enim obertatis spes afful-

Comment.in Gen.tom.4.

**7777** 

gebat) dedit hordeum & triticum ad sementem, diligenter cauens ne quis hac alium in vsum verteret, appositis etiam custodibus ex optimatibus, qui sationem observarent. Sic Philo.

Quod autem in posteriori huius capitis parte scribit Moses, exponens quanta Ioseph prudentia & aquitate, & quanta cum regis viilitate Iosephus. frumenta vendiderit Aegyptijs extremè laborantibus fame, hoc Iosephus in secundo libro Antiquitatum scitè enarrans, ita scribit: Fames in Aegypto crescebat in dies, nullumque remedium aderat, neque slumine agros rigante, neque vllis de cælo pluuys. Iofeph autem frumenta non dabat, nisi numerata pecunia; qua postquam defecit, pecudes ac mancipia pro frumento permutabant. Quibus autem agri erant, partem aliquam rerum in pretium alimentorum regi decidebant:cúmque ad hunc modum omnes eorum possessiones in ius regis deuenissent, alius alio migrabant, quo certius effet regis dominium: soli sacerdotes immunitatem & agros retinuerunt. Postremò tanta fuit necessitas, ut non corpora solum, sed animos etiam illius gentis in seruitutem redigeret, ac nihil putarent turpe, quo victus parari posset. Postquam autem cessauit sames, & rigante flumine ad pristinam terra fertilitatem redyt, Ioseph regionis vrbes obeundo, conuocata per singulas multitudine, agrorum, quibus illi cesserant, v sum fructum illis restituit, hortatus vt non secus quam proprios colerent:iussitque quintam partem fructuum regi pendere, qua ei iure dominy deberetur. Illi insperata restitutione agrorum lati, culturam . eorum strenue aggrediuntur. Atque hoc pacto tum Iosephi auctoritas, tum eius gentis erga regem beneuolentia non mediocriter creuit, & ius quinta partis frugum etiam per Regum posteros ac successores permansit. Hac Iosephus.

# VERS. 3. Extremos quoque fratrum suorum, quinque viros constituit coram rege.

EPTVAGINTA Interpretes non habent illam vocem ex-tiremos: quæ vox, ob ambiguitatem, cum dupliciter accipi possit, duplicem item reddit sententiam, duplicém que parit huius loci expositionem. Extremitas namq; dupliciter spectari potest, vel à parte superiori; & idem est atq; primum & summum; vel à parte inferiori. & idem est atque inferiori. & vicoque

vel à parte inferiori, & idem est atque infimum & vitimum: vtroque enim versus dicitur extremitas. I oseph igitur statuisse cor a rege quinq; extremos fratrum suorum, dupliciter potest intelligi: vel vt elegerit quinque omnium suorum fratrum primos: primos dico vel ætate, vel formæ atque corporis præstantia, vel soquendi facundia, vel agendi pruden

prudentià, vt ex illis rex atque proceres Aegyptiorum, generis Ioseph nobilitatem atque claritatem cognoscerent:& ad hanc sententiam inThostatus. terpretantur hunc locum Lyranus, Thostatus, & Thomas Anglicus.

Potest etiam hic locus in contrariam sententiam exponi, vt per ex- elicus. tremos intelligamus infimos atque vltimos fratrum, vel ætate, vel aliis rebus proxime memoratis: ne rex videlicet, propter eorum præstantiam vel corporis vel animi faceret eos vel bellatores, vel aulicos. Huius interpretationis auctores sunt Hebræi, quos & Oleaster & Hame-Hebræi rus, alique sunt secuti. Et hoc mihi similius vero sit: nimirum voluit Oleaster. Ioseph, vt illi, vel ipso corporis habitu, atque ipsa facie, fidem facerent regi, atque Ægyptiis se pastores esse, & in pastoralis vitæ laboribus exercitos à pueritia. Ergo mirari est hoc loco singularem prudentiam Ioseph, omnia quæ futura essent in rem, atque in vsum fratrum suorum, solerter prospicientis, diligentérque curantis. Non enim satis habuit, tradi fratribus suis ad habitandum terram Gessen, optimam videlicet, & remotam ab Ægyptiis, ne profanas eorum superstitiones, impurissimosque mores spectarent atque codiscerent:verum insuper omni studio atque cura egit ne fratres sui regiæ aulæ insererentur, sed magis domestico gauderent otio,& filiorum suorum cultum procurarent.Hanc itaque ob causam, extremos & infimos fratrum suorum in conspectum regis adduxit: nempe, qui nec corporis dotibus multum commendarentur, neque facie habituque ipso egregiam animi indolem præ se ferrent:ne rex scilicet ex vnius Ioseph ingenio, & animo, virtutéque, de ceteris eius fratribus itidem existimandum, iudicandumque putaret. Caietanus diuersum huius loci excogitauit interpretamentum. Sic enim scribit, suxta Hebræum habetur: Et de extremo fratrum suorum accepit quinque viros. Sensus est ambiguus. Crediderim tamen ego, maiores ex fingulis vxoribus Patris, quatuor cum Iuda affumptos fuisse, & appellatos esse de extremo, hoc est, de extremitatibus primis cuiusque vxoris.Sic Caietanus.

#### PRIMA DISPVTATIO.

## Super illis verbis,

Dies peregrinationis vitæ meæ, centum triginta annorum VERS. 9. funt, parui & mali: & non peruenerunt ad dies patrum meorum quibus peregrinati sunt.

EPTVAGINTAInterpretes sic verterunt hunc locum: Dies annorum vita mea, quos incolo, centum triginta anni B. August. pusilli & mali fuerunt dies annorum vita mea, non peruenerunt ad dies annorum vita patrum meorum, quos dies incoluerunt. Quam lectionem lequens & exponens S. August.

in quæst, centesima quinquagesima sexta in Gen. Quid est, inquit,

ZZZZ

quòd dixit Iacob Pharaoni, Dies annoru vita mea, quos incolo. Sic.n. habet Græci, pro quo Latini habet, vel ago vel habeo, vel si quid aliud: vtrum igitur ideo dixit quos incolo, quia in ea terra natus est, quam nodum populus, diuinæ promissione hæreditatis acceperat, & ibi vitam ducens, vtique in aliena terra erat:nec solum quando peregrinabatur in Mesopotamia, verùm etiam cùm ibi erat, vbi natus est? An potiùs secundum 2. Cor. 5. id accipiendum est, quod ait Apostolus: Quandiu sumus in corpore, peregrinamur à Domino? Secundum hoc & illud in Psalm. dictum intelligitur: Inquilinus ego sum in terra, & peregrinus sicut omnes patres mei. Similiter intelligendum est, quod deinde adiunxit Iacob: Non perwenerunt ad dies annorum vita Patrum meorum, quos incoluerunt: No enim aliud voluit intelligi per illud incoluerunt nisi vixerunt: ac per hoc significauit, hanc vitam elle incolatum super terra, id est, peregrinationis habitationem. Sed credo, Sactis hoc potiffimum couenire, quibus pominus videlicet, aliam patria, cœlestem vtique, æternámq; pollicetur. Hæc Augustinus.

Iuxta hoc Augustini dictum extremum, est quod annotauit B. Hieronym.in Epist. cxx 1x.quam scripsit ad Dardanum; in Scriptura Habitatores terra, appellari peccatores, non autem iustos, hos namo; aduenas & peregrinos, & incolas vocari solere. Poná in hoc loco partem eius disputationis, quam super ea re illic tractat Hieronym. Illud quopeccatores no que, inquit, Collicita mente tractemus, vt Scripturarum nos doceatauctoritas, sanctos non fuisse habitatores eius terra, quam sudzi terram ex S. Hieron repromissionis autumant, sed fuisse tantum incolas, atque peregrinos. Ex iusti viri legimus persona: Aduena ego sum, & peregrinus sicut omnes Lecus, patres mei: vbicumq; autem habitator terræ legitur, si priora, & media, Apoc. 8. & extrema spectemus, liquidò scripturarum poterit hæc regula com-P/alm.38. probari, semper habitatores terræ, peccatores appellari : de quibus in Apoc.scriptum est: Va habitatores terra: B. Stephanus dixit, Abraha, cui terræ Chanaam possessio à Deo promissa fuerat, ne vestigium quidem pedis eius terræ dedisse. Ac ne quis putaret quod non fuerat datum parenti, esse id posteris redditum. Apost id refellit in Epist. ad Hebr. de Abraham, alissique Patriarchis scribens. Fide peregrinatus est in terra promissionis, quasi in aliena, in tabernaculis habitans cum Isaac & Iacob coharedibus eius dem promissionis: expectabat enim fundamentum habentem Ciuitatem, cuius artifex & conditor Deus est: & cum Sanctos aliquos commemorasset, denique adiunxit: Iuxta sidem mortui sunt hi homines, non acce-

> Dies peregrinationis vita mea: lacob verè ac propriè dixit vitam suam 3 fuisse peregrinatione: non solum quo modo Sancti omnes vocat seperegrinos, etia si in natali solo degant, quòd terram hanc non pro patria ipli habeant, sed pro diuersorio vel potius exilio; & ad terră illă semper viuentiu lacrymantes atq; suspirantes omni studio & desiderio cotendant:no solum,inqua,ob hanc causam Iacob appellauit vita suam peregrinatione, sed ob id, quòd etia corporaliter coactus est frequeter sedes

ptis repromissionibus, sed à longe eas expectantes & salutantes : & consitentes quia peregrini & aduena erant super terram: Sic ex Beato Hieronymo.

Habitatores terra vocari in Scriptura autem suftos

Ad Hebr 11.

mutare, & natalem terram relinquere. Primum enim vt declinaret insidias fratris sui Esau, derelicta terra vbi natus erat, & paterna domo, abiit in Mesopotamiam, vbi per viginti annos seruiuit Laban, vt suprà narrauit Moles ca. 28.& leq. Inde discedés, venit Soccoth, & per vnum annum ac dimidium inibi habitauit: ex quo loco venit iuxta Sichem, demoratulque ibi est annis circiter nouem, Genes. 33. vnde venit Bethel, & Ephratam, & denique Hebron, vbi erat pater eius Isaac, Ex quo loco, ad extremum inopia rei frumentariæ, famé que, demigrauit in Ægyptum. Vides igitur qu'am instabilis fuerit habitatio Iacob, vt meritò vita eius dica sit peregrinatio. Verum perpendamus quod sequitur,

Centum triginta annerum sunt: Hinc liquidò cognoscuntur, & valide Ex atate 130. probantur quinque res, quæ sacram Chronologiam multum illustrant, annoru un que atque confirmant. Primum hinc apparet, quoto ætatis Iacob anno, lo- intranit Acep seph natus fuerit: fuit enim is annus nonagesimus primus ætatis Iacob. prum, quinque Si enim tunc Iacob erat centum triginta annorum: Ioseph autem erat res colligi ad triginta nouem, vt colligitur ex cap. 41. & 45. Genesis, detractis trigin- facră Chronota nouem annis Ioseph, ex annis centum triginta Iacob, reliqui sunt nentes. vnus & nonaginta. Hinc etiam liquet, Iacob fuisse septuaginta septem Cuisse atatis annorum cum venit in Mesopotamiam: Ioseph enim natus est post ad- erant fratres uentum eius in Mesopotamiam, expletis annis quatuordecim, vt colligitur ex cap. 30. Gen. & quia exacto priori septennio seruitutis in Me- Agyptum. lopotamia, accepit lacob vxores, ex quibus filios generare cœpit, vt videre in cap. 29. Genes. manisestű est, consummationem conjugij Iacob, & primam filiorum eius generationem competere in annum ztatis eius octogesimum quartum. Præterea hinc quoque enotescit, cuius ztatis fuerint alij fratres Ioseph, cùm Iacob intrauit Aegyptű: Si quidem omnes filij Iacob (præter vnum Beniamin) nati funt in Mesopotamia intra secundum septennium seruitutis Iacob, vt colligitur ex supradictis in cap. 29. & 30. Genes. & Ruben quidem natus est in principio istius septennij, loseph autem in fine. Erat igitur Ruben septem annis natu maior, quam loseph: sed loseph erat triginta nouem annorum. vt dictum est, quo tempore Iacob intrauit Aegyptű; ergo Ruben tunc erat quadraginta sex annorum. Et quia Simeon yno fuit anno posterior natu, quam Ruben, Leui aute duobus annis, Iudas verò tribus annis: hinc apertè cocluditur, Simeonem fuisse tunc quadraginta quing: annorum, Leui quadraginta quatuor, Iudam verò quadraginta trium. atque indidem subsequentium fratrum ætas comperta esse potest.

Ex hac item ztate Iacob centum triginta annorh apparet, quot anni præterierint à prima promissione, quam dedit Abrahæ Deus, vbi euocauit eum ex Chaldza, vique ad ingressum Iacob in Aegyptum: fuerūt enim anni ducenti quindecim, quod ita probatur: Erat Abraham cùm accepit à Deo primam illam promissionem, annoru septuaginta quinque, hoc enim proditu est Gen. 12. post viginti quinque annos genuit Isaac,nempe cùm esset centenarius , vt dictum est Genesis 21. Post id temporis annis sexaginta, Isaac genuit Iacob, vt legitur suprà Gen. 25.

ZZZZ

Iacob porrò cùm intrauit Aegyptum, annorum erat centum triginta, vt in hoc loco traditur. Si ad hos igitur centum triginta annos Iacob addas illos viginti quinque Abrahæ, & illos sexaginta Isaac, conficies numerum illum quem diximus, annorum ducentoru quindecim à promissione Abrahæ, vsque ad ingressum Iacob in Ægyptű. Iam verò, cùm B. Paulus ad Galatas 3. scribat, quadringentis triginta annis post illam promissionem Abrahæ, datam fuisse legem Moysi in monte Sinai, tertio nimirum mense post egressum Hebrzorum ex Ægypto, vescriptű est Exod. 19. hinc liquidò cognoscitur, ab ingressu Iacob in Ægyptű, víque ad egressum Hebræorum, duce Mose, ex Ægypto, annos duntaxat quindecim & ducentos effluxisse: Et quòd hinc necessariò consequens est, Hebræos non ampliùs ducentis quindecim annis in Ægypto mansisse, sicut nos etiam super ea re disputauimus copiosissimè in Tertio Tomo Commentariorum nostrorum in Genesim super caput decimum quintum, in Sexta Disputatione.

Sed quid est illud quod dixit Iacob de annis vitæ suæ, parui & mali? quomodo parui? an ipfius anni minores & breuiores fuerunt, quàm anni vel Isac, vel Abrahæ? minime verò; totidem enim mensibus, totidémque diebus finguli constabant. Dicti sunt igitur parui, pro pauci, vt sit sensus, Numerus annorum vitæ meæ paruus & exiguus fuit, comparatus cum numero annorum quos vixerunt patres mei. Est auté vsitatum in Scriptura secundum phrasim Hebraicam, diem & dies ponere pro tempore: Ergo dicere, Dies vitæ fuisse centum triginta annorum, perinde est, quasi dixisset, tempus vitz mez fuit centum triginta annorum. Verùm habet difficultatem quod mox Iacob adiungit, se nó peruenisse ad ztatem patrum suorum. Nam vnde compertum erat Iacob, non pluribus in posterum victurum se annis, quàm vixerant patres fui? sed dicendum est, lacob, quòd esset graui iam senio oppressus, atatéque ante-acta vita multis, magnisque laboribus, atque arumnis coflictatà & contrità, putasse breui se moriturum, & idcirco omnem vitam, ztatémque suamillis centum & triginia annis determinasse. Vixit tamen postea, decem & septem annis: & sic etiam verum fuit quod dixit, se non peruenisse ad dies vitæ patrum suorum: Si quidem pater eius Isaac vixerat annis centum octoginta: Abraham verò auus eius, centum septuaginta quinque, vt suprà traditum est Genesis 25. & 35.

Decem labores & dolores Sancti Iacob.

Verum cur dies suos vocat malos? hand dubie significare voluit la-7 boriolos, zrumnolos, calamitolos: hac enim fignificatione nome Malum & Malitia, læpe in Scriptura vlurpantur. Vt autem lector agnolcat quàm fuerit vita Iacob laboriosa, & erumnosa, cursim hic percensebo labores,& dolores quibus afflictatus est. Primus fuit, cũ ob infidias fra tris sui Esau nece sibi molientis, coactus est patria, domúmo; paterna relinquere, & folus ac pauper,&, vr iple dixit, cum baculo suo longum Genef. 32. iter vique in Mesopotamiam pedibus conficere. Secundus fuit in Mesopotamia, vbi per vigintiannos asperrima seruitutem socero suo Laban seruiuit:auxitque miseriam eius iniquitas Laban decies mercedem

Digitized by Google

eius

eius commutantis, vt traditur Gen. 31. Tertius fuit, rursus ingens metus fratris sui Esau venientis ad se cum quadringentis equis Genes. 32. Ouartus, ob cædem Sichimitarum à filis suis factam, timorémque finitimarum gentium, Genes. 34. Quintus, ob mortem dilectissime vxoris Rachel. Sextus, ob fædissimum concubitum filij sui Ruben, cū vxore sua Bala. Gen. 35. Septimus ob venditionem Ioseph, propter quem, in luctu & mærore fuit per viginti tres annos, Genes. 37. Octauus ob separationem à se, & abductionem in Ægyptum filj sui Beniamin, de cuius vel morte, vel captiuitate vehementer sollicitus & anxius erat. Nonus, ob Simeonem filium suum à Præfecto Ægypti in carcerem inclusum, arque in vinculis detentum. Decimus, quòd ob famis necessitatem cogeretur terram Chanaam derelinquere, & cum omni familia demigrare in Ægyptum, qua terram, gentémque, tam ipse, quam Maiores eius, suspectam semper habuerant. Videt, opinor, lector, quàm verè dixerit Iacob, dies suos fuisse malos.

Sed quod ille dixit de se,idem profectò in omnes mortales verissimè dici potest: quoru nempe dies & parui, & mali sunt. Verissima enim est illa Beati Iob sententia: Homo natus de muliere, breus viuens tempore, repletur multis miseris. Qui quasi flos egreditur & conteritur, & fugit velut excap. 14. ษากbra, 👉 nunqua in eodem statu permanet: Et paulò infrà: Breues dies hominis sunt, numerus mensiu eius apud te est. Constituisti terminos eius, qui prateriri non poterunt : Quatuor porrò sunt genera malorum, quibus morta- Quatuor gelium vita circumuallatur, obsidetur, & oppugnatur. Sunt mala corpo- nera malorum ris, ve sitis, fames, nuditas, morborum multitudo & acerbitas, mortis circa mortalia que varij cruciatus. Sunt mala in rebus externis, quæ ad paupertatem & egestatem pertinent, vel ad ignominiam & opprobrium. Sunt item animi mala, vt vitia, & errores, & perturbationes animi, cuiusmodi est timor, tristitia, ira, anxietas, & hoc genus complura. Sunt demum mala quæ nos attingunt, venientia ex personis nobis carissimis & coniunctissimis, ve ex parentibus, filiis, vxore, fratribus, amicis.

Ioseph verò patri & fratribus suis dedit possessione in Ægypto, in optimo terræ solo Ramesses, vt præceperat Pharao.

T Pharao præceperat dari fratribus Ioseph Terra Gessen. fic enim paulò suprà scriptum est, ipsum dixisse losepho: Trade eis terram Gessen: & hanc ipsam terravehementer cu-pierat, & curauerat Ioseph dari fratrib. suis. hæc sunt enim

verba loseph ad fratres suos, que supra sub finem capitis 46. posita funt: Hac autem facietis, vi habitare possitis in terra Gessen: Ipsi quoque fratres Ioseph hanc sibi terram dari petierunt à Rege, dicentes ei, vt in hoc iplo capite paulò superiùs proditum est: Petimus, vt esse nos inbeas seruos tuos in terra Gessen: Hzc igitur cum ita se habeant, quomodo Ioseph dicitur tradidisse suis ad habitandum terram Ramesses, & pro ratione subditur, quia ita præcipisset Pharao. Vidit hanc dissicul-

Digitized by Google

An terra Ramesses, fuerit ra Gessen.

Caietansu. Thostatm.

tatem Sanctus Augustinus, sed eius solutionem quærendam Lectori eadem, acter- reliquit. Sic enim ait in quæst. 157. in Genesim: Quærendu est, vtrum terra Ramesses ipsa sit Gessen: ipsam enim petierant, & ipsam eis Pha-

S. August. rao dari præceperat. Sic Augustinus.

Caietanus putat, Ramesses fuisse partem quandam Terræ Gessen, sed meliorem, & vberiorem cæteris. Idem tradit Thostatus: sed addit Ramesses fuisse ciuitatem multis annis post ingressum Iacob in Aegyptum ædificatam ab Hebræis in tempore duriffimæ seruitutis qua premebatur ab Aegyptiis, vt traditur Exod. 1. Quo igitur tempore Iacob intrauit Aegyptum, non erat ista ciuitas Ramesses, sed hic per Anticipationem commemorata est. Sed enim cùm hunc libru scripsit Moyses (si eum scripsit, vt multis visum est, post egressum populi Hebrzi ex Aegypto, iam erat ædificata, eratque notissima Hebræis. Est itaque secundum hanc opinionem illorum verborum hæc sententia: Ioseph dedit suis ad habitandum optimam terræ Gessen partem, quæ nunc Ramesses vocatur, ex nomine Ciuitatis quam ibi postea ædificarunt He-

Non folos Hebraes habitaf-

Cùm autem in hoc loco dicitur terram Gessen esse assignatam Hese in terra Gef bræis ad habitandum: nemo putet à solis Hebræis eam terram suisse sen,sed multer habitatam: nam & ante Hebræos illic habitauerant Aegyptij; & vnà cum Hebræis multi etiam postca habitarunt Aegyptij, idque duplici argumento probatur. Iustit enim Deus, vt legitur Exodi 12. Hebrzos sanguine agni paschalis immolati, tingere potest ianuarum suarum, vt eo figno domus eorum discernerentur à domibus Aegyptiorum, & Angelus percutiens primogenita Aegyptiorum videns domos fanguine tinctas, innoxiè eas transiret. Habitabant igitur in eodem oppido vel Ciuitate Hebræi mixti cum Aegyptiis. Deinde legimus Exodi 51.

& 12. in festino illo Hebrzorum excessu, quem Aegypti) vehementer vrgebant, Hebræos & Hebræas mulieres à vicinis Aegyptiis petiisse vala aurea, & argentea, multamque vestem. Quid multa?cum terra Gessen yberrima esset atque optima pascuis, non est credibile non fuisse cam habitatam ab

SECVN

#### SECVNDA DISPVTATIO,

'De immunitate Sacerdotum Aegypti.

## Super illis verbis,

Emit igitur Ioseph omnem terram Aegypti, vendentibus singulis possessiones suas præ magnitudine samis, subiecitque eam Pharaoni: præter terram Sacerdotum, quæ à Rege tradita suerat eis: quibus & statuta cibaria ex horreis publicis præbebantur: Et idcircò non sunt compussi vendere possessiones suas. Versu 22. Et paulo instra versu 26. Ex co tempore vsque in præsentem diem in vniuersa terra Aegypti, regibus quinta pars soluitur, & sactum est quasi in legem: absque terra sacerdotali, quæ libera suit hac conditione.



E M O R A B I L E fuit Christianis etia Principibus imitandum, hoc regis Pharaonis erga diuini, vt putabatur, cultus administros sacerdotes, reuerentiz, ac benignitatis, pietatisque exemplum. Cùm enim vniuersa Aegyptus extrema laborasset fame, comparandique frumenti

gratia cogerentur Aegyptij vendere possessiones suas, & se Regis addicere seruitio: soli omnium sacerdotes, à necessitate vendendi terras quibus donati à Regibus fuerant, soluendsque tributi fuêre immunes: quin etiam in summa omnium inopia, faméque, alimentis è publico sibi datis abundabant. Recte igitur Caietanus: Hinc apparet, inquit, integritas Pharaonis, qui ne in tanta quidem omnium penuria subtraxit solita alimenta sacerdotibus, qui divino cultui addicti, & speculativis scientiis intenti erant. Et Oleaster, Clamat, inquit, locus hic, publicos Oleaster. ministros Dei alendos esse à populis, præsertim verò à Rege: & quantæ Regibus curæ ministri sacrorum esse debeant, etiasi aliunde habeat, vnde se possint sustentare: quia nemo suis stipendiis militare debet. Thostatus in eandem sententiam grauioribus etiam verbis hæc scribit: Thostatus. Sicut nunc decimus à Communitate datis sacerdotes sustentantur : ita tunc licet decima non darentur, in qualibet tamen Communitate statuebantur horrea frumentaria ex horreis Communitatis, vnde cibaria sacerdotibus sufficienter tradebantur. Nam quia sacerdotes erant perfonæ publicæ, administrantes cultum diuinum pro salute totius Communitatis, ob id ex bonis Communitatis sustentari debebant. Tantóg; fuere tunc apud Aegyptios in honore sacerdotes, vt eis darent Reges terras ad hab tandum & colendu, & insuper cibaria ex publicis horreis

Comm.in Gen. Tom. 4.

. . . . . .

Digitized by Google

præberent;ne propter inopiam ad alias se negociationes conferre cogerentur. In quo Reges & Domini huius nostri temporis admodum exprobabiles redduntur: quippe qui ecclessis, in quibus San&issimus veri Dei cultus agitur, qui apud Gentiles non fuit, non solum bona nó conferunt; sed etiam ab antiquorum principum deuotione collata, auferant ministris ecclesiasticis; exactiones, extractionésque, partim publicas, partim priuatas imponentes; Vt iam idem Rex, Episcopus, & Papa esse videatur: at valde abominandum est vt filiorum seruituti patres subiliciantur. Hac Thostatus, qui ante annos propè ducentos vixit. Nec dissimile est, quod multis seculis antiquior istis Theodoretus paucissimis verbis scriptu reliquit in tractatu Questionis centesime sexte in Genefim, his verbis: Sola terra sacerdotum Aegypti à præstando tributo quintz partis frugum immunis relicta est: vsque adeo venerabanturhomines impij cos, qui non erant dij: at verò sacerdotes Dei

Cur facerdotibm Ægypti datasit immunitas, & vi-S. Hieron. ex

Cheremone.

viuentis non gaudent hac immunitate. Hæc Theodoretus. Illis porrò sacerdotibus Ægyptiorū beneficium illud immunitatis 10 & victus ex publico propteres propensiùs indultum est, quòd illi cétinentiæ ac sapientiæ sama & laude præter ceteros celebrarentur. Ac de infigni corum continentia ita scribit S. Hieronymus lib. 1. aduersus Iouinianum: Cheremon Stoicus, vir eloquentissimus, narrat, Ægypti antiquos sacerdotes, omnibus mundi negotiis, curisq; postpositis, semper in templo fuisse, & rerum naturas, causasque, & rationes syderum contemplatos esfe: nunquam se mulieribus miscuisse; nunquam cognatos, & propinquos, ac ne liberos quidem vidisse. Ex eo autem tépore, quo cœpissent divino cultui deservire, carnibus & vino semperabstinebant, propter tenuitatem sensus & vertiginem capitis, maximéque propter appetitum libidinis, qui ex eo cibo & potu nascitur. Raro vescebantur pane, ne onerarent stomachum, & si quando comedebant, tusum pariter in cibo sumebant hysopum, vt escam graviorem, illius calore, decoquerent. Oleum in oleribus duntaxat nouerat, idque parum, propter nauseam & asperitatem gustus leniendam. Ouum etiä vitabant & Lac: quorum alterum, carnes liquidas, alterum sanguinem esse dicebant, colore mutato. Cubile de foliis palmarum, quas Baias vocant, cótextum erat: scabellum accliue & ex vna parte obliquum, pro puluillo in terra, capiti supponebant: bidui, triduique inediam sustinebant. Humores corporis, qui nascuntur ex otio, & ex massione vnius loci nimia victus castigatione siccabant. Hæc de continentia veterum Ægyptisacerdotum, ex Cheremone. S. Hieronymus.

Erant præterea sacerdotes Ægyptiorű, infignes admodum, & cele-11 bres studio & professione sapietiæ; eius maxime, quæ ad cæremonias, ritusque colendi Deos pertinebat, & ad scientiam mathematicarum menteres reru disciplinarum: immò inuccionem earum, sacerdotibus Ægypti assignare videtur Aristoteles in princ. Metaphysicæ, cùm ita scribit: Circa Accerdotes Ae- gyptum mathematica artes instituta sunt : illic enim Geris sacerdotu vacare permissa est. Et Strabolib. 17. ait, gentem Aegyptiorum trifa-

Aristotelesin Mathematica rum facit Sa-Dypti.

riam

739 riam esse divisam; & alios quidem esse milites, alios agricolas, & alios sacerdotes: & hos exercuisse Philosophiam & Astronomiam, & cum Regibus diuersari solitos. Et Diodorus Siculus lib.2. tradit, nobiles pueros, & adolescentes Aegyptiorum erudiri solitos à sacerdotibus, & ab his doceri potissimum litteras, quæ appellabantur sacræ; & item do-Arinam Geometriz, Arithmeticz, & Astrologiz. Quòd autem sacerdotibus Aegypti etiam in ztate Herodoti & Diodori victus è publico daretur, atque ingentia suppeditarentur commoda, ex corum scriptis manifestum est. Herodotus enim in Euterpe, siue libro secundo: Aegy- Herodotus. ptiorum, inquit, sacerdotes non exiguis afficiuntur comodis: nam neque aliquid è re domestica conterunt, neque erogant, sed fingulis eorum quotidie cibi sacri coeti præsto sunt, & carnes bubulæ, & anserinæ satis abundeque suppeditantur:vinum quoque vineale traditur. Et Diodorm. Diodorus lib. 2. ad hunc modum scribit: Aegypti vectigalibus trifariam partitis, priorem eorum portionem percipit Collegium sacerdotum, magna apud incolas auctoritate, tum propter Deorum curam, tum propter doctrinam qua plures erudiunt. Hac partem vectigalium: tum ad lacrificiorum ministeria, tum ad priuatz vitz commoda impartiuntur: neque enim Deorum cultum omittendum putant, neque publici confilij, & vtilitatis ministris, zquum censent vitz commoda deesse. Adsunt enim sacerdotes, grauibus rebus, consilio atque ope ipfis Regibus, futura præuidentes ac prædicentes, tum per sacrificia, tum per astrorum peritiam, ex libris preterea sacris Priorum gesta referunt, vnde Reges discant, que in rebus agendis prodesse queant. Sacerdotes itaque omnes in Aegypto immunes sunt, secundúmque post Reges,

Sanctus Thomas in commentariis suis in epistolam ad Romanos S. Thomas. super illis verbis capitis x 1 1 1: Ideo & tributa prastatis: ministri enim Dei sunt, in hoc ipsum seruientes : egregiè probat, libertatem Clericorum atque immunitatem, maximè colentaneam esse naturali equitati. Vnde etiam, inquit, apud Gentiles liberi erant à tributis illi qui vacabant rebus diuinis. Legimus enim Genes. 47. quòd Ioseph subiecit Pharaoni totam terram Aegypti præter terram sacerdotum, quæ à Rege tradita fuerat eis: quibus & statuta cibaria ex horreis publicis præbebaneur. Et infrà dicitur quòd in vniuersa Aegypto quinta pars soluebatur

honoris & dignitatis locum tenent. Hactenus ex Diodoro.

Regi, absque terra Sacerdotali, que libera ab hac conditione suit. Hoc autem omnino equum est. Sicut enim Reges sollicitudinem habent de bono publico in bonis temporalibus, ita ministri Dei in bonis spiritualibus. Et sic, per hoc quod Deo in spiritualibus ministrant, recompensant Regibus, quod pro corum pace laborant. Hec Sanctus Thomas.

22222

VERS. 23. Dixit ergo Ioseph ad populos, En, vt cernitis, & vos & terram vestram Pharao possidet, accipite semina, & serite agros, vt & 24. fruges habere possitis: quinta partem regi dabitis: quatuor reliquas permitto vobis in sementem, & in cibum familiis & liberis vestris.

📷 I C E T aliquis, Ad quem finem, vlúmve dedit Ioleph Aegy 🔢 ptiis frumentum ad serendos agros? Siquidem in septem illis annis sterilitatis, terra Aegypti neque arari, nec seripotuit; hoc enim dixit Ioseph fratribus suis, vt suprà Gen. 45.

scriptum est: Biennsum est, inquit, quòd cœpit fames esse in terra , & adhuc quinque anni restant, quibus nec arari poterit nec meti. Verùm sciat Lector, in prioribus sex annis illius sterilitatis Ioseph non dedisse Aegyptiis frumentum ad ferendos agros, fed tantùm in vfum cibi & victus; cùm enim terra propeer summam siccitatem nihil posset gignere, frustrà terris mandata essent semina. In septimo autem, & vltimo illius sterilitatis anno, quem proximè consecuturus erat annus fertilis, prudenter Ioseph, atque opportune semina dedit, quibus agri consiti copiosum insequentianno frugum prouentum ederent. Atque hæc nostra sententia firmari potestauctoritate Philonis, ita scribentis: Ineunte anno egestatis septimo, accitis agricolis (iam enim vbertatis spes affulgebat) dedit hordeum & triticum ad sementem: diligenter cauens, ne quis hæc in alium vsum verteret; appositis etiam custodiis ex Optimatibus, qui sationem observarent. Sic Philo.

Phila in libro de Ioseph.

An fuerit 4-

qua lex exige-

re ab Aegy.

partem frugu.

Sed num æqua fuit illa conditio fiue lex, qua Ioseph obstrinxit Aegyptios vt quintam partem omnium frugum Regi quotannis tributi nomine darent? æquissimam fuisse, ac benignitatis plenissimam, eo papriss quintam tet, quod Aegyptij omnem terram vendiderant Pharaoni, ac se ipsos quoque eius seruitio addixerant: quocirca, vt seruorum, sic Aegyptiorum bona omnia Regis erant. Infignis ergo fuit benignitatis, & suas quibusque terras reddere, & remissis quatuor partibus prouentus frugum, quintam duntaxat exigere; faceréque de seruis pensionarios, & vt vocant, censuales. Cùm autem terræ admodum fertiles, colédæalijs, pro medietate fructuum iuste tradantur: Aegyptus autem non solum esset maximè fertilis, sed etiam terra eius sine magno labore coleretur, quantæfuit liberalitaris, terras Aegyptiis colendas, non pro medietate, sed pro quinta solum parte frugum tradere?

> S.Greg.considerate perpendens quod in hoc loco narratur, Ioseph 14 non ante dedisse semina Aegyptiis ad serendos agros, quàm illi terras suas vendidissent Pharaoni, & seipsos seruituti eius dedissent, ex eo pulcherrimum excudit morale documentum: præclare disputans, semen verbi Dei his dari vtiliter ad prædicandu, aliis qui se suáq; omnia Dei leruituti addixerunt. Nă qui se à vitiis abstinet, suasq; fiænat cupiditates, vitámq; honeste, atq; innoceter degunt, eos ait Greg. maxime ido-

neos esse ad prædicandum aliis, persuadendumque vitioru fugam, omniúmque cupiditatum castigationem, & vite morúmque integritatem. Hæc autem funt verba B. Greg. huc translata ex lib. 6. Moral. vbi tra-Aat illa verba Iob cap. 5. Visitans speciem tuam, non peccabis, & scies quoniam multiplex est semen tuum, & progenies tua quasi herba terra. Cum à vitiis caro restringitur, ait Gregorius, & mens in virtutibus exercetur, restat vt loquendo quisque doceat vitam alios, quam ipse moribus seruat. Ille năque vberes fructus prædicationis colligit, qui semina bonæ operationis præmifit. Ille namque bene loquendi facundia accipit, qui finum cordis ad perfecte viuendi studia extendit, nec loquentem conscientia præpedit, cum bona eius vita lingua antecedit. Hinc est quod Aegyptij, loleph dispensante, cum iuri regis semetipsos tradentes humiliant, frumenta etiam ad iemen reportant, dicente illis Ioseph: En, & vos & terram vestra Pharao possidet : accipite semina,& serite agros , vt fruges habere possuis. Frugem quippe ad esum etiam liberi accipimus, cum & facro eloquio pascimur, & tamen ad quædam quæ in hoc mundo appetimus in nostris voluptatibus vacamus. Sed serui facti, etiam ad semen frumenta percipimus: quia dum plene Deo subdimur, etiam verbo prædicationis replemur.Hæc Greg.

## TERTIA DISPVTATIO.

De Chronologia totius vita fancti Patriarcha Iacob. Super illis verbis,

Factique sunt omnes dies vitæ illius, centum quadraginta septem annorum.

AE c Disputatio, aliquot discussis questionibus, explicabitur. Prima quastio: Quoto anno post diluuium Noë post diluuium Noë post diluuium Noë post mundringentesimo quinquagesimo secundo. Hoc autem ita dum conditum probatur: A diluuio víque ad ortum Abrahæ, numeratur natus fit la-

in cap. t t. Genefis, anni ducenti nonaginta duo. Abraham centenarius genuit Isaac, Genesis 21. Isaac verò cùm sexaginta esset annorum, genuit Esau & Iacob, vt traditur Gen. 25. si igitur ad illos ducentos nonaginta duos annos , à diluuio víque ad ortum Abrahæ, addas centum annos Abrahæ,& lexaginta Ilaac vlque ad ortű lacob,cfficies fummam illam quam dixi,quadringentorŭ quinquaginta duorum annorŭ,quib. à diluuio exactis natus est Iacob. Quoniam autem ab exordio mundi vsque ad diluuium Noë, ex cap. 5. Genesis coputantur anni mille sexcenti quinquaginta sex: qui additi supradictis quadringentis quinquaginta duobus, efficiunt numeru annorum bis mille centumque & octo: hinc apparet, Iacob natum esse anno post mundum conditu bis 1108.

aaaaa

Secuda quæstio, cuius ætatis fuit Iacob, cum petiit Mesopotamiam, 16 & ibi vxores duxit, & filios generauit, & post viginti annos regressus est in terra Chanaam? Mansit lacob in terra Chanaam, & in domo paterna,& ferè iuxta Hebrou, per annos septuaginta septem. Annum itaque agens septuagesimum septimum, vt insidias fratris sui Esau declinaret, vxorémque acciperet non ex terra Chanaam, sed ex gentilibus matris suz, & ex stirpe Nachor fratris Abrahæ, cuius posteri habitabat in vrbe Mesopotamiz, que dicebatur Haran; has inqua duas ob causas Iacob in ea qua dixit ztate petiit Mesopotamiam. Ibi post septénium, quo serniuit Laban, accepityxores Liam & Rachelem, & ex Lia primum filiorum genuit Ruben: Hoc autem tempus competit in annum ztatis Iacob quartum & octogelimum. Intra lecundum autem leptennium seruitutis generauit vndecim filios, & vnam filiam, quorum postremus natu fuit Ioseph, natus viique anno decimo quarto post aduentum Iacob in Melopotamiam, & anno ztatis eius nonagelimo primo. Deinde Iacob seruiuit sex annis socero suo Laban in pascendis eius gregibus:exactisque in Mesopotamia viginti annis, inde cum omni familia redut in terram Chanaam; cùm iple tunc esset annorum nonaginta septem: siquidem cum venit in Mesopotamiam, suisse eum septuaginta septem suprà dictum est. Hæc porrò vera esse ostendimus suprà in prima Disputatione huius capitis, super illis verbis: Dies peregrinationis mea, centum triginta annorum sunt. Expletis præterea decem annis, quibus partim in Soccoth, partim iuxta Sichem habitauerat Iacob, contigit immanis illa Sichimitarum cædes, vt à nobis demonstratum est supra in Præfatione super caput trigehmum quartum: & sub id temporis, quo pergebat ad vrbem Hebton, ad patrem suum Isac, mortua est ipsi dilectissima vxor Rachel, & natus est Beniamin, vitimus natu filiorum eius: quo tempore Iacob, annum ztatis agebat circiter septimum & centesimum.

Deluviu Ogyfopotamia.

Terria quæstio, Quid in orbe terraru insigne admodum & memora-17 que contigue co bile accidir eo tempore, quo lacob mansit in Mesopotamia? Duo persempore, que infignia, & memoratissima in eo tempore contigerunt. Primum enim, Jacob versa- quo tempore Iacob versabatur in Mesopotamia, euenit Diluuiu Ogygis,quod post illud Noëticum fuit maximum & antiquissimű, & apud Grzcos celebratissimum : quo diluuio terra Attica vique adeo est va--stata, vt per annos centum nonaginta nonem, vsque ad Cecropem, fine rege & penè deserta suisse perhibeatur. De hoc Diluuio legenda sunt Ensebisse. quæ tradit Eusebius lib. 10. de Præparatione Euangelica, cap. vlt. Et B. August. S. Augustinus in lib. 18. de Ciuitate Dei, cap. 8. & quz nos super co Diluuio dispurauimus in secundo Tomo nostrorum commentariorum in Genesim, in lib. 12. ad numerum marginalem 79. Incidit ponò Diluuium Ogygis in annis ztatis Iacob circiter octogefimum octauum; id autem probari potest ad hunc modum. Iulius Africanus in lib. 3. Annalium, multorum, atque nobilium Scriptorum auctoritate docet, Diluuium Ogygis præcestisse milleviginti annis primam Olympiadem.

(MM.

· Digitized by Google

piadem. Nos autem in lib.11. nostrorum Commentariorum in Danielem,in quælt. 2. argumentati sumus, initium Olympiadum concurrisse cum octavo anno regni Achaz regis Iuda. Si igitur ab octavo anno regis Achaz, retrò præteritos annos percurrens, computes mille viginti annos, istiusmodi computationem finies in anno ztatis Iacob octogesimo octavo. Ab octavo enim anno Achaz vsque ad tertiu annum regui Salomonis quo cœptum est ædificari Templum, in 3.8 4. lib. Regum colliguntur anni ducenti octoginta tres. Ab ædificatione autem templi vique ad egressum Hebrzorum ex Ægypto, recensentur in 4. lib. Regum, cap. 6. anni quadringenti octoginta. Hinc autem vique ad ingressum Iacob in Ægyptum, numerantur anni ducenti quindecim. ve luprà ostensum à nobis est. Denique, ab ingressu in Ægyptum vsque ad octogelimum octauum ætatis eius annum, computantur anni quadraginta duo: erat enim Iacob, cum intrauit Ægyptum, centum triginta annorum, vt scriptum est in hoc quadragesimo septimo cap. Genes. Ex his verò numeris omnibus inter le iunctis, efficitur numerus annorum mille viginti, quibus Diluuium Ogygis, vt probauit Africanus, præcessit primam Olympiadem.

Ergo quod idem Iulius Africanus prodidit, vt refert Euseb.loco su- Animaduerprà citato, Ogygis Diluuium factum esse in ztate Moss, quo tempore fio in Iulium videlicet is eduxit Hebræos ex Ægypto, id profectò manifestæ falsitatis argui & conuinci potest: in eo namque Africanus nó solum contradicit veritati, sed etia secum ipse pugnat, suasque prorsus euertit sentetias. Etenim ipfe ponit initiü Olympiadum in principatu Ioathan regis Iuda:à cuius regni initio, víque ad principium ædificationis templi Sa-Iomonis, ex 3.& 4.lib. Reg. computătur anni ducenti sexaginta.Hinc porrò víque ad Mosem, Hebrzorúmque ex Ægypto discessum, recensentur in 3 lib. Reg. anni quadringenti octoginta. Ergo Moses (secundùm Chronologiam ab Africano traditam) antecessit primam Olympiadem annis, duntaxat, septingentis quadraginta. At Diluuium Ogygis, auctore iplo Africano, mille viginti annis anteiuit primam Olympiadem. Ex quo concluditur, Diluuium Ogygis factum esse annis ducentis sexaginta ante Mosem. Verùm super hac re pluribus disputaturi fumus in primo Tomo Electaru Quæstionu, quem post hunc Quartu Tomum in Genesim (beneuolente, iuuantéque Deo) in lucem efferemus: in quo quæstiones ad Chronologiam pertinentes, quatuor libris comprehensas, subtiliter, enucleaté que tractabimus.

19 Quæstio quarta, Quodná fuit magnum illud in cœlo portentu, quod tento quod in in ætate Ogygis & S. Iacob factum esse perhibetur? Proxime dictu est, atate 1acob Iacob æquale fuisse, atque vt Greci vocant, Synchronon Ogygis, quo regnate Diluuiu vulgò dictu Ogygianu accidit. In etate igitur Ogygis, cale traditum & S. Iacobi, ingens, maximéque admirandum in cœlo portentum côtigit, stella namque Veneris visa est mutasse colorem, magnitudinem, sigură, cursumque. Hoc quale, quantum que fuerit portentum, S. August. primum verbis Marci Varronis, tum ex suo sensu declarat in lib. 21. Varro.

de Ciui

744

Marcus. l'arro.

de Ciuitate Dei, cap. 8. ita scribens: Est in Marci Varronis lib. quorum inscriptio est de Gente populi Romani, quod eisdem verbis, quibus ibilegitur, & hic ponam: In colo, inquit, mirabile extitit portentum: nam in stella Veneris nobilissima quam Plautus Vesperuginem, Homerus Hesperon appellat, pulcherrimam dicens, Castor scribit, tantum portentum extitisse, vt mutaret colorem, magnitudinem, figuram, cursum; quod factum ita, neque antea, neque postea sit. Id autem esse factum, Ogyge regnante, dicebant Adrastus Cyzicenus, & Dion Neapolites

Mathematici nobiles. Subdit posthæc Augustinus ex suo sensu, Quid est, inquit, ita dispositum ab Auctore naturz cœli & terrz, quemadmodum cursus ordinatissimus siderum? Quid tā ratis legibus fixísque sirmatum? Et tamen quando ille voluit, qui summo regit imperio ac potestate quod condidit, stella præ cæteris magnitudine & spendore notissima, colorem, magnitudinem, & quod est mirabilius, sui cursus ordinem, legémque mutauit. Turbauit profecto tunc, si vlli iam fuerunt canones Astrologorum, quos velut inerrabili computatione, de præteritis ac futuris Astrologorú motib.conscriptos habent: quos Canones sequendo ausi sunt dicere hoc quod Lucifero contigit, nec antea, nec poltea cótigisse. Nos auté in diuinis libris legimus etiá solem ipsum & Luna stetisse, petente hoc à Deo, Iosue, donec certu presiu victoria ter-

& retrorsum abiisse, vt regi Ezechiæ ad viuendű anni 15. additi, hoc etiam prodigio promissione Dei significarentur adiuncti. Sed ista quog; miracula, quæ meritis scimus cocessa Sactoru, quado credut isti facta, magicis artibus tribuunt. Sicut est illud, quod dixit Virgilius,

Virgilim.

Sistere aquam fluuiu, & vertere sydera retrò. Nam fluuium stetisse superiùs, inferiusque fluxisse, cùm Hebrzi, duce Iosue trăsirent Iordane; & retrouersum fuisse sole, regnăte Ezechia, in Iosue 3. sacris literis legimus. Quod auté de Lucifero scripsit Varro, no est illic dictu alicui homini petenti id fuisse cocessum Hactenus ex B. August.

Quæstio quinta de ætate Iacob post Rachelis mortem, & ortu Ben-10 iamin, víque ad extremum eius diem. Dictum est paulò suprà, lacob fuisse annorum circiter septem & centum, cum natus est Beniamin. Eo iplo anno, aut proximè venditus est à frattibus Ioseph, ductusque in Aegyptum: cuius Iacob, vt ipie putabat, interitum, per tres & viginti annos incósolabili luxit mœrore. Hoc autem ita probatur: erat loleph sex decim annorum cum est venditus, vt traditur Genesis 37. Sed natus fuerar anno primo & nonagesimo Iacob, vt suprà dictu est: Ergo cum Ioseph est venditus, agebat Iacob annum septimum, & centesimum: hnem verò fecit lugendi Ioseph, cùm cognouit, eum viuere, & dominari in Aegypto, statimque profectus est in Aegyptum, annos natus cétum triginta, vt scriptum est Genes. 47 Isaac porrò mortuus est, cum lacob ageret centelimum & vigelimum annum: liquidem Isaac vixit annos centum octoginta, Gen. 35. Sexagenarius auté genuerat Iacob & Essu, Genel. 25. Iacob post decem & septem annos, qu'àm ingressus suerat Aegyptum, inibi mortuus est, exactis vita annis centum quadraginta septem,

septem, vt in hoc ipso capite 47. scriptum est. Reliquit filium suum Ioseph quinquaginta sex annorum: tot enim anni numeratur à nonagesimo primo anno quo eum genuerat víque ad centelimum quadragelimum seprimum, quo mortalitatem iple finiuit. Mors denique Iacob centum no Mors Iacob, naginta octo annis præcessit egressum Hebræotű ex Aegyptojortum verò sancti viri Moss, annis centum decem & octo. Hoc autem ex eo ma- sum Hebrasrii nifestum sit, quod ab ingressu Iacob in Aegyptum, vsque'ad egressum := Aegypto, Hebræorum ex Aegypto suprà conputauimus annos ducentos quinde- o ortu Mosis. cim: Moyles autem octogenarius erat, cum eduxit populum Hebraum ex Aegypto, vt proditum est in libro Exodi capite septimo. In ztatem porrò lacob quam egit in Aegypto, incidit ortus san &issimi Iob, qui admirabile fuit, omnique prædicandum æuo, patientiæ exemplum. Et quia super ætate Iob copiose disputauimus suprain Tertia Disputatione super caput trigesimum sextum Genesis, præcipuè verò ad numerum marginalem 2 3. idcirco eadem in hoc loco iterare superuacaneum esset.

## QVARTA DISPVTATIO.

Cur Iacob tam curiosus & sollicitus fuerit sepultura corporis sui in terra Chanaam & An id laudabile fuerit.

## Super illis verbis,

Si inueni gratiam in conspectu tuo, pone manum tuam sub Vers. 1. fæmore meo, & facies mihi misericordiam & veritatem, vt , non sepelias me in Aegypto, sed dormiam cum patribus meisist auferas me de terra hac, condasque me in sepulcro patrum meorum.

E cæremonia illa ponendi manum sub fæmore,amplissime disputatimus in 3. Tomo super caput 24. Genesis, ad nu-merum marginalem 8. Verum quæri dignum est, cur tanopere cepiuerit lacob sepeliri corpus suum in terra Cha-

naam. Duplex caula reddi potest, quarum altera est litera-Theodoretas lis, altera verò est mystica. Litteralem cansam Theodoretus huinsmodi reddit, Cur, inquit, mandauit Iacob sepeliti corpus suum in Hebron? Non quòd de lepultura valdè sollicitus effet, vt quidam putarunt, sed vt familiam suam consolaretur, & doceret, Deum illos omnes traducturum ex Aegypto,& daturum illis terram promissam.vnde postea idem dixit ipsi Ioleph: En ego morior, & erit Deus vobisoum reducétque vos in terram patri Genef 48. vestrorum. Et Ioseph instante iam morte dixit fratribus suis : Post mortem meam Deus visstabit vos, & ascenderefaciet de terra quam iuranit Abraha, Infra 50. Isaac,& Iacob.Cumque adsurasset eos, atque dixisset:Deus visitabit vos : aspartate offa mea vobiscum de loco isto-morsum est, expletis centum decem vita Comm.in Gen. Tom. 4.

Oleaster. sue annis. Sic Theodoretus. Placet mihi quod super hoc loco, & super co quod nunc agimus, adnotauir Oleaster: quod proprijs eius verbis hic ponam. Dulcis est, inquit, adeo patriæ amor, vt non solum viui eam desidere mus, dú ablumus, verùm etiam mortui, nonisi in ea quodamedo requiescere nos putemus. Quòd si altius rem hanc cogitatione repetas, hinc cognosces, quanti sit solatij, animă esse in Iustoru & Beatoru societate; cum eis mortuis secundum corpus sociari, tantopere ab ijs viris desideretur. Sic ille.

Autter hifteria scholastica.

Aliam reddit sanè permirá eiusdé rei causam Auctor historiæ Scholasticæ cap. 100. super lib. Gen. hoc modo scribens: Cura fuit sanctis illis sepeliri in terra Chanaa, in qua sciebat Christu morituru & resurrecturum, vt cum eo resurgerent. Distat verò Abrahamium (id est, locus ille vbi sepultus fuit Abrahā iuxta Hebron) à monte Caluariæ, triginta ferme milliaribus.Hzc ille.Hoc ipfum,fed pluribus verbis tradit Lyranus. Non fo-Iùm, inquit Lyranus, propter Abraha & Isaac illic sepultos, desiderabat Iacob ibidem sepeliri; sed principaliter, quòd in illa terra redéptio generis humani peragenda crat à Christo, qui in ea terra nasciturus, & conuer saturus, & moriturus, & resurrecturus erat : de quibus Iacob habuit sidé & notitia aliqua. Forsitan etia videbat in Spiritu, Christo resurgete, multos de mortuis cu eo refurrecturos, de quorum numero etiam le fore spe

rabat. Sic Lyranus. Thostatus autem non solum idem refert, & approbat; sed præterea i llud adiungit, credi ab omnibus Catholicis, cum Christus refurrexit à mortuis, vnà cum eo, tum alios, tum etiam sanctum Patriar-

cham Iacob refurrexisse. S. August. significare viderur rationem cur Iacob tanto studio & cura teneretur sepulturæ corporis sui in terralChanaam non esse petendam ex historico sensu, quem reddunt verba Iacob propriè accepta, sed ex mystico sensu, continente magnum quodda mysterium verbis illis conuelatum atque opertum:id autemest huiusmodi; Sepultura corporis mortui figurat remissionem peccatorum: in Scriptura etiam idem est peccata sepeliri,& abscondi,& tegi à Deo, atque remitti ab eo, ac deleri. Hoc videre est in illis verbis Dauidis Psal. 31. Beati quorum remissa sunt iniquitates, & quorum telta sunt peccata. Ecce coniuguntur & consociantur inter se, peccata remitti & tegi à Deo. Et Prouerb. 10. Vniuersa deli Eta operit caritas. Iacob itaque tam studiosè mandans sepeliri corpus suum in terra Chanaam, prophetice significauit remissionem peccatorum humani gemeris peractum iri à Christo in terra Chanaam per mortem, quam ibi subiturus erat. Ergo tantoperè desiderare corpus suum sepeliri in terra Cha naam prophetice designabat desiderium remissionis peccatorum, & suorum atque vniuersi generis humani præstandam à Christo per mortem, fuam in ea terra obeundam. Et hæc quidem est summa sententiæ ac dispu tationis B. Augustini. Cuius verbaine ea Lector desideret, hîc ponam.

Sic autem scribit Augustinus in Quæst. 161. in Gen. Quid sibi velit, à tato viro ta sollicita corporis comédatio, vt no in Aegypto sepeliatur, sed in terra Chanaá iuxta patres luos, mirum videri pollet, & quali ablurdú,

Digitized by Google

nec conveniens tantæ excellentiæ mentis propheticæ, si hæc ex hominú consuetudine metiamur. Si autem in his omnibus sacramenta quæramus, maioris admirationis gaudium ipsi qui inuenerit, orietur; cadaueribus quippe mortuorum peccata fignificari in lege, non dubium est: iubentur enim homines post eorum qualemcumque cotactum purificari. Et hinc ducta est illa sententia; 9 mi baptizatur à mortuo, & iterum tagit illum, quid proficit lauatio eius? sic & qui iciunat super peccata sua, & iterum ambulans hac eadem facit. Sepultura igitur mortuorum, remissionem significat peccatorum: eò namque pertinet quod dictum est: Beati quorum remissa sunt iniquitates,& quorum tecta funt peccata. Vbi ergo lepelienda erant hoc significatia cadauera Patriarcharum, nisi in ea terra vbi ille crucifixus est. cuius sanguine est facta remissio peccatorum? mortibus enim Patriarcha rum peccata hominum figurata sunt. Dicunt autem, ab eo loco quod Abrahamium vocatur, vbi funt illa corpora, abesse locum vbi crucifixus est Dominus, ferè triginta miliaribus, ve etiam ipse numerus significari intelligatur qui in baptilmo apparuit ferè triginta annorum; & si quid aliud de retanta, vel hoc modo vel sublimits intelligi potest. Dummodò non Expéditur infrustra arbitremur tales ac tantos homines Dei tantam gessisse curam pro terpretatio S. sepeliédis corporibus suis: cum esse debeat Fidelium ista securias, vbicum Augustinia que eorum corpora sepeliantur, vel insepulta etiam inimicorum rabie relinquantur; aut pro eorum libidine dilacerata absumantur, non ideo vel minus integra, vel minus gloriofa in corú refurectione futura. Hec S. Au gust. Quius ista expositio, vt sit vera, & pia, & docta, sicut profecto est; ea tamen mysticam esse potius, &allegoricam, quam litteralem, vel nobis tacentibus, per se lector facile anima aduertet. Neque enim recedédum est à propria significatione verborum, præsertim verò in historica narrarione, nisi quid obstet aut veritati, aut pletati: quorum neutrum in verbis & mandatis Iacob de sepultura corporis sui ostendi potest. Cur enim Iacob etiam corporalem sepulturam sui cadaueris in terra Chanaá fieri potius, quàm in Aegypto vehementer cupiuerit, optima ratio, secundum historicum sensum reddi potest: tum ea, quam à Theodoreto traditam suprà expoluimus, tum aliæ complures, quas infrà, cùm explanabimus illa verba lacob, quæ sunt in c.49. Sepelite me cum patribus meis in spelunca duplici: afferemus.

## QVINTA DISPVTATIO.

An homini Christiano sepultura corporis sui, vel aliorum, valde optanda, & solicitè curanda sit.

X occasione superioris disputationis hæc in mediu affertur: Sáctus Augustinus in lib. 1. de Ciuitate Dei, in cap. 12. & 12. latis accurate super hac quæstione disseruit: cuius, si hoc loco distincte, explicatéque sententia exposuerimus, quod in hac

disputatione proponitur, & quæritur, lectori planè cognitu, exploratéq; 66666

boni adimi.

Cap.12.

perceptu erit Ac primò quidé August.docte argumétatur, si vel necessitate quapia, vel Infideliú crudelitate sepultura corpus priuandum sit nihil provatex pri ob id quempiam mærere, & dolere debere; quòd nihil in eo damni fiat, sura nibil ho- nihilque inde mali homini mortuo accidere quest. Ad id autem probanmini accidere dum, affert grauissimam illam Domini sententiam, quam refert S. Lucas mali, nihilque capite duodecimo: Ne terreamini, inquit Dominus, ab his qui occidunt corns aums. Locus Luc. pus, & post hac non habent amplius quid faciant. Ostendam autem vobis, quem timeatis:timete eum, qui postquam occiderit, habet potestatem mittere in gehennam. Ita dice vobis, bunc timete : Si quidquam igitur obellet futuræ vitz. vel noceret ei qui mortuus est, quicquid inimici eius in corpus ipsius. aux tumuis crudeliter facerent, vel relinquendo insepultum, vel cremando, vel in mare demergendo, vel vsquequaque discerpendo ac dilacerando. vel obijciendo feris deuorandum: Si hæc, inquam, æstimari deberent mala & damna mortui, nequaquam de istis dixisser Dominus, istos post interitum hominis nihil amplius habere quod in eum facerent : haberem enim multa & magna in eum facere. Sed quia istorum omnium neque sensus yllus est in cadauere; neque quicquam attingit animam à corpore separatam; idcirco verissimè dixit cos nihil ampliùs habere quod faciant. Nam quôcumque corpus proijciant, aut quocumque modo destruant ac diffipent; nihil obelt id futuræ corporum refurrectioni: non enim possunt ca vel in nihilum redigere, vel extra ambitum & complexum Cœli proijcere, nec obstare potentiz Dei, qui cotum præsentia sua implens mun-11 dum, nouit vnde resuscitet quod creaust.

Deinde idem argumentatur Augustinus ex contrario. Si aliquid prodest, inquit, pretiosa sepultura impio, oberit pio vilis, aut nulla. Præclaras profectò exequias in conspectu hominum exhibuit purpurato illi diviti Luca 16. turba famulorum sed multo clariores in conspectu Domini viceroso illi pauperi ministerium præbuit Angelorum: qui eum non extulerunt in marmoreum tumulum, sed in Abrahæ gremium sustulerum.

Ad hæc, idem iplum confirmat Augustinus, ipsorum etiam Ethnicom testimonijs & sententijs. Sepulturæ curam, inquit, etiam eorum Philosophi contemplerunt; quinetiam læpe vniuerli exercitus, dum pro terrena patria morerentur, alacres in eum profecti sunt locum, vnde se numquam redituros scirent: & vbi postea iacerent, vel quibus bestijs esca sierent, Mecanas. minime curauerunt, Versiculus ille Meccenatis in primis laudatus à Veteribus & celebratus est:

Plinius.

Nec tumulum curo, sepelit natura relictos.

Plinius mirifice laudans, & vt maxime fortunatam ac felicem pradicans gentem Hyperboreorum; de eorum morte ac sepultura ita scribit: Mors eis non nisi satietate vitæ; epulatis, delibuți sque senibus luxu, ex qua dam rupe in mare salientibus Hoc genus sepulturæ beatissimum. Sic Plinius. Quòd si licuir poetæ cuidam, ingenti approbatione, plausuque dicere:

> ----Tabésne cadauera soluat: An rogus, hand refert; placido natura receptat.

Cunita

Digitized by Google

Cuntta sinu.

--- Capit omnîa tellus

Ouagenuit. Colo tegitur, qui non habet vrnam.

Si hæc, inquam, magno plaulu dixit poeta, quanto minus debent infideles de corporibus insepultis insultare Christianis: quibus & ipsius carnis, membrorumque omnium reformatio, non folum ex terra, verumetia ex aliorum elementorum secretissimo sinu quò dilapsa cadauera recesserunt, in temporis puncto reddenda & redintegranda promittitur?

Postrema Beati Augustini ratio ad id probandum, huiusmodi est: Si ea quæ sustenrandis viuentibus sunt necessaria, ve est victus & amichus, quauis cum graui afflictione desint; non frangunt tamen in viris bonis perferendi tolerandique virtutem, nec eradicant ex animo pietaté, sed exercitatam faciunt fœcundiorem; quanto magis, cum desunt ea quæ curandis funeribus, condédisque corporibus defunctorum adhiberi solent, no eos efficiunt miseros, in occultis piorum sedibus iam quiescentes? Quando igitur ista cadaueribus Christianorum, vel in illa magnæ vrbis (Romæ) vel etiam aliorum oppidorum vastatione defuerunt; nec viuorum culpa fuit, qui non potuerunt ista præbere: nec pæna mortuorum qui nó poslunt istasentire. -

Verum obijciet fortasse quispiam, in Scriptura privationem sepulturæ defunctorum instar magnæ calamitatis atque infelicitatis commemorari: Obiettio. Sic enim est in psalmo septuagesimo octavo: Posuerunt morticinia servoru tuorum escas volatilibus cœli, carnes Sanctorum tuorum bestiis terra. Effuderunt sanguinem eorum sicut aquam, in circuitu Hierusalem: & non erat qui sepelirer: Sed ista commemoratio ad exaggeradam potius crudelitarem corum qui ista fecerunt pertiner, quàm ad declarandam infælicitatem eotum qui ista perpessi sunt. Quamuis enim hæc in conspectu hominum dura & dira videantur, sed pretiosa in conspectu Domini mors Sanctorum eius est. Proinde, inquit Augustinus, omnia ista, id est curatio fungris, conditio sepulturæ, pompa exequiarum, magis sunt viuorum solatia, quàm subsidia mortuorum.

Pfd.115.

Atenimyerò, si facultas suppetat sepeliendi corpora defunctorum, maximéque Iustorum atque Fidelium, quibus, tanquam organis & vasis, ad omnia bona opera Spiritus Sanctus est vius, eorum nullo modo contemnéda & abijcienda est sepultura. Hoc Aug. probat quatuor argumétis:primòque argumentatur, vt vocant à minori ad maius, hoc modo: Si paterna vestis & annulus, aut si quid aliud huiusmodi est, tanto carius est posteris, quanto maior erga parentes fuit affectus; nequaquam profecto spernenda sunt corpora, quæ multo vtique familiarius, atque coniun-Ctiùs, qu'àm quælibet indumenta gestamus. Hæc enim non ad ornamentum, vel adiutorium, quod adhibetur extrinsecus, sed ad ipsam naturam hominis pertinent.

Deinde, hoc ipsum patet exemplo priscorum Sanctorum, quorum funera in Sacris literis legimus, officiosa pietate curata esse, exequiasque magnifice celebratas, prouisamque sepulturam. Quinetiam'ipsimet San-

ppppp " 3

COMMENT. IN

750

&i viri, dum viuerent, de sepeliendis vel etiam transferendis suis corporibus, grauissima dedere mandata filijs suis, iure iurando etiam ad id faciendum obstrictis: vt de Iacob traditur Genes. 47. & 49. & item de Ioseph Tob. 12. Genes. 40. Quid quòd Tobias insigni pietate sepeliendi morenos, Deu promeruisse, teste Angelo, commendatur? Et in Euangelio laudabiliter commendantur, qui corpus Domini de cruce depositum, honorificè tegendum, & sepeliendum curarunt. Sedenim supradictis vel argumentis, vel exemplis non id probatur, quòd insit vllus cadaueribus sensus: sed illud declaratur, ad Dei prouidentiam pertinere mortuorum quoque corpora seique placere talia pietatis officia, propter fidem Resurrectionis astruendam. Quod si neque apud Deum perit quodcumque examinis hominum membris officium, diligentiaque persoluitur: quantam fore apud Deum putamus remunerationem pro eleemosynis, quas viuentibus & sentientibus exhibemus? Sed pergamus ad alia. De ranto studio & cura Iacob circa sepulturam sui corporis, egregiam Ruperti rationem vide infrà ad numerum marginalem. 29.

#### SEXTA DISPVTATIO.

De discrepantia lectionis Graca septuaginta Interpretum, à Latina, Chaldaica & Hebraica lectione.

Super illis verbis,

Vers. vlt.

٠.٧

Adorauit Israel Deum, conversus ad lectuli caput.

VAM sententiam habet loco Latina translatio, eandem 27 prorsus habet Paraphrasis Chaldaica & scriptura Hebraica: at Editio Græca Septuaginta Interpretum, longè diuersam continet sententiam. De hac igitur discrepantia & dissonantia disputationem hanc instituimus: in qua primò

lectionis Græcè disseremus. Quænam igitur est illorum verborum sententia: Adoranit Israel Deum, connersm ad lectuli caput? Caietanus sic interpretatur: Senex Iacob, ait Caietanus, in lectulo iacens, super caput lectuli se incuruauit, vel iuxta lectulum sedens, surrexit, & non incuruauit se super terram, quoniam dissicile hoc erat seni, sed incuruauit se super caput lecti, gratias Deo agens. Oleaster hunc ipsum exponens locum, Crediderim, inquit, senem incuruasse se super ceruical, quod erat ad caput lectuli, & gratias Deo egisse, quòd adeptus esset id quod maximè cupiebat, vt sepeliretur in terra & sepulcro patrú suorum. Et dictio Hebraica Mittah est à Natah, quod est extendere: & significat lectum: vel quòd

in eo extendatur homo iacens, vel quòd le&isternia extendantur. Lyranus & Thostatus sic exponunt : Iacob adoraturus Deum, conuertit se ad

orientem, videlicet versus terram Chanaam, quæ respectu Ægypti erat

expendemus germanam sententiam Latinæ lectionis; tum de diversitate

Caietanm.

Oteaster.

Lyranse. Thostatses.

Digitized by Google

Orientalis,

Orientalis, vetustissimus enim mos erat piorum hominum, adorare Deŭ, conversos ad orientem. Sic nempe religiosi Iudzi orabant post factum templum Salomonis, spectantes terram Chanaam, & locum Hierusalem: idque vbicumque locorum essent, in remotissimis etiam regionibus, vt pa tet ex cap.6.Danielis. Hoc porrò inde natum est, quòd Salomon, vbi téplum ædificauit, suppliciter arque obnixè rogauit Deum, vt si Iudæi apud exteras & longinquas nationes manentes, conuerterent se versus illud téplum ad supplicandum Deo, ipse preces eoru exaudiret, votisque annueret; vt scriptum est in 3.lib. Regum, cap. 8. In deserto autem post factum Tabernaculum, locus in quo Hebrai orabant, non erat versus orientem. sed contra occidentem, vt colligitur ex cap. 26. Exodi, & 16. Leuitici. Sic isti. Verum multo antiquior istis Sanctus Hieronymus, in Traditioni- s. Hierona. bus Hebraicis in Genesim, ita locum hunc interpretatur; Sanctus, & Deo dilectus vir Iacob, oppressus senectute, sic habebar lectulum positum ve iple iacentis habitus absque difficultate vlla ad orationem esset paratus.

Quid autem adorauerit Iacob, quinque reperio apud Auctores interpretationes. Prima est, istiusmodi adorationem Iacob factam esse in ho- positiones hunorem Ioleph, eo quòd lummum in Ægypto magistratum atque principatum gereret: atque ita censent completum fuisse somnium Ioseph, in quo visus erat Sol adorare ipsum. Debere autem parentes, cum prinatam agunt vitam, honore cedere filijs suis, publico magistratu atque imperio fungentibus, eruditam Aulus Gellius refert disputationem Tauri Philo-Iophi.Secunda expositio quorundam est Hebræorum, aientium, Iacob ea adoratione vsum esse in reuerentiam Diuinitatis in omni loco præsentis, fed quam ipfi præcipuè ad caput ægrotantis in lecto affiltere fuperstitiosè opinantur. Tertia, hoc loco verbum adorandi positum esse pro collaudare, & gratias agere, qua significatione non ratò in scriptura vsurpatur. Vt sit sensus, lacob pro eo quod impetrauerat à loseph vt se in sepulcro Maiorum suorum conderer, collaudasse eum, atque ei gratias egisse. Et hunc sensum expressit Thargum Hierosolymitanum; sic enim habet, Et laudauit, siue gratias egit Israël super caput lectuli. Quarta: nonnulli existimant, adorationem esse factam à Iacob, ob religionem iuramé ti à filio suo Ioseph præstiti; quòd in iure iurando Dei cotestatio & inuocatio fierer. Quinta expositio, nec desunt, qui adorandi verbum, hoc in loco accipiant& exponát pro co quod est simpliciter inclinare, vel incuruare corpus; quòd adorantes caput inclinare & corpus incuruare solerent: Vt sit hic sensus; Iacob senio confectus, morbóque grauatus , ob longum cum Iosepho sermonem habitum defatigatus, se rursus ad caput lectuli, requiem captaturus, reclinauit. Hanc certè interpretationem secuta est noua translatio, quam habet & interpretatur Vatablus. Sic enim vertit Vatables. hunc locum: Inclinanit ergo Ifrael versus caput lectuli: Harum porrò quinque expositionum mihi quidem tertia & quarta præ ceteris probantur.

A.Gel 1.2.6.2

Cur auté Iacob tanto studio & cura petierit à filio suo Joseph sepeliri corpus suum in terra Chanaam, vbi erat sepulcrum Maiorum suorum;

Digitized by Google

neque contentus fuerit simplici affirmatione, vel promissione Ioseph, sed

voluerit eum iure iurando firmare quod promittebat; huius, inquam, rei egregiam Rupertus in libr. 9. Commentariorum in Genefim, cap. 21.12tionem reddit huiusmodi: Num, inquit, Iacob iurare iussit Ioseph, ranqui eius obedientiæ diffilus, nec aliter securus promissionis eius? Non viique sic, sed rationem in eius ore ponere voluit, quam in transferendo patris corpore haberet coram Pharaone & seruis eius, compendio dicens: Pater meus adiurauit me:atque ita suspicionem sugeret, ne alienum ab amore Teræ Ægypti videretur animum gerere. Sed cur tantus Patriarchaciuis Cœli, cui viuenti totus mundus exilium fuit, tantoperè de corpore suo curauit, valde follicitus, quo loco puluis in puluerem, & cinis in cinerem reuerteretur? videlicet, quòd Terra promissionis donum erat Dei, qui ca terram darurum se posteris eius, & sibi, & Maioribus suis sæpiùs promiserat. Donum autem Dei, quale cumque sit, siue magnum, siue paruum; siue cœleste, sue terrenum; pro honore atque charitate dantis pretiosum est, & debet esse in oculis sapientis. Si ergo moribundus Iacob promissiones terræ quas acceperat, tanta cum gratiarum actione veneratus est, vt salté mortuo corpore illam tenere cuperet: quanto magis viui possessores curare debuerunt, si qui in ea terra viuerent, vt non iratus Deus donum suu ingratis rurlus auferret? Exemplum enim viuis mortuus dedit, vt in spe patriz cœlestis pignus amarent zternz hzreditatis. Sic Rupertus.

August,

Er hactenus quidem explicatio est Latinorum verborum: Adorauit 20 Israel Deum, conuersus ad lectuli caput, quam Lectionem memorat Sanctus Augustinus, nec parum eam probat & laudat, cùm air, secundum ea lectionem, nihil esse loci quæstioni, cum ea planissimam habeat sententiam. Sic enim scribit, tractando quæst. 162. in Genes. In Hebræo facillima huius quæstionis absolutio esse dicitur, vbi sic scriptum perhibent: Et adoranit Israel ad caput lecti: in quo viique lecto senex iacebat, & ita positum habebat, vr in eo, sine labore, quando vellet, orare posset. Nec ideo ta men quod Septuaginta interpretati sunt, nullum, vel leuem senium ha-

bere purandum est. Hæc Augustinus.

Sequitur, va deinceps Græcam lectionem, notabiliter discrepantem à Latina, Chaldaica, & Hebraica excutiamus, ac diligenter expendamus. Ea verò sic habet: Adorauit Israel super summitatem virga eisu: quanquam super ista lectione variabant tempore Hieronymi & Augustini Codices Latini continentes translationem lxx. Interpretum Latinè redditam. S. Hieronymus sic legit: Adorquis contra summitatem virga eisu: S. August. ait variè legi, vel in, vel ad, vel super: & item vel summitatem, vel fastigiu, vel caput, vel cacumen virgæ. Et præterea pronomen illud eim in emendatis codicibus legi sue: nam Græce abrof si leni spiritu scribatur, significat eius vel illius: sin autem spiritu aspero scribatur avisvi significat, sui, idem valens atque immed.

Ponam hic verba B. August extractatu quast. 162 in Genes que sun huiusmodi: Quod habet Latini codices: Et adoranie super caput virga ciu: nonnulli codices emendatios habens super caput, surga sua; vel incapite

Digitized by Google

S. Hierony.

pite virgæ suæ, vel, in cacumine, vel super cacumen. Fallit enim eos ver-. S. August. bum Græcum, quod eisdem literis scribitur, siue eine, siue sua: sed accentus (vel potitis spiritus) dispares sunt, & ab eisqui ista nouerunt, non contemmuntur.valent enim ad magnam discretionem:quamuis & vnam plus litera habere posset, si esset sue, vt non esset auros sed iauros. Ac per hoc me ritò quaritur, quid sit quod dictum est. Nam si legamus sue, facilè intelligitur, senem, qui virgam ferebat eo more, quo illa ætas baculum solet, vt se inclinauit ad Deum adorandum, id vtique secisse super cacumen virge sue, quam sic ferebat, vt super eam caput inclinando adoraret Deú. Sed quid est: Adoranit super cacumen virga eins:id est, filij sur loseph? An fortè tulerat ab eo virgam, quando ei lurabat Ioleph: & dum eam tenet, post verba iurantis nondum illa reddita, mox adorauit Deum. non enim pudebat eum ferre tantisper insigne filij sui, vbi figura magnæ rei futuræ præsignabatur. Sic Augustinus.

Ergo pro varietate illius pronominis eius vel sue triplex intellectus Grece lectionis existit: vel quòd lacob virga sua nixus adorauerit Deum, vel quòd sumpta virga Ioseph, quam is gerebat ceu insigne sui Magistratus, super eius fastigium inclinans se, Iacob, adorauit non Ioseph, sed Desi; & hanc interpretationem lequitur Augustinus.vel quòd osculando fastigium virgæ loseph ipsum adorauerit, id est, reuerenter honorauerit, vt primarium Aegypti Rectorem & Principem, atque ita completum fucrit somnium eius, in quo visus fuerat sol adorare eum. Et hunc quidé in- Henes. 37. tellectum lectionis Grzcz secuti sunt Chrysostomus & Theodoretus.Ille quidem in Homilia lexagelima lexta in Genelim, explanans hæc ipla Chrysoftomus. verba: Adorauit Ifrael ad fastigium virga illius, hunc in modum scribit: Vide decrepitum Patriarcham adoratione (ua honorem exhibere filio (uo loseph, & re ipsa implere visionis eius euentum. Viderat enim solem, & Lunam. (quæ fignificabát patré & matrem eius) adorare fe. Verùm dicat quispiam, Quomodo mater adorauit eum, quæ iampridem defuncta fuerat? Sedenim perpetuus Scripturæ mos est, à magis principali totum significare. Quoniam igitur caput mulieris est vir, cum caput adorauit, etiá r. Cor. 11. totum corpus & hac ration eattigit; & fine dubio si vixisset illa, multo magis etiam adorasset illum. Hæc Chrysostomus. Cui simile Theodore tus, in Tractatu quæstionis centesimæ octauæ, ita scribens: Iacob cum esset senex & infirmus, decumbebat in lectorsed vbi-filium aduentare audinit, surgens sedit, & baculo nitebatur dextraque apprehendens summitatem eius, & vultum conuertens verlus filium plomissione de sepultura sui corporis à filio sibi facta, adorant, inclinans caput ad virgam. At+ que ita completum est somnium Ioseph, in quo viderat, Solem, & Luna, &vndecim stellas adorare se. Sic Theodoretus. Nec discrepat Procopius. addens, in adorando virgam Ioleph, adorasse Iacob regnum Christi per Guzans. illam virgam præfiguratum:multis enim rebus infignem Christi figuram atque imaginem prætulit Ioleph.

32 In actis præterea secúdæ Synodi Nicenæ est Hadriani Papæ Epistola Adrianus. ad Constantinum & Irenen, in qua Pontifex docet non esse inharendu Papa. Comm.in Gen.Tom.4. ccccc

picturarum & imaginum coloribus, sed animum dirigi oportere in prototypa:idque probat exéplo lacob; qui virgam loseph adorás, non ipsam virgam, sed cuius erat, filium suum loseph spectabat. In eodem Concilio ex Leontij libro quinto Apologiæ aduerfus Iudæos profertur fragmentú quoddam, in quo vindicat ille Christianos Imaginum veneratores ab Ido. lolatriz scelere, exemplo simul & argumento Iacob Patriarchæ, qui virgam Ioseph filij sui adorans, non virgæ, sed filio eum tribuit honorem. Quid plura? Sanctus Paulus in capite vndecimo Epistolæ quam scripsie ad Hebricos, locum hunc Genelis lecundum interpretationem lxx. Inter pretum, citans maximam ei interpretationi fidem & auctoritatem.addidit: Apostoli verba hæc lunt: Fide Iacob moriens singulos filiorum Ioseph benedixit: & adorauit fastigium virga eius.

ad Hebraos

Tanta porrò diuersitas Græcæ lectionis à Latina, ex ambiguitate vocis Vnde natasit Hebræ en ita est:ea namque per se ac præcise sumpta,id est punctiss quæ diversitate le- vicem præstant vocalium) indistincta, ambigua atque indisterens est ad significandum lectum, & virgam; pro varietate enim punctorum, quibus notatur, contrahitur ad propriè lignificandum aut virgam tantummodò, aut lectum. Si enim (cribatur Matteh, significat virgam: sin auté Mittab. significat lectum: priorem itaque significationem eius vocis secuti sunt lxx. Interpretes: posteriorem verò Latinus Interpres; sed paulo interuallo post, initio proximè sequentis capitis 48, eandem ipsam vocem Hebream ipsimet Septuaginta interpretati sunt lectum.

S. Hieronimas Hieronymi in feptuaginta in terpretationé huius loci.

Sedenim B. Hieronymus in traditionibus Hebraicis in Genesim, lectio 33 Excustur ani nem hanc lxx. Interpretum improbare videtur. Cum enim memorasset S. cam hisce verbis: Adoranii Israel contra summitatem virga eins, subdit : Et in hoc loco quidam frustrà simulant, adorasse lacob summitatem sceptri Ioseph, quòd videlicet honorans filium potestatem eius adorauerit: cum tamen in Hebræo multo aliter legatur, sic nimitum: Et adorauit Israel ad caput lectuli, & paulò post S. Hieronymus referens lectionem illam lxx. Interpretu, que est initio capit. 48. Et confortatus Ifrael sedit super lectula, subiungit hanc causam; Curlxx. Interpretes idem verbu Hebræumaliter paulò supra, & aliter hic ediderint, nescio: hoc autem audacter dico, quòd iplum verbum mittab quod ipli hoc loco in lectulum transtulerut, suprà, vbi dictum est lacob adorasse virgam potius quàm lectulum nominauerunt. Sic B Hieronymus.

> Verumenimuerò, si vox Hebraa sine punctis sumpta, veriusque significationis, ve suprà oftensum est, capax est, nescio cur tantoperè mitatus ht S. Hieronymus, convertiffe eam vocem lxx. Interpretes aliquando in virgam, & aliquando in lectum nec video cur porius hoc loco in lectum verti debuerit, quam in virgam, siquidem sine punctis ea vox & scripta est à Mose, & lecta est à Sepruaginta, quineriam à Hieronymo: vsus enim punctorum post eius atatem inoleuisse videtur. Et verò auctor tas B. Pat li vientis lectione lxx. Interpretum, multo præponderat auctoritatem Hieronymi, cogitque sentire lectionem illa Septuaginta verissima este.

Ceterum nec dissimulare possum hoc loco, nec satis admirari considentiam,

dentiam, & audaciam Eugubini, quem secutus est Lippomanus, qui non Iusta repreheest veritus dicere, Septuaginta, vocis Hebrica deceptos ambiguitate, falLippomanus. sam hoc loco sententiam reddidisse: audi ipsum: Septuaginta, inquit, æqui uocatione decepti sunt. Nam eadem dictio sine punctorum distinctione, & lectum, & baculum significat: at si punctis distinguatur, nihil ambiguitati relinquitur loci. Si enim scribatur mittah, significat lectum; sin autem matteb baculum. Ergo cum hic vertendum estet ad caput lettuli, ipsi ad caput virga, iuterpretati sunt: quod quam absurdum, & non intelligibile sit, satis est clarum. Esserque id mirum, nisi alia huiusmodi penè infinita in eorum translatione occurrerent. Sic iste.

Arnon sic Augustinus, qui etsi laudauit Hebraicam lectionem, proxi- s. August. mè tamen adiunxit, non ideo putandum esse, quod interpretati sunt Sepruaginta, aut nullum aut leuem habere sensum. Quantæ porrò temeritatis est, duos illos & lxx. Interpretes, viros nempe sapientissimos, tot præ terea Patres, qui eorum interpretationem secuti sunt, reuerenda profe-&o verustatis, admirandæque doctrinæ, ac venerandæsanctitatis, ab vno Eugubino, imprudentiæ atque inscitiæ damnari? Saltem cohibuisset eu auctoritas B. Pauli, interpretationem illam Septuaginta viurpatis in commendationem fidei Iacob; nisi fortè non putauit Eugubinus epistolam Ad Heb 11. illam ad Hebræos esse Pauli, aut scriptoris Canonici; aut certè no animad uertens hoc:per incogitantiam, atque oscitantiam, præcipitauit iudicium & sententiam suam in lxx. Interpretes. Si enim vox Hebræa sine punctis, vt fatetur iple, indifferenter significat lectum & virgam; sine punctis autem legerunt eam Septuaginta Interpretes, cur eos dicit esse deceptos, quòd virgam potius hoc loco, quàm lectum transtulerunt, cùm vtralibet

significatio ad hunc locum Genesis bellè quadret?

Sedenim non est leue, nec pro nihilo ducendum, quod posser contra Obiestio, cob sententiam hanc obijci. Cum enim aliud sit adorasse sacob super caput iectionis solulecti,& aliud eum adorasse super virgam Ioseph, nec potuerit vtrumque simul fecisse l'acob, sed alterutru tantummodò: cùm sic, inquam, res habe at,necesse profectò est alterutram lectionem huius loci, id est, vel Græcam, vel Latinam esse falsam. Verùm non ita est: vtraque enim lectio vera est, & verumque factum est à Iacob. Postquam enim Ioseph iurans cum inuocatione & contestatione nominis Dei, promisisset patri suo Iacob, quod de sepultura corporis sui ab ipso petierat; Iacob prehendens virgam de manu Ioseph, & convertens se ad caput lecti paululum inclinans corpus ac demittens caput super virgam, adorauit; vel Deum, gratias ei agés quod voti sui compos esset factus, vel adorauit, id est, extrema illa corporis inclinatione, ac collisione honorauit filiú suum Ioseph propter supremam dignitate & potestatem eius in Aegypto, & propter optatissimam, atque gratissimam sibi datam ab eo promissionem. V trumque igitur fecit lacob:nam & vertit se ad caput lecti, & inclinanit super virgam Ioseph: huius autem facti partim expressit Latina lectio, illud nimirum, de conuersione ad caput lecti; partim expressit Græca translatio, illud videlicet de adoratione Iacob super fastigiù virgæ Ioseph. Totum itaque factum

**ECCCC** 

756 COMMENT. IN GENES. CAP. XLVII. illud Iacob, per vtramque lectionem coniuncté sumptam integré ac plenè declaratur.

Excutitur do cumentă quod dam S Hieronymi.

In extremo huius disputationis loco videtur adnotandum, ex eo quod 36 Sanctus Paulus hunc locum Genesis citauit in Epistola ad Hebræos, non vt erat in Scriptura Hebraica, sed vt eum verterunt lxx. Interpretes, manifestum esse, non perpetuò verum esse documentum illud, quod tradidit S. Hieronymus in Epist. centesima quinquagesima prima, quam scripsit ad Algasiam, in Responsione ad secundam eius quæstionem, huius modi verbis: V bicuque de veteri instrumento Euangelistæ, & Apostoli testimonia protulerunt; diligentiùs obseruandum est, non eos verba secutos esse. sed sensum, & v bi Septuaginta ab Hebraico discrepant, Hebræum sensum suis expressisse servensias.

At enim in quo discrepat hoc loco, vt vult Hieronymus, translatio Septuaginta ab Hebraica Scriptura; Apostolus Paulus non Hebraicam, sed Græcam lectionem lxx.citauit. Non me fugit afferti posse ad desensione illius documenti, quod idem ipse Hieronymus scripsit in Traditionibus Heb. in Gen. super caput 46. his verbis; Illud generaliter observandu est, quòd vbicunque Sancti Apostoli aut Apostolici viri loquuntur ad populos, ijs plerunque testimonijs abutuntur, quæ iá fuerant in Gentibus diuul gata, videlicet per translationem Septuaginta interpretum. Hæc S. Hieronymus. Sed hoc Hieronymi præceptum vel monitum non habet hîc locum: non enim Apostolus in concione ad populum, sed in Epistola grausssisma, & doctissima ad Hebræos scripta, citauit testimonium illud ex libro Genesis, non secundum Hebraicam, sed secundum lectionem Septuaginta. Quanquam si, vt res est, loqui volumus, nec Paulus, nec Septuaginta in eo loco Genesis à sententia Scripturæ Hebraicæ disces

ferunt, ac discreparunt. Vox enim Hebræa, vt suprà dictum
est, per se ac sine punctis scriptà ambigua est, &
capax vtriusque sententiæ, tam eius quam
reddidit Latina translatio, quàm eius quæ per Græcam expressa est.

BENE



# BENEDICTI

## PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM OCTAVVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Iacob, iam morti proximus, duos Ioseph filios, Ephraim & Manassen sibi adoptat filios:quibus benedicens, Ephraim praposuit Manasse, & partem quandam hareditatis, extra communem partem filiorum, donauit Ioseph.



Is ita transactis, nunciatum est Ioseph, r quòdægrotaret pater fuus : qui affumptis duobus filijs Manasse & Ephraim, ire perrexit. Dictumque est seni: Ecce filius tuus 2 🔰 Ioleph venit ad te. Qui confortatus ledit in lectulo.Et ingresso ad se ait:Deus om- 3 nipotens apparuit mihi in Luza quæ est

in Terra Chanaam Benedixítque mihi, & ait: Ego te augebo 4 & multiplicabo, & faciam te in turbas populorum: dabóque tibi terram hanc, & semini tuo post te in possessionem sempiternam. Duo ergo filij tui, qui nati sunt in terra Ægypti, ante-5 quam venirem ad te, mei erunt, Ephraim & Manasses, sicut Ruben & Simeon reputabuntur mihi. Reliquos autem quos 6 genueris post eos tui erunt, & nomine fratrum suorum vocabuntur in possessionibus suis. Mihi enim, quando venieba de 7 Mesopotamia, mortua est Rachel in terra Chanaan in ipso iti-

CCCCC

nere, eratque vernum tempus, & ingrediebar Ephratam, & sepeliui eam iuxta viam Ephratæ, quæ alio nomine appellatur 8 Bethlehem. Videns autem filios eius, dixit ad eum : Qui sunt isti?Respondit; Filij mei sunt, quos donauit mihi Deus in hoc loco.Adduc,inquit,eos ad me,benedicam illis.Oculi enim Ifrael caligabant præ nimia senectute:& clarè videre non porerat. Applicitósque ad se deosculatus & complexus eos, dixit 11 ad filium suum: Non sum fraudatus aspectu tuo: insuper osten 12 dit mihi Deus semen tuum. Cumque tulisset eos Ioseph de 13 gremio patris, adorauit pronus in terram. Et posuit Ephraim ad dexteram suam, id est, ad sinistram Israel: Manassen verò in sinistra sua, ad dexteram scilicet patris, applicuitque ambos ad 14 eum. Qui extendens manum dexteram, posuit super caput Ephraim minoris fratris:sinistram autem super caput Manas-15 se, qui maior natu erat, commutans manus. Benedixitque lacob filios Ioseph, & ait: Deus, in cuius conspectu ambulauer ut patres mei Abrahã & Isaac, Deus qui pascit me ab adolescen-16 tia mea vsque in præsentem diem: Angelus, qui eruit me de cunctis malis, benedicat pueris istis: & inuocetur super eos no men meum, nomina quoque patrum meorum Abraham & Isaac,& crescant in multitudinem super terram. Videns autem Ioseph; quòd posuisser pater suus dexteram manum super caput Ephraim, grauiter accepit:&apprehensam manum patris leuare conatus est de capite Ephraim, & transferre su-18 per caput Manasse. Dixitque ad patrem: Non ita conuenit, pater, quia hic primogenitus: pone dexteram tuam super caput 19 eius. Qui renuens, ait: Scio fili mi, scio: & iste quidem erit in populos, & multiplicabitur: sed frater eius minor, maior erit illo,& semen illius crescet in gentes. Benedixítque eis in tempore illo dicens; In te benedicetur Israel atque dicetur: Faciat tibi Deus sicut Ephraim, & sicut Manasse. Constituitque Ephraim ante Manassen: Er ait ad Ioseph filium suum: En ego morior, & crit Deus vobiscum, reducétque vos ad 22 terram patrum vestrorum. Do tibi partem vnam extra fra-

tres tuos, qua tuli de manu Amorrhæi in gladio & arcume.

PRIMA

#### DISPVTATIO. PRIMA

# Super illis verbis,

Qui extendens manum dextera, posuit super caput Ephraim VERS. 14. minoris fratris: sinistram autem super caput Manasse, qui maior natu erat, commutans manum.

Æ c Disputatio duarum quæstionum tractationem coninet. Ac primo quidem Theodoretus annotauit in veteri in queft 108. Testamento, immo etiam ab initio vique mundi, apud in Genesim. priscos illos atque insignes viros, ferè minores natu filios maioribus fuisse antepositos. Animaduertendum est, in-

quit Theodoretus, passim Primogenitis præferri natu posteriores: ete- 1. Reg 16. nim ipsi Cain præpositus est Abel, & ipsi laphet antepositus est Nem, cu hic esset secundus, & Ismaëli prælatus est Isaac, & ipti Esau antelatus est Prima quaft. Iacob,& Iudas atque Ioleph antepoliti lunt ipli Ruben: & Ephraim costitutus est ante Manassem, Moyses quoque presatus est Aaroni, & Dauid septem fratribus, licet omnium esset postremus natu. Sic Theodoretus.

Verùm quæritur, cur ita factum sit,& permutatus ordo naturalis. No fanè ob illorum hominum mala vel bona merita: nihil dum enim Iacob 🐼 Esau boni vel mali egerant , immò nondum nati erant , de quibus tamen dictum est à Deo: Maior serviet minori. Nec de Manasse & Ephraim id potest dici, nihil enim de istis, vel insignis boni vel mali proditum est, ve ob id præferri alter deberet alteri. Immò verò posteritas & tribus Ephraim , non folùm peior fuit tribu Manasse , verum etiam Idololatriæ impietate alias tribus superauit; vt in qua post discessionem decem tribuum à tribu Iuda, idololatriæ scelus maximè viguit ac regnauit. Ex hac nempe tribu prodiit Draco ille, primusque inuentor, & auctor publicæ Idololatriæ in Israel, Rex Ieroboam: cuius illud in Scriptura perperuum est insigne, atq; elog u; Qui peccare fecit Israel, ardes enim insanaregnandi libidine, nihil humani divinique pensi habens, primus in Dei populo publicæ idololatriæ architectus fuit, cuius deinceps, qui insecuti sunt reges, impietaté lequoti sunt, sceleribus scelera cumulates. Huius inauspica tú regnú Ifraelitis fuit maximarú cladium & calamitatú, supremio; causa excidij. Ipsa porrò tribus Ephraim propter I dololatria, aliaq; scelera adeo inuila Deo fuit, execratáque lanctis viris, vt ob id credant nonnulli, Beatum Ioannem in Apocalypsi capite septimo, in commemorando Prædestinatos viros ex singulis tribubus populi Hebræi, tacitam præteriisse tribum Ephraim. Et illud auget admirationem, quòd cùm Ephraim præposirus à lacob fuerit, ipsi Manasse, Beatus tamen Ioannes eo loci cum propriè expresséque posuisset tribuManasse, adiunxit ibidem tribu Ephraim, non

Genef 25. &

non tamen sub nomine Ephraim, sed sub nomine patris eius Ioseph: cuius fanè propria in populo Hebræo nulla fuit præter filiorú eius Ephraim & Manasse, tribus; hinc igitur apparet, translationem primogenituræ à prioribus filiis ad posteriores non ob maiora aliorum præ aliis mala, bonave merita esse factam.

*Ouadruplex* mysterium.

Cur igitur id factum est? videlicet vt ea re quadruplex adumbraretur 2 & fignificaretur mysterium. Primum fuit diuinæ electionis hominum ad gratiam, & ad vitam æternam, quam electionem nullo eorum hominum proprio merito, vel naturali, vel morali fieri, sed gratuitò proficisci ex benignitate, ac mera Dei voluntate, copiosè, grauiter, do céq; disputat Apostolus in cap. 9. cius, quam ad Romanos scripsit, epistolæ. Alterum mysterium fuit, vt ea ratione significaretur qu'am diuersa sint Dei iudicia homi num iudiciis ac sententiis, vt verè in Scriptura dixerit Dominus, cogitationes suas non esse sicut cogitationes vestras, nec vias suas elle sicut vias hominu. Cuius rei perillustre habes exemplum in Dauide: qui natu minimus omnium fratrum cum esset, ipse tamen à Deo, posthabitis ceteris omnibus, electus est Rex populi. Itaque cum Samuel iussisset venire ad se omnes filios Isai, & venisset primus natu Eliab, putans eum designatum fuisse à Deo, Samuel dixit: Num coram Domino est Christiu eius? Sed respo dit Dominus Samueli : Ne respicias vulcum eius , neque altitudinem stature eius: quoniam abieci eum. Nec iuxta intuitum hominis ego iudico: Homo enim Locus Apost. videt ea qua parent, Dominus autem intuetur cor. Tertium mysterium, vt sic prenotaretur fore vt Gentilitas, quæ posterior ad veri Dei cultum & gradi translatio. tiam vocata est, præponenda esset Hebræo populo, qui tanto antè à Deo num rerum in vocatus, & electus fuerat, & ideireo Primogenitus Dei appellatus. Quartum mysteriu fuit huiusmodi: sic præsignatum est id quod evenit in creatura intellectuali, quæ duplex est, Angelus & homo. Siquidé propter inptura percele- carnationem Filij Dei, homo, qui nouissimus omniu conditus fuerat prælatus est Angelo, qui primus fuerat creatus, secundum illud Apostolia Nusquam Angelos apprehendit, sed semen Abraha apprehendit.

Locus I. Reg cap 16.

ad Hebr c.2. Dujnque mo signium ab vma persona ad aliam in feribres.

> Sciat porrò Lector, Translationem rei alicuius præstabilis admodum, 3 atque infignis, vna ex perfona ad aliam quinque modis effe factam, in facris litteris reperiri. Prima translatio fuit Primogenituræ, è maiore filio ad minorem, vt Scriptura narrat de Esau & Iacob, Gen. 25. & 27. & item de Ephraim & Manasse, Gen. 48. Secunda translatio, fuit pontificalis dignitatis & potestatis, qualis facta est ab Abiathar ad Sadoc, vt scriptu est in 3.Reg.cap. 2.Tertia tráflatio, fuit nuptialis connubij, qualem à regina Vasthi ad puellam Esther esse factam ab Assuero, traditur in lib. Esther c. 1 & 2. Quarta translatio, fuit Regalis solij & principatus, cuius memorabile extat in facris litteris exemplum in Saul & Dauide : ab illo quippe ad hunc translatio regni, cur & quemadmodum facta sit, narratur in I. Reg.cap. 15. & 16. Quinta translatio, fuit primariæ dignitatis, & gratiæ & potestatis apud Regem, ab vna persona ad aliam: talem esse factam translationem ab Aman ad Mardochæum, in lib. Esther c.6. & 8. proditu est: Quænam porrò sub istis quinque Translationibus historicis operta latea nt

> > Digitized by Google

lateant mysteria, eucluit exponítque Thomas Anglieus in breuibus

Commentariis suis in Genesim, super hoc capite 48.

Altera quastio tractanda est super commutatione manuum Iacob, ponentis dexteram suam super Ephraim minorem natu, qui sibi erat ad sinistra, sinistram verò suam extendentis super Manasse maiorem natu. qui sibi erat ad dexteram. Quaritur itaque, cur istiusmodi comutatio- Cur dextera nem manuum fecerit Iacob. Duplex reddi potest ratio, vna secundum babeatur historicum sensum, altera secundum intelleccu mysticum. Ac ratio qui- quam sinistra dem historica huiusmodi est: Nimiru, ea re voluit declarare Iacob:pralatum iri Ephraim maiori fratri suo Manasse: sicut dextera præstantior habetur, quàm finistra. Quod auté dextera potior & honorabilior apud homines habeatur, quàm sinistra, causa est in ipsa natura; que dexteram tribus rebus præstantiore fecit sinistra. Fecit enim robustiore & agiliorem, fecit principiù vnde proueniret motus animalis qui fit fecundum locu, vt egregiè probat Aristot. in lib. de incessu animaliu c.4.& lib. 1. de cœlo, textu 8. fecit denig; dexteram principale quodda organum, atque instrumentu omnium ferme operationu hominis corporalium: nam quod dixit Aristot, manum esse instrumentorum instrumentum, id potissimum in dexterá competit. Hinc igitur factum est, vt apud voteres, nomen dexteræ eximiu quid & honorabile fignificaret. Quinetiam dextera, & fortitudinem, & fidem, & auxiliü, & dignitatis ac dominationis excellentiam denotat : ideoque in danda fide porrigitur dextera; & in fignum veneration is & subjection is aversa appetitur.

In diuina porrò Scriptura octo observauimus dexteræ significatio- Octo signifines, atque vsurpationes. Prima pro robore & fortitudine: vt Plalm. 10. cationes Den Dextera tua inueniat omnes qui oderunt: & Psalm. 43. Bracchium eorum non tera in Scrifaluauit eos, sed dextera tua: Secunda pro auxilio & adiutorio, yt Iob 14. Ptura metabio Operi manuum tuarum porrige dexteram: Tertia pro exuperantia quadam honoris & gloriz, vt Pfalm. 109. Dixit Dominus Domino meo, sede à dexzeris meis: & Matthei 25. dicuntur Electi in die iudicij collocandi ad dexteram Christi,& 3. Reg.cap.2. Salomon, quo magis honoraret matrem fuam, voluit cam federe in throno ad dexteram fuam. Quarta, pro fragrantia quadam eximijamoris, vt Canticorū 2. Dextera illius amplexabitur me:Quinta pro divinz voluptatis ac dulcedinis exuberantia, vt Psalm. 15. Delectationes in dextra tua: Sexta vsurpatur pro eo quod est bonu, & rectum, & sanctum. Contrà verò vocabulum Sinistræ, pro co quod est malum & prauum, & peruersum, vt Prouerb. 41. Vias qua à dexteris funt nouit Dominus ; peruerfa verò funt , qua à finistris funt :  ${
m Vulg}$ d etiam sinistrum vocatur quod malum est atque iniquum, vt sinistra sufpicio, sinister oculus, & sinistrum iudicium. Septima, maxima bona, præsertim verò æterna, per dexteram significantur : per sinistra autem. minima bona, & téporalia: hæc pulchrè indicauit Salomon illis verbis: Longitudo dieru in dextera eius: & in sinistra illius diuitia & gloria: Per longitudinem dierum significauit vtique Salomon beatz vita zternitatem; per diuitias & gloriam, humana & teporalia prælentis vitæ bona.

Comment.in Gen. Tom. 4.

COMMENT. IN

762

Locus Ecclef. CAP.10.

Octavam significationem Dexterz continet illa Salomonis senten- 6 tia: Cor sapientis, in dextera eius : stulti, in sinistra illius : Proculdubio hæc Salomonis oratio figurata est:nam si propriè loquamur, & sapientium & stultorum, arg; omnium hominum cor in finistra corporis parteess; & comera naturam esset, habere cor in dextera. Quid igitur Salomon illis verbis significare voluit? Hoc nempe, sapietis viri cogitationes, & vota, & verba, omnésque actiones dexteras esse, id est honestatis, innocentiz, ac prudentiz plenas: omnia eum facere prudenter, aptè, tempestiue, atq; esticaciter, ac prospere. Contrà verò stulti, & mens, & lingua, & manus, finistra sunt; omniag; facit incaute, inepte, intempestive, atg; improsperè. Etiavulgò quosda homines vocamus dextros, id est prudétes atq; industrios, in loco atq; tépore omnia agétes: alios verò mini mè dextros, id est imprudétes, ac stolidos, ineptosq; atq; improsperos.

S. Hieronym. in cap. 10.Ecclesiasta.

Verumtamen S. Hieronym. sententiam hanc Salomonis explanans, sapientem habere cor in dextera, interpretatur contemplari eum & sapere que sursum sunt, id est colestia & eterna bona: stultum autem habere cor in finistra, sapere que sunt super terram, id est temporalia tantùm bona expetere, at que sectari. Ponam hic verba B. Hieron. que sunt huiusmodi: Iustus sinistri nihil in se habet, sed totum in eo dextrum est. Et iudicante Domino mundum, agni erunt à dextris, hædi verò à sinistris. Et in prouerbijs scriptu est: Dexteras via nouit Dominus; que autem peruersa sunt, à sinistris sunt: Qui ergo sapies est, semper de futuro seculo

Matth 25. Properb.4.

cogitat, quod ducit ad dexteram. Qui autem infipiens est, de præsenti tantum sollicitus est, quod positum est in finistra. Et hanc ipsam sententiam secutus idem Philosophus & Poeta ait:

Virgil. in Æpeid.

Dextera, que magni Ditts sub mœnia ducit: Hac iter Elysum nobis:at lena, malorum Exercet pænas, & ad tmpia iartara mittit.

Firmianus quoque noster in præclaro Institutionum suarum opere grzcz litterz Y meminit, & de dextris ac finistris, hoc est, de virtutibus & vitiis plenissime disputauit. Nec putemus, huic sententiæ illud scripturz dictum esse cotrarium: Ne declines ad dexteram, neque ad sinistram: hic enim pars dextera pro bona accipitur, ibi verò non tam dextera, quam declinatio dexteræ accusatur : ne videlicet, plus sapiamus, quam nos fapere necesse est; quia virtutes in medio sunt: & nimietas omnis in vitio est. Hactenus ex B. Hieronymo.

Rom. 12

Sed vt disputationem nostram referamus ad id, quod à primo doce. 7 re voluimus, collocare alique ad dexteram, alium verò ad finistra, certum est signum & argumentum, illum præferri huic. Quanquam apud veteres Perlas contraria fuisse morem, vsumq; existimare licet ex ver-8. Cyropadias. bis illis Xenophontis, quæ de rege Cyrohunc in modum scripta sunt: Apud Veteres Vbi venissent quæ ad cænā eius vocati erant non fortuitò illos collo-Perfas sinistra cabat, sed que maxime honorabat, illu ad sinistram sua sedere iubebas; cebatur quam tanquam hæc magis obnoxia sit insidiis quam dextera : secundum ad dextera constituebar, tertium rursus ad sinistra, quartu iterum ad dex-

Xenophon lib. dextera.

teram ac fi plures fuiffent, eode modo agebat. Videbatur enim ei pulchrum esfe, si hoe pacto declararet, vt queque amaret. Sic Xenophon.

Hactenus exposita est ratio historica, & vt vocant, litteralis, illius commutationis manuu Iacob super Ephraim & Manasse: deincepsratio eiusdem rei mystica declaranda est: Ea verò suit huiusmodi Iacob Conformatio instinctu Spiritus Sancti, anteponere volens Ephraim maiori fratri suo manuum Ia-Manasse, extendénsque super illos manus suas, ita eas comutauit atque pressit sancia conformauit, vt figuraret fignum & imagine Sanctæ crucis ea re præ- crucis. fignificans mysterium crucis Christi, per quod Getilitas præposita est Rupertus. Iudaismo: illa namque humilitatem Crucis deuota fide est amplexata, hic verò, vt grauissimű scandalum impiè auersatus est. Hanc rationem pulchrè Rupertus explicat, in c. 24. lib. 9. in Genes. Sine dubio, inquit, Genes. 49. transpositio manuum Iacob, Crucis expressit figuram. Numquid sic commutando manus, calu figurauit crucem? nunquid non poterat Manassen ponere ad sinistram suam. Ephraim verò ad dexteram? Poterat sanè: Sed propheta erat, & prophetico spiritu sciebat quòd per crucem componenda esset benedictio, quam venturus legislator daret, vel qua, in semine Abrahæ benedicerentur omnes gentes. Nam qui de Christo prædixerat: Lauabit in vino stolam suam, & in sanguine vua pallium suum: num poterat nescire, quali torculari vua illa esset premenda, & vinum foret exprimendum? Ergo tanquam Propheta simul & Patriarcha, quemadmodum verbis prophetare potuit, Ephraim, qui erat iunior, maiorem futurum Manasse: Sic & manuum positione, Crucem Christi præfigurare schuit: per quam vtique Iudaico populo seniori præferendus erat iunior populus Gentilis. Hæc Rupertus.

Et ante Rupertum, Isidorus, ad eandem sententramita scripsit super Isidorus. hunc locum: Ioseph posuit Ephraim ad finistram Iacob, Manasse verò ad eius dexteram. At Iacob, cancellatis manibus, mysteriu Crucis præfigurans, translata in Ephraim dextera sua, & finistra in Manasse, & sic Crucis similitudine super capite eorum denotata, futurum Iudzis scandalum, Christianis verò futuram gloriam præsignauit. Et seniorem po- Duando pripulum Iudaicum, ex dextro finistrum, iuniorem verò populum Genti- mum crucis lem, ex sinistro dextrum per crucis mysterium fore præmonstrauit. Sic mysterium Isidorus. Primum igitur in hoc Scriptur loco præsignatum est myste-

rium Crucis, quantum ad similitudinem videlicet & figuram eius, nam quantum ad rem ipfam, & mysterium in ipfa completum,,ante centum octoginta annos præfigurata fuerat crux Domini per illa ligna que humeris suis portauit sanctus iuuenis Isaac, cum à patre suo duceretur in montem, vt illis sacrificaretur Deo.

ddddd 1

#### DISPVTATIO, SECVNDA

# Super illis verbis,

VERS.VI.T.

Do tibi partem vnam extra fratres tuos, quam tuli de mami Amorrhæi in gladio & arcu meo.

Æ c verba duas minimè leues ferunt Quæstiones. Prior 9 Qualtio est, quanam fuerit illa pars, quam Iacob extraordinariam dedit filio suo Ioseph. Posterior quæstio est, quomodo intelligendum sit, Jacob eam partem acquisiuisse sibi in arcu & gladio, id est, per ius & vim bellicam,

terpretes ita verterunt hunc locum, sicut refert S. Hieron. in Traditio-S. Hieronym. nibus Hebraicis in Gen. Do tibi Sichimam praeipuam super fratres tuos: quam accepi de manibus Amorrhaorum, in gladio meo & sagitta. Subdit S. Hieron. Sichima, inquit, luxta Græcam & Latinam consuetudinem declinata est: alioqui Hebraice Sichem dicitur, vt etiam Ioannes Euangellsta testatur, licet ibi vitiose, vt Sichar legatur, error inoleuit : Siche porrò est nunc Neapolis, vrbs Samaritarum. Sic Hieronym. Vox Hebræa Sichem ambiguæ fignificationis est:nam vtest nomen proprium, Interpretum significat vrbem Siche cuius meminit suprà Moses Genes. 33, & aliubi Super hoc lo- frequens in sacris litteris est mentio. Si autem accipiatur ve nomen appellatiuum, significat Latine partem: & sic interpretanda esse eam vocem, præter auctoritatem Hieronymi & Hebræorum, & Latinæ translationis, conuincit etiam adiunctum illud nomen vnam; quod de parte quidem aptè dicitur, & commodè 3 de vrbe autem Sichem non potest

Atenim septuaginta Interpretes, retinentes nomen Hebræű Sichem,

cum per omnem vitam fuerit vir pacificus,& à bellis abhorrés.lxx. In-

dici;ablurdum enim esfet dicere, do tibi ynam Sichem, quafi plutes essent vrbes Sichem in terra promissionis.

ficio.

vel Sichima, videntur accepisse pro vrbe ilsa Sichem. Veteres certè Expositores de voce Sichem interpretati sunt hunc locum, assirmantes la-Prima expe- cob dedisse filio suo Ioseph vrbem Sichem, quam per arma filiorum suorum, in vitionem stupri Dinæ, occisis Sichimiis acquisierat. Nam facinus filiorum suorum, quasi suum reputat: quod, licet primò detestatus sit, postea tamen intellexisse videtur id factum esse Dei voluntate. In hoc autem Iacob pracipuum amorem suum erga Ioseph ostendit; quod licet Simeon & Leui auctores fuerint illius belli & victoriz, non

tamen eis, sed Ioseph eam vrbe in hæreditariam possessionem donauit. Et hæc est interpretatio & sententia multorum, vt Eusebij, cuius verba Eusebius. citantur in Catena Lippomani super hoc loco, & item Chrysostomi, Chrisoso. cuius verba legi possunt in homilia eius in Genes. sexagesima septima

Sanctus Augustinus in quæstione 167. in Gonesim, superiorem expo-10 sitio, que est S. Augustini. litionem, atque opinionem Doctorum comemorans, non eam probat,

eo maxime ductus argumento, quod Iacob facinus illud filiorum suorum in vrbem Sichem, vehementer detestatus sit, non solum tunc cum est patratum, verum etia post hæc ipsa verba, quæ dixit filio suo Ioseph, cum Simeoni, & Leui propter illud facinus maledixit, vt habes infrà Genes. 49. Quocirca putat Augustinus, intelligentiam horum verborū Iacob in prophetico aliquo Sacramento contineri, quod fortasse fuit huiusmodi: Ioseph præcipuè Christum præsigurauit: datur Ioseph illa terra, vbi Iacob disperdiderat deos alienos, obruendo eos terra; vt per Genes. 35. hoc intelligatur Christus possessurus fuisse Gentes, quæ renuntiantes diis patrum suorum, erant in ipsum credituræ. Sic enim prædictum fuerat à Dauide inducente Deum patrem ita loquentem filio: Dabo tibi Genses hareditatem tuam, & possessionem tuam terminos terra.

Verùm ne Lector Augustini verba defideret, ponam ea in hoc loco: Sunt autem huiusmodi: Quod Iacob dixit filio suo Ioseph, dare se illi. Sichimam, quam iple possèderat in gladio & arcu suo: Quæri potest quemadmodum valeat ad litteram convenire: emit enim centum agnis possessionem illam, non autem cepit eam jure victoria bellica. An quia Salem ciustateth Sichimosum filij eius expugnauerunt, iure belli potuit fieri vt illa vrbs ei acquireretur? Iustum enim bellum videbatur aduersus Sichimitas, quia tantam priores iniuriam secerantin eius filia contaminanda. Gurnon ergo terram illam dedit filiis suis Simeoni & Leui qui eam per vim bellicam expugnauerant? Deinde, si modò ob illam victoriam glorians Iacob daret eam terram filio suo Ioseph, eur ei displicuerunt tunc filij, qui hoc commiserunt? Cur denique etiá nune, cum filios suos benediceres, exprobrando, id cómemorauit in factis corum? Proculdublo igitur aliquod hic latet prophetieum Sacramentum. Nam & Iofeph præcipua quadam fignificatione Christum præsigurauit: & ei datur illa terra; vbi Iacob disperdiderat Deos alienos, obruendo cos terra: vt Christus intelligatur possessurs gentes diis patrum luorum renuntiantes, & credentes in iplum. Hactenus ex Augustino.

S. Hieronym.priorem quæstione non tractauit, no enim aperte de- Tertia exposiclarauit quană esfet illa pars qua Iacob dedit Ioseph. Posteriori autem 210. quastioni, qua quaritur, quomodo lacob illam partem acquisiuisset in S. Hieronym. arcu & gladio, respondet hoc modo: l'acob dicens partem illa possedis in traditioni-meruit, ve pereguinus & aduena, interfecto Siché & Hemor, de periculo liberaretur. Timuit enim, vt suprà legimus, ne vicina opida atq; cau stella, ob euersione cosorderate vrbis, aduersum se cosurgeret: Sed Do minus nó dedir eis potestaté ve nocerét illi. Vel certè sic. intelligédum est: Dabo tibi Sichimă, qua emi in fortitudine mea, hoc est, in pecunia, quam muko labore & sudore acquisiui. Quod aute ait, super fratres tuos: ostendit absq; sorte dedisse eam tribui Ioseph: Si quidé eo loco sepultus est Ioseph, & Mausolæum eius ibi hodie cernitum Sic Hieronymusi Auctor Historiz Scholasticz in cap. por Historiz suz super librum 11

ddddd

Gen.ait.partem illam fuisse emptam à Iacob centum agnis, vt dicitur suprà Genes. 3. Sed cùm propter necem Sichimitaru debuisse illi auferri; Deo mirabiliter eu protegente, terrorémq; hostibus incutiente, semper ea in sua potestate habuit: & hoc est quod dixit Iacob, ea se in arcu & gladio possedisse. Verba illius Auctoris hec sut: Sanè emerat illa parte Iacob contu agnis à Rege Hemor: Sed cu propter nece Sichimitaru debuisset illi auferri, semper tamé ea potestatiuè obtinuit. Sic ille.

Parapbrafis Chaldasca.

Paraphrafis Chaldaica diuerse admodum couertit hunc locum: Sic 13 enim habet: Ego antem dedi tibi partem unam pracipuam super fratres tuos; quam tuli de manu Amorrhei, oratione mea es obsecratione: significatus hac lectione, illa verba Iacob, In arcu & gladio meo, non propriè accipienda esse, sed figurate: & significare religiosissimas & ardentissimas preces Iacob, fulas ad Deum, quibus petebat leruari fe ab hostibus: quod plane obtinuit, terrore Domini mirabiliter hostibus eius incusso, vi nihil contra eum facere, aut tentare audorent. Et hoc amplius, quòd per orationem itide impetrauità Deo, et & vrbs Sichem, & ager Sichimitai u in potestate sua esset, nec eius possessione spoliaretur, atq; priuaretur: Porrò hac interpretatione secutus est Rabbi Aben Esra & Thostatus. - Nec videri cuipiam debet huiusmodi interpretatio vel dura, vel insolens: cum ea sit rationi consentenea, & consuetudini sacræ Scripturæ latis coueniens. Illud namque, per quod hostes sine invisibiles, sine vifibiles, in bello fiue corporalistive spirituali, debellantur atque profiigatur, quis appellare dubitet arma bellica? Per eleuationem manuum Mosis orantis Deum victi & czsi synt Amalecitz, vt legitur Exod. 17. Si quis igitur quarat quibus illi victi fint armis; nonne responderi verissimè potest, per illam orationem, & eleuatione manuum Mosis suisse superator? Sanctus gupque Apostolus docet panopliam quadam Spirituale, i. omnisigeneris armatura, Christianis adversus invisibiles hostea perpernò decertatibus esse necessariam. Ad hunc enim modu scribit Eplichis: Induite vos armaturam Dei, ut positisstare aduersus insidias Diaboli:induti lorică Iustitia:calceats pedes in praparationem Euanglij pacu: in ombibus sumentes scutu sidei, in quo positis omnia tela nequisimi ignea extinguere: & galea salutis assumite: & gladium Spiritus; quod est verbum Dei: per ounnem crationem & obsecrationem orantes omni tempore in Spiritu.

Locas Apo-Roli ad Ephes. eap.6.

Rab Salemon. Lyranue. Sexta exposiRabbi-Salomon, quem sequitur Lyranus (fuit enim eius, tanqua sui 14 copatriota, ve ait Thostatus, valde studiosus) six exponit hunc locum: Crim propter cædem Sichimitaru, vebsse; excidium vehementer Iacob timeret incursum vicinaru gentium aduersus se, cossisus Dei auxilio & præsidio, armauit se, suosque, & stetit in porta Sichem, expectas aduentum & insultu hostiu. Sed illi penitus à Deo pauesacti ac perterriti adotiri eum no sunt ausi. Atq; hac ratione obtinuit Iacob iure belli terra illa, quod est acquisius se in arcu & gladio: Sichimitis, propter violatione Dina, & vita, & vrbem merito perdetibus. Fuisse portoregionem illa Sichimitaru post corum: cæde in potestate Iacob, claro est indicio, quò d filij Iacob desinde pascebant gregas suos in Sichimis, velegitur

gitur Geneße 37. tanquam in terra iuris & potestatis Iacob. Sic iste Salomoni Verum mento eum resellit Thostatus, quò denim Iacob armauerit se, omnémque samiliam suam, & suerit in porta Sichem expectans aductum hostium; nusquam traditum est in Scriptura, sed ab isto Rabbino, maximo sabularum & mendaciorum architecto planè cosi-cum est. Deinde non propter istud diceretur Sichem acquista in arcu & gladio, sed potius propter cædem Sichimitar vrbisque euersionem antea sactamà filis sacob. Ad hæc non erat decens neque conueniens modestiæ ac pietati Iacob, prædicare fortitudinem suam bellicam, si bique victoriam illam arrogare, ac non potius eau eribuere Deo, qui eius auctor suerat mirabiliter compescens hostes ne sauch lædete, autteiam aggredi auderent.

Caietanus vtramque quæstionem breuiter tractat & soluit. Priori? quæstioni responder, partem illam à Iacob dată Ioseph, suisse prædium' quoddam situm in Samaria iuxta Sichem, quod sacob dedisse filio suo Ioseph testatur Sanctus Ioannes in Euangelio cap. 4. Posteriori autem' auzstioni quomodo zequifierit eam partem lacob in arcu & gladio, responder Caietanus, istud factum Iacob no esse proditum in Scriptura, sieut nec alia multa facta, & dicta illorum Patriarcharum. Fuisse autem istud facinus Iacob diuersum à cæde Sichimitaru, & vrbis Sichemeuersione, paret dupliciter: nam illud narratur tanquam proprium facinus Iacob, hoc autemnon eius fuit, sed filiotum iphus: quod etia vehementer ei displicuit, tatum abest, vt id sibi attribuerit. Deinde Iacob dixit se acquisiuisse eam partem de manu Amorrhæi: Sichimitæ verð non erant Amorrhæi, sed Heueisvt/scriptum est suprà Genes. 34. Hæc. est sententia Caietani. Verbá eius sunt huiusmodi: Hebraica dictio. Latine interpretata partem, & est nomen proprium loci Sichem, & ess. nomen, appellatiuum fignificans partem: hic verò esse nomen appel? latiuum testatur illud adiectiuum vnam. A quiuocatio itaquo eius nominis occasio fuit ve textus iste exponeretur de vrbe Sichem. Daz igitur funt questiones: vna, que sucritilla parsitata Ioseph: altera, quando & quomodo gam Iacob acquificrit iure bell de manu Amorrhei!! Et prima quidem questio aliqualiter nota est ex Ioannis Buangelio: capite quarto, vbi dicitur predium à l'acob datum loseph fuffe in Samaria hixta ciuitatem Sichar Secunda autem questionis multam penitus notitiam habeo, quia nullibi legiour kacob pagnaffe cum Amorrheo. Verum & hee littora infinat multas vos à Patriarchis effe geffas. quas Moles tacult. Significanter autem dixi nusquam leg Tabob pu-1 gnaffe cum Amorrhoo, adexeludendum feilicet infultum adnerfus Si-1 chimitas factaminon à facob, sed à filits eins: Siguldem Sichippica .. non Amorrhæi, sed Heuzi erant, ve paser ex superiori capit, 3. Genesis. Sic Caletanus.

Andreas Masius in Commentariis suis in librum loste super extresiociam in mis pend verbis capitis whimi, ad numerum z racelar hase iplami pojino.

- quastionem. Acoprimò quidem resentatiques expositiones huius loci

loci ab Hebræis traditas, quas nos paulò infrà comemorabimus. Tunc ait, satis videri sibi probabilem expositione B. Hieron. suprà positam. qui illud in arcu & gladio meo interpretatus est in fortitudine mea ; id autem est, in pecunia quam muko labore & sudore acquisiui. Deinde ostendit vehementer displicere, sibi expositionem primo loco suprà pofitam, corum qui putarunt, Jacob istis verbis significasse facinus illud filiorum suorum, cædem dico Sichimitarum vrbisque vastatione. Denique prodit sententiam suam; existimans Jacob primum pretio emisse partem illius agri à filiis Hemor, in quo cum luis manere posse, vt scriptum est suprà Gon. 23. Deinde ex vicino agro expulisse Amorrhaos, qui eum per vim deperant. Itaque quod lacob dixit de arcu & gladio fuo, non ad priorem emptionem à filiis Hemor, sed ad hanc quam dixi, ex vicino agro ejectionem Amorrhæorum referri debet. Verba Massi fic habet: Existimadum est, Iacobum redemisse primum pretio ab Hemoris popularibus exiguum fundum in quo cum suis manere posset, vt legitur Gen. 33. Deinde verò, paulatim ex vicino agro pepulisse Amorrhæos: quem illi agrum non iure, sed armis eripuerant Sichimitis, cum Iordanem transmisssent populabundi. Neque enim Iacob ait se ab Hemor eum agrum arcu & gladio quæsiuisse; sed ab Amorrhæis: Hemor autem & Siche fuisse Heuzos, sacris ipsis testatum est verbis, suprà initio cap. 14. Sic Masius.

Nona expostio.

strictim attingam. Prima est, Jacob, tanquam vatem dixisle hæc verba per Anticipationem: vt illud quam tuli, dictum sit pro, Quam nepotes sing posteri mei accepturi olim sunt iure bellico, cum vniuersam expugnabunt Chananitidem. Nomen autem Amorrhæi posuit pro vniuerlis terræ Promissionis habitatoribus, quòd omnium, propter infignem fortitudinem & corporis proceritatem, celebratissimi essent. Secunda expolitio; hune locum effe intelligendum de loseph: cuius nempe filij duas partes in Dinisione Terra promissionis accepturi erant: atque ita videtur Ioseph acoepisse partem vnam vltra fratressuos. Tertia expostio, gladium & arcum Iacob, diuinum fauorem intelligi oportere; quo nimirum ille apud Sichimitas gratiolus, agrum, in quo fixis taberna-

Sunt præterez huius loci aliquot expositiones Hebræorum quas hic 17

fitie.

Vndecima expositio.

Duodecimaen na Quarta expositio, credibile esse, cum Iacob filium suum Ioleph hoc positio. agro donatet, proiechis illum versus, aliquot sagittis, gladioque pro-

Decimatertia

tento, solemni quodam ritu Barbaros illos specie tenus exuisse sua polsessione, belli lure: similiter atq: Elisei iussu, memoratur Rex Ioas, emislis lagittis persussoque terra solo, Syriam certa spe veluti debellasse. Ego meam super hac questione opinionem tribus propositionibus 18

culis confideret, obtinuit, haud magno pretio, cum esset alioqui homo peregrinus, & qui plurime pecore, grauis videri indigenis potuit adue-

expessio, qua breuiter comprehensam explicarámque Lectori aperiam. Prima proest Austoria. positio: Pars illa quam Lacob dodit filio suo Iosoph, & quam dixitu-... Hille de manth Amarchaitin aron, degladio fuo, non fuit vrbs Sichen, quali cam filif Iacob siure bellishipra videlicer lorosis vicilcentis, fibi. & patri

& patri suo iuste acquisierint. Hac prapositio duplici ratione firmatur. Ac primò quidem constat, facinus illud filiorum Iacob in Sichimitas, fuisse iniquissimum ac sceleratissimum: nec vnum modò ac simplex fuisse peccatum, sed nouem habuisse secum complicata peccata, & contra omne jus & justitiam bellicam fuisse patratum, & hoc quidem nunc. demonstrare supersedemus, cum id multis & manifestis rationibus sit à nobis suprà comprobatum, cum explanaremus cap. 34. in disput.1. & ad num.marg. 18. Si igitur factu illud in Sichimitas fuit iniustissimum, non fuit profectò per illud factum vrbs Sichem iure belli acquisita ipsi lacobinec de illa vrbe, nec de illo facto filiorum lacob potest intelligi quod ipse dixit:quam tuli de manu Amorrhei in gladio & arcu meo. Deinde illud facinus Simeonis & Leui in Sichimitas, & in corum vrbem, Iacob tunc valde improbauit, vt scriptum est sub finem cap. 24. Genes. illis verbis: Quibus perpetratis audacter, Iacob dixit ad Simeon & Leui: Turbaftisme, & odsosum fecistis me Chananais, & Pherezais habitatoribus buius terra. Nos pauci sumus,illi congregati percutient me,& delebor ego , & domus mea. Quomodo igitur facinus illud, quafi suum fuisset, fibi Iacob tanquam gloriabundus aflumeret? Iple verò postquam hæc verba dixit Iosepho, & huiusmodi dono cum præ ceteris filiis locupletauit simul & honorauit; iam moribundus, in eo, quem cum filiis nouissimum habuit, sermone, facinus illud in Sichimitas vehementer detestatus est, grauissimisque verbis illius auctores Simeon & Leui accusatir, atque damnauit; nec ad se illud factu vllo modo pertinuisse, nec sibi vlla ratio- Genes. 49. ne adscribendum esse cotestatus est. Et verba quidem sacob huiusmodi fuere: Simeon & Leui fratres, vasa iniquitatis bellatia, in consilium eorum non veniat anima mea. Et catera qua sequentur. Quomodo filis Iacob acquisierunt iure belli vibem Sichem, cum Iacob appellet eorum arma, arma iniquitatis bellantia? Aut quomodo Iacob factum illud, tanquam præclarum & gloriosum sibi attribuisset, cum se ab illo suisse

alienissimum, & penitus abhorruisse contestatus sit? 91 Secunda propositio. Pars illa quam Iacob dedit Ioseph, non suit nisi pars agri, qua multos ante annos, regressus ex Mesopotamia, & habitas iuxta vrbem Sichem emerat à filiis Hemor, centum agnis. Sic enim scriptum elt suprà Genes. 37. Transuit Iacob in Salem Sichimorum, que est in terra Chanaam, postquam reuersus est de Mesopotamia Syria, & habitauit iuxta oppidum:emétque partem agri in qua fixerat tabernacula à filus Hemor patris Sichem, centum agnis, & erecto altari, innocanit super illud fortissimum Deum Israel. Hunc agrum sine fundum sine predium, esse à lacob datum Ioseph, aperte indicat S. Ioannes in Euagelio cap. 4. illis verbis: Venit (Iesus) in cinitatem Samaria, qua dicitur Sichar, iuxta pradium quod dedit Iacob filio suo. Erat autem ibi fons Iacob : Et paulo infrà Samaritana dixit Domino: Numquid tu maior es patre nostro Iacob, qui dedit nobis puteum, & ips: ex to bibit, & fily eins & pecara einst De ista fonte fine puteo ita scribit Borchardus uv descriptione Terræ sancte in prima parte, Borchard. cap.7.num.17. A porta Sichem Australi, quantum bis iacere posset ar-Comment.in Gen.tom 4.

cus, est fons Iacob, super quem fatigatus ex itinere, sedit Iesus, ex quo petiuit aquam à Samaritana. Fons ille effosus est in via, qua tendimus in vrbem Hierusalem: supra fontem, ad dextram mons est præcelsus, habens duo velut capita; quorum vnum mons Garizim, alterum mons Hebal nuncupatur. Sic ille.

Fuisse autem agrum illum emptum à filiis Hemor eum ip um qui datus est Ioseph à Iacob, satis manifestum eo fit argumento, quod in co ipso potissimum agro ossa Ioseph conditasunt à filiis Israel, cum reuersi in Terram Chanaam, debellatis, exterminatisque antiquis eius terræ habitatoribus, possidere eam terram atque obtinere coperunt. Sic enim legimus sub finem libri Iosue: Offa quoque loseph qua interant filis Ifrael de Ægypto, sepelierunt in Sichem in parte agri, quem emerat lacob à filis Hemor patris Sichem, centum nouellis ouibus. Nulla porrò erat ratio vt offa Ioseph conderentur in eo agro quem emerat Iacob, potiusquam in alio loco, præsertim verò in aliqua nobili vrbe carum quæ pertinuerunt ad sortem Ephraim filij Iacob, nisi quòd ager ille fuisset is quem Iacob donauerat filio suo Ioseph. Rectum enim iudicauerunt esse proceres Hebrzorum, vi in eo potissimum loco sepelirentur ossa Ioseph, quem locum ei Iacob singulari quodam monere, extra sortes & partes fratrum eius iam morti proximus donauerat. Nec temerè Chimbi, profecto opinatur Dauid Chimbi, cumprimis nobilis Hebræorum doctor, Iacob sepulturz causa dedisse hunc locum Ioseph: quòd animum eius, quem ipse moriens, suz apud cateros filios auctoritatis & potestatis, curz q; quasi vicarium relinquebat; vellet modis omnibus à rerum Aegyptiacarum amore prorsus abalienatum, in promissa terra cogitationem & studium auertere.

Cur in feripiura perfreques fiat mentio arcus & gladij.

pliciter potest accipi, vel propriè, vel figurate, ac metaphorice. Si propriè accipiatur, scire conuenit, solere diuinam scripturam ea locutione frequenter fignificare in vniuerfum arma bellica, quòd apud illos veteres Hebrzos, arcus & gladij przcipuus esset in bellis vsus. significatur etiam istis verbis ars & prudentia militaris, & item robur ac fortitudo bellica. Ad hanc sanè sententiam interpretandum est illud psalmi: Locus pfal. 43 Non in arcu meo sperabo, & gladius mens non saluabit me. hoc autem est, Ego spem tuenda salutis ac vita mez non in meis armis, nec in mea prudentia vel fortitudine bellica locatam habeo, sed in Dei præsidio ac protectione. Legereitem est in multis Scripturz locis, conterere, vel confringere arcum, pro eo quod est robur ac vires bellicas frangere,& ad nihilum redigere. Præterea, esse arcu eruditu & doctum, idem est in sacris litteris, atque peritum esse bellandi, & strenuum ac fortem esse bellatorem. Hinc itaque facile est intelligere, quam sententiam habeat illud quod dixit Dauid in planctu quem fecit super nece Saul, & Ionathz. Sie enim scriptum est in libr. secundo. Reg. cap. 1. Pracepit Reg. cap.s. (Danid) ve docerent filies Inda aroum : id est, ve docerent Iudzos disciplinam militarem, artémque bellandi, vt præualere possent Philistæis,

Tertia propositio. Illud quod dixit Iacob, In gladio & arcumeo , du-

Digitized by GOOGLE

à quibus

à quibus tunc tanta fuerant clade profligati & cæsi.

Si propriè igitur accipiatur illud, In gladio & arcu meo erit hic sensus, Quem armis meis & bellica sortitudine ereptum Amorrhæis mihi
acquissui. Verùm id quando, & qua ex causa, sue occasione, & quomodo id sactum sit à Iacob, nusquam traditum est in sacris sitteris. Sed verismile est quod dixit Massus, primò emptum suisse eum agrum à Iacob; pòst, ex vicinio & cotermino agro, quem per vim Amorrhæi Sichimitis eripuerant, Iacob eos vi bellica expulisse, atque ita priorem
agrum amplistcasse. Vel, eum ipsum agrum, cùm post discessum sum
ex vrbe Sichem inuassisent atque occupassent Amorrhei, Iacob armis
suis, suorum que, exterminatis illis, recuperasse sum agrum.

Sin autem illud in arcu & gladio meo, non proprie, sed figurate ac metaphorice dixerit Iacob, tribus id modis exponi potest. Duos modos attigit S.Hieronymus à nobis suprà expositos. Primò, ve per ea verba fignificetur iustitia Iacob, id est, innocentia, quòd ab illo scelere filiorum omnino alienus & mundus fuisset; & ideireo meruerit vt hostes eius, à Deo videlicet coërciti, nec ipsum, necbona eius attingere auderent. Deinde, vt per arcum & gladium significetur fortitudo, id est, pecunia, quam Iacob multo labore & sudore acquisierat. Postremò, ve idem sit in gladio & areu meo, quod, per orationem & obsecrationem meam; sicut vertit Paraphrasis Chaldaica: vt sit hic sensus; Cùm propter cedem Sichimitarum atque vrbis eorum euerfionem in maximo ellem periculo perdédi agrum illum, quem emeram, quin etiam vitam, omnémque familiam; arripui solita mihi, vsitataque arma, ardentes dico ad Deum preces; quibus in tantum Dei benignitate profeci, vt & vitæ discrimen euaserim,& agrum illum adhuc obtinuerim, licèt inuitis, & atrocia minătibus vicinis populis. Erant porrò illi populi, si propriè loquamur, non Amorrhæi, sed Chananzi & Phærezæi, vt dictum est suprà Genes, 33. Verùm hic vocabulo Amorrheorum, fignificantur

in vniuersum gentes ille septem habitantes, & obtinentes tunc Terram Promissionis. Causam verò eius rei, & paulò suprà indicauimus, & fusiùs exposuimus in tertio Tomo nostrorum Commentariorum in Genesim, super caput decimum quintum, ad numerum marginalem 87.

cccc 2



# BENEDICTI

# PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVT

QVADRAGESIMVM NONVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Sanctus Iacob dinino prophetia spiritu plenus, iam morti proximus, pradicit filys suis multa eorum posteris, longè post ventura.

OCAVIT autem Iacob filios suos, & ait eis: Congregamini, vt annunciem qua ventura sunt vobis. Congregamini, & audite silij Iacob, audite Israel patre vestru. Ruben primogenitus meus, tu fortitudo mea, & principium doloris mei: prior in donis, maior in imperio. Effusus es sicut unia ascedisti cubile parrie sui & maculasti

aqua, non crescas: quia ascedisti cubile patris tui, & maculasti stratum eius. Simeon & Leui fratres, vasa iniquitatis bellatia. In consilium eoru non veniat anima mea, & in cœtu illorum no sit gloria mea; quia in furore suo occiderut viru, & in volu-

7 tate sua suffoderut muru. Maledictus furor eoru, quia pertinax & indignatio eoru, quia dura: diuidă eos in Iacob, & dispergă

8 cos in Israel. Iuda, te laudabût fratres tui:manus tuæ in cerui-

9 cib inimicor tuor i, adorab it te fili patris tui. Catulus Leonis Iuda; ad preda fili mi ascedisti: requiesces accubuisti vi 100

8 quasi Lexna, quis suscitabit eu? No auferetur sceptru de lu-

cum Rebeca coniuge sua: ibi & Lia condita iacet. Finitisque 32 mandatis quibus filios instruebat, collegit pedes suos super le-

Aulum & obiit: appositusque est ad populum suum.

eccce 3

### PRÆFATIO.

OVISSIMA verba qua proximus morti Iacob dixiti duodecim filiis, qui patriarcha fuerunt, & parentes duodecim tribuum,ex quibus omnis Hebraus populus conftabat;iampridem v fu receptum eft, vt Benedictiones duo-

Ambrofius. Ruffinus. Theodoret.

decim Patriarcharum inscribantur & appellentur; cum tamen, vt verè monuit Ambrosius in libro de Benedictionibus Patriarcharum cap.2.6 Ruffinus in libro eiusdem tituli ad Paulinum, nec non & Theodoretus in Questionibus in Genesim, quest volt.minime congruat is titulus cum ipsa oratione Iacob, per quam maledicitur primogenito Ruben , & item Simeoni ac Leui. Quamobrem Ambrosius, Prophetia, inquit, dicenda est oratio Iacob, non benedictio: siquidem, Prophetia, est denuntiatio suturorum; Benedictio autem, sanctificationis, & gratiarum votiua collatio. Declarant hoc ipsum verba quibus Iacob primò affatus est filios: Cogregamini, inquit, ve aunuciem quæ ventura sunt vobis in die bus nouissimis. Non enim dixit: Vt benedicam vobis, sed, vt annunciem vobis que ventura sunt. Illud quoque ad huius rei confirmationem valet, qued Moses post verba Iacob subiungit: Hæc locutus est eis pater suus, benedixitque singulis, benedictionibus propriis: ergo qua prùs locutus fuerat, non fuerant benedictiones, sed pradictiones.

Nec similis ratio est supremorum verboru qua Morses proxime ante 1 mortem suam locutus est filiis Israel, vt legitur Deut. 33. ille enim apertissimis verbis benedixit singulis tribubus. Sic enim eo loco scriptum est. Hec est benedictio qua benedixit moses servus Dei filiis Israel ante mortem suam. Atque hac quoque sententia est apud Hebraos Rabbi Abraham, & Aben Ezra. Quod autem comemorat hoc loco Thostatus, dixisse quosdam sudaos, eorúmque Rabbinum Salomonem, sacob paratum quidem suisse benedicere filiis; sed recedente ab eo Spiritu Dei, incidisse in delirium, eóque factum esse vt quibus dam benediceret, aliis malediceret; ridiculum, absurdum, impium est, sed vonde, inquies, communis de illo titulo sentétia originem habuit? Videlicet quia pletique filiis sacob bona & fausta denuntiauit, visum est orationem eiu ex maiore parte posse benedictionem appellari. atenim bona qua illis sacob denuntiauit, non optando, & precando, quod est benedicere; sed pradicendo, quod est prophetare, locutus est.

Thoftatus in Gen hoc loco.

Fuit

Puit olim non incelebris liber hoc titulo pranotatus: Oratio vel narratio Ioseph filij Iacob patriarcha, apud veteres tam Hebraos, qu'am Chri-ftianos no parum habens auctoritatis. Eum librum vocat Origenes My-incarnatiosticam orationem. Nec mirum placuisse ipsi; suffragari enim videbatur ne Angeloerroribus eius. Namque in secundo tomo explanationis Euagely Ioan-Origenes pu nis huius pracipue libri testimoniis viitur Origenes ad sidem astruen- tauit in adam opinioni sua de incarnatione quorundam Angelorum, ques ille ad tari omnia exemplum, & imitationem Christi assumpsisse humanu corpus & ani- futura. mum credidit. Et in tomis explanationis libri Geneseos, ex eo ipso libro demonstrare volens, omnes humanorum euentuum significationes & pranotiones in astris cœli tanquam in libris legi posse à peritis siderum inspectoribus, ad hunc modum scripsit : vniuersum cælu est quasi liber quidam apertus omnia futura in se velut prascripta & pranotata continens. Quocirca in Oratione Ioseph sic intelligi potest illud quod Iacob dixit filiis suis; Legi in tabulis cali, quecumque contingent vobis & filiis vestris. Que verba ex illo ipso libro sumpta refert Eusebius libr.6. Euangelica praparationis, & Procopius Gazaus in expositione primi capitis libri Geneseos.

Verumenimverò cam orationem & scripturam abiicit Athanasius Athanasius in Synopsi, & inter apocrypha scripta relicit: nimirum nec astra prasignare possunt futuros cuentus hominum, vt à nobis disputatum est in primo tomo Commentariorum nostrorum in Genesim, cap. 4. eius disputationis quam contra Astrologos (cripsimus:& vt astra prasignificarent res futuras, Iacob tamen non per Astromantiam, sed divino afflatu & spiritu,que commemoratur hoc loco predixit. Nec illud ignoret Lector, Iosephum historicum Hebraum, qui in catera Patriarcharum historia Iosephus. narranda minimè ieiunus est, extremam hanc orationem Iacob vix attigisse.In libro enim secundo Iudaicarum antiquitatum hoc tantum de ea scribit : Iacob septem & decem annis in Aegypto exactis inter - manus filiorum vitam finiuit, precatus eis prins prosperitatem & abundantiam; & vaticinatus quod singulorum posteri in partem possessionis Chananaorum terra essent peruenturi:id quod factum est aliquan-

> to post tempore. Hac ibi Iosephus.

COMMENT. IN

Vers.i. &

Genef. 49. Vocauit Iacob filios suos, & ait eis, Congregamini vt annunciem quæ ventura sunt vobis in diebus nouissimis. Congregamini & audite filij lacob; audite Israël patrem vestru.



O s fuit priscis patribus veteris Testamenti, cum se prz-4 sentirent vicinos morti, conuocatis filiis & posterissuis 📗 vel amicis, aut quorum ipfi præcipuam gerebant curam, suprema verba loqui, quibus aut ventura ipsis pranuntiarent, aut salutaria bene viuendi præcepta & documen-

Iacob patriarcha; credibile tamen fit idem fecisse Adamum, Noë, Abraham & Isaac. Sed quia nouissima illorum oratio nihil habuit insigne & notabile, vel ad prædictionem rerum futurarum, vel ad fingularem aliquam posterorum eruditionem, ob eam, opinor, causamnon est illa literis & memoriæ prodita. Licèt autem valdè insignis suerit benedictio illa qua Isaac benedixit Iacob, vt narrat Moses Genes. 27. ea tamen no fuit nouissima, & imminente morte collata, vt hac Iacob. Exemplum patris sui Iacob secuti sunt filij eius, duodecim dico Patriarchas populi Hebræi. Sanè ferebatur olim peruetustus liber hac inscriptione, Testamentum duodecim Patriarcharum. In eo multa erant prophetica oracula, graues item ad studium virtutis, Desque cultuexhortationes:nonnulla ex libro Henoch inserta vaticinia de iis qua filiis & nepotibus duodecim Patriarcharum euentura erant, de futuris Hebræorum sceleribus & pænis, de mundi Saluatore ab Hebræisoccidendo, & de Iudzorum ob illius necis vindictam euerfione, captiuitate, ac per omnes gentes vniuersumque orbem terrarum dissipatione. Meminit huius libri Origenes homilia 15.in Iosue, & Procopius Ga-

ta traderent. Ac licet primus omnium id fecisse legatur in sacris litteris

Testamentum patriarcharu.

Origenes. Procopiss. Gazam.

Moyles quog; sub finem vitæ suæ nouissima oratione qua habuit ad s filios Israel & benedixit illis, & vice testamenti multa reliquit futurarum rerum oracula & perutilia documenta: vt videre licet in extremo libro Deuteronomij. Idem fecisse Iosue, declarat libereius cap. 14. idémquefecit Samuel 1. Regum, cap. 12. David primi Paralipomenon duobus vltimis capitibus, Tobias cap. 3. & Mathathias primi Machabæorum cap. 2. Auctor porrò & conditor noui Testamenti Christus Ielus post nouissimam cœnam quam mortalis egit cum discipulis suis, ad mortem perges, sermonem habuit bene longum ac planè diuinum, ac cœlestium oraculorum atque præceptorum refertissimum. Cuius exemplo incitatos, legimus idem fecisse magistros & patriarchas Monachorum ac Religiosorum hominum, Antonium dico, Benedictum, Animam ho. Franciscum, Dominicum, aliosque.

zæus in Commentariis luis in Genesim.

minis sub tefulfa.

Inoleuerat quidem olim apud multos satis graves & nobiles philo-6 pui mortis di- sophos ea opinio, animum hominis, appropinquante morte, diviniore minatrice esse euadere, & vi quada afflari & affici diuinadi futura: vnde Xenopho lib. multerum, sed 8. Cyrū inducit vicinū morti, assirmante sub tepus mortis hominisanimam esse diuinatrice: & Plato in Apologia, Socratem hæc loqui facit:

In illud, inquit, tempus incidi, quo homines maxime solent ventura pradicere, cum iam morituri sunt. Sed ea opinio vana & futilis est, quanqua eam apud Ciceronem libro 1. de Diuinatione, Quintus Cicero eius frater multis exemplis probate ac firmare conaturiverum ea vel fabulosa & conficta sunt, vel artificio & fallacia dæmonis composita. Nec verum est. animum hominis propinquante morte diviniorem effici: quin potius cotrà, quia tunc maxime deficitur corporis ac sensuum viribus, & morborum ac dolorum cruciatu vehementius conflictatur, languidior, confusior, atque obtusior sit ad intelligendum. Falsum quoque, tunc eum acriùs & veriùs prospicere futura. Quod si in aliquibus id contingat, id vel ad magnam prudentiam, & rerum ciuilium atque humanarum peritiá longissimo virz decursu ab illis comparatam, vel ad cœlestem Dei afflatum & instinctum referri conuenit. Verum expendamus verba Iacob supra nobis ad explanandum proposita.

In supradictis verbis Iacob bis ponitur verbum illud Congregamini. & illud Audite, scilicet ad maiorem emphasim& vim orationis, & ad maiorem captandam docilitatem & attentionem; significat enim non tátům congregationem corporum & attentionem aurium, led intentioné mentis, & vt ita dicam, congregationem cogitationum, ne aliò diuertantur atque dissipentur. Quo indicauit lacob, maximi momenti esse, atque coru plurimum interesse, quæ dicturus erat, ea ipsos percepta & cognita habere.Rupertus libro 9. Commentariorum in Genesim, cap. 25. ait his verbis denotari duplicem congregationem, & auditionem, alterá secundúm corpus, alteram secundum animam: Et quia filij sacob alij sunt filij secudùm carnem. & alij lecundùm promissionem ac spiritum, vt diuinè Paurus disputat ad Rom.4.& 9.& ad Galar.4. ideirco putat ipse hæc Iacob oracula & varicinia; secundum historiam quidem ad Synagogam; secudum verò allegoriam & sensum à Spiritu sancto principaliter intentum; ad Christi Ecclesiam pertinere. Pro ilso: Vi annuntiem vobis Hebraicè est, Enunciabo vobis: verum significantius est verbum Hebræum. Namque Vagath, fignificatante conspectium & ante oculos ponere:inde enim est præpolitio Vegeth, lignificans coram, & è regione.

Sequitur: Qua ventura sunt in nouissimis diebus: Fuit igitur hæc denuntiatio Iacob, prophetia divinitus ei data: nam futura contingentia nosse, solius Dei est. Habuit autem hanc Iacob, vt licet conijcere, non modò sen sibili, nec per visiones imaginarias, sed per supernaturalem mentis illustrationem, quod est excellentissimum prophetiæ genus. Hæc autem præ nuntiari, eo voluit Deus, vt cum essent completa, intelligerent Hebræi, ea non calu, neque naturæ necessitate, sed Der voluntate & ordinatione cotigisse:præsertimautem vt haberent. Hebræi certissimum & manifestisfimum indicium eius temporis quo venturus erat Messias, videlicet cum defecisse cernerent sceptrum de Iuda, & Ducem de fæmore eius.

Per nouissimos autem dies intelligere oporter posteriora tempora, msmos dies in que scilicer consecuta sunt id temporis, quo Iacob hoc vaticiniú edidit: selligere oporvtide lignificet, In nouissimis diebus quod in consequentibus vel futuris tem- seat.

Comm.in Gen.Tom.4.

Digitized by Google

poribus et saculis. Certe que lacob denuntiauit filijs suis, eorum que dam exitum habuerunt eo tempore quo duodecim tribus terram Chanaam sortitione divisam possederunt:ad hoc enim tempus spectat quod Iacob Indic 13. dixit de Simeone & Leuis Dividate vos in Iacob, &, dispergam eos in Ifrael: Et illud de Zabulon: In littore maris habitabit Zabulon, & in statione nauium persingens vsque ad Sidonem. Alia verò contigerunt tempore Iudicum, vt illud de tribu Dan: Dan iudicabit populum suum, sicut & aliatribus in Ifrael, Fiat Dan coluber in via, & c. quis non videt pertinere ad Samsonem, qui ortus est ex tribu Dan & Iudex fuit populi Hebræi, quique frequenter ac variè occurlans Philistzis vehementer cos afflixit atque contriuit?quanquam hoc vaticinium multi,& in primis clari Patres inter pretati sunt de Antichtisto, vti dicemus cum ventum erit ad eius loci expositionem.Illud quoque quod de Iuda dixit Iacob: Iuda te laudabun: fra tres tui:manus tua in ceruicibus inimicorum tuorum, adorabunt te filij patris tui. Catulus leonis Inda: ad pradam fili mi ascendisti: nemo est tam imperitus sacræ historiæ, ve non animaduertat esse id completum in regibus Iuda, præsertim autom in Dauide. Denique; illud, Non auferener sceptrum de Inda, & dux de femore eius, donec veniat, qui mittendus est, & ipse erit expe ttatio gentium; præmonstrat expresse tempus Messia. Exitus igitur & coplementum huius prophetie Iacob diuersis admodum téporibus accidir.

Nec soluin hoc loco nouissimi dies significant quod diximus, sed aliis 9 quoque multis locis:nobis vnum & alterum indicasse satis fuerit. Apud Danielem cap. secundo interpretaturus Daniel visionem statuz, quam rex in quiete viderat, præfatus est illud: Indicamit tibi Dens, ô Rex, que ventura sunt in nouissimis temporibus. vbi illud nouissimis temporibus significat idem atque [posterioribus temporibus quæ tuam ætatem tuúmque imperium consecutura sunt. Vnde quod hic Daniel dixit; in nouissimis temporibus, paulò infrà quali exponens dixit : Deus oftendit regi que ventura sunt postea ergo idem est, que ventura sunt in nouissimis diebus, ac, que ventura sunt postea id est, post tuum imperium. Certe monarchia Persarum, que proxime subsecuta est Imperium Chaldeorum, exorta est tribus tantum & sexaginta annis post visionem illius statuz, cuius pectus & bra chia argentea, monarchiam illam Perficam figurabant: at verò monarchia Gracorum significata per ventrem & fæmora area illius statua, minus trecentis annis exstitit post visionem illius statuz. Alter locus est in Nouo Testamento apud B. Paulum prioris Epistolz ad Timotheum, capite quarto, & posterioris capite tertio; quibus locis prædicit fore vt in nouissimis diebus exurgant homines se ipsos amantes, deficientes à fide, attendentes spiritibus erroris, & doctrinis damoniorum, &c.nouissimi autem dies significati à Paulo, fuerunt tempora proximè subsecuta ztatem Apostolorum:namque homines illi à Paulo przscripti & prælignati, fuere sectatores Simonis, & item Gnostici, alique similes hæretici. Quocirca B. Iudas in sua Epistola quam scripsir post excessum Apostolorum, significat, nouissimos illos dies prædictos ab Apostolis, su ætate iam venisse.

. Non

Non me fugit, Rabbi Dauid Kimhi super secundum caput Isaiæ af- An nonissimi firmare, quoties in Scriptura nominantur nouissimi dies, vel dicitur, in ptura, signisfine aut in termino dierum, signisficari tempus Messiz; idémque docuisse cent dies sine eo loco, & Michae 4. B. Hieronymum, Lyranum aliósque nec paucos, tompos Mesnec minutos auctores: tempus autem Messia ac legis Euangelica pro-sia. pterea nouissimum appellari, quòd fuerit finis & terminus status Iudai-Rabb. Danid ci,quantum ad legem, Sacerdotium, & Regnum, & finis prophetiarum Hieron. ac figurarum veteris Testamenti; & quia post legem Euangelicam non Lyranus. erat expectanda alia Lex, nec aliud sacerdotium, nec alia Sacramenta. No Thargum Hieest omittenda interpretatio huius loci, quam habet Thargum Hierosolymitanum, quæ Latine conuersa hanc reddit sententiam: Congregamini & docebo ves finem reconditum, arcana & abscondita; & pramium qued manes iustos,pænamitem impiorum, atque felicitatem horti Eden quanam illa sit. Sic est ibi. Secundum quam interpretationem liquet, hanc Prophetiam Iacob non tantum ad bona temporalia & terrena, verum etiam ad spiri-

tualia & sempiterna pertinere.

Isidorus Pelusiota, discipulus B. Chrysostomi, vir, in sua ætate, celeber- Snidas. rimi nominis, scripsit, auctore Suida, tria millia Epistolarum ad divinæ Scripturæ interpretationé pertinentiú. Mihi tres duntaxat videre 'adhuc cotigit Epistolaru eius libros, industria & diligeria eruditissimi Billij colle ctos, & Latine redditos. In horum primo libro, & in Epistola trecentesi- Permira quama lexagelima quinta, & trecentelima lexagelima lexta, permirum quid, dam opinio Isi planéque paradoxum scribit. Ait enim, sanctum Iacob, eo consilio, atque dori Pelufiota. animo, cùm iam proximus esset morti, couocasse omnes filios suos, vt eis futurum mysterium incarnationis Filij Dei, & descensus eius in terras ad redimendum genus humanum exponeret. Sed quia tantum illi mysteriu audire non erant digni, repenté Deus mentem eius mutauit : fecitque ve prorsus eorum quæ dicere parauerat, oblitus, non prænuntiaret illis futura, sed præterita, & iampridem gesta commemoraret. Hanc porrò siota. suam opinionem firmat auctoritate testimonioque Isaiæ prophetæ. Verùm præstar Isidori verba hic apponere, Lectoriattentè consideranda, pensitandaque:ea verò sunt huiusmodi: Cum Iacob, qui futura dicturum se promiserat, præterita tantum filijs suis narraret; contra ea quæ policitus fuerat, haudquaquam incedebat : verum Dei digito sensus ipsius ractus est, cique veile silentium indictum est. Nam cum futuram ex iplius diuinæ dispensationis incarnationem exponere constituisset; eoru, que proposuerat, obliuione captus est: commutatis videlicet is que nondum facta fuerant, cum ijs quæ iam præterierant. Nam tibi quidem, inquit Deus, quia mentem habes tanto mysterio dignam, non abs re ipsius quoque cognitio credita est: at isti minime parem Patri suo pietatem habituri sunt Isaias sanè ipsius Iacob hæsitantiam, & animi perplexitatem, eamque, in quam inciderat instituti sermonis inter- Locus Ifa cap. ruptionem (dum'alia, quam que veller, loqui iussus est ) his verbis indi- Translationem cauit: Medicas Iacob: Abscondita est à Deo via mea , & Deus meus ab-Septuaginta. stulit indicium, & abscessit à me. Nihil enim Deus sancto Iacob, quem

fffff

charissimum habebat, eripuit, præter eam, de qua dixi, ipsius ad filios pollicitationem; ob pietatis reiectionem quam in ipsis fore prospiciebat. Hæc Isidorus.

Sed ego istam opinionem possum aliquot argumentis ostendere nequaquam congruere ac consentire cum ijs, quæ de nouissimo illo Iacob ad filios suos sermone & vaticinio scripsit in hoc capite Moses. Principiò vnde compertum fuit Isidoro, Iacob voluisse tantum exponere filis suis mysteria venturi Messiernisi fortè ex illis verbis que dixit eis Iacob: Cogregamini, vt annuntiem vobis que ventura sunt in nouissimis diebus. Putauit fortasse Isidorus, per nouissimos dies non aliud intelligi debere, nisi tempus Messiæ, quòd ita sæpè appelletur in Scriptura. Atenim paulò antè ostensum est, & in hoc loco, & alibi frequenter in Scriptura, per nouissimos dies fignificari non tempus Messiæ, sed in vniuersum tempora futura post id temporis, quo illud dicitur; siue tempora illa sint priora tempore Messix, siue posteriora. Deinde ait cum lacob vellet futura przdicere filijs suis, repenté mutata diuinitus mente, commemorasse tantúm præterita. Sed hoc esse falsum narratio ipsa Mosis quæ in hoc capite traditur, apertè demonstrat. Nam ex vndecim prophetijs Iacob hic expositis, octo sol as continent prædictiones futurorum : in tribus porrò, quarum vna pertinet ad Ruben, altera ad Simeon & Leui, tertia ad Ioseph, licèt quzdam memorentur præterita, adijciuntur tamen etiam quædam alia fumra, nec illa præterita dicuntur, nisi in ordine adfutura. & hoc siquidò cernet Lector attente prophetias illas considerans. Adhæc dicit Isidorus, voluisse Iabob exponere filijs suis mysteria venturi Messiæ; sed id facere pro hibitum esse à Deo, quòd illi tantorum my steriorum cognitione prorsus essent indigni. At in ipsis his prophetijs, quas hoc capite scripsit Moses, multa extant prædicta Iacob de Messia. Tempus quippe aduentus eius, aperte præmonstrauit, dicens: Non aufer etur sceptrum de Inda, donec veniat qui mittendusest. Messiam porrò, non Iudzorum modo, sed Gentium etiam Saluatorem fore, perspicuè indicauit Iacob illis verbis, Ipse erit expectatio Gentium. Iam verò secundum expositionem omnium fermè Patrum, verbis illis Iacob, Lauabit in vino stolam suam, & in sanguine vua pal lium suum, futura Messia sanguinolenta passio & mors præsigurata est. Si cut etiam verba illa: Ad predam ascendisti:requiescens accubuisti vi Leo, & & quasi Leana: quis suscitabit eum? victoriam Messiæ resurgentis adubrat, iuxta illud: Vicit Leo de tribu Inda. Testimonium denique illud Isaiz, quo fuam Isidorus firmare opinionem voluit; non pertinet ad personam ipsius Iacob, sed ad posteritatem eius, & populum Hebræorum, qui sapenumerò in Scriptura, nomine Iacob & Israel appellatur. Valent autem illa verba ad consolationem populi Hebræi:ne propter ingentes calamitates, malaque grauissima, quibus erat affectus & afflictus, putaret omnino se desertum à Deo, & proiectum esse. Verum que super ista opinione Isidori hactenus disputata suns, satis Lectori esse debent.

PRIMA

#### PRIMA PROPHETIA De Ruben.

Ruben primogenitus meus, tu fortitudo mea, & principium VERS. 3. doloris mei, prior in donis, maior in imperio. Effusus es si- & 4. cut aqua, non crescas: quia ascendisti cubile patris tui, & maculasti stratum eius.

A c o B in alloquendo filios seruat ordinem generationis & ortus eorum quantum ad primos quatuor & duos vltimos, quantum verò ad ceteros, minimè. Et ordo quidem generationis eorum, vt patet ex cap. 29. & 30. Genescos, hic fuit:Ruben, Simeon, Leui, Iuda, Dan, Nephthali, Gad,

Aser, Islachar, Zabulon, Ioseph, Beniamin. Miratur Ruffinus in libr. de Benedictionibus Patriarcharum, cur scriptura, quoties memorat duodecim filios Iacob, ferè diuerso eos ordine recensear, vi videre licet Genes. 30.46.49. Numeror. 1. 2.7.10.12.13.26.34. Deuterono.27.33. Iosue 15. Orfus est igitur Iacob prophetiam à Ruben, quod is primus esset filiorum, Fortitudo mea. Dicitur qui erat primogenitus, fortitudo ipfius la Cur primoge cob, quòd eum genuisset Iacob cum erat valido corpore & florenti æta- nitne dicatur te, agens annum circiter octogelimum quartum, quæ ætas florens æsti- fortitudo vel mari debet comparatione totius vitæ Iacob, quæ fuit centú quadraginta deler patris. septem annorum. Vel dicitur fortitudo patris, quia in ipso apparuit virile robur & perfectio patris. Nam tunc demum vnumquodque perfectum est, cum generare potest sibi simile, vr docet Aristor. lib.4. Meteororum. Vel nominatur fortitudo, quia ipsum maxime decebat esse robur ac firmamentum patris sui, & quasi baculum senectutis eius.

Principium doloris mei, ita dicitur, quia Ruben ob incestum cum nouerca sua commissum, dolorem patri grauissimum inussit: vel quia ipse Genef 35. primum attulit laborem & solicitudinem patri ve rebus eius prospiceret. Sic enim natura comparatum est, vt parentes, statim vt genuerunt filios, cura incessat & sollicitudo consulendi ipsis, eorumque rebus prouidendi. Vel, vt interpretatur Thostatus, primogenitus filius dicitur dolor patris, Thostatus in quod in virginibus primus congressus no sine dolore ac pœnitentia peragitur:id quod etiam dixit Plin. lib. 10.ca. 63. Homini tantum, inquit, pri- Plinim. mi coitus pœnitentia, augurium scilicet vitæ à pœnitenda origine. Hanc interpretationem si admittimus, etiam illud intelligere licet, quanta fuerit Iacob castitas, qui ante primum vxoris congressum, iam grandis natu nullam mulierem attigerat. Pro his autem verbis, Pagninus & alij ex He- Pagninus. bræo ad verbum sic vertunt: Principiam roboris vel laboris mei. Vox enim Hebræa on significat robur & laborem: opus enim robore est ad ferendu laborem.Chaldaicè est *Principium séminis met :* Græce est, *Principium vel* caput filiorum meorum, quomodo nominatur primogenitus Deutero. 2 I. Veruntamen in hac lectionum varietate eadem est sententia.

fffff

Prior in donis, maior in imperio. Supplendum est illud, esse debebas. & 13 his quidem vorbis duplex tangitur prærogativa primogeniti:quarum altera pertinebat ad vtilitatem, fignificata illis verbis, Prior in donis; etenim in diuisione hæreditatis paternæ, primogenitus præponebatur ceteris siliis,accipiendo duas partes hæreditatis, & de bonis paternis dabantur ei cuncta duplicia; hoc enim præceperat Deus Deuter. 21. Dabit, inquit, pater primogenito suo de us qua habuerit, cuncta duplicia,iste est enim principiù liberorum eius, & huic debentur primogenita, atque hoc quidem seruauit Iacob erga filium suum Ioseph, ad quem transtulit ius primogenituræ Ruben quantum ad hoc: vide c.48.lib.Gen.& cap. 5.lib. 1. Paralipom.

Altera prærogativa primogeniti pertinebat ad honorem & dignitaté, quæ significatur illis verbis, Maior in imperio. Habebat enim primogenitus quasi regalem quendam principatum atque dominatum in omnes fratres: id quod licet perspicere exsijs verbis quæ dixit Isaac Genes. 27.

benedicens filio suo Iacob, eúmque constituens primogenitum.

Ofto primage mitorum antiquitus,prarogatina.

Octo porrò memorantur fuisse primogenitorum prærogatiuæ in po- 14 pulo Dei, etiam ante legem Moss. Prima, Erant Sacerdotes, & idcirco Leuitæ assumpti sunt vt essent Sacerdotes in cultu Dei loto omnium primogenitorum Israel, vt 2.c. Numer. traditur. Secunda: Primogenitus sedebat primus in mensa, maiórg; portio ei dabatur: vide 4 2.c.Gen. Tertia: Benedicebat ille alios fratres, & ipsi submittebant se illi, & adorabant eu. Quarta: Habebat imperium & dominatú in fratres, vt Gen. 27. indicant verba Isaac. Quinta accipiebat duplices partes paternorum bonorum, vt traditur Deut. 21. Sexta: Primogeniti redimebantur quinque siclis, alii verò filij minimè, tanquam illi specialiter essent Deo consecrati & addi-Cti. Septima: V tebatur fingulari quodam vestitus genere, id est, præ ceteris fratribus delicato & pretiofo: quamobrem Iacob induit vestes Esau. Ocaua & vltima prærogatiua: Primogenitus singulariter benedicebatur à patre ia moribundo:atque has ferè omnes prærogatiuas perdidit Rubé. Paraphrasis vnde paraphrasis Chaldaica sic habet hoc loco: Tuñ erat vt acciperes tres partes potiores pre fratribus tuis, sacerdotiú, primogenitura, & regnú: sed quia peccasti, data est primogenitura Ioseph, regnú Iuda, sacerdotiú Leui.

Varietas le-Etienum. Hieronymas.

Ruffinse.

Pro supradictis verbis, Prior in donis, maior in imperio, Pagninus vertit, 15 Excellentia dignitatis, excellentia fortis. Arias Montanus sic reddit: Excellentia extollendi, excellentia fortis. B. tamen Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim ita transtulit ex Hebrao: Maior ad portandum, & maior robore, Verum multò dissimillima est lectio Græca, quæ, vt hic refert Hieronymus, sic habet: Durus ad ferendum, & durus procacitate & iniuria.Rustinus ita legit: Durus in conuersatione, & durus temerarius contumeliam irrogasti. Romana editio Græca quæ ad fidem & veritatem vetustorum exemplarium censetur emendatissima, ita expressit: Durm ad ferendum, & dursu peruicax fecisti contumeliam: quæ verba nihil sanè faciunt ad declarandam dignitatem futuram Ruben, si is non peccasset; sed valent potius ad exaggerandum peccatum eius: quasi dicat, ipsius scelus fuisse valde durum & intolerandum, ex maxima temeritate &

CODTU

contumacia natum, & cum summa patris iniuria atque contumelia coniun&um.

Sequitur: Effusus es sicut aqua, non crescas. Hierony.ex Hebrao habet. Effusus es sicut aqua, ne aducias. Pagninus vertit, Leuis sicut aqua. Monta- Hiero. in tranus, Festinatio sicut aqua. Verum hæc omnia eodem recidunt : sensus enim est, Non potuisti cohibere tam nefariam libidinem; sed præceps ruens ad scelus, effudisti ea, & vt ait Hieronymus, quasi aqua quæ vasculo non tenetur, voluptatis effusus es impetu. Ergo his verbis denotatur intemperantia libidinis Ruben; qui ne à nouerca quidem sua, patre adhuc viuente, temperare sibi, & libidinem coërcere potuerit. Ceterum diuerla est apud Lyranum interpretatio horum verborum: Hoc interest, ait Lyranus, inter aquam & alios liquores, vt vinum, oleum, atramentum, Differentia la quòd hi dum ex vase quo continentur, essunduntur, semper aliquid sui querum. relinquunt inhærens vasi; vel substantiæ, vt mel; vel saporis, vt vinum; vel coloris, vt atramentum; vel odoris & pinguedinis, vt oleum; aqua verò effusa nihil horum relinquit, non saporem, non colorem, non odorem, sed omnino vacuum relinquitur vas. Putat igitur I. yranus eo significari, Ruben suo scelere perdidisse omnes prærogatiuas primogenitorum. Atenim Thostatus sic exponit: aqua essula non attollit se super terram, sed ad decliuiora & humiliora loca terræ defluit: Sic Ruben, cum propter ius primogenituræ extolli debuisset super ceteros fratres, propter scelus

ab iplo admissum depressus & deiectus est. Illud porrò quod subditur, Non crescas, prophetia est eius quod suturum erat, dictum enim est Non crescas, pro Non cresces. Quid est auté Non crescas: Non crescas dignitate, supereminendo aliis, vel noncrescas propagatione familia, videlicet numerose multiplicata posteritate. Atq: hic posterior sensus videtur conuenientior:namg; vt ex lib. Numer.licet animaduertere, tribus Ruben non equè ampla & numerosa fuit sicut ceteræ tribus, præsertim autem tribus Iuda. Quapropter etiam Moyses spiritu prophetico, vt est in Deuteronom.cap. 33. de tribu Ruben loquens: Viuat, inquit, Ruben, & non moriatur, & sit parum in numero. Greca lectio sic habet: Sicut aqua non efferuescas, vel vt alij legunt, non ebullias, id est, non extollaris, neque crescas, ve solet aqua bulliens, & esferuescés: vel non calescas ad multiplicandam prolem. Sic enim exponit Theodoretus.

Verum querat aliquis, Quomodo lacob, vir nempe sanctissimus, ma- Theod.in Gen. ledicat & imprecetur mala filio suo, cum id ne in ipsos quidem inimicos quios o vit. fieri deceat? Sed facilis est responsio: Sepenumero quidem in sacris literis legi, sanctos viros mala esse imprecatos hominibus sceleratis: vide minibus sceleratis psalmo 34.54.82.108. & Isaiz cap. 2. Et ne credatur id fecisse eos per- ratio, quomoturbatione animi, vt ira, vel odio incensos, scire conuenit, eiusmodi ora- do sit intellitiones non fuisse sanctorum hominum imprecationes aut vota, sed prædictiones propheticas:quocirca verba optatiui modi declaranda sunt per verba indicatiui & futuri temporis. Sanè apud Isaiam, capite 2. pro illo: Ne dimistas illis hec peccasum, lxx. Interpretes faciunt Deum ea verba loquentem: Non dimittam eis hoc peccatum. Przterea viri sancti intelligétes

illa

illa mala else impijs æterno Dei decreto parata & constituta, conformátes se ad eius voluntatatem, volunt id quod velle Deum norunt: quinetia le ipli offerunt & exhibent diuine iustitiæ ac vindickæ ministros:sicut fecit Elisæus 4. Reg. c. 2. aduersus cos pueros qui ei illudebant & insultabant. Lege B. August. lib. 1 2. contra Faustum, ca. 3 3. Similiter beatus Petrus fraudem & perfidiam Ananiæ & Saphiræ repentina morte puniuit: & Paulus contumaciá Magi Elymæ prædicationi euangelicæ repugnantis subita cacitate percussit. Adijce quod non ferè solent sancti imprecari mala spiritualia, sed tantum corporalia, quæ scilicet futura sperant improbis, ranguam medicinam sanandis morbis animi, ac velut frænum coërcendis ac reprimendis corum cupiditatibus, & quasi acres quosdam stimulos incitandis eorum animis ad studium virtutis, Deique cultum & Plal.82. legis eius oblequium. Vinde Dauid : Imple facies eorum ignominia, o que-Pfal. 77. rent nomen suum, Domine. Et rursus: Cum occideret eos, quarebant eum, & re-Psal.18. nertebantur: & alio loco loquens de ipso: Bonum, inquit, mibi, quia bumiliasti me, vt discam instificationes tuas.

Restant extrema illa verba huius vaticinij de Ruben explicanda: Quia ascendisti cubile patris tui, & maculasti stratum eius. Quibus verbis indicat Iacob iustam sibi fuisse causam maledicendi filio suo Ruben:Historia rei huius nota est ex cap. 35. lib. Genes. vbi traditur, Ruben dormiuisse cum Bala vxore patris sui, nec id latuisse patré. In quo scelere multa erant implicata crimina, primum adulterij, violando alienam vxorem, tum incethus, constuprando nouercam suam; ad hæc summæ ingratitudinis atque irreuerentiæ & infignis contumeliæ aduerfus patrem fuum. Quocirca B. Paulus 1. ad Corinth. 5. exaggerans huiusmodi peccatum, vehementer obiargat Corinthios, quòd tale peccatum non seuerissimè castigassent: Auditur, inquit, inter vos talis fornicatio, qualis nec inter gentes, vt habeat quis vxorem patris sui. Et vos inflati estis, & non magis luctum habuistis, vt tollatur de medio vestrum qui id operatus est. Et subdit, se decreuisse eum ho minem tradere Sathanæ in interttom carnis. Pagninus sic vertit hunc locum: Ascendisti cubile patris tui, tunc polluisti, stratus mem excisus fuit: Et sic videtur legendum secundum punctuationem Hebræorum; id est, inquit Kimhi, & Aben Esra, A die quo tu polluisti stratum meum, stratus mess fuit excisus vel defecit: quo significatur, post id temporis Iacob aunquam rem habuisse cum Bala, sed eam à suo thoro separasse. Simile fecit Dauid decem suis concubinis, congressu Absalonis sædè violatis, vi est in 2. Reg cap.16.

Opinio B. Am duur.

Verum Ambrosius lib. de Benedictionibus Patriarcharum ca. 2. hane 17 brosij expen nostram interpretationem, quæ verè historica est, vt falsam & ab Hebreis confictam improbat. Iudzi, inquit, putant Iacob dixisse hoc ad Ruben, quia cum concubina sua Bala concubuerat, & patrium thorum polluerat. Sed facilè refelluntur: hoc enim erat antè gestum. Iacob auté, no ea quæ gesta erant, sed que ventura erant in novissimis diebus, professus est se esse dicturum. Ergo Iacob videns, persequentibus Iudæis, futuram Do mini passionem, execratur immanem primogenitæ plebis andaciam, quæ in

Digitized by Google

quæ incredula, nec legi Dei subdita, iugum Christi dura nesciens portare ceruice, auctorem viræ non solum scelere necis, sed etiam sacrilegæ insultatio nis affecit iniuria. Sic Ambrolius. Sed profectò Ambrolij expolitio my stica potius est quam literalis, vt manifestum est cuiuis eam perpedenti. Nec eius refutatio nostræ interpretationis sirmaest: Scelus enim Ruben iam pridem admissum hie memoratur à lacob, vt iustam esse ostendat causam eius pænæseu vindictæ, qua eum punitum iri prædicit. Pro phetia igitur Iacob, pænam & vindictam Ruben respicit vt sutura; ve eius autem causam &meritum, narrat flagitium Ruben iam patratum. Non igitur secundùm hanc expositionem contra propositum & sententiam suam fecit Iacob. Concludam hunc locum, subijciens quasi paraphrasticam eius explanationem à Hieronymo traditam in Quæstionibus Hebraicis in Genesim. Sensus, inquit Hieronymus, loci huius est hic; Tu Ruben es primogenitus meus maior in liberis: & sedebas iuxta ordinem patiuitatis tuz, & hareditatem qua primogenitis iure debebatur, sacerdotium scilicet & regnum accipere debebas: hoc quippe in portando onere & præualido robore demonstratur. Verum quia peccasti, & quasi aqua quæ vasculo non tenetur, voluptatis esfusus es impetu, ideireo præcipio tibi vt vltra non pecces, sisque in fratrum numero pænam ex peccato luens, quòd primogeniti ordinem perdidiffi. Sic Hieronymus.

Atque historica quidem huius vaticinij enarratio ita se habet. Mysti- terpretatio iri ca porrò, id est, allegorica & tropologica quoque attingenda est. Allego- plex. rica triplex à Patribus, traditur. Étenim Ambrosius & Isidorus hanc pro- Ambros. phetiam applicant ad populum Hebræum & Christum Dominum. Naq; 1sidorus. in Exodo & apud Oseam populus Hebræus appellatur filius & primogenitus, prior vtique in donis, & maior in imperio: multas enim magnálque prærogatiuas à Deo accepit, quas priore parte Deuteronomij Moses comemorat, & Paulus ad Rom. 9 easque nos fusius explicauimus lib.quarto Commentariorum in Danielem super illa verba Cant.trium pueroru: Benedicat Israel Dominum, laudet & superexaltet eum in secula. Is autem populus perdidit omnia Dei beneficia, & à Deo maledictus est, quia ascendit cubile Dei, & stratum eius commaculauit, quia fuit contumeliosus contra carnem & corpus Christi, assigens illud cruci: Sancta verò illa Humanitas fuit quasi lectus Divinitatis. Si enim deliciæ sunt Dei esse cũ filijs hominum, quanto magis esse cum filio suo? de quo ipse dixit: Hic est filius meus dilectus in quo mihi bene complacui. Hunc lectum macularunt Iu Prou.8. dei cum Christum occiderunt.

Matth z.

Ruffinus seguitur hanc interpretationem quæ-pertinet ad populum 6 17. Hebræum: sed discordat eo quòd illud de cubili maculato & strato polluto, non de Christo interpretatur, sed de lege Mosaica, per quam Legem Deus in co populo táquam habitabat & requiescebat. Eam porrò Iudzi legem macularunt quaruor modis: primò, non eam observando; tum intelligendo ea tantum carnaliter & ferundum litera quæ occidit, nó fecudum spiritu qui viuificat: ad hæc cum lex Moss esset velut pedagogus, vt Moss. ait Paulus, preparas & idoneu facies eum populum ad accipieda Christi

Comm.in Gen. Tom. 4.

ggggg

786

gratiam, Iudzi prætulerunt legem gratiç Christi, & maluerunt esse sub 2. Cor.3. jugo legis quam sub Christi libertate. postremò Iudæi vanè & superbè

gloriabantur de externa legis observantia, nullo respectu, nullaque cura. habita fidei, charitatis & iustitiæ: que res precipuus erat legis fructus ac finis.

Mat.9.0 23. Glossaordina-

Tia.

Tertia allegoria tangitur in Glossa, pertinens ad Luciferum vel Adamum. Etenim Lucifer fuit quasi primogenitus inter alios Angelos, amplissimis Dei muneribus super omnes ornatus; qui tamen effusus est sicut aqua, de sua felicitate sibi vanissimè placens, & superbissimè insolescens: quocirca effusus est de calo nempe deturbatus ac deiectus, quia ascendit cubile Dei, honorem scilicet soli Deo debitum affectans: id quod signifi-

Esa.14 cant verba eius apud Blaiam: In cœlum conscendam, super astra Dei exaltabo solium meum, similis ero Altissimo.

Tropologia

Ceterum secundum tropologicum sensum, possunt hæc accommo- 13 dari ad Pseudoprophetas & hæreticos, vt facit Rupertus. Ruben quippe typus est Hæreticorum, qui videri in Ecclesia volunt tanquam primogeniti, gloriantes de Spiritu, de puro verbo Dei, de magnis donis eloquentiz ac doctrinæ; arque ob id alios præ se contemnentes. Verum quia lectum patris sui polluunt, id est, Ecclesiam, & conscientias simplicium ac rudiu hominum falsis doctrinis maculant meritò diuinis, & Ecclesiasticis maledictis, execrationibus & pænis plectutur. Simile quid dici potest in malos Pralatos Ecclesia, eósque magis quo sunt maiores: siquidem in populo Christiano Prælati, sunt velut primogeniti, honoribus, delicijs, omniúmque bonorum copia affluentes; verùm effundumur sicut aqua, quia cum ad amorem cœlestium rerum omne studium suum conferre deberent, terrenarum rerum cupiditatibus depressi, dessunt ad amorem & consectationem bonorum huius mundi. Hi maculant cubile Dei, hoc est, Ecclesiam suo exemplo dehonestant arque turpant, & tantæ dignitatis fastigium, exemplo vitæ valdè fædant.

Guatuor documenta.

Possunt hinc præterea quatuor elici perutilia documenta; primú: Boni 14 patris esse flagitios filios asperè tractare, & pro meritis corum castigare:nam qui talibus filijs indulgent, iusto Dei iudicio per ipsosmet filios grauiter puniuntur, vt contigit Heli pontifici & regi Dauidi: Alterum, vindictam admissi sceleris semper esse timendam, nam etsi sæpelenta & r. Reg. 3. fera, nunquam tamen irrita est. Ecce, sceleris, Ruben, post quadraginta an 2. Reg. 18. nos quam fuerat ab eo patratum, & à lacob dissimulatum, vindica &

Genes. 25. poena pronuntiata est. Terrium, quam vili de causa sepissime homines Hebr.12. peccando plurima & maxima bona perdant. Nonne Ruben omnia primogenituræbona amisit breuissimæ voluptatis turpissima mercede?quéadmodum Esau quoque edulio lentis vendidit primogenita. Quartum;

Genef 9. quantum sit scelus & nefas, contumacem & contumeliosum esse in paré-2. Reg. 18. tes: cuius reitria sunt perillustria in sacris literis exempla, vnum Chamilij Noe, alterum Ruben filij Iacob, tertium Absalonis filij Davidis.

SECVN

Digitized by Google

July 1 . 10 0 1. 21 119 (2)

# SECVNDA PROPHETIA,

De Simeone & Leui.

Simeon & Leui fratres, vasa iniquitatis bellantia. In confilium Genef 49corum non veniat anima mea, & in cœtu illorum non sit gloria mea; quia in furore suo occiderunt virum, & in voluntate sua suffoderunt murum. Maledictus furor eorum quia pertinaxi& indignatio corum quia dura:diuidam cos in Iacob, & dispergam eos in Israël.

Dintelligentia huius prophetiæ, memoria repetere oportet historiam cædis Sichimitarum factam à filijs Jacob, przcipuè tamen à Simeone & Leui, quam narrauit suprà Moles capite trigelimo quarto huius libri. Hoc igitur eorum facinus, ve plenum iniquitatis, furoris & crudelitatis,

detestatur Iacob hoc loco. Ac licet omnes filijeius ad cædem illam faciendam concurrerint: quia tamen eius cædis faciendæ impulsores, auctores & principes fuerunt Simeon & Leui; propterea eos tantúm culpat, & incular Iacob. Signate verò appellauit eos fratres, non quidem carne; namque ea rationealij quatuor similiter erant corum fratres, codem scilicet patre matréque generati; sed fratres vocantur societate, & concordia sceleris. Vasa iniquitatis bellantia. Vocabulum vas in Scriptura, prout varijs cum rebus iungitur, varias item habet significationes; sed in vniversum significat idem atque instrumentum: unde vasa bellantia vel bellica, significant instrumenta bellica, id est, arma; & vasa psalmi, id est, in-Arumenta mulica. Abominatur igitur Iacob arma bellica, quibus iniquè vsi sunt Simeon & Leui ad cædem Sichimitarum:nem illud, Vasa iniquitatis, Hebrailmus est, pro, vala iniqua, vel iniquè adhibita.

3.6 Sed quæ & quanta fuit in ea cæde illorum iniquitas? Sanè multiplex Dissim multi-& grauis admodum ac deformis. Primò, cædes illa facta est contra pacé plex & quam datam & pactum initum cum Sichimitis: deinde per dolum & fraudem granis iniquifecerant pacem, non sincerè sed simulate, quo facilius ac vehementius cade Siehimio homines inermes atque incautos opprimerent: præterea peccarunt con-tarum tra fuam ipforum religionem, nam cum fualissent illis ve ritum Iudaicum circuncisionis subirent, nihilominus tamen cos iam ad Iudaicam religionem adscitos interemerunt; ad hæc occiderunt eos cum maxime circuncisionis cruciatu & dolore conflictarentur. his accedit, quod non solum interfecerunt Sichem qui auctor fuerat stupri, sed omnes insuper ciues, homines scilicet innocentes, nec eius flagitij participes:adextremum, no satisfuit neci dare homines, sed prætorea vrbem vsquequaque vastarunt & euerterut, itaq; maior scolere vindiche fuit. Supra, in caput. 34 ad num. marginale 18.0stendimus noue peccara filioru Iacob in illa cede notari.

ggggg

Duellio, an sufta fuerit ca des Sichimitaverba Iud.

Locus Indith. cap.9.

Ceterum existit quæstio, quemadmodum Iacob cædem illam Sichi-37 mitarum tantopere detestetur, cum eam sancta illa mulier Iudieh non sorum propter lum commendet, verum etiam Deo auctore atque incitatore factam pra dicet; Namque c. 9. libri eius in ea precatione quam habuit ad Deum, hec dixit:Domine Deus patris mei Simeonis, qui dedisti slli gladium in desensione alienigenarum qui violatores extiterunt in coinquinatione sua, & denudane runt famur virginis in confusionem, & dedisti mulieres illorum in pradam, & filias illorum in captivitatem, & omnem pradam in divisionem servis tuis qui zelauerunt zelum tuum. Ait igitur Iudith, Deum dedisse Simeoni gladium. in vitionem Sichimitarum.nam hoc significat illud, in defensionem alienigenarum frequens enim est Latino Interpreti, pro vlcisci, defendere; & pro vitione defensionem ponere, veluti ad Roma. 12. No vo smetspso defendentes, sed date locum ira: & Iudith cap. primo. Iurauit per Thronum sun quod se defenderet ab illis regionibus. ait item Simeonem eo facto zelauisse zelum Dei, Deumque non solum approbando, sed etiam remunerando illud factum dedisse illi quasi mercedem operis, mulieres & virginis in captiuitatem, omnémque supellectilem in prædam.

Magist bistor. Scholaftic. Dionyfiss. Chartaf.

Magister Historiæ Scholasticæ, & Dionysius Carthusianus super eum 28 locum Iudith, viderunt hanc difficultatem, & ad hunc modum expediri posse putarunt. Cædes, inquiunt, Sichimitarum tripliciter cosiderari potest:vel ex parte Dei,&sic iusta fuit, decuit enim Deum sædissimum illud stuprum non inultum dimittere:vel ex parte Sichimitarum, qui quonia de scelere vel ab ipsis, vel apud ipsos commisso nullam egerant pænitentiam, digni profectò erant supplicio: arque hac duplici ratione czdes illa laudari potest & laudata est à Iudith:vel ex parte Simeonis & Leui, & sic plane iniusta fuit, quia cum dolo & contra datam sidem, & post fædus ac pacem initam facta est; & hac ratione earn Iacob dánat ac detestatur. Veruntamen, si quis considerate perpendat supradicta verba Iudith, aduertet, hoc istorum responso nequaquam exhauriri propositam difficultatem. Dicit enim Iudith Simeonem zelasse zelum Dei, ergo videtur laudare cædem illam, etiam ex parte Simeonis.

Lyranus & Auctoris fententia

Quocirca similius vero est responsum Lyrani, qui explanans verba illa 29 Iudith, iubet nos in illa cæde du as res considerare; quarum altera, est zelus quo incensi sunt illi ad faciendam cædem; altera, est modus quem in facienda cæde tenuerunt. Zelus quidem fuit odium stupri sororis, quod iustum erat & laudabile, voluntas etiam vleiscendi tantum scelus, hocest, vt non abiret inuultum & impunitum, & hoc quoque bonum fuit:denique studium repellendi iniuriam sorori illatam, quod erat honestum. Ac de his quidem laudatus est Simeon à Iudith. Atenim modus quo istalist executi, & ad effectum perduxerunt, prauus, peruersus & abominabilis fuit, id est, vt diximus, per dolum, & cum summa crudelitate. Quamobrem & cædem, & cædis a uctorem meritò detestatus est Iacob.

Sed purgamus quæ lequuntur exponere, In consilium corum non venut 30 anima mea, & in cœtu illorum non sit gloria mea. Sensus est: Absit, vt ego tanto sceleri vlla ratione assensus sim, & ram iniqui consilij participatione

fæda

fædauerim gloriam meam. vel: Ablit, vt factum illud ad laudem & gloriam meam pertinuisse putetur. Totum hoc eò spectat, vt demonstret Iacob, se neque tunc participem fuisse illius sceleris, & nunc ipsum detestari. Alij sic exponunt; Nolit Deus, vel, Auertat Deus, vt in concilium ac cœtum eorum aliquando veniat anima aut gloria mea: nam vt sunt temerarij & surentes, ne mihi quidem parcerent: quod ka diceremus Italicè: Dio guardi la vita e l'honor mio dalle consulte & congregationi loro. Vox Consilium, Hebraicè significat non modò consilium, sed quicquid occultum & secretum est.

Rabbi Salomon illud, In consilium eorum non veniat anima mea, ait spectrare ad facinus Zamri qui inspectante Mose cum vniuerso populo intrauit lupanar vt coiret cum muliere quadam alienigena: quamobrem Dei zelo incensus Phinees, vtrumque gladio persodit. Vide c. 25. Numer. Itaque pro consilio legit & intelligit Salomon secretum locu, id est, lupanar: hoc ergo scelus præuidens Iacob spiritu prophetico, illis verbis abominatus est. suitem Zamri de tribu Simeonis. Quod autem subiungitur, Et in cætu illerum non sit gloria mea, idem Salomon pertinere existimat ad seditionem illam quam Core, qui erat de tribu Leui, concitauit aduersus Aaron, arrogare sibi volens dignitatem & potestatem sacerdotalem: cuius rei Moses historiam scripsit c. 16. Numer. Sedenim cum ea interpretatione nequaquam consonant verba quæ proximè sequuntur: In surre suo occiderunt virum, & in voluntate sua sussenza sur murum: quod ad historiam Zamri & Core minimè quadrat.

Duia in furore suo occiderunt virum, o in voluntate sua suffoderunt muru. Illud, virum, vel dictum est pro viros, id est, Sichimitas omnes, posito singulari pro plurali; vel occiderunt virum, idem valet atque, fuerunt homicidæ: vel potiùs singulariter dictum est, occiderunt virum, propter Sichem stupri auctorem, cuius vnius vlciscendi nimia cupitate, etia ad alios omnes eius ciues cædes illa grassata est. Illud suffoderunt murum, hanc habet sententia: Tanto furore debacchati sunt, vt non contenti fuerint cæde hominum, sed insuper vrbem vsquequaque depopulari, vastare ac demoliri voluerint. Suffodisse eos murum, in historia eius rei quæ supra nar rata est cap. 34.non ponitur expresse, sed fortasse significatur illis verbis: Simeon & Leui arreptis gladis ingress sunt orbem confidenter, interfectisque omnibus masculis, Hemor & Sichem pariter necauerunt. Illud, Considenter ingressi sunt vrbem; significare videtur, audacter eos esse ingressos diruendo parté aliqua vrbis: vel potiùs significatur aliis illis verbis proximè sequentibus: Quibus egressis, irruerut super occisos cateri fili Iaceb, & depepulati sunt vrbem in vltionem stuprs. Ex quibus verbis existimare licet, Simconem & Leui auctores fuisse cædis hominum, cæteros autem fratres eorum tantùm direptionis & vastationis vrbis.

Pro illo, Suffoderunt murum, lxx.verterunt, Subneruauerunt taurum: nã vox Hebræa Sor, frequenter vlurpatur in Scriptura ad lignificandú taurú vel bouem: Est autem Subneruare, incidere neruos, id est, infirmare vires & robur tollere. Per taurum lignificatus Sichem, qui etatis iuuenilis cùm

ggggg

esset, pollebat robore corporis. Hebræi significari putant Iosephum, ad quem occidendum primi omnium Simeon & Leui conspirarunt, & ceteris fratribus in eius necem conspirandi auctores fuerunt:nam licet hoc in sacris literis explicaté non tradatur, est tamen valde verisimile. neque enim minores fratres ausi essent tantum scelus tentare, nisi eius faciendi priores & maiores fratres principes fuissent.

Ac non fuille cedis eius auctorem Ruben neque Iudă, eo liquet, quòd 1bidem. Ruben adnixus est liberare loseph de manu aliorum fratrum, & Iudas ve necem eius auerteret, suasit eum vendi Ismaelitis: consequens igitur est principes eius sceleris fuisse Simeone & Leui. Ad huius quoque rei confirmationem facit, quòd cùm loseph in Ægypto insimulasset fratres suos proditionis quasi essent exploratores, & ideireo vnus corum relinquendus esset quasi obses in potestate loseph, relictus est Simeon, ve qui au-Ctor fuerar conspirationis aduersus Joseph, ipse præ ceteris eius sceleris Caietan. pœnas luerer. Atque hunc in modum argumentatur Caietanus; cui etiá suffragatur Thargum Hierosolymitanum, sic habens hoc loco: Inira sua occiderunt virum, & in voluntate sua vendiderunt Ioseph, qui assimilatus est boni. Comparatus est autem tauro Ioseph, propter dignitatis & potestatis eius excellentiam primum ipsi puero in somnis demonstrată, postea comparatam in Ægypto. Moses certè Deuter. 32. benedicens Ioseph, comparat eum primogenito tauri.

Genef 36. Infrà 41.

> Atenimuerò hæc interpretatio præterquam quod continet sententia leuibus nixam coniecturis, etiam non congruit cum eo quod adijcitur, Occiderunt virum; non enim Ioseph ab illis occisus est. Dicitur porrò furor eorum pertinax, & dura indignatio, quia etiam post pacem factă, fœdusque percussum perdurauit, neque exsaturari potuit mediocri pæna;

nec nissomnia funditus euertendo ac delendo expleta est.

Dinidam eos in Iacob, & dispergameos in Ifrael, His verbis continetur 33 prophetia kacob pertinens ad pænam sceleris eorum, nam superiora facinoris eorum expositionem fimúlque detestationem habét : sensus autem horum verborum est: Quia, inquit, sceleratissimam isti duo coierunt societatem, idcirco non habitabunt simul in Terra promissionis, sed disun-&i erunt inuicem : quod ita euenit. Simeon enim non habuit separatam hæreditatem, sed cam accepit in medio tribus Iuda, vt traditur losse 19. tribus autem Leui dispersa erat per omnes tribus:nam quia nulla est data Leuitis hæreditas, affignatæ funt illis ciuitates ad habitandum, sparlæ per alias tribus.Hebræi tradunt ex tribu Simeonis fuisse pædagogos & magistros puerorum populi Hebrzi, qui victus parandi & lucri faciendi causa magistros pue ceteras tribus peruagabantur in docendis & erudiendis pueris occupati. Cui traditioni adest Thargum Hierosolymitanum, in quo locus hicita expressus est: Dixit pater noster Iacob, Non conuenit vt hæc castra simul sint:alioqui nullus populus, nullumque regnum poterit consistere cotà cis. Dividam ergotribum Simeonis, vt fint Scribæ & doctores legis in Synagoga Iacobitribum verò Letti distribuam vi præsit concionibus, vel contentionibus inter filios Ifrael

Ex tribu Simeonis fuisse padagogos &

Verùm

indignă benedictione Simeonis tribum esse iudicată, quòd ille eius tribus fator & parens, ad necem Ioseph inferenda præ ceteris incubuisset:

rius dictu fuerit, quia non multo ante, vt est in lib. Numer.cap. 25. Zamri princeps tribus Simeonis, spectante Mose at que vniuerso populo, lupanar Madianitarum ingressus, cum quadam Madianite concubuerat, summo cum mœrore totius populi & principum indignatione, atque infigni Dei contumelia: quia etiam huius facinoris recens erat memoria, ad eius de-

Verum illud inquisitione & explicatione dignú est, cur Moses, Deut. Dabitatio cur 33.0mnibus aliis tribubus benedicens, sola tribum Simeonis sine benedi 33. benedicens ctione preterierit. Nec est probabile responsum eorum qui aiunt, qui a la cateris tribu-

cob maledixerat Simeoni, propterea Mosen noluisse eius tribui benedi- bas, prateriecere:namque ob eandem causam nec tribui Ruben, nec Leui benedicere vit tribum Sidebuisser Moses. Illud foret probabilius (siquidem verú esset) propterea

sed quia hoc probari non potest, magna fidem non habet. Illud igitur ve- Vera folutio.

testationem Moses ei tribui suam benedictionem impertiri noluit. Dicendu preterea nonnihil est (ve curioso lectori satisfaciamus) de va- Varietas lestio rietate lectionis huius loci: S. Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in \*\*\* Genesim, hanc citat lectionem huius loci ex interpretatione Septuaginta Hieronyman. interpretum Simeon & Leui fratres consummauerunt iniquitatem adinuentionis suz: In consilium eorum non veniat anima mea, in congregatione eorum non æmuletur iecur meum, quia in furore suo interfecerut homines,& in defiderio fuo fubneruauerunt taurum:quam lectionem ait discordare à veritate Hebraica quæ hanc reddit sententiam : Simeon & Leui fratres: vasa iniquitatis arma eorum, In arcanum eorum non veniat anima mea,& in conuentu eorum ne dissoluatur gloria mea: quia in furore suo interfecerunt virum, & in libidine sua foderunt murum. Significat autem his verbis, inquit Hieronymus, non fui confilij fuisse, quod illi Sichimitas fœderatos viros interfecerint, contráque ius pacis & amicitiarum, sanguinem fuderint innocentem, & quia quodă furore siue crudeli. tate rapti muros hospitæ vrbis euerterint. Illud , Diuidam eos in Iacob, & dispergam eos in Israel, bene congruit cum euentu. Leui enim hæreditare propriá non accepit, sed inter alias tribus , paucas vrbes ad habitandú habuit: Simeon quoque, vt est in libro Iosue, proprium funiculum non est consecutus, sed de tribu Iuda quidda accepit. Et in 1. Paralip.ca.4. scriptu est, cum multiplicata esset tribus Simeonis, nec haberet possessionis locu, exisse in desertum ad quærendum sibi locum. Quidam prophetice, interfectos homines, Apostolos, & subneruatum tauru à Pharisais, Christum

interpretantur. Hactenus ex Hieronymo. In Paraphrasi verò Chaldaica pro illo, In consilium eorum non veniat anima mea, o in cœtu illorum non sit gloria mea, sic est, In secretis eoru non fuit anima mea, & cum congregatement ipsi vt irent, non descédi de gloria mea. Sélus est: No consulverunt me quado consulvarunt de occidédis Sichimitis, sed clá & ignorante me facinus illud & deliberarut & perfece runt.Illud, Non descendi de gloria mea, varie potest exponi: vel, Non sum assensus illis, ne perderem gloriam & claritatem samæ quam vsque ad id



temporis habueram; vel, Non recessi à Deo qui est gloria mea, ve tale quiddam contra illius voluntatem delignarem; vel, Non sum deductus de sententia & proposito animi mei, probè sciens quid æquu, justum honestum & gloriosum factu esset aut non esset. Iam verò pro illo : Occiderunt virum, in Hebræo sic est: Occiderunt occisione, id est ingenté, atrocem horrendamque hominum cædem fecerunt : geminatio enim illa ad exaggerationem facit.

Expositio my-Asca.

Ambrofiss.

Ruffina.

Indorme.

Restat vt quæ ad mysticum vasicinij huius sensum & intelligentiam pertinent, carptim dicamus. Et allegorica quidem huius prophetiæ interpretatio eadem ferè traditur ab Ambrosio, Russino, Isidoro, Ruperto. Aiunt Iacob spiritu prophetico vidisse exectandum concilium in quo Scribæ & Sacerdotes de necando Messia deliberaturi erát:doctores auté legis & Scribæ, vt placet Hebræis, erát de tribu Simeonis; Sacerdotes autem de tribu Leui. Istos porrò natrant Euangelistæ concilium fecisse vt Iesú morti traderét. & Dominus noster dixit: Filim hominis tradetur principibus Sacerdotum & Scribis,& condemnabunt eum morte, Maledictus fuit illorum furor, quia pertinax, nimirum toties vehementer cupiente & adnitente Pilato, Iesum, vt planè innocentem dimittere; illi contrà obnixè ob-Aiterunt clamantes, Tolle, crufige eum. Nimis quoque dura fuit eorum indignatio, quia Barabbam homicidam dimitti, auctorem autem vitæ occidi flagitarunt.

Ruperiss. Matt. 20.

Icams.19.

Recte igitur de ipsis dicitur Occiderunt virum, & suffoderunt murum, id est, corpus eius flagellis, clauis ac lancea lacerauerunt atque perfoderunt: aut quia tato scelere admisso meruerunt ipsi,vt prostratis mænibus vrbs Hierusalem funditus euerteretur, & supremo ipsi opprimerentur exitio. Vnde sequitur : Dividam eos in Jacob, & dispergam eos in Ifrael: Desierunt enim, vt inquit Rupertus, esse veri filij lacob, in eorum locum succedentibus, & hæreditaria promissionis benedictionem cernentibus, qui ad fidem Christi ex Gentibus conuersi sunt. Vel, Diuidam eos per ciuiles discordias & intestinas seditiones, quæ auctore Ioseph in vitimis libris Iudaicarum antiquitatum,& in ijs quos de bello Iudaico fcripfit,antecesserunt bellum Romanorum aduersus Iudzos, & Hierosolymitanú excidium. Sanè illud dispergameos, verissimè contigit: namque eo bello victi captique per omnes terræ plagas miserrimè dissipati sunt:quod predictum fuerat per Dauidem plal. 58. Deus, inquit, ostendit mibi super unmicos meos, ne occidas eos. Disperge illos in virtute tua.

Merale docaprimendo appetitu vindi-Ha.

Licet prætera morale quoddam & perutile documentum ex hac pro- 38 mentum de re- phetia capere, omnem scilicet immoderatam vindictam, etiam que videtur zelo iustitiæ concipiát, suscipi studio repellende iniuriæ & recuperádi honoris, este repudiandam atque fugienda: sed illam tamen tam legediuina quam humana execranda esse quæ ad similitudinem illius vindidz Simeonis & Leui his quoque circunftantiis insignita fuerit: Prima, si hat per dolum & fraudem, maximè verò sub obtentu pacis & amicitiz: Secunda, fi aduersus homines incautos, inermes, & ad resistendú inualidos: Tertia, si aduersus eos qui versantur in summis zrūnis & calamitatibus,

2111

aut magnis animi corporisve doloribus cruciantur: Quatta, si ea vindi-Cha redundet in contemptum & iniuriam religionis: Quin ta, si magnitudo vindica gravitatem sceleris, & iniuriz mensuram excedat, nullóque respectu humanitatis barbara & ferina crudelitate sauiatur.

## TERTIA PROPHETIA. De Iuda.

Iuda, te laudabunt fratres tui:manus tua in ceruicibus inimi- Genes. 49. Vers. 8.9. 10. corum tuorum, adorabunt te filij patris tui. Catulus Leonis 11.12. Iuda, ad prædam, fili mi, ascendisti: requiescens accubuisti vt Leo, & quasi Lexna: quis suscitabit eum? Non auferetur sceptrum de Iuda,&dux de sœmore eius,donec veniar qui mittendus est, & ipse erit expectatio gentium. Ligans ad vineam pullum sium, & ad vitem, ô fili mi, asinam suam. Lauabit in vino stolam suam, & in sanguine vux pallium suum Pulchriores sunt oculi eius vino, & dentes eius la de candidiores.

Æ c Prophetia, quam de Iuda edidit Iacob, & Moses po-steritati literarum monumentis consignatam prodidit, ve est nobilissima & celeberrima, sic est aliqua in parte obscurissima & ad explicandum difficillima. Ex hac euidens firmumq, ducitur argumentum ad redarguendos Iudzos

qui Messiam adhuc venisse negant: & perspicua ratione concluditur, dominum Ielum Saluatorem nostrum verum esse Messiam. Sedenim veritatem huius Prophetiæ cum ipso euentu, rerúmque successu comparare atque componere, valdè arduum & impeditum opus est. quò maiori studio & cura enitendum & perficiendum nobis est, vt quemadmodum fecimus in illa Danielis de Septuaginta Hebdomadis prophetia; ita quoque veritatem huius prophetiæ, quoad eius sieri possit, manifestam & planam lectori faciamus. Ac primò quidem fingula verba fubtiliter ac diligenter exeutienda & ponderanda sunt, ve germana & propria eorum sententia, & vt vocant, literalis sensus enotescat, deinde sensus quoque mysticus indicabitur:postremò duas insignes admodum quiestiones tractabimus, alteram contra Iudæos, vtrum hæc prophetia denoter tempus aduentus Messie, alteram cum Christianis Do &oribus, quéadmodu hæc prophetia intelligéda & interpretada sit, vt eius veritati euctus apte respodeat.

Spectat porrò hæc prophetia ad laudem Iudæ vel potiùs posteritatis & tribus eius:nam in Iudam qui filius fuit Iacob, penè nihil competit eo rum quæ hic dicuntur. Prædicat autem Iacob quatuor excellentias Iudæ, primam honoris & laudis, quod iplum cæteri fratres laudaturi & adoraturi essent, alteram fortitudinis, quod vt Leo hostes suos debellaturus effet : tettiam , principatus atque imperij diuturnitatis hhhhh Comm.in Gen.Tom.4.

Digitized by Google

eius vsque ad Messie aduentum, qui ex eatribu generandus erat, quartam, incredibilis abundantiæ bonorum temporalium, maxime autem vini & lactis.

Matths16.

nomen tuam quod significat laudem vel confessionem laudis, continget tibi, nam te laudabunt fratres tui. Vide 29.cap. Geneseos. Sic Dominus dixit Petro: Tues Petrus, & super hanc petram adisicabo Ecclesiam meam. Paraphrasis Chaldaica sic habet hoc loco; Iuda, tu confessione es & non eru buisti; in te consitebuntur fratres tui. Quid illud fuerit, quod Iudas confiteri non eribuerit, difficile est diuinare. Quidam referunt ad sacu Thamar, quod ille non abnuit, sed simpliciter cosessione si ceteri fratres moliebatur, Genes. 37. Vel illud; confessione est, mon erubuisti, positum est pro suturo, consiteberis & non crubesces, more scilicet prophetiarum, in quibus propter certitudinem præterita ponuntur pro suturis. Illud; in te consitebuntur fratres tui, intelligi potest, vel in te, vel propter te: vel simpliciter, Te consitebuntur sue laudabunt omnes fratres tui, & ex nomine tuo vocabuntur omnes Iudæi.

Manus tua in ceruicibus inimicorum tuorum: Hebraice singularitet est, 41

Indith.I.

in ceruice, sensus est: Subjugabis tibi inimicos tuos. Hoc impletum est in ipla tribu luda statim post mortem Iosue; hanc enim monitu Dei ducem secutæ aliæ tribus debellarunt hostes suos: sed euidenter ac perfectè copletum est in Dauide, sicut patet legenti 1.& 2. lib. Reg. Id quod ipsemet de le confirmat plal. 17. Persequar, inquit, instaices mees, & comprehendam illos: & non convertar donec deficiant. Confringam illos, nec poternt stare, cadent subtus pedes meos. Et inimicos meos dedisti mibi dorsum (Hebraice est, ceruicem) Comminuam eos ve puluerem ante faciam venti, ve lutum platearum delebo eos. Populus quem non cognoui feruiuit mihi, in audizu auris obedinit mihi. Idem quoque cotigit quibusdam alijs regibus luda, 3 Reg. 15. vt Asa, Iosaphat & Ezechiæ. Chaldaicè ita est; Manus tua præualebit ho-Infra 22. stibus tuis, dissipabuntur inimici tui, erunt vertentes verticem coramte, præuenient te petituri pacem tuam. Petere pacem tuam, vel significat, honorifice & amanter salutare pacem; hoc est salutem, & omnia sausta precando; vel ambire pacem alicuius vehementer optando in pace esse cum aliquo. Hanc quoque Iuda victricem hostium suorum fortitudine fignificauit Moles Deut. 22. illis verbis, quibus benedicens Iuda dixit, Manus eius puguabunt pro eo, & adiutor illius contra aduersarios eius erit, Adorabunt te filii tui: Hebraice pro adorabunt, est, incuruabunt le tibi. Hinc apparet, ius primogenituræ pertinens ad honorem & potestate, ex Ruben translatum esse ad Iudam, siquidem Isaac Genes, 27.vt primogenito dixit Iacob:Serisiant tibi populi, & adorent te tribus : esto dominu . fratrum tuorum,& incuruentur anto te filii matris tue.

Casulus Leonis Iuda: Hoc potest conuenire etiam in Iudam qui filius 42 fuit Iacob, eum népe tradunt fuisse omnium fratrum suorum fortissimu & generolissimum. Et in primo lib. Paralip.cap. 5. sic est: Iudas eras fre-

zi[imus

tissimus inter fratres suoside stirpe eius principes generati sunt, recte autem comparatur Leoni qui est fortissimus animalium, & illis maxime terribilis, de quo scriptum est in Prouerb. Leo fortissimus bestiarum, ad nullius panebit occursum. & Amos. 2. Leo rugiet, qui non timebit? Catulus porrò leonis etiam audacior est, vel vt cotrariarum & validiorum virium inexpertus, vel ve acutioribus firmioribusque dentibus instructus, vel ve cibi prædæque auidior. Nomen verò Catuli Leonis præcipuè conuenit in Dauidem de tribu Iuda generatum, qui etiamnum adolescens pugnabat cum leonibus & vrsis; eosque superabat, & Goliath gigantem, terrorem 1. Reg. 17.
11. Ibidem. Hebræorum, deuicit.

Ad pradam fili mi ascendisti. Hebraice est, expræda; verbum autem Hebræum propriè significat raptum, & dilaceratum, vt cum leo bestiæ Hieronym. in alicuius membrum discerpsit & rapuit sibi in cibum. Hieronym. legit, Traditionibus ex captiuitate: sed in idem recidir. Septuaginta verterunt Ex germine, Hebrascis. quod nullam habet cum Hebræa & Latina lectione convenientiam. nec video quem sensum reddat secundum historiam; niss forte signisicatur, Iudam nihil degenerasse à maioribus suis, sed moribus factisque ostendisse ex sanctorum se ac fortium virorum stirpe generatum. Hoc loco paraphrasis Chaldaica hanc habet lectionem: Potestas erit in principio, & in fine magnificabitur regnum de domo Iuda, eò quòd à iudicio occisionis, fili mi, apimam tuam abstinuisti: sensus est; Primò non erit plenum regnum in Juda, sed magnificentia quædam, & potestatis atque imperij excellentia super alias tribus : processu tamen temporis iniusti regni fastigium assurget:& hoc meritus est Iudas propter æquitatem & iustitiam qua vsus est, tum liberando nurum Thamar ab incendio; Genesiao. tum eripiendo innocentem Ioseph ex manibus fratrum interficere eum 18fra 37cupientium.

Requiescens accubuistivt leo, & quasi leana : quis suscitabit eum? Hebraice est:Incuruauit se & accubuit:alluditur ad morem leonis, qui postquam rapuit prædam, incuruat le luper crura(id enim Hebræum verbum lignificar) & cubat, nec vult surgere, licet transeant alia animalia, quasi nullum timens. Pro lezna, Hebraicè est, Labi, significans leonem maiorem. Sed quia eavox in plurali habet formam fæmininam, dici potest in singulari significari verumque sexum. S.Hieronymus ferè vertit leznam. Pro illo: Quis sus sus fuscirabit eum? Hebraice est : Quis surgere vel stare faciet eum?idest.Quis irritabit eum?quo significatur, subiugatis omnibus hostibus securè Iudam & tutò victurum. Nimirum ita contigit Dauidi post multas victorias, debellatis Philistæis, Moabitis, Ammonitis, Idumæis & Syris, vsque ad Euphratem: sed maxime sub Salomone pax storuit, lege quartum & quintum caput libri tertij Regum. Sensus igitur est: Profiigatis hostibus in secura pace erit, nec quisquam eum lacessendo & irritando audebit ad bellum concitare. In Chaldaica paraphrasi ita legimus 1. Reg. 8. 6 hunc locum: Quiescens habitabit in fortitudine sicut leo & sicut lezna, non est regnum quod commouebit eum.

h bbhb

VERS. 10.

Non auferetur sceptrum de Iuda,& dux de sœmore eius.



V PERT vs lib. 3. de victoria verbi Dei cap. 9. ait hanc esse tertiam Dei promissionem datam homini de aduentu Messe. Nam prima expressa est ijs verbis, quæ Deus serpenti dixit Genes. 3. Inimicitias ponam inter semen tuum & semen

mulieris: or ipsum conteret caput thum. Secunda promissio data est Abrahæ Genes. 22. In semine tuo benedicentur omnes gentes. Tertia promissio, & qui dem prioribus multo expressior, per Iacob his verbis pronuntiata & mun de publicata est.

do publicata est.

Ester.5.015. Pro, Non aufe

Pro, Non auferetur; Septuaginta habent, Non deficiet. Hebraice est, Non recedet, à verbo Sur, quod significat recedere, declinare, separare. Sceptrum, Hebraice Sheueth fignificans virgam regiam, quale est sceptrum, & qualis erat virga Assueri In Psalm. 44. dicitur : Virga directionis, virga regni tui: significatur igitur regalis dignitas & potestas, ideo Septuaginta verterunt: Non deficier princeps. & Ionathas, reges. Solet nonnunqua in Scriptura nomen virgæ poni pro afflictione & oppressione, vt in Psal. 2. Reges eos in virga ferrea: & apud Elaiam, Assur virga furoris mei: & apud Paulum Quid vultis? Invirga veniam ad vos, &c. Verum ea significatio hiclocum non habet, vt manifestum est ex ijs quæ proximè sequuntur. que declarant Iacob loqui de principatu' & dominatu Iudæ, omnia illi læta faustáque & gloriosa prænuntiando. Nec verum esset non recessuram fuisse à tribu Iuda virgam afflictionis vsque ad Messiæ aduentu; cùm ea Tribus, regnantibus Danide & Salomone, florentissima & felicissima fuerit. De Inda, hoc est de familia, posteritate & tribu Iuda, Onkelus & Ionathas verterunt, de domo Iuda.

Et dux, sic etiam Septuaginta. Hebraicè est Mechochech, significans eum qui facit scribere leges & decreta hîc ponitur pro legislatore. idem nomen Psalmo 59. Latinus interpres vertit regem, ibi Iuda rex meus. Est autem munus summi principis ac regis, sancire leges, & decreta condere. Isaias certè cap. 33. tribus gloriosis nominibus Messiam insigniuit, sudicis, Legislatoris & Regis. Dominus, inquit, iudex noster, Dominus legiser nosser, Dominus rex noster, ipse saluabit nos. De samore eius. Septuaginta: De samoribus. Hebraicè ad verbum: De inter pedes eius, sensus igitur est: Ex semine vel ex stirpe eius. Onkelus & Ionathas habent: De siliis siliorum eius. S. Hieronym. honestati aurium consulens, ne nominaret genitalia, quod proximum erat posuit, De samore; & alibi dicitur, Ex vtero, etiam in viris, vt Genes. 15. & 2. Reg. 16. certè locus virilitatis, vt est inter samo ra, sic est in imo ventris.

Donec veniat qui mittendus est. Illud donec expressi à reddiderunt On-46 kelus & Ionathas: Ille quidem, non deficiet in seculum seculi vsque dum veniat Messias, hic autem, vsque ad tempus quo veniet. Qui mittendus est, Messias scilicet: nam hoc nomen expresse hîc Onkelus, Ionathas & Pagninus posuerunt. Certè Messias hoc vocabulo, Missis, sæpe insignitur in Scriptura: nimirum inter omnia quæ Deus missi hominibus. Christi missio suit maximè optata, & expectatata, promissa, & salutaris homini

hominibus. Hebraicè est Shiloh obscuræ admodum & ambiguæ fignisicationis:nam prout varia ex origine seu radice ducitur, siç ad varias significationes applicatur. Etenim quia Scil filium fignificat, quidam vertunt, donec veniat filius eius: intelligi volentes Messiam, Oleaster repetit originem eius à Scialah, & fignificari vult eo nomine quietum, securum & pacificum, quo nomine Messias commédatus & nobilitatus est, tum apud Isaiam, tum apud Zacha.c.9. Est præterea Shiloh proprium nomen cuiusda loci, qui erat in sorte vel in tribu Ephraim, vbi ductæ sunt sortes super diuisione terræ promissionis, sosue 18. mäsit quoque eo in loco arca Domini vsque ad Samuelem, vide Psal. 77. & Hier. cap. 7. Eugubinus putat tempore S. Hieron. non fuille scriptum Shiloh, sed Saliarh, vt loco litteræ Luguoma. he fuerit chet, & ita significari, vt ipse vertit, Missum.

Augustin. in Genef.

Augustinus. Cyprian Ms. Tertull: an es. Ambrofius. Leo Papa. Hieronymus. Flaminises Nobilise. Eugubinus.

Septuaginta verterunt: Donet veniant qua deposita sunt ei Sic enim secundum ipsos legit August. libr. 12. contra Faustum, cap. 42. & lib. 17. de Ciuit.Dei, cap. 41. Cyprianus lib. 1. contra Iudæos legit Deposita illi . alia Ignat me. Lectio habet, Donec veniat cui repositum est. Sic legit Ignatius, Irenaus, Irenaus. Tertullianus, Ambrosius, Leo Papa, & S. Hieronymus. Iustinus Martyr, & interpres Origenis vtrăque lectionem agnoscuntiin Codicibus Theodoreti manuscriptis, in vlr. quæst. in Gen. bis est. Qui ref ruatur, vel Quod reservatur Hæc circa translationem Septuaginta huius loci annotauit Fla- Instinui. minius Nobilius, quem ego virum propter magnam probitatem & do. Theodoretm. Arinam, & meam multorum annorum cum eo familiaritatem, amoris simul, & honoris causa libenter nomino.

Opinatur Eugubinus, Septuaginta diuisam legisse dictionem illam Shiloh in Sci, quod significat relatitum quis, qua, quod: & in pronomen Lo, quod fignificat, ei vel ipsi, vt sensus fuerit: Donee veniat quod ei, suppleuille auté iplos leptuaginta illud repolitum est. Dicutur auté repolita, que sunt nobis valdè cara & pretiosa, & quia nihil erat carius aut pretiosius aduentu Messiz, aut quod zquè illustraturum atque nobilitaturum esser tribum Iuda, ideireo dicitur: Donee vensat quod est ei repositum. Me ssias porro erat repolitus liue depolitus in promissis Dei, in prædictionibus vatum, denique in multis figuris & fignis, atque in omnibus penè ceromoniis Iudaicis.

Et upse erit expestatio gentium: Hebraice est: Et ei erit obedientia populorum; Id est, obedient illi populi & accipient leges eius: quod in patte contigit Dauidi, vt de se ipse testatur Psal. 17. Populus quem non cognoui. serusuit mihi, in auditu auris obediuit mihissed omnino completti est in Christo Domino, cui dixit Deus pater Psal. 2. Postula à me, & dabo tibi gentes hareditarem tuam: Et pfalm.71. Adorabunt eum omnes reges terra , omnes gentes servient ei. Quamobrem psalm. 44. faustis vocibus ei acclamatus: Intende prosperè, procede, & regna. Rabbi Salomon ait vocem Hebræam fignificare congregationem populorum, & indicari multos populos ad eius ditionem & imperium aggregatum iri: quod aliquatenus euenit in principatu Dauidis, qui multas gentes parere sibi, & tributum pendere coegic.

> hhhhh 3

2, Reg. 12. Hiero.sn Tradie. Hebraicis.

Hieronymus in vna littera sensum mutauit: nam vox Ia est à verbo Iacha, & habet prædictam fignificationem. S. Hieronymus deriuasse eam videtur à Chana, quod significat expectare, & frequenter littera He DOnitur in loco Van, & tunc habet fignificationem qua vsus est hic B.Hieronymus, quod tamen propterea non probatur peritis lingua Hebraa, quòd talia nomina que fiunt per prepositionem litere sod perquam rara sunt nec ferè sunt nisi propria nomina, quale non est in hoc : nec reperitur hæc vox alibi quam in præsenti loco, & cap. 30. Prouerb. Onkelus habet, Et ipsi obedient Gentes. Ionathas, Subiicientur ei omnes reges terræ.

buerint.

Cæterum Latina Lectio hanc fert quæstionem, Quomodo Messias 49 Christin expe fuerit expectatio Gentium, cum is ante suum aduentum nullo modo there fuert effet Gentihus cognitus. Namque apud Isaiam cap. 65. (idémque vsur-Geneum, cum patum à Paulo est ad Romanos decimo) de Gentibus loquens Deus, ait: wentwo Christi Inuentus sum a non querentibus me, palam apparui ils qui me non interronotitiam har gabant. Eadem difficultas accidit loco illi Aggai cap. 2. Veniet desideratus cunctis genisbus. Tribus modis hic nodus solui posset; primo, vt soluit Iu-Infin. martyr. stinus in eo Dialogo quem habuit cum Thriphone Iudzo, interpretando hæc verba non de primo, sed de secundo aduentu Messa, qui sicut in primo aduentu fuit expectatio Iudzorum, ita in secundo aduentu erit expectatio Gentium quæ in ipsum crediderunt. Similiter eundem 10cum exposuit Augustinus scribens libr. 8. de Ciuitate Dei, cap. 35. Iam verò, inquit, quod sequitur: Et veniet desideratus cuntitis gentibus: de nouissimo eius expectatur aduentu. Vt enim desideratus esset expectantibus, priùs oportuit eum dilectum esse credentibus. Idémque repetit cap. 48. eiusdem libri. Non, inquit, prior aduentus eius desideratus erat omnibus gentibus; non enim quem debebant desiderare, sciebant, in quem non crediderant. Sed hanc profectò Iustini & Augustini expositionem verba illa Iacob excludunt, quæ proximè antecesserunt: Non auferetur sceperum de Iuda, &c. donec venias qui mittendus est: quibus verbis manifestum sit, non de secundo, sed de primo Messia aduentu Iacob

> Altera ratio explicandi hanc difficultatem illa est, cum dicitur, Gentes 50 desiderasse & expectasse aduentum Messia, non esse propriam, sed figuratam,&metaphoricam locutionem, qua scilicet illud significetur, tantoperè Gentes indiguisse aduentu Messia in remedium malorum quibus oppressa tenebantur, vt si nouissent ipsum, proculdubiò ardentissimè eius aduentum desiderassent atque expectassent, quemadmodú frequens est cum in sacris, tum in profanis literis dicere, terram desiderare vel expectare imbres, soles, ventos, significando terram istiusmodi rebus vehementer indigere, quò fructus optatos & expectatos hominibus ferre queat. Hac eius vocis significatione vlus Moses dixit terram promissionis expectare de cœlo pluuias, Deute.cap. 1 1.id est, indigere pluuiis, & eas in

sempore accipere.

Nec sanè tertia illa via dissoluenda huius quastionis repudiari debet,

Digitized by GOOGLE

vocabulum expectationis hoc loco esse positum pro spe & fiducia, & se- Scriptura cotentiam Iacob intelligi debere de Gentibus iam ad Christi sidem conuer- " ex Gibfis:mos enim scriptur est conucrsos ex Gentibus ad Christi etiam post christum etia conversionem appellare Gentes; ad differentiam videlicet Iudzorum. post conversion Audi Paulum loquentem cum Gentibus iam Christi sidem amplexis, ad nem, nominat Ro. 11. Voba dico Gentibus, Quamdiu quidem ego sum Gentium Apostolus, Gentes. ministerium meum benorificabo, & c. Sensus igitur est: Non tantum Iudai, sed multò maximè Gentes Messiá recipient, atque in eo suam spem, omnémque fiduciam collocabunt: quemadmodum prædixerat Isaias ca. 11. lecundum translationem septuaginta: Erit radix lesse, & consurget qui sit princeps Gentium, o in eo Gentes sperabunt.

Ligans ad vineam pullum suum, & ad vitem asina sua His verbis & aliis proxime sequentibus prædicit Iacob fertilitatem eius regionis, quæ in diuissone terræ Chanaam sorte obuentura erat tribui Iuda. Tria verò ponuntur lummæ fertilitatis eius terræ argumenta: primò quidem quòd tá grandes habitura esset vites, cásque adeo vuis onustas, vt posset asinus ad vnam vitem alligari, & ex illa sola vuis onerari, cui rei fidem facit quod prodidit Moses in libro Numerorum, cap. 13. Deinde tantam significat fore vini abundantiam, vt id non modò sufficiat bibendo, sed etiam supersit ad lauandas vestes: quod accipiendum est quasi hyperbolice dictum, neque enim significatur vestes esse lauandas vino, sed indicatur abundè superfuturú vinú no ad bibédú tátům, sed vt, quemadmodú aqua vestes, sic eo lauari possint: postremò tátam fore significat vini & lactis copiam, vt habituri fint homines oculos rubicudos præ nimia potatione vini:ideque assiduè & affatim lacte vescentes, habituri sint détes lactei candoris.

Onkelus & Rabbi Salomon censent quidem hisce verbis demonstra- Onkeleus. ri fertilitatem terræ Iuda, verùm aiunt ea verba non propriè, sed figuratè & parabolice accipienda. Nam illud: Ligans ad vineam pullum fuum, & ad vitem asinam suam. significat, tam iuuenes quam senes in tribu Iuda fu turos iustos, adhærentes legi & doctrinæ Dei. Itaque pullus significat silios,afina parentes:ligare,eft adhærere:vitis,eft léx;vinea,fynagoga.Illud, Lauabst in vino stolam suam, significat principes Iuda vsuros pretiosis vestibus, ex pupura & serico quod sit tinctum coccineo colore:per oculos rubros à vino, significantur montes, ex quibus vsquequaque longinquus fit prospectus: qui montes in terra Iuda abundaturi erant vitibus & vino. Dentes lactei, significant colles, campos, loca spatiosa que frumento abúdabunt, & propter v bertatem ac honitatem pascuorum gregibus & armentis copiosa erunt. Quod si lectorem iuuat hanc interpretationem ex ipsamet paraphrasi Chaldaica cognoscere; hæc sunt eius verba: Circundabit Ifrael ciuitatem fuam, populus ædificabit templum fuum, er úntque iusti in circuitu eius, & factores legis iuxta doctrinam eius, purpura bona, erit vestimentum eius, operimentum eius, sericum tinctum coccino variisque coloribus:rubicundi erunt montes eius, in vineis stillabunt torcularia eius vinum, albicabunt campi eius frumento & gregibus ouium. Sic est ibi.

Sed '

Sed paululum expendamus singula verba: Ligans ad vineam pullum 53 Tuum, of ad vitem asinam suam. Hebraice gephe significat proprie vitem, & item locum in quo sunt vites. Vox guhir significat pullum, non quemlibet sed asini, & aliquando etiam muli, propter cognationem quam is habet cum asino. Vox Sorecha, quam Interpres Latinus vertit vitem, significat vitem optimam, nobilem, prestantem: potest etiam deslecti ad significandum ramum seu palmitem, quemadmodum vertit Pagninus. Sequitur: Lauabit in vino stolam suam, & c. Thostarus, Burgensis & Carthusianus contendunt hæc verba secundum literalem sensum non dici in tribum Inda, nec significare fertilitatem terræ sortis eius, sed intelligi debere de Messia. Cùm enim illud participium, ligans, sit tertiæ personæ, non potest referri ad Iudam, de quo locutus fuerat Iacob in secunda persona, sed iungi debet cum eo quod proximè antecessit : Donet veniat qui mittendus est, & ipse erit expectatio gentium. Sed hoc leue est, siquidem Iacob etiam de Iuda locutus est in tertia persona, dicens, Quis suscitabit eum? Et, Non auferetur sceptrum de Iuda. Constat præterea, in prophètiis etiam in codé sermone frequentissimum esse trasitum ex vna persona in alias nihil igitur prohibet, quinimò perbellè conuenit, verba hæc interpretari de singulari & eximia fertilitate sortis Iuda, quæ cum aliorum bonorum, tum lactis & vini feracissima fuisse dicitur.

Thoftat me. Burgenfis. Carthusia.

Pfalm. 29.

Rom.8.

## MYSTICA VATICINII

de Iuda explanacio.

XPLANATO igitur primo loco literali sensu huius vatici-ற்று, sequitur vt secundo loco mysticam quoque, sed breuem 💸 luccinctam eiuldem prophetiæ intelligétiam & interpreationé tractemus. Inda se laudabuns fraires sui. Nomen Iuda, significans confessionem siue laudem, mirificè conuenit

Chrsto Domino, qui ab exordio vsque conceptionis suz nunquam destitit confiteri & laudare Deum, quippe qui statim vt mudum ingressus est, se ipse offerens Deo Patri, dixit, Ecce venio, In capite libriscriptum est de Hebr. 10. me, vt faciam, Deus, voluntatem tuam. Omnes autem electi, fiue homines, fiue Angeli, frattes Christi sunt per gratiam adoptionis: sicut etiam ipse filius Dei est secundum naturam, sic illi per gratiam filij Dei facti sunt.

Quapropter appellatur ipse primogenitus in multis fratribus.

Laudari verò Christum ab omnibus suis fratribus, licet intelligere ex 55 eo quod narrat Ioannes Apocalyp. cap. 5. vidisse se circa thronum Dei quatuor animalia, & viginti quatuor seniores, per quos omnes electi tam veteris, quam noui Testamenti significantur: & insuper millia millium Angelorum, & hi omnes concinebant & celebrabant laudes Agni: quin etiam vidit omnem creaturam quæ in cœlo est, & super terram, & lub terra dicentem, Sedenti in throno, & Agno, Benedictio, honor, & gloria, & potestas in secula seculorum. V niversa item ecclesia tu militas, tum triu-

phans,

Digitized by Google

phans Deum laudat per Christum Dominum, quemadmodum ipsamet canit Ecclesia: Per quem maiestatem tuam laudant Angeli, ado-

rant Dominationes, tremunt potestates.

Verum de quo nostrum hunc Iudam laudant fratres eius? De hoc Rupertus, ipso, inquit Rupertus, quod fecit ipsos fratres suos: cum enim inimici essent Dei, per Christum facti sunt non tantum amici, sed etia hæredes quidem Dei, coharedes autem Christi:vnde Ioanes prima Epist.cap. 3. Videre, ait, qualem charitatem dedit nobis pater, vt filij Dei nominemur & simus: & apud eundem in Apocal. cap. 5. mystica illa animalia & seniores laudant Agnum: Quia, inquiunt, redemisti nos Deo in sanguine tuo, & fecifti nos Deo nostro regnum, o sacerdotes, o regnabimus super terram.

Adorabunt te fili patris tui. Lege Psal. 71. in quo multa David cecinit de adoratione ac veneratione Messia, sed hoc ipsum expressius Paulus ad Philippen. 2. Vt in nomine eius, inquit, omne geun flectatur caleftium, terrestreum & infernorum, &c. Cum qua Pauli sententia Hebrza lectio huius loci conuenientior videtur, sic habens : Incuruabunt se tibi fily patris tui: sequitur: Manus tue in ceruicibus inimicoru tuorum. Mirabiliter Christus omnes suos inimicos subiugauit, Diabolum, qui ei necem molitus fuerat: Iudzos, qui eum repulerunt: Gentes, que ei cotradixerunt. Itaq; illud Dauid in Pfal. 109 magna in parte ia completu est: Confregit in die ira sua reges. Iudicabit in nationibus:implebit ruinas, conquassabit capita in terra multorum. & in Psal.44. Sagitta tua acuta, populi sub te cadet in corda inimicoru regis. Hoc figurauit apud Dan.cap. 2. lapis ille percuties atque in puluerē redigens statuā, quæ regna mūdi huius repræsentabat. Catulus Leonis Iuda. Appellatur Christus, inquit Ambros. Catulus Leonis, vt intelligitur Christum esse filium suum conaturale & consubstantialem Deo patri; sicut Catulus Leonis parenti suo leoni. Sed quia nomen catuli videtur significare paruum, quid & minus Patre, ne cui suspicio incideret Filium esse minorem Patre, ad eam suspicionem arcendam mox subditur : Accubuifti vt Leo, o quasi Leana.

Ad pradam fili mi ascendisti: Maximus prædator fuit Christus, & præ-57 dandi causa in mundum venit : quocirca iussit Deus per Isaiam cap. 8. imponi ei nomen prædatoris; Voca, inquit, nomen eius, Accelera spolia detrabere, Festina predari. Quam multos Christus deprædatus est & rapuit de manu & faucibus Dæmonis! Hebraica lectio habet: Ex captiuitate ascendisti: quod pulchrè competit in Ascensum Christi. cum ex inferno in terram, tum ex terra in cœlum : Ascendens enim in altum, captiuam duxit captiuitatem.

Requiescens accubuisti vt Leo. Requies & accubitus Christi, suit mors eius & sepultura. Ego, inquit, dormiui & somnum cepi, & exsurexi. Mortuus Plalm, 67. est Christus vt Leo, quia fortitudinem suam plusquam leoninam in Ephes.4. morte sua maxime declarauit: non solum quod moriens totum mun- Psalm.3. dum concussit, tremesecit atque conturbauit; sed eò maxime, quòd n. Cor. 11. mortem moriendo destruxit,& cadensipse, diabolum prostrauit. Vnde Indith.15. Paulus. Quod infirmum est Dei fortius est, inquit, omnibus hominibus. Sic

Comment.in Gen.tom 4.

etiam Samson, tum maxime demonstrauit robur suum, cum intra ciuitatem, quasi carcere quodam inclusus teneri videbatur: & cùm demolitus columnam, moriens ipse pariter hostes suos interemit.

Ruffinus mirū refert de catule leonis.

Refert hoc loco Russinus tradi à physiologis hanc esse catuli leonis naturam, cùm natus est, triduum dormire, tertio autem die, fremitu patris tremefacto cubili, excitari. Hoc belle quadrat in triduum mortis

Christi, & in eius resurre & ionem, potentia Dei patris, cum magno cu-Ambrosius. Rodum sepulcri terrore factam. Quis suscitabis eum? Quasi dicat; non in-104. 10. diget aliena potentia vt resurgat. Propria auctoritate, ait Ambros.natus est, proprio arbitrio mortuus est, propria potestate suscitatus est. Et hociple Dominus dixerat, Potestatem, inquit, habeo ponendi animam meam, & iterum sumendi eam.

Non auferetur sceptrum de Iuda & dux de sæmore eiue: Non desiciet . 8 regnu Christi, quod est Ecclesia, nec regni eius princeps, qui est Pontifex summus, eius Vicarius i qui dicitur de fæmore eius, vel quia sicut filius succedit in dignitatem & auctoritatem patris, ita summus Pontifex subit vicem Christi quantum ad dignitatem & auctoritate:vel quia scriptum est in Apocal. Christu visum esse Ioanni habere in vestimeto & in fæmore suo scriptu: Rex regum & Dominus dominantium; inde summus Pontifex tantam habet dignitatis & potestatis vim& excelletiam.

Apec. 19.0 1. Tim 6.

Donec vepiat, qui mittendus est. Víque ad diem iudicij stabit Ecclesia militans, & in ea summus Pontificatus: ideo Dominus dixit, Ego vobif-Supra 16. cum sum omnibus diebus, vsque ad consummationem saculi: & Petro dixit, Tu es Petrus,& super hanc petram adificabo Ecclesiam meam, & porta inferi non praualebunt aduersus eam. Ipse erit expectatio Gentium. Tota expecta-Tit 2. tio militantis Ecclesiæ est secundus adventus Christi, sicut Paulus air:

Apocalyp. 6.

Expectantes beatam spem & aduentum gloria magni Dei. Hæc itidem Ecclesiætriumphantis expectatio est propter consummatam totius hominis felicitatem. Vnde Ioannes in Apocalypsi audiuit animas Sanctorum magno clamore expectantes Dei iudicium. Et responsum est illis, ve requiescerent & expectarent adhuc tempus modicum, donec conserui & fratres eorum complerentur.

Ligans ad vineam pullum suum, & ad vitem asinam suam. Pullus signi- 50 ficat populum Gentilem, asina Iudaicum: vitis, est ipse Christus; vinea, Ephef.a. Ecclesia quæ ex gentibus & Iudæis congregata est. Christus enim fuit lapis angularis coniungens vtrumq; parietem, & faciens vtraq; vnum. Duplex autem est ligamen fidelium, vnum ad vitem, id est, cum Christo per fidem, spem & charitatem; alterum ad vineam, id est, cum Ecclessa, per vnitatem, pacem, & concordiam: prius ligamen rumpunt Hæretici, posterius Schismatici.

Lauabit in vino stola sua:stola & indumentu Christi, fideles sunt legitur in Ecclesiasticis historijs, B. Petro Episcopo Alexadrino visu esse Chri stum cum veste lacerata, & dixisse; Vestis mea Ecclesia est, quá peruer.

Ephef.s. sis & impiis opinionibus Arius dilacerauit.hanc Ecclesiam lauit Chri-Rus luo languine, Lauaus nos à delictis nostris in sanguine suo, vt legitur in Apoca

Apocalypsi cap. 1. & ideo lauit Ecelesiam, vt nec maculam, nec rugam habens vllam, pura, immaculata & sancta esset. Signare autem dicitur In vino, quia sanguis Christi suit Ecclesiæ lauacrum, pretium, & potus.

Pulchriores sunt oculi eins vino: Paulus ad Ephes. 4. ait, Deu dedisse Ec clesiæ Prophetas, & Apostolos, Doctores item & pastores ad ædificationem corporis eius quæ est Ecclesia, ne tanquam paruuli fluctuantes circumferamur omni vento doctrinæ. Oculi igitur Ecclesiæ, Prophetæ Oculi Eccles. & Apostoli fuerunt:nam sicut oculi celsissima parte locati, regimen ha- Propheta er bent totius corporis; sic Propheta, & Apostoli, supremum doceda, re- Apostoli. gendz, tuedzque Ecclesiz dignitatis ac potestatis gradum tenuerunt. Sed cur isti oculi dicuntur pulchriores vino? equidem quatuor in vino Quatuor in laudari video, colorem, odorem, faporem, vim præterea exhilarandi & roborandi. Talia quædam fuisse in Apostolis licet animaduertere: colorem'quidem, sanctitaté exterioris vitæ & conuersationis: odoré, virtutum interiorum fragantiam: saporem, dulcedinem doctrina, prædicationis, & gubernationis: virtute, exhilarandi & corroborandi, efficaciam coru & patiendi, & faciedi magna, in miraculis præsertim patrandis, quibus Ecclesia maiorem in modum recreabant, atq; costrmabant. res Ecclesia.

Dentes eins latte candidiores. Per dentes, nec ineptum nec alienu fuerit Triplex muintelligere pattores & Doctores Ecclesia. triplex porrò dentium munus est:conferunt enim ad comminuendum & conterendum cibum, sine quo attritu non posset is postea bene concoqui:vulgatum est enim, & fertur in primis apud medicos iuxta ac Philosophos, primam fieri in ore,ac per dentes cibi concoctionem. Deseruiunt, etia dentes procudendæ linguæ ac formandæ locutioni & sermoni. Valent denique ad mordendum. Similiter triplex est, secundum allegorică intelligentiam, munus pastoris ac doctoris Ecclesia: primu est loqui, id est, pradicare & docere, quæ plebem Christianam nosse non modò necesse est, sed etiam quoquomodo expedit: Deinde mordere, id est, castigare, reprehendere: Vnde Paulus dixit Timoth. Pradica verbum, insta opportune, importune arque, obsecra, increpa: Ad hec, cibu terere, & quafi premansum in os audientiŭ ingerere:non quidem eundem, eodémque modo confe- 2. Almoth. 4. dum & comparatum probere omnibus, sed accommodate ad fingulorum habilitatem atq; captum.ideo Paulus dixit eidem Tim. Solicitè cura teipsum probabilem exhibere Deo, operarium inconfusibilem rettė trattanțem verbu veritatu. Pro illo:recte tractătem,Greca lectio fignificat, recte scindetem:quibusdam enim solidior, aliis tenerior ac mollior, quibusdam copiofior, aliis parcior & scindendus & tribuendus est cibus.

Explicantur duæ disputationes, altera contra Iudæos, altera verò cum Christianis Doctoribus.

XPOS I TVS est à nobis hactenus vaticinij huius de Iuda sensus, & intellectus, tă historitus quam mysticus, restat vt extremo loco duas tractemus disputationes, que ad eiusde prophetic vim & veritatem penitus cognoscenda plurimum conferunt.

iiiii

Ephef.1.0 Coloff. 2.

vino landari.



teruse annos 1698 v/que ad Christs an tem ortum 1735.

Sed ante omnia, duo prænotanda sunt quæ in carum disputation uta-Catu la pius viui nobis futura funt. Primum igitur scire conuenit, ab eo A tempore tempore quo Iacob edidit hoc vaticinium, id est, ab eius morte, vsque huius Prophe- ad id téporis quo defecit omnino principatus Iudaicus ad alienigenas Indaies prin translatus, præterijsse annos mille sexcentos nonaginta octo; vsque ad cipatus defi- Messia verò aduentum, id est ortum Christi Saluatoris no stri, annos clionem pra- mille septingentos triginta quinque: qui numerus annorum ad hunc modum colligitur. A morte Iacob vique ad egressum Hebrzorum ex Ægypto anni fluxerunt centum nonaginta octo: namq; à promissione divinitus facta Abrahæ anno ætatis eius septuagesimo quinto (vt scriptum est cap. 12. Genes.) vsque ad legem datam Hebrzis per Mosem (Lex verò data est tertio mense qu'am egressi fuerunt Hebræi ex Ægypto)transierunt anni triginta & quadringenti(tot enim memorat Paulus cap. 3. Epist. ad Galat.) Iam verò à septuagesimo quinto Abrahz anno víque ad mortem lacob, ex iglo libro Genescos computare licet ducentos & triginta duos annos : ex quo manifeste cócluditur, à morte Iacob víque ad egreffionem Hebrzorum ex Aegypto, vel víque ad

Rurlus ab egressu Hebrzorum ex Ægypto vsque ad zdificationem

legem datam, centum nonaginta octo annos excurrisse.

templi Salomonis transactos esse quadringetos atq; octoginta annos, in sexto capite libri tertij Regum proditum est : hinc porrò vsq; ad liberationem populi Hebræi ex captiuitate Babylonica factam primo anno monarchiæ Cyri, quingentos annos exactos effe, tertius & quartus liber Reg. aperté docent: à reversione auté Hebrzorű ex captivitate vsq; ad defectum imperij Iudaici transisse annos quingentos & triginta, eo liquet, quòd primus annus monarchiz Cyrifuit etiam primus annus Olympiadis quinquagefimæ quintæ: imperiü autem Iudaicum defecitoccilo Antigono Iudaicz stirpis vltimo Rege Iudzorum, & Herode alienigena imperium Iudaicum rapiete: quod euenit, teste Io-Iosephus. sepho lib. 14. Iudaicaru antiquitatu, Olympiade 185. Coss. M. Agrippa & Canidio Gallo, quorum cosulatus, vt constat ex fastis Capitolinis, competit in annum vrbis conditæ septingetefimum decimum sextum. à cæde autem Antigoni,& exordio regni Herodis pacifici víque ad ortum Christi domini, id est, vsque ad annu quartu Olympiadis centesimæ nonagesimæ quarte, triginta & septem anni preterierunt. Exhac igitur computatione satis apparet verum esse quod suprà diximus, ab eo tempore quo Iacob edidit hoc vaticinium, víq; ad id temporis, quo primum defecit sceptrum Iudaicum, effluxisse annos mille sexcentos nonaginta octo: víque ad Messie verò aduentum & ortum Saluatoris

nostri, annos mille septingentos triginta quinque.

Illud preterea Lectore ignorare nolumus, regime populi Hebrei non 63 vnius semper modi fuisse, sed quadruplice distingui posse forma gubernationis eius populi. Primum enim suprema potestas & dominatus penes Duces fuit, Mosen dico & Iolue, per annos 66. nam Mosem quadraginta annis præfuisse populo nebrao, sacris litteris testatu est; solue

805

autem viginti sex annos ferunt eiusdem populi principatum tenuisse. Principat au Deinde fuit penes Iudices, i.ab Othoniele vique ad Samuelem, per annos trecentos triginta: Adhec penes Reges, à Saule vsq; ad Sedechiam, anni 66, pe per annos quingentos tredecim: Nouissimè suit penes Pontifices, hoc mes Indices an est, post reditum Hebræoru ex captiuitate Babylonica vique ad Hero- mu 330. penes elt, pott reditum ricorzotu ex capituliate Dabytoinen vique de Reger 313, pe-de, per annos quingentos viginti. Hinc si detrahas centú o ctoginta an-nes Pontifices nos captiuitatu quæ narrantur in libro Iudicu, & captiuitatis Babylo- vique ad Henicæ, itemq; annos decem interregni post morte losue, ve significatur rodem annie in libro Iudicum, & apertè traditur à Iosepho, reliquum erit tépus om- 520. ne, quod Iudzi principes habuerunt suz gentis vsque ad Herodem, annorum mille trecentorum & decem. Atque his præmissis & costitutis, aggrediamur primam disputationem quæ contra Iudços tractanda est.

## DISPVTATIO

contra Iudæos.

Denotari hac prophetia Iacob, certu tempus aduentus Messia, & ex ea concludi euideter iampride venisse Messia.

V D & I qui fuerunt post aduétum Christi, cum à Christiamis, qui Messiam venisse, & hunc esse Saluatorem & Dominu nostrum Iesum Christum ostendunt, cum ahis dininz Scripturz

tellimon iis, tum hoc vaticinio Iacob vehementer vrgerentur atq; premerentur: multiplici tergiuerfatione vim huius vaticinij eludere atque effugere conati, varias huius prophetiz interpretationes cofinxerunt, quibus apertam rectámque eius sententiam quoquo modo infuscaret atque peruerterent, has corum commentitias expositiones volumus hoc loco commemorare, ac refellere breuiter, fideliter, diligenter.

Prima Iudeoru interpretatio. Aiunt voce Hebrea Sheuerh qua Latinus Interpres vertit, sceptru fiue virgă, significare hoc loco nó virgam dominationis ac principatus, sed virgam tribulationis & tyranica oppressionis. Vt sit sensus: Non recedet à tribu Iuda vexatio & oppressio, quoad veniat Messias. Verum hac interpretatione falsam esse, liquet du pliciter: tum co post illud, No auferetur sceptru de Inda, subditur: Et dux de fæmore eise. Ergo loquitur Iacob de virga principatus & dominationis, non auté oppressionis, & vexationis. Quinimò videre licet, omnia que Iacob in hac prophetia denuntiat tribui Iuda, esse fausta, prospera. & gloriofa.tum etiam perspicué falsum est nunquá recessisse à tribu luda vexationem & tyrannică oppressione vsque ad Messia aduentă : Siquide ex libris Reg. palàm est, fuisse penes tribu Inda à Davide vsque ad Sedechiam, per annos ferè quingentos, regalem principatum & imperium, & aliquandiu potentissimum etiam atque florentissimum.

Secunda interpretatio: non eum esse huius prophetiz sensum quem iactant Christiani, sed plane cotrarium: Neque enim significatur, priniiiii

Digitized by Google

cipatum in tribu Iuda nunquam defecturum vsque ad Messiæ aduentussed illud potius significatur, post aduentum Messiæ, nullo tepore deinceps sceptrum Iuda defecturum: adueniens enim Messias restituet tribui Iuda regnum, sidque in posterum ita sirmabit, vt nunquam desiciat. Sed ista expositione planè corrumpitur ac peruertitur sententia Iacob. Nam ipse ait, Non desiciet sceptrum, donec veniat Messias, isti exponunt, Non desiciet, postquam venerit: donec autem venerit, &, postquam venerit, valdè diuersa sunt, illud enim respicit suturum Messia adu etum, hoc autem, iam præteritum.

Rabbi Salomon.

Tertia interpretatio Rabbi Salomonis. Cócedit iste significari hoc 67 vaticinio, mansurum in tribu Iuda sceptrü, donec veniat Messa, negat tamen venisse adhuc Messam, quia manet adhuc in tribu Iuda sceptrü & imperium. Sed vbi terrarum aut gentium sceptrum & imperium habet tribus Iuda? Respondet, in his regionibus quz sunt circa Mediam, Assyriam, Babylonem, & circa montem Caucasum. Hanc opinionem, vt suo tempore à Iudzis vulgò iactata memorat Origenes initio lib.4. de Principiis. Sed quem non magis iuuet ridere istius hominis impudentia & mendacia, quàm cósutare sententiam? Esto, habeat sceptrum & imperium in illis regionibus tribus Iuda, multisque seculis habuerit, non propterea tamen non impletum esset vaticini una lacob, quippe qui loquitur de principatu & imperio quod trib. Iuda habitura erat in terra promissionis. Id quod planu est ex his qua subiugit Iacob de fertilitate terra qua sorte obuenit tribui Iuda in divisione terra pmissionis.

Sed profecto impudentimu est, miniméq; ferédu istius Rabbini médaciu de imperio tribus Iuda in illis regionib. Ex omnibus.n.historiis liquido costat, ex eo tépore quo Iudzi in captiuitatem ducti sunt, siue decé tribus primò, siue deinceps tribus Iuda, semper illas regiones sub alienigenaru regum suisse imperio. Primum enim sucre sub Assyriosu & Chaldçoru imperio, tu sub Medoru & Persaru, deinde sub Alexandri magni & Grecoru, postea sub Parthoru, ad hæc rursus sub regibus Persaru, hoc auté seculo partim sunt sub imperio Turcarum; partim sub eius qui vulgo appellatur Magnus Sophi, & est Persarum Imperator.

Quarta interpretatio. aiunt, verbum illumd Shiloh pro quo Latinus 68

1. Reg. 4. Interpres posuit: Qui mittendus est: significare vrbem Silo, in qua multo tempore suit arca Domini, & in eadem vrbe primus rex Hebreorum Saul creatus est, & multis post annis inibi rex electus est Hieroboam, qui separauit decem tribus ab imperio regum Iuda; volunt igitur hunc esse sensum prophetia: Non recedet principatus à Iuda, donec veniat Shiloh, id est, donec in Silo vngatur in Regem Saul qui erat extribu Beniamin, in quem translatus est principatus extribu Iuda. Similiter donec veniat Shiloh, id est, Hieroboam, qui in ea vrbe assumptus est in

regnum decem tribuum.

Sedenim istam expositione fallam esse, multis argumentis convinciur. Principio, destruunt isti rectam verborum prophetiz constructionem. Iacob. n. dixit no desuturu sceptru donec veniat Shiloh, quod no notest

potest intelligi de ciuitate, interpretari auté donec Saul aut Hieroboã assumantur in reges in civitate Silo, non est aliud qu'am ex suo sensu nouam sententiam adiicere prophetiæ Iacob. Quid quod falsum est, Saulem & Hieroboam creatos esse reges in Silo? Siquidem Saulem creatum esse regem in Masphat, Hieroboam verò in Sichem, apertis verbis traditur in 1. Reg. cap. 10. & in 3. lib. cap. 12. Quomodo præterea quadrat in Saule & Hieroboa quod sequitur: Et spse erit expectatio gentium? Denig; quod ab istis dicitur, ad Saule trallatum fuisse imperiu ex tribu Iuda.& tunc yerè sceptrū Iuda defecisse, perspicuè falsum est : Tū quia proxime ante Saule principatus Hebrzi populi fuit penes Samuelem & Heli, aliófque iudices qui nó fuerunt ex tribu Iuda:tű etiá qui a post Saulem, tantum abest vt defecerit sceptrum in tribu Iuda, vt maximè tunc imperium in ea tribu fundatum sit per Dauidem qui successit Sauli, firmatumque sit in posteris Dauidis per annos ferme quingentos.

Quinta interpretatio que cesetur probabilior ceteris, per illud, Qui mittendus est, non significatum esse Messiam, sed Nabuchodonosor Regem Chaldworum, quem missum esse à Deo ad punienda scelera Iudzorum apertè prodiderunt Hieremias & Ezechiel. Volunt igitur huc Hierem. 25. esse verum germanumque huius prophetiz sensum: Habebit tribus Iu- 27.36.50.51. da regale imperium, donec veniet rex Nabuchodonosor: is enim regale imperium ademit tribui Iuda, capto, effossísque oculis, ducto Babylonem rege Sedechia, post quem nullus deinde posteroru Dauidis, aut ex tribu Iuda regnauit apud Iudzos.

Atque hac etiam ratione vaticinium hoc Iulianum Apostatam & Instance hostem Christianorum intellexisse ex verbis quæ commemorat Cy- Apostata. rillus Alexandrinus lib. 8. eorum decem quos aduersus illum conscri- Cyrellus. psit, licet intelligere, quæ sic habent: Quòd non desiciat princeps de Iuda, neque dux de femoribus eius, non de Messia vel de Iesu dictu est, sed de regno Davidis, quod cessasse constat in Sedechia, nouissimo posterorum Dauidis rege Iudzorum.

Verutamé procul verò hac esse interpretatione, eo maxime patet ar-7º guméto, quod nullo modo cópetit in regé Nabuchodonolor, id quod proxime Iacob subjecit: Et spse erit expectatio gentiu: tantu.n.abest vt eu G entes desiderauerint, & expectauerint, ve tanquá infensissimű hostem & tyrannum crudelissimű vehementer oderint, eiúsque calamitatibus, infortuniis & exitio incredibiliter lætatæ fint, quemadmodű fignificat Isaias cap. 14. Quanquam autem Deus miserit Nabuchodonosorad castigandos Iudeos, solus tamen Messias simpliciter & præcisè nominatur in Scriptura Missus vel mittendus neg; id nomen in aliu quempiam dicitur, nedű in istum rege impiű, que scilicet Azarias apud Danielem cap. 3. appellat iniustissimű & pessimum vltra omnem terram.

Sexta Interpretatio. Aiunt quida vaticiniu hoc pertinere ad Messia, & ad perpetuitatem principatus in tribu Iuda víque ad Messie aduentu. verùm dicunt non esse prophetiam, vt vocant, predestinationis, id est, absolute certam & omnino implendam, sed esse prophetiam códitio-

Digitized by Google

nalem, quales sunt multæ cotinentes Dei promissiones aut cominationes, quæ non simpliciter & omnino impleri debent, sed sub coditione, quæ si abest, destinatum non habent exitum. Promiserat Deus Iudæis æterna terræ Chanaam possessione & habitatione, sed sub ea tamen coditione, si vicissim ipsi pietatem & iustitia coleret, legemq; Dei custodirent: quod ipsi quia no præstiterunt, propterea diuini promissi participes no sunt sacti. Similiter igitur Deus per Iacob promist tribui Iuda principatu vsq; ad Messe aduentu; no tamen absolutæ, sed sub coditione, si a Dei cultu & observatia diuinæ legis no recederet, quod quia secus evenit, idcirco minimè pervenit ad esse su promissione.

Atenim duo faciunt cotra hanc expositionem: tum quod prophetiæ conditionales vel expressam habent illä coditionem, vel ex aliis diuine Scripturæ locis ea coditio elici potest & cognosci: at vaticiniü hoc Iacob neq; conditionem habet vllä, neque quod ea intelligi debeat conditionaliter, vspiam in sacris literis significatur. Dicere igitur, non esse prophetiam absolută, est temere loqui, & pro suo arbitrio singere quod sibi placeat. Accedit, quod sicut prophetiæ de aduentu Messiæ suerunt absolutæ, & vt dicunt, prædestinationis, sic etiä prophetiæ omnes quæ denotabant varias circunstatias aduentus Messiæ: exempli gratia, quòd esset futurus Messias ex semine Abrahe, que ex stirpe Dauidis esse generandus, quòd eum Virgo esset paritura, quòd nasciturus esset in Bethlehem. Quemadmodum igitur hæ prophetiæ suerunt absolutæ, nó autem conditionales, sic etiam hæc prophetia censenda est quæ tempus Messiæ aduentus ex desectu principatus in tribu suda cognosci voluit.

Efa.7. Matth.1. Micha.5. Luc.1. Matth.1.

> Nam licèt Iacob non expresse dicat principatum in Iuda tunc deseeturum, cum veniet Messias, perspicuè tamen significat, si quando contingat desicere principatum in Iuda, tunc certissimè aduentum Messiae expectari oportere. Nam si non desiciet donec veniat Messias, ergo cum iam desecerit, necesse est iam venisse Messiam. Quod si hoc vaticinium de tempore aduentus Messia non est absolutum, sed conditionale; consimili prosectò ratione nobilis illa prophetia Danielis de tempore aduentus Messia; septuaginta hedomadis denotato ac desinito, non absoluta sed conditionalis suerit.

Dan.o.

### DISPVTATIO CVM CHRISTIANIS

Doctoribus, quemadmodu veritas huius prophetia cum ipso euentu, rerúmque successu congruat atque consentiat.

Is c v s s 1 s aqtue profligatis Iudzorum commentitiis interpretationibus, alterum & quidem grauius ac difficilius cum Christianis Doctoribus subeundum est certamen. Est enim valde operosum & arduum liquido ostendere, quemadmodum prophetiz huius veritati euentus & res ipsa plane responderit. Hac in re plu

ze plurimi maximique viri vehementer laborarunt ac desudarunt, quorú tamen omnium vix vnum reperies (vt ex hac nostra disputatione. Lector intelliger)qui scopum, veritatis attigerit; multos autem videre licet qui ab eo longissimè aberrauerint. Summa difficultatis huius in eo versatur, guòd populus Hebræus statim post egressum ex Aegypto & legé à Deo acceptam, principes gentis sue habere cœpit, dissimili tamen, diuersis téporibus, principatu. Nam primi principes eius populi, fuêre duces, Mosen dico & Iosue, qui summo cum imperio ei populo præfuerunt per annos sexaginta sex; quorum neuter fuit ex tribu Iuda, sed Moses ex tribu Leui, Iolue autem ex tribu Ephraim.

Deinde principatus fuit penes Iudices víque ad Saulem primum regem per annos plus trecentos: toto autem eo tempore de tam multis, id est, quindecim iudicibus, duo tantum fuerunt ex tribu Iuda, Othoniel & Abelam, per annos septem & quadraginta principatu defuncti. Post hæc imperium fuit penes Reges quorum primus fuit Saul ex tribu Beniamin: 1 Reg. 40. post quem rex creatus est Dauid ex tribu Iuda, in qua tribu mansit regalis principatus penes Dauidis posteros vsque ad captiuitatem Babylonicam, per annos quadringentos septuaginta tres. Post reuersionem autem Hebræorum ex captiuitate Babylonica in patriam suam, vsque ad Herodem, per annos quingentos viginti summus Iudzorum principatus in manu fuit Pontificum qui erant de tribu Leui. Nam quod scripsit Iustinus libro trigesimo sexto, ludzorum eosdem esse reges & sacerdotes, ad

hoc tempus tantum pertinet.

Ex hac igitur breui narratione apparet, cum principatus Iudæorum ab egressu eorum ex Aegypto vsque ad Herodem steteritannos mille quingentos, ex toto eo tempore annos duntaxat quingentos viginti principatum habuisse tribum Iuda. Ergo ante Dauidem principatus Iudaicus extra tribum Iuda fuit per annos quadringentos; post reuersionem autem ex captiuitate, fuit etiam extra tribum Iuda, præter vnum Zorobabel, quantum ex sacris litteris potest intelligi, & fuit penes tribum Leui per annos plus quingentos víque ad Herodem & ad Messiæ aduentum; quomodo igitur constare potest veritas huius vaticinij; quo significatur futurum in tribu Iuda principatum víque ad Messiæ aduentum? Hic nodus valdè torsit viros doctos, qui nullum non mouerunt lapidem, vt commodam eius soluendi rationem aliquam inirent. Varias igitur adhibuer út vias & rationes, quibus explicarent propolitam difficultatem, & veritaté huius vaticinij aptè cum euentu componere atque concordare possent: quas nos ad præsens exponemus diligenter,& expendemus.

Prima est sententia Eusebij Cæsariensis libro octavo de Demonstratione Euangelica, & Diodori Tarsensis, ve citatur in Catena in Genesim. Diodoris. Arbitrantur isti Iacob non significare hac prophetia imperium populi Hebræi futurum penes tribum Iuda víque ad Messiæ aduentum, sed illud tantum indicasse, tribum luda comparatam cum alijs tribubus, fore semper illis dignitate & honore præstantiorem, etiam tunc cum erat penes a-

lias tribus principatus.

Comm.in Gen. Tom. 4.

kkkkk

Idem fignificat Hugo Sancti Victoris in annotationibus in Genesim super hunc locum, ita scribens. Non auferctur scep trum, id est, dominium quoddam; sicut quòd prima tribus Iuda intrauit mare rubrum, & prima obtulit oblationem in deserto, vbi constructum est. Tabernaculum, & & chuiusmodi alia quæpiam parua præsatio. Donec veniat, qui mittendus est; in Hebræo est donec veniat Silo, vbi Saul à Samuele inunctus est in Regem. Et est sensus, Vsque ad Saulem & post eum habebit Iuda principatum, quia eripuit Ioseph de manibus fratrum suorum. Sic Hugo.

Verum hæc sententia non est probabilis: nam illud vocabulum, sepirë vel, vt Hebræa sonăt, virga regia, & vt verterunt lxx. Princeps, & illa vox dux, vel vt significant Hebræa, legislator, manifeste denotant summam principatus & imperij potestatem. Neque illud rationi cosentaneum est, si supremum imperium diu suerit continuatum in alia tribu, non suisle eam, quo tempore principatu potiebatur, ceteris nobiliorem & honoratiorem: supremus enim principatus longo tempore continuatus in aliqua samilia, facit eam multo nobiliorem cæteris quæ eo principatu carent. Quis igitur dubitet credere, cum post reuersionem Hebræorum ex captiuitate Babylonica, per annos plus quingentos, Pontifices qui erant de tribu Leui, summum imperium obtinuerint, & plerique regalem maiesta tem simul cum dignitate pontificia coniuncam habuerint, suisse apud Hebræos eo tempore tribum Leui omnium nobilissimam atque honoratissimam?

Cyrillus. Alexădrinus.

Altera sententia Beati Cyrilli in lib. 8. aduersus Iulianum Apostatam. 75 Negat Cyrillus post captiuitatem Babylonicam desecisse sceptrum & & principatum in tribu Iuda, quinimò putat, statim vt Iudæi reuersi sunt ex Babylonica captiuitate, principem eorum susse Zorobabelé qui erat de tribu Iuda, vt apud Essram & Zachariam videre sicet: eúmque principatum deinceps in posteris eius vsque ad Herodem esse perpetuatum.

Sed pace tanti viri dictum sit, non videtur verum quod sumit. Nullus enim posterorum Zorobabelis summum habuisse principatum apud Iudæos legitur, vel in sacris literis, vel in historijs Iosephi: sed contra legitur, suisse id temporis imperiu eius populi penes Pontifices, qui erant de tribu Leui. Quid quod Cyrillo aduersari videtur Hieremias cap. 2 2. quippe qui prædixit nullum Iechoniæ posterorum suit autem Zorobabel nepos Iechoniæ) potestatem habiturum in Iuda. Hæc sunt verba Hieremiæ de Iechonia: Scribe virum istum sterilem, virum qui in diebus suis non prosperabitur, nec enim erit de semine eius vir, qui sedeat super solium Danid, & potessatem habeat vitra in Iuda. Verùm vt daremus Cyrillo, à Dauide vsque ad Herodem suisse principatum in tribu Iuda, non propterea tamen omnino expedita esse dissiruntas proposita: Quid enim Cyrillus diceret de eo tempore quo principatus Hebræorum ab egressu eorum ex Aegypto vsque ad Dauidem suit penes alias tribus per annos sermè quadringentos, vt suprà diximus?

Liranus. Thostatus. Carthusianus.

Tertia sententia Lyrani, Tostati, & Carthusiani hoc loco, quam alij 76 permulti sequuntur. Negant isti etiam post reditum Iudzorum ex capti-

uitate Babylonica tribum Iuda omnino perdidisse sceptru, & imperium. Nam licèt tunc principatus fuisse videatur penes Pontifices, ipsi tamen Pontifices paterno quidem genere erant ex tribu Leui, sed materno erat ex tribu Iuda:propter nobilitatem enim harum duarum tribuum mutua inter illas miscebantur, & iungebantur connubia. Id quod planum fit exemplo Aaronis, qui primus fuit Pontifex:is enim duxit Elisabeth vxorem, filiam Aminadab principis tribus Iuda, vt habes in libro Exodi capite sexto, & posteriori libro Paralipomenon traditur Iosabeth filiam Ioram Regis Iuda, vxorem fuisse Ioiadæ pontificis. Ergo principatus Iudaicus, etiam quo tempore suit penes Pontifices, suit aliqua ex parte penes tribum Iuda, ex qua illi Pontifices genus trahebant maternum.

77 Sed hæc opinio facilem habet confutationem. Primum, et si aliquando Pontifices vxores ex tribu Iuda duxerint, semper tamen, aut plurimum duxisse eos, nec isti ostendunt, cum probare tamen deberent, nec sanè o-Rendi potest; quin contra solitum fieri, vt ex sua tribu, que nobilissima erat, propter imperium vxores acciperent Pontifices, credibilius videtur. Sed esto, semper aut pleranque Pontifices vxores ex tribu Leui duxerint, non propterea tamen difficultas tollitur: quippe secundum hanc prophetiam sceptrum fore prædicitur penes tribum Iuda; apud Iudæos autem nemo censebatur huius aut illius tribus esse propter genus maternum, sed tantummodò propter paternum, quapropter genealogiæ illorum nonnisi per genus paternum contexebantur.

Nam si secus esset, ratio illa B. Pauli qua in epistola ad Hebræos cap. 2. Paral. 22. 7. argumétatur, Christum Dominu non fuisse sacerdotem ex tribu Leui, & secundum ordiné Aaron, quia Christus fuit ex tribu Iuda, ex qua nullus vnquam sacerdotio functus est; hæc, inquam, Pauli ratio infirma esset: Namque sic ei occurri posset, matrem Domini nostri fuisse quidem ex tribu Iuda paterno genere, sed materno ex tribu Leui, & idcirco Christú participem fuisse vtriusque tribus, & in vtraque tribu censeri posse. Sed illud meo iudicio aduerfus istius sententiæ sectatores non parum valet. Fatentur isti sceptrum fuisse penes Pontifices, qui paterno genere, id est, simpliciter erant ex tribu Leui,materno autem,id est, secundùm quid ex tribu luda:ergo sceptrum, & imperium toto eo tempore nonnisi secundùm quid fuit penes tribum Iuda, simpliciter autem, & propriè fuit penes tribum Leui. Ex quo rectè concluderetur, prophetiam hanc lacob, vel magis, vel zquè saltem pertinuisse ad tribum Leui, quam ad tribum I uda.

Nonnulli ætatis nostræ, viri sanè docti, & clari nominis scriptores, putauerunt, & criptis prodiderunt, Machabæos, Iudam dico, Ionatham, & Genebria Simonem ciúsque posteros, qui principatum summum in populo Iudai bi de Maco vique ad Herodem obtinuerunt, etiam paterno genere fuille de tri- chab. bu Iuda. Rectè enim illi pro sua prudentia, & doctrina animaduerterunt, si Machabæi genus tantùm maternum duxissent ex tribu Iuda, id nequaquam facere, ve principatus tunc fuille dicatur penes tribum Iuda, ficut nos paulò antè ostèdimus. Quod auté illi paterno genere fuerint ex tribu-

Iuda, duplici argumento persuadere volunt, primò, a u coritate B. Cyrilli, qui libro octauo aduerlus Iulianum affirmat princip atum Iudaicum etia post captiuitatem Babylonicam permansisse in posteris Zorobabelis, & Dauidis, víque ad Herodem. Sed ego hanc Cyrilli opinionem paulo suprà, validè (vt opinor) confutaui.

Tum id maximè probare contendunt ex quibusdam verbis que sunt in priore libro Machabeorum sub finem quinti capitis, vbi agitur de quibuldam Iudzis, qui inconsultè, ac temerè inito cum hostibus constidu ceciderant. Et subditur: Illi autem non erant de semine virorum illorum per quos salus facta est in Israel. Erviri Iuda magnificati sunt valde in conspettu Juda duxerint omnis Ifrael, & gentium omnium vbi andiebatur nomen eorum. Illud, Et viri Iuda, secundum illos haud dubie significat viros ex tribu Iuda, nec alios sanè, aut certè potissimi, luda & fratres eius: erat igitur illi de tribu Iuda.

An Machabai paternum genus ex tribu

> Sed non est hoc firmum argumentum: tum quia altera lectio eius loci sic habet: Et vir Iudas, & fratres eius magnificati sunt. &c. tum verò quia etiam secundum eam lectionem nihil locus hic adiumat eorum sententiam, significatur enim illis verbis, Viri Inda, idiest, qui sequebantur ducem eius belli Iudam, milites scilicet, & comites arque adiutores eius in eo bello; significatur, inquá, eos viros, qui cú Iuda militabat, propter egregia ab illis parrata facinora esse apud'omnes magnificatos; & celebratos.

Machabainen sio, sed per ele-Chienem populi principatum acceperunt.

Enimuerò principatum Iudaicum non abuenisse Machabæis iure hæ 79 inre heredita- reditario, quasi ipsi essent de tribu luda & ex Dauidis stirpe, sed delarum eis fuisse per electionem populi; nec simpliciter, sed quoad surgeret pro-& ad tempus pheta, qui ex Dei sententia doceret quid facto opus esset, apertis verbis traditur in priore libro Machabæorum) in cuius cap. 9. sie est. Et congregati funt omnes amici Iuda, & dixerunt Ionatha, Nuncte hodie eligimus esse nobis in principem, & ducem ad bellandum bellum nostrum: Et in capite 14. eiuldem libri sic legitur: Indei, & facerdotes confenferunt Simonem esse ducem suum, & summum Sacerdotem in aternu, donec surgat propheta sidelu.

B. Hieronymus.

Certè Beatus Hieronymus super caput. 21. Ezechielis non semel asse 80 ueranter ait regnum Iuda, & Dauidis omnino finitum esse in Rege Sede chia, qui fuit vltimus ante captiuitatem Babylonicam, nec vltta fuisse : nã quamuis postea Machabæorum posteri,& regnum,& pontificatum obtinuerint; non tamen ipsis iure debitum fuisse, nec in ipsis locum babuisse prophetiam illam Iacob, Non auferetur seeptrum de Iuda. Non sum nelcius, eundem Hieronymum super primum caput Sophonize scriptum reliquisse, vsque ad tempus passionis & mortis Domini nostri perseuerasse Reges Iuda de stirpe Dauid, secundum illam prophetiam Iacob: Non deficies princeps de Iuda,nec dux de femoribus eius,donec venias cui repositum est, o ipse erit expectatio gentium. Verum quod eo loco dixit Hieronymus & obiter,& in tropologica expositione,& ex aliorum fortasse,vt plerunque solet; sensu, non valdè curandum est: præsertim cùm id manifestè sit fallum. Nemo enim est, qui nesciar, multo ante passionem Domini, id est, per annos septuaginta, principatum Iudaicum esse ad alienigenas, quorum primus Herodes fuit, ranslatum...

メストライ

Quod

Quod autem Machabzi paterno genere fuerint de tribu Leui, non de tribu Iuda, vt supradictis auctoribus visum est, adeo perspicuis verbis do- Machabaespa cet sacra Scriptura, vt neminem, qui animum modò aduertat ad eius ver- ex tribu Leui ba, negaturum putem. Loquens in priore libro Machabæorum sub initiu traxisse doces secudi capitis de Mathathia, qui parer fuit Machabæorum, eiúsque genus Scriptura. indicans, sic ait: In diebus illis surrexit Mathathias filius Ioannis fily Simeonis, sacerdos ex filiis Ioarim: id est, ex vice, & familia Ioarim, quæ inter viginti quatuor familias posterorum Aaronis, sorte prima exiit, vt habes 1. Paralip.ca. 24.& Iosephus idem narrans lib. 12. Antiquitatum, dicit eum Ioseph. fuisse sacerdotem ex vice Ioaribi.

Deinde B. Paulus, vt paulò suprà diximus, simpliciter ait, nullum vnquam de tribu Iuda seruisse altari: ex quo argumentatur, Dominum nostrum, qui fuit ex tribu Iuda, non fuisse sacerdorem secundùm ordinem Aaron, sed secundum ordinem Melchisedech. Et quia Deus in lib. Num. Ps. 109. & alibi, grauissimis verbis, quin etiam pœnis vetuerat quenquam ministeria sacerdotum tractare, qui non esset ex tribu Leui, & semine Aaron, propterea non modò vetitum, illicitum & inauditum eratapud Iudæos, esse aliquem ex alia tribu, quàm Leui, vel Pontificem, vel etiam sacerdotem, vt id munus vel tractare, impium & execrandum haberetur, & nonnunquam miris à Deo prodigiis editis seuerissimè vindicatum esset, vt. Num 16 oftendunt exempla Dathan, & Abiron, & Oziæ Regis Iuda.

2. Paral. 26.

Quarta sententia. Quidam aiunt, illud vocabulum sheueth, quod Latinus interpres vertit, sceptrum, alij virgam, nonnunquam in sacris literis significare tribum siue familiam: quod Oleaster probat ex illis verbis Oleaste. psalmi 70. Tribum Ephraim non elegit, sed elegit tribum Inda. Vbi pro illa voce(tribum) Hebraicè est sheueth: hac igitur significatione eam vocem esse positam hoc loco: vt sensus prophetiæ sit: Non auferetur tribus Iuda, id est, Permanebit vsque ad Messiam.

Sed contra hanc interpretationem facit communis sensus Hebræoru, & Patrum, paraphrasis item Chaldaica, translatio Septuaginta,& ferè omnes versiones, quæ vocabulo imperij, sceptri, regni, principatus, regalis virgæ,eam vocem expresserunt. Deinde secundum istam expositionem, Iacob nihil dixisset eximiú, aut singulare de tribu Iuda, sed quod in alias quoque tribus communiter, & æquè conueniat.nam (vt de aliis taceam) certe tribus Loui víque ad Domini nostri aduentum, non secus quam tribus Iuda permansit.

Quinta sementia Pauli Burgensis hoc loco, Galatini libr. 4. de Arcanis fidei, Ioannis Annij in Breusario temporum Philonis, & Ioannis Lucidi Galat. in libro de Emendatione temporum, vbi agit de vita Christi. Assirmant Anniim. isti, Moysen Dei iuslu, vt proditum est Numerorum 11. instituisse Sena- Lucidm. tum quendam siue Collegium septuaginta virorum, quos delegit omnes ex tribu Iuda: & hoc collegiú vocant isti, Sanedrin, penes quod erat sum ma potestas, & auctoritas circa ea quæ spectabant ad legem Moysi, siue moralia essent illa, siue cæremonialia, siue iudicialia. illi callebant, & apud le tenebant interiorem sublimiorémque intelligentiam Scripturæ, quam kkkkk

vocabát Cabala, quod verbum fignificat Receptionem, quòd ea doctrina non per publicam disciplinam, & scripta acciperetur, sed per secretam traditionem spectatis probatisque auditoribus commendaretur.

Io. Mirandul.

Ioannes Mirandulanus, ait tale fuisse illud Collegium, quale est in Ectelia Collegium Cardinalium, eósque viros appellarisolitos in sacris literis seniores, quorum traditiones, & præcepta Iudæi summa obseruantia teuerebantur, & custodiebant. de his intelligi volunt, quod est in Psal. §1.

Deus setit in synagoga deorum, & c. & rursus: Ego dixi, Dis estis, & filis Excelsi emnes. De hoc igitur Senatu qui totus, vt diximus, erat de tribu Iuda, censent isti prophetiam hanc Iacob esse intelligendam: Siquidem penes húc Senatum mansit suprema potestas vsque ad Herodem, qui paulò ante Christi ortum omnem ei senatui auctoritatem, ac potestatem ademit.

Sed in hac opinione multa funt animaduer sione & castigatione digna. 84 Principiò, deberét isti ostendere ex sacra Scriptura, vel probatis historiis, talem fuisse viquam in populo Hebræo Senatum, qualem ipsi depingut, & permansisse eum vsque ad Herodem. Certè apud Iosephum diligentifimum, & curiosissimum Iudaicarum rerum scriptorem, mirum de isto Senatu silentium est:nec Philo quicquam prodidit; nam illud Breviariu temporu, non veri Philonis fuit, sed Philonis Anniani, id est, vel ab ipso Annio, vel ab alio quopiam consistum, vet à nobis demonstratum est lib.

12. Commentariorum nostrorum in Danielem, quæst. 1.

Verùm demus istis, talem fuisse aliquado senatum in populo Hebrzo: 85 illud tamen non est eis concedendum, illum Senatum fuisse totum ex ho minibus tribus Iuda.nam nec hoc isti probant, nec est sanè probabile: quin magis credibile est, si talis fuisset Senatus, eum non ex vna tribu Iuda, sed ex omnibus suisse delectum atque constatum; quo seilicet cunctis tribubus satissieret, vt omnium ratione habita, iudicia, ce decreta illius Se natus propensiùs, ac libentiùs omnes amplecterentur. Sic enim non semel apud Hebrzos esse factum, replicantem sacros annales, facile est intelligere. Quoties cunque enim ex vsu illius populi fuit, certum aliquem numerum virorum prudentium ce proborum deligere, vel ad res ciuiles prudenter tractandas ce administrandas, vel ad grauissimum aliquod negociú, cad publicu bonú spectas expedite, ce recte conficiendu, semper suisse cos viros legimus non ex vna aliqua tribu, sed ex omnibus electos.

Huius rei aliquot sunt in sacris literis exempla. Primum Exodicap. 18. vbi narratur, Mosen ex consilio soceri sui Iethro constituisse super populum principes, & iudices ex toto Israele. Alterum exemplum Numeroru cap. 13. de duodecim exploratoribus missis à Mose ad speculandam terra Chanaam, ex qualibet tribu vno eorum delecto. Tertium exemplum narratur ab Aristea, Iosepho, & Eusebio de duobus & septuaginta interpretibus sacra Scriptura, quos rogatu Philadelphi Regis Ægypti missit Eleazarus Iudzorum Pontifex, senos ex qualibet tribu omnium sapientissimos diligendo, ad convertenda sacra Biblia ex Hebrao sermone in Gracum: nec vipiam legitur in sacris libris tales aliquos septuaginta viros ex vna tantum tribu suisse delectos. Nam quod isti proferunt ex

lib. Numero.de illis septuaginta senibus quos delegit Moses, eorum opinioni minime suffragatur, quin potius refragatur. Deus enim iussi illos septuaginta viros elegi de senibus Israel. Audis, de senibus Israel, non autem de senibus Iuda? Vocabulo enim Israel, antequam decem tribus sparentur à Iuda, vniuersus populus Hebræus significabatur.

Quid multa? liberaliter cum istis agam; fuerit sanè iste senatus in po86 pulo Hebreo vsque adHerodis tempora, fuerit que vniuersus ex tribu suda:non propterea tamen proposita difficultas circa hanc prophetiam exhauritur. Siquidem sacob loquitur de sceptro, & suprema potestate atque
imperio, tale autem sceptrum, & imperium no erat in isto Senatu, sed vel
in Duce, vel in sudice, vel in Rege, vel in Pontifice, penes quos in diuersis temporibus suit summus Hebrai populi principatus. Illi enim septuaginta viri, erant tanquam consistarij Principis, & vt iudices populi,
nec penes illos, sed penes Principem erat sceptrum & imperium. Similiter nempe, vt in regno Gallia, sub Rege Gallia est, quod vulgo appellat,
Parlamentum: & in regno Hispania sub rege est, quod vulgo appellant
Concilium Regium seu Concilium status: & Roma, atque in Ecclesia
sub ipso Papa est Concilium Cardinalium, & olim apud Romanos ecat
Senatus, tempore Imperatorum.

Sexta opinio Caietani hoc loco. Caietanus tractans hanc ipsam quam in manibus habemus quæstionem, ad hunc modum scribit: (volo enim propria eius verba adscribere, quo planiùs & certiùs eius sententiam lector intelligat) Discurre, inquit, & discute, Nouitie, expositiones omnes ta Hebræorum, quàm aliorum, & reperies nulla quadrare verbis illis Iacob: Non aufereur virga de Iuda, nisi hanc meam, hoc est, [Non aufereur penitus principatus de tribu Iuda, donec veniat Messias.] Ablatus sanè suit antea, sed non penitus: impeditus est ad tempus principatus eius, sed non totaliter desijt, siquide remansit semper certitudo Messia nascituri de tribu Iuda, ad disferentiam reliquarum tribuum, quòd in reliquis tribubus potuit omnino desicere principatus, ita quòd nunquam ampliùs recuperaretur: in tribu autem Iuda quicunque & quotcunque acciderunt desectus principatus, siue Regalis, siue Ducalis, certa tamen erat spes principatum esse reddendum tribui Iuda.

Illud autem: Donec veniar Messias; non est sic accipiendum, quasi post Messia aduentum desecurus sit principatus Iuda, immò tum maximè sir mandus erat & perpetuadus in aternum. Verùm satis suit tollere id quod poterat esse ambiguum: non enim poterat esse dubium, an regnum Messia suduentum esse aternum, sed an principatus Iudaicus vsque ad Messia aduentum futurus esset perpetuus: & ad hoc tollendum dubium pradixit Iacob, quamuis imperium Iuda non esse consirmandu vsque ad Messian, non esse tamen penitus auferendum, sed certissima expectatione expectandum esse, vsquequò ex muliere tribus Iuda, nasceretur filius qui re dimeret regnum Israel. Libra cateras expositiones, & inuenies in illis multa falsa permista, & multa voluntariè & gratis dicta, huic autem nostra nullum occurrit offendiculum, & propterea prapono illam cateris.

Atque

Caietanus.

Atque hæc quidem Caietanus, cuius opinionis hæc est summa, dupliciter potuisse auferri sceptrum de tribu Iuda, vel secundum actum ad tépus, vel omnino sine vlla spe iterum aliquando ipsum recuperandi: priori modo negari non posse aliquando defecisse sceptrum Iuda; sed posteriori modo nequaqua defecisse: semper enim mansisse in tribu Iuda certissimam spem nasciturum ex ea tribu Messiam, qui principatum eius repararet ac sirmaret in æternum.

Refutati oC a ietani. Verùm hæc sententia Caietani, si rectè pensetur, paruam aut potiùs 38 nullam habere probabilitatem reperietur. primum enim dubitari non po test quin Iacob locutus sit de principatu & imperio Iuda terreno & temporali, non autem de spirituali, siquidem potestas verè spiritualis nunqua suit in populo Hebræo: neque enim lex Moss, nec sacerdotium Aaronicum, nec sacrificia, ceteræque segales cæremoniæ vim habuêre producédi vllum spiritualem essectum; vt ex illa disputatione quam tractat Beatus Paulus in Epist. ad Hebræos, perspicuè licet cognoscere. Et vt suesit talis potestas spiritualis in populo Hebræo, ea tamen non suit in tribu Iuda, sed in tribu Leui, penes quam solum erat sacerdotium & Pontisicatus. Maneat igitur, Iacob esse locutum de terreno & temporali principatu luda. Talem autem principatum post captiuitatem Babylonicam omnino perdidit tribus luda, tam scilicet quantum ad actum, quàm etiam quantu ad spem recuperandi, nunqua enim postea principatum recuperanti. Na Messias cùm venit, non reparauit terrenu & temporale regnum Iuda aut Dauidis, sed sundauit & sirmauit spirituale, nempe Dominus ipse testisi-

Ioan.18. Dauidis, sed fundauit & sirmauit spirituale, nempe Dominus ipse testisicatus est regnum suum non esse de hoc mundo, & Hiere. 22. cap. prædixerat, neminem futurum ex semine Iechoniæ qui ampliùs regnaret & po testatem haberet in Iuda, videlicet temporalem & terrenam. Dominum Mass. r. autem nostrum fuisse de stirpe Iechoniæ, non sinit nos dubitate genealo-

, gia eius quam descripsit Matthæus.

Illud præterea valdè officit sententiæ Caietani, quòd secundùm eam, jacere videretur causa Christianorum, & contumacia Iudæorum exultaret ac triumpharet. Etenim argumentatio qua Patres omnes vis sunt ad conuincendos Iudæos de aduentu Messie ex hoc vaticinio Iacob contexta, infirmissima esset ac planè nulla. Sic enim illi argumentatur: Iacob vaticinatus est non desecturum principatum Iuda donec veniret Messias; sed desecit tempore Herodis, quo tempore natus est Iesus; iam igitur venit Messias; nec is alius suit quàm Dominus Iesus. Hanc Iudæi argumentationem facile, secundùm Caietani expositionem eluderent: dicerent enim, tempore Herodis desecisse principatum Iuda quatum ad actum, sed non quantum ad spem recuperandi: exspectari enim ab ipsis adhuc Messia aduentum, qui principatum Iuda non solùm reparabit, sed multo maximè amplissicabit. Non igitur ex desectu imperij Iudaici qui contigit tépore Herodis & Domini nostri, conuinci posset iam venisse Messiam.

Adijce, quòd Caietanus non satisfacit difficultati quantu ad illos quadringentos annos ab egressu ex Ægypto vsq; ad Dauidem, qui principatu sundauit in tribu Iuda. Per illos enim annos principatus non fuit penes tribum

tribum Iuda, sed penes alias tribus: quocirca non potest dici quod ait Caietanus,eam tametli perdiderit,principatum qua ntum ad actum non ta-

men perdidisse, quantum ad spem recuperandi.

Septima opinio Melchioris Canilib. 2. de locis theologicis, c. 11. in Melchior Casolutione quarti argumenti. Cùm tres de supradictis opinionibus eo loci breuiter commemorasset Canus, ex suo sensu subdit hoc: Nos, inquit, qui bus consilium est alienas expositiones non inimice aut insectari, aut repellere, faciliùs hunc nodum expediemus, si ex primo Machabæorum libro intelligemus,populum Iudæorum ducatum Machabæis tradidisse non tanquam proprium & hæreditarium, sed ad legem depositi conseruandum, ve videlicet Israeliticam plebem interea tuerentur, donec surgeret propheta fidelis qui eos instrueret, vel quem de tribu Iuda venturum expectabant: qua ex re sceptrum de tribu Iuda non auferebatur, & præfertim quòd ipla quoque tribus Iuda in hoc populi condictum & sententiam à principio saltem creditur consensisse. Ita Canus.

Verum hæc opinio sue coniectura, multiplici patet confutationi. Primum Canus, fortasse nolens, delabitur in opinionem Caietani à nobis paulò suprà confutatam:cogitur enim dicere quod ille dixit, tribum Iuda perdidisse principatam multis sæculis ante Messiæ aduentum; perdidis le,inquam,quantum ad actum sine quantum ad vium;non tamen perdidisse quantu ad proprietate & jus, siue, vt ille dixit, quatu ad certam spem iterű recuperandi. Ergo secundum expositioné Cani, nó posset hac prophetia Iacob peruinci contra Iudeos iam venisse Messia propter defectu principatus in tribu Iuda: diceretur enim, perdidisse tribum Iuda iampri dem principatu quantum ad actu siue vsum; retinere tamen ipsum quantum ad ius & proprietatem quæ in aduentu Messiæ reducatur ad actum.

Præterea quid Canus dicet de Pontificibus qui ante Machabeos summum in populo Iudaico principatum post reditum ex captivitate Baby-Ionica obtinuerunt?neque enim probare potest, illis fuisse delatum communi eius populi consensu. Vnde porrò enotuit Cano, tribum Iuda consensisse in electionem Machabæorum ad imperium? Iam verò cùm per quadringentos annos ante Dauidem principatus Iudaicus fuerit penes Duces & Iudices ex alijs trib bus, quomodo ad explicandam hanc difficultatem interpretatio Cani valere potest?

Denique, vt dixi, ex hac prophetia non posset ostendi, tempore Herodis, quo natus est Dominus, venturum fuisse Messiam, & hunc fuisse Saluatorem nostrum, in quo vno vaticinium hoc Iacob, sicut omnia alioru vatum oracula, completum fuerit, quia nimirum tune principatus Iudaicus defecit translatus ad alienigenas. Nam vel intelligitur defecisse quantum ad act am & vluin, & hoc non valer: Tum quia dicetur propheriam Lacob intelligi oportere de defectu quantum ad ius & spem-recuperadi, tú quia non primú defecit tépore Herodis principatus in tribu Iuda, sed quingentis circiter annis antea. Vel intelligitur defecisse túc, id est, tépore Herodis omnino, id est, etiá quantú ad ius & spem recuperandi : sed hoc probatinon potest, dicent enim ludzi adhuc superesse tribui luda ius

Comm.in Gen. Tom. 4.

& spem iterum obtinendi principatum, cum scilicet venerit Messias, qué illi etiamnum venturum expectant. Verùm de aliorum opinionibus circa huius vaticinij intelligentiam & interpretationem satis adhuc fuerit à nobis disputatum.

#### AVCTORIS IVDICIVM DE VERO ac germano huius prophetia Iacob intellectu & scntentia.

🖁 V ÆN AM igitur est nostra sententia? Breuiter dicam. Cre- 92 do equidem vaticinium hoc intelligi debere in vniuersum de ipía gente Iudaica, quæ duodecim in tribus erat diuiía: de tribu autem Iuda nonnisi secundum congruam quandam applicationem, siue, vt in scholis loquimur, appropria

tionem in elligi debere, aut posse: vt hic sit prophetiæ huius intellectus; futurum semper in gente Iudaica, & penes viros eius gentis principatum donec veniret Messias. Illud semper non significat perfect a continuation é temporis, excludens omnem interruptionem; constatenim tempore caprinitatum amissum esse principatum absolutum &plane liberu; sed quia id contigit ad breue tempus, & rurlus postea recuperatus est principatus, idcirco illud pro nihilo ducitur. Semper igitur vsque ad tempus Herodis & ortum Domini nottri, qui principatum tenuerunt in populo Hebræo, fuerunt ex ea gente & non alienigenæ, siue fuerint ex tribu Leui, vtaccidit post reditum ex captiuitate Babylonica; siue de tribu Iuda, vt rempore regum à Dauide vsque ad Sedechiam; siue ex alijs tribubus, vt euenit post egressum ex Aegypto vsque ad tempora Dauidis.

Cur igitur, dicet aliquis, Iacob hanc prophetiam propriè de tribu Iuda 92 pronunciauit, si non ei propriè conuenit, sed in commune pertinet ad omnem gentem Iudaicam? Dicam de hoe paulò infrà, & causas eius rei valde probabiles exponam. Sed priùs ostendere oportet veram esse hanc interpretationem, & præ ceteris omnibus à Lectore amplectenda. Quod sanè dupliciter potest demostrari. hæc enim interpretatio reddit prophetiam Iacob planam & facilem intellectu atque creditu, nihil continet abfurdi, nihil confictum habet, nihil gratis & temerè dictum, non inuoluitur difficultatibus quibus aliæ expositiones inexplicabiliter intricatæ sút, nullis premitur incommodis quibus aliæ omnes vehementer vrgentur, denique mirifice congruit & consentit cum euentu, & ipso rerum succeffu. Siquidem quicunque ante Herodem tenuerunt apud Hebræos imperium, ex genere, & stirpe Iudaica fuerunt, primusque alienigenarum Herodes non per electionem populi, sed per vim & per auctoritatem & potestatem Romanorum, occisis legitimis Principibus imperium Iudaicum sibi vendicauit.

Confirmatur hoc iplum præterea auctoritate vetustissimorú scripto-94 rum Ecclesiasticorum, & grauissimorum Patrum, qui similiter vt nos hoc vaticinium intellexerunt & explanarunt; & idcirco nullam circa ipsum moue

mouerunt quæstionem, nullamque senserunt difficultatem. Iustinus Mar tyr in eo sermone que habuit cum Tryphone Iudzo, & scriptis prodidit, Iustinus Marsic ait: Iacob patriarcha duos Christi aduentus prædixit, & in primo fore tyr. iplum pallibilem; post quem, nec prophetam vllum vos habituros, nec regem qui sit vestri generis (audis illud, vestri generis id est, ex genere & stirpe Iudaica)& cum Iustinus memorasset hoc vaticinius Iacob, subdit: Certè non estis tam impudentes, vt negare audeatis prophetas & qua lescunque principes nunquam vobis defuisse vique ad aduentum Christi:sed postquam Christus Dominus in gente vestra exortus & necatus est, nunquam prophetam habuistis nec habetis, immò ne regem quidem proprium. Sic Iustinus. Vides igitur, quemadmodum Iustinus intellexerit semper futuros principes generis & stirpis Iudaica, qualescunque illi fuerint, id est, ex qualicunque tribu?

Verum apertior est hac de re sententia Eusebij, qui libro primo Histo-95 riæ Ecclesiasticæ, cap. 6. ad hunc modum scribit: Eodem tempore cum riensis. Herodes primus extero & peregrino genere ortus Iudaicæ gentis regnú obtinuisset, prædictio Iacob, Non desicies princeps de Iuda, & c. sinem videbatur consecuta; tantisper enim prædictio illa euentum non habuit, dum sub principibus ex ea gente prognatis potestas esset, qui quidem initium imperijab iplo Mole capientes, vlque ad Augusti regnum durauerunt, sub cuius imperio Herodes primus externæ gentis stirpe procreatus Iudæorum principatum à Romanis adeptus est; ad quem cum peruenisset regnum Iudzorum pro foribus iam is adesse sentiebatur secundum Prophetæ oraculum qui futurus esset gentium expectatio: quippe ex illo tempore principes qui successione vsque ab ipso Mose deriuata, Iudzorum potirentur imperio, deficere ac prorsus euanescere videbantur. Nã ante captiuitatem Babylonicam gens Iudaica subiecta fuit Regibus:ante Regum verò tempora, Iudicibus: post reditum autem ex captiuitate Ba= bylonica, Pontifices summam rerum administrarunt vsque ad Herodem: ex quo tempore principes & Duces ex Iuda, hoc est, ex Iudæorum familia, & gente prognati, Rempublicam illam regere destiterunt atque hoc ipso tempore aduenit promissus à Deo Messias Saluator nosterivt in eo completam esse prophetiam Iacob dubitari nullo modo possit. Hactenus ex Eusebio, qui clarissimis verbis per principes ex Iuda, interpretatus est principes ex gente & stirpe Iudaica, non autem ex peregrina & externa, qualis fuit Herodes:

Consimili ratione Athanasium intellexisse hoc vaticinium non obscurè significant eius verba in libro de Incarnatione verbi; ait enim hoc vaticinio lacobú definiuisse tempus quo duraturum erat regnum Iudaicum, scilicet vique ad Messix aduentum. Non dixir Athanasius, regnum in tribu Iuda, led vniuersè regnum Iudaicum, id est, quod obtinerent qui Iudaica stirpe ac gente prognati essent. Idem sensisse B. Ambrosiú non obleure indicat iple, în capite quarto eius libri quem edidit de Benedictionibus Patriarcharum:nam interpretans illud; Non desiciet Dux ex Inda donec ille veniat, ait vique ad ortum Saluatoris fidem regalis succei-

 $\Pi\Pi\Pi$ 

sionis apud Iudzos integrá esse conservatá, posteà verò per Herode adul terata successione prærogativam dignitatis amisit. Ergo hoc ait Ambrosius significasse Iacob; seruatum iri in Iudicibus & Regibus Iudæorum intemerate successionis hæreditatem, donec veniret Messias. Vult igitur Ambrosius propterea no defecisse sceptrú de Iuda vsq; ad Messia, quod Iudzivíque ad Herodé proprios & sue gentis principes séper habuerút.

Chrysoftomus.

S. Chrysostomus homil. 67. in Genetim exponens illa verba, Non deficiet princeps in Iuda: Manifeste, inquit, declaratur his verbis tempus quo aduenturus erat Messias:tandiu enim, ait lacob, durabunt Iudaica & prin ceps ludzorum, quoad ille venerit. Idem in eo libro qui inscribitur: Demonstratio aduersus Gentes quod Christus sit Deus. Scriptura, inquit, etiam tempus quo venturus erat, manifestauit, dicens: Non deficiet princeps ex Inda, nam tunc comparuit, cum iam deficerent Principes Iudaici, & sceptris Romanorum subderentur. Beatus Augustinus libro 18. de Civitate Dei, capit. 45. ita scribit de ludzis: Deinde Herodem alienigenam regem habere meruerunt, quo regnante natus est Christus: iam enim venerat plenitudo temporis significata prophetico spiritu per Iacob, cum dixit; Non deficiet Princeps ex Iuda, c. Non enim defuit Iudzorú princeps ex iplis ludæis víque ad istum Herodem, quem primum acceperunt

Theodoretus.

alienigena regé. Theod.q. vlt.in Gen. explanans prophetia hanc lacob: Hoc,inquit, aduentus Domini indiciú est clarissimú: cum enim Christus nasceretur, defecerut Iudeoru Reges, Principes sacerdoru, & Propheta, & imperabant Iudæis reges ex alia tribu. Vbi Theod. per aliam tribum (vt manifestum est consideranti sententiam eius) intellexit aliam familiam, stirpem, genus, id est, non ex genere & gente Iudaica.

Rupertsu.

Rupertus lib. 9. Cóment. in Gen.cap. 29. tractas hoc vaticiniú Iacob 97 de Iuda, húc in modú scribit: lá verò quasi quærererur quádo ille Metsias veniet,& quod signu téporis aduétus eius, cotinuò sequitur. No aufereiur sceptru de Inda, & c. Quado ablatu est sceptrum de Iuda? ex tuc videlicet, quado regnú Iudæorú Romanis tradétibus adeptus est Herodes alienigena patre Idumæo, matre ortus Arabica. Et Reges sanè i adudu defecerất à tépore captiuitatis Babylonicæ: Duces tamé qui erất ex géte illa, per seuerarut vsq; ad cotentiones Hyrcani & Aristobuli, qui ex comistis tribubus, sacerdotali scilicer & Regia orti, Regnú & Sacerdotiú discordib inter le animis dividétibus cotédédo,& invicé pugnádo, tádé occasioné porrexerút Romanæ potestati; locúq; aperuerút alienigenæ Herodi. Vnde prudéter nó tantum dictú est: No auferetur sceptru de Iuda ; sed additú est, Et dux de sœmore eius. Túc primum sublatú est sceptrú de Iuda, quado Luc. 2. tulit illud Herodes, qui vtiq; Iudzus non erat. Tuc autem Iesus Christus Dei filius in Bethlehé Iuda de virgine matre nasci dignatus est. Cú ergo

dixit, No auferetur sceptru de Iuda, & c. sirmu sermoné propheticu sancissimus Prophetarum lacob quasi lucerná in caliginoso loco lucentem attollit, vt sciat inquisitor regni Dei, quando, vel ex quo certus esse debeat

de aduentu eius quem laudare & adorare debeant omnes fratres eius. Huic lucernæ leu prophetico sermoni Simeő senex attendens, cùm videret regnante alienigena ablatú esse sceptrum de Iuda, intellexit tempus

Digitized by Google.

esse vt veniret, qui mittendus esset; & idcirco ianuas cœloru vnde veturu illum sperabat, tandiu suspensa prece pulsare non destitit, donec responsu acciperet à Spiritu sancto, non visurum se morté, nisi priùs videret Christum Domini, & vidit: & sicut legebat in hoc Scripturæ loco; Ipse erit expettatio Gentium, ita credidit & confessius est eum esse lumen ad reuelationem Gentium. Vnde autem scire poterat Iacob illum fore Gentiú expectationem? Ex Deo videlicet, non solum quia propheta erat, sed quia eriam Deum Abrahæ auo suo promisisse meminerat, In semine suo benedicentur omnes genus. Idem Rupertus lib. 3. de victoria verbi c. 9. hoc ipsum, Genes. 22. paucioribus quidem verbis, sed non minus apertis tradit; nam illud non an feretur sceptrum de Iuda , nó intelligit ipse de tribu Iuda propriè, sed interpretatur, non defuturum principé ex Gente Iudaica. Hæc Rupertus. Apparet igitur ex supradictis auctoritatibus, illud, Non auferetur sceptrum de *Iuda*; Patres non intellexisse de vna tantúm tribu Iuda, sed in vniuersum de gente, stirpe & genere Iudaico. Ad veritatem igitur huius prophetiæ comprobandam fatis fuerit oftendere, nunquam Iudeos víque ad tempora Herodis habuisse reges alienigenas, sed habuisse semper Principes ex stirpe & gente Iudaica,qualicunque ex tribu illi tuerint.

Cæteru aduersus hác nostrá interpretatione in proptu est sand grauis Grauis obiest. & in specié præualida obiectio. Na cu Iacob nouissimo hoc sermone qué cum filiis suis habuit sigillatim, proprié ac distincté quæ singulis filiis ac posteritati eorú vétura erant prænúciauerit, ratio ipsa cogit credere cúm in hoc vaticinio alloquitur Iudă, propriè filium Iudam & tribū eius alloqui, non auté vniuerse cuctum populum Iudaicu: alioqui solus omnium filiorú Iudas hoc fermone prophetico à Patre suo Iacob esset præteritus, neque hoc vaticiniú ad fingularem aliquam dignitatem & prærogatiuam tribus Iuda, potius quam aliarum tribuum cuiuslibet pertinuisset.

99 Deinde in hoc vaticinio, quæ antecedunt illud, Non auferetur sceptrum de Iuda,illa dico verba: Iuda te laudabunt fratres tui,adorabunt te filu patris tui, non in commune pertinent ad populum Iudaicum, sed propriè ad Iudam & eius tribum. Similiter verba illa quæ consequuntur, Ligans ad vitem pullum suum, & c. proprie denotant fertilitatem regionis in terra Chanaam, quæ tribui luda forte obuenit: quare si prima & extrema huius vaticinij propriè spectant ad tribum Iuda, etiam illud quod inter hæc medium est: Non auferetur sceptrum de Iuda, ad eandem tribum propriè spectabit. Ridiculum enim & absurdum est dicere, Iacob primis extremisque varicinij verbis allocuru esse filiu Iudam, mediis autem verbis dessexisse sermonem propheticum ad vniuersum populum Iudaicum. Et verò nulla ratio est cur Iacob loquens de tribu Iuda potiùs quàm de alia qualibet tribu, dixerit illud, Non auferetur sceptrum de Iuda, si id non propriè & singulariter ad tribum Iuda, sed communiter atque indifferenter ad genté Iudaicam pertinuisset. Præcipua igitur vis huius obiectionis in eo est, quòd nulla videtur esse ratio, si illud, No auferetur sceptru de Iuda, no propriè spectat ad tribu Iuda, sed in vniuersu ad gété Iudaica, cur Iacob illud dixerit alloquens filiú Iudam potiùs quàm alium quélibet filiorú, & cur

poriùs adiungere illud voluerit cæteris quæ de Iuda dicebat, & applicare ad tribum Iuda, quàm ad aliam tribum.

Solutio obie-

Verùm commodè responderi potest; cur id secerit Iacob, tres afferri posse causas valdè probabiles. Prima causa hæc est: prenouerat Iacob spiritu prophetico principatum Iudaicum futurum penes tribum Iuda, & longissimo tempore, & slorentissimum atque potentissimum, fuit enim penes tribum Iuda per annos quingentos viginti. Nam primum tempore Iudicum, per annos septem & quadraginta fuit penes Othonielem & Abesa, viros de tribu Iuda: postea à Dauide vsque ad Sedechiam, fuit penes eandem tribum Iuda per annos quadringentos septuaginta tres, quo tempore imperiú Iudaicum, maximè verò sub Dauide, & Salomone amplissimum, slorentissimum ac potentissimum fuit, præstantissimique reges claracrunt, bellica quidem gloria Dauid, sapientia Salomon, sanctitate ac pietate Iosaphat, Ezechias & Iosias. Rectè igitur Iacob vaticinium de principatu Iudaico præcipuè ad tribum Iuda voluit applicare.

Altera causa: præuiderat item Iacob eodem spiritu prophetico, fore aliquando, vt vniuersus populus Hebræus à tribu Iuda nomen accipiens,
non iam, vt antea, vel Hebræus, vel Israelita, sed Iudaicus appellaretur:
quod primum accidit auctore Iosepho, post reditum ex captinitate Baby
lonica. Etenim post id temporis omnes appellati sunt Iudæi, & regio eorum nominata est Iudæa, & regnum Iudaicum: cuius rei suit causa, quòd ex captinitate non alia tribus redierit quàm tribus Iuda, mixta tamen cu
tribu Beniamin: & regio terræ promissionis quam tenuit post reditum ex
captinitate, plurimum ea suit, quæ ad sortem tribus Iuda pertinebat. Non
igitur alienum suit, quod Iacob de vniuerso populo Hebræo vaticinaba-

tur, id accommodasse ad tribum Iuda.

Tertia causa, eaque, vt opinor, potissima & probabilissima, illa fuit: licet 102 post reditum ex captiuitate Babylonica, qui sceptrum & principatum tenuerunt, Pontifices fuerint de tribu Leui, ipsum tamen sceptrum & imperium fuit in tribu, & ex tribu Iuda. Hoc vt planè intelligatur, scire conuenit, ex capriuitate solam tribum Iuda reuertisse in terram Chanaam,& item regionem quam tunc & deinceps vique ad Herodem pollederunt Iudzi, cam fuisse quæ aut tota, aut maxima ex parte ad sortem tribus Iuda pertinebat; nam aliæ partes terræ Chanaam olim cæteris tribubus assignatæ, possidebantur id temporis à Samaritanis alissque gentibus. Præterea ciuitas regia & caput ac sedes regni, vrbs erat Ierusalem; quæ vrbs post Dauidem ad tribum Iuda pertinuit.itaque licèt persona quæ tenebat sceptrum, esset de tribu Leui, attamen ipsum regnum & ditio regni, & ciuitas regia, & fubditi ei regno ad tribum Iuda pertinebant. Defecit igitur persona de tribu Iuda semper principatum tenens, ipsum tamen sceptiu non defecit in tribu Iuda:nam illud quod subditur, Et dux de fæmere eius, intelligi potest sub hac disiunctione, nunquam defecturum de tribu Iuda vel Principem, vel principatum & sceptrum. Etenim vel ipsi pontifices qui post reditum ex captiuitate summam in ea potestatem habuerunt,

Iosephus lib. 11. Antiquita 11m. quamuis esset de tribu Leui, non tamen appellabantur Reges aut Princi-

pes Leui, sed Iuda.

4: 1

Ponam exemplum cuiuis manifestum, quo res hæc nemini non clara & certa sit. Sceptrum & imperium, & vt vulgò dicitur, Corona Hispaniæ, abhine circiter centum annos translata videtur ad personas Austriacæ fa miliæ olim extraneæ sanguini Hispanico, sed per connubiú Ioannæ Ferdinandi Regis Catholici filiæ, & Philippi filij Maximiliani Imperatoris in regiam stirpem Hispaniensem insitæ:non ob id tamen verè dicetur desecisse sceptrum vel corona Hispanica; nam licet personæ fuerint extraneæ gentis & familiæ, ipíum tamen (ceptrum eiúlque amplitudo & potentia dominationis, Hispanica est, manétque eadem corona Hispaniæ, etiamsi penes diuersi generis ac gentis personas fuerit. Quanquam hoc exemplú co deficit à vero, quòd qui de gente Austriaca imperiu Hispanicu tenuerunt, hodiéque felicissime tenent, licet paternum genus habeat Hispanis extraneum, maternum tamen Hispanicum est, quod apud Hispanos ius habet hæreditarium; quocirca propter maternum genus debebatur illis iure hæreditario Hispanicum imperium. Esset igitur ad id quod agitur, magis accommodatum exemplum imperij Polonici; quod nuper vidimus post excessum nouissimi Sigismundi Regis, in Henricum Vallesiu, & post hunc in Stephanum Battoreum Principem Transyluaniæ translatum,nec ob id tamen (ceptrum,& regnum in Polonia tunc defecisse dici posset. Ad eundem igitur modum de sceptro ac principatu Hebrei populi,ac de tribu Iuda cogitare & sentire conuenit.

Illud porrò scire oportet, quo tépore cœpit Hebræus populus habere Principes suz gentis, suisse primum principatum non penes tribum Iuda, sed penes tribum Leui in Mosej& Anes tribum Ephraim in Iosue, qui secundum Mosen tenuit principatum: consecutum deinde est tempus Iudicum, qui víque ad Saulem primú regem fuêre quatuor decim; Horum primus Othoniel, & nonus Abesan fuerunt de tribu Iuda, ceteri ex aliis tribubus. Verum eo tempore etiam sine principatu, summa erat in tribu Iuda dignitas & au&oritas; nam cùm forma gubernationis eius temporis esfet Aristocratia, id est, optimatum dominatus in eo statu primas sine controuersia tenebat tribus Iuda, cuius rei clarum & certum est illud argumentum, quòd post mortem Iosue consultus Deus ab Hebræis, quem in gerendo bello aduersus hostes ducem ac principem sequerentur: re- cum Folitiam spondit, vr sequeretur Iudam, sicut scriptum est in exordio libri Iudicu. populs Hebras Quodautem eo tempore Politia Hebræorum Aristocratiæ formam ha- fuisse Aristoberet, testis locuples est Iosephus, qui libro sexto Indaicarum Antiquita- cratiam. tumad hunc modum scribit: Sub Mose & Iosue Optimates Rempublică 10fephus. administrabant: post Iosue mortem; octodecim annos populus fuit sinc Iummo magistratu, deinde rursus ad pristinam formam regiminis rediqrunt, eum qui belli scietia & fortitudine præcelleret, supremum iudicem constituendo, quamobrem totum hoc tempus quo talis hic status durawit,2ppellauerunt Iudicum. Sic Iosephus.

Sed

Sed vnus etiam nunc restat eximendus lectori scrupulus. Dicetenim aliquis; Cum hæc prophetia Iacob euidentissimum & validissimum cotra ludæos de aduentu Messiæ præbeat argumentum, quî factum sit vt hoc vaticinio, contra Iudæos disputando, nec Dominus noster, nec Euagelistæ, nec Apostoli vii sint; quos tamen plurimis Vatú oraculis & testimoniis vsos esle costat. Verum in propru est causam reddere.ex hac enim nec Apojiois, prophetia illud tantú cócludi potest, quo tépore natus est Saluator noster, nec Enangels eo tépore venturu fuisse Messa: tic enim primum defecerat principatus, starssaliquă ex géte ludaica translatus ad Herodé alienigenam: sed hoc ludæi non ne do sint hoc va gabant. Quin etiam pro certo habebant tam docti quàm ipsum vulgus, in proximo elle Messia aduentum. Vnde Samaritana dixit Ioan. 4. Scio quia Messias venit. At verò hominem illum qui dicebatur Iesus, filium Marie, & vt putabatur, Ioseph, illum inquam hominem verum esse Messiam qui expectabatur, quod Iudzi negabant, & aduersus eos vrgebant Apostoli; hoc inquam, argumentari & concludere non licet ex prophetia Iacob. Non igitur mirum, ea non esse vsum nec Christum Dominum, nec Apostolos.

Cur nec Chri It ses Dominus, sicinio Lacob.

Epilogus totime difputationis.

Summa igitur opinionis nostræ tres potissimum res continet; primò enim arbitramur, Prophetiam hanc Iacob si vniuerse, & in commune intelligatur de ipso populo Hehræo, esse omnino vera, & hanc esse eius sententiam, Hebræos semper vsque ad Messia aduentum habituros ex sua stirpe ac gente principes: atque ita prorlus euenisse comperiet, siquis memoria repetat principes eius populi omnes à Mose vsque ad Herodem, at que hac ratione plerique Patrum eam prophetiam interpretati sunt. Dein de sensemus, de nulla duodecim tribuum Israel propriè, vt ab aliis tribubus distincta est, verè dici posse in ea fuisse sceptrum & supremum impe rium Iudaicum ab initio víque ad Messiæ aduentum. Siquidem tribus Iuda (de qua id magis dubitari posser qu'am de alia quauis tribu) à Moyse víque ad Dauidem, per annos plus quadringentos triginta, non habuit imperium in eo populo nisi in duobus tantúm Iudicibus, Othoniele & Abela, & in istis per annos duntaxat quadringenta septem. Post reditum autem ex captiuitate Babylonica & Zorobabelis principatum, víque ad regnum Herodis, per annos scilicer amplius quingentos cum summo imperio præfuerunt Iudaico populo Pontifices, qui erant de tribu

Tertio loco illud etiam affirmamus, licèt hæc prophetia non in vna tātùm & sola tribu Iuda effectum suum ex toto habitura esset, verè tamen rectéque applicatam fuisse eam tribui Iuda potius quam alicui aliaru tribuú, duas ob causas, tú quòd sceptrú & imperium Iudaicum longissimo tempore, id est, per annos plus quadringentos septuaginta continuatú fue rit in tribu Iuda, e oque rempore potentissimum & gloriosissimum fuerit: tú quòd, etli post reditum ex Babylonica captiustate qui sceptrú & principatum tenuerunt, Pontifices fuerunt qui erant ex tribu Leui, attamen ipsum imperium, &, ve vulgò dicitur, Corona erat tribus Iuda. Namque & ipsum regnum, id est regio, quæ possidebatur, vel tota,

vel maxima ex parte ad sortem tribu Iuda pertinebat, & qui subditi erant ei regno, homines erant tribus Iuda; hæc enim sola, admixtis sibi Beniamitis, reuersa est ex captiuitate: Ciuitas quoq; regia & sedes atq; caput regni, id est, vrbs Hierusalem, à Dauidis vsque tempore pertinuit ad tribum Iuda. Quo factum est, vt post reuersionem ex captiuitate Babylonica, & tota illa gens, Iudeorum nomine appellata sit: & quamuis qui tenebant imperium essent de tribu Leui, attamen nec ipsum regnum dicebatur Leuiticum, sed Iudaicum, nec principes appellabantur reges Leui, sed Iudai

Dicam hoc iplum paulò etlam, fi potero, expressius, & breuius; cupiens scilicet vt nostra hæc opinio facilius in eoru qui legent hæc, animis imprimatur, & penitus hæreat impressa. Prophetia hæc dupliciter intelligi potest: primà quidem in comuni de vniuerso populo Hebrao: ut sententia illorum verborum. Non auferetur sceptrum de Iudaset c. hæc fit, Non definet populus Hebrzus habere principes quorum imperio regatur ex sua stirpe, gente, ac sanguine, quousque veniat Messias. Quo circa illud de Iuda, idé valetato; de populo Indaico, vel de Iuda, significat propriè tribum Iuda; sed posita est pars illius populi nobilissima, pro toto populo:ve interdu Hierusale vel Sion pro Iudzia, & Babylon pro Chaldzis in vniuerfum, & Samaria vel Ephraim pro regno decem tribuű. Atq; hac ratione intellecta hæc Prophetia, simpliciter atq; omnino vera esse liquidò perspicitur; à mose estim vsq; ad Herode imperium Iudaici populi, non alij quàm qui ex stirpe ac gente Hebreorum erant, obtinuerunt. Et hanc prophetiz huius intelligentiam seguuti sunt ferè Patres qui ante mille annos fuerut. Cur autem Iacob vaticinium, quod in vniuerlum pertinebat ad populu Hebræum, tunc potissimum voluerit pronutiare, cum loquebatur de tribu Iuda, causas suprà exposuimus.

Altera huius prophetiz interpretatio est, non minus quam superior probabilis, quinetia planior ad intelligendu, & ad credendum procliuior:totam hanc Prophetiam proprie ad tribum Iuda pertinere:& sententiam eius esse hanc, Cùm tribus Iuda principatu in populo Hebrzo nacta erit, tenebit ipsum perpetuò, nec perdet vnquam quousq; veniat Messias: quod ita planè euenit. Etenim primò adepta est regale imperium creato rege Dauide; idq; tenuitin posteris eius vsque ad captiuitaté Babylonica. Posteà, licèt persone tenétes in eo populo sceptrum. fuerint Pontifices de tribu Leui; attamen sceptrum ipsum arque imperium, & vt vulgo dicitur, la Corona, erat tribus Luda:namo; ipía regio & ditio eide regni, & subditi, & fedes regni, & ciuitas regia erant tribus Iuda; quapropter appellabantur reges & regnum Juda, non autem Loni. Hoc autem sceptrum & imperiü Iuda, licet Herodes quoque habuerit; quia tamen non habuit legitime, id est, nec hereditario iure, nec populi consensu & electione: sed iniquè sibi delatum à Romanis, etiam per vim iple rapuit: ideireo verè dicitur regnante Herode ablatum esse septrum de Iuda. Præsertim verò cum lege Moss vetitu esset, nequis alienigena (qualis erat Herodes) rex fieret Hebraorum. Sicenim scriptum

Comment.in Gen. Tom. 4. mm m m m

est Deut. 17. Conftitues regem tibi de numero fratrum tuorum. Non poteris alterius gentis hominem, regemfacere, qui non sit frater tuus. Verum contra superiorem interpretationem nostram illud posset opponi, in vaticinio lacob duo esse coniuncte posita, & nó abla um iri sceptrum de luda, & non defuturum ducem de fæmore eius, donec veniret Messiat post reversionem Iudzorum ex Babylonica captivitate, duces & principes eius populi non fuerunt ex tribu Leui, sed ex Iuda. Veruntamen hocita soluitur: illud Donec veniat, qui mittendus est, refertur ad illud priùs, Non auferetur sceptrum de luda, non autem ad illud posterius, Et dux de famore eius. Solet enim scriptura, cum plura coniun de præmisic, extremo loco ponere aliquid, quod non ad omnia illa præcedentia, sed ad ynum aliquod eorum tantum referatur. Cuius rei exemplu in promptu est ex cap. 15. Genesis. Dixit Deus Abrahæ, Peregrinum eru semen tuum iu terra non sua: & subiscient illud sermienti, & affligent illud quadringentis annis. Hoc extremum, quadringentis annis, tantum refertur ad illud primum, Peregrinum erit semen tuum in terra non sua: No autem ad illud. Subiicient seruituti & affligent, Si quidem seruitutem, & afflictionen Hebræorum sub Ægyptiis, etiam ducentis annis breuiorem fuisse, non semel suprà astendimus, & in tertio Tomo super illud caput 15. & in hoc quarto Tomo non vno tantum loco. Manierunt enim Hebrzi quindecim & ducentis tantùm annis in Ægypto: in quibus per septuaginta annos, quibus vixit Ioseph post ingressum Iacob in Ægyptum, quietè ac feliciter fuerunt in Ægypto.

# QVARTA PROPHETIA.

De Zabulon.

Genef. 49. Vers. 13. Zabulon in littore maris habitabit, & in statione nauium pertingens vique ad Sidonem.

A B V L O N decimus fuit ordine generationis filioru Iacobitos & sextus corum quos genuit Lia. Huic præscribens lacob fitü eius regionis, quá eius posteritas & tribus in sortitione & partitione terræ Chanaam pollellura erat, lignificat eam fore maritimam & confiné Sidoni. Hoc quamuis exiguű & leue videatur;magni tamen intererat prædici, opulentam & abundatem fore fortem Zabulon, propter maritima commercia & mercaturæ negotiationem; scilicet vt intelligerent Hebrzi, quă terram Chanaai psi obtinuissent'ea neq; casu obtigisse illis, nec humana prudentia & potentia, sed diving gratia & ope:quippe cum animaduerterent, tot seculis ante, & promissum & prædictű eis fuisse, quam quæq; tribus eius terræ pottionem, & cuius conditionis atq; qualitatis possessura esset, idq; cernerent tam distincte, propriè atq; expresse per Jacob fuisse præsignatū: ideoq; nihilipsi dubitaret de eius terræ cosecutione, neg; vbi ea adepti essent, vlla cum habitatoribus eius, vel ob metu, vel ob securitate con ent societatem

cietate, sœdusve initent. Quo suit profectò detestabilior Iudzoru diffidentia & peruicacia, qui audita proceritate ac fortitudine habitatoru eius terre, protinus desperata eius acquisitione, in Ægyptű regredi constituerunt, vt in lib. Numerorum, cap. 3.& 14. scriptum est. Nec minus execranda fuit corum ignauia qui Chananzis toties à se tamq; mirabiliter profligatis, tamen turpis lucri pactione, contra Dei iussa pepercerūt,& vnà lecu habitare, quos iussi fuerat penitus exterminare, passi sunt.

Sex expedamus verba huius prophetiz, & ante omnia varietatem le- Varietas lectionum quæ vix est notabilis. Pagninus ita vertit: Zabuló in portu ma- ctionum. ris habitabit, & erit in portu nauiu, & terminus eius vsq; ad Sidonem, vel, vt alij reddunt, Latere suo ad Sidonem pertinget; vel, vt habet Oleaster, Ad sinum marium habitabit, & ipse ad sinum naujum, terminus eius super Sidon. Dixit autem numero multitudinis, ad sinum marium, quia in finu fiue portu, duo videntur quasi maria; alterum quod finu concluditur, & alterum quod extra finum est. Septuaginta sic habent : Zabulon iuxta mare habitabit, & ipse secus accessus naujum, & pertendet víque ad Sidonem. Paraphrafis Chaldaica huiusmodi effert sententiam: Zabulon in littore maris habitabit, ipse subiugabit regiones nauibus, bonumque maris comedet, & terminus eius pertinget vsq; ad Zedon. In vocabulo Zabulon pulchra fit annominatio, significat enim habitationem : pulchrè igitur dicitur, Zabulon habitabit. Pro vocabulo littoris, Hebraicè est, Coph, significans & littus, & portum, & finum: fignificatur igitur, regionem eius fore maritimam & portuosam, vel sinuosam. Pro illo autem, Et in statione, Hebraicè est cade vox, quæ suprà, Coph, ducta à verbo Caphaph, quod significat tegere, abscondere seu protegere, quia portus protegit naues à furore ventorum, & ideireo naues appelluntur ad portum quo fint tutæ ac securæ, vnde septuaginta verterunt, iuxta accessum nauium.

Pro illo: Pertingens vique ad Sidonem. Hebraice ad verbum est: Et latus eius super Sidon.vox Habraa larech, significat foemur & latus, & ponitur ad fignificadum, plagam terræ Zabulon spectaturam Sidone, id est, terminum eius fore versus Sidone. Verum quia in lib. Iosue ca. 19. cum subtiliter describuntur fines & termini sortis & regionis Zabulo, nulla fit mentio Sidonis quam tamen, cum esset vrbs illa antiquissima & nobilissima, tacita minimè præterisset Iosue: propterea existimat Andreas Ma Masius in Comentario eius capitis, Sidonem non fuisse terminu sortis Zabuló, neq; aliud fignificare hoc loco voluisse Iacob, quàm posteros Zabulon habituros ad mare, versaturósq; frequenter in portubus & naualibus, atq; mercatură facturos apud Sidonios, & cum Sidoniis illam ipsam maris ora tenentibus, ac mercatoribus toto orbe celeberrimis: ex quo futura erat illius tribus Zabulon ingens opulentia & rerum omnium abundantia. Quod indicauit paraphrasis Chaldaica dicens, Subjugabit regiones nauibus & bonum maris comedet : similiaque si- Locus Deut, gnificauit Moles Deuteron. 33.cum benedicens Zabulon dixit: Latare cap 33. Zabulon in exitu tuo, significas Zabulonitas feliciter exituros in mare, &

mmmm

nauigaturos ad fora rerum venalium, rémque foris ac peregrè facturos, Subdit Moles: Inundationem maris quali lac suget, & absconditos thesaures arenarum: non obscuré significans, per mare importatum iri in eius regione multa & magna bona, tum ad victum eius, tum ad opulentiam.

Zabulon.

thai.

Arque hæc fuit temporalis & terrena fælicitas sortis Zabulon. Verùm 109 Insignia terra tempore Christi Domini nostri habuit tria etiam ad laudem & decus infignia. Primùm enim in ea tribu fuit mons Thabor gloriofa Domini transfiguratione nobilitatus: fuit item ciuitas Nazareth ante alias vrbes clara & veneranda propter ortum Deiparæ Virginis, Conceptio-Luc.t. nem Domini nostri & educationem, multorumq; annorum inibi habitationem : denique in ea terra Dominus noster exorsus est prædicare Locus Mat- Euangelium, vt traditur Mat. 4. quamobrem quafi letabudus Isaiasc. 9. dixit:Terra Zabulon & terra Nephthali, via maris trans Iordanem Galilea Gentium. Populus qui ambulabat in tenebris, vidit lucem magnam: habitamibus in regione umbra mortis, lux orta est eis. Quibus verbis significatur, su-

turos per id tempus quo Messias prædicaturus illis esset Euangelium,

Zabulonitas vitiosissimis atque corruptissimis moribus.

gentes ferè vi

terraneis.

Nimirum animaduertere licet, ciuitates & gentes maritimas, pluri- 110 Maritima bus atq; maioribus quam mediterraneas vitiis esse obnoxias, tum prosossiones meds pter superbiam quæ nascitur ex fiducia virium; sunt quippe maris præsidio munitæ;tum ob auaritiam,quòd ad lucra mercaturæ incumbunt: denig; ob rapinas & prædas, ad quas opportunitate maris, & naualium commoditate inuitantur: adiice quòd cum fint emporia & aduenarum receptacula, facilè peregrinis moribus, vitiis atque erroribus inficiun-Plate. tur. Quapropter noluit Plato, ciuitatem, quam sue republicæ designabat futuram Metropolim, esse maritimam, sed minimum decem millia passum mari remotam; habere tamen vicinum portum, vt ea ratione nec externis moribus prauis, aut vilibus facile corrumperetur, nec omnino tamen vtilitate maris incunditatéque prinaretur. Talem fuille Hierosolymitanæ vrbis situm qualem desiderabat Plato, docet Eusebius libro 12. de Præparatione Euangelica cap. 27.

Allegorica expositio.

Allegoricam huius prophetiz de Zabulon interpretatione copiosè 111 & eleganter tractat B. Ambros. in lib. de benedictionibus Patriarcharu, Ambrosius. cap. J. quam nos, quo plura breuiori oratione complectamur, non verbis Ambrofij, fed nostris, licet minus difertis exponemus. Hæc prophetia de Zabulon, secundum allegoriam, præclare ad Christi Ecclesiam accommodatur, in quam benè conuenit nomen Zabulon, significans habitaculu sine habitationem. Namq; in Ecclesiam verissime dici potest illud quod in Psal. 30. Elegis Dominus Sion, elegit eam in babitationem sibi. Hac requies mea in saculum saculi, hic habitabo, quoniam elegi eam. Est enim Ecclesia omnium sidelium & ipsius Dei habitatio in terris. Dici-Qualis sit Ec tur auté Ecclesia habitare in littore maris. Significat.n. mare, mundum clesia Catho tempestatibus & procellis vitiorų turbatum & agitatum, iuxta que est Ecclesia:na licet in mundo sit, no est tamen de mundo, sed est in littore & in terra, firma scilicet & immobilis: pulfatur quide fluctibus mundi,

lica,

Digitized by Google

sed nó frangitur, quinimò quasi scopulus ipsos fluctus frágit ac dissipat: similis domui fundatæ, non super arenam, sed super firmam petram, Matth.7. cuius insuperabilem firmicatem descripsit Dominus in Euangelio.

Est autem iuxta littus Ecclesia: prospicit enim Hæreticorū, Iudæorū & Paganorum naufragia, periculorum ipla immunis & expers, & quali prompta & parata & velut obuia excipiendis ex naufragio mundi ad securu ipsius portum confugientibus. Est præterea mercaturæ dedita: neq; enim aliud in terris agit Ecclesia, quam spirituales merces inter Deum & homines tractare: in quam sanè veriùs competit quàm in Zabulonitas, quod Moses dixit Deut. 33. Latare Zabulon in exitu tuo: inundationem maris quasilac suges, & thesauros absconditos arenarum, Id est: Fælix eris & nimium fælix Christi Ecclesia, cùm ex Iudæa ad Gentilitatem exibis:per totum enim orbem terra maríque dilataberis,& præcipuas mundi delicias diuitiásque possidebis. Suges lac gentium, & mammillà regum lactaberis:accipies pro zre aurum, pro ferro argentum, pro lignis ac lapidibus ferrum. Quod autem subdit Iacob: Pertingens vique ad Sidonem; non id vacat mysterio-Sidon enim fignificat venationem. Significatur igitur, Ecclesiam Christi nó solum quia futura erat iuxta mare, habituram piscatores hominum, sed etiam venatores, idest, ex omnibus insulis & regionibus terræcontinentis, innumerabiles ad eius magisteriu, cultum & obsequiu esse venturos. Quare huc accomodari posset quod est apud Hierem. cap. 16. Ecce ego mittam piscatores multos, & piscabuntur eos: & posthac mittam eis multos venatores, & venabuntur eos de omni monte, & de omni colle & de cauernis petrarum.

## QVINTA PROPHETIA. De Machar.

Issachar asinus fortis accubans inter terminos. Vidit requiem Genes. 49. quòd esset bona, & terram quòd optima: & supposuit hu- VERS. 14. merum suum ad portandum, factusq; est tributis seruiens. & 15.

R & N v N C I A T Iacob în diuisione terræ Chanaam tribû Issachar sortituram & fertilitate & amœnitate soli regionem optimam ac fœlicissimam;& idcircò deditos fore Issa-🌌 charitas agriculturæ, adeóque natalis foli amantes ac tenaces futuros, ve quiduis passuri potiùs sint, qua se à sedibus suis abstrahi: quemadmodum clitellarij muli quatumuis onusti, si læta gramina, quæ carpat per iter nachi fuerint, nec ipso onere, nec etia fustibus facilè propelluntur. Simile est illud quod de hac ipsa tribu dixit Moses Deut. 32. Zocas Bout. Latare Isachar in tabernaculustuis: fignificans videlicet fertilieos amænaque regione sua delectatos, libenter mansuros domi, nec ad externa

loca negotiationis causa profecturos.

mmmmm

Campus Ef-

Argumentum bonitatis terræ Issachar, vel vnus campus Esdrelon, 114 maxima ex parte intra sortem Issachar contentus, esse potest: nullus enim eo per totam Chananæ terram locus est amænior atque vberior, abundat enim frumento, oleo, vino, atque omnium rerum copia, quæ ad victum cultumque hominum conferunt. Erant præterea in sorte Issachar montes Gelboe, propter cædem Saulis & Ionathæ maledicti, dirisque à Dauide rege affecti, quasi propter necem tantorum virorum inibi sactam, digni essent qui perpenderent naturalem sertilitatem, &

amænitatem, qua proximè commendabantur.

Montes Gelboe.

Varietas lectio num.

B. Hieronymus in traditionibus Hebraicis in Genefim, hanc citat 115 lectionem huius loci ex Septuaginta Interpretibus: Islachar bonum de siderauit requiescens intermedios cleros. & videns requiem quia bona est, & terram quia pinguis, supposuit humerum suum ad laborandum & factus est vir agricola. Subdit Hieronymus: In Hebræo ita legi, Islachar asinus osseus recumbens in terminis, & videns requiem quia bona est,& terram quia pulchra est,inclinauir humerum suum ad portandum,& factus est in tributum serviens. Interpretatur autem appellari asinum osseum, quòd in cultura terræ & vehedis ad mare oneribus eorum quæ in fuis finibus nafcebantur, plurimum laboratus effet, regibus quoque tributa pensitaturus: Hebreos porrò tradere his verbis, per metaphora fignificari quòd Islachar Scripturas sanctas die ac nocte medi tans, plurimum in earu studio elaboraturus esfet, & ideo omnes tribus ei seruituras, quasi magistro dona portantes. Paraphrasis Chaldaica huiulmodi habet lectione: Islachar diues in facultatibus, & possessio eius erit inter terminos, vidítq. partem quòd bona erat, & terram quod fructifera erat, subiiciétq. prouincias populorum, & deleuit habitatores earum,& qui relicti sunt in eis, serui & tributarii eius facti fuerunt.

Augustin Eugubin.

Sed expendamus figillatim verba huius prophetiæ fecundum nostr**å** 116 lectionem. Afinus fortis, Hebraice, afinus offis, seu osseus, id est, magnorum & firmorum offium:in quo est robur animalium. Oleaster ait voce Hebrzam fignificare dor sum seu spina dorsi: & ideo vertit, Asmus dor. h,idest, habens robustum dorsum ad ferenda onera. Cur autem pro, Asinus fortis, Septuaginta posuerint, bonum desiderauit, vide hoc loco Eu gubinú. Onkelus reddidit: diues in facultatibus. Accubans inter terminos Septuaginta verterút, inter cleros fiue fortes: náque Isfacharitæ à meridie contermini erant Manassensibus, à septentrione Zabulonitis. Vel hoc dictum est, quia tribus Islachar intra nobiles admodum terminos interiacebat, habens ad occidentem mare Mediterraneum & montem Carmelum, ab Oriente verò mare Tiberiadis, quam etia perluebat torrens Cison, non incelebris in Scriptura, que humor partim ex monte Thabor, partim ex Hermon & Gelboe defluens geminum faciebat, altero alueo ad occasum in mare Mediterraneum, altero ad Ortú in lacú Genefareth decurrentem. Kimhi & Oleaster pro interterminos, vertunt, inter sarcinas seu onera, affirmantes id propriè significari vocabulo Hebræo: fignificari autem afinum fortem, qui etiam cum requiescit, non

leuatur onerested sub eo quietem capit:eòque denotari Issacharitas in rusticis laboribus fore assiduos atque indefessos: adeo vt laborem & cu ram agriculturz in loco solatij & quietis sint habituri. Vel illud: Cubabit inter terminos, significat fore vt Islacharitæ inter terminos suæ regionis confistant, nec externas negotiandi causa tetras petant.

Vidit requiem quod esset bona, & terram quod optima. Id est, elegit vitam quietam, qualis est agricolarum, vacuam nempe à periculis & molestiis tam bellicis quam aulicis:ad quod vite genus trahebatur bonitate foli, quod ei optimum, vel vt habent Septuaginta, pingue, siue vt propriè si gnificat vox Hebrza, pulchrum & elegans forte contigerat. De quieto ac fortunato agricolarum statu elegans est apud Virgilium secundo Georgicorum digressio que incipit:

> O fortunati nimium, sua si bona norint Agricola.

Qua de re multa quoque & præclara Homerus libro 6. & 7. Odyssex, Virgilia. Cato, Varro, & Columella in exordio suorum voluminum de re Rusti ca, Plinius libro 18. primis aliquot capitibus prodiderunt. Et suppossuit Varra humerum fuum ad portandum vel lecundum Septuaginta, ad laborandū. Columella Perstat in metaphora de asino forti, & significat libenter Islacharitas Pliniau. subituros omnem laborem atque molestiam in cultura terræ propter vberrimos eius prouentus: vel quia abundabant bonis maximè vendibilibus & experitis à mercatoribus, solebant ea, vel suis vel animalium humeris deportare ad mare, vt inde mercatoribus védita exportarétur.

Factus est tributis serviens. Septuaginta diversam reddiderunt sententiam, transferentes, factus est vir agricola. Paraphrasis Chaldaica contrarium planè sen um expressit: Subijciet, inquit, provincias populoru & delebit habitatores earum, & qui relicti fuerint, serui & tributarij eis erunt. Verum cur præcipue dicantur Islacharitæ futuri vectigales, triplex ratio potest adferri. Etenim cum propter fertilitatem suz regionis omnin essent dirissimi, solebant à regibus plus ceteris tribubus one rari & grauari tributis Ipfi quoque ne ab externis hostibus infestarētur, vel a fuis regibus euocarétur ad militiam, vel ad aulă, & patrio folo, fertilissimo scilicet & amœnissimo, abscedere & abesse cogeretur, libeter hanc redimebant vexationem largiendis muneribus & penfitandis tributis. Ad hæc, ex aliis tribubus plurimi seruiebant Regi vel in aula vel in militia, vel aliis quibuslibet muneribus regiis: quapropter vel immunitatem tributorum, vel remissionem à Rege mercedis loco cosequebantur: Issacharitæ autem bellicum laborem ac molestiam, & aulicam ambitionem auersati, suísque bonis contenti, nec immunitatem, nec alleuationem vechigalium merebantur.

Hæc prophetia de tribu Islachar (ne intelligentia eius mystica om- Mysica internino pretereamus (pulchre aptari potest ad virum iustum. maxime verò pretatio, . humilem &mitem Iusto enim bene convenit nome Islachar, significas mer cedem, cui enim merces in cœlis à Deo parata est nisi iusto? huic nempe per Isaiam Dominus: Dicite, inquit, iusto quoniam bene; fructum enim

Esa. 3 enim adinuentionu suarum comedet: Et Christus in Euangelio: Beati pauMatth. 5 peres spiritu, quoniam ipsorum est regnum colorum: Beati mites, quoniam ipsi
possidebunt terram. His consona sunt quæ de eadem tribu dixit Moses
Deut. 3 3. Latare, inquit, Islachar in tabernaculis tuis, quasi dixerit: Lætare, iuste, siquidem yt Dauid ait: Vox exultationis, & salutis in tabernacu-

Pfalm. 17
Pfalm. 72. lis iustorum. Asinus fortis. Quam bene quadrat similitudo? Ve sumentum
fattus sum apud te, inquit Dauid, er ego semper tecum. Saluator noster vui

Matth. 21. omnium animaliu insedit asinum: Et sanè nullo in hominum genere libentiùs quàm in humilibus acquiescit. Asinus est animal humile, mansuetum, totúmque hominis addictum obsequio & vtilitati: talis est erga Deum humilis & mansuetus. Fortis, Nihil est quod ad tolerada mala quamlibet multa & ardua, magis hominem robustum sirmúmque reddat, quàm humilitas & mansuetudo; nam qui de se humiliter sentit, is nunquam sibi putat iniuriam sieri, nec se indebita sibi atque imme. rita mala pati. Mansuetus porrò nullis iniuriis nulls sque malis lacessitus commouetur, nedum ad iram vel vitionem incitatur.

Accubans inter terminos. Propterea iustus nunquam non est læto & 110 tranquillo animo, tam secundis rebus quam aduersis, quia cubat inter terminos. Prospicit enim quis post hanc vitem sinis bonorum & malorum suturus sit, cernitq; improbos breui voluptate sempiternu emere dolorem; bonos contrà temporario labore coparare sibi æternam selicitatem. In horum cosideratione terminoru conquiescens, nullu detrectat laborem, nullu periculum recusat, nihil sibi graue & acerbum vel intolerandum ducit. Supposuit humerum summ ad portandum. Duos habemus humeros, quia duplex est laboris genus: alij labores pertinent ad animu, ad corpus alij, vir iustus vtrumque humerum supponit ad laboradum, quia corpus pariter atq; animu offert ad quoslibet labores pro Christi gloria & hominu vtilitate perferendos. Faltus est tributus serues. Iustus tributum debet & soluit, Deo, Proximo, & sibi: Deo tributum amoris, religiosi cultus, obedientiæ & patientiæ: Proximo, dilectionis, iustitiæ, copassionis, ac misericordiæ: sibi mortificationis & cotinetia.

## SEXTA PROPHETIA. DeDan.

VERS. 16. Dan iudicabit populum suum sicut & alia tribus in Israël, Fiat Dan coluber in via, cerastes in semita, mordens vngulas equi, vt cadat ascensor eius retrò. Salutare tuum expectabo, Domine.

Judith.13.



R AE VI DE N S Iacob, tribum Dan, quæ fatis alioqui obfcura & ignobilis futura erat, maiore in modú à Samfone qui ex ea tribu fuit, illustratū ac nobilitatū iri, propterea va ticiniū hoc de tribu Dan, totū retulit ad Samsonem. Fuit

autem

aute talis reuera Samson robore corporis ac fortitudine animi, quale fuisse Hercule ambitioso mendacio finxerunt Greci. Et verò vtriusque tempora non multu discrepant: namq; fuisse eos propemodu synchro nos, indicat Euseb.in Chronicis. A Latina lectione huius loci nihil di lis eorum esse cordat Græca, & Hebraica lectio; nisi quod pro illo, Cerastes in semita, qua de Sam-Hieronymus legit, regulus, pro illo, Salutare tuum expecto, Domine, lectio fone narranquam sequitur Ruffinus, & quam habet nouissima Septuaginta Interpretu editio Romana sic habet: Salutem Domini expettas, quod refertur crebure. vel ad equitem, vel ad mordentem ungulas equi. Paraphrafis Chaldai Enfe bius. ca hanc reddit sententiam : Detribu Dan eligetur & consurget vir. In Ruffinus. diebus eius redimetur populus eius, & in annis eius requiescent simul tribus Israel: huius terror irruet super populos,& cades eius praualebit in Philistæis: Tanquam serpens & coluber quiescet in via, & tanquam aspis infidiabitur in semita: interficiet robustos in castris Philifizoru, equites cu peditibus: eneruabit equos eoru & quadrigas, & deijciet ascesores eoru retrorsum. Redeptione tua expectabo, Domine.

Hercule, limi-

Dan indicabit populum suum sicut & alia tribus Israel. Alluditur ad nomen Dan, significans iudicare seu vindicare: nam Rabbi Salomon sic interpretatur: Vltionem capiet populi sui de Philistæis, vt cùm dicitur: Dominus indicabit populu suum. Et ex hoc vaticinio & superioribus atq; posterioribus quibusdam apparet agnominatione vocabulorum in his oraculis edendis delectatum esse Iacob. Sicut & alia tribus in Israel. Ex multis aliis tribubus fuêre iudices populi Hebræi, præter quatuor, Ruben, Simeonis, Gad, & Aser. Putat quide Caietanus Iephte, qui Iudex fuit, de Gad fuisse: sed similius vero est fuisse eum de tribu Manasse: siquide is fuit (vt traditur in libro Iudicu) de Galaad, quæ terra cecidit in sorté Manassis, vt habet Iosue 17. Nam Barach, qué inter Iudices ac Duces populi Hebræi recenset Samuel 1. Reg. fuit de tribu Nephthali.

Ex quatribu fuerit lepote.

Fiat Da coluber in via, cerastes in semita, & c. Illud, siat, more prophetico positum est pro, siet, vel erit: Hæc auté verba nonnulli existimat facere ad vituperatione tribus Da quasi ea futura esset valde astuta, insidiosa, fallax & serpentina malitia pollens, cuius rei nonnullú extat argumentum in libro Iudicum, cap. 18. Sed verius dictu fuerit, ea verba referri ad Samsonem: qui comparatur colubro & cerasti, vt significetur quam is fuerit terrificus & formidandus hostibus. Quemadmodum enim nemo audet ingredi per ca viam, & semita quam scità venenatis sauiss; serpétibus obsideri: ita populu Hebræum duce ac propugnatore Samsone, nullus hostiu audebat infestare: aut quia, sicut serpentes latent in viis, & inopinatò aggressi homine feriunt mortifere, ita Samson incautos nec opinantes aggressus hostes, magnas sæpe eorum strages edidit.

124 Coluber Hebraice dicitur, nachash, à verbo nachash, quod fignificat augurari seu incantare; vel quia serpentes norunt incantatorum artes, & voces effugere, vt de aspide proditum est Psal. 57. aut quia per ipsum auguria & incantationes fieri solet. De Ceraste vide Pliniú lib. 8.c. 23. Ilinius. Est auté Cerastes, genus serpentis (auctore Solino c. 30.) præferes qua- Solinus. Comment.in Gen.tom 4.

le animal.

Cerafles qua- drigemina cornicula, quoru ostentatione velut ad escam ilelctas aues perimit:nam reliqua corporis tegens arenis, nullu sui prebet indicium, nisi ex ea parte qua inuitatis ad pastú auibus nece affert. B. Hieronym. pro Ceralte legit, Basilicus seu Regulus. Mordens ungulas equi, vi cadat ascensor eius retro. Significatur astutia eius serpentis, etia quos non tangit interimentis, sicut serpens mordens calcaneum equi, nec tangens

equite, deiicit tamen ipsum in terra & occidit. Spectat autem hæc ora-

tio ad extremu facinus Samsonis, omniumq; factoru eius celeberrimu, Indith 16. cùm colunas theatri, quod Philistæoru principib. erat copletu, demolitus, tria millia eorum ruina oppressa, simul ipse occumbes, interfecit.

Locus perob-(curus.

Sed illud quod sequitur, perobscuram habet sententia; Salutare tuum 125 expectabo, Domine. Hebraicè ad verbum est, salute; Chaldaica paraphra-

Oleastri tres expositiones.

sis habet, redemptionem; Alij, Saluatorem. Veruntame perobscura est hæc sententia: & argumentum magnæ obscuritatis, est multiplex interpretandi eius ratio à Doctoribus excogitata. Oleaster tres huius loci expositiones ponit, sic enim scribit: Quemadmodú solét senes & zgroti inter verba emittere suspiria, ita Iacob fecit; qui fessus inter tot verba,vocem illam emisit ad Deum: Saluté tuam expecto, pomine; id est, Spero quòd sanabis me; aut, Sana me, Domine, quoniam salutem tuam spero. Si verò sententia cum præcedetibus iungere vis, tunc sensus erit: Quoniam hane tribum Dan serpentina malitia præditam fore video; spero Domine ve me salues ab ea, quemadmodum de Simeone & Leui dixerat: In consilium eorum non veniat anima mea. Prior tamen expositio mihi magis germana literæ videtur. Est & tertia: Saluté tuam expecto, Domine, vt scilicet hæc mea vaticinia impleantur per Messiam qui est salus tua. Sic Oleaster. Verùm has interpretationes esse perquam leues, vel me non dicente, per se Lector intelliget.

Duarta expo fitio.

Alijexistimant hæc verba Iacob continere precatione qua vsus est 116 Samsom, cùm siti admodu fatigatus ac propemodum moribundus, potum à Deo postulauit. Siriens valde Samson, inquit Scriptura, clamaur ad Dominum, dicens: Tu dedisti in manu serui tui salutem hanc maximam, & en

in siti morior, incidamo, in manus inimicorum istorum, e c. Vel potius verba illa referri debent ad nouissimas preces Samsonis, vt est in eodem lib. cap.17. Samson, inquit Scriptura, inuocato Domino.ait. Domine Deus me-

Duinta expo Politio.

mento mei, & redde mihi nunc fortitudinem pristinam, vt vleisear me de hostibus meis, 🗠 pro amissione duorum luminum vnam vliionem recipiam. B.Hieronym.eumq; secuti Rupertus, Lyranus, alisque coplures pu-127

Ruperius. tant Iacob prophetico spiritu contemplantem eximias & admirandas virtutes Samsonis clarissimáq; facinora, incidisse in eam cogitationem, num forte Samson suturus esset Messias; Verum quia intellexit, eu post mortem non statim ad vitam rediturum, & post eius principatum nihilominus Hebræos ductú iri in captiuitatem, liquidò agnouit nequaquam illum fore Messia. Et idcirco protinus exclamanit, Salutare tunm expectabo Domine quasi diceret, Alium ego exspecto Saluatorem populi mei, quàm vel Gedeonem, vel Samsonem. Adest huic expositioni Thargum

Digitized by Google

Thargum Hierofolymitanum, in quo sic est ad verbu hoc loco: Dixit Pater noster Iacob, Non expecto redemptionem Gedeonis, quæ est salus temporalis, neque redemptionem Samsonis, quæ est salus transitoria, sed expecto redemptionem Messix filij Dauid, qui venturus est vt adducat fibi filios Ifrael, cuius redemptionem expectat & defiderat anima mea. Sic ibi. eadémq; itidem habentur in paraphrasi Chaldaica editionis Complutenfis.

Hanc interpretationem minime probabilem esse censet Paulus Bur- Paulus Burgenfis hoc loco: Non enim talis vel dubitatio, vel ctiam suspicio Iacobi animum subire potuit:ei nempe notum erat,& ipse,paulo antè fignificauerat, Messiam futuru de tribu Iuda: non igitur Samion qui erat de tribu Dan, Messias esse poterat. Ac licet maximi roboris suerit Samfon,haud magni tamen confilij & prudentiæ fuit;& quedam gessit satis

inconsulté atque imprudenter, quæ in Messiam cadere non potuissent. Est alia quedam huius sententiæ interpretatio. Iacob secutu esse mo- Sexta exporem Prophetaru; qui quoties loquitur de persona aliqua, vel de re qua-sitio. piam quæ illustrem veturi Messiæ similitudinem & imaginem gereret: repente in eius vel desideriu vel præconium, vel rerum ad ipsum pertinentium prorupere solent. Samton porrò dece rebus Messiam mirificè præfigurauit. Primò, conceptio Samfonis, vt etia Christi, fuit divinitus per Angelu paretibus nuntiata. Secundò, fuit Samson Nazareus, id est, Somo dece colecratus Deo ab infantia vique ad morte, nihil immundum aut quod rebus figuram eius. Tertiò, duxit vxoré Gentilé contravoluntaté parentum, prætérq; 15.16. fas legis Mosaicæ, verùm Dei consilio & instinctu. Quartò, robur eius & fortitudo dicitur fuisse in capillis, præsertim verò in septé crinibus. Quintò, leoné in le ferociter irruenté manibus suis in frusta discerpsit. Sextò, asini maxillà occidit mille Philistæos. Septimò, peteti à Deo potũ, ex maxilla afini ad bibendũ aqua scaturiuit. O Etauò conclusus intra ciuitaté ab hostibus, media nocte surgens euulsas cardinibus fores ciuitatis cum postibus & seris in apice montis, humeris suis deportauit. Nonò, trecetas vulpes caudis inuicem colligatas cum facibus incenfis immisit in areas Philistinor, quæŭ no segetes tantum omnes, sed etiam vineas & oleas incendio perdiderunt. Decimò, duas columnas quibus domus Philistæorum principibus completa sustinebatur, suis manibus apprehendens atque conquassans demolitus est: cáque ruina moriens ipse plures hostium quam dum vixerat interemit. Iacob igitur dum vaticinabatur de Samsone, quòd is multiplicem ferret similitudinem Messia, flagrans aduentus eius desiderio & expectatione, orationem fuam crupuit in illa verba, Salutare tuum expectabo, Domine.

Nec mihi non illa placet huius sententie interpretatio, Iacob lumine prophetico vidisse quo tépore populus Hebræus vehementri ab hostibus Philistæis vexandus erat, missuru Deum eo tépore Samsonem, viru fortissimű, qui afflictis rebus subueniret, & firmissimű Hebræis aduersus hostes quasi propugnaculu & præsidium suturus esset: nec eo tatum

nnnnn

Septima expo fitio. tempore id factură Deum, sed quotiescunq; illis magnis in periculis & angustiis versarentur, si piè ac sideter ad misericordia Dei presidiumq; consugerent, missură Deum, qui eos periculis & malis eriperent, & ab hostibus desenderent: quod sape factă esse, liber Iudică ostendit, tales enim sucre Othoniel, Gedeo, Iephte, aliiq; quos proptereà in eo libro Saluatores esse appellatos legimus. Iacob igitur hec animo prospicientem atq; contemplantem, ex occasione Samsonis, de quo pracedentia vaticinatus erat, generale illam sentenciam pronuntiasse: Salutare tuum expectabo, Domine, quasi diceret, Non tantum in illa persecutione Philistavoră quos prossigabit Samson, sed in omni alia persecutione hostili expectabo, id est, populus meus, cuius ego caput sum (nam loquitur de populo Hebrao sub nomine suo) expectabit vel expectare debebit salutare tuum, id est, abs te vel salutem vel saluationem & redemptionem, vel saluatorem. Ac mihi quidem ha dua postrema interpretationes secundum literalem sensum videntur omnium probabilissima.

Ochana expo ficio de Antichristo , & an ille futurus sit de tribu Dan. Thoftatus. Oleaster. Caietanus. Irenaus. Hippolyt. Ambrof. August. Prosper. Theodor. Greger. Andreas. Cefarienf. Areta. Haymo. Richard.

Anselm.

Restat vltima interpretatio multis probata celebratáque quæ hoc va- 1311 ticinio dixit Iacob de tribu Dan, non tam ad Samsone pertinere, quàm ad Antichristu, etiam secundum sensum historicu, vel certè secundum mysticu intra cortice illius historiæ inelusum, & à Spiritu sancto principaliter intentu. Sumunt auté istius expositionis auctores quasi certu, de tribu Dan suturu Antichristum. Hoc incertum esse dixit Thostatus: sed Oleaster longius procedens, etia fabulosum esse ausus est dicere. sed quale obsecto est, vetustissima in populo Dei traditione, plurimorum, atq; in primis nobilium scriptorum auctoritate sirmatam, scriptisque proditam, tanto fastidio ac supercilio reiicere quanto cautior hoc loco Caietani fuit opinio, qui licet hoc non planè certum atq; indubitatum dicat, eo tamen posito, asseuranter dicit & euidenter ostendit, eiusmodi expositionem cum sententia verborum Iacob aptissimè congruere.

Hocigitur vaticiniú Iacob de Dan, intellexerút atq; interpretati sunt 192 de Antichristo Iren. lib. 5. aduersus hæreses, Hippolyt. Martyr in orac. de Consum. seculi, Ambros. in lib. de Benedict. Patriarch. c. 7. August. quæst. 22. in Iosue, Prosper lib. de Promissionibus & prædictionibus Dei, Parte 4. Theodoret. quæst. vlt. in Genes. Greg. lib. 30. Moral. c. 18. Deniq; super cap. 7. lib. Apocal. Andr. Cæsarien. & Areta, Haymo, Richard. Antel. Rupers. & coplures alij. Cùm enim eo loco Iohannes recessitis omnibus aliis tribubus Iudæoru, solam in ea tribus enumeratione prætermiserit tribum Dan, id secisse Ioanné dicunt Patres in odium ac detestationé Antichristi, qué ex tribu Dan suturu esse cognouerant.

Neq; obest huic Patrú opinationi quòd apud Ioanne eo loco in commemoratione tribuum, etiam tribus Ephraim præterita videatur, non
enim præterita est, siquis rem paulò attentiùs consideret, sed ea signisficata est, siquis rem paulo attentiùs consideret, sed ea signisficata est
per tribum Ioseph; siquidem non alia erat tribus Ioseph, quàm tribus
Ephraim & tribus Manasse. Cùm igitur distincte nominata sit tribus
Manasse, cosequens est, ea que appellatur tribus Ioseph, no alia debere

Digitized by Google

intelligi quam tribum Ephraim. Verum vtcuque sit, Antichristum esse futuru de tribu Dan, licèt ex sacra Scriptura non possit enidenter osten di, attamen propter antiquissimam eins rei traditionem, & tot ac tantorum Patrum consensum, fidem meretur.

Cæterum quomodo verba huius prophetiæ in Antichristum cope · Theodor. tant, & Theodoretus quellione vltima in Genesim, & S. Gregorius lib. Gregorius. 30. Moralium fuse ostendunt, nos hic summatim coprehedemus. Dan iu licabit populum sum, Antichristum, qui extribu Dan futurus est, vt regem suum primi omnium studiose sequetur Hebræi: Eric aute, sicut coluber in via, & Cerastes in semita. Per viam significantur filij huius seculi, la tam voluptatum & vitiorum viam terentes; istis erit Antichristus quasi coluber in via, id est, pestifera doctrina, venenum erroris, & impietatis, lenocinijs & blanditiis voluptatum imbutum eorum animis infunder. Per semitam significantur homines arctioris & seuerioris vitæ: aduersas quos insurget Antichristus vt cerastes quadrigemina cornua ferens: Similiter Antichristus quatuor maxime rebus sectatores ac professores virtutis &pietatis feducere conabitur, primum simulatione sanctitatis, tum oftentatione scientiæ & eloquentiæ, deinde mirabilitate prodigio rum quæ faciet:ad extremum terrore potentiæ suæ, ac tormentorum, quibus aduerlantes sibi cruciabit, immanitate.

Mordens ungalas equi, vi cadat ascensor eius retrò. Equus, animal est ma gni fattus & ambitionis, & alacre ad bella: qua re mundu hunc defignat calcaneus equi, extremum est mundi tempus quo veturus est Antichristus:mordere calcaneŭ equi, est nouissimo illo mundi zuo atrocissimă persecutionem concitare:ascensores equi, Principes sunt mundi, bonis & deliciis eius affluentes, quos faciliùs cæteris in luam sententia & obsequium pertrahet Antichristus. Retrorsum cadere, in solos couenit re- Aliter bonos probos. Cadunt sanè boni aliquando, sed in faciem suam: nam etsi non- labi at que imnunquam labuntur, laplum tamen suum agnoscunt, & seriò pœnitentes errati lese prosternunt coram Deo, peccatum suum amare slentes, & di centes cu Dauide: Peccatum meum contra me est semper: Mali verò retrorsum cadant; nam neque quid, quantumue peccauerint confiderant aut zilimant, neque de refipilcendo ac refurgendo per veram pænitentiam curant. Impius nempe, vt dixit Salomon, ambulat, & nescit vbi corruat.

Salutare tuum expectabo Domine, Iacob præuidens Iudæos pro Messia Prou. 4. recepturos Antichristu, sicut illis prædixit Dominus noster Ioa. 5. Ego veni in nomine Patris mei, & non recepistis me:alius veniet in nomine suo, & illum recipietis. Illum alium quem recepturi sunt Hebræi, Antichristum fore interpretati sunt Patres. Hoc igitur prouides Iacob, & toto animi sensu abominatus, exclamauit, Absit hoc à me, non ego Antichristum recipiam, sed cum ille venerit, tum ego expectabo Saluatorem, aduetus enim Antichristi, erit prenuntius appropinquantis Christi ad iudicium: quo enim tépore Antichristus maxime desæuiet, veniet de cœlo Chriftus, & impium illum interficiet Spiritu oris sui,vt scribit Paulus. Qua 2. Thef. 2. uis igitur tempus Antichristi propter eius persecutionem tristissimum

& acer-

833

& acerbissimum erit; hoc tamen afferet solatij Sanctis, quòd scient in proximo esse aduentum Domini.

Locus Deuter.

Concludam hanc prophetiam de Dan, si adiecero breuissimă expositionem eorum verboru quibus Moses benedixit tribui Dan, qua verba Mosis trigesimo tertio capite Deut. sic habent: Dan catulus leonis, sluet largiter de Basan. Sic quoque vertit Pagninus. Sed alij pro illo, suet ace Basan, cesent ex Hebrao vertendum: Exiliet, vel, prosiliet: verò ita verterunt Septuaginta. Horum verborum duplex est interpretatio. Altera est Lyrani & Caietani: Describitur, inquit Caietanus, situs sortis Dan; in ea nempe ciuitate qua dicebatur Lachis, qua Danita de tribu sua appellauerut Dan, vt proditum est in libro Iudicum capit. decimo octauo. Aiunt enim esse ibi sontem principium suminis Iordanis, qui sons subterraneo meatu sluit ex quodamalio sonte qui est in terra Basan; propterea dicitur quòd Dan saltabit de Basan. Aqua enim scaturiens in vno sonte, qua occulto meatu procedens inuenitur, scaturiens in alio sonte, dicitur saltare de loco ad locum. Ita Caietanus. Similia scribit Lyranus.

Hanc interpretationem valdè adiunat paraphrafis Chaldaica, quz 138 fic habet eo loco:Dá fortis ficut catulus leonum, terra eius irrigatur à

torrentibus, qui fluunt de Mathanan. Appellat Chaldæus paraphrastes terra Basan, Mathana, non solum ibi, sed voig. Cuius appellationis cau sam inuestigans Masius super caput duodecimu Iosue, suspicatur eum littera Me posuisse pro Beth, quod etia apud Gracos non est insolens; aut fortassis quia eius interpretis tépore sic vulgò appellaretur: Iam verò Schin in Tau connertere, vistatissimum est Chaldæis & Syris. Meminit quidem Eusebius in lib. de locis Hebraicis vrbis Mathanan, sed locatæ ad Arnonem, id est, extra Basanitidem. Quod autem suprà dictum est Iordanis sontem susse sus la locus min Dan; id autem est, fluens ex Dan. Is locus postea nominatus est Panæas, sed Philippus Tetrarcha te pore Saluatoris nostri instaurata vrbem de Cæsaris & suo nomine Ca-

tæpe in facris literis Dan pro termino terræ fanctæ Aquilonari dicitur, ficut Berfabea pro Australi.

Altera interpretatio est: In regione Basan robustissimos & rapacissimos fuisse leones; qui ex infidiis & improuisò sæpe in homines & iumenta prædæ causa exiliebant, Danitas igitur comparari leonibus profilientibus ex Basan, quo significatur eos fore audaces, robustos, bellicosos violentós que & prædæ auidos pariter ac rapaces. Verùm pergamus ad alia.

faream Philippi appellauit, quæ abest à Sidone versus Orientem millia passuum circiter triginta quinque; & quia versus Septentrionem habet à tergo montéLibanum, quo terminabatur Chananæa regio, propterea

Mafine.

Eufchiss.

## SEPTIMA PROPHETIA.

De Gad.

Gad accin & us præliabitur ante eum, & ipfe accingetur retrorsum.

VERS. 19.

O N multum differt à sententia nostræ lectionis Paraphrasis Chaldaica, quæ sic habet : de Domo Gad castra armata erunt, quado transibunt Iordane ante fratres suos, ibunt ad

bellum,& cum multa lub stantia reuertentur in terram luam. Ita verterunt Septuaginta: Gad, tentatio tenchit eum, & ipse tentabit eum íuxta pedes. Beatus Hieronymus refert hanc lectionem. Gad, latrunculus latrocinabitur eum, & ipse latrocinabitur plantam. Pagninus hoc modo trastulit: Gad exercitum succidet, & ipse succidet calcaneu. Secudum Montanu fic legitur, Exercitus superabit eum, & ipse superabit.tandem secundum Oleastrum; Gad exercitus exercitabit eu, & ipse exercitabitur in fine, seu à tergo: Et sensus est: Licet magna difficultate experturi sint Gaditæ in debellandis Chananæis; ad extremum tamen eos debellabunt,& eiicient de terra ad quam obtinenda prægredientur ipsi reliquos fratres suos. Videtur autem hic alludi ad nome Gad, quod fignificat congregare exercitum. Illud, accinetus, fignificat armatum vel expeditum & ab omnibus impedimentis vxorum, liberorum, gregum, armentoru, cetereq. supelle Ailis domesticæ vacuu: na hec omnia Gaditæ dereliquerunt ante trasitum Iordanis interra regum Og & Sehon, quam illis assignauerat Moles in possessione. Ac licet id comune suerit illis cu Rubenitis & media tribu Manasse; attribuitur tamen Gaditis. quia Iacob voluit Rube tantum increpare & incusare ob scelus admisfum. De Manasse vetò sicut ettă de Ephraim nullu verbum hîc facit Iacob, sed de solo Ioseph loquitur, qui fuit corum pater. Illud porrò quod sequitur, Et ipse accingetur retrorsum: Hebraice hanc reddit sentetia: ipse ducet exercită in vestigio, seu per vestigia, vel retrò siue à tergo. Id aute est; Postqua Gaditæ deuicerint Chananæos & terram eoru fratribus fuis subjecerint, tunc ipsi per eadem vestigia seu per eandem viam reducent exercitum suum redeuntes in suam hæreditatem.

Verum excutiamus sententia nostræ lectionis. Putat Caietanus quæ hic dicuntur, referri ad Iephte, qui fuit primò dux latronum, tum electus Dux ab Hebræis, expeditiùs pugnauit contra Ammonitas: deinde coactus est etia pugnare contra tribum Ephraim: lege historiam eius in libro Iudicu, ca. 1 1. Probat autem Caietanus eu fuisse de tribu Gad, An Iephte fue quòd in capite quinto prioris libri Paralipomenon scriptum sit, Gadi- rit de tribu tas habitasse in Galaad & in Basan, Iephte vero suisse ex Galaad, docet Gad. liber Indicum capite vndecimo. Atenim fimilius vero est fuisse eu de tribu Manassissisquide in libro Iosue ca. 17. scriptu est terra Galaad cecidisse in sortem Manassis. Hieronymus igitur & plerique alij hac volut esse sentiam huius prophetiæ, Gaditas expeditos & armatos ante

Digitized by Google

alias tribus intraturos terram Chanaam, nec dimissuros fratres suos. donec debellatis hostibus possideant illi terram suæ quisque sorti assignatam: quo facto reuerívros post quatuordecim annos in hæreditaté fuam, & grauissima bella cum finitimis sibi gentibus, feliciter tamé gesturos. Quocirca illud; retrorsum accingetur, sic exponitur; armati & acie instructa redibunt, vel onulti prædis opimis magnisque opibus reuertentur. Reuersio Gaditarum narratur in libro Iosue cap. 22. In priori li-Infiguis victo bro Paralipomenon cap. 5. illustre Gaditis bellicæ virtutis testimoniu ria Gaustarii perhibetur, appellantur enim viri bellatores scuta portantes & gladios, & tendentes arcu, eruditíque ad prælia: & posthæc memoratur celeberrima corum victoria de Agaræis parta, captis camelorum quinquaginta millibus, ouium ducentis quinquaginta millibus, afinoru verò duo-

Expositio alle gorica.

Secundum allegoricum sensum'hæc prophetia potest ad Christum 142 Etenim vocabuli Gad duplex est interpretatio: fignificat applicari. enim accinctum,& expeditum,vt interpretatur Hieronymus in Tradi-

Pfal.42. Pfal.92. tionibus Hebraicis in Genesim, & quadrat in Christum cui dicitur: Accingere gladio tuo super fæmur tuum potentissime; & rursus: Dominus regnauit, decorem induit, induit Dominus fortitudinem & pracinxit se : Est autem præcingere, vestes deorsum prolixè demissas attollere, & ad medium

Cur se pracin gant homines.

corpus apprimere & adltringere. Multis porrò de causis sese accingunt vel precingunt homines; vel ad iter faciendű; vel ad faltandű; vel ad currendű; vel ad laborandum; vel ad ministrandum, & seruiendum, vel ad luctandum aut pugnandum. Christus erat vestitus longissimis vestibus

Philip. 2. gloria & decoris, ficut dicitur Pf. 103. Confessionem & decorem induifi, amictus lumine sicut vestimento. Christus autem in mundum venit precin-Etus vel potitis exinanitus, præcifis omnibus huius mundi bonis & vo-

bus millibus, hominum denique centum millibus.

luptatibus, pauper, humilis, & passibilis. Sic nempe conueniens suit nostrum Dauidem, posthabitis Saulis armis, accinctum, cum baculo & ·funda procedere ad certamen contra Goliath.

Secundum alios, Gad fignificat, exercitum congregare aut ducere: 18 & Dominus noster appellatur Dominus exercituum. Eo nimirum ingrediente in coelos interrogantibus Angelis, Quis est iste rex gloria? rel-Psal.23. ponsum est, Dominus fortis, Dominus potens in pralio. Significat præterea

Gad, felicitatem: nam eo nato dixit Rachel, feliciter. Et quisnam obsecro felicior Christo?nam qua Deus, felix est secundum essentiam, & au etor omnis felicitatis: qua est auté homo, etia felicissimus suit, is quip-

pe ab exordio sua creationis perfectam habuit felicitate, quod alij cotigit nulli, nec homini, nec Angelo. Et if se accingetur retrorsum. Retto Christum est Ecclesia, qua eum sequitur, credendo eius doctrina, sanctimoniam venerando, admirando prodigia & miracula eius exepla vitæ morumque imitando, denique post ipsum crucem suam portando.

Ecclesia, verò accincta est & armata, & est terribilis tanqua castroru 144 Cane, 6. acies ordinara: cuius figura fuit lectulus ille Salomonis Canticorum 3. que ambibant sexaginta fortes ex fortissimis Israel, omnes tenetes gla dium,

dium, & ad bella doctissimi, vniuscuiusque ensis super fæmur suum propter timores nocturnos. Figura quoque Ecclesie suit turris illa Dauid que describitur Canticorum 4. cum inexpugnabilibus ædificata propugnaculis, ex qua mille pendent clypei, & omnis armatura fortium. Qualia porrò sint Ecclesia arma praclare ostendit Paulus 2.2d Corinth 10. Arma,inquit,militia nostra non carnalia sunt,sed potentia Deo ad destructione munitionum, consilia destruentes: & omnem altitudinem extollentem se aduersus scientiam Dei, de in captiuitatem redigentes omnem intellectum in obsequium Christi, & in promptu habentes vicisci omnem inobedientiam.

Accipe paucis sensum moralem. Militia est vita hominis super terram: Tropologia. felix igitur qui semper est armatus & paratus ad pugnam contra tres hominum hostes, Carnem, Mundum, Diabolum. Oportet autem nos accinctos & armatos esse, tam antè, quam retrò: Antè, vt longè prospiciamus in posterum peccata, in quæ labi possumus, & sedulò præcaueamus : Retro aurem, propter præterita peccata quæ fubinde repullulant,& ob longam consuctudinem animum reflectunt & retorquent ad mala semel derelicta. Vel accingi retrorium, est à Deo instrui & armari adversus insidias & tela inuisibilium hostium, quæ vitari non possunt sine Dei quadá singulari protectione, quam ipse pollicitus est Dauidi dicens: Intellectum tibi dabo, et instruam te in via hac qua gradieris: sirmabo super te oculos meos, Itaque accinctos nos esse oportet sicut dixit Dominus: Sint lumbi vestri pracincti, id est, exsolutos arque expeditos ab omnibus omnium terrenarum rerum curis atque cupiditatibus, quæ funt velut impedimenta & onera atque vincula, quibus si fuerimus implicati ac præpediti, bene præliari non poterimus;quin per ea Dæmon faciliùs nos capiet& vinctos tenebit.

Reliquum est vt hic quoque breuiter explanemus sententiam corum Locus Deuteverborum quibus Moles benedixit Gad Deuteron. 33.ita dicens: Benedit- ronomijusp. 33. Etus in latitudine Gad. quia latissimam regionem in divisione terræ Chanaam fortius possedit, vt pater ex c. 1 3. losue. Quasi leo requieuit; adeo formidabilis & terribilis erit hostibus, vt nullus eum irritare aut lacessere ausurus sit, non magis viique quam cubantem leonem. Cepisque brachiu & verticem. Adeo robusti & strenui gladiato res futuri sunt Gadita, vt vno ictu caput fimul & brachium abscissuri sint. Fortasse est hyperbolica locutio, sicut in libro Iudicum ca. 20. de Gabaonitis scriptum est, fuisse eos tam peritos funditores, ve nunquam ictu aberrauerine ab eo quod sibi feriendum designassent, etiamsi tenuissimus esset capillus. Vel per ver- Dent. vit. ticem significantur principes ducésque belli, per brachia verò robusti bel latores & milites: & vtrosque Gaditæ vicerunt atque contriuerunt. Vidit principatum sum: cognouit se bellica virtute præstare cæteris, vel huc habere laudis & gloriæ principarum quod in sua sorte, Moss esset sepulcrú; & ideo subditur, quod in parte sua dector est repositus. Vocabulo doctoris per excellentiam significatur Moses, qui sepultus est in monte Nebo pertinente ad fortem Gaditarum, quamuis quo loco eius montis corpus Mo-Lis fuerit condită, nulli mortaliă adhuc compertă fuit. Qui fuit cu princi-

Comm.in Gen.Tom.4.

Digitized by Google

00000

pibus populi, Gaditæ reliquas tribus transeuntes Iordanem comitati sunt armari, nec eos deseruerunt, quoad illi debellatis hostibus promissamsibi terram possederunt. Et fecit iustitias Domini, & indicium sum sum Israel. Quod enim Gaditæ corá Dño, Mosi & reliquo populo promiserant. vt narratur Nu. 32.id plenissime cos præstitisse, liquet ex 21.c. lib. Iosue.

#### PROPHETIA OCTAVA

De Aser.

VERS. 20.

Aser pinguis panis eius, & præbebit delieias regibus. 为 EBRAICE est, ex Aservel de Aser. Vocabulo autem pa-147 nis fignificatur omnis cibus & alimentum. Pro pingui, Hebraicum vocabulum fignificat pinguedinem ex oleo; quasi propter olei abundantiam omnis corum cibatus futurus

fit oleo delibutus: simile est quod de Aser dixit Moles Deu. 33. Tingat in oleo pedem suum: significans tantum ei superfuturum olei.vt possit etiam pedes oleo tingere, quemadmodum suprà dictum est de Iuda: Lanabit in vino stolam suam, & de se Iob dixit cap. 29. Lanabam buiyre pedes meos, & petra fundebat mihi riuos olei. Sequitur in Prophetia Iacob, Prabebit delicias regibus, Id est, Terra eius procreabit res víque eò delicatas & pretiofas, vt eas sibi reges tanquam summas delicias expetituri, & comparaturi sint. Alij legunt, & iple fruetur delicijs regum, sic vertit Pagninus, & itidem habet paraphrasis Chaldaica. Et sensus est: Fruetur bonis terræ suæ optimis, talibusque, vt vel ipsis regibus deliciarum loco futuræ sint, aut esse possint. Oleaster refert ad oleum, cuius feracissima erat regio Aseritarum. Præbebit, inquit, oleum ad conficienda pretiosa vnguenta, quibus reges pro summis delicijs vtuntur. Vsus enim vnguentorum apud Principes frequentissimus erat in regionibus Orientis; vnde habes in Pfal. Olen peccatoris no impinguet caput men, & referete Luca Do minus dixit Pharisco; Oleo caput meum non unxisti. Vox Madam, à vocabulo Eden ducta, significat voluptaté & delicias, vel potius ré que parit voluptatem aut delicias:namq; est solene Hebræis vti actibus pro obie-

Cis, & contrà.

Moyses Deuteron. 3 3. postquam de Aser dixerat: Tingat in oleo pedem 14 sum, subiungit; Ferrum & as calceamentum eius: Significans terram eius tribus, abundantem ac prædiuitem fore venis ferri & æris: cuius rei argumentum est Sarepta eius sortis ciuitas, à metalli officinis, id est, à purgandis conflandisque metallis appellata. Quantum porrò frumenti, olei, alia rúmque deliciarum inibi fuerit, proditum est ab ijs qui ea loca peragrarunt:namque inter alia fertur, vallem, Aser incredibilis esse amænitatis omnisque generis fructuum frugumque fertilitatis. Iosephus quoque libro 4. de Bello Iudaico scribit ciues Giscalæ, quæ vrbs sortis fuit Aletitarum, & secundum B. Hieronymum, patria B. Pauli, plerosque omnes suisse agricolas, atque in terrenis fructibus fortunas suas omnes locatas habuisse, quod sanè vbertatis certissimu est testimonium. Subdit præterea Moles

Iosephus. Hieronymus.

Moses, Sieut dies innentutis tua, ita & senectus tua. Significat Ascritas fore decoros arque robultos non solum in inuentute, sed etiam in senectute. Tulit enim Aser inuenes formosissimos, virginésque pulcherrimas; & ideo suprà de eo dixit Moses Benedictus in filys Afer. Id est omnes laudabunt Aser propter pulchritudinem, & decorem filiorum eius. Et sic placens fratribus suis. Scilicet propter filiarum pulchritudinem. Quidam tamen superiora verba sic putant ex Hebræo interpretanda: Quot dies tui, tot anima ma; quasi diceret: Futurum est tibi omni tempore cum veteribus pessessionum tuarum colonis perpetuum certamen.

Allegoria huius prophetiæ tam comodè, quam quæ maximè, ad Chri- Coloff. 2. stu applicatur. A ser significat divitias. Et quis ditior Christo, in quo sunt omnes thesauri sapientix & scientix Dei? quique cum diues esset, pro nobis egenus factus est, vt nos per illum diuites efficeremur. Rectè Ambrossus: Paupertas, inquit, Christs nos locupletat, humilitas glorisicat, infirmitas roborat, morsviuificat, sepultura resuscitat. Et quis est panis eius, 1040 6. nisi caro ipsius?quam vocat ipse panem qui de cœlo descendit, qui verè Psal.103. cor hominis confirmat; vt quicunque eum manducat, viuat in æternum. 104n.6. Etest sanè panis pinguis, omnium scilicet diuinorum charismatum abudantia refertus:pinguis autem ex oleo:nam præcipua ratio condendi sacramentum Eucharistiæ fuit immensa Dei erga hominem charitas & Sap.16. misericordia. Memoriam en im fecit mirabilium suorum misericors, & miserator Dominus escam dedit timentibus se. Ergo cum Dauide dicamus : Sicut adipe & pinguedine repleatur anima mea. Hic panis delicias præbet Regibus; continet enim in se omne delectamentum & omnis saporis suauitatem. Sed enim deliciæ sunt non seruis peccatorum, qui amplexantur stercora suarum voluptatum tanquam delicias, sed Regibus qui suas regunt cupiditates, easque rationi & legi divinæ subiectas & obedientes tenent, quippe canunt illud canticum Apocalypsis, capite quinto, Fecisti nos Deo nostro regnum, & sacerdotes, & regnabimus super terram.

Allegoria.

## NONA PROPHETIA.

De Nephthali.

Nephthali ceruus emissus, & dans eloquia pulchritudinis.

ARIAT lectio huius loci. Septuaginta, referente Hieronymo ita verterunt: Nephthali , virgultum resolutum, Varietas lectio dans in generatione pulchritudinem: Vel, vt legit Ambro num. fius, vitis remissa porrigens in germine decorem. Hebraicæ Scripturæ, auctore Hieronymo, hæc eft sententia: Ne-

VERS. 21.

phthaliager irriguus dans eloquia pulchritudinis, fignificans quòd aquæ calidæ in ea nascuntur tribu; siue quod super lacum Genesareth & fluéta lordanis irriguasit. Hebræi volunt propter Tyberiadem quæ legis videbatur habere notitiam, agrum irriguum & eloquia pulchritudinis prophetari. Quanquam verba Hebræa poslunt verti, vt habet Latina lectio, ceruns emissus, que denotent temporaneas fruges & velocitatem

844

terræ vberioris. Sed melius fuerit ad doctrinam Saluatoris cuncta referri; quòd ibi vel maximè docuerit, vt ex cap. 4. Matthæi & tertio Marci licet cognoscere. Sic Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genes.

Triplex interpretatio.

Nostræ lectionis Latinæ triplex interpretatio est: quarum prima est Hebræorum existimantium hæc verba spectare ad Barac, qui ex mandato Debboræ vatis simul & Iudicis Hebræi populi, collectis dece millibus ex Nephthalitis tribulibus suis, expedité magnoque impetu instar cer ui ad bellum fuir contra regem Chanaam, & Sisaram ei us belli ducem fugauit atque ad interium compulit. Comparatur igitur ceruo emisso propter celeritatem eius in suscipiendo, & conficiendo bello. Quod auté sequitur, Dans eloquia pulchitudinis: significat pulcherrimum Epiniciú carmen ob victoriam partam ab ipso Barac & Debbora decantatum. Verum obijcitur huic interpretationi, Barac non promptè& alacriter, sed cunctanter, timidè atque ignauè id belli suscepisse: nimirum contestatu, nisi periculi sociam haberet Debboram, in id se belli nequaquam iturum, Cui Debbora respondit, ituram se quidem cum ipso, verùm non ipsi vi-&oriam, sed sibi assignatum iri, quo videtur tacite timiditatem, ignauiam & tergiuersationem eius reprehendere voluisse. Quanquam verba Barac in aliam possent verti & accipi sententiam, vt ea scilicet dixerit Barac. non metu adductus, sed religione quadam, quod speraret si Debbora fæmina Deo perquàm familiaris & cara, bello adesset, de victoria nullo modo esse dubicadum. Namque Barac acerrimo animi impetu ad illud bellum cotendisse, non obscurè indicat verba illa que sunt in Catico Debboræ, Iudicum quinto, Duces Isachar fuere cum Debbora, & Barac vestigia sunt secuti, qui quasi in praceps ac barathrum se discrimini dedit.

Andreas Mafiss.

Altera nostræ lectionis interpretatio est: significari summam terræ 133 eius tribus fertilitatem & abundantiam, in qua illud etiam singulare erat, quòd in illa priusqua in ceteris, fructus nascebantur & maturescebat: & hoc significat similitudo cerui, emissi qui tata est curredi velocitate & ce leritate, vt cursu ceteras animantes facilè antecedat. Et quia ibi fructusac fruges priùs nascebantur, idcirco ex ipsis potissimum deferebantur in templum oblationes primitiarum, propter quas sacerdotes pulcherrimas Deo laudes concinnebant. Fauere huic interpretationi videtur paraphrasis Chaldaica, quæ sic habet hoc loco: Nephthali, in terra bona cadet sors eius, & possessio erit fructifera: laudabunt & benedicent super eos.

Tertia interpretatio est Andreæ Masij in commentarijs suis super c.19 1/3 Iosue; arbittantis significari his verbis Iacob, Nephthalitas in tuta atque vbere collocatos regione, exultaturos suaui libertate & deliciarum copia quarum sors eorum referta erat futura: similiter nempe vt ceruos, qui in herbosis amœnísque saltibus liberè versantes pascentésque exsultim ludunt. Quod verò subdit: Dans eloquia pulchritudinis: denotat Nephthalitas in omni sermone fore comes, blados, elegates, assables, & humanitatis atq; vrbanitatis gratia omniú sibi animos & studia facilè cociliaturos.

Locus Dent. cap.33.

Cum hac interpretatione satis congruere videtur quod dixit Moses Deuter. 33. huic tribui benedicens: Nephthali, inquit, abudătia perfruetur, & plenus

Digitized by Google

🕭 plenue erit benedictionibus Domini,mare & meridiem possidebit. Cuius 0 rationis extrema illa verba: mare & meridiem possidebit, eo difficilem habent explicatum, quòd Nephthalitæ procul mari Mediterraneo, quod oc cidentale Iudæis erat, & Meridie remoti, ad diuersam prorsus partem, Aquilonem dico & Orientem, habitabant. Chaldaicus quidem interpres non de mari Mediterraneo, sed de mare Tyberiadis interpretatus est. Verùm illa expeditior & planior est interpretatio, propterea Nephthalitas mare & Meridiem possessuros, dictum esse à Mose, quòd licet illi à locis maritimis & meridianis dissiti essent, tamen per societatem & commerciú, & quòd apud omnes gratioli essent, ab aliis tribubus essent participaturi quicquid apud illas boni haberetur. De his tribus expositionibus, cú omnes sint aptæ ac probabiles, eá quisque deligat quæ sibi magis arriserit.

Secundum allegoricam interpretationem refertur hoc vaticinium ad Allegoria. Christum, qui Euangelium in terra Nephthali prædicare orsus est : vnde doctrina eius quasi ceruus emissus, omnem terrarum orbem incredibili velocitate percurrit: & quia nihil Euagelico pulchrius & lætius, vnde etia nomen accepit; ideo subditur, dans eloquia pulchritudinis, id est, pulchra: Christi enim doctrinæ pulchritudo, vbi se ostendit, tantos in hominum animis excitauit & incendit amores, vt quò eam adipiscerentur atque tuerentur, innumerabiles omnia quæ possidebant bona, quin etiam sanguinem ac vitam profundere ac perdere non dubitauerint. Christus porrò rectè assimilatus est veloci ceruo, scilicet de eo scriptum est Cantic. 2. Ecce iste venit saliens in montibus transiliens colles. Similus esto, dilecte mizcaprea, hinnuloque ceruorum. Quid autem pulchrius Christo, cuius & formæ & eloquij pulchritudinem prædicauit illis verbis Dauid Psal. 44. Speciosus forma pra filys hominum.Diffusa est gratia in labiis tuis, propterea benedixit te Deus in aternum. Mira verò & inenarrabilis suauitatis plena de Christi formæ,vocis,& eloquiorum pulchritudine sub figura Sponsi,in Canticis celebrat Sponsa.

#### PROPHETIA DECIMA De Ioseph.

Filius accrescens Ioseph, filius accrescens & decorus aspectu. Vers. 22.

🚱 V EMADMODVM lupra Iacob in filio luo Iuda,ita nunc in I oseph copiosus est laudum eius prædicator. Namque & illű prophetico spiritu sciebat principem futurum populi Hebræi patrémque Messiæ:& hunc eodem spiritu nouerat caput fore duarum tribuum, multorúmque ducú ac principum Hebrææ gentis parentem, multis item rebus ipsius Messia figuram. Filius accrescens foseph, filim accrescens. Maniscette alluditur ad nomen Ioseph, significans incrementum, cuius magnitudo denotatur geminatione eiusdem sententiæ. Vehementer sanè Ioseph auctus est: nam in se ipso prouectus est ad principatum non modò fratrum suorum, sed etiam totius Ægypti: 00000

& auctus est in sua progenie ac posteritate, quippe quæ duas numerosissimas tribus Israel, tribú dico Manassis & Ephraim, amplexata est. Pagninus vertit: Ioseph vt ramus crescés. Motanus: Ioseph filius fructescés. Ratio huius varietatis est, quia vox Hebræa, ben, filium quidem significat, verum cum non iungitur cum relatiuo reali, ve dicunt Hebræi, id est, cum voce patris vel matris, alias habet varias significationes, & dicitur de paruulo vel paruula in variis rerum generibus. Hîc secundum Kimhi, significat ramú, & est in fœminino genere. Est auté ramus quasi filius arboris.

Pro eo autem quo Latina lectio habet, decorus aspectu, Hebraicè est, su-156 per vel iuxta fontem, est enim integer sensus, Ioseph auctum iti ad similitudinem ramosæ arboris propter fluenta aquarum satæ: cuius arboris fertilitas describitur Psal. 1. & Ieremiæ 17. Et hanc sententiam expressit paraphrastes Chaldaus hisce verbis; Filius meus Ioseph multiplicabitur tanquam vitis quæ plantata est ad fontes aquarum: duæ tribus egredientur de filiis eius, & accipient partem, atque hæreditatem. De pulchritudine autem Ioseph scriptum est supra, c. 39. Erat Ioseph pulchra facie & decorus aspectu. Fit autem métio eius pulchritudinis, quòd ea fuit illi magna occasio tentationis & afflictionis, simulque materies ingentis gloria.

Allegoria.

Ioseph figura

Christi.

Cæterùm tota hæc prophetia de Ioseph apertissimè & aptissimè se-157 cundûm mysticum sensum ad Saluatorem nostrum accommodatur. Et quidem Ioseph multiplicem Christi Domini prætulit siguram & imaginem, fuit ille Patri super omnes filios dilectus: fuit ab eo veste polymita indutus : venditus est à fratribus suis : ex seruitute atque carcere euectus Genes. 37. ad summam dignitatem, ac potentiam : orbem à fame liberauit, & Ægy-Ibidim. pri Saluator appellatus est. Recte autem dicitur Christus, filius accresces, Inf. 39 40.41. quippe qui super omnes potentia, sapientia, gratia & gloria creuit, de quo 10an. 3 dixit Baptista: Illum oportet crescere, me autem minui: cuius auctus figura fuit lapis ille Danielis cap.2.à primo quidem paruulus, sed mox in tantă excedens amplitudinem, vt omnem terram impleuerit; fuitque Dominus fimilis grano finapis quod minimum est olerum; verum in tantum cref-

Vers. 23. Filiæ discurrerunt super murum, sed exasperauerunt eum, & iurgati sunt, inuider unt que illi habentes iacula.

cit,vt prope adæquet magnitudinem arborum.

Ro illo: Filia discurrerunt, Hebraice est, filiz incedebat, innu-198 mero fingulari, quia more Hebraico fit distributio in fingulis, vt fi dicas, Quælibet puellarum deambulabat per murum vel per alia loca vnde pulchritudinem Ioseph videre possent.Pu-

tat Rupertus hoc referri ad dominam Ioseph, posito numero plurali pro singulari, quæ amore eius capta, vbique eum videre gestiebat. Verbum discurrendi significat mulierem vagam atque petulantem, & per loca publica pererrantem qualis describitur Prouerb.7. Pro illo, Exasperanerut, Hebraice est, amaricauerunt eum: & pro Inuiderunt, Hebraice est, odio habuerunt: Pro, habetes autem iacula, Hebraicè est, domini sagittarum, que locutio

Digitized by Google

cutio frequens est Hebræis etiam aliis in rebus, veluti, domini alarum,& domini pennarum dicuntur volatilia & pennata. Sententia horum verbo rum clara est:pertinet enim ad inuidiam & odium, quo fratres Ioseh in sectabantur ipsum, adeo vt, sicut legitur suprà cap. 37.non possent illi quicquam pacifice loqui, & eum procul viderunt illum, dixerunt : Ecce somniator venit, venite, occidamus eum, & videamus quid prosint ei som nia sua. Iacula verò appellat verba dura & aspera atque mortifera, quibus illum confodere & perimere voluerunt. Alij interpretantur hoc de domino & domina Ioseph, qui eum innocétem asperrimè tra Carunt detrudétes in carceré. Moris autem est in sacris litteris, verba dura, perniciosa & exitialia, per similitudinem nominare iacula aut sagittas, vt in Psalmis: Pfal.56. Sagitta acuta, lingua eorum.

Allegoria.

Quòd si mysticam huius sententiæ scrutemur intelligentiam, per silias discurrentes super murum, non ineptè intelligemus animas sanctas veteris Testamenti, quæ cupientes animo videre pulchritudinem venturi Messiæ, discurrebant super murum, id est, longè transcendebant humana cognitionem quæ originem & fundamentum habet in sensibus corporis. Est enim corpus humanum quasi murus vndique circundans & concludens animum: istæ igitur spiritu prophetico pulchritudinem Messiæ per- Mat. 13. spectam habentes, eum videre cupiebant, sicut Dominus dixit: Multi Pro Luczo. pheta & Reges voluerunt videre qua vos videtis; & de Abraham, Exultanit, Ioan. 8. inquit,ve videret diem meum: vidit & gauisus est. Fuisse autem Dominu à scribis & Pharisæis ex odio & inuidia vehementer exacerbatum, vel, ve est Hebraice, amaricatum, id est, fædissimis iniuriis & blasphemiis onustum vexatumque, quinetiam felle amarissimo potatum, docet historia Euangelica. Linguæ autem eorum fuerunt iacula, quibus Christum ipsi, si non manibus suis, certè votis & clamoribus crucifixerunt, cum tam instanter efflagitabant à Pilato, Tolle tolle, crucifige eum.

Sedit in forti arcus eius, & dissoluta sunt vincula brachioru & Vers. 24. manuum illius per manus potentis Iacob.

ICET fratres Ioseph extremis eum malis opprimere vogloriámque convertit. Ergo sensus est; Arcus eius, id est, omne robur & præsidium eius, sedit, id est, locatum fixumque fuit in forti, hoc est, in Deo, de quo scilicet scriptum

est : Quis similis tui in fortibus, Domine? nam esse fortem, est proprium Dei Exod. 15. epithetum, de quo solet ipse frequenter gloriari,& à sanctis vehementer commendari. Quoniam igitur omnem fiduciam auxilij & præsidij su Ioseph in Deo posuerat, ideirco omnia vincula quibus ipse vel à fratribus, vel ab Ægyptiis constrictus fuerat, dissoluta sunt. Pro quo Hebraicè est, roborata sunt brachia eius : & significatur annulus aureus , & armilla & currus, & alia principalia ornamenta quibus à Pharaone ornatus & decora

& decoratus est, vt narrat Scriptura Genes. 41. Atque huc spectauit paraphrastes Chaldæus, sic hunc locum interpretatus: Quia seruauit legem in occulto, posuitque Fortem siduciam suam, tunc positum est aurum super brachia eius, posseditque regnum & confirmauit. Hoc ipsum expresse dictum est in Psal. 104. In seruam voiundatus oft Ioseph. Humiliauerunt in copedibus animam eius, ferrum pertranssit animam eius, donec veniret verbum eius. Eloquium Domini instammauit eum, mist rex & soluit eum, princeps populorum & dimisti eum. Constituit eum Dominium domus sua. & principem omnis possessim sua: vt erudiret principes eius sicut semetipsum, & senes eius prudentiam doceret. Similia horum traduntur in c. 10. lib. Sapient. Sapientia, inquit, venditum Ioseph non dereliquit, sed à peccatoribus liberauit eum: descenditque cum illo in soucam, & in vinculis non dereliquit eum, donec afferret illi sceptrum regni & potentiam aduersus eos qui eum reprimebant, & méda ces ostendit, qui maculauerunt illum, & dedit illi claritatem aternam. Hæcibi.

## Inde pastor egressus est, lapis Israel.

LLVD Inde tripliciter exponitur, Primò quidem, vt referatur 161 ad vincula & carcerem Ioseph, quibus ille solutus & ad principatum assumptus, pastor fuit Ægypti, dira fame eum liberans sua prudentia. Et lapis Israel, id est, firmamétum domus suæ, quippe qui patrem & fratres suos non tantum famis tempore aluit, verum etiam in optima Ægypti terra collocatos, quoad iple vixit, & post mortem suam fama nominis sui longo tempore sustentauit. Alij illam vocem Inde referunt ad Ioseph, interpretantes, Iacob his verbis prædicere prodituros ex stirpe Ioseph, qui sint pastores & lapides Israel, id est, Duces, Iudices ac Reges. Ex Ioseph enim progenie fuesunt Iosue, Debbora, Gedeon, Abimelech, Iephte, Iair, & duo reges decem tribuum, Ieroboã, & Nadab:postquam verò diussum est ac separatum regnum Israel, id est, decem tribuum à regno Iudæ, caput regni Israel fuit Ephraim. Tenio modo illud Inde sic exponitur, vt referatur ad manum & auxilium Dei fortis, cuius mentio proxime antecesserat: & significetur, quia Ioseph omnem suam spem in vno Deo locauerat, idcircò non modò eum cun-Ais malis & calamitatibus esse liberatum, sed insuper in tantam esse gloriam & potentiam elatum, vt non tantum populi sui, sed aliarum quoque gentium pastor ac lapis existeret. Huic interpretationi adhæsit paraphrastes Chaldaus, hanc sententiam ita exprimens. Hoc contigit ei à conspe-&u Dei fortis Iacob, cuius verbo cibauit parentes & filios, semen Israel.

Observarunt Hebræl vocabulum Euen, pro quo Latinè est, lapis, esse vocem mysticam, quia occultè & inuolutè continet duas dictiones: dicitur enim, Euen, quasi au, & ben, id est, pater & silius. Et verò Ioseph suit lapis, qui sustentauit & patrem suum, & omnes eius silios fratrésque suos. Ad hunc locum spectat quod est de Ioseph in ca. 49. lib. Eccles. Ioseph inquit, princeps suit fratrum sirmamentum gentis, rector fratrum, stabilimentum populi.

Digitized by Google

populi. Recte autem principes & rectores populorum, appellantur pastores: debent enim ita regere populos suos, ve pastor proprias oues; id quod Aristoteles libro 8. Ethicorum firmat au coritate Homeri, qui Agamé- Aristotel. nonem, bonum scilicet iust úmque regem appellauit pastorem populorii. Iam verò quàm aptè conueniat in Christum dominum vocabulum pastoris & lapidis, notius est quam vt Lectori opus sit admonitione nostra, nedum explicatione.

Deus patris tui erit adiutor tuus, & Omnipotens benedicet Vers. 25. tibi benedictionibus cœli desuper, benedictionibus abyssi iacentis deorsum, benedictionibus vberum, & vulux.

LL v D Deus patris tui, significat Deum fore adiutorem eius tum propter propria eius merita, tum maximè propter merita patris sui: Illud Omnipotens Hebraice est Shaddai, quod significat robustum, & fortem, à verbo Shaddab, quod est

prædari & rapere.Est autem nomé hoc vnum de decem nominibus qui– bus apud Hebræos Deus vocatur: quæ nomina strictim exposuit B. Hieronymus Epistola 1 36. quam scripsit ad Marcellam, vbi nomen Shaddai, interpretatus robustum,& ad omnia perpetranda sufficientem, quanquă Oleaster putat eo nomine hoc loco potius significari beneficum seu munificum. Verba porrò quæ sequuntur, continent benedictionem Ioseph in abundantia omnium terra nascentium, & in fœcunditate animalium ac filiorum. Ad efficiendam verò copiam corum, quæ terra nascuntur, duo maxime concurrunt, & conferunt, superne quidem cœlum, inferne autem abyssus deorsum iacens.cœlum dico tam astriferum, vnde lumē, calor, variique siderum aspectus & defluxus; quam cœlum aëreum, vnde imbres, venti, niues, rores. Per aby flum autem iacentem deorfum, in telligere oportet molem terræ & aquæ, quæ se inuicem complexæ vnű globum efficiunt iacentem circa mundi centrum: Vocabulo auté abyssi iacentis deorsum nominantur, vel quia locatæ sunt circa centrum múdi, locum omnium quæ sunt in mundo profundissimum; vel propter profunditates terræ & aquæ multifariam impenetrabiles. bonitas verò & felicitas terræ in eo est, vt sit pinguis ac fertilis, acceptaque semina magno reddat cum fænore: sit quoque copia terrestrium aquarum ex fontibus, fluminibus & lacubus, nec desint commoda quæ per mare deuebuntur.

164 Sunt qui existiment Iacob his verbis præsignasse bonitatem cœli, & terre quam habiture olim erant duæ tribus, ex vnius stirpe Ioseph proseminate Ephraim & Manalles: vt fit sensus; Progenies I oseph habitabit in terra fertilissima, ob benignitatem cœli, frequentiam imbrium & roris, agros irriguos, numerolólque frugum prouentus, magnámque gregum & hominum fœcunditatem; id quod significatur illis verbis: Benedictionibus oberum & vulua: na benedictio vuluæ fignificat numerosam generationem & sobolem; benedictio autem vberú, optimá nutricationé atq; Comm.in Gen. Tom.4. PPPPP

Hieronymus.

educationem. Nonnulliarbitrantur bis verbis quatuor res defignari, ex quibus solet vulgus homines aliquos laudare & quasi beatos prædicare: Solet enim dicere, Beatus dies, in quo ille natus est beata terra quæ illum tulit: beatus venter qui illum genuit: beata vbera quæ illum lactauerum.

Allegoria. Cæterum benedictio hæc Ioseph multo veriùs & cumulatiùs Christo 167

Domino contigit. Etenim iple super omnes habuit benedictionem cæli

& terre, quia super omnes tam in cælo quàm in terra magnificatus & glo rificatus est. sicut ipse dixit: Data est mihi omnis potestas in cælo & in terra. Illum in cælo laudant Angeli, quòd eorum ruinas reparauerit atque im-

pleuerit:illum in terra laudant homines, quòd eos reatu peccati, necessitate mortis & diaboli potestate liberauerit:illum in abysso, id est, in inferno laudarunt sancti Patres quos eduxit de lacu, in quo non erataqua; vel cœlum significat in Christo animam eius & superiorem anima partem: tem: terra, corpus & carnem eius. Benedictus igitur fuit in cœlo desuper, quia secundum superiorem anima sua partem ab initio conceptionis sue in cœlo suit beatissica. Dei visione frués: benedictus quoque suit in abyssilip. 2. sus deorsum iacente, id est, in carne sua qua appellatur abyssus deorsum

Genefis. iacens, quod secundùm eam Christus seipsum profundissimè humilia
Joanio uerit, & vt Pauli verbo vtar, exinaniuerit.

Duplex porrò fuit carnis Christi benedictio, altera, quòd sine peccato concepta est, nec vlla concupiscentiæ sæditate inquinata, nec subiecta maledictioni Adæ: altera, quòd caro eius vnita est Dei verbo, & inde saltera. Cha est cibus hominum viuisicus & præstans immortalitatem. Benediment. Chionem illam vberum & vuluæ Christi declarauit sancta illa sæmina Lucia dicens: Beatus venter qui te portanit, & abera qua sucisti. Triplicem porrò benedictionem Christus habuit in vtero matris; primam, quòd generatus est sine semine viri: alteram, quòd nouem mensibus gestatus in vtero est sine vlla matris molestia: terriam, quòd clauso matris vtero & sine eius dolore editus est. Fuit item benedictus in vberibus, nam cùm sit præter naturam, virginem lacte impleri; sanctissima tamen eius mater, cùm virgo esset, eum lactauit: quocirca Ecclesia canit: Virgo nesciens virum,

sine dolore genuit filium, sola virgo la cabat, vbere de cœlo plena.

Rupertus refert hoc ad Ecclesiam Christi sponsam: vt Christus benedicendus sit propter vbera & vuluam sponsa siuz; per vuluam intelligendo sœcunditatem Ecclesiae qua innumerabiles silios Christo genuit.
Compara vuluam Ecclesiae Christi cum vulua Synagogae Moss, hanc
dices sterilissimam, illam sœcundissimam: cuius incredibilem sœcuditatem prædixit Isaias cap. 49. & 60. Duo sunt autem Ecclesiae vbera, diuine
benedictionis lacte plenissima, Verbum Dei & vsus sacramentorum. De
Gant. I. his vberibus dici posset quod est in Canticis: Inter vbera mea commorabi-

Judem. tur dilectus meus; &, Meliora sunt obera tua vino, fragrantia onquentis optimis.nam licet hee dicta sine de oberibus sponsi, eadem tamen sunt, diuer-

Infra. La ratione, vtriusque vbera. Non fuêre talia Synagogæ vbera, de qua dicitur: Soror nostra paruula est, & umbra non habet. Habuit quidé Synagoga etiá Sacraméta; sed quia erát vittute propria inefficacia spiritualis gratiz,

Digitized by Google

dici poterăt vbera arentia & inania, habebat quoque diuinas Scripturas: sed ante Christi aduentum erant illæ plerisque clausæ & veluti obsignatz, nec sugere suauissimum lac spiritualis intelligentiz cuique datu crat.

Benedictiones patris tui confortatæ sunt benedictionibus pa- VERS. 26. trum eius, donec veniret desiderium collium æternorum: fiant in capite Ioseph & in vertice Nazarai inter fratres fuos.

EROBS CVRVS est hic locus, & obscuritas eius varias ex ingenijs explanatorum interpretationes excudit. Prima in Prima interterpretatio; Chaldzus Paraphrastes sic vertit hunc locum: Pretatio. Benedictiones patris tui addantur super benedictiones qui Chalasica. bus me benedixerunt patres mei, quas optauerunt princi-

pes qui à sæculo fuerunt. Est autem hic sensus: Contingant tibi non tantùm ex benedictiones quas in te nunc confero, verum etiam omnes benedictiones maiorum meorum, que tales fuerunt, vt eas sibi accidere antiquissimi principes optaverint. Illud igitur, Vsque ad desiderium collium, sic videtur Chaldæus intellexisse, Tanti fuêre pretij, tamque optabiles be nedictiones maiorum meorum, vt eas colles mundi, id est maximi quique principes defiderauerint.

Secunda interpretatio; Rupertus hanc putat esse huius loci sententiam: Secunda interpretatio; Noli Ioseph dubitare de efficacitate & effectu mearum benedictionum pretatio. quas impertior tibi; siquidem benedictiones mez confortatz sunt bene- Rupertus. dictionibus patrum meorum id est, ex illis habent robur & efficaciam: nam quia maiores mei benedixerunt mihi, propterea ego quoque vim ha beo efficacem benedicendi filijs meis; & sicut benedictiones patrii meorum completæ sunt in me, ita benedictiones mez complebuntur in te, nec deficient, donec veniat desiderium collium æternorum, id est. Messias destinatus ab initio mundi, siue ex quo sunt colles & montes super terram: vel desideratus ab antiquis patribus, qui propter pietatis & iustitiz sublimitatem fuerunt instar collium & montium. Messias enim non à quibus libet expresse cognitus ac desideratus est, sed ab insignioribus virtute & sapientia viris, vt fuêre Patriarchæ & Prophetæ.

Plerique tamen illud, Confortata sunt benedictionibus patrum eius, accipiunt quasi dictum comparate: quam habet expressam comparationem lectio Hebraica quæ ad verbum hanc reddir sententiam: Benedictiones mez przualucrunt, seu fortes factz sunt super benedictiones patrum meorum. Et ex hac lectione duplex interpretatio exstitit, vt tertia interpretatio quam sequitur Paulus Burgensis, illa sit: Benedictiones quas Tertia interego tribui tibi, maiores sunt benedictionibus quas ego accepi à patribus Paulus Burmeis. Isaac enim, vt narratur hoc libro cap. 27. benedixit Iacob tantum genfis. in rore cœli & pinguedine terræ, non autem in benedictione vberum & vuluz, id est, multiplicatione prolis. Sed profecto vera non est Burgentis

PPPPP

sententia:namque Isaac cum dimitteret Iacob in Mesopotamiam, benedicens ei, dixit: Deus crescere te faciat atque multiplicet, ut sis in turbas populorum; & det tibi benedictiones Abraba, & semini tuo post te : Sicut legitur hoc libro capite 28. Videtur præterea benedictio quam lacob accepit à patre suo Isaac, eo nomine fuisse maior benedictione quam ipse tribuit filio suo Ioseph, quò d per illam Iacob constitutus est primogenitus & do minus fratrum suorum, quam prærogatiuam non continet benedictio Ioleph. Quarta interpretatio: significari illis verbis benedictionem quamac-174

Suarta inter pretatio.

Rab.Salomon.

ceperat Iacob, fuisse maiorem benedictionibus quas acceperant maiores eius, vt Isaac & Abraham. Et hoc dupliciter exponitur; siquidem Hebræi,vt Lyranus & Thostatus referunt, & patet ex Commentario Rabbi Salomonis, aiunt Deum plura promisisse Iacob quam promiserat Abrahæ vel slaac:his enim tantum promisisse Deum possessionem terræ Chanaam, vt videre licet ex capite 13. & 26. libri Geneseos; illi verò promissife dilatatum iri eum ad Orientem, Occidentem, Septentrionem, & Meridiem; quo significabatur dominatum vniuersi orbis delatum iri posteritati Iacob, maximè in aduentu Messia. Atque hoc indicauit Deus per Isaiam capite 50.& 58. dicens: Cibabo te hareditate Iacob patris tui, & non dixit, Abraham vel Isaac. Ver um interpretationem hanc vehementer oppugnat hoc loco Thostatus. Et verò qui legat 28.8.48. caputlibri Geneseos, perspicuè intelliget eandem plane factam esse Iacob promissionem terræ atque prius facta fuerat Isaac & Abrahæ. Nam illud, Ad Orientem, & Occidentem, Meridiem, Septentrionem, non debet accipi simpliciter & vniuerle respectu totius terræ, sed habito respectu ad terrram Chanaam, quomodo frequenter vsurpatur in lacra Scriptura.

Swintainterpretatio. Lyranus. Thoftatus.

Quinta interpretatio, cui potissimum adheret Lyranus & Thostatus: 171 Aiunt isti, benedictionem quam acceperat Iacob, ea ratione fuisse maioré benedictione Isaac & Abrahæ, quod Iacob plures à Deo percepit reuelationes cœlestium mysteriorum pertinentium ad Messiam, & ad zeternam beatitudiné. Etenim scientia rerú divinarú, & sides rerú cœlestium in dies per interualla téporú increuit, pluráque posterioribus reuelata sut quàm fuerant prioribus. Sed hoc refellit Burgensis: neque enim ait credibile esse Abraham inferiorem fuisse quàm lacob, quantum ad excellentiam fidei & reuelationem mysteriorum pertinentium adMessiam, scientiamque rerum diuinarum: cum is propter singularem sidei præstantiam

Rom. 4. maxime laudatus sit à Mose Genes. 15. meruerit que pater omnium side-Luc. 16. lium appellari; in cuius sinu dicebatur requiescere omnes qui decedétes ex hac vita, eternam salutem consequebantur; dequo etiam Dominus no-

Ioan.s. ster dixit: Abraham exultauit vt videret diem meum: vidit, & gauisu est. Verum vecunque res habeat (neque enim omnia quæ hic obiter incidunt, ad viuum nobis resecanda sunt) certè negari non potest, plurima Iacob, & horum non pauca, singularia beneficia diuinitus accepisse. Primum enim cum is non esset primogenitus, reiecto primogenito Esau, Genes. 27. ius primogenitura à Deo accepit:namque vt Paulus disputat ad Roma-

nos

nos nono, Cum nibil dum boni vel mali egissent Iacob & Esau, dixit Deus Iacob dilexi, Esan autem odio habui. Deinde longè numerosiori prole qua patres eius multiplicatus est, quippe qui duodecim filios procreauit, è qui bus vniuer sa gens Hebræa proseminata est. Adhæc filiú suum Ioseph (secudum regem) vidit supremum Ægypti principem ac dominum. habuit Genes. 28. præterea complures, easque valde mirandas visiones; vt illius scalæ à terra vsque ad cœlum pertingentis & in ea residentis Dei, Angelorumque sursum deorsumque discurrentium, & illius Angelicum quo luctatus est vsque ad auroram. Excelluit denique multiplici prophetiæ dono, nec tatùm Infra 32. per visiones imaginarias, sed (quod summu prophetiæ genus æstimatur) per solam mentis divino suffusæ lumine illustrationem; vt in hisce vaticiniis animaduertere licet.

#### Do nec veniret desiderium collium aternorum.

R o voce illa, desiderium, vox Hebræa, prout ex varia ducitur radice, significat & desiderium & terminum. Hebræi & Pagninus legunt terminum, ita hunc locum interpretantes: Benedictiones patris tui confortatæ funt víque ad terminú col-

lium (æculi: Quæ verba dupliciter exponuntur. Ná Kimhi ad hunc mo dum exponit: Benedictiones meæ permanebunt, & firmæ erunt quoad Salemen. durabunt colles mundi.Rabbi Salomon hanc vult esse sententiam:Benedictiones meæ non concludentur intra vnam regionem Chanaá, sed diffundentur víque ad omnes terminos montium & terrarum. Sin autem legatur desiderium ea quoque lectio duplicem habet explicationem:siquidem Chaldæus paraphrastes legens vsque ad desiderium collium saculi, intellexit significari tantas fuisse benedictiones Iacob, vt etiam Regibus & Principibus mundi maximè optabiles essent. Latini ferè interpretantur de Christo:qui cur appelletur desiderium collium æternorum, suprà didum est, cùm in terpretationem Ruperti enarraremus.

Est quoque alia interpretatio huius loci apud Thostatum super ca. 32. Thostatuu. <sup>174</sup> Deut. vbi explanat ille benedictioné Ioseph traditam à Mose: refert enim verba hæc ad terram quæ forte affignanda erat filiis Iofeph , Ephraim & Manasses, quæ abundatura erat montibus & collibus amænissimis maximéque frugiferis; quamobrem dicuntur desiderabiles: quæ sententia valde congruit cum verbis ipsius Moss, sic enim ait benedicens Ioseph: De benedictione Domini terra eius, de pomis cœli & tore atque abysso subtacente:de pomis fructuum Solis ac Luna:de vertice antiquorum montium,de pomis collium aternorum, & de frugibus terra, & de plenitudine eius.

Fiant in capite eius & in vertice Nazarzi inter fratres suos. VERS. 27.



PTAT his verbis Iacob, vt bona quæ precatus est filio suo Ioseph, frant super caput eius, id est, abunde atque cumulate ei contingant. Vocat autem Ioleph Nazaræum fratrum suorum (quo modo eum quoque appellar Moses Deut. 33.) significas

PPPPP

eum segregatum & separatum fuisse à frattibus : nam id apud Hebraos 😘 37 - fignificat vocabulum Nazareus. Fuit autem Ioseph iam inde à puero cùm effet in domo patris, separatus à fratribus suis, id est, ab improbis corum Audiis & moribus, cum eos crimine pessimo apud patrem accusauit: & fratres vicissim ab eo separati erant, id est, alienati & auersi, ita vt non possent cu eo pacifice loqui. Cum auté à fratribus venditus, & in Ægyptu ductus est, longo tempore ab illis fuit separatus. Ergo vocabulum Nazaræus ad presens commune est: specialiter autem apud Hebræos quidam appellabantur Nazarzi, qui ex voto certis quibusdam caremoniis conseerati Deo, separabant & abstinebant se multis à rebus, quarum rerum vsus aliis hominibus non erat illicitus; huius generis erant, non tondere capillos, non bibere vinum, non accedere ad funera, nec tangere mortuos, etia parentes, aliaque nonnulla quæ in ca. 6. lib. Numeror, commemorantur.

Sunt qui putent hoc loco vocabulum Nazarzi significare przeipuum 176 decorem atque honorem, sanctitatisque professionem atque existimationem : tales enim apud Hebræos erant Nazaræi, vt indicant verbailla Hieremiæ Threnorum 4. Candidiores Nazarai eiu niue, nitidiores latte, rubicundiores ebore antiquo, saphiro pulchriores.lxx. Interpres per vocabulú Nazarei intellexerunt principem, & ducem fratrum suorum, sic enim expresserunt hunc locum: Erunt super caput Ioseph, & super caput fratrum quorum dux fuit. In capite autem 33. Deut. vbi nos habemus, Super verticem Nazarai fratrum suorum; ipsi verterunt: Super verticem glorificatus in fratribus: fuit enim tanquam princeps, & dominus fratrum,

& ex eius stirpe prodierunt Principes, & Reges populi Hebræi.

Moyles porrò Deut. 33. præter illa, quæ similia dixit Iacob, addit hoc, quod non videtur intactum esse prætereundum. Quasi, inquit, primogeniti tauri pulchritudo eius, cornua Rhinocerotis cornua illius: in ipsis ventilabit Gentes vsque ad terminos terra: Primogenitus tauti est pulchertimus, simúlque robustissimus, ac violentissimus, quippe cui robur patris, vt pri-Rhinoceros. mum, ita maximum tributum est. De Rhinocerote autem pauca haca Plinime. Plinio lib. 8. cap. 20. & Solino cap. 33. prodita cognoscat Lector: Animal esse buxei coloris, vnum in nare, idque repandum habens cornu, quod subinde cautibus attritum, limat úm que in mucronem excitat preliaturus aduersus Elephantem, par ei propemodum longitudine, breuior tamen cruribus: in qua dimicatione, naturali eo telo aluum Elephanti petit, vt molliorem eius partem, solamque ictibus suts peruiam. Ergo primogeniti tauri & Rhinocerotis similitudine exaggeratur decor & pulchritudoregalis, robúrque ac fortitudo bellica in posteritate Ioseph futura, maximè verò in tribu Ephraim, quæ magnos principes ac Reges, & gloria virtutis militaris inclytos tulit. Quò spectat illud quod est in Plal. 59. Mem est Ga laad, & meus est Manasses, & Ephraim susceptio capitis mei. Et huic quidé interpretationi affinis est valde paraphrasis Chaldaica quæ eo loco sic habet : Maior natu filiorum eius (id est, Ephraim primogenitus Ioseph)decorem habet, & magnalia, & quæ facta funt à facie Fortis & Excelsi, cuius fortitudine interficiet populos víque ad fines terræ.

Digitized by Google

VNDE

#### VNDECIMA PROPHETIA

#### De Beniamin.

Beniamin lupus rapax manè comedet prædam,& vespere diuidet spolia.

EPTVAGINTA, referente lan &o Hieronymo, lic habét: Beniamin lupus rapax, manè comedet adhuc, & ad vesperá dabit escam. Nostræ lectionis quintuplex esse potest interpretatio: duas ponit Rabbi Salomon, nam ait vel esse prophetiam de Beniamitis, qui,vt narratur libro Iudicum cap. Rabb. Salomi.

21.prodeuntes ex vineis rapuerunt sibi in vxores filias Silo egressas more suo ad ducendos choros, quas postea distribuerunt inter se. Vel pertinere putat ad Saulem & ad Mardochæum & Esther, qui fuerunt ex tribu Esther 2. Beniamin. Saul enim mane comedit prædam, quia in exordio regni Ifrae \* Reg. s. litici, cuius primuš iple rex creatus est, amplissimas egit predas ex Amalechitis, aliisque sudzorum hostibus: Vespere autem, id est, multis post seculis ex eadem tribu Beniamin progenerati Mardocheus & Esther, contrito penitusque deleto Aman, & eius sectatoribus, omnes corum opes Esther & bonaque, liberalitate regia à d se transmouerunt.

Tertiam interpretationem Beatus Hieronymus in Traditionibus Hebraicis in Genesim assignat Hebræis, quorum sententia est, boc vaticinio Lacob infinuari templum Iudaicum in quo victime immolabantur, idque fignificari vocabulo lupi rapacis: quòd illud templum innumerabiles animalium victimas quasi deuoraret, & absumeret, ob idque dicitur de eo, manè comedet prædam, quod animalia plurimum matutino tempore immolarentur. Quod autem sequitur: Et vespere dividet spolia: belle quadrat ad hanc iplam interpretationem: siquidem reliquiæ oblationum quæ factæ erant in templo ad facerdotes pertinebant, quas ipfi partiebantur inter le. Quoniam autem templum Iudaicum, & vrbs Hierusalem in fortem Beniamin primò cecidit, vt videre licet apud Iosue capite decimo octavo, ideirco vaticinium hoc Iacob recte competit in tribum Beniamin.

Et verò ad magnam eius tribus laudem faciebat, quod cum in omni gente Hebræorum vnum duntaxat templum esset, id fuerit intra sortem Beniamin. Fauet hùic interpretationi Chaldeus paraphrastes, apud quem sic est hoc loco. Beniamin in terra eius quiescet præsentia diuinitatis, & in possessione eius edificabitur sanctuarium:mane & vesperi offerent Sacerdotes oblationes, & in tempore vespertino divident residuum portionum surrum de reliquis quæ sanctificata sunt. Sic ille. Præsentiam autem diuinitatis appellat Chaldaus Arcam fæderis, eique superimpositú pro-

pitiatorium, vbi quasi residens Deus edendis oraculis reddendisque res-

ponsis præsentiam suam declarabat.

Ad hanc quoque interpretationem spectare videtur quod Moses Deut. 11. 33.de tribu Beniamin vaticinatus est: Beniamin, inquit, amani ssimus De-Genes: 35. mini. Fuit nimirum Beniamin, quòd esset nouissimus filiorum & in sene-Aute patris genitus, ei dile ctissimus. Deus quoque singulatem aduersus cam tribum amorem suum oltendit, cum primum regem Israelititæ gétis delegit Saulem, nec ab ea tribu, si Saul non peccasset, regnum ipseamouisser. Ex eadem tribu multa post sæcula excitauit Esther, & Mardochæum inlignes admodum charitate suæ gentis & animi magnitudine; & quòd admirabili prudentia populum suum à suprema internecioneli-

berarút szculorum omnium prædicatione dignissimos. His accedit quòd in ea tribu iustit Deus ædificari templum, in quo vno tátům sibi à ludeis cultum adhiberi voluit. Sequitur apud Mosen: Habitabit confidenter in eo, id est, in Deo; cùm enim in terra sua haberet templum, in quo Deus singulariter habitabat, ipse quoque singulari protectione & præsentia Dei confisse quasi expers periculi lærus & securus erat. Subdit Moses: Quasi in thalamo tota die morabitur, inter humeros eine requiescet. Morabitur scilicet in templo quod vocabitur thalamus Dei. Alludit autem ad situm tepli Dei quod erat in sublimi parte montis Moria, non tamen in eius vertice, sed vt placet Hebræis, quatuor & viginti cubitos infra eius apicem.

Prophetia de

Quarta huius prophetiæ interpretatio videtur quidem allegorica po-181 Bensamin per tius qu'am historica & literalis, sed eam tamen plerique Patrum præ cetesinere ad S. ris amplexati lunt, Ambrolium dico, Hieronymu, Chrylostomum, Ruf-Paulum, séten finum, Theodoretum, Bedam & Rupertum hoc loco, necnon & August. Ambros. Serm. 14. de Sanctis, qui est primus Sermonum eius de Conversione B. Hieron, Pauli. Horum sententia est, hanc prophetiam spectare ad B. Paulum, cu-Chrysoft. ius duplex status, prior ante conuersionem eius ad Christum, posterior Ruffinsse. autem post conversionem hic adumbratus est sub lupi rapacis similitudine, manè rapientis & discerpentis predam, vespere diuidentis spolia. Fuit Rupertus. sanè Paulus ex tribu Beniamin, vt testatur ipse in Epist.ad Rom.ca.11.& August. ad Philip.cap. 3. Fuit lupus rapax, id est, vir ingenio acer & ardens, animo ferox, ore pariter atque opere potens ac vehemens. Mane, id est, priusqua ad Christum converteretur, rapiebat & comedebat prædam, fuit enim valdè contumeliosus, vt ipse fatetur, & blasphemus in Christum, & atrox Christianorum insectator, atque, ve verbis vear Luce Actuum 9. spirans minarum & cedis in discipulos Domini. At vespere, id est, postquamad Christi sidem conversus est, divisit spolia, id est, fortissimus fuit Christi bellator, acerrimusque Ecclesie propugnator, & plurimarum gentium quas ad Christum conuerterat, victor amplissima retulit spolia. Rupertus per spolia intelligit eloquia Dei, sicut est in Psal. 118. Letabor ego super eloquia tua, sicut qui inuenit spolia mulia. Diuidebatautem hec spolia, quia diuinarum rerum doctrinam pro captu audientium ac discentium tradebat, quibuídam lac tantúm præbens, aliis folidum cibum.

Nec

Nec in Paulum non aptè copetit quod in hoc ipsolib. Gen.c. 35. de 1. Cer. 3. Beniamin proditu est, Rachel matre Beniamin cum in eius enixu animam ageret, appellauisse eum Benoni, id est, filiú doloris mei; at lacob vocasse eum Beiamin, id est, filiu dextræ. Enimverò verung; nome præclarè conuenit Paulo. Is enim perfidiosæ synagogæ quæ fuerat mater eius, magnoru dolorum caula fuit, quinetiam interitus: at Christus impoluit ei nomen Béiamin, quod significat filiú dexterz. Vocabulú dextera in facris luccis denotatiobul & potentiam, quanta vero potentia polleret Paul :s indicauit ipse cum dixit: Omnia possum in eo, qui me confortat.Et quia conuersio B.Pauli fuit valdè miranda, & in qua Christus Dominus vim & potentiam suam clarissimè demonstrauit, & per quam Paulus repentè in magnũ Dei seruũ, egregiumý; prædicatorem Euangelij, & inuictum Ecclesiæ propugnatore ac defensore euasit, rectè de se Paulus illud dicere potuit: Dextera Domini fecit virtutem, dextera Do- Ysaim.117. mini exal auit me. illud item : Hac mutatio dextera excelsi. Denique hoc Psalm.76. ipsum Dominus significauit, cùm Ananiæ de Paulo dixit: Vade quoniam Act. 9. vas electionis est mihi iste, vi portet nomen meum coram getibus, & regibus, & filis Ifrael. Ego enim ostendam illi quanta oporteat eum pro nomine meo pati.

Restat quinta & vltima interpretatio, quam libenter equidem cete Quinta inter ris omnibus, quod attinet ad sensum litterale, prætulerim. Hanc sequitur Thostatus; sed multis ante eum sæculis in quæst.vltima in Genesim placet auclio-Theodoretus attigit. Reor igitur, Iacob figurata oratione fignificasse, in. fore Beniamitas fortes, robultos & bellicolos: id enim similitudo lupi Thostatus. rapacis indicat, qui cum valde vrgetur fame, audax & violentus est ad Theodoreus. rapiendam escam. Illud autem, Manè comedet pradam, & vespere dividet spolsa: significat eos fore in bellis felices: profligatis enim hostibus onustos prædis diuitésque spoliis redituros, quamquam illud; manè & vespere designare potest celeritatem confecti belli, partæq; victoriæ. Grecalectio habet. vesperi dabit escam, quod refert Theodoretus ad bellum quod gessisse Beniamitas cum cæteris tribubus, narrotur in libro Iudicum cap.20. in quo bello primùm illi bis victores fuerunt, sed ad extremum tamen victi, præda eorum fuerunt quos vicerant.

181 Verum quam fuerint Beniamitæ feroces, forteig; bellatores, vel vno eo exemplo quod in libro Iudicu cap. 20. memoratur, manifestum esse potest. Cùm enim Beniamite immane quodda scelus à Gabaonitis qui ex ea tribu erant admissum punire noluissent; aduersus eos vindicandi eius flagitij caula ceteræ omnes tribus arma rapuerūt, & ad quandringenta armatorú millia coegerunt: contra verò Beniamitæ aciem suam viginti quinq; mille & septingétorum virorum instruxerut: cumq; tam dispares numero vtring; essent copiz, vt vni cuilibet Beniamittaru sexdecim ex alus tribubus opponeretur; tantu in Beniamitis tamen robur animi;& virtus militaris fuit vt duplici conflictu aduerfarios profligarint:& priori quidem duo,& viginti millia, posteriori autem decem & octo millia ceciderunt. Tandem victi cæsig; sunt, sed no virtute, verum ex infidiis & per dolos militares. Gabaonitas porrò qui & ipfi erant

Comment.in Gen. Tom. 4.

Digitized by Google

99999

(vt diximus) Beniamitæ, narrat Scriptura, viros fuisse strenuos & peritos, ita vtæquè sinistra manu ac dextera præliarentur; tales verò funditores, vt lapides fundis iacerent sine errore vllo vel ad tenuissimum capillum. Verùm quæ de Benedictionibus Patriarcharum à nobis hoc loco explicanda & disputanda visa sunt, hic sinem habeant.

### DE OBITV PATRIARCHAE IACOB.

Vers. 28. Hæc locutus est eis pater suus, benedixitq; singulis benedictionibus propriis,&c. vsque ad finem capitis.

IN Capparet superiores non fuisse benedictiones, sed prophetias rerum futurarum, vt suprà docuimus in principio
huius capitis: nam & que dixerat Ruben & Simeoni ac Leui, obiurgationem potiùs & reprehensionem quàm benedi-

ctionem continebant; & hic non obscure significatur, postquam superiora locutus suerat Iacob benedixisse eum filiis suis:vt si quid sorte in superioribus animos aliquorum pupugerat, id subiunctis ad extremum singulorum benedictionibus valde mitigaretur. Appellat autem proprias singulorum benedictiones, per quas conuenientia cuique aut etiam ventura bona precatus est; aut salutaribus quemque documentis erudiuit, ex quo magnam illis & vtilitatem & lætitie voluptatem accidisse non est dubitandum.

Sequitur: Et pracepit eis dicens, Sepelite me cum patribus meis in spelunca 187 duplici, & c. cur hoc de sepultura præcipit aliis filiis, cum id iplum antea rogando petierit à Iosepho, dicens ei ; Si inueni gratiam in conspectu tuo, Genes. 47. facias mihi misericordia & veritatem, vt non sepelias me in Agypto, sed dormiam cumpatribus meis, &c. Cur inquam, hic quodammodo precibus vsus est, idem verò mandans ceteris filiis paternæ auctoritatis præceprum adhibucrit? An quia mandatis Iacob magis astricti crant cæteri filij quam Ioseph, quippe qui semper cum ipso suerant, & ab eo vxores & bona omnia aceperant; loseph autem in Aegypto fuerat & nihil muneris à patre acceperat? An quia Ioseph magno erat in honore ac dignitate cum esset totius Aegypti gubernator; alij autem fratres priuatæ personæ erant?quare justű erat illis præceptű imponere, huic preces adhibere. An quia funus Iacob valdè fumptuofum erat futuru, nec peragi fine magnis impenfis poterat, quas Ioseph suppeditaturus erat, & effecturus apud Pharaone, & Principes Aegypti, vt no solum se ac fratres suos extra Aegyptum ire ad curandu funus sinerent, verum etiam magna põpa & honorifico apparatu funus ipfi comitari & ornare vellent? •

Cur Patriarcha sepeliri in terra Chanadtantopere cupinerunt.

Verum quærat aliquis, Cur tantoperè cupiuerit Iacob epeliti in 188 terra Chanaam, vt id primum sibi interposito iureiurado à filio suo Io-seph promitti vellet, deinde ide quoq; à cæteris filiis suis sieri præciperet: idemé; sub sine huius libri legitur, Ioseph appropinquate morte voluisse sibi fratres suos promittere ac iureiurando sirmare? Multas licet eius rei causas, si quis inuestiget solerter, inuenire. Principiò cupie-

Digitized by Google

bant

bant illi corpora sua esse in ea terra, quam posteros suos sciebant posfessuros & longissimo tempore habitaturos, in qua sola omnium terrarum orbis, verus Deus quem ipfi coluerant, publica & fincera religione coleretur.

Deinde, vt eorum sepulchra omnibus posteris essent sidei & pictatis quam ipsi erga Deum habuerant & professi fuerant, clarissima monumenta, & ad easdem virtutes majorum suorum amplectendas & profitendas accerrima incitamenta. Ad hæc, vt essent diuinarum promissionum quas Deus ipsis & posteritati eorú dederat testimonia: aspicientes enim horum Patriarcharu sepulcra in terra Chanaam quam possidebant Iudzi, liquidò cernebat quàm abundè & cumulatè promissa Dei Patriarchis data de possessione terræ Chanaam tradenda corum posteris, in ipsis essent completa. Nec illud non slagrantissimam eius rei cupiditatem in animis corum excitabat, quòd prophetico spiritu diuinitus impleti nouerant in ea terra Melsiam naseiturum.

Accedebat & ille stimulus (si verum est quod refert Thostatus) illos Thostatus. celebres Patriarchas non latuisse, resurgente Christo domino post triduum suz mortis ad vitam immortalem, vnà quoque multos de sancits viris inibi sepultis cum eo resurrecturos ( quod ita factum esse narrat Genes.12. Matthæus cap. 17.) de quorum numero le futuros esse sperabant. Quid plura? ad hanc terram Deus Abraham euocauerat, posthabito natali folo, omníque cognatione sua derelicta: hanc terram ex omnibus mundi terris delegerat quam daret possidendam populo suo, quem ve silium primogenitum diligebat: hanc denique postea magnis sæpe laudibus commendauerat:appellans terram egregiam, speciosam, excelsam, fluentem lac & mel; quam Dominus Deus semper inuisit, & oculi illius in ea funt à principio anni víque ad finem eius.

191 Iam verò de illa spelunca in qua se lacob sepeliri mandauit, scriptum est Genes. 23. ibiq; dictum, in ea sepultam esse Saram; in eadem autem sepultum esse, nusquam suprà expresse proditum est; sed quia cap. 35. traditur, in loco illius sepulturæ mortuum esse Isaac, & à duobus filiis suis Iacob & Esau sepultum ex eo ipso intelligitur, in ea ipsa sepultura esse conditum. Rebeccam porrò & Liam eodem loco sepultas esse, alibi quam hic nusquam in sacris literis legitur.

Finitisque mandatis quibus filios instruebat, collegit pedes suos super lectum, & obiit.

Genef.49. VERS. 32.



V Æ fuerunt illa mandata Iacob? Illa, opinor, quæ de sepultura sui corporis dedisse eum filiis suis scripsit Moses: nisi etiam iunat credere, multa sanctissimum illum senem man-🚧 dasse filiis suis pertinentia ad pacem & concordiam inver

eos custodiendam, verumque Dei cultum perpetuò conseruandum, atque Aegyptiorum, quibulcum longo tempore victuri erant, fugiendam idololatriam. Cùm autem dicitur Iacob collegisse pedes suos

qqqqq 2

super lectum, significatur, eum superiora locuta sedetem super lectum. habentémq; pedes extra lectum dependentes: indicatur quoq; quanta animi quiete & tranquillitate, quantaq; corporis compositione & decentia sese comparauerit ad mortem. Pro illo verbo obijt est verbu Hebræum fignificans(vt annotarunt Hebræi) molle ac facile dulcég; genus mortis per lentam quandam resolutionem & defectum paulatim labentis spiritus; planè contrarium ei quo intereunt multi, longo & molesto morbo tabescentes; aut etiam robustos corpore, crudaq; ztate præditi, violenta morte rapiuntur.

Appositusque est ad populum suum.

Ouid sit cogregari vel apponi ad populum luum.

VPR A dixerat: Ego congregor ad populu meum: nunc Moyles 191 ait eum obijsse, appositum esse ad populum suum:idémque suprà dictum est de Abraham & de Ismaële cap. 25. & 🕮 de Isaac cap.35. de Aaron quoq; in lib. Num. cap.20. eius-

lastica.

démque libri cap. 3 1. idem proditum est de Moyse. Quis autem fuerit Historia Scho populus ille, ad quem Patriarchæilli dicutur appositi, videtur obscutú. Magister historiæ scholasticæ in cap. 114. historie suæ super librum Geneseos interpretatur frequentiam & societatem Angelorum, ita scribens: Appositus est ad populum suum, id est, ad Angelos, tunc certa spe, postea tandem in re. Notum quidem est, appositum esse Iacob ab Abraham & Isaac patres suos, sed tam pauci, populus dici non possunt. vel populus dicitur congregatio omnium ab Adam víque prædestinatorum, qui erant in finu Abrahæ. Sic ille.

Eandem planè sententia habet Glossa interlinearis super 25. & 49. 194 caput libri Geneseos, quæ Glossa sumpta est ex Augustino idem sentiente atq; tradente in libro Quæstionum super Genesim, quæst. 268. Augustini verba, siea lector nosse auet, hæc sunt: Ecce de Iacob ia quidem mortuo, sed nondum sepulto dictum est quòd appositus est ad populum luum: led ad quem populu appolitus lit, non in promptu est videre. Ex Iacob enim populus natus est, qui dictus est populus Israel: qui autem eum præcesserunt, tam pauci iusti nominantur, vt eos populum appellare cunctemur. Nam si dictum esset, Appositus est ad patres suos; nulla quastio fieret. An fortè populus est non solum hominu sanctorum, veurm & Angelorum? populus, inquam, illius ciuitatis quæ de celo est, Hierusale, sicut Paulus ad Hebr. scribes c. 12. Accessistis, inquit,

ad montem Sion, & ad civitatem Dei Hierusalem, & ad millia Angelorum exultantium. Huic populo apponuntur, qui post hanc vitam placentes Deo fiunt; tunc enim dicuntur apponi, quado nulla iam remanet sollicitudo tentationú & periculú peccatorum: quod intuens scriptura: An-

te mortem, inquit, ne laudes hominem quenquam. Sic eo loco Augustinus. 195 Atenim verò Lyranus (ignorans, vt opinor, esse hac, & Glossa & Augustini sententiam) oppugnat Magistru Historie Scholastice quasi vnicum, vel certe principem eius interpretationis auctorem: Non, inquit, verè dici potest, Sanctos illos Patriarchas appositos esse ad societatem Angeloru;quippe cum omnes descenderint in Lumbu,nec ante Christi

Lyranus super cap. 20. Genef.

alcentum

ascensum in cœlos, quisquam hominum in cœlestem civitatem, & angelicam societetem admissus fuerit. Nec valet dicere, illos esse appositos secundum certam spe, licet non secundum rem: similiter enim idem posset dici de iustis qui adhuc in terris versantur, salté de prædestinatis & confirmatis in gratia: cùm tamen Scriptura id non dicat nisi de morietibus vel etia mortuis. Quamobre Lyranus rectius dictu putat, popu lũ illũ ad quế apponebấtur Sá&i, intelligi debere omnes iustos quiçũg: ab exordio mudi fuerut viq; ad Iacob, qui vnà omnes erat in Limbo, ve Adam, Abel, Seth, Enos, Noe, Sem, & Melchisedec, Abraham, & Isaac.

Paulus Burgesis in Additione ad Postillas Lyrani huius loci ait, Apponi ad patres suos, scripturam ante Abraham de nullo hominum vsurpasse; ob eam causam, quòd, Apponi ad populum suum, significet mori vacuum & purum ab omni culpa quæ purgatorio igne sit expianda, & statim post mortem rectà & sine mora ire ad Limbum. Quanquam igitur iusti qui præcesserunt Abraham, ex hac vita decesserint cum gratia Dei, ferebant tamen maculas & sordes quorundam peccatorum per ignem purgatorium abstergendas:quapropter non est dictum illos es-

se appositos ad populum suum.

Verùm hoc satis inconsiderate videtur à Burgensi di & u, neque enim apponiad populum suum, significat, sine omni prorsus culpa decedere: siquidem hoc ipsum Moyses supra capite vigesimo quinto dixit de Ismaele, quòd appositus sit ad populum suum: ssmaelem verò neque con stat esse saluum, nec si saluus fuerit, credibile tamen est eum omnis experté culpæ obiisse. Quis auté affirmare audeat, Noe post morté nó re-Ctà descendisse in Limbu, cuius sanctimonia, & iustitia no minùs divina Scriptura cómendat, quàm Ilaac & lacob?de eo nepe fcribes Moyfes c. 6. Noe, inquit, vir iustus atque perfectus fuit in generationibus suis, cum Deo ambulanit, eique dixit Deus, Te vidi iustum coram me in generatione hac.

Mihi nó displicet quod quibusda Hebraice doctissimis viris placuis-197 se video, congregari vel apponi ad populum suum, dormire cum patribus, ingrediviam vniuerlæ carnis vel terræ, phrases esse peculiares Scri pturz veteris Testamenti, quibus significetur idem quod, obire vel deserere statum viuentium,&transire seu pertinere ad statum defunctoru: ficut in nouo Testameto, dormire vel obdormire in Domino, seu trassre ex hoc műdo:& apud Latinos excedere, decedere, vita defügi , facto defungi, demigrare, exuere mortalitaté, vită cu morte comutare. Theo doretus tamen quæstione quæ est vltima super Genesim, & Caietanus super 25. caput Geneseos aiunt ex eo quod Scriptura dicit de morientibus, cos congregari ad populum suum, manifeste significari, & necesfaria ratione concludi immortalitatem animorum, quin etiam corporum certissimam spem resurrectionis aliquando futuram. Verum super Burgensis. hac ipía quæstione plenius & accuratius disseruimus in 3. Tomo nostro in Genesim, super cap. 25. in 8. Disputat.ad numerum marginalem,63.

qqqqq 3



# BENEDICTI

## PERERII COM-

MENTARIA

IN CAPVI

QVINQVAGESIMVM GENESIS.

#### ARGVMENTVM.

Narratur hoc capite funebris apparatus & pompa, qua ad sepeliedum Iacob adhibita est:item benignitas Ioseph erga fratres suos, verentes ne post mortem patris, effensam ab ipsis acceptam vlcisci vellet: ad extremum mors Ioseph, exactis cetum & decem vita annis, & mãdata eius de ossibus suis in Terram Chanaam, cum ad eam proficiscerentur, asportandis.

VOD cernens Ioseph, ruit super faciem patris, flens & deosculas eum. Præcepitq; seruis suis medicis vt aromatibus codiret patrem. Quibus iussa explentibus, transserut quadraginta dies: iste quippe mos erat cadauerum conditorum; sleuitque eu Ægyptus septuaginta diebus. Et expleto pla-

5 ctus tempore, locutus est Ioseph ad familiam Pharaonis: Si inueni gratiam in conspestu vestro, loquimini in auribus Pharaonis: eo quod pater meus adiurauerit me, dicens: En morior, in sepulchro meo quod fodi mihi in Terra Chanaam, sepelies me. Ascendam igitur, & sepeliam patrem meum, ac reuertar. 6 Dixitq; ei Pharao: Ascende, & sepeli patrem tuum, sicut adiu-

ratus

ratus es. O uo ascendente, ierunt cum co omnes senes domus 7 Pharaonis, cunctique maiores natu Terræ Ægyptis: domus Io-8 seph cu fratribus suis, absque paruulis& gregibus atque armétis quæ reliquerant in Terra Gessen Habuit quoque in comi- 9 tatu currus & equites: & facta est turba no modica. Vênerúto. 10 ad Area Arad, quæ sita est trans Iordane, vbi celebrantes exequias planctu magno atque vehementi, impleuerunt septem dies. Quod cum vidissent habitatores Terræ Chanaa, dixerut; 11 Plactus magnus est iste Ægyptijs. Et idcirco vocatu est nomen loci illius, Plactus Ægypti. Fecerut ergo filij Iacob sicut prece- 12 perat eis. Et portantes eu in Terram Chanaa, sepelierunt eu in 13 speluca duplici, qua emerat Abraha cum agro in possessionem sepulchri ab Ephro Hethao contra facie Mabre. Reuersusque 14 est Ioseph in Ægyptum cu fratribus suis,& omni comitatu,se pulto patre. Quo mortuo, timétes fratres eius, & mutuò collo-15 quetes: Ne forte memor sit iniuriæ quam passus est, & reddat omne malű quod fecimus, madauerunt ei dicentes: Pater tuus 16 præcepit nobis antequa moreretur, vt hec tibi verbis illus dice remus:Obsecro vt obliuiscaris sceleris fratrum tuoru, & pecca 17 ti atque malitiæ quá exercuerut in te: nos quoque oramus vt seruis Dei patris tui dimittas iniquitate hanc. Quibus auditis fleuit Ioseph. Venerunt que ad eu fratres sui, & proni adorates 18 in Terră dixerunt: Serui tui sumus. Quibus ille respodit: Noli-19 te timere: num Dei possumus resistere volutati? vos cogitastis 20 de me malu, sed Deus vertit illud in bonu, vt exaltaret me, sicut in presentiarum cernitis, & saluos faceret multos populos. Nolite timere. Ego pasca vos & paruulos vestros, consolatús- 21 que est eos, & blade ac leniter est locutus. Et habitauit in Ægy pto cũ omni domo patris sui:vixítque centum decē annis. Et 22 vidit Ephraim filios víque ad tertia generatione. Filij quoque Machir filij Manasse nati sunt in genibus Ioseph. Quibus tras-23 actis, locutus est fratribus suis: Post mortem meam Deus visitabit vos, & ascendere vos faciet de terra ista ad terra qua iurauit Abraham, Isaac, & Iacob. Cúmque adiurasset cos, atque di-24 xisset: Deus visitabit vos: asportate ossa mea vobiscum de loco isto:mortuus est, expletis centum decem vitæ suæ annis. Et co- 25 ditus aromatibus, repositus in loculo in Ægypto:

#### PRIMA DISPVTATIO.

De ratione sepeliendi mortuos apud veteres Aegyptios.

## Super illis verbis,

Precepit seruis suis medicis, vt aromatibus condirent patrem.

VERS. 2.

RGO antiquitus apud Ægyptios, in seruorum loco ha- r bebatur medici. Similiter apud veteres Romanos primum quidem nullo in vsu suere medici, tum inducti & asciti, sacis humili in loco erant: verum postea supra quam credi possit, & opibus & honoribus aucti sunt. Lege Plinium in

Plunine.

---

Herodot 👊.

Diodorm.

exordio libri 29. Videtur tamen hoc loco, non propriè vocabulum Medici esse positum: siquidem Medici officium est, corpus viuum, vel ex ægro facere fanum, vel fanum tueri; non autem mortuorum corporum condituras vel sepulturas ractare. Vetustissimus auctor Herodotus in libro secundo scribit, fuisse apud Ægyptios certum quodda genus hominum ad condienda cadauera constitutum: idémque tradit Diodorus lib. 2. cap. 5. Qui funera, inquit, mortuorum apud Ægyptios curant, eo exercitio à maioribus tradito, funeris impeniam domesticis demortui ferunt scriptam, scrict ates quanto velint sumptu celebrari funus. Tres enim sepulcrorum vel funerum erant species, sumptuosa, mediocris, & humilis ac tenuis. In primam, argenti talentum impendebatur: in secudam,minæ viginti:tertia,per exiguo costabat sumptu. Eorum verò qui corpus morte oru curabat, alij erant scissores, qui lapide quoda Æthiopico latus corporis mortui incidebant, quo aluum exinaniebant &pur gabant: hi non solum contempti, verum etiam exosi & execrati erant apud Ægyptios: quapropter facta scissura, inde celeri fuga euadebant, valide insequétibus qui astabat, lapide que cum execratione in eos iacientibus, scilicet astimantibus, amici corpus, vulnere illato, esse ab illis violatum. Alijerant corporum curatores, quos appellabant salitores, magna sane in existimatione & honore. Septuaginta Interpretes, quos Latinus Interpres, vocauit medicos, appellarunt irrapiarale, id est, sepultores: quamquam nomen sepultoris non exprimit vim illius vocis Graca, vt annotauit B. Augustinus in lib. locutionum super Genesim:non enim illi sepeliunt, id est, terræ mandant corporá mortuoru: fed id agunt illi, quod exhibetur corporibus humandis, vel condiendis, vel ficcando, vel inuoluendo & alligando: in quo opere maximè opera Ægyptiorum præcellunt;nec inuenit lingua Latina quemadmodū propriè appellaret irrapias as, Romani Libitinarios appellabant eos qui locabant aut vendebant ea que ad pompam funebrem essent necessaria, vel qui curam habebant sepeliendorum funersi, tracto nomine à Libitina Dea, in cuius æde asseruabantur quæ ad instructionem funebrium pompa-

pomparum erant necessaria. Habebant autem Libitinarii domi seruos, quoru opera vtebantur ad polincienda, hoc est ad abluenda, vngenda, & consuenda cadauera, qui Polinctores nominabantur, à poliendis cadaucribus: Designatores autem dicebantur, qui ordinabant pompam funebrem, cuique loeum & modum incedendi præscribentes.

Circa illud, vt aromatibus condirent patrem, monedus est Lector, quomodo hic dicitur, Iacob & Ioseph fuisse aromatibus códitos, eo modo neminem legi in Scriptura veteris Testamenti fidelium & cultoru Dei fuisse conditum ac sepultum, nec ante Iacob & Ioseph, nec post eos vsque ad Asa regem Iuda, quem traditur lib.2. Paralipom, cap. 16. post mortem, positum esse super lectu suum plenum aromatibus & vnguentis meretriciis, quæ erant pigmentariorum arte confecta, quæq; super eum ambitione nimia combusta sunt. Mos igitur ille, primum Aegyptiorum fuit, tum ab illis manauit ad cæteras gentes. Vsum certè lauandi & vngendi corpora mortuorum, fuisse Troianis etiam temporibus apud Gracos & Troianos, testis est Homerus in funere Patrocli, & Virgilius in funere Misseni Troiani, quinetiam idem moris valuisse à primo apud Romanos, Ennianus ille versus declarat:

Tarquini corpus bona fæmina lauit & vnxit.

Ennionus.

3 Quemadmodu auté Ægyptij defunctorum corpora aromatibus condiret, disertis verbis exponut Herodotus lib. 2. & Diodorus libro item Kazio couser di cadanera 2. Ante omnia, inquit Herodotus, incuruo ferro cerebrum per nares apud Egyeducunt, vt quamq; partem educentes, ita locă eius medicamentis ex- prios ex Heplentes. Deinde acutissimo lapide Æthiopico, circa ilia conscindunt, redote ac Dio atque illac omnem aluum extrahunt: quam vbi repurgarunt, ac vino Phænicio expleuerunt, rursus odoribus contusis resiciunt: tum ometa complentes cótusa myrrha pura & casia,& cæteris, excepto thure, odoribus, iterum consuunt. Vbi hec secerunt, saliunt intra abditum septuaginta dies, nam salire diutius non licet exactis septuaginta diebus. cadauer vbi abluerunt, findone by ffina, totum incifis loris inuoluunt, gumi illinientes, quo & ipsi glutinis loco plerumque vtuntur. Eo deinde recepto, propinqui ligneam hominis effigiem faciunt, in quam mox inferunt mortuum, inclusumque thesaurizant, id est, reponunt. Sic Herodotus: secundum quem, mortuorum corpora septuaginta diebus saliebantur apud Aegyptios. Diodorus verò scribit eos pretiosis vnguentis folitos vngere mortuorum corpora, dies ampliùs triginta.

4 Cur autem Ægyptij defunctorum corpora non cremauerint, vt apud marent cadamultas gentes factitatum legimus, rationem reddens Herodotus lib. 3. uera, ex Hero Neg; apud Persas, inquit, neque Aegyptios moris fuit, cremari cada- doto. uera: apud Persas quidem, quoniam illi arbitrantes ignem esse Deum, nefas ducebant cadaueribus pasci Deum: apud hos verò, quod persuafum illi haberent, ignem animatam esse bestiam, & omnia quæ nascuntur, deuorare: & postquam deuorado fuerit expleta, vnà cum rebus deuoratis, ipsam quoq; emori; & idcirco non esse apud eos consuetudinis mortuos tradendi belluis ; fed faliendi; tum ob id ; tum ne humatus de-

Comment.in Gen.tom 4.



Cicero. Plinios.

uoretur à vermibus. Similiter, nec apud Romanos mos cremandi suit vsque ad Scyllam, et indicat Cicero lib. 2. de legibus, & Plin. li. 7. inde perdurasse videtur vsque ad Antoninorum Imperatorum tempora, postea exoleuit; certè Macrobij tempore nullus erat. In populo Hebrao morem cremandi mortuorum corpora nunquam suisse legimus. Apud Christianos eiusmodi mortis genus, probrosa & infamis pæna loco, nefanda libidinis, & obsirmata hareseos reis infligitur.

Diuersas autem variarum gentium tractandi post mortem corpora hominum consuetudines & ritus, partim superstitios & fædos, partim etiam immanes atque impios, magssque feris quam hominibus conuenientes, Silius Italicus libro Punicorum decimo tertio his versi-

bus breuiter, nec incleganter expoluit.

Vary mores Gentium in traffandis mortuorum corporibus en Silio Italico.

---namque ifta per omnes Discrimen seruat populos, variátque iacentum Exeguias:tumuli & cinerum sententia discors. Tellure, ve perhibent, is mos antiquus Ibera, Exanima obsemus consumit corpora vultur. Regia cum lumen posuerunt membra, probatum est. Hyrcanis adhibere canes: Ægyptia tellus Claudit edorato pest funus stantia saxo Corpora, & à mensis exanguem baud separat umbram: Exhausto instituit Pontus vacuare cerebro Ora virûm, & longum myrrhata reponit in auum. Quid?qui reclusa nudos Garamantes arena Infodiunt?quid?qui feuo sepelire profundo Exanimes mandant Libycis Nasamones oris? At Celta vacui capitis circumdare gaudent Ossa (nefas) auro: o mensis ea pocula seruant, Cecropida ob patriam Mauortis sorte peremptos Decreuere simul communibus vrere flammis: At gente in Scythica, suffixa eadauera truncis Lenta dies sepelit putri liquentia tabo.

Transierunt quadraginta dies: iste quippe mos erat cadauerum condiendorum.

Historia Scho lastic.



ETRVS Comestor Historiz suz super Genes. cap.cxiiij. 6 hunc locum tracans, ita scribit: Mos erat Ethnicorum, corpora mortuorum incondita seruare nouem diebus, per singulos dies plangendo, eáque souendo calida aqua, quo ex-

plorarent vtrum anima penitus egressa corpore, an tantùm in eo sopita esseticondita verò, per dies quadraginta seruabant. Hebrzis mos erat incondita seruare diebus septem, condita autem diebus triginta. Seruauerunt igitur & ipsi corpus Iacob diebus triginta, more suo, quemadmodum more Aegyptiorum seruati suerant dies quadraginta.

I taque

Itaque sub veriusque gentis observatione propriæ consuetudinis, transierunt dies septuaginta. Christiani autem quia mortuos suos side & virtutibus conditos credunt triginta diebus eos plangunt, id est, speciales Missas sub tot dierum numero pro ipsis celebrant. quidam tertiam diem maximè celebrant pro spiritu, anima & corpore: Alij septimam, quia transeunt mortui ad septimam quietis, vel pro septenario animæ & corporis:illa nempe triplici potentia rationali maximè infiguitur, hoc autem quatuor ex elementis coagmentatum est. Sic ille.

Verùm ab illo numero quadraginta dierum quia pud Aegyptios in conditura corporum transigebantur, discordare videntur tum Hèro- An Herododotus, tum Diodorus, vterq; lib. 2. suz historiz: hîc affirmans apud Ae-dorus discorgyptios in vnctura cadauerum insumi dies ampliùs triginta: ille verò dent à Mose. scribens post condituram, saliri corpora intra domus penetralia per dies 70. Sed nulla hîc subest, siquis attendat animum, discrepantia. Moses enim loquitur hic de vnctura & conditura corporum; sicut etiam Diodorus, qui dicens in ea transigi solitos dies ampliùs triginta, vel eundem quem Moles quadragenarium numerum fignificauit, vel certè ab eo proximè abfuit : Herodotus verò loquitur de consuetudine saliendi corpora, que post eorum vn Auram & condituram separatim adhibebatur. Quanquam non vana fuerit coniectura, morem curandi corpora mortuorum etiam apud eandem gentem Ægyptiacam, fæpiùs quantum ad locum, tempus & modum variasse, scilicet pro temporum & principatuum diuersitate.

#### DISPVTATIO. SECVNDA

De more lugendi mortuos.

Super illis verbis,

Fleuítque eum Ægyptus septuaginta diebus.



O N est intelligendum, Aegyptios per septuaginta dies continenter lacrymas fudisse, nam ne ipse quidem Heraclitus, etiamsi totus lacrymis exstillasset, tandiu lugendo, esse potuisset. Vocabulo igitur luctus significatur totum id quod circa funus exhiberi solet: nempe cum homines

habitu,& persona, cultúque sunebri amicti prodeunt: quod hodiéque apud Christianos solenne est, vt à morte; maxime propinquorum & charorum hominum, atrati pullatique aliquandiu incedant. Quoniam igitur tanto tempore lugubrem illum habitum cultumque gesserunt Aegyptij propter mortem lacob, propterea mortem eius eo Egyptij mor tempore luxisse dicuntur. Quemadmodum autem Aegyptij necessa- tuos lugerent. riorum suorum mortem lugerent, distinate satis & enucleate breuitérque narrant Herodotus & Diodorus, vterque libro secundo.

Defuncto, inquiunt, aliquo domestico & necessario, præsertim aliculus momenti, omnis muliebris sexus familia caput sibi & vultus oblinunt luto. Deinde relicto domi cadauere, iplæ per vibem vagantes se plangunt, succinca, nudatisque mammillis: altera ex parte viri & ipsi expectorati se verberant, lugentésque, ciuitatem quoad mortuus sepeliatur, circumeunt, interim neque lauantur, neq; vinum aut cibum, nisi vilem sumunt, neque vestibus vtuntur splendidis.

Landabilem elle luctum mortworum Cic.lib. de fenectuse.

Luctus porrò & planctus qui super mortuos fit, nisi extra rationem 9 modumq; procedat, inculpatus est:namque eum humanus & naturalis affectus exprimit homini. Solonis, vnius de septé Græciæ sapientibus si modicus sit. elogium est, ve apud Cicerone, inquit Cato, quo se negat velle mortem suam dolore amicorum & lamentis vacare. Ad hoc probadum satis argumenti esse debet consensus, &, quasi magistra, ducéq; naturâ, cósuetudo omnium gentiú, præter nescio quas natalé hominis diem lacrymis excipientes; supremum auté, gaudio & lætitia prosequentes. Hanc maxime firmat consuctudine divina Scriptura auctoritas, qua lugeri mortuos non tantum non vetat, sed iubet etiam: Super mortuum, inquit, plora; defecit enim lux eius: & rurlus: Fili, in mortuu produc lacrymas, & quasi dira passus incipe plorare, & secundum indicium contege corpus illius, & non despicias sepulturam illius, & fac luctum secudum meritum eius. Certè Hieremias quibuída improbis hominibus, pro magno malo, probro, ac dedecore, minatus est fore, vt mors corū à nemine effet lugenda: Morientur, inquit, grandes & parui in terra ista:non sepelientur neque plangentur, & non se incident, neque caluitium set pro eis, & non frangent inter eos lugenti panem ad consolandum super mortuo: o non dabunt eis potum calicis, ad consolandum super patre suo & matre.

Locus Ec.22. ₩ 38.

Simulatus & conductus su per mortues luctus. M. Tul. Plate.

Atq; is quide mos lugendi mortuos, adeo visus est Antiquis necessa- 10 rius,vt etiam alienos & histriones quosdam conducerent, qui simulatis lacrymis mortuos deploraret. Mulierú hoc potissimè munus erat, quas Romani Præficas, eiulantes, & lessum habentes appellabant, quarú Cicero lib. 2. de legib. mentioné facit: faciút quoq; scriptores sacri. Eundémq; morem fuisse apud Græcos, Plato indicat in Minoe illis verbis: Antequam funus efferebatur, hostias mactabant, & Przficas accersebant. Vnde verò ea hominibus acciderit opinio, vt mortuos etia fictis & conductis lacrymis deplorados esse putarent, mihi quide non liquet: nisi fortè eò spectauerint, vt sicut exordiú humane vitæ à fletu ducitur, sic eius finem & interitum existimarint lacrymis cosummari oportere.

Quandiu la gendi funt mortui. Plutarc. in Mama.

Quanto auté tempore lugendi fint mortui, diuersa fuère non tantûm 11 apud diuersas getes, sed apud easse quoque diuersis teporibus instituta & consuetudines, Numa Pópilius luctum qui super mortuos fit, certis ætatibus & tegoribus definiuit, vt pueru trimulo minore nequis lugeret, maiore ne plures menses quam ille annos vixerat, nemine tamen vltra dece menses; quo spatio teporis voluit post morte viri abstinere viduas à secundis nuptiis. Nonnullos tamen eximios, & de Republica optime meritos viros annuo luctu ornatos legimus, yt Iuniú. Brutum

& va

& Valerium Publicolam & Augustum. In sacris literis non æquale tempus luctus traditur; nam hic dicitur Ægyptios morté Iacob primò luxisse septuaginta dies, cum autem peruenissent ad area Arad, rursus plaxisse eum septé dies. In lib. Numer.c. 20. & extremo ca. Deuteronomij proditum est, Hebraos per triginta dies luxisse Aaron & Mosen. Notúmque est ex lib. 2. Paralipomenon cap. 35. quàm magno & diuturno planctu deplorata sit mors regis Iosia, super qua etia Hieremias lametationes edidit, quas coplures annos à catoribus lugubri luctu decatatas legimus: Iuda quoque Machabæū & Ionatha magno diuturnóque planctu esse honoratos, docet primus liber Machabæorum cap. 9.13.

Verum Rupertus bene perpendes quod hic scriptum est, Ægyptios Rupertus li. 9. serum Rupertus dene perpenues quou me tempenue et, 2257 reso Comment in septuaginta dies fleuisse sach ad hunc modum scribit; Non est hoc Genes cap. 41. imitandum exeplum ijs qui se peregrinos & hospites super terram esse Numeroru 20 profitentur, qui hic manentem non habent ciuitatem, sed futuram in- Deuteronom. quirunt. Nam quòd filij quoque Israel Mosen & Aarū tricentis diebus vit. fleuisse dicuntur, hoc ex Ægyptia consuetudine populo nondum eru- Eccles.22. dito supererat, deinceps quippe melioribus paulatim assuesactus, ab illa superstitione desciuit, scriptura dicente; Modicum plora super mortuu, quoniam requieuit: luctus autem mortui septem dies : Planctus autem & fletus in huiusmodi non semper propriè dicitur: sunt namque & ludi funerei, qui planctus nomine significantur. Cæterùm veri planctus & veri fletus viris dignis mediocriter exhiberi conceduntur. Vnde & quidam Sapiens dicit: Fili, in mortuum produc lacrymas, & fac luctum secundum me ritum eius unodie vel duobus: Nec mirum, Ægyptios adeo fleuisse plactu magno & vehementi, vt inde locus ille cognominatus fuerit Plan- Horat.in Arte Aus Ægypti:Etenim verum est quod dixit Horatius:

Poetica.

At qui conducti plorant in funere, dicunt Et faciunt prope plura dolentibus ex animo, Sic Derifor, vero plus landatore, monetur. Hactenus ex Ruperto.

# TERTIA DISPVTATIO.

Quomodo intelligendum sit, Iacob fodisse sibi sepulchrum in terra Chanaam.

Superillis verbis,

In sepulcro meo, quod fodi mihi in terra Chanaam.

Vers. s.

Bscvrvm habet intelle dum, quomodo, vel quando Iacob fibi foderit sepulchrum in terra Chanaam:numquam enim tale aliquid proditum est in hoc libro, in quo tamen vniuersa eins peregrinatio memoratur, & ipsemet moriens,vt supra dictum est sub finem capitis 49.mandauit sepeliri corpus suum in spelunca duplici, quam in sepulcrum sui

rrrrr

Cones.23. Lyranus. fuorumque emerat Abraham ab Ephron Hethæo. B. Augustinus quæstione CLXX. ponit dubitationem, quomodo verum sit Iacob sodisse
sibi illud sepulchrum; cùm id nusquam alibi legatur, & locum illus suisse emptum & ad vsum sepulturæ comparatum ab Abraham, perspicuè
scriptum sit in cap. 23. huius libri. Respodet Augustinus, pro certo credendum esse, Iacob sibi sodisse eo loco sepulcrum, cùm id expresse hic
dicatur: neque obstare quòd alibi non siat huius rei metio; neque enim
omnia quæ gesta, dictave sunt à Patriarchis, neque eo ordine quo acta
sunt, scriptis prodidit Moses.

Quida nostri seculi diligentes & do & i sacrarum litteraru explanato- 14 res putant, verbum illud fodere secundum proprietatem & vsum sermonis H: bræi idem valere, arque, emere vel coparare sibi: hanc enim vim habet apud Oseam cap. tertio illud, Et fodi eam mihi quindecim argenteis: id est mercede comparaui & possedi eam mihi. Et Deuteronomij cap. secundo: Aquam empta haurieris & bibetis: Hebraice est, Aquas ab eis fodietis argento. Putant igitur intelligendum esse de sepulcro in Sichem, quod fibi Iacob defignauerat in agro qué emerat à filijsHemor, de quo fic est Iosue vitimo; Ossa Ioseph qua tulerant fily Israel de Egypto, sepelierunt in Sichem, in parte agri quem emerat Iacob à filis Hemor patris Sichem centum nouellis ouibus : Idémque proditum est in libro Geneseos cap. 3 3. Verum isti lapsi sunt, no quide per inscitia, sed per incuria atque inco gitantiam. Jacob enim mandauit corpus suum sepeliri non in agro Sichem, sed in agro Ephron Hethæi quem Abraham emerat, vt sub fine quadragesimi noni capitis Genesis scriptum est;atque eo ipso in loco fuisse Iacob sepultum à filijs suis, in hoc 50. capite confirmat Moses illis verbis,Sepelierunt Iacob in spelunca duplici, quam emerat Abraham cura agro in possessionem sepulchri ab Ephro Hethao contra faciem Mambre.

Lyranas.

Quemadmodū igitur exfoluendus est hic nodus? Mihi quide no displicet duplex eius solutio quam attingit Lyranus, Altera, vt hîc, fodere, positū sit pro emere, namque hanc vim & significationem habet id verbum apud Hebræos, dicatur aute Iacob emisse eū locum, quòd eŭ emerat Abrahā eius auus, cuius erat ipse hæres, & iure hæreditario ide ipse in eum locum ius & potestate haberet. Altera solutio est, vt propterea dicatur sodisse sibi sepulchrū, quia multo ante designauerat sibi in eo agro ce tum locum ad sepulturam sui corporisserat enim spelunca illa ampla & latè patens, multorumque capax sepulcrorum.

Veneruntquad aream Arad quæsita est trans Iordanem.

Hieron.

E hac Area Arad B.Hieronymus (cribens in lib.de locis Hebraicis, fic ait: Area Arad, locus tras Iordanem est, in quo platarenunt quondam Iacob, tertio ab Hierico lapide duobus millibus ab Iordane, qui nunc vocatur Betagla, quod inter-

pretatur locus gyri, eo quòd ibi more plangentium circumierint in funere Iacob. Vocabulum autem Arad non est nomen proprium sed comune significans carduum & spinam grandiorem quæ nominatur rhã-

nus;

nus; vnde est illud in Psalmo lvij: Prinsquam intelligerent spina vestra rhanum: que verba explanans accurate Genebrardus, Rhamnus, inquit, est Genebrard. spina maior, quæ speciem arboris ferè gerit, nostris dicitur rubus, aculeis acutissimis & præduris in rectum extensis, vnum è generibus sentum asperrimum, cum spinæipsæ teneriores sint. Fruticem spinis horridum facit Dioscorides, duorumque generum, album & nigrum Theophrastine. semper virentem, Theophrasto, instar lauri, vt sensus sit: Priusqua spina vestræ crescant in mensuram, acutiem & duritiem rhamni, id est, antequam perueniatis ad prouectam ztatem, firmúmque robur, Deus vos perdet ac delebit:sic Genebrardus. Ergo locus ille appellatus est area Arad, quòd esset illiusmodi spinarum & rhamnorum sepimento vallatus, vel illis spinis obsitus.

Glossa interlinearis habethoc loco, idémq memorat Historia scho- Historia Scholastica, aream illă fuisse eundem ipsum locum, in quo multis annis post, lastic Hebræis contra Dominum in deferto murmurantibus, multa eorum millia igne consumpta sunt. Quare planctus ille non tam ad mortem Iacob pertinuit, qu'àm ad lugendam Hebræi populi futuram & impietatem & cladem. Verum huic interpretationi non constat ratio Choro graphie: Siue enim loquamur de incendio Hebræorum quod narratur in lib. Numer. cap. 1 1. siue de eo quòd memoratur eiusdem libri ca. 16. neutrius locus conuenit cum area Arad quæ erat trans Iordanem, vnde remotissima erant illa loca, vt manifestum est considerate legentihistoriam Moss in illis duobus locis.

Sed quærat aliquis, cur illum planctum & exequias septé dierum no fecerint in duplici illa spelunca vbi sepeliendum erat corpus. Respodemus, Ægyptios & Hebræos noluissetot dies manere in terra Chanaã, verêtes ne fortè armata manujin eos irruerêt Chanançi:in illa verò area Arad, cùm esset in principio terræ Chanaam, si quid periculi à Chananzis ingrueret, poterat facilè tutoque pedem referre; quamobre inibi septé dies, peragédis exequijs columplerunt, quos in locg sepulchri trãfigere debebant. Paululum diuerla, eodem ferme spectantia scribit Au- Augustin. gultinus quæst. 171.in Genesim: Quorsum, inquit, cùm irent ad sepeliendum Iacob in spelunca duplici quæ erat contra Mambre, venerunt ad aream Arad quæ erat transIordanem, ibíque septem dies luctum & planctum fecerunt? Prætergressi enim sunt locum illum in quo mortuus erat, milia passuum, sicut perhibent qui nouerant, plusquam quinquaginta:tantum quippe spatij est plus minus ab eo loco vbi sepulti fuerat Abraham & Isaac;& cum ipsis postea Iacob, vsque ad eum locum quò eos venisse narratur. Vnde peracto septem dierum planctu, redierunt ad locum quem præterierant, rursus Iordanetraiecto. Nisi fortè quis dicat aliquorum hostium vitandorum causa, per eremum eò venisse, qua via etiam Hebræos duxit Moses ab Ægypto liberatos. Illo quippe itinere vt plurimum circumitur, & per Iordanem venitur ad Mambre. Vt autem trans illa loca ad orientem versus tam longè iretur, & inde ad ea per Iordanem veniretur, fignificationis causa sactum esse



COMMENT. IN

872

credendum est, quòd ad Iordanem venturus esset ad eas terras postea Iacob cum filijs suis.

Novend.

Eccles.22.

Super eo autem quod dicitur luxisse ibi Iacob septem dies, Nescio, 17 inquit Augustinus, an in scripturis vspiam legatur celebratum esse luchum alicui Sanctorum nouem dies, quod apud Latinos Nouendial appellant. Vnde mihi videntur ab hac consuetudine prohibendi, si qui Christianoru istu in mortuis suis numeru seruat, qui magis est in Getiliu cosuetudine. At septé dieru luctus auctoritatem habet in Scriptura: scriptu enim est: luctus mortui septe dieru: etenim septenarius propter sab bati sacramentu, præcipuè quietis indiciu est: vnde meritò mortuis taquam requiescentibus exhibetur: que sane numeru in luctu Iacob decu-

DISPVTATIO. QVARTA

plauerunt Ægyptij, septuaginta eum diebus lugentes. Sic Augustinus.

De more sepeliendi mortuos extra Vrbes.

Super illis verbis,

VERS. 13. Sepelierunt eum in spelunca duplici quam emerat Abraham cum agro, in possessionem sepulcri, ab Ephron Hethxo.

Thostates. Vtrum ante Christianos fuerit alicubi mos sepelsendi mortnos entra civitates.



AE C verba explanans Thostatus, ait signate dici spelun 18 cam illam emptam in ius sepulcri, fuisse in agro & extra ciuitatem, quia nunquam fuit mos sepeliri corpora mortuorum intra ciuitates, nifi apud Christianos, qui intra ciuitatem & prope tepla habent loca in vium sepeliendi

mortuos facrata, que appellant cometeria, & secundum dispositione Ecclesiæ, pars aliqua poenæ remittitur bonis fidelibus ibi sepultis. Ex quo illud boni accidit, vt fideles qui Ecclesias visitant propter vsum Sacramentoru & celebratione Missaru atque horaru Canonicaru, confpectis ibi mortuoru sepulcris, comoueantur ad preces pro illis apud-Deum fundendas:quoi! a Sancta & salubris cogitatio est pro defunctis orare, vi : peccatis soluantar: quemadinodum traditur lib.2. Machabeoru cap. 12.Hæc Thostatus, qui cætera qui de recte, illud tamen non recte, quòd putat, ante Christi nos nullo tempore, nulláque in gente morem fuisse sepeliendi mortuos intra ciuitates, viuorumque domicilia. equide non Ciclib. 4 Ep. inficior, id quod ait Thostatus, & antiquissimum, & in plerisque gentibus vsitatissimum fuisse. Quocirca Seruius Sulpicius, vt scribit ipse in quadam Epistola æd Ciceronem missa, ab Atheniensibus locum sepulturz intra vrbem vt darent, impetrare non potuit, quòd religione impediri se dicerent, nec id antea cuiquam esset concessum. Idem moris fuisse apud Sicyonios, Plutarchus tradit in Arato.

F.m.

Plato

Plato verò libro secundo de legibus non modò in agris iubet mortuos sepeliri, sed agros etiam steriles nullíque alij futuros vsui destinat sepulturis, ve que sine detriméto viuorum, recipit mortuos, ea potissimum terra compleatur: quæ autem terra fruges ferre, vt mater cibos homini suppeditate possit, eam vetat mortuorum corporibus occupari:non enim esse consentaneum, vt mortui viuorum minuant vtilitates. His addit Cicero libro secundo de legibus, Athenis vsque ab ipso Cecrope, eum permansisse morem & ius, vt cùm cadauer terrà iniectà & obductà esset coditum, ea deinde fructibus obsereretur, vt sinus & gremium quasi matris tribueretur mortuo, folum autem frugibus expiatú viuis redderetur.

Apud Romanos quoque intra vrbem sepeliri mortuos, lege xij, tabularú prohibebatur; in qua sic erat:Hominé mortuú in vrbe ne sepelito, ne ve vrito. Ex quo illa verba de mortuis in viu loquedi venere, educere, efferre. Huic etiam rei fidem faciunt antiqua Romanorum sepulchra extra vrbem in agris iuxta vias publicas, Flaminiam præsertim & Latinam constructa, quorum inscriptiones & Epitaphia ferè appellant viatorem: erant præterea certis quibuldam lignata notis, quot agri pedes, quódque sepulcrum teneret, significantibus.

Cur autem in id consenserint ferè gentes, vt extra domicilia viuorum Cur abud onmortui conderentur, tres potissimum reperio causas: primam, ne tetro nes si rmègencadauerum odore & homines infestarentur, & aer corruptus pestilens & tes extra ciniexitialis existeret: Alteram, vt illac transcuntes, ad clarorum hominum fatt sepelirenmemoriam reducerentur & imitationem accenderentur:tertia, ne ciues tres caufa. paterentur in maiorum suorum monumenta grassari hostes; quocirca eos alacriori animo à mœnibus arcerent atque propulsarent.

Non igitur inficias co, sepulturas extra vrbes exstruendi morem fuisse. Quod etiam antiquissimum, & à plerisque gentibus seruatum; sed illud'equidem: ab- amiquitus nego quod affirmat Thostatus, sepeliri mortuos intra domicilia viuoru; mortuo intra nego quod athemat I nottatus, tepenti mortuos intra donnema viuotu, pribu, o infra ita proprium esse Christianorum institutum, vrante Christianos à nulla ades religiosa gente vnquam vsurpatum sit: quin apud Romanos primim in more fuit sepelirenintra vrbem & domum corpora defunctorum condere. Namque hinc tur. extitit religio larium, qui ea de causa domi ab illis colebantur. Idémque Isideras. firmat Isidorus libro xv. Etymologiarum, capite xi: Diodorus quidem certé libro 2. de Aegyptijs scribens, sepeliunt, inquit, quisque suos vel in proprijs sepulcris, vel quibus ea desunt domi apud firmiorem parietem arca corporis erecta: qui autem crimine aliquo aut fœnore sepultura pro hibentur, domi ablque arca ponuntur; quos posteri ditiores facti, & debita atque crimina luentes, honorificè sepeliunt; gloriantur enim. Aegyptij, parentes suos, maiorésque magnifice sepultos esse. Quibus id quoque moris est defunctorum parentum corpora dare în pignus creditori: summa eos qui non redimunt sequitur infamia, ob idque sepultura primantur. Aethiopas mortuos per vnum annum domitenere, post id temporis extravrbem monimentis condere solitos, testis est Herodorus libro 3. Post-Herodorus quam, inquit, mortuum arefecerunt, totum gyplo inducunt, picturaque Plutareb. exornantes repræsentant quoad sieri potest, essigiem eius: deinde cippuin

Comm.in Gen. Tom. 4.

Sepultura Ac

 $\mathbf{f}$ 

ei è vitro quod apud illos multum est, & facilè esfoditur, circumdant : in cuius medio mortuus interlucet, nihil odoris ingrati aut fœtidi exhibens-Hunc cippu propinqui intra ædes annum tenent, offerentes ei omnium rerum primitias, hostialque:anno exacto, efferunt, circaque vibé statuut.

Lyeurem voluis sepeliri mortuos intra ciuitatem, &

Verum nihil ad hanc opinionem vel muniendam, vel illustrandam aut 22 firmius, aut luculentius adferri potest, quam institutum Lycurgi legislatoris, concessu omnium, prouidentissimi cautissimique. Is, vt in Lycurgo prope tempe, tradit Plutarchus,omnem circa mortuos superstitionem sustulit, & sepeliri mortuos in vrbe, eorumque sepulcra prope templa esse minime vetuit, vt eorum aspectus condocefaceret iuuenes: non timere mortem, nec putare, inquinari homines, qui vel mortuum corpus cotingerent, vel per sepulcra transirent; & verecordatione virturum, rerúmque à claris viris, quorum sepulcra intuebantur, gestarum, ad eorum imitationem incitarétur. Hanc Lycurgi de condendis corporibus sententiam, legémque veteribus Christianis placuisse certum est, qui mortuos intra viuorum domicilia condi terra, piè instituerunt, non quemlibet promiscuè ad vsum sepulturæ locum deligentes, sed aream consecrato templo vicinam, quem locum vocabulo Græco, appellarunt cæmeterium, nimirum voce fidei ac pietatis plena, resurrectionis videlicet spem testificante; declarantéque Dei omnipotentiam, qui tanta facilitate possit mortuos ad vitam reuocare, quanta potest quilibet nostrum, excitare dormientem. Cæptú verò esse iam ante Augustini tempora fidelium defun&orum corpora inferri templis & prope Martyrum monumenta condi, vt Ecclesiæ precibus & facrificijs, martyrumque suffragijs mortui apud Deum iuuarentur, docet August. iplemet Augustinus in capite quarto eius libri quem de cura pro mortuis agenda conscripsit.

Quibus ille respondit, Nolite timere: Num Dei possumus refistere volutati ? vos cogitastis de me malum:sed Deus ver-20. tit illud in bonum.

IDETVR his verbis Ioseph excusare voluisse quod fratres

eius aduersum ipsum fecerant, quasi non id ex corum maleuolentia & malignitate profectum esset, sed potissimum ex Dei voluntate ac decreto accidisset; ac proinde iniquum esse propter id succensere se illis, quòd voluntate Dei, cui resisti non potest, constitutum estet;præsertim verò cum id & ad ingentem sibi dignitaté atque gloriam, & ad illorum incolumitatem ac salutem profecisset. Videtur, inquam, hac oratione Ioseph, scelus illud fratrum eius, alioqui grauissimum, non tantum eleuari, sed etia excusari. Verum multo secus esse sus corum qua viderur. Rectitudo enim & prauitas alicuius facti spectari atque æstimari debet ex consilio ac voluntate faciétis: non auté ex eo quod factu ipsum. deinde, per accidens, id est præter menté & voluntaté facientis colecutu

est. Certú auté est, fratres Ioseph peruerso animo, pessimóque consilio &

Vnde rectitudo vel prani ab homine fiunt , astimari debeat. Gen'37.

Digitized by Google

voluisse

voluisse eum occidere, & in cisternam deiecisse, atque in finem védidisse Ismaelitis, scilicet id cupientes & agentes vt is velè medio tolleretur, vel certè ad præmostratam ei per somnia sælicitatem, (quæ res eoru inuidiz & odij in iplum causa fuit) nullo modo, peruenire posser. Neque Deus ad id faciendum eos vel coegit vel incitauit:in ipsis fuit & facere & non facere; & ad faciendum propria voluntate adducti funt. Quod auté mala quæ machinati sunt Iosepho, in eius dignitatem & gloriam Deus couerterit; id non corum virtutis & prudentiæ fuit, sed diuinæ bonitatis & potentiæ: cuius est, ex quamlibet magnis malis, & posse & velle maxima bona elicere: quemadmodú ex proditione ac venditione Iudæ &Iu dæorum parricidio, summam Christi gloriam, & optatissimam humani generis libertatem, ac salutem extulit. Verissima quippe illa est de Dei prouidentia Boetij sententia: Sola, inquit, est dinina vis, cui mala quoque bona sint: cum eis competenter vtendo, alicuius boni elicit effectum. Ordo enim quidam cuncta complectitur, vt quod ab assignata ordinis ratione discesserit, hoc idem, licet in alium, tamen ordinem relabatur, ne quid in regno prouidentiæ liceattemeritati.

Assine est huic nostræ interpretationi, quod Rupertus hæc ipsa verba Ioseph tractans libro ix. Commentariorum in Genesim, capite xlij. sic ait, Ingenitæ clementiæ laus est Ioseph, quòd auditis verbis fratrum fuorum humiliter & dolenter veniam sceleri ab ipsis commisso imploratium, non solum eis ignouerit; verum etiam dolorem & sletum cum illis communicauerit. Sanctiffimum profecto remissionis genus hoc est, ijs qui peccauerunt, non flentibus, sed tantum confitentibus, solum flere illum qui peccatis offensus indulget; & orantibus pro indulgentia, pias quoque reddere lacrymas cum venia. Attamen vbi mulcet pietas, illic pariter pungit veritas; ne sic de remissione eius qui læsus est, fratres gaudeat ve à sollicitudine judicij Dei mentis oculos claudant: Nobre, inquit, memere: num Dei possumus resustere voluntati? Hoc plane pictatis est. Sed quod fubdit:Vos cogistastis de me malum, & Deus vertit illum bonum: hoc asperæ veritatis est. Vtile omnibus qui præsunt hinc exemplum sumendum est; ve citò quide m in se peccantibus remittant, & insuper bona pro malis retribuant, verum de judicio Dei peccatores nimium securos esse non finant.

21 Ceteruin sentetia illa, Num Dei poffumus resistere voluntati? multo aliter videtur esse in Hebrao, quam ramen varie admodum in Latinum sermo- Varietas Lenem converterunt interpretes quidam sic quoniam nonne sub Deo agosid flous Hob. est, Si Deus qui dominus est, ignoscit delinquentibus, quanto magis ego servus eius sub potestate eius costitutus, vobis debeo, ignoscere? Alij hoc modo, quod si in loco Dei ego? quasi dicat, An sum ego Deus vt debea ignos cere? si quid peccastis, veniam à Deo petite, cuius estipeccata condonare. Alij verò ita:nu pro Deo ego sum, vel vice Deilid est, Num Deus ego sum, vt potuerim dispositione & ordine retu invertere, & quod costitutu erat ve ficret impedire ne fieret. Et hæc lectio faris cogruite cu nostra Latina que habet: Nu Dei possumus resistere voluentis Canetanus bac secutus lectio Cantanus.

Digitized by Google

né ex Hebræo:quod si loco Dei ego? sensus, inquit, intentus: quia ego partes Dei ago (rationem enim reddit quare nihil timere debeant) quia è regione disponentibus vobis & Deo; vobis quidem aduersus me malum, Deo, autem pro me bonum ad communem salutem; ego partes Dei sequor, & ad id quod Deus fecit attendo, non ad id quod fecistis vos. Ne autem arrogans videretur, noluit affirmatè dicere, quia loco Dei ego sum, sed per interrogationem, moderatus est sermonem dicens: quod si loco Dei ego? quasi ingerendo, Quid diceretis, si ego vices Dei ago? modestè per hoc significans, se Dei sententiam & voluntatem, non illorum mentem & cossilium attendere. Chaldaicè sic est, dixitque eis soseph, Ne timeatis, quonia ego timeo à facie Dei, id est, quia ego Deum reuereor, qui vetat iniurias iniurijs, mala malis rependere; propterea nihil vobis à me timendum est. Et ad hancsententiam spectare videtur translatio Septuaginta sic habens: Dei enim sum ego: hoc est. Dei seruus ego sum, nihil contra eius volunta-Mendosa.

Mendosa Iosephi narratio huius historia.

Non est hic prætereundum, mendose Iosephum in libro secundo Anriquitatum historiam huius loci narrare; ait enim, fratres Ioseph noluisse exterra Chanaam, vbi sepelierant patrem, reuerti cum eo in Aegyptum; veritos, ne ipforum iniurie atque offensæ memor, cos vti meriti fuerant, vlcisci vellet. Fratribus, inquit, recusantibus cum eo reuerti, quòd timerent ne defuncto patre in se vindicaret, cum non amplius esset in cuius gratiam daturum veniam sperarent: iussit eos, posito metu, nihil suspicari; & reductis secum, magnas possessiones largitus est; nec vnquam cos summa beneuolentia prosequi destitit. Verum hanc Iosephi narrationem falfitatis coarguit narratio Molis, qui & timorem frattum, & consolationé Ioseph, post reditum vorum in Aegyptum fuisse, docet perspicuè illis ver bis: Renersus est soseph in Aegyptum cum fratribus suis, er omni comitatu, sepulto patre quo mortuo timentes fratres eius, & mutuo colloquentes, Ne fortà memor sit iniuria quam passus est: & cætera quæ lequuntur nec est credibile noluisse reuerti Aegyptum, cum ibi vxores, liberos, omniáque bona fua, vt scribit Moses, reliquissent.

# QVINTA DISPVTATIO.

De chronologia vita Ioseph.

Super illis verbis,

VERS. 22.

Vixit autem Ioseph centum decem annis.

Chrysostom. Homilia. vltimain Genes.



V R. Moses tam subtiliter, exactéque annos Ioseph expo - 27 suit? An (quemadmodum annotauit Chrysostomus) vt lector intelligeret, mala & calamitates quas nullo suo merito innocentissimus Ioseph passus fuerat, quam Deus abudanter cumulatéque, etiá in terris, cosecura deinceps feli-

citate compensauerit? Ecce tibi, per annos quatuordecim in magnis periculis & erumnis versatus fuerat, ab anno scilicet decimo sexto quo venditus & ductus est in Ægyptú, vsque ad annú trigesimum quo ex carcere ad prefectură Ægypti prouectus est. Verum hinc vique ad extremu spiritum per annos octoginta, continua & illibata felicitate potitus est. Itaq; wen. 47. felicitatis tempus sex ferme partibus laborum & miseriarum tempora su- rem vita qua perauit. Interrogatus Iacob à rege Ægypti annos vitæ suæ, respondite esme masores, Dies peregrinationis vita mea centum triginta annorum sunt, pauci & mali, acfratres etil & non peruenerunt ad dies patrum meorum quibus peregrinati sunt: Vixit auté postea lacob septem & decé annos. Quanto magis hoc dicere potuit Ioseph; cuius vita breuior fuit quam patris sui Iacob triginta septem annis ; quam aui e ius Isaac septuaginta; quam proaui Abraham sexaginta quinque? Quinetiam creditur, vitam, omnium suorum fratrum breuissimam vixisse:videtur enim, sibi eos reliquisse superstites; quippe cum moriens mandasse dicatur fratribus suis de ossibus suis ex Ægypto transportandis in terra Chanaam; omnes autem fratres Ioleph, excepto Beniamin, grandiores natu erant quam Ioleph. Leui certe vixisse centum triginta Cur tambreleptem annis, in lib. Exod. ca. 6. proditum est. Sed cur tam breuis fuit vita " vita Io. Ioseph? An quia viridem ætatem, cam dico quæ à decimo sexto anno seph. procedit víque ad trigefimum, maximis vitæ periculis atque calamitatibus contritam traduxit, reliquum autem vitæ spatium, vt amplissima cum dignitate, gloriáque, ita pariter grauissimis cum laboribus, & anxiis curis, quarum plena est, publicarum rerum & imperij administratio, peregit? Enimverò quod ait diuina Scriptura, verissimum est: Omnis poten- Eccl. to. tatus breuis vita.

Sed age, Chronologiam vitæ Ioseph hoc loco paucis explicemus, Cum rita Ioseph. Ioseph esset sexdecim annorum, venditus est Ismaelitis & ductus in A, gyptum, Gen. 37. Inde per quatuor decim annos in laboriosa & periculola seruitute fuit, scilicet vsque ad trigesimum annum, quo anno produ-&us ex carcere ad summam secundum Regem dignitatem ac potestatem in Ægypto euectus est, Gen. 41. Post id temporis vsque ad excessum ex hac vita, per annos octoginta cu magna gloria & felicitate vixit. Vin, Infophan li. a. inquit Iosephus, admirabili virtute præditus, in omnibus negociis prude- Antiquita. tissimus, & summa potestate optime vsus: quibus artibus factum est, ve neque genus externum, neque prior eius calamitas quicquam offecerio, quo minus ille ad summa dignitatem eucheretur. Decessit porrò loseph annis centum quadraginta quatuor ante egressum Hebrzorum ex Ægypto, duce Mole, & ante ortum iplius Molis, lexaginta quatuor annis. Cuins temporis rationem facilè ad hunc modú inire licet. Ab ortu Isaac vsg; ad exitum Hebræorum ex Ægypto numerantur quinque & quadringéti anni, vt ostendimus in 3. Tomo Commentariorum nostrorum in Ger nesim, cùm explanaremus cap. 15. Genescos. Ab ortu autem Isaac vsquè ad ingressum Iacob in Aegyptum præterierum centum nonaginta anni: namque Isac sexagenarius erat cum genuit Iacob, Genes. 25. hfc autem annos triginta & centum natus erat, cum intrauit Aegyptum, Genelia).

M.C 1 .1

Digitized by GOOGLE

Restant igitur vsque ad exitum Hebræorum ex Ægypto anni ducenti quindecim. Ex his deme vnum & septuaginta ab ingressu Iacob in Aegyptum vsque ad mortem Ioseph exactos, erat enim Ioseph noué & triginta annorum cum Iacob intrauit Aegyptum, Genes. 45. Vixit autem vsque ad centesimum decimum annum, Gen. 50. Ergo post mortem Ioseph vsque ad exitum Hebræorum ex Aegypto superfuerunt anni centum quadraginta quatuor. Hinc detrahe octoginta annos Moss, octogenarius enim erat. Moses cum eduxit Hebræos ex Aegypto, Exod. 7. relinquentur sexaginta quatuor anni, qui inter mortem Ioseph & ortum Moss interssuxerunt.

Thofatm.

Ex his apparet, lapsum esse Thostatú hoc loco in computatione huius temporis, affirmantem à morte Ioseph vsque ad exitum Hebræorum ex Aegypto excurrisse annos centum quadraginta sex; ad ortum verò Mofis, sexaginta sex; & illi quidem causa erroris fuit, quod à trigesimo nono anno ætatis Ioseph, quo anno ingressus est Iacob in Aegyptum vsque ad obitum Ioseph, id est, ad annos ætatis eius centum decem, non plures coputat annos quàm sexaginta nouem, cùm manifestum sit vnum & septuaginta computari debere.

Quatuor mê dacia Infimi historici de Patriarcha Ioseph

Luber hîc adscribere quæ Iustinus historicus libr. 36. de patriarcha Io- 29 seph vel inscienter, vel malitiose, atque impudenter prodiderit mendacia: vt sub-hoc exemplo intelligat lector qu'am infideliter Ethnici tam Græci qu'am Romani scriptores de rebus Iudaicis scripserint, vel ignoratione, vel odio, contemptúque gentis. Iustinus igitur de filiis Iacob sine Israelis loquens, ita scribit: Minimus inter fratres ztate Ioseph fuit, cuius excellens ingenium veriti fratres, clam interceptum peregrinis mercatoribus vendiderunt. A quibus deportatus in Aegyptū eum magicas ibi artes solerti ingenio percepisset, breui ipsi Regi percharus fuit. Nam & prodigiorum sagacissimus erat, & somniorum primus intelligentiam condidit, nihilque diuini iuris humanique ei incognitum videbatur:adeo vt etiam sterilitatem agrorum ante multos annos prouiderit:periilsétque omnis Aegyptus fame, nisi monitu eius rex edicto seruari per multos annos fruges iussisset: tantáque experimenta eius fuerút, vt non ab homine, sed à Deo dari viderentur. Filius eius Moses fuit, quem etiam præter paternæ scientiæ hæreditatem, formæ pulchritudo comendabar. Sic Iustinus, cuius in tam paucis verbis quatuor licet deprehendeze mendacia, primum, quòd Iolephum facit minimum natu omnium fratrum, cum post eum natus fuerit Beniamin. Alterum, quod ait frattes propter excellentiam ingenij eius vendidisse eum, cum causa venditionis fuerit, quòd præ cæteris diligeretur à patre, & le futurum principem fratrum suorum, diceret sibi in somnis præmonstratum. Terrium, quòd mira quæ dixit & fecit, assignat magicatum artium, quas excellenter ille callebat, scientiz ac potentiz. Quartum, quod filium eius facit Mosen, cum Ioleph, ve paulò luprà diximus, fexaginta quatuor annis mortuus fit ante ortum Moss, consterque Mosen proneporem fuisse Leui qui frater fuit loleph, Leui enim genuit Caath, ex quo ortus est Amran pater Moss. Quibus

Quibus transactis, locutus est Ioseph fratribus suis, Post mortem meam Deus visitabit vos, & ascendere vos faciet de 24. & 25. terra ista ad terram quam iurauit Abraham, Isaac & Iacob. Cumque adiurallet eos, atque dixisset, Deus visitabit vos, asportate ossa mea vobiscum de loco isto. Mortuus est expletis centum & decem vitæ suæ annis.



🐼 V R tantopere cocupiuerint Patriarchæ sepeliri in terra Cha- Cur Ioseph 🗝 naam, suprà exposui aliquot causas sub finem c.47. & 49. Cur mandeuic fra-autem Ioseph noluerit statim post mortem corpus suum tras-statimpostmor ferri in terram Chanaam, sed differri eius translationem vsq; tem suam cor-

ad id temporis quo Hebræi ex Aegypto discederent, tres causas adferre pur suanslicet:primam vtea ratione vehementiùs firmaret spem sidémque promis ferrent in tersionum Dei, qui promiserat tribus illis Parriarchis daturum se posteris eo rum possessionem terræ Chanaam; & ideirco Ioseph noluit ante reditú Hebræorum in terram Chanaam eò transferri ossa sua. Alteram, quia si frames Ioseph tentassent corpus eius ex Aegypto transportare in terram Chanaam, valde offendissent Aegyptios, quinetiam id fieri fortasse illi no ellent passi, volentes apud se habere monumétum Toseph, quem propter lingularem eius sapientiam mirifice coluerant, & cuius memoriam, propter eximia eius in Aegyptios beneficia atque merita, magno honore & pietate conseruabant: Tertiam, quia præuidebat Ioseph, id magis fore ex viu & vtilitate fratrum suorum, quibus sperabat Aegyptios, beneficioru quz ab iplo acceperant memores, dum in corum animis vigeret iplius memoria forè beneuolos ac beneficos. Fidem porrò quam fratres Ioseph iurciurando firmatam ei dederunt, posteri eorum, cùm Hebræus populus ex Aegypto, duce Mose, egressus est, planè liberarunt, vt scriptu est Exo. 13. Tulit, inquit Scriptura, Moses ossa Ioseph secum, eò quòd adiurasset silio s Israel dicens: Efferte ossa mea hinc vobiscum: Ná licet frattes Ioseph qui adstricti fuerant iureiurando, iampridem excessissent, quippe cum à morte Ioseph vsque ad egressum Hebrzorum ex Aegypto, centum quadraginta quatuor anni præteriissent, attamen quia fratres Ioseph id promiserant ei non suo tantum nomine, sed totius etiam posteritatis suæ, iccirco corum posteri, eodem illo iureiurando obligabantur, & id æquè atque illi obsernare debebant.

Vbi autem ossa Ioseph sepulta sint in terra Chanaa, docet liber Iosue, in cuius extremo capite sic est: Ossa quoque Ioseph qua tulerant fily Israel de Aegypto, sepelierunt in Sichem in parte agri, quam emerat Iacob à silys Hemor patru Sichem centum nouellis ouibus: & fuit in possessionem silioru Ioseph: Sed cur ossa Ioseph reposita fuerut in Sichem? Nimitum, illam agri parté voluerat Iacob esse Iosephi extra, sorté, solemne auté suit priscis illis paseph sepulsa tribus, vt quisque in suam inferretur possessionem, quin etiam opinatur sint in Sicht, Kimhi, Iacob sepulturæ causa dedisse eum locu Iosepho, cum eius animu vellet modis omnibus ab Aegyptiacarum reru amore prorsus abalienatu,

in promissa terræ cogitationem, amorémque traducere. Putat item hic Rabbinus, Iosephum sibi locum illum quo humari vellet, delegisse, fratri busque suis de eo in mandatis dedisse. Verum quia suz opinionis nulla ad fert rationem, fidem nequaquam meretur. Alij doctores Hebræorum scribut, idcirco Hebræos existimaville, Iosephi ossa in Sichem condenda esse, quòd eo ipso loco venditus ille fuisset à fratribus suis, & inde deportatus in Ægyptum. Atenim in lib. Genes. 27. satis apertè significatur, non in Sichem, sed apud Dothain diuéditum esse Iosephum, quò nempe greges suos ex Sichem abegerant fratres.

An offa rade eim Patriarcharum sint chem sepulta.

Illud quoque in quæstionem vocari posset, an vt Ioseph ossa, sic etiam 32 cæterorum vndecim Patriarcharum extulerint in terram Chanaam Heasportata in bræi, cum Ægypto profecti sunt. Ac ipsa quidem Scriptura de solius Ioterram Cha- sephi ossibus asportatis ex Ægypto & sepultis in Sichem mentionem famaam, & in Si cit: de cæterorum autem Patriarcharum ossibus vel asportatis vel sepultis, nullum in veteri Testamento verbum sit. Et verò dinina Scriptura pe culiarem causam reddit cur ossa Ioseph sint asportata; Quia, inquit, filij Israel de hocab eo adiurati, id ei promiserant, quasi nisi iureiurando illi essent adstricti, non fuissent id facturi. Cùm igitur talis causa non fuerit asportandi ossa aliorum Patriarcharum, probabile videtur ea non fuisse asportata. Verumtamen contraria sententia omnino probada est. Etenim B. Stephanus Actoru 7. testificatur, Patriarchas sepultos esse in Sichem, idémque confirmat B. Hieronymus in Epitaphio Paulæ ad Eustochium, & de Optimo genere interpretandi ad Pammachium. Ergo credibile est, sui quamque tribum Patriarchæ ossa asportasse in terram Chanaam, & sepeliisse in Sichem, vbi erát condita Iosephi ossa,vt omnium duodecim fratrum & Hebræi populi Patriarchatum vnus locus ossa teneret. Quod autem dixêre quidam, ante egressum Hebræorum ex Ægypto, aliorum Patriarcharum ossa fuisse deportata in terram Chanaam, minimè sit credibile. Cur enim sepelirent in Sichem, ac non porius in Hebron, vbi primorum trium Patriarcharum ossa fuerunt sepulta? Nó me fugit, Iosephú lib. 2. Antiquitatum tradere vndecim Patriarcharum offa fuisse condita in Hebron; Verum super ea re nos accurate disputauimus in 3. Tomo nostrorum Comment.in Genesim super cap. 2 3. ad marginalem numet. 49.8 56.

Iosephau.

Hierony.

# Et conditus aromatibus repositus est in loculo in Ægypto.

On est illatus sepulcro, sed ad similitudinem depositi, loculo 22 inclusus, vt in tempore exportari nullo negocio posser. Locu lus autem significat capsam vel arcam siue conditorium, quo mortuoru ossa & reliquiæ coduntur, qua significatione vsus

Plia lib.7. co vocabulo est Pli.cú de rege Pyrrho loqués ita scribit, Quorúdá corpo re, partes nascutur ad aliqua mirabiles, ficut Pyrrho regi pollex in dextro pede, cuius tactu lienosis medebatur, huc cremari cu reliquo corpore no potuille

Caictanus.

tradunt: conditumq; loculo in templo. Caietanus verisimile putat, loculum illum, fiue vt interpretatur iple, thecam, fuisse marmorcamat enim mihi similius verò fit, fuisse ligneam, quo scilicet cùm opus esset, minori labore maioríque facilitate quocunq; libitum esset, transportari posset. Veteres Hebrzi commentati sunt duas fuisse arcas vnà incedentes in deserto, alteram diuinitatis, alteram Iosephi, illam scilicet arcam fœderis; hanc verò, locolos quibus Iofephi offa ex Aegypto afportabantur in regionem Chanaam. Vetum cuius dementiz est, conditorium mortui corporis, & arentium ossium, cum Dei sacrario comparare, vt ex æquo incederent? scilicet id religiosissimus Moses secisset, aut etiam facere passus esset.

Historia Scho

- Non est hîc tacendum, quod prodidit auctor Historie Scholastica lajucha. enarrans historiam lib. Exod. c. 37. Cotigit semel, inquit, vt Nilus plus folito excrescens inundaret terram, vbi erat loculus ille Ioseph, eumq; locum aquis totum obrueret: obstricti autem fuerant iureiurando Hebræi, cum Aegypto discederent, ossa eius yna secum deportare, tunc igitur Moses scriptum in lamina aurea nomen Dei tetragrammaton in aquas ingessit, quibus supernatans lamina ferebatur, quoad stetit supra locum vbi erat loculus loseph: indéque sustulerunt Hebræi eius ossa: quæ prophetasse dicuntur difficultatem itineris quam perpessuri erant. Sed illud fabulosum ac ridiculum, quod nugantur quidam Hebræi, cum conditorium Ioseph non reperirent Hebræi, repentè illis astitisse ouem, quæ humano modo locuta eius conditorij locum demonstrauit, quocirca Hebræi secum multo tempore eam ouem duxerunt per defertum, appellantes ouem Ioseph, de qua intelligi volunt quod in psal. 79. scriptum est: Qui deductis velut ouem Ioseph. Verum hæc & alia innumera Hebræorum figmenta, eo commemorari non est planè alienum, vt excæcationis eorum clarissimum sit argumentum, quòd mendacij, & falsitatis amantes, veritatem auersentur, nugisque ac fabulis mirificè oblectentur atque pascantur.
- Quod autem legitur in libro Ecclesiastici cap. 49. ossa Ioseph post Locus Ecciemortem prophetasse, non ita est accipiendum, vt credatur, ossa eius hu siast. cap. 49. mano sermone locuta oraculum seu vaticinium aliquod edidisse; sed illud tătùm fignificatur, cùm Moles asportauit ex Ægypto ossa Ioseph, tunc esse completum & re ipsa comprobatum vaticinium Ioseph, qui morti proximus, fore prædixerat vt aliquando Deus visitaret filios Israel, eductosque Aegypto in terram maioribus corum promissam induceret: simulá; adjurauerat eos, vt tunc ossa sua eò secum asportarent. Quoniam igitur vtraque prædictio Ioseph completa fuerat, propterea dictum est offa eius prophetasse.

I N I

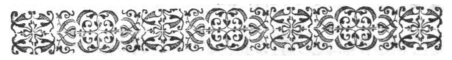
Comment.in Gen.tom4.

ttttt



Hunc quartum Tomum Auctor ipse primum edidit Romæ, annum sexagesimumtertium agens, & ab ortu Domini nostri, Anno 1598.

Laus Deo, & Dei Genitrici semper Virgini Maria.



## INDEX

# ALPHABETICVS

# MEMORABILIVM RERVM

et verborvm, QVAE TRACTANturin hoc quarto Tomo.

Nota prioris numeri fignificat caput libri Genefis; secundi, paginam; postremi verò, fiue i<sup>8</sup> vuus sit, siue plures, significat numeros marginales adiectos ad Comentariu illius Cap.

Bimelec Rex,de quo Genef. 20, & 26, an fuer is idem numero:& quod tale nome fuer is commune olim

Regum Palestina. 26.61.2

Abraha quatuor eximia fuerunt merita, ob qua tam magnifica illi promisse à Deo sunt data. 26.65.8

Abraha num benedixerit filio suo Isaac. 27.162.87.

Accinetum esse, quid in Scriptura significet. 49.699.104

Adorationis exterioris quinque modi. 33 351.2.

Aduentus Christi duplex quomodo expectatus & desideratus fuerit à Gentibus. 49.787.25

Adulatore esse simile speculo. 45.695.4 Aegypty ignaui atq, imbelles. 42.633.10

Aegyptus inaccessa, & vndique munita est.42.633.10.

Ægypty cur tantopere auersarentur conuiusa Hebraorum. 43.664.14

Apud Aegyptios multiplex genus eorum qui cadauera praparabant sepultura. 50.864.1

Aegypty quomodo condirent aromatibus corpora ex Herodoto & Diodoro. 50. 865.3

Aegypty quemadmodum mortuos lugerens. \$ 50.867.8 Aetatem triginta annorum incipere iam maturam & idoneam esse docendo, & regendo. 41.619.31

Aetatem perfettam ad docendŭ & pradicandum qualem requirat B.Gregorius. 41.620.32

Agri pleni odor laudatus ab Isaac,qualis sit. 27. 149.67

Agricultura laus. 25,41.61 Alienati vel irati honines quibus rebus

Alienați vel irati honines quibus rebus placari & conciliari possint. 33.350.1

#### ALLE GORIA.

A Llegorizandi optima ratio, quanam sit. 26.101.62 Super Isaac ioco cum Rebecça allegoria. 26,68.15 Allegoria super puteis sossis ab Isaac in terra Palastinorum. 26.77.79.80.30.

Allegoria super dissidio & pacificatione Abimelec,cum Isaac. 26.85.43

33.34

Ager odoriferm, laudatus ab Ifaac quid allegorice significet. 27.150.68

S.Gregory allegoria super agro odorifero. 27.156.68

Allegoria superillo, Dettibi Dominus de rore cœli. 27.154.75

Allegoria super benedictione, qua Isaac dedit Iacob. 27.156.78.79

B. Gregorij allegoria super somno Iacob super lapidem. 28.184.14

ttttt . 2

Ambrosij sententia vindicantis à peccato quod secerunt fratres l'osephin ipsum, an sit probabilis. 37.480.59 Ana vtrum inuentor fuerit generationis mulorum susè disputatur. 36.422. 423.3. & seq.

#### ANGELVS.

IN Angelis quomodo sit vita actiua,
& contemplatiua. 28.191.192.24
Angelorum custodia viros iustos mivisicè
recreari,& confirmari. 32.314.1
de Angelis, qui in similitudinem militum & castrorum, apparuerunt Iacob luculenta Ruperti disputatio.32.
315.2

de Angelorum ministerio non solum erga homines, sed etiam animalia, Rabbi Moysis Aegyptis non contemnenda sententia. 32.315.316.3

Angelum fuisse non filium Dei, qui lu-Etatus est cum Iacob. 32. 322.323. 14

Angelum fuisse, qui apparuit Moysi in Rubo. 32. 322.323.14

Angelum fuisse, qui apparuit Moysi in Sina,& dedit legem. 323.23.324.16

Angelorum ministerio factas esse in veteri testamento omnes apparitiones & visiones, qua narrantur, B. Dionisis Areopagita valdè obseruanda sententia. 32 324.17

Ab Angelis quomodo gratiam pacem postulauerit S. Ioannes in primo capite Apocalypsis. 19.325.19

prie Apocacypiss. 19.325.19
per Angelos , siue spiritus septem memoratos in Apocalypsi & alibi, quid intelligere oporteat. 32.325.19

Angelum non potuisse luctando superare Iacob, quomodo sit intelligendum. 32.331.27.& seq.

Angelus cur in luctando percusseris neruum Iacob. 32.333.31

Angelus luctans cum Iacob cur volueris discedere ante auroram. 32.339.39 Angelis non esse imposita nomina secundum eoru naturas, sed secundum coru operationes & ministeria. 32.340. 40 S. Gregoris disputatio quomodo idemdicatur, & Angelus & Deus, sine mendacio. 32.323.15.

Animum hominis morti proximum, naturaliter prauidere futura, opinionem fuisse plurium Ethnicorum, sed falsam. 49.776.777.6

Anima vox num aliquado in Scriptura ponatur pro corpore, vel cadauere. 37. 509.103

Annona publica quanta cura Principibus esse debeat, & de Prafettis annona apud Romanos. 41.604.11

Annulorum vsus quam antiquus sit, & an fuerit tempore belli Troiani, disputatio contra Plinium. 41. 608.669.16
Annulis ad quem sinem vsa sit antiqui-

tas. 41.608.609.16 Antichristŭ prasignisicatum esse per pro-

zaniconijiu prajignijicatum eije per prophetiam I acob de tribu Dan, 49.836, 837.131.134

Antigono occifo, & Herode inuadente regnum Iudaicum, tum primum fuifse ablatum sceptrum Iuda. 49.804.62 Apim colendi qua fuerit, & quando ori-

Apim colendi que fueris, es quando origo apud Aegyptios. 46.704.2 Apis Argiuorum rex, quo tempore in

Ægyptum venerit. 46,704.2 Apoltolos tribus de causis reste appellari

Apostolos tribus de causis rectè appellari oculos Ecclesia. 49.803.60

Arad area vbi planxerunt Iacob quis locus fuerit. 50.871.16

Arcam fæderis significari vocabulo prafentia Dei. 49.855.180

Arcus cur inter arma Hebraorum tam frequenter nominetur in Scriptura. 48.770.20

Argumentari ex ordine narrationis sipè non esse firmŭ in Scriptura. 25.40.59 Vide sensus Scriptura.

Ascensionis Christi praclara prophena.

Aug urium

Auguriu, & Angurari, quomodo vsurpantur in Scriptura. Augurandi verbum quomodo accipiatur & apud sacros, & prophanos au-44.679.6 Augurum quanta fuerit auctoritas apud Romanos. 44.679.6 Augurari per scyphos morem fuisse apud Aegyptios, & quomodo id fieret. 44. Aulicorum morem esse, bene dissimulare & inuidere alys. 45.695.4

B Enedictiones Christi , vide Christi Benedictio Isaac collata in Iacob cum per errorem, & deceptionem data ei fuerit,an esset valida. 27.160.84 B. Paulus quomodo neget non obtinuisse Esau benedictionem à patre, nec inuenisse locum pænitentia,cum videatur contrarium scribi Genesis. 27.167.96 Beniamin cur numeretur inter filtos Iacob natos in Mesopotamia, cum natus fuerit in terra Chanaam. 35.416.49 Beniamin & Benoni nominum expositio. 35.410.41 Beniamin quinque partibus excessisse alios fratres,quomodo intelligendũ, ſubtilissime disputatur. 43.667.19.6 seq. Beniamin posteri aliter memoratur à septuaginta, qua est in lectione Hebraica & Latina, sine falsitate tamen. 46. Bethauen an fuerit locus dinersu, & qua tum distans à Bethel. 28.219.60 Bethel locu esse longe dinersum ab Hieru salem. 28.78.6 Bethel & Luza an fuerint due vrbes an vna disputatur. 28.216.55.0 seg.

tur in.

S. Hieronymus mutauit sententia sua de tribu,in qua erat Bethel. 28.217.56 Andrea Masis opinio de Bethel excuti-28.217.57

Bethel cur in Scriptura dicatur Betha-Bethel memorata Genesis 35.an fuerit Ierusalem, disputatio in Thostatum. 35. 405.32.6 seq. Bonos cadere in faciem, malos retrorfum cadere, egregia disputatio S. Gregory. 49.837.135 Vir bonus quanta in gratia sit apud

Deum.30.270.25. 🗖 Adauera hominum tractādi vary \_1 mores apud diuersas getes.50.585.3 Caro in Scriptura quid significet.29. 233.8 Castitas viri magnum est vxorij amoris Castitatis insignia exempla apud Ethni-Castitas memorabilis Spurine adolescen-Ceruo cur coparetur Christus. 49.845.154 Charistia quale fuerit conuinium apud Rom. 43.663.12 in Conuiniis quanta fuerit reneretia iuniorum erga seniores apud Romanos. 43.664.I3 Christi benedictiones de cælo, de abysso, de

vulua, & de vberibus, quales fuerint Gquemadmodu intelligeda. 49.850.165 Christo quemadmodu pulchre accommodetur, quod vaticinatus est I acob de silio suo Iuda. 49.800.54 & sequent. Christi seu Messia dies, cur dicantur in Scriptura noui∬imi. 49.816.89 Circumcissonis & aliorum vulnerum cur tertia die esset grauissimus dolor,ampla disputatio. 34.372.373.12. Cisterna,in quă demissus est Ioseph,qualis fuerit. 37,484.64 Claues quatuor propria ipsius Dei, quana sint secundum Hebraos. 30. 258.259.5 Clericus pro bonis spiritualibus que tradunt, rependi oportere bona teporalia, B. Augustini Disputatio. 27.109.9

ttttt

Clericorum libertrtem & immunitatem maxime consentancă esse rati ni, & aquitati naturali. 47 739.12 Coccum quid significet in Scriptura. 38. 548.549.38 Comparatiui vsus non est Hebrais, sed eius vice viŭtur preposeionibus a,vel ab, vel super. Coniugio qua atas matura & idonea ceseatur, ex sententia Aristotelis. 25,4.3 Coningium vnius famina cu pluribus vi ris an fuerit unquam licitu.29.250,34 in Conseplatina vita exercitio quato magis elenatur, & vegetatur spiritus, tāto magis caro deprimituro debilitatur, pulchra Gregorii disputatio.32.337.36 Contemplationis exercitio miram sentiri vicissitudinem tum proficiendi, tum deficiendi. 32.337.37 Contemplationis quanta sit dulcedo & efficacia. 32.337.36 in Conninsis mos sedendi antiquior fuit, quàm recumbendi. 43.665.15 in Coniniis mittere partes aliis etia absen tibus moris fuisse apud Principes. 43. in conniniis quantus esfe soleret numerus ferculorum, 43.666,17 in Coniuis more dadi singulis coniniis singulas partes,antiquiorem fuisse,quàm in commune ac de eadem patina ves-43.666.17 in Conniniis priscorum hominum temperătia cu pietate coniuncta.43.672.26 Conuinii tempus idoneum esse reconciliationi amicorum, & ignoscentia offen-Sarum, 26.89.47 Epulare conninctu cur Graci, & Hebrai à potado appellauerint:26.89. 48 Conuinium Isaac quid allegorice signifi-26.91.101.50.6 62 Sanctoru hominu cuilibet ab intio víque mundi suam fuisse crucem.37.484.64 Crucis supplicium quam fuerit antiqui, & quam atrox & infame. 40.584.9

Crux Christi,quando primum prasignisicata. 48.763.8.

D

Debora morté cur memoraueris Mry fes, tacens mortem Rachelis.35. 394.395.16

Darig Regis Perfarum execrabilis sententia de mendacio. 27.132.42 Dexteram potiorem haberi qua sinistra, ex ipsa uatura prouenire, ve docet A-

ristoteles, 48.761.4 Dextera octo significationes in Scriptura. 48.761.5

Dextera minus fuisse honnorabile apud veteres Persas, quam sinistram au-Etore Xenophonte. 48.762.7

Consulebatur Deus in veteri Testamento quatuor modis, per Prphetas, per somnia, per sortes, & per Sacerdotes. 25. 14.21. & seq.

Modiconfulendi Deŭ in veteri testamento, & mirabiliter accipiendi resposŭ ab eo, quado desecerint. 25.17.26 Cur Deus in Scriptura pracipuè ac propriè appelletur Deus Abraha.26. 83.38

De diis propriis variarii gentiii. 26.83.39
Deum omni tempore corra nouas barefes,
exorientes excitasse nouos etia & egregios Doctores, & propugnatores carbo
lica doctrina. 26.99.69

Deum nec auctorem, nec suasorem mendacy esse posse. 27.133.44

Deus cur in veteri Testamento benefacita dignis mercede aterna, temporalia tătum bona peomittebat. 27.130.40 Dei cognitionis per side à cognitione eiusde secundum domum caritatis, disserentia secudum B. Gregoriu. 28.208.43

Deus cur dicatur esse timor & terror bominis. 31.309.15

Qui luctarus est cu Iacob, eum fuisse filin Dei sub specie humana, Theodoreri opinio. 32.325.18

In veteri Testamento numquam Deum Pattem

Patrem apparuisse sanctis, sed filium Dei, complurium Patrum sententia excutitur. 32,321.11. & seq. Dei cognoscendi triplex ratio & gradus. 32.335.33 Deum nemini mottaliŭ, circa eius morte apparuisse, nisi per miraculum, communem fuisse veteru Hebraorum opinionem. 32.343.44 Deum cum aliquo ascendere vel descendere, vel proficifei, quomodo sit interinterpretandum. 46.707.7 Dies nouissimi quid significent in Scri-49.777.8. Dinam fuisse decem annoru, cum vitiata est, prodidit Alexander Polybistor, sed refellitur. 34.362.1 Dinam fuisse sex annorum in discessu Iacob ex Mesopotamia, quindecim verò, cum est violata. 34.363.3 Dinam esse violatam nouem annis post regressum lacob ex Mesopotamia in terram Chanaam. 34.364.3 Dina curiositatem, mali, quod ei accidit, fuisse causam. 34.365.4 Dina bladitiis fuisse delinita à Siche, S. Gregorius luculete interpretatur secudu tropologică intelligentiă. 34.367.6 Dirinendi verbu pracipuă quandă significatione habere in Scriptura. 32. 330.26 Discretionis virtus qua sit necessaria do-Etori,&reEtori aliorŭ,B. Gregorii difputatio non solum legenda, sed edisceda. 43.656.1. ch feq. Dininationis superstitiosa per aquas,varia exempla veterum, 44.680.8 Dinitias festinatas, nec esse inculpatas, nec diuturnas, nec sine inuidia.26. Dinitiarum mediocritatem viiliorem esse homini,quàm affluentiam. 28.223. 224.66.67 Doctores Ecclosia, quomodo assimilentur dentibus. 49.803.61 Dolum quo vsi sunt filii Iacob cum Sichi

mitis, malum fuisse, et culpandu, cotra opinionem Hebraooum. 34.368.369.8

Domus vocabulu, quid significet in Scriptura.

Dotem antiquitus viri dabant vxoribus, siue earum parentibus.

Super dotibus matrimonalibus varia quondam Gentiu institutà. 29.236.13

E

Brietas an nonnunquam deceat sariatem antique an nonnunquam deceat sariatem capicse dibuscia.

E Brietas an nonnunquam deceat fapientem, copiosa disputatio Philonis. 43.676.24. & seq.
Ecstasis quid sit: & quotuplex. 27.157.80
Entaphiasta qui essent ex D. August. 50.
864.1
Ephod quid suerit in veteri testameto, & quid applicare Ephod. 25.16.24
Ephrata ac Bethleem nominum origo & causa. 35.411.42. & seq.
Equum animal esse symbolum fastus &

49.837.135 E S A V.

superbia mundi, disputatio S.Gregorii

E Sautribus modis seruisse ipsi Iacob, secundum expositionem B.Thoma.
25.27.40
Esau.vide Iacob.
Tria illa nomina, Esau, Edon, & Seir declarantur. 25.38.55.

Seir mons exponitur. 25.38.55 Esau propter solum edulium lensis, & no propter aliud ingens pretiu, vt nugătur Hebrai, vendidit sua primogenita. 25. 45.74

Esau quot modis peccauerit vendendo primogenita. 25.54.82
Esau duodecim rebus prasigurauit conditiones, & mores repreboră. 25.56.85
Esau dedit venationi, quomodo sigura suerit amatoră huius mădi. 25.43.64
Esau quando iuerit habitatum in monte Seir. 36.421.2.& seq.
Eunuchi vox quid significet, & de variis Eunuchoră generibus & de multiplici modo Eunuchizădi. 37.512.109.& seq.
Eunucho

INDEX. Eunuchoru octo munera antiquitus apud Verba futuri teporis in Scriptura sape significant debitum sine officium. principes. 37.315.111 Eunuchorum illorum duorum qui erant 35.404.31 cum Ioseph quodnam fuerit peccatu. G Exploratoru hostilis terra, quale sit mu-Alaad montis, situs, longit**udo, al**ti 42.633.9 nus. 🔟 tudo, fertilitas , origo atque caufa F nominus, 31.310.17. & feq. Genethliaci redarguuntur argumeto Ia-Ertilitas aliquarum regionum mira. cob & Esau. 25.44.45.66.6 67 Gentilium superstitiones super undione 26.71.19 Fertilitas illa, & sterilitas septennis Aelapidum. 28.214.51 . Germanicus Imperator galli gallinacei gypti, qu'am fuerit prater ordinem neque aspectum, neque vocem ferre po cursumque natura disputatur. 41.600. 37.460.32 terat. 7.& seq. Gula peccatum sex modis fieri posse, an-Filiorum irreuerentia in parentes, quàm Etore Beato Gregorio. 25.54.82 graue peccatum, & à Deo punitum. 27.113.14 H Fornicationis triplex species ex Cassiano. 38.529.10 Fily minores cur ferè prapositi sint maio-T Abitatores terra in Scriptura voribus apud priscos illos patriarchas, cari solere peccatores, non autem iustos, auctore S. Hieronymo. 47.732.2 exponitur quadruplex ratio mystica, Hebraismos esse non paucos in Scriptura 48.760.2 plenos mysteriorum. Fulgor nouus lapidum in rationali quo-35.387.4. modo pramonstraret futura secundum HEBRÆI. Iosephum. 25.16.25 Ebraorum fabula:cñ propheta va-Fratris nomen, quot modis vsurpetur in licinantur in Idumeos significates Striptura. fuisse eo nomine Romanos. Fraterna beneuolenta & concordia qua-25.19.29 an Hibrais fæminis illicitu fuerit nubetum sit bonum: contra verò odium, & re viris incircumcisis ante legem, & discordia quantum malum.37.458.30 34.370.9 Inter fratres & amicos cur atrociora post legem. odia & dissidia esse soleant, quam in-

37.465.466.31

50.864.1

ter extraneos.

26.65.g

ex Diodoro.

cuius rei figura fuerit.

Fratrum Ioseph cospiratio in necemeius,

Fudatores& quasi patriarche ordinu religiosoru quata gratia & meriti fue-

rit apud Deum, respectu ordinis sui.

Funera curandi triplex modus apud Ae-

gyptios secudum hominum facultates

Hebrai cur recens egressi Aegypto, in idolatriam lapsi caput vituli adorauctint potius, quam alind quippia. 46.704.2 Non solos Hebraos, sed mixtos cum Aegyptiis habuisse terram Gessen. 47. Hibrao populo quemadmodum coueniat

maledictio Ruben , & Simeonis , &

49.822.101

Hebrei

Hebrai quando primum Indeorum no-

Leni. 49.786.792. 21.37

men habuerint.

Digitized by Google

Hebrai populi quadruplex fuisse regi-49.804.805.63 Heliopolis an condita fuerit ab Hebrais, vt tradunt septuaginta Interpretes. 41.616.27 Her peccatum quale fuerit disputatur. 38.528.9 Her ante congressum cum vxore effundendo semen in terram peccasse quinque modis. 38.529.11 Her peccasum an fueris grauius quam frairis eius Onam. 38.534.17 Her & Onam cur memorentur inter intrantes Aegyptum, qui ante multos annos mortui fuerant. 46.710.11 Herculem fuisse eodem prope tempore, quo Samsonem. 49.833.121 Hierusalem nunquam fuit nominata 28.180.9 Homo bani pedis, quid prouerbialiter significet. 30.272.27 Honestus & honestare, pro locuples & locupletare, interdum vsurpat Latinus Interpres. 28.186.16 Honorum insignia & ornamenta qualia fuerint apud antiquos. 41.610.18 IACOB.

T Acob natus est quindecim annis ante mortem Abraha: licet ortus eius narretur à Mose post mortem Abrahe. de Iacob cur tam multa scripserit Moses & tam pauca de Haac. Iacob cum fuerit pradestinatus,& generatio eisu promissa à Deo, quomodo dicatur cocessa precibus Isaac.25.7.8.9 Iacob collisio cum Esau in matris viero num naturalis. Iacob non ob prauisa bona eius opera sutura, electum esse à Deo. 25.20.21.31 Quatuor signa singularis dilectionis Dei erga Iacob. 25.28.41.29 an Iacob sancificatus fuerit in vtero matris sua.

Iacob electio & reprobatio Esau, quomodo prasigurauerint electionem & reprobationem hominum respectu gratia
& vita aterna. 25.32.46
Iacob cur dictus sit supplatator.25.39.57.
Iacob retinens planta Esau egredientem
ex viero, quid significauerit. 25.40.58
Iacob virum peccauerit inducendo Esau
ad vendenda sibi primogenita. 25.41.
61. & seq.
Iacob simulans habitu Esau, quid signi-

Iacob simulans habitü Esau, quid significauerit allegorice. 27.115.17. & seq. Iacob simulans habitum Esau, an peccauerit. 27.117.20. & seq. Iacob mentitum esse patri suo, & venialiter peccasse, qui auctores dixerint, & quibus argumentis.27.134.135.45.46. Iacob mendacium an fuerit perniciosum ipsi Esau, & iniuriosum patri suo. 27.

136.48
Iacob vindicandum esse à mendacio, qui
Auctores senserint,& cur, quibus astitur Auctor.27.137.49.& seq.

An dixerit sine mondacio Patri suo.
Ego sum Esau; & item, Feci sicut
præcepisti mihi, comede de venatione mea. 27.140.54 & seq.
Iacob simulatione, & fraude Patris, obsinere benedictionem eius cur voluerit

Deus. 27.147.63
Iacob septuaginta septem annorum erat,
quando profectus est in Mesopotamiam. 28.175.176.1

Iacob non habuit visionem illius scala in monte Moria vbi postea suit templum Ierosolymitanum. 177.4.6 seq.

Iacob cur incomitatus & inops missus sit à parentibus in Mesopotamiam. 28. 181.10. & seq.

ra fu- Iacob paupertas & humilitas figura fuit

2.21.31 Apostolorum euntiŭ in vniuersum or
2.21.32 Dei be ad pradicandŭ Euangeliŭ. 28.181.11

2.41.29 Iacob dormiens super lapide, quid alle
vtero gorice significet. 28.14

25.42 Iacob ungens lapidem, & erigens titu-

Commen.in Gen. Tom. 4.

lum, nihil fecit superstitiose. 28.184.52 Iacob votum expenditur. 28.160.61. & sequentib.

Iacob cuinam daturus erat decimas, quas vouit. 28.122.64 Iacob an honeste ac decenter osculatus

fuerit Rachelem puellam, nunquam ante sibi notam. 29.220.1

Iacob osculans Rachelem iuxta puteum, quid allegoricè significauerit secundum Augustinum. 29.230.5

Iacob matrimonium cum Rachele quando confectum fuerit, initione prioris feptenny an in fine. 29.237.15

Iacob seruitus septennis cum Rachele, quid allegorice significauerit. 29.

Iacob quomodo per totam noctem non agnouerit Liam, & hoc esse castitatis
Iacob magnum argumentii. 29.246.27
an Iacob intemperantiam arguat quòd
simul habuerit quatuor vxotes. 29.

Iacob coniugium cum duabus fororibus Lia & Rachele, quid allegorice fignificet. 29.249.36

Iacob quomodo citra iactantiam pradicauerit suam iustisiam. 30.278.37 Iacob an peccauerit saciens suo illo arti-

ficio versicolores fætus in damnum Laban. 30.279.38.& seq.

Iacob opponens versicolores virgas aspe-Etibus onium concipientium, quid allegorice sigurauerit. 30.294.63

Iacob cur tantoperè timuerit Esau. B. Augustini, & Lyrani sententia, 32.318. 319.6.7

Iacob luctatum esse non cum bono Angelo, sed cum Damone significare videtur S.Hieronym. Origenem secutus. 32.32.721.5 seq.

Iacob luctam fuisse corporalem & cum bono Angelo probatur. 32. 328.23. & seq.

lacob non potnisse in lucta superari ab

Angelo, quemadmodum intelligendum sit. 32.331.27.6 seq. Iacob luctans cum Angelo, quid allegoricè significauerit secudum Philonem,

S. Augustinum, & S. Gregorium. 32.334.33. & seq.

Iacob vidisse Deum facie ad faciem quomodo sit intelligendum. 32.342.43 Iacob dicens vidisse se faciem Esau tanguam faciem Dei, an per adulationem mentitus sit,& peccauerit,dispu-

tatio. 33.352.353.33 & feq.
Iacob cum dicitur emisse agrum centum
agnis pro quo Hebraice est vox Chefita disputaturan ea vox significet

agnum, vel potiùs genus quoddam pecunia: & Latina versio acriter defenditur adnersiu multos. 33.357.358.12.

& seq.

Israelis nomen quid proprie significet,
ampla disputatio, vbi & Iosephi, &
S. Hieronymi, & complurium Patrum & Pagnini atque Oleastri, &
Caietani,& Eugubini aliorumá, opiniones subsiliter examinătur. 32.344.
46.& seq.

In nomine Ifraelis contentam esse benedictionem, quam Iacob petys ab Angelo. 32.347.52

Iacob ascensiu in Bethel quid allegorice significauerit, pulchra Ruperii disputatio. 35.392.13

Ifraelis nominis impositio facta Iacob in Bethel, sucritne dinersa, an eadem ei, qua narrata est Genesis. 62.35.398.22 Israelis nomen an bis impositum sucrit Iacob, an tantum semel.35.398.399. 23.65 seq.

Quomodo dictum sit, non vltra vocatum
iri Iacob, sed Israel, cum post id temporis frequentius appellatus sit laceb,
quam Israel. 35.27.402. & seq.
Iacob dicitur Israelis nomine vocandus
potius, quam lacob non propter appellationem nominum, sed propter res

72077

nominibus illis significatas.35.403. 30 Iacob vita & rerum gestarum Chronologia. Iacob verum intellexerit significationem somniorum Ioseph, cum ab eo narrata sunt. 37.477.54 Iacob an unquam reprehenderit filios suos de eo quod peccauerant in Ioseph 37.498.84 Iacob luxit filium suum Ioseph per viginti tres annos, nec tamen tantus lu-Etus erat culpandus. 37.501.90 Iacob cur tantopere timuerit ire in Ægyptum, exponuntur quinque cause. 46.706.6 Iacob ingressus in Ægyptum tempus quemadmodum interpretetur S. Augustinus. 46.713.719.17.22.23 Iacob quomodo dicatur à Mose primum intrasse Ægyptum cum sexaginta sex, mox verò cum septuaginta. 46. 714.19. Iacob decem labores & dolores insignes, quos in vita sua toler auit. 47.734.7 Iacob atas centum triginta annorum cum intrauit Egyptum,quinque res aperit ad sacram Chronologiam pertinentes. 47.733.4 Iacob totius vita rerumque ab eo gestarum Chronologia explicatur.742.47. 16. & seq. Iacob tempore stellam Veneris mutatam

Iacob mors quot annis pracesserit egressum Hebraorum ex Aegypto & ortum Mosis. 47.744.20

Iacob tam sollicitus de sepultura corporis sui, an fuerit culpandus, late dispu-47.745.21. & feq.

Iacob cur voluerit filium suum Ioseph, qued sibi promittebat de sepultura sui Ia corporis, iureiurando firmare. 47. 750.27

Iacob cum conuersus ad caput lectuli adoranit;vtrum adoraneritIoseph an

Deum, disputatur. 47.750.27.6 feq. Iacob cur benedicturus Ephraim & Ma nasse, comutauerit manus conformans in similitudinem crucis. 48. 759.1

Iacob in illa commutatione manuŭ presignasse cruce Christi, & tunc primum fuisse prasignisicatam cruce Domini, quantum ad eins similitudinem & figuram.

Iacob quomodo acquisierit in arcu & gladio partem illam , quam dedit Io-. seph: gua fuerit illa pars. 48.764.9.

Iacob nouissima verba, qua dixit filiis suis, appellarine debeant benedictiones, an prophetia. 49.774.1.0 2

Iacob prophetia qua pradixit futura filys suis, qualis fuerit. 49.777.8 Lacob quomodo dixerit se fodisse sibi sepulcrum in terra Chanaam cùm locus ille emptus fuerit ab Abraham in vsum sepulsura. 50.866.13

De Iuolis lacob, qua narrat historia scholastica,esse mira magis quàm vera.35. 590.10.

Idola qua reperit Iacob apud suos : an fuerint Idola Laban surrepta à Rachele, an in prada Sichimitaru ablata.35.389.6

Idola cur lacob appellauerit Deos alienos.35.389.7

Idola quomodo Iacob defoderit subter therebinto, an integra & comminuta vel liquefacta. 35.390.10

Idumai quandin permanserint sub ingo Indeoru, & quoties servierint illis. 27. 822.100

Quando Idumai, & quamdiu dominati sunt Iudais. 28.822.101 Iephthe an fuerit ex tribu Gad. 49. 839.

Imaginatio vehemens quantam vim habeat immutandi corpus. 30.289.54 Imaginatio quatenus & in quibus possit

immutare corpus. 30.291.56 Imaginatio vehemens concipientis, cur fœtum reddat similem rei imaginata, quaritur ratio physica. 30.291.57 Immundicia, siue mollicies cur dicatur peccatum contra naturam : & huiusmodi peccatum quotuplex sit ex B. Thoma. 38.529.10 Imprecari mala impiis quemodo sape soleant Sancti. 49.784.17 Impy quomodo sancti imprecentur mala. 49.784.17 In, prapositionis duodecim reperiri significationes in Scriptura. 32.317.5 Inebriandi verbum & cum vitio, & sine vitio, vsurpari in Scriptura. 43. 669.21.& seq. Inferni nomen in scriptura an semper siguificet fossam vel sepulcrū, an etiam locum animarum apud inferos, qui triplex tunc erat, amplissima disputa-37.503.92 Infernus non semper significat locu damnatorum, sed interdum etia limbum, in quo detinebantur Sanctorum hominum anima. 37.511.107 Innocentia species duplex. 27.114.16 Inuidia, quale malum & quantum. 26. 74.24. & seq. Inuidia non est aduersus bruta, odium autem effe potest. 37.461.32 Inuidiam nimius excessus tam aduersitatis, quam posteritatis, obruit & tol-37.459.182 Inuidus odit benefactorem suum. Inuidia valdè nocet inuidenti , sapè autem prodest ei,cui inuidotur. 37. 462.33 Inuidia comes vel effectus est multiformis simulatio. 37.463.33 Inuidere est pusilli & abiecti animi. 37. Inuidia,& animum,& corpus turbat & affligit.37.464.35

Inuidia remedium prasentisimum, est contemptus bonorum temporalium, fecundum Basilium, & Gregorium, amor rerum cœlestium. 37.467.39
Inudorum consuetudo & conuictus autore Basilio est fugiendus. 37.466.38
Inuidia atque odis exponuntur complares differentia. 37.459.32. & seq. Inuidia similis ophthalmia. 37.460.32

#### IOB.

**T**OB an genus duxerit ab Esau,vt habet communis opinio Patrum, an verò à Nachor fratre Abraba, ve tradiderunt Hebrai, quos sequitur Santt.Hieronym.amplißima difpu-36.427.10.€ seq. Iob fuisse Regem , & tres illos eius amicos, à quibus visitatus est fuisse reges. 36.433.18 Iob sepulcrum fuisse in confinio Palastine,& Idumaa. 36.433.18 Iob quonam tempore vixerit, fusè dispu-36.435.22: & [cq. Iob esse natum circa id tempus, quo Iacob descendit in Ægyptű.36.435.23 Iob per septem annos fuisse in illa cala-36.ibid.23. Iob vixisse octoginta annos post ortum 36.ibid.23 Iob vixisse annis ducentis decem & septem. 36.ibid.22

#### IOSEPH.

I Oseph venditio quid prasigurauerit secundum allegoriam, & tropologiam tam secundum Philonem quam secundum Ambros. 37. 519.18. & seq. S. Ioseph castitatus Encomium. 39.561.14 Ioseph constantia in resistendo lascinia, & importuna mulieri declarat nullam esse excusationem peccandi, non atatem, non opportunitatem, non pramia peccandi.

39.565.20 Ioseph in illa sua retatione comparatur à Chryso

Chryfostomo tribus pueris in igne fornacis positis. 39.567.23

Ioseph certamen cum domina impudica,
quomodo Philo referat allegoricè ad
virum cinilem. 39.568.25

Ioseph historiam hanc reluctantis domina sua, quemadmodu Rupertus egregie secundum allegoriam accommodet
ad Christu. Synagoga.39,570.571.26

Ioseph accusatus tetati adultery apud do
minum suum cur non sit ab eo eccisus.
39.573.29

Ioseph in carcere inuenies gratiam apud Principem carcerus,& multum iuuäs vinttos,quomodo secundum allegoriä sigura fuerit Christi, pulchrè declarat Rupertuu. 39.576.32

Ioseph an peccauerit commendando se pincerna, vt putauit S. Augustinus, disputatur ab Auctore. 40.582.5 Ioseph quomodo verè dicantur fratres eius furati esse. 40.583.7

Ioseph interpretans somnia pincerna & pistoris, secundum Philonem allegorice significat virū ciuilem optimū rerū humanarum interpretem 40.586.588.
i2.& seq.

Ioseph sapietiam Ethnici tribuerunt ma gicis artibus. 41.597.3 Ioseph quando natus fuerit. 30.269.23 Iosephi natiuitatis tempus bene notatum, esse quasi clauem quandamChronologia ?acob. 30.270.24

Ioseph historia curtam subtiliter & dilige ter perscripserit Moyses. 37.440.2 Ioseph atatem cum est venditus à fratribus, cur signanter expresserit Moyses.

37.440.7, & 8
Ioseph fuisse pra cateris siliis dilectum à Iacob, quia esset genitus informatute eius, quomodo sit intelligendum, varia opiniones & expositiones. 37.452.21. & seg.

Ioseph fuisse perfectam imaginem viri ciuilis suse declaratur à Philone. 37. 453.22

Iosep vestis polymita qualis suerit: & quid allegorice secundum Philonem significauerit, & secundum S.Gregorium.

37.457.458.28.& 29
Ioseph somnia magnam habere similitudinem cum parabolis Christi, auctore Ruperto.

37.469.42
Ioseph narrando somnia sua, an pecca-

Iojeph narrando jomnia jua, an peccauerit per vanam gloriam. 37.470.44 Iojeph quando adotatus fuerit a Patre & matre sua, vt significabatur in visione solis & Luna, ampla disputatio. 37.471.45.& seq.

Ioseph sucrit ne venditus Ismaelitis, an Madianitis, an vtrisque simul.copiose disput atur. 37.487.488.71.65 seq. Ioseph sucri? ne venditus viginti an triginta argenteis, vel aureis, vel minis. 37.487.75

Ioseph an ter fuerit venditus, vt tradunt Hebrai. 37.492.77 Iosephi historia mendaciter narrata à Iustino, siue Trogo. 37.453.78 Ioseph prasectura in Aegypto, quid allegorice significet secundum Philonem.

Iofeph atas triginta annorum, cum est ad prafecturam Aegypti euectus, cur ex posita fuerit à Mosê, traduntur quinque causa. 41.618.2-Ioseph cur per tot annos non secit certion

41.607.14

Ioseph cur per tot annos non fecit certiog rem patrem de statu suo, pulchra disputatio B. Augustini, & Theodoreti.-42.625.1.& seq.

Ioseph cur tam dure & aspere exceperit fratres suos ampla disputatio. 42.529. 4.6 seq.

Ioseph quinque de causis non fuisse agnitum à fratribus suis. 42.632.8 Ioseph vocans fratres suos exploratores, num mentitus sit, & peccanerit saltem venialiter, suis disputatur. 42.634. 11 Ioseph dicens fratribus suis, Per saluté Pharaonis exploratores estis, an

VVVVV 3

periurium admiserit disputatur. 42. 63.918 & feq. Ioseph curtriduana custodia fratres suos afflixerit. 42.640.20 Ioseph cur Simeone potius, quam alium fratrum suorum retineri iusserit. 42. 641.22. Ioseph cur fratribus suis conuinium exhi-43:663,12 Ioseph quinque ferculis excepit fratres suos in illo conninio. 43.666.17 Ioseph cur struxerit calumniam illam fratri suo Beniamin de surrepto scypho, & an in eo peccanerit. 44.976.1.& seq. Ioseph quemodo sibi tribuerit scientiam auguralem sine mendacio etiam pernicioso, fuse disputatur. 44.681.9.6 seq. Ioseph quibus artibus tantam apud Aegyptios beneuolentiam, & gratiam sibi comparauit. 45.695.5 Ioseph cur dixerit abeuntibus fratribus suis, Ne irascamini in via. 45 697.8 Ioseph posteros cur Septuaginta & plures quam memorat Moses, & qui nodu erant nati commemorare voluerint. 46 712.713.15.16 Ioseph cur tantopere cuperet fratres suos existimari pastores ab Aegyptijs. 46. 723.31 Iosephan iustam legē tulerit Aegyptiu, cogens eos quintam partem frugum annui tributi nomine reddere Pha-477.48.13 loseph prophetia per partes aptissime applicatur ad Christu 49.845.155. & seq. Ioseph cur comparesur Rhinoceroti, & Tauro. 49.854.177 lòseph totim vitaChronologia exponitur. Ioseph breuiore vitam vixit quam maiores ipsim, & cur. 50.877.27 Ioseph cur noluit corpus fuum statim post mortë transferri in terram Chanaam.

50.879.30

losephossa cur sepulta sint in Sichem. 50.

Patriarcharu duodecim ossa num asportata sint in terram Chanaam, & vbi sint illa sepulta. 50.880,32 losephossa post morte prophetasse, ut legitur Ecclesiastici 59.quemadmodum sit intelligendum, 50.881.num.vlsime. Iosephum Hebraum sape sacras historias handquaquam fideliter in suis scriptis referre. 27.151.70 Iosephus arquitur insidelitatis in commemorandis sacris bistorijs. 34.370.9 Iosephi Hebrai aientis Ioseph fuisse venditum viginti minis,examinatur sententia. 37.491.76 Iratorum hominŭ duo genera secundiun Aristotelem. 27.172.105 Irascentes & doletes cur clamare soleant, timentes autem conticefeere. 45.961.1

## ÍSAAC.

T Saac virum ob monogamiam prafereasus sit polygamo Abrahe. Isaac iocus cum Rebecca,quem vidit rex Abimelec qualis fuerit. Isaac conninium factum regi Abimelec, quid allegorice significet. 26.91.101.50. Isaac quoto anno etatis benedixerit siio suo lacob. 27,105.1 Isaac cur benedicturus filio suo Esau, requisierit ab eo cibatum ex venatio-27.108.8. & [cq. Isaac cur tattus maxime indicio explorare voluit, an loquens secum, esset E-[AU. 27.144.59 Isaac decipi circa benedictionem sily sus primogeniti cur passus sit Deus. 27.145.146.61.62 Isaac cur post benedictionem Lacob, non itidem potueris benedicere Esau. 27. 162.163.86.88

De centuplo, quod percepit Isaac in terra

Palestina.

26.70.1**8** Ifaac Isaac cur prohibitus fuerit à Deo ne iret in Aegypiu, & de pracipua prouidentia Dei erga feruos suos. 26. 63.64.6. Indas an habuerit legitimam potestatem damnandi capitali pæna nurum suam Thamar. 38.542.30 Inda sententiam in Thamar fuisse ini-38.544.35 quam. Indaos principibus Christianis subiectos, duré ab illis tractari debere , Ruperti & aliorum sententia. 42.631.7 De timore extremi Iudicij egregia Basilij oratio. 39.563.17 Inrandi duplex modus. 42.638.17

#### L

Aban peccatum quam grane fuit & multiforme, pro Rachele supponentis Liam. 29.247.25 Lachrymarum effusione leuari dolorem pulchra Basily disputatio.37.501.502. Lens Aegyptiaca, qualis fuerit. 25. 46.69. Lenticula Zenonis. 25.46.69 Leonis Catulus quomodo prefiguret resurrectionem Christi. 49.802.57 Lia num peccaueris dum se proRachele dedit Iacob. 29.244.24 Liber cur appellatus fuerit innentor vini apud Ethnicos. 26.90.48 Libitinary qui essent apud Romanos,& 50.864.1 quod eorum munus. Lippitudinis duplex genus. 20.233.9 Super lippitudine & albugine spirituali pulchra disputatio S. Gregory. 27.233.10 Liquorum inter se differetia. 48.783.16 Loca quadă certa pracipue sacrata suisfe Deo in omnitépore, licet Deus vbi-

que sit, atque vbique coledus & inno-

candus. 28.207.42
Lucta certamen qu'am sit antiquum, es de v su arena in eo. 32.326.20
Luctus mortuorum an sit laudandus.
50.868.9
Luctus mortuorum quamdiu durare debeat. 50.868
(onsueuisse etiam viros prastantissimos relaxandi animi gratia descendere ad ludos etiam pueriles, aliquot exemplis ostenditur. 26.78.31

M 🔏 Adianitas & Ismaelitas & inui-Leem confundi , & nonnunquam Arabes & Aeshiopes appellari. 37. 489.73 Magistros & padagogos puerorum apud Hebreos, fuisse ex tribu Simeonis. 49.790.33 Quomedo mali licèt potentiores, seruiant tamen bonis. 25.20.30 Mali cur plures sint bonis, disputatio Nazianzeni. 25.21.33 Malorum hominum inter se dissensio sapè multum prodest viris bonis. 37. 482.62 De Mandragora virtutibus & effectis ampla disputatio.30.261.9. vsq; ad 20 An Plinisse, que similia scripsit Dioscoridi,ea sumpserit ex illo. 30.262.10 Mandragora radices an reprasentent bumanam effigiem. 30.263.13 Mandragoram cur Pythagoras vocane. rit Anthropomorphon. 30. 263. 13 Madragoram fabulose dietam esse Circeam, quod vim haberet conciliandi amorem. 30.265.16 De Mandragora dictum Epiphanij in Philologo excutitur, 🗔 30.265.16 Mandragora licet per se non conducat fœcunditati mulierum, peraccidens tamen potest conducere. 265.266.17.

Mandra

IND Mandragora vera natura, & proprietates, & virtutes, & effectatraduntur ex Auctoris sensentia. Manipulorum visio Ioseph, quid prasigurauerit allegorice secundum Ruper-27281.42 Manethonis antiqui scriptoris rerum Aegyptiacarum tria notabilia errata circa ingressum Hebraorum in Aegy-46.723.30 Marsilius Cagnatus insignis medicus laudviur. 30.262.10 Matrimonium per coemptionem quale 29.560.12 Matutini temporis quanta opportunitas ad multa. 26.90.49 Platonis opinio de aliquo mendacio interdum licito. 27.124.29 Origenes secutus est Platonem de mendacio interdum licito. 27.125.3I Euseby opinio super sententia Platonis de mendacio nonnunquam licito. 27. Cassiani opinio de mendacio. 27.125.32. Chrysostomi sententia de mendacio ex-27.126.127.33.34 Mendacium omne esse per se malum,nec ungnam sieri posse licitum, probætur. 27.127.128.35.36 Innocenty Terty sententia de mendacio. 27.127.35 Arist.egregia sententia contra mendacium. 27.129.37 B. Gregorii sententia de mendacio obstetricum Aegypti expenditur. 129.39 S. Thomas quomodo interpretatur di-Etum B. Gregory de mendacio obstetricum. Mendacium officiosum an possit esse meritorium apud Deum alicuius boni temporalis. Regula aliquot internoscendi qua sint in

Scriptura pro mendaciis, habeda, que

47.122.57

autem minimè.

Mori aliquem vel mortuum esse quibm phrasibus enunciare soleat Scriptura. 49.861.198 Moses num discrepet ab Herodoto & Diodoro in numero dierum quibm Acgyptii curabant mortuorum corpo-50.866.6 Quantopere cauendi sint oculi sæminaru & de tribus telis, qua lascina mulieres vibrant in vacordes amantes, egregia oratio Ambrosii. 39.559.10.6 11 Mulieris lascina insigne exemplum, demina Iofeph. 39.560.12 Mulieris tactum quasi contagiosum & venenatum esse viro fugiendum, ex S.Hieronymo. 39.567.23 Mulorum generationis utrum primus in uentor fuerit Ana,exstirpe Esau.36. 322.3.& seq. Muloru generatio an sit secundum natu-36.425.8 Mulorum generationem non esse dinina lege vetitam. 36.426**.9** Mundi amatorum stultitia declaratur pulcherrima similitudine. 42.652.34 Mures cur oderint Magi, & Aethiopes & Arabes. 37.459.32 N T Abuchodono for Regis tempore impletum fuisse illud vaticinium, Non aufereiur sceptrum de luda, 🕁 6. opinionem fuisse quorundam Hebreo-

ram,& Iuliani Apostate, sed falsam. 49.867.69

Natalem diem celebrandi, & suum & aliorum,quam fuerit antiqua confue-40.585.10 & Coq.

Natalem diem suum in Scriptura neminem piorum virorum celebrasse legi-

Natalem diem trium dumtaxat Christiani celebrant; Christi Domini, B. Virginis, & S. Ioannis Baptista, &

Digitized by GOOGLE

| CHY. 40.587.11                                                                   | Opusculoru sex genera reperiri in Sen                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Natalem diem sanctorum bominum,cur                                               | tura. 29.229.2                                                                                    |
| vocet Ecclesia corum mortem. 40.                                                 | Opusculoru sex genera reperiri in Sen<br>tura. 29.229.<br>Quas partes corporis osculari mos sucre |
| \$87.11                                                                          | apud antiquos, & cur. 29.230                                                                      |
| Nilum aquè causam esse fertilitatis, &                                           | Oues candida & nigra magnifieban                                                                  |
| sterilitatis Aegypti, sed dinersara-                                             | in Mesopotamia, sicut versicolore                                                                 |
| tione. 25.63.5                                                                   | in Palastina. 30.277.3.                                                                           |
| tione. 25.63.5<br>Nouedial, quid fuerit apud Latinos, &                          | Unes quomodo conspectu vergarum ver                                                               |
| an in luctu mortuorum observari de-                                              | sicolorum, concipiebant versicolore                                                               |
| beat à Christianis, disputatio S.Au-                                             | fætus. 30.285.4                                                                                   |
| gustini. 50.872.17<br>Cum nouerca incestus crimen quam gra-<br>ue sit. 35.415.47 | An coloratio fœtuum ouium ex aspecti                                                              |
| Cum nouerca incestus crimen quam gra-                                            | virgarum, sit naturaliter facta, as                                                               |
| ue sit. 35.415.47                                                                | prater naturam. 30 285.47.52                                                                      |
| Nuprialis conninij sumprus quemadmo-                                             | Onium coloremmutari potu aquarum                                                                  |
| dum diminuerit Plato. 29.243.22                                                  | 30.289.53                                                                                         |
| Nuptiarum convinalis celebritas quam                                             | P                                                                                                 |
| fuerit antiquitus folēnis, & quot die-                                           | DAcis vocabulum quàm varias ha                                                                    |
| bus ageretur. 29.242.247.21.28.29                                                | beat significationes in Scriptura                                                                 |
| Nupriale coninium Alexandri Magni.                                               | 26.88.46                                                                                          |
| 29.243.22                                                                        | Panis vocabulum quot modis sumatu                                                                 |
| Nutricis nomen & nutrity quam ha-                                                | in Scriptura. 28.223.6                                                                            |
| beant significationem, pratervulga-<br>rem. 35.394.15                            | Parere super genua alicuius, quid sit is                                                          |
| rem. 35.394.15                                                                   | Parere super genua alicuius, quid sit is<br>Scriptura. 30.260.                                    |
| Nutrix qualis esse debeat, & quata fue-                                          | Partus huminis in caput & in pedes si                                                             |
| rit olim erga nutrices vel nutricios                                             | Partus huminis in caput & in pedes si<br>ne naturalis. 25.39.5                                    |
| pietas alumnorum. 35.94.13.15                                                    | Partus dolores in muliere, quibus ex cau                                                          |
| o 1                                                                              | sis accidant. 35.408.3                                                                            |
| Culos claudendi morientibus mos                                                  | Paretes quemadmodum suum erga silie                                                               |
| Culos claudends morientibus mos exponitur. 46.708.8                              | amorem declarare debent. 27.111.1                                                                 |
| Oculos claudere morientibus cur perso-                                           | Parentum imprecatio aduersus filios ir                                                            |
| na vel sanguine coniuntta,vel diletta                                            | reuerentes, non est inefficax, neau                                                               |
| pracipuè solerent. 46.708.9                                                      | contemnenda. 27.114.12                                                                            |
| Oeconomicam gubernationem compen-                                                | Pastores cur fuerint Aegyptijs abomina<br>biles. 46.724.726.32.30                                 |
| dium esse politica gubernationis pul-                                            | biles. 46.724.726.32.30                                                                           |
| chrè tractatur à Philone. 39.555.4                                               | Persa morem scindendi vestem in dolore                                                            |
| Ogygis dilunium contigisse eo tempore,                                           | accepisse videntur ab Hebrais. 37                                                                 |
| quo Iacob versabatur in Mesopota-                                                | 500.87                                                                                            |
| mia. 47.742.17                                                                   | Pharaonem non folum habuisse illa som                                                             |
| Iulius Aphricanus dicens, diluniu Ogy-                                           | nia,verumenä eorum intelligentiam                                                                 |
| gis contigisse atate Mosis refellitur.                                           | cuius tamen postea oblitus sit, tradi                                                             |
| 47.743.18                                                                        | Iosephus, & refellitur. 41.597.                                                                   |
| O ationes Sanctorum recte in Scriptura                                           | Pharaonem non fuisse prophetam, lice                                                              |
| appellari arma. 48.766.13                                                        | somnium eine fuerit propheticum. 4                                                                |
| Os, caro, & sanguis in Scriptura quid si-                                        | 591.5.& Seq.                                                                                      |
| nisicent. 29.233.8                                                               | Pharaoni cur Deus miserit duo somni                                                               |
|                                                                                  | Gen.tom.4. xxxxx                                                                                  |
|                                                                                  |                                                                                                   |

idem prorsus significantia. 41.602.9. Pharet & Zare generatio, cuius rei figura fueric. 🗀 38.548.40.0 Seq. Phares filis cur memorentur à Mose inter eos, qui cum lacob intrauerunt Aegyptum, cum post id temporis nati 46.710.12 Phutiphar Aegyptim, qui emit Ioseph, an vere fuerit Eunuchus. 37.512.109 Phutiphar an fuerit Peinceps coquorum an militum disputatur propter dinersitatem Latina lectionis à Graca. 37. 516.114.6 feq. Phutiphar socer Ioseph, an fuerit idem, atque emptor eius, eodem appellatus nomine,disputatur. 41.25.& seq. Pilorum copia in homine, cuisu rei sit indicium. 25.315.533 Pincernarum muneris magna fuit tum antiquitas, tũ dignitas. 40.580.2. & 3 Pistorum vsiu apud alias gentes fuit antiquissimus, non tamen apud Roma-Prenitentia vocabulum quid denotet in Scriptura. 27.166.94 Idumaorū ingenia & mores. 27.167.96. Polygamia an sit cotra natură. 29.249.32 Polymita vestis qualis fuerit. 37.426.27 Pradestinatio & providentia Dei an per causas secundas inuari possit, & quomodo. 25.7.9 Pradestinationis hominum, & reprobationis illustrem fuisse siguram, quod accidit duobus illis Eunuchis in carcerem detrusis ob peccata; quoru cum esset par causa, alter nibilominus est liberatus, alter damnatus, praclarifßima disputatio Rup. 40.589.14 Pradicatores qui sint optimi, maximéque idonei ad docendos alium secundum B.Gregorium. 47.740.14 Praficas cur Romani conducerent ad lugendos mortuos. 50.868.10 Pragnantibus qualis exercitatio corporis prosit secundum Aristotelem. 25.11.15

Pragnantis mulieris damnata differri panam quoad peperisset, in more fuisse apud multas gentes. 38. 545. 36.6 sequent. Primogenitus cur dicatur fortitudo satris: & cur principium deloris. 49. Primogenitorum ante legem Moss, octo prerogatine memorantur. 49. 782. Propagatio numerofa pesterorum ex uno homine vinence. 46.722.30 Prolis desiderium in sæmina, vnde tam 30.257.2 Prophetarum variam fuisse animi affe-Étionem,cum ab alys cofulebantur.25. Prophetia Iacob qualis fuerit. 49.777.8 Prophanus, & prophanare quid signisi-25,52.79 Protectionis diuina quanta sit gratia, & de quatuor eius modis. 26.84.40 Pronidentia Dei varij modi. 28. 188. 20 Pronidentia dinina quanta sit fortitudo,simúlque suanitas. 28. 189. 21. & sequent. Cum providentia Dei exactissima rerum omnium, quomodo cohereant, tam multa mala, que cernuntur in mude 28.189.21 De pronidentia Dei praclarissima Dionysij Areopagita sententia. 28.190.22 Pronidentia dinina principales admini-28.190.23 stros esse Angelos. Prouidentia mundi an pendeat a folo Deo, an etiam ab alijs causis. 28. 192. 193.26.27 De prouidentia Dei falsa opinio Platonicorum. Pronidentia Dei sapè per contraria perducit sernos suos, quos destinanit.

Providentia divina efficacitas etiam ma-

ratur à Boctio.

la vertentis in bonum, praclare decla-

45.693.2 Purckri Pulchritudinem niuam corporis plus habere periculi, qu'am boni. 39.557.6

R

Achel cur furata sit idola patris Rachel an coluerit idola. 31.304.305.8.9 Catharini contraCaietanum disceptatio. an Rachel fuerit insidelis: & an coniugium fidelis cum infideli, sit vetitum iure nature. 31.305.9 Rachel surripiens idola patris sui, quid allegorice significauerit, pulchra disputatio B. Gregory. 31.306.12 Rachelis sepulcrum vbi fuerit. 35.408.37 Rachel virum mortua fuerit, cum Ioseph vidit illa somnia. 37. 474. 50. & sequentibus. Rameffes fueritne eadem terra, ac terra Gessen. 47.735.8 Rebecca quomodo cosuluerit Deum, e ab eo responsum acceperit. 25.11.15 Respondere, sape in Scriptura idem significare, quod reddere cuipiam pro eius 30.277.36 Rinoceros quale animal sit. 49.874.117 Roris solius & non plunia, ninis & aliorum cur meminerit Isaac in benedicē do Iacob. 27.152.72 In Palastina non fere, nisi duobus anni temporibus pluere, sed'rorem ibi gerere vicem plunia. 27.153.72 Rufus color quis sit. 25.37.53

5

SAcerdotium an fuerit ante legem
Mosis semper coniunctum cum
primogenitura. 25.51.77.& 78
Sacerdotum Aegypti immunitas,& victus ex publico, diligenter explicatur.
47.737.9

Sacerdotes Aegypti quales fuerint antiquitus, tum continentia, tum doEtrina fama, ex B. Hieronymo, Herodoto, & Diodoro Siculo. 47.737.9

Sach vox Hebraa faccum significans, multis in linguis similiter vsurpata. 37.500.88

Sacco vel cilicio indui cuius rei esset signum. 37.501.89

Samsonem decem rebus figuram suisse Christi. 49.835.129

Sanguis in Scriptura quid significet. 29.

#### SCALA.

Cala Iacob secundum literalem sen-` sum figura fuit diuina prouiden-28.187.18. 5 feg. Scala Iacob similis fuit aurea Catena, quam Ioni tribuit Homerus 28. 188.19 per Scalam illam Angelorum afcensus & descensus quid significauerit. 28. Scala illa quomodo fuerit figura Ecclefia Christi. 28.19 7.31 Scala Iacob quomodo prafiguranerit vitam & disciplinam religiosorum hominum. 28.198.32.6 feg. Scala illius triplex interpretatio allegorica Philonis. 28.203.38. 6 Jeg. Scalam illam Origenes interpretatus est de descensu animaru è cœlo in humanacorpora. 28.203.39 Scala symbolum fortune. 28.206.41 Scala illius visio, quomodo pertinuerit ad pracipuam eruditionem & confolationem Iacob. 28.193.28 Scala illa Iacob, quomodo prefiguranerit incarnationem Christi, & humilitatem conversationis & passionis 28.194.195.29.30 Sceptrum & virga quid fignificent in Scriptura.49. 796.808.45.74 Scisio vestium apud Hebreos quid denotaret. 37.500.87 Scriptura confuetudo in dandis promifsionibus. 27.155.77 Scriptura solet interdum dicere aliquid esse tale, non quia tale sit, sed quia videtur effe tale. 31.303.7 Scriptura mos est, quod pluribus conuenit,quasi omnibus conueniret, enun-46.721.26 Scriptura interdum solet tribuere filijs ea qua proprie ad patres corum perti-46.721.27 Scyphorum vsus, antiquitas & honor apud Principes. 44.678.4 Sem filius Noe , quando mortuus sit , & refellitur Thostatus. 26.96.57 Senatus septuaginta virorum à Mose institutus. 49.813.83 Sexdecim mala & incommoda senectu-27.106.2 Senectutis viridis ac vegeta raru exemplum disertissime à B. Hierony. expositum. 27.106.3 Senectutem delicatioribus cibis esse fulciendam. An B. Paulus ad Romanos 9 locum Genesis de Iacob & Esau, citauerit secundum historicum sensum, an mysti-25.30. 43.0 (cq. Pauli argumetatione ex electione Iacob, & reprobatione Esau, etiam secundum sensum mysticum esse validam. 25.29.46 Quisnam sensus mysticus sit principaliter intentus à Spiritu fancto, sité, validus ad argumentandum. 25.34.49 Vter sensus in exponenda Scriptura potior habendus sit, historicusne, an mysticus. Sepeliri aromatibus & unquentis condire, virum mos fuerit in veteri Te-*\summath stamento.* 50.8652 Sepeliendi mortuos extra cinitatem vel intra, vel in propriis adibus, vel in templis vary gentium mores. 50. 872.18

Sopelire mortnos extra ciuitatem cur apud plerasque gentes vsurpatum sit. 50.873.20 Septuaginta Interpretum translatio babens Iacob adorasse summit atem virga eim , id est loseph , nullo modo est medosa, sed gravissimis Patribus.probata, & B. Pauli firmata auctoritate, nec Hebraica ac Latina lectioni contraria. 47.752.30. fr feq. Suptuaginta Interpretes decentes Iacob quinque, num falsitatis, & erroru arquendi fint, amplissime disputatur.

intrasse Ægyptum cum septuaginta 46.720.20

Tituli sepulcrales. 35.413.45.cb feq. Sepultura corporis vel sui , vel aliorum, vtrum parui pendenda sit , an solicitè & anxie prosuranda, per duas dif-(putationes tractatur. 47.743.21. & sequent.

Sepultura carere, nihil habere mali, sententia fuit plurium Ethnicorum. 47. 748.23

46.704.2 Serapis unde sit dictus. Seruitutis hominum, qua fuerit orige, & que sit iusta ratio & cansa secundum 46.724.32 Augustinum. Philo tripliciter interpretatur scalam Iacob secundum allegoricaminuli-

gentiam. 28.203.38.0 sq. Simulationis quing; species ex Scoto. 27.

Scotus tradens quinque species simulationis, docet quanam sit, & que non sit peccatum. 27.121.25 Simulatio & deceptio an possit ese aliquando licita. 27.119.23 Simulationis quatuor species tradita ab Austore. 27.121.26 Vocabulum simplex quam significationem habeat in Scriptura. 25.42.62 Socer & socrus, quantopere coli & amari debeant à nuru & genero ex Homero & Aristotele. 26.97.58

SocyA

Socrates quemadmodum iurare consue-42.637.15 Solitudo & secretum loci, magnum ad peccandum incitamentum. 39.566.22 Somni vocabulum tribus modis accipi in Scriptura. 28.532,14 Somniorum sex causa ex S. Gregorio. 37. Somnia esse vigilantium, & vitam, & res omnium mortalium, docte philosophatur Philo.40.560.12. & seq. Sponsa cur vesperi ducebatur in domum viri. 29.243.23 Cur complures famina percelebres in veteri tectamento fuerint steriles. 25.5.5 Sterilitatis mulieris causa naturales & supernaturales exponuntur. 30.284.45 Sternutamentum cur ab Aristotele vocatum sit augurale signum. 44.679.7 Supplantandi verbum, quid propriè & metaphoricè significet. Suscitare semen fratris demortui, quam fuerit antiqua consuetudo. 38.532.14.

#### T

& ∫eq.

🕈 Alares tunicas gerere, erat olim apud Romanos turpe. 29.248.31 Terra optima qua signa tradiderit Cato & Plinius. • 27.153.73 Terra cum cœlo maximam esse societate, & quasi coniugium respectu generationis terra nascentium. 27.14.74 Terra per se ipsam quando suauissimum exhalet odorem. 27.149.67 Thamar incestum cum socero suo Iuda proditum esse scriptis à Mose ad retundendam Iudaorum arrogantiam, & in commendationem humilitatis Christi, 38.523.1 Thamar quomodo dicatur fuisse iustior quàm Indas. 38.536.21 Thamar & Iuda,qua fuerint peccata.38. 537.22. cf. seq.

Chrysostomum & Ambrosium, qui excusare videntur à peccato Iudam & Thamar, quomodo interpretari oporteat. 28.192.26.6 seq.

Thamar non fuisse filiam Melchisedech sacerdosis, ut nugantur Hebrei. 38. 542.31

Thamar cur damnata fuerit pœna ignis. 38.542.31.& seq.

Theraphim vox Hebraa, non semper idela Gentium significat: & de eius significatione varia opiniones. 31.302.4 Thoma Mori martyris scitissimi versus. 30.288.51

Timor quatenus accidere etiam possit sapienti, secundum Stoicos praclara Epicteti sententia. 32.230.9 Timor magnus cur taciturnos reddat. 45.691.1

Timentium atque iratorum hominum differentia. 45.691.1
Tituli vocabulum habet quatuor signisicationes in Scriptura. 28.212.49
Tribulatio variis rebus in Scriptura celebratis comparari potest. 42.643.23
Tribulatio tria facit hominem cognoscere, & Deum, & seipsum, & mundum. 42.643.24 & seq.

In tribulatione, qui resipuerint, illustria memorantur exempla. 42.644.24
Tribulatio de tribus modis vocationum hominis ad Deum, an pracipuum locum teneat. 42.644.25
Tribulationem plus conducere homini quàm dostrinam philosophorum, egregia Pliny sententia. 42.646.27
Tribulatio quomodo notificet homini vanitatem, instabilitatem, amaritudine, fallaciam, & malitiam mundi. 42.

647.28. e feq.
De tribus vinculis, quibus aftrictos se agnoscunt viri fancti, ne possint contra
Deum peccare, hac sunt reuerentia
diuina maiestatis voique prasentis: e
benesiciorum eius recordatio e timor

XXXXX

diuini indicij. 39.563.17. & seq. Turris Ader sue grezu, nominata in Scriptura, qua fuerit. 35.414.46

#### ν

T Asis nomë in Scriptura quàm varias habeat significationes. 49. Venari & venatorem esse, ferè in Scriptura sumuntur in malam partem.25. Venationis laus. 25.41.60 Venationis varia genera, & quod corum optimum secundum Platonem. 27.107. Veneris stellam in cœlo mutasse colorem, figuram, & magnitudinem atque cursum, traditum est à veteribus referente S. Augustino, id quod euenit in atate Iacob. 47.743.19 Verba in quem finem instituta sint, & data homini facultas loquendi. 27. 128.36 Verbum Dei, quomodo pradicandum. 49. Pythagora praclara sententia de veritate & beneficentia.27. Vestibus pretiosis & odoratis indui pri-

marias personas, quam sit antiquum. 27.747.64 Videre facie ad faciem, & loqui ore ad os phrasim esse Hebraicam, & quid ea significet. 32.342.43 Vini virtus variè afficiendi animos bominum. 26.89.48 Vini quatuor laudes. 49.803.60 Vielus simplicitas quanta fuerit apud antiquos. 25.45.68 Virtutis sectatores qualis deceat vita ra-28.183.13 Vita hominum cur dicta sit à Iacob peregrinatio. 47.731.2 Quid sit Vrim, & Tumim Hebraice, & Latinè, Dostrina, & veritas, que erant in pettore Pontificis. 25.18.27

Z

Abulon tribus, habuisse tempore
Christi tria ad laudem valde
insignia, & qualoca in ea fuerint nobilia. 49.828.109
Zeli triplex ratio. 30.256.1. In Zorobabelis posteritate permansisse sceptrum Iuda vsque ad Herodem, opinio est B. Cyrilli, sed non probabilis.
49.810.75

# LVGDVNI,

# Ex Typographia Claudij Morillon. Anno Domini 1600.

BAYERISCHE STAATE BIBLISTHEK MUENCHEN Go Claudius Aquauina Societatis Iesu Prapositus Generalis quartum Tomum in Genesim P. Benedicti Pererij tribus eins dem Societatis nostra Theologis commissi videndum, qui omnes cum eum approbauerint, probo etiam vt posit imprimi, si ita placucrit Reuerendis. D. Vices gerenti, ac Reuerendis. Patri Magistro sacri Palatij. Datum Roma die nono Septembris. 1598.

# Claud. Aquauiua Præp. Gen. Soc. Ielu

🖜 Omum quartum Benedicti Pererij Commentariorum in Genesim, expositionem à cap. 25. vsque ad 50. complectentem, ex commissione Reuerendissimi Magistri sacri Palatij, qua potui diligentia, & attentione vidi, nihilque in eo bonis moribus dissonum, aut à fide Catholica alienum inueni. Sed omnia, disputationibus quibusdam ac difficultatibus ita referta, & Sanctorum Patrum sententiis, aliorumque grauissimorum Doctorum dictis, eleganti, ac perpolito stilo ita exposita sunt, vt auctoris modestiam, ingenisque acumen, ac in exponendis diuina Scriptura difficillimis locis, ex longo vsu & exercitatione, diuersorum que Auctorum lectione, comparatam sibi dexteritatem & singularem eruditionem plurimum commendent. Nam ne nouitate nimia Lectorisanimum deterreat, aut ne veritatis fonte omisso opinionum riuulos conse-Aerur (Hieronymum imitatus) aliorum grauissimorum Doctorum vestigiis inhærendo, suam quandoque sententiam statuit, & rationibus confirmat, Quapropter dignum censeo, vt in communem omnium vtilitatem, sanctzque vniuersalis Ecclesia, qua vt Regina in vestitu deaurato, circundata varietate à dextris Regis assistit, ornamentum & decus, ac Concionatorum omnium, ad literalis sensus intelligentiam in primis quærendam, ingens commodum, typis, prælóque mandetur.

Ego Fr. Michael Liot à Ribera ordinis Pradicatorum in Sacra Theologia Magister, ita manu propria fidem feci.

Imprimatur

P. Episc. Rauellen. Vicesg.

Imprimatur.

Fr. Dominicus Pag. sustit. R.M.S.P.



