

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

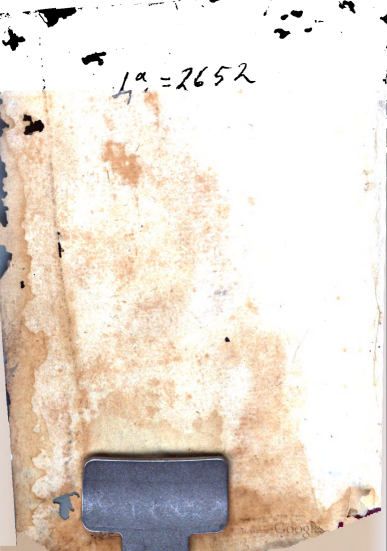
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





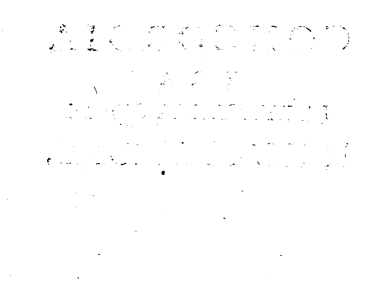
7615

48- 7-

123-11 not 1877

Digitized by Google

# TRA IA FATICA E LA QVIETE NELL' ORAZIONE.



.

# CONCORDIA 243 TRA LA FATICA E LA QVIETE NELL' ORAZIONE.

ESPRESSA 2615

Ad un Religioso in una Risposta

DA PAOLO SEGNERI

DELLA COMPAGNIA DI GIESV'.



IN FIRENZE. M.DC.LXXX.

Per Ipolito della Nave. Con licenza de Superiori.

### PREAMBVLO DELL'OPERA.

舒舒(0)舒舒

ALL'EMINENTISS., E REVERENDISS. SIG.

Padron Colendis. il Sig.

CARDINAL

# FEDERIGO COLONNA.



A Farica, e la Quiere, sono, per dir così, que' due Poli, sù cui fi raggira il buon Ordidine, c'hà la Vita degli Huo-

mini sù la Terra. In Paradiso non v'è mai Fatica di sorta alcuna. Nell'Inserno no non v'è mai Quiete. Sù la Terra v'è Fatica, e v'è Quiete, secondo i tempi: perchè la Fatica dispone l'Huomo alla

Quiete, che ad ora ad ora gli vien permesso di prendersi: e la Quiete rinfrancalo alla Fatica, cui singolarmente egli nacque. Chi vuole che sù la Terra, ò si fatichi sempre, ò si quieti sempre, vuol pervertire ogni regola di governo. E pur questa è quella regola, EMINENTISSIMO PRINCIPE, che alcuni oggi pervertono apertamente nell' Orazione intitolata Mentale; mentre la riducono tutta, ò a perpetua Fatica, ò a perpetua Quiete, quasi che in essa unicamente non possano la Fatica e la Quiete star mai d'accordo a bear la mente. Io però mi sono disposto a manifestare, che tale inimicizia nè v'è tra loro nella suddetta Orazione, nè vi dev'essere: mà che più tosto conperfetta Concordia si debbono amare infie-

insieme di tal maniera, che la Fatica serva sì bene alla Quiete, ma la Quiete faccia anche stima della Fatiea, nè mai si creda di poter sù la Terra arrivare a tanto, che nulla più n' habbia d'uopo. Se poi tal Concordia sia da me stata divifata secondo le buone leggi, non tocca a me giudicarlo. Vero è, ch'io lo speró tanto, che non hò però temuto di esporla alla luce pubblica. Resta fol che V. Em. contentisi di gradire che a Lei la dedichi. E' già gran tempo ch'io nell' Em. V. rimiro, riconosco, e venero intimamente un Personaggio a me sì caro qual fù l'Eminentiss. Sig. Cardinale Sforza Pallavicino, di gloriosa memoria. Troppo giusto è però, che oramai le porga qualche autentico segno di quell'ossequio, ch'io

ie professo, non tanto come a Nipote suo Nobilissimo, quanto come a fuo, non sò quello ch'io dica più, d Estimatore, di merito pari al grado. Mà quale occasione poteva io prendere più opportuna di questa? Per qualche speciale affetto ch'io portar debbo a questa mia novella Operetta, in grazia di cui mi fono fino indotto a intermettere tutte l'altre, amo io di darle ò un Protettore, ò un Padrone sì riguardevole, quale a me fù l'inclito Zio di V. Em. pur or lodato. E però a V. Em. ancor la consacro, perch' Ella si degni accoglierla con quei guardi così amorevoli, con cui l'Eminentissimo Sig. Cardinal Pallavicino si degnò, finchè visse, di accoglier me. Hà l'Em. V. saputo in sè congiugner sempre, in-

suo genere, a maraviglia, queste due segnalate prerogative, la Fatica, e la Quiete: la Fatica nell'ardore del suo operare in prò della Chiesa, la Quieto nell' attenzione. Di questa , possono rendere un'ampia testimonianza quelle Sacre Congregazioni, alle quali sì costantemente Ella assiste con sapere e con senno proporzionato alle preminenze che vi sostiene: e di quello le cariche ch'ella esercita, con applicazion coraggiosa a tutte le Vdienze, a tutte le Visite, e a tutti quei trattati più ardui, che vengono bene spesso addossati al vigore eccesso di spirito ch'Ella mostra. E perchè dunque non havrò io da promettermi ch'Ella mi ami, mentre un'egual unione di doti vogl'io difendere, persuadere, e promuovère in qualunque altro? Sin-go.ai -

golarmente voglio in quest' Opera a' Direttori dell' Anime or' io proporla, con porre in chiaro non dover queste rendersi mai vaghe di Quiete nell'Orazione così altamente, che la Fatica, tanto propia dell'Huomo, sia perciò ivi a poco a poco da esse pigliata a sdegno. E quì, nell'atto più solenne ch'io faccia di dedicare all'Em. V. con l'Opera, ancora me, prosondissimamente la riverisco.

Di Firenze il di 20, di Aprile 1680.

Di V. Em.

to the Alberta

Vmilis. e Divotis. Serve Paolo Segneri.

IN-

# INTRODVCIMENTO AL QUESITO:

Se sia meglio guidar l'Anime per via di Meditazione, ò per via di Contemplazione.

VRA impresa di certo a voi piace impormi, o mio carissimo Amico, mentre, con istanze si servide e si frequenti, m'importunate a manisestarvi i miei sensi, intorno alla Controversia, la la quale è sorta novellamente costì, fra varii Padri spirituali, a voi noti; alcuni de quali assermano che sia meglio, generalmente parlando, guidare le Anime nello spirito per via di Meditazione; altri al contrario, per via di Contemplazione.

Come può cadervi in penfiero di riputarmi sufficiente a rispondere in sì gran Causa. Quei, che sossemble al Tribunale di Huomini scienziati, e spirituali. Quei che sossemble al Tribunale di Modiono questi riportarsi al Tribunale di Huomini, che non solo sieno scienziati, e spirituali, ma ancora esperimentati. Onde,

le voi potete forle pertroppo amore in-gannarvi, con riputarmi ò scienziato, ò spirituale, bench io non fia; non però vi potete ingannar di modo, che mi riputiate ancora sperimentato in un'esercizio, di cui senza dubbio non vi hò data mai niuna prova.

Tuttavia, se vi debbo aprire il cuor mio con quella ingenuità, che vi hò sempre usata in qualunque affare; non mi piace che quegli Autori, i quali voi mi havete con la presente occasione trasmessi a leggere, popgano ne Preambuli de lor Libri per prinçipio indubitatissimo, che delle loro Dottrine, non ne possono giudicar gl'Ignoranti, perchè non le intendono; i Dotti, perchè non le hanno sperimentate. Questo è un voler sempre tenere un'Asilo aperto, ove rifuggire, ò ridurfi, in caso di sorza, che venga lor fatta contro dalla Ragione.

La Sperienza è giovevolissima, ma fallace, specialmente in queste materie, le quali non sono fisiche, mà morali, e però sogget, te a grandissime varietà. Senza che la Grazia divina hà tanti modi ammirabili di Gabriel operare ne cuori umani, e tanto dissimi-Canon.lit. glianti, e tanto diversi, che Gabrielle pigliè da ciò argumento di scrivere con perfetta Gano coll. elaggerazione, che tante sono le sorte di

K:ex Caf-

9. C. Ti

Digitized by Google

Orazio-

Orazioni mentali, quante le menti. All'ultime non veggiamo, che in molte cole, gli-Ressi Contemplativi contendono infra di loro nelle sentenze? A' quali dunque noi ci dovrem più attenere di questi esperimentati, se non concordano? Gliantichi Padri dell'Eremo solean dire, che non era Orazion perfetta, quella in cui il Monaco pur s'accorgesse di orare. Non est perfetta Ora: cast Call. tio, in quase Monachus, vel hoc ipsum quod erat, intelligit. Adunque che vogliono i Contemplativi perfetti saperci dire, qualor ritornino dalla loro eccelfa Orazione, di quello che allora fù. della loro mente, for DIO con lume speciale non faccia poiloro intenderlo a nostro prò? Succede a quesi, con debita proporzione, come a chi Lette tutta la notre sepolto in un sonno alussimo; che può ben'egli la mattina dellatosi, dir di havere lui in vero sognato con somma gioia, con somma giocondità: mà non può già dar ragione, in virtù del sogno, di quel che allora la sua mente operasse in si dolce stato.

Sì che l'Esperienza non può qui essere al fine l'Arbitro sommo, convien che sia più la Dottrina: ma la Dottrina d'Huomini spirituali, cioè spassionati e sinceri, i qualà

non

non vogliano sostener le propie opinioni, perchè son'acque delle loro cisterne, ma folo quelle, che nella Chiesa di DIO sono state già tanti secoli le correnti. Queste son solamente quell'acque limpide, di cui può ciascun sempre bere con ficurezza. In 22ch. 14. Illa die exibunt aque viva de Ierusalem.

Postomi io dunque a tener qui dietro Porme di questi Huomini c'hò lodati, cioè di quegli, che non mostrano affetto a sentenza alcuna, vi esporrò schiettamente, Amico mio specialissimo e stimatissimo, quel ch'io senta: se non che ciò non può farsi senza un'intero Discorso partito in capi, che metta in chiaro ogni dubbio: giacchè mentre alcuni han voluto, per quanto io fcorgo, in questa materia co'lor sofismi intorbidar l'acqua chiara; non si può far meglio, a ripéscare nel fondo la Verita, che schiarar la torbida.



# PARTE PRIMA

La qual conduce a scoprire la vera Origine delle différenti Opinioni intorno al proposto Quesito.

## CAPO I.

Estremo di chi guida l'Anime. per via di Meditazione.



OLORO che di professione son dati al trassico, inclinano facilmente in due estremi tra sor contrari: altri mirano alla sicurezza più che al guadagno; al-

tri al guadagno più che alla ficurezza: Così fanno assai Padri spirituali nel caso di cui trattiamo.

o udito, o veduto, massimamente a i di loro, tosto che sentanti favellar d'a

Orazioni alquanto più sollevate dalle ordinarie, si colmano di spavento, tanto l'hanno per artifchiate. È però vogliono tener l'Anime del continuo nella pura Meditazione; si che non facciano altro mai le meschine, che affaticatsi con l'esercizio delle tre Potenze interiori, dell' Immaginazion ne' Preludj, dell' Intelletto ne' Punti, e della Volontà negli affetti proporzionati al discorso fatto; quando già son atte a raccogliersi senza ciò, solo al primo sibilo di un commovimento, o di un cenno, con cui chiamandole IDDIO dal centro del cuore, le tiri a fe, più che il Pastore non tira a se con un sischio le Pecorelle, che van disperse, o su le piagge, o su i piani,

Questi par, che rimirino senza dubbio più alla sicurezza dell'Anime che al guadagno. Perchè non si può negare, che quando l'Anime con la lunga Meditazione hanno atteso a stabilirsi ben nellamente le Massime della Fede, ad abborrire i vizì, ad apprendere le virtù, e a frequentare per molto tempo la Scuola che lor sù aperta nella bella Vitadi Cristo: se DIO le stacca poi dal discorso, e le unisce a secon volere in esse

opc-

operare immediatamente, non è giusto di ritenerle, con obbligarle giornalmente a discorrere come prima: perchè ciò sarebbe un' obbligarle come prima a scavare nelle miniere, quando lor si vede già piovere l'oro in grembo.

E' facil cosa, che DIO le voglia con tali segni elevare a quella Contemplazione ch'è detta Infusa, cioè a quella che consistendo in un segreto commercio che passa per via di amore tra DIO e l'Anima, tras i Anima e DIO, viene ancor con altro vocabolo detta Mistica, cioè di operazioni tanto astruse, tanto ardue, che possono più esperimentarsi su la Terra, ch'esprimersi.

Arcana verba qua non licet homini loqui.

E quando IDDIO pur non le voglia.

elevare a Contemplazion di tal genere,

non importa.

L'istessa Meditazione ordinaria produce di sua natura, do po alcun tempo, quella. Contemplazion, ch'è detta Acquistata., cioè quella che ad vn sol guardo conosce. DIO, e con DIO quelle infallibili verità, che prima si ricercavano con satica, e le ammira, e le ama, e si serma contenta in esse, come avviene a ciascuno nel Ben trovato. E però quessa Contemplazione spe-

Digitized by Google

cialmente non si dee per niun conto impe? dire a niuno, non consistendo in questa il pericolo degli errori, ma più nelle Quieti altistime, nelle Vnioni, nelle Visioni, ne'Ratti, e negli altri fimili modi di quella Contemplazion ch'è chiamata più che mai Missica, per essere tutta ascosa.

Nelresto chi fiasi ardito, che a quell'Anime, le quali nell'Orazione han trovato DIO, vieti loro il goderselo interiormente per via d'affetto, come lor piace; o che le condanni a procacciarli per lunga fuga. di stanze l'udienza del loro Re, mentre il Re si fa loro incontro da se medesimo, in su la loglia d

Ontro di questi caderebbe in accon-cio quel luogo di S. Tommaso, nelli, Opuscolo della Beatitudine, del quale alcuni malamente si abusano a condannare il discorso.

Dic'egli, che come la Beatitudine della vita futura sarà goder Dio, così dovrebb essere a proporzione anche quella della. prefente. In hac vita continue deberemus frui DEO, tanquam re plenissime propria. E però soggingne esser grandissima la soltizia di alcuni, i quali tutta la lor vita si affan-

fannano a cercar DIO con diversi siudi, and che d'Orazioni prolisse, inquiete, importune, e mai dentro di se non ritiransi per goderlo tranquillamente, quasi ch'essi non fossero Temps vivi, in cui sono sempre certissimi di trovar DIO, come in Casa propria: là dove quando il ricercano nella. Terra, nell'Acqua, nell'Aria, nel Firmamento, lo trovano come il Re dentro il suo

Reame, non come il Re nella Regia.

E' questa una verità troppo indubitata. E però allora, che l'Anime hanno, per dir così, trovato in se il loro DIO con l'attenta Meditazione, conviene al fine lasciare che se lo godano con la Contemplazion deliziosa, ammirandolo, amandolo, ringraziandolo, e congiuguendosi ad esso per via di quegli atti semplici, o sieno infusi, o sieno acquistati, che provano variamente nell'Orazione d'interno raccoglimento. Con che non viensi a condannar chi discorre nell'Orazione, ma chi ripone il fine suo nel discorrere. Che però havendo l'Angelico ponderata la gran follia di chi cerca. fuori di se con affanno grande quel che può trovar dentro con somma facilità, conchiuse al fine così. Sic est etiam vitas quiuslibet lusti,DEPM semper quarentis,sed

hunquam invenientis. Non disse quaren? tis, ma semper quærentis, perchè quivi llà

Solo ci conviene por mente, che in su la Terra non si può mai ritrovar DIO di ma-

tutto il male.

niera, che non rimanga necessità di cercarlo incessantemente. Altrimenti, che haverebbe inteso il buon Davide, quando disse: Bl. 104.4. Quarite Dominum & confirmamini, quarite faciem eius semper? Alle volte IDDIO da se si sottrae di configlio propio alla vista de' suoi più cari, si allontana, si asconde, per qual cagione? Per questa istessa, di es-

sere ricercato. Quindi è che allora il cercarlo stesso è goderio: Latetur cor querentium Dominum. Tanto che di S. Tommalo medesimo giustamente riman dubbioso, se più godesse DIO, o se più lo cercasse da poi d'haverlo goduto: sapendo egli assai ben, che la vera regola in quello particolare, è quella che havea letta in S. Agostino: cercare IDDIO per goderlo con più dilet-

Inplication, to, e godere IDDIO per cercarlo con più delio. Nam DEVS quaritur, ut inveniatur dulcius, & invenitur, ut quaratur avidius.

Però come l'Opulculo che si adduce, benchè sublime, non è tenuto da i più, per legicimo parto di S. Tommalo, ma per inp-

pollo;

posto; poco in ciò può dar pena l'autorità di sì gran Dottore. Più tosto molto può dar di cuore il suo esempio; mentr'egli sempre trovando quel che cercava, e ricercando quel che havea ritrovato, non altro sece in tutta la vita sua, che comprovare quanto sia vero ciò che egli affermò nella Somma, sua prose certa: cioè che i mori delle operazioni intellettuali, se son ben retti, non sol non conturbano la quiete della Contemplazione, ma la compongono. Motus intelligibilium operationum, ad 222 quipsam quietem Contemplationis pertinent. E alla poi dov'è, che chi medita, cerchi per que solo il Signore suori di se Lo può cercar ancor egli dentro di se, come cercalo chi contempla, benchè con più di satica.

Ma giacchè ciò non rileva ancora all'intento; giusto è che veduto un'estremo nes qual si pecca in queste materie, passiamo all'altro, che è quasi lo scoglio opposto.



#### CAPO II.

Estremo di chi guida l'Anime per via di Contemplazione.

I.

sono dunque altri Padri spiritua. li, i quali vanno per via del tutto contraria. E intendendo quanto sia grande il guadagno di un tal Raccoglimento interiore, per quello ch'essi ne pro-vano in se medessimi, vorrebbono farlo toîlo provare a gli altri:e però non han troppo l'occhio alla ficurezza dell'Anime, cui son Guida. Perche quantunque non sieno ancora queste ben'istradate a cercar quel DIO, che pur hanno dentro se stesse, pretendono di far sì, che lo ritrovino innanzi diricercarlo. E così, o non vogliono che si dian punto, nè pur dal principio della Vita spirituale ch'esse intraprendono, alla mera Meditazione; o non prima scorgono ch'esse nella detta Meditazione incominciano a provare qualche seccaggine, o qualche stento, che fanno loro abbandonáre

nare il discorso, quasi che quella seccaggine, o quello stento, fia manifestissimo scgno che DIO già vuole operare in esse altamente senza di esse. Ma perche dall'altra parte ben veggono che tali Anime non sono atte alla Contemplazione Acquistata per via di Meditazione, le vogliono introdur tantosto all'Infusa: e ordinando loro che dismettano ogn'altro studio, il qual ferva ad apparecchiarsi immediatamente per l'Orazione, le sanno riconcentrare in se stesse per via di Fede, mà pura pura : rinunziare a tutte le Immagini, ritirarsi da. tutte le Intelligenze, e salire con Mosè su la cima del monte Sina, per entrare in. quella caligine, dove DIO con modo inessabile più si gode allor che meno s'intende.

Questi Padri spirituali par che espongano l'Anime a molto rischio. Perche hassi a considerar che di tanto Popolo, solo Mosè su chiamato all'eccelsa cima del' monte caliginoso. Moyses accessit ad caliginem in qua erat DEVS. Altri di Ex.20.21. minor persezione, cioè i settanta Vecchioni si celebrati, Septuaginta Senes ex Israel, furono fatti salire, mà a mezzo Monte; e a tutti gli altri di volgo, non so-

lamente non su permesso il salirvi, mà nè

men lo starvi al le falde.

Che inganno dunque è mai questo, voler oggi a tanto di gente accomunare quella Contemplazione anche mistica, ch'è sì rara? Premetanto a DIO, che si risappia com'ella non è da tutti, che per questo medesimo diè a Mosè comandamento espressissimo di uscire dalla caligine, dove allora allora era entrato, e di ritornarsene fin alle salde del Monte: per sarlo intendere al Popolo con protesse, le più spaventose e più serie, che far giammai gli potesse, eziandio di morte. Descende, & contestare Populum, ne forte velit transcendereterminos ad videndum Dominum, & pe-

Exod. 19. reat ex eis plurima multitudo. E pur certa cosa è, che quel Popolo, per quanto fusse salito, non però sarebbe arrivato, come Mosè, a veder mai nulla di DIO: mà folo havrebbe scorto la sù fumo, nuvoli, nembi, tempeste orribili. Mà che? l'illesso presumere di potere arrivare a ve-

derlo anch'egli, dovevagli collar caro: Scrutator Maiestatis opprimetur à gloria.

De Myft. Theolici. C Ogliono questi citare a loro favore quel celebratissimo luogo di S. Dionigi,

gi, in cui scrivendo al suo diletto Timo-

teo, parlò così.

· Ma quanto a voi, mio Timoteo, per quell'esercizio massimo che possedete nelle Contemplazioni chiamate misliche, lasciate i sensi e le intelligenze, il fensibile e l'intelligibile, e tutto in una parola quello che è, e quel che non è,e con ogni studio applicatevi alla congiunzion segreta, e all'unione con quel gran DIO, ch'è superiore ad ogni estere, e ad ogni Icienza che si possahaver del suo essere.

Tu autem, Timothee charissime, pro maxima mysticorums spettaculorum exercitatione, qua vales, prætermitte, & sensus, & mentis aftiones, eaque omnia, que, & sub sen-(um cadunt, animo cernuntur, & que non sunt, & que sunt omnia, teque ad eius, qui omnem essentiam omnemque scientiam superat, conjunctionems & unitatem\_, pro virili parte etiam excita ..

Osservisi qui però in primo suogo, che questo nome di Mistica, quantunque oggi sia rimaso a questa sola Contemplazion so-pranaturale ch'è detta insusa, non è però a lei sì propio, che non possa in qualche modo ancora competere a quella Con-

tein-

templazion naturale, ch'è detta acquistata. E la ragion'è, perche questa, quantunque non sia tanto innessabile quanto quella, non è però ch'ella sia punto facile da capirsi, se non si prova: Manna absconditum, quod nemo scit, nisi qui accipit.

Ap. 2. 17. ditum, quod nemo scit, nisi qui accipit.

E così vediamo, che certi sensi delle Scritture divine son detti Mistici, non perche non possano esprimersi in modo alcuno, ma perche sono riposti: tanto che non bassa fermarsi su la corteccia della lettera a rinvenirli; bisogna trapassare al midollo, ove stà lo Spirito.

Posto ciò, non è così certo, come altri vuole, se S. Dionigi esortasse quì il suo Timoteo alla Contemplazion sopranaturale, o alla naturale: perche tutto ciò ch'egli ricerca da lui, si dee simigliantemente porte in opera sì nell'una, come nell'altra.

E per verità che ricerca? Non ricerca il Santo mai da Timoteo, che non si vaSuar. de glia della Immaginazione, dell'Intelletto,
1.2.c. 12. e delle altre specie sensibili, come di qui
n. 19. & cavano alcuni, che vogliono portar gli
huomini ad un procedere più che umano;

mente egli altrove in mille luoghi affermò, che c. 1. de Cel. non è mai possibile farne senza. Impossibili le est nobis aliter lucere divinum radium, auàm

quem varietate sacrorum velaminum circumvelatum. Gli dice solo, che non fermisi in quelle specie, ma le trapassi, perche niuna d'esse è il suo DIO (come allora credeva tanto di Mondo, che sotto d'esse adoravalo in mille guise) nia sono puramente que' veli, che lo nascondono. Così argomentali da ciò che il Santo soggiugne, alludendo a tanti Idolatri. Video autem ne quis corum qui non sunt initiatisaeris nostre Religionis bac audiat. E però egli vuol che Timoteo, nè con l'Immaginazione, nè con l'Intellerto, s'affatichi a figurarsi più DIO sotto alcuna forma possibile,ma travalicandole tutte, fissi il suo guardo (ch'è già tanto elevato dal basso volgo) in quell' Eminenza inesplicabile e incomprensibile, che meglio si conosce ripensando a quel che non è, che a quello che è. E questa è la caligine luminosa di S. Dionigi, o il lume caliginolo. Conoscer DIO superiore a tutto ciò che si possa sì immaginare, sì intendere dalla mente di chi il contempla, e così conoscere al fine di non co- DemyR. noscerlo. Illis veraciter lucet DEVS, qui Th.c. 2. omnium fanctarum summitatum ascensum. transcendunt, cunctaque divina lumina, & sonos, scrmonesque deserentes, caliginem. lube-

subeunt, ubi veraciter ille est super omnia. Ma questa luce fosca più d'ogni tenebre, o queste tenebre chiare più d'ogni luce, sonq comuni a qualunque eminente Contemplas zione. Se non che in qualunque, sono ancora al più della gente un linguaggio tale, che riesce più venerabile, che usuale. Più assai s'intende S. Dionigi medesimo dove dice, che nè pur egli fu ardito mai di voler così a dirimpetto mirare il Sole divino, De Div. ma dirissesso. Nunquam nos tam magnum Solem adversum intueri conati sumus .

Nem. c.3.

E tal'è la prima risposta a si degno luogo. Dipoi dato ancora, che per Contemplazione missica intenda San Dionigi qua-Innque siasi, a piacer di ciascuno; mirisi un poco la rara circospezione, con cui procede. Esorta, è vero, egli a questa. Ma chi vi elorta? Elortavi un sol Timoteo, già esercitato nella suddetta Orazione, ed esercitato a gran segno. Tu autem pro maxima mysticorum spectaculorum exercitationes qua vales. Non vi esorta verun che nonfusse giunto a tale esercitazione, chiamata massima: ch'è l'error non so più, se solito, o sommo, che dannisi in questo affare. E. così non può da sì bel luogo arguirsi, che nell'infusa Contemplazione si possa introdur

dur veruno, ma sol che possasi animare, corroborare, consortare, aiutare chi vi su introdotto da DIO. Fare altrimenti è dar nel secondo estremo da noi dannato nel presente Capitolo.

# CAPO III.

Via di mezzo, la quale fu creduto da Santi poter trovarsi, in chi si vale or della Contemplazione, or della Meditazione, secondo che DIO gli dona.

I.

Ecome l'Acque buone, così le sentenze buone, son quelle che corron più; si vede subito quanto sia di prositto il procurar ch'esse corrano senza intoppo. Ma a questo che si richiede? Si richiede che prendano, come appunto san l'Acque tra' Monti opposti, la via di mezzo. Inter medium Montium pertransibunt ps. 103.10. aqua Però se si vuol sar bene nel caso nostro, conviene tra gli estremi già detti trovar tal via. E tal' è quella che ci hanno additata i Santi: unire nell' Orazione la sati-

fatica, e la quiete secondo 1 tempi. Se DIO da la quiete con la Contemplazione, godersela; se non la da, saticare con la

Meditazione, per guadagnarla.

E da che siamo nell'Acque, io per dare a dintendere una via tale, non so qui come far meglio che prevalermi di quella similitudine tanto illustre, apportata già da S. Teresa in questa materia: ch'è dell'acqua.

Nella fu: vita c. 22 &c.

malard. p. 255. molin. 35. tudine tanto illustre, apportata già da S. Teresa in questa materia: ch'è dell'acqua piovana, e dell'acqua attinta, benche non sempre con un'issessa fatica. Perciocche siccome quando piove è sciocchezza, che io voglia attendere a cavar acqua dal Pozzo, assine d'inassiare le piante del mio Orticello, così prima, che venga la pioggia, o poi ch'ella resti, che mal sò io se ricorro al Pozzo egualmente per aver ciò, che mi vien negato dal Cielo? Che intendo si-gnissare?

Vogliono oggi, non dico tutti, ma alcuni di questi mistichi Direttori dell'Anime, nel cammino dell'Orazione, che il persetto Contemplativo stia si staccato dall'esercizio delle tre Potenze interiori, che più tosto tolleri ogni aridità, ogni asciuttezza, benchè gravisima, che mai volersi ancoregli aiutar con esse, come fanno i Meditativi: perchè il volersi (se si crede a costo-

ro)

ro ) aiutar con esse, altro non è che un'aderire al sensibile, il qual sugge la sofferenza.

Ma questo sembra a me tanto strano, che secondo il mio debole Intendimento lo stimo errore. Perchè mi par che ciò sia un volere sotto pretesto di persezzione astrattissima levare la cooperazion più propia e più prossima, che dobbiam sempre porte dal canto nostro all'opere del Signore. Onde ad un tal parlare mi son sentito dentro di me sì commuovere, come se trall'erba siorita sussi già da lungi arrivatò quasi quasi a scoprire la Serpe ascosta.

Non dobbiam noi, quando IDDIO lafcia nell'Orazione d'infondersi nel cuor
nostro, ricorrere all'esercizio delle Potenze interiori per soddisfare all'umana naturalezza che prova pena in una tal siccità:
passi per conceduto: mà vi dobbiamo ricorrere solo per non mancar dalla parte,
nostra di cavar acqua dal pozzo opportunamente, alsora che la pioggia non viene
a impinguar la terra; come fanno i saggi
Ortolani.

Che se piova, nè a noi, per quanto ei aiutiamo, riesca di cavar acqua, allora sì, che dobbiamo poi tollerare animosamente qualunque aridità, qualunque.

B asciut-

asciuttezza, nè dobbiam però ritirarci dall'Orazione, quasi che la Orazion per noi sia gettata, perche il guadagno che in quella tolleranza farassi, sarà si grande, che DIO per essa arricchirà la terra del nostro cuore per vie segrete, più che non farebbe alcun'acqua, che allor cadesse dall'alto, a nostra elezione.

Nel resto, come si può condannare che cessata quella beata sospensione di mente, che per consessione de' Santi universalissima, dura poco, supplisca l'huomo co' suoi atti ordinari alle impressioni, e a gl'inssulfache si prova nell'Orazione, deve tollerarsi bensì per necessità, ma non deve eleggersi: come quella, la quale è affatto contraria alla Divozione.

#### TT.

DE noi cerchiamo la cagion principale di quella Divozione che in noi proviamo, dice S. Tommaso, ch'è DIO, il quale può d'indivoti farci divoti, sol che a lui piaccia, cambiando le rupi in rivi. Ma questa, com'egli aggiugne, è cagione cari. 3. DEVS est. L'intrinseca, tutto che meno principale, è quella che si tien dalla parte

nostra; e tale è la Meditazione, o la Contemplazione. Causa autem devotionis intrinseca ex parte nostra oportet ut sit Meditatio, seu Contemplatio: non si potendo inclinare la Volontà a dedicare tutta sè prontamente al divino ossequio(ch'è quello in che consiste la Divozione) se l'Intelletto non la conforti a ciò con un buon sussidio di considerazioni opportune, quali fono secondo il Santo, dalla parte di Dio, le sue Misericordie e i suoi Meriti, che ci fanno aderirea lui; e dalla parte di noi, le nostre malvagità, e le nostre miserie, che ci fanno umiliar dentro noi medesimi. Quando però l'huomo al tempo dell'Orazione non può valersi di tali considerazioni giovevoli contemplando, perche non piove; e non vuole valersene meditando, perche non degnasi di cavare acqua dal pozzo con le sue braccia, che resta allora a svegliare la divozione? Resta allora che, operi solo DIO qual cagione estrinseca, con aprire il seno alle rupi. Mà voler ciò, è quello, che si addimanda sotto altri termini, tentar DIO.

E pur da ciò si dee ciascuno tener sempre così lontano, che il Gaetario, chiosando con pietà singolare il presente testo, cavò

cavò di qui la neceffità c'hà ciascuno di assegnare ogni di qualche spazio di tempo determinato a sì pie considerazioni, non temendo di pronunziare, che non merita ilnome di Religioso, o di Religiosa, anzi nè meno di persona di Spirito chi no'l faccia. Religiosi aut Religiosa, seu Spiritualis etiam nomine vocari non potest, qui saltene semel in die ad huiu|modi se non transfert. Ela ragione è, perche altrimenti pretende l'huomo, che DIO solo sia quegli, il quale gli susciti in cuore la divozione, o gliela sostenti. Ma ciò non cammina bene. Bisogna alla cagione estrinseca aggiugnere ancor l'intrinseca. Però non dice l'Angelico: Causa autem devotionis intrinseca est Meditatio, seu Contemplatio, mã dice oportet ut sit, perch'ell'è di necessità. E' vero che egli non dice Meditatio & Contemplatio, mà Meditatio seu Contemplatio con disgiunzione, perche non tutti sono abili a contemplare, specialmente in qualunque giorno. Ma chi non è abile a contemplare, almen mediti, nè si contenti di . starfene all'Orazione come un Ortolano offinato, il quale vuol più tosto vedere seccar le plante, che adoperar maile brace çia in attigner acqua dal pozzo per innakfiarCAPO IV.

fiarles. O quanto in tutti gli affari suol esfer di falute la via di mezzo. Prudentia. Prou. 8.20 dat vocem suam, se si crede al Savio, ins mediis semitis stans.

## CAPO IV.

Si confuta l'Opposizione con la quale alcuni Moderni hanno voluto serrare la Via di mezzo, insegnando, che chi una volta è stato chiamato da Dio à contemplare, non dee tornar più a meditare per verun capo.

l' Anno alcuni veduta assai ben la forza di questa ragion sì viva, e però affin di schermirla più che di sbatterla, hanno risposto, che il vero Contemplativo, più tollo che meditare di alcuna forma, dee nell'Otazion tollerare ogni ficcità, affine di non tornare da stato a stato. S. Paolo dice; Vnusquisque, in 1. Cot. 70 qua pocatione pocatus est, in ea permaneat. Però si come un Cappuccino, per le dificultà ch'egli prova nello stato propio: non

non ha da ritornare allo stato di quel primo Ordine, o Militare, o Monastico, o Clericale, da cui passò a vestir sacco; mà superare le molestie del sacco col tollerarle; così chi per chiari segni è stato da DIO chiamato alla Contemplazione, massimamente abituale; non dee per le seccaggini, che ad ora ad ora vi provi, depor l'impresa, con meditar bassamente, perche quessa farebbe tepidezza, incostanza, infedeltà di chi torna da stato a stato.

Sia benedetto GIESV', che col farmi incontrare una tal risposta, mi ha data una luce somma a scoprir la vena, dalla qual forse oggi sgorga molt'acqua torbida.

Quello ch'è ritornare da atto ad atto; fi chiamerà ritornare da stato a stato?

E chi hà mai più detto al Mondo per tutti i secoli, che quei che meditano, e che quei che contemplano, si trovino in due stati tra lor si contraddistinti, che di loro; non dico intendesse, ma si sognasse di favellare l'Apostolo; quando scrisse: Vnusquisque in qua vocatione vocatus est, in ea permaneat? Anzi, sì quei che meditano, come quei che contemplano; si trovan tutti in un medessimo stato; di rigor tale, che si distinguono solo per accidente: Perache

che la Contemplazion non è altro che una specie d'Orazione mentale in grado più alto di quel che sia la Meditazione: in cui Vide Suat quant' all'Intelletto si aggiugne a gli atti Rel. l. 2. maggior unità d'operare, maggior comprensione, e maggior chiarezza; e quanto alla Volonta, solamente si aggiugne maggior fervore, qual'è quel d'un ferro il qual' esce da una fornace, in paragon di quello il qual esce da un focolare di minor vampa.

Sara chi dica, ch'un Contemplativo si allontani mai punto dal propio stato, perch'egli si metta a leggere le Scritture, a. specolare, a studiare, a compor de' libri, specialmente spirituali, come facevano S. Agostino, S. Anselmo, S. Bonaventura, e tanti altri Dottori illustri? Non credo già. Adunque nè men può dirsi ch'egli si dilunghi mai punto dal propio stato, perche talvolta nelle secchezze egli mediti: se pure non si vuol dire, che torni indietro ancor egli da stato a stato, chi non potendo in qualche occasione fare un opera da Perfetto, la vuol più tosto fare da. Proficiente, o da Principiante, che nonfar nulla. Crediamo noi che S. Agostino, o S. Anselmo, o S. Bonaventura ora detti, che furono cosi eccessi Contemplativi; noa B 4

Digitized by Google

non tornassero anch'eglmo a meditare più d'una volta, anche dopo i Ratti, che gli portavano al Cielo? Lo dicano i loro Libri di questo genere, scritti in età consumata. La Meditazione produce per lo più la Contemplazione; e la Contemplazione nobilita sempre più la Meditazione: nè mai tra loro si udi che vi sosse nè pur un ombra di minima gelosia, non che un rancore si intessino, si intenso, che già non vogliano darsi più tra loro la mano amichevolmente, a niun prò scambievole.

II.

Plogna dunque attenersi a S. Teresa, la quale nella similitudine dianzi addotta, non riconobbe questa distinzione inventata novellamente, di stato a cui sempre piove, e di stato, che sempre hà da faticare per cavar acqua: e però senz'eccezzione parlò così. Se non lasciasse mai il Signore di dare, quando sia di bisogno, l'acqua sua vita dal Cielo, già si vede, quanto riposato state. Is retbesi il Giardiniere. Mà perche mentre dimeriamo in questa vita è ciò impossibile, deve l'Anima star sempre vigilante, e con persiero, ohe mancandole un acqua, procuri l'altra. Potca savellar mai la Santa in più chiari termini?

Fù però ella sì lungi da un sentimento si ignobile, qual'è questo, di riputar mai nemica la Meditazione alla Contemplazione, o la Contemplazione alla Meditazione, che havendo da un'eminente Contemplativo, qual sù S.Francesco Borgia, ricevuto questoricordo, che prescindendo ancor d'ogni siccità, fus'ella solita, per puro titolo d'umiltà, incominciare la sua Orazione dal semplice meditare, e dipoi si lasciasse portar da DIO, dove a lui tornasse più a grado; non solamente praticò sì pio senso, ma

l'infegnò.

Chi mai però crederebbe, che potes es- Maland fervi, non già alcuno, ch'io sappia, de'suoi figliuoli, sì considerati e si cauti; ma ben sì de' suoi lodatori, il qual si avanzasse a sentenziare espressamente il contrario? E pur v'è qualche Moderno, ch'oggi con mano intrepida ha posto in carta questo generale assioma: Chi è chiamato alla Contemplazione ordinaria o infusa, non si abbassi a meditare sotto pretesto d'umiltà; non mancando per altro mille occasioni di umiliarsi, senza uscire dal propio stato. E richiesto egli a ridir, come Direttore, se ciò possa almeno farsi in tempi di languidezzasomma di Spirito, risponde. Nè meno. Se in tempo di tur-

turbazioni? Nè meno. Se in tempo di tentazioni? Nè meno. Tanto una Principessa di viscere sì amorose, qual'è la Contemplazione, è fatta oggi da alcuni apparir nimica implacabile alla sua Madre; voglio dire a quella Meditazione medesima, dalla quale sù generata: quasi che questa sia di natali sì bassi, ch'una sua Figliuola stessa

la debba pigliare a sdegno.

Ma viva DIO, che S. Bernardo le vuole restituir la reputazion, che le vede tolta. Egli a chi abita, massimamente ne' Chiostri, desiderò di lavorare una Scala, simile a quella che vide in sogno Giacobbe; sù la quale a poco a poco falissesi a goder DIO, con perfetta Vnione. Ma la spedì in quattro gradi. Il primo fù là Lezione de Libri spirituali; il secondo la Meditazione di quello che s'era letto; il terzo gli Affetti raccolti da quel ch'erasi meditato, i desiderj, le dimande, le suppliche, poste da lui forto il titolo d'Orazione; il quarto, la Contemplazione più sollevata. Che dice egli però? Che chi è giunto a questo, non torni giù per nessuna cosa del Mondo; se non vuole ad un tratto calar di stato; ma che più tofto nel suo grado della Contemplazione egli tolleri ogni aridità, ogni alciutasciuttezza, ogni languimento di Spirito mai possibile? Tutto il contrario. Anzi dice, che quando il Contemplativo, o si vede, come accade, sottrar la luce in cui suol trovarsi, o non si vede più abile a sostenerla, discenda giù: E se non gli riesce di contemplare, aiutifi con l'orare: se non gli riesce di orare, si aiuti col meditare ; se non. gli riesce di meditare, si aiuti col leggere: e così vada or sù or giù, con certezza di stare tanto più prossimo al sommo grado, quanto più rimoto dall' infimo. O che Sern.de parlar differente! E pur è così. Cum ve-ftr. rò mentis humanæ acies infirma, veri luminis illustrationem diutius sustinere non potest: ad aliquem trium graduum per quos ascenderat, leviter & ordinate descendat; & alternatim, modò in uno, modò in altero, secundum modum liberi arbitrii, prò ratione loci & temporis demoretur, tantò iam DEO vicinior, quantò a primo gradu remotior: Oh,

torno a dire, oh che parlar differente!

E questo è quel parlar sano; a cui la mente di ognuno si appaga subito. Quel dire di poter sempre tenersi sù l'alte cime; o non si crede, o scuora; o stordisce; o sa più tosto giudicar che sia meglio non v'afpirare. Ma questo nò. Per questo è sat-

ta la scala, per poter salire e scendere. Nè. sia chi creda di dover solo essere un' Angiolo quando sale, ma non di dover'essere quando scende. Nella scala di Giacobbe; non erano stessi gli Angioti d'ogni tempo? E pure, ora salivano, ora scendevano variamente, nè però mutavano stato; perchè non si trova fin'ora mai data al Mondo questa legge sì indispensabile, che chi attende alla Vita contemplatina non faccia mai verun' atto spettante alla Vita attiva; nè chi attende alla Vita attiva non faccia mai verun' atto spettante alla Vita contemplativa. Anzi tutti lodano in sommo la Vita mista rappresentataci in quella si degna scala che fu dimostrata a Giacobbe.

molin.

Nè vale il ripigliar qui con tal'altro, che ficcome arrivandosi al Porto cessa la nauigazione, così quando l'Anima desatigata dalla Meditazione già premessa, giugnesalla quiete della Contemplazione, deve allor troncare totalmente i discorsi, senza curarsi d'altro più, che d'una semplice vista di DIO presente. Perchè S. Pier d'Alcantara, da cui sù tolta, per quanto appare, l'addotta similitudine, non intende mai
faveliar'ivi di Porto, il quale una volta per
lempre si sia pigliato, poiche un tal Porto

**19** Iti,c

At la terra non v'è, se crediamo a' Santi, che santo lo sospirarono, e lo spiarono, per finire una volta di riposarsi con quiete stabile, nè però il trovarono mai: ma solo intende di favellar di Porto, il qual piglifi a volta a volta. Ond'è, ch'egli dice, doversi allora l'Anima contentare d'una sola vista di DIO, non già rigettando con soavità tutte l'Immagini(come altri aggiugne per sua special cortesia) ma ben si godendo di quell'affetto, o di amore, o di ammirazione, o di gaudio, ch'ell'havrà in cuore. Anzi in quell'Avvertimento tolse per foggetto il Santo a trattare, che nell'Elercizio dell'Orazione dobbiam procurare d'unire insieme la Meditazione e la Contemplazione, facendoci appunto d'esse quasi vna Scala. E siccome nel principio dell'Articolo egli affermò, che dovevamo passare dall'una all'altra, così nel fine desi' illesso Articolo aggiunse, che dovevamo tornare dall'altra all'una: e ciò era fingolarmente quando l'affetto conceputo nella Contemplazion susse si veemente, che potesse far nocumento alla sanità. Allora egli diè per ricordo, che dismesso l'intenso affetto, si ripigliasse la Meditazione della Passion del Signore, o de' nostri mancament L'o delle nostre miserie, affin di dare,

alle viamento allo spirito, innanzi che resti oppresso. Nè sò, che a lcuno de' Santi siasi lasciato scorrer mai sù le carte questo insegnamento ammirabile, che il tornare uno a meditar più, quando egli è giunto al dono della Contemplazione, sia disordine, fia incostanza, sia infedeltà, sia un calare irragionevolmente da flato a flato. Siafi pur vero che la Contemplazione sia'l Porto a cui và chi medita; e che per alcuni sia di più Porto stabile, Porto fermo, Porto finale : ritorna da stato a stato quel trassicante, il qual talora per suoi sernigi, per diversione, per diletto, o per altro, lascia il Porto, erimetresi a navigare la donde venne, con intenzione di ridurfi poi nuovamente all'amato Porto? E perchè dunque tornera per contrario da stato a stato, chi dal contemplare ritorna più al meditare, se la Contemplazione è 'l Porto, e la Meditazione è 'I navigamento?



CAPO

# CAPO V.

Siscuopre, come i fondamenti, su quali alcuni Moderni si reggono in questo affare della Meditazione e della Contemplazione, sono varie Leggi arbitrarie, da lor proposte: ma solo a salvar l'intento.

#### I.

RA ad iscoprir la magagna de'rei germogli non si può giugnere, se non si scava ben sotto a disotterrar la loro radice, senza vano timore di porla in vista, qualor'è per pubblico Bene. E posto ciò, dirò quello sincerissimamente, che a me ne sembra; apparecchiato però sempre a ricredermi e a ritrattarmi, s'io piglio errore.

Dalle varie avvertenze fatte da S. Terela, Maestra grande di Spirito, e da altri Autori, accreditati e accettati in genere d'Orazione; ci sono poi stati alcuni, i quali trascorrendo di molto i termini, entro cui detta Santa si è contenuta con pru-

denzą

essa le spalle, hanno voluto, come su già formato un Corpo di lus Canonico, e un Corpo di Ius Civile, così formare anche un Corpo di quelle Leggi, che si hanno ad osservare infallibilmente per divenire un. perfetto Contemplativo. Il qual Corpo, fe fulle puramente ordinato a quella Contemplazion ch'è detta acquistata, potrebbe a poco a poco avanzarsi in estimazione di autorevole. Ma volendosi ordinare ancora alla Missica, pare ardito; perchè nell' Opere sue sopranaturali, quali sono le Illufirazioni ammirabili della mente, le Predizzioni, i Prodigi, ed altri Doni puramente gratuiti, non ha DIO voluto mai stare soggetto a Leggi. Dividit singulis prout vult. Quindi è, che il volere per vie di regole arrivare all'apice della fomma Contemplazione, e a quell'unione con DIO tanto intima, tanto ignota, che per quello si chiama mistica; è un'impresa, che per la Gente elercitata non serve; ond'è che i savj Dottori per tutti i trascorsi secoli non osarono mai di tentarla con tanto cuore (come se ciò non fusse nulla più, che passar le Colonne d'Ercole) e per la Gente inesper-

ta può essere una semenza, tutto che non

YO-

voluta, di mille inganni. Perchè altra cofa è dire i tratti maravigliosi o miracolosi, che corrono tra DIO el'Anima in tale stato, come han fatto S. Teresa, S. Bernardo, S. Bonaventura, S. Francesco di Sales, ed altri tali, altro è dare le regole per entrarvi con sicurezza: quasi che sia l'entrarvi un'

opera d'arte, e non di favore.

Nelle Carte da navigare si cossuma additar l'altezze de' Poli c'hanno a passarsi, i porti, i promontori, le secche ascose, gli scogli, i sassi, e mille altri tali pericoli che s'incontrano, assinchè ciascuno gli schivi all' istessa forma. Ma dov'è che possasi quivi insegnar le leggi di dare all' istessa forma le vele a i venti, o di ritirarle? Queste si debbono saper pigliare su'i fatto: perchè dipendono da mille differentissime circossanze di venti, di vele, di legni, di mari, di marosi, di vie, verso cui si naviga.

Così avviene intorno alle regole che si danno per l'Orazione di grado eccelfo

II.

Pure per dar queste regole non solamente rimote, quali sono la mortificazione delle passioni, l'umiltà, l'ubbidienza, ed altre sì fatte, ma ancor le prossime, sono venuti quei Legislatori moderni di cui ragiomalaval 4 molin. 4 Kuto. giono, a formar due Popoli, uno di chi mediti, ed uno di chi contempli; e di questi due Popoli han favellato come di due Popoli opposii, i quali non sia possibile governare con un sol Corpo di Ius Comune, e non hanno voluto considerare, che questi non son due Popoli, sono un solo, che spesso insieme si scambiano i loro atti: non si dovendo giammai dire a capriccio, che assai di quegli che meditano, non entrino talora anche in alta Contemplazione; e che assai di quei che contemplano, non n'escano santamente anche a meditare. Altrimenti, che dovrà dirsi della Sposa ne'Cantici, che ancora dopo ch'ella era stata nella cella de' vini, si legge che andò cercando il suo Passio Sposa.

cant. 1. la cella de' vini, si legge che andò cercando il suo Regio Sposo sin per le pubbliche strade della Città? Dal che conviene inse-

rire infallibilmente, ch'ella allor fusse uscita d'una tal Cella, non ebbra più, ma pre-

sente a quanto operava?

E' forza du que qui di affermare per difinganno di chi sa leggere si,ma non sa discernere, che alcune di tali Leggi, per quanto a me n'è paruto infallibilmente, sono arbitrarie. E per ristrignermi a' capi, chiamerò solo ad esame le principali che si tiducono a tre. Le prime all'Oggetto della

Con-

PARTE I. Contemplazione. Le seconde al Modo di contemplare. Le terze al Fine che dec prefiggersi chi contempla; e procurerò di spedirle conbrevita, più che sia possibile: gjacche abbattute quelle, si vedra chiaro, che la Meditazione e la Contemplazione non pur non sono nimiche irreconciliabili, quali oggi alcuni vogliono farle apparire alla Gente semplice, ma che son ambe, come congiunte di culto, cosi di cuore,



C 2 PARTE



# PARTE SECONDA

La qual contiene di verse Leggi arbitrarie, che si sono formate da più
Moderni intorno al Soggetto della Contemplazione, al Modo di
contemplare, e al Fine che dee
presiggersi chi contempla, per sostenere con queste, che la Meditazione e la Contemplazione
non possono unirsi insieme in un vero
Contemplatico.

CAPO

### CAPO I.

Si esamina la Legge che alcuni danno intorno al Suggetto della persetta Contemplazione, dicendo che egli è solo ID-Dio puro puro, sotto il più astratto concetto, che sia possibile.

#### ī.

ON v'è forse cosa, la qual pregiudichi più ad ottenere da i Principi delle grazie, che l'artifizio, il qua-

le si usa nel procacciarle. Perchè, quanto queste volentieri si danno al merito, alla sosferenza, alle suppliche, all'umiltà; tanto più volentieri ancora si negano all'Artisizio; il quale, se pur non è l'Inganno medessimo, lo somiglia. Però se questa massima dee tenersi per manisesta co' Principi della Terra, quanto più con quello del Cielo? I Personaggi nottrali sono d'accorgimento sinissimo, ma finito; onde come tali, possono talor non conoscere l'artisizio. IDIO non può non conoscerlo. E però chi sarà, che ricevuto da lui quasi ad ndienza

3 nell

nell'Orazione, confidi di ritrarne i favori più segnalati, con che? Non con le regole consuete che tengonsi nell'orar mentalmente, ma con le straordinarie, ma con le strane, ma con quelle che si dilungano assai dalla via battuta, che ci hanno additata i Santi. Eh che queste son regole d'artisizio. Le vere regole di trattar con DIO si riducono tutte ad una: all'andar con esso all'aperta. Voluntas eius in iis qui simplici-Prov. 11. ter ambulant. E pure, se ben si osservano quelle Leggi più particolari, ch'io voglio quì esaminare in ordine alla Contemplazione, maffimamente elevata; si vedrà che tutte cospirano a volere artifiziosamente ottener quel dono, che nè pure è dovuto a merito alcuno, ad alcuna sofferenza, ad alcuna supplica, anzi nè pure a qualsivoglia semplicità che si adoperi nell'orare: tanto egli è di suo genere liberissimo. E che altro è ciò, se non che per via d'artifizio voler che piova? V'è tal pioggia, la quale dipende assai da' vapori proporzionati, che si alzano dalla terra; e a questa in qualche modo può assomigliarsi quella Contemplazione ordinaria, che a poco a pocosi acquista col continuo esercizio di medita-

re. E v'e ral pioggia, la quale non né di-

pen-

pende punto. E a questa dee assomigliars quell'altra Contemplazione ch'è detta infula. Se però per via di artifizio non si può maine anche ottener dal Cielo la prima. pioggia medesima, la quale ha qualche ragione con l'opera nostra quanto men la seconda che non ne hà ninna? Quest'è quella pioggia, la quale propiamente s'intitola. volontaria: Pluviam voluntariam segregabis 2667.70. DEVS bereditati tua.

Ora per rifarci dal primo di queì tre capi, a cui si riducono le Leggi di cui ragiono, dicono questi, che Oggetto della perfetta Contemplazione, non è più DIO, lotto alcuno di que' tanti concetti sì veraci, si utilische al immitazione de Santi si può ciascuno formare nella sua mente con libertà: ma che è solo DIO sotto il concetto più astratto che sia possibile. E che però de riguardarsi DIO nudo, semplice, schietto, e separato nella nostra mente, non solo da. tutte l'opere sue, benche tanto belle, maancor da tutti i suoi sublimi Attributi, dalla Santità, dalla Sapienza, dalla Misericordia. dalla Providenza, dalla Potenza, dalla Felicua; perchè l'applicare a questi è un voler solo loddisfare al sensibile, il quale ama la varietà: non è un voler contemplare con.

per-

Molin. .

persezione. Contempla con persezione, chi quello solo si propon per oggetto, che DIO già disse a Mosè con quelle parole. Ego sum qui sum: parole che insieme prescindono da tutti gli altri Attributi, e insieme gli abbracciano, con un' astrazion totalmente spirituale.

Io venero questa Legge. Ma chi l'ha data? Citasi S. Tommaso nella sua Somma. Ma egli nel luogo addotto non dice ciò.

8. 2. q. 8.

Dice che alla. Contemplazione. appartiene in primo luogo DIO fomma Verita, come oggetto primario, e che non già i suoi Attributi (perciocchè quelli sono oggetti primari della Contemplazione, quanto è il suo esiere) ma ben sì i suoi effetti, appattengono ad esta in. fecondo luogo, come oggetti se condaij, per estere quelli

Principaliter ad vitam contemplativam pertinet contemplatio divina Veritatis: quia huiusmodi contemplatio est finis totius humanæ vitæ, quæ quidem in futura vita erit perfe-Eta, quado videbimus eum facie ad faciem: unde & perfectos Beatos faciet . Nunc autem contemplatio diving veritatis competit nobis imperfe-Etè, videlicet per speculum of in enigma? i mezi mezzi, che quasi a mano ci guidano ad iscoprirlo. Nel re-Ro non tols'egli mai da ciò la diversità della Contemplazione persetta dall' impersetta, perchè tanto la perfetta, quanto l'imperfetta, è necessario c'habbiano ambe gli slessi oggetti. Solo affermò con S. Agostino, che la Contemplazione perfetta si trova in Cielo, dove i Beati veggono DIO qual'egli è, schiettissimo, semplicissimo, più del Sole, là dove folgo-

te: unde peream sit nobis quadams inchoatio Beatitudinis. qua hic incipit, ut in futuro continuetur. Sed quia per divinos effectus in DEI contemplationem manuducimur, secundum, Adkomi illud:Invisibilia DEI per ea quæ facta funt, intelleda conspiciuntur: inde est quod etiam contemplatio divinorum effe. Etuum secundariò ad vitam. contemplativam pertinet, prout scilicet ex boc manuducitur bomò in DEI cognitionem.

ra ignudo tra' suoi splendori. Che quella della terra tutta è imperfetta; perchè qui DIO non si può vedere in sè stesso, ma solamente, come il sol di riverbero, ne' suoi spechi

specchi.

Oriquesto è un linguaggio che muta suono.

E co-

Digitized by Google

E come dunque si dovrà su questo decidere con sì maschia risoluzione, che s'io non sissimi a mirar DIO nel suo essere, puro puro, qual'Aquila d'ale grandi; non diverrò mai persetto Contemplativo? Non diverrò quali sono i Beati in Cielo, chi non lo sa? Ma perchè, meschino ch'io sono, non diverrò, quale si concede di essere in sù la terra? O quanto van qui le cose diversamente da quelle che vanno in Cielo!

Se mi si dica, che ancor io sù la terra debbo puramente amar DIO per effer lui quel ch'egli è, come fanno i Beati in Cielo; mi appago subito: perchè l'amor non vuol altro nel bene amato, che lui medefimo. Ma se mi si dica, ch'io non mi debbo quì curar di conoscere, se non ch'egli è quel ch'egli è: Ego sum qui sum, non mi appago niente, perchè l'amore vuol del bene istelso conoscere più che può, con le più individuali maniere, che sia possibile. E così per una volta che DIO chiamossi nelle divine Scritture con questo nome di essere quel ch'egli è; infinite si chiamò con quelle di Onnipotente, di Buono, di Benigno, di Giulto; perchè quantunque il primo esprima allai più, come offervo S.

r.p. 413. Tommaso, a chi il penetra intimamente,

contuttociò egli è più adattato alle menti de'Comprensori, che a quelle de' Viatori, tant'egli è vallo.

Quindi, a rivolgere ancor l'addotta autorità contro chi l'adduce, mirisi un poco come IDDIO procedette in quel caso slesso, in cui dichiarossi di esfere quel ch'egli era. Non prima egli hebbe detto a Mosè: Sic dices Filiis Israel: Qui est misit me ad vos; che subito, a guisa d'huomo, il quale temesse di essere male inteso, ripigliò più scopertamente. Dixitque iterum DEVS ad Sansita Moy/em. E che ripiglió? Ripigliò l'usato suo nome. Hac dices Filys Ifrael. Dominus DEVS Patrum vestrorum, DEVS Abraham, & DEVS Isaac, & DEVS Iacob,misit me ad vos. Hoc nomen mihi est in aternum. Tanto egli giudicò, che un tal nome di Misericordia, di Gouerno, di Grazia, di Providenza, fusse atto ad affezzionar più la gente a lui, che non il nome di esfere lui chi è, nome più eminente sì bene, ma di natura totalmente ineffabile. Oh quanto, To. 6, ciò spiegò vivamente S. Agostino! Cum. Tradicio hoc, cio Ego sum qui sum, sit nomen L ternitatis, plus est quod dignatus est habere DEVS nomen Misericordie. Ego sum DEVS Abraham, & DEPS Isaac, & DEVS Iacob.

Illud in se, hoc ad nos . Si enim hoc solum es se vellet, quod est in se, quid essemus nos? Si intellexit, imò quia intellexit Moyses, cum ei dicerctur, Ego sum qui sum; multum boc cre-'didit esse ad homines, multum hoc vidit distare ab hominibus. E poi di sotto. Erigiz DEVS desperantem, quia vidit timentem.; quasi diceret . Quoniam dixi , Ego Jum qui jum, intellexisti quid sit effe, & desperaftite capere? Erige Spem. Ego Sum DEVS Abraham, I/aac & Iacob. Sic jum ipjum ef-Je, ut nolim hominibus deesse .

E vaglia il vero, s'io quanto a me vedrò chiaro, che il pensar con più distinzione a tutti insieme quegli Attributi non solamente assoluti, ma relatiui, che in DIO risplendono, mi faccia con più lena anelare a lui, qual Cervo assetato, che non solo discuopre da lungi il fonte, ma la freschezza, la chiarezza, la copia di quell'acque inesautte, che ne traboccano; perchè dovrò a bello fludio, non dovermi in altro fissare contuttociò, che nel solo esfere, sotto un concetto affrattivo, come mi si celebra tanto? Seguo il sensibile. Ma se lo seguo per ire 2 DIO, che mal'è? Beato chi su la terra altro non legui mai di fenfibile le non questot

45

TO tengo dunque per regola più sicura, che ciò ch'è oggetto di Fede, sia oggetto altresi di Contemplazione, anche. sublimissima; si come ciò ch'è oggetto di, Contemplazione anche sub imissima è oggetto altresi di Meditazione, non si distinguendo la Meditazione dalla Contemplazione, quanto all'Oggetto, ch'è prima DIO, e dipoi tuttociò che a lui ci conduce; mà quanto al Modo di rimirare tal'oggetto; perche la Contemplazione lo mira come d'appresso in un guardo solo, e la Medita. zione lo mira come da lungi, col processo, per dir così, progressivo di molti guardi. E posto ciò si dee dire, che oggetto di tutta la più persetta Contemplazione, che sia. possibile, non solo sù la terra, mà ancora in Cielo, tanto sono l'opere di DIO, quanto i suoi Attributi, e quanto il suo essere ; se non che l'essere, e gli attributi sono oggetto primario, le opere secondario.

S. Ignazio nella sua grotta di Manresa. sette assorto per sette di in un estas si profonda, che per poco campò dall'essere a cagion d'essa seposto vivo: ed astre volte n'hebbe astre più brevi sì, ma nonmeno in lor genere sopranaturali, sublimia

e di grado illustre. E pur si come in tali estasi egli hebbe intendimenti inessabili ine torno al mistero della Santissima Trinità, alle Personalità, alle Processioni, & adaltri si grandi Arcani; così gli hebbe intorno alla Creazione dell'Universo. Chi dirà però ch'egli susse allora in persetta Contemplazione, quando stava unito al suo DIO sotto questo astratto concetto. Ego sum qui sum: e non vi susse quando il vedeva o perare si begli effetti?

Anzi questo è sempre il consueto di chi contempla: non tanto conoscer DIO nel suo essere, quanto conoscere l'opere di DIO, le disposizioni di DIO, i decreti di DIO, le maraviglie di DIO. Quindi è, che disse Isaia. Vidi Dominum sedentem.

sche diffe Isaia. Vidi Dominum sedentem.

Super solium excelsum & elevatum, & ea qua sub ipso erant replebant Templum.

Questo gran Tempio siam noi, chi ne du-

S. Gregorio, in quorum mentibus habitare dignatur, mediante la più elevata Contemplazione, ch'è quella della quale il Santo ivi tratta. Or ecco ciò, che fà sa-

perne il Profeta per nostro ammaestramento: che Ea qua sub ipso erant, replebant Templum. Non ipse, mà ea qua sub, ipso

Digitized by Google

ancor

ancor egli, non folo profittevolmente. ma ancora perfettamente. Cred'egli fotse di haver mente si vasta, che quello ch'è fotto DIO non gli debba ancora bastare per appagargliela? Oh quanto s'inganna! Però si dice, che Ea que sub ipso erant replebant Templum, quoniam etsi Angelus apparet, infirma tamen mentis desiderio

satisfacit .

Comunque siass. Si può giammai giu-dicare, che S. Gregorio stimasse, che il loggetto della perfetta Contemplazione fosse IDDIO solo in questi termini astratti di essere quel ch'egli è: mentre riputò, che quanto, chi contempla, può mai va-gheggiar di DIO, non tanto è DIO in sè, quanto è quello, che è sotto DIO? E pure non su contento il Santo Pontesice di dirlo una volta sola: lo disse due, quaspresago di quei, che gli si opporrebbono. Et ea qua sub ipso erant, replebant Templum, quia sicut dittum est, & cum mens in Contemplatione profecerit, non quod ipse, sed id quod sub ipso est, contemplatur.

E Certamente se solo DIO, sotto que-sto astratto concetto, Ego sum qui funt, fusse oggetto della perfetta Contem-

plazione, ne feguirebbe che oggetto della perfetta Contemplazione non potestelfere nè meno mai GIESV' Cristo: perche, se quello è un nome, il quale ci esprime un pelago di fostanza infinito, ed illi mitato: Nomen est quod totum in se ipso comprehendens , eft velut quoddam pelagus substantie infinitum, & indeterminatum. come parlò il Damasceno; questo di Cristo è un nome, il quale ci fa veder sì gran pelago chiulo in lidi.

Ma ciò tanto poco diè di spavento ad Pela de alcuni, che francamente esclusero Cri Pianan flo già dall'oggetto della perfetta Contemplazione, e l'esclusero appunto per ocavia quello titolo tanto a noi fortunato, perch, error Beegli è DIO ben sì, mà è DIO fatt'Huomo . &c.

S. Teresa pianse un tempo con lagrime vitac. 22. inconsolabili questo errore, nel qual per edautove pura ignoranza un certo suo Direttore di spirito l'havea posta: nè si può dire quanto inculcasse a tutti, a tutte, e con tutti i più vivi modi, che non se lo lasciassero mai pullulare in cuore, se non volevano incorrere un danno sommo.

Io dirò folo che se DIO si sece Huomo, perche noi l'ammirassimo, e l'amassimo, funiliato a tal segno per nostro prò; non sò

vede-

งเรื่อ

vedere qual ragion voglia, ch'egli in tale stato non possa esser l'ultimo termine della nostra Contemplazione, mentre egli in tale stato può esser l'ultimo termine della nostra ammirazione, e del nostro amore.

Hà l'Unione Ipollatica tanta forza, che IDDIQ umanato è tanto IDDIQ per verità, quanto IDDIO, prima ch'egli fus-Le umanato. E però in tanto perfetta Contemplazione credo io che stessero i Santi, quando contemplaron GIESV' or agonizante nell'Orto, ora sferzato alla Colonna, ora strascinato al Calvario, ora morto in Croce; che quando contemplaron DIO nel suo esfere, nudo nudo, con astrazzione da tutto l'immaginabile insieme, e l'intelligibile, perche la perfezion della. Contemplazione non si dee pigliare, come fi disse poco, sa, dall'oggetto, mà dalla, 5. Ant. Pat., maggior comprensione con cui giusta. in Concord. Bi la dottrina di S. Plura sunt Contemblicis v. Antonio di Pado, plationis genera. Priva, in alcuni mi- mum confistit in imagiplatio ex Rich. de steri ella supera la natione, & secundum, s. Via.l.I. de Cont. ragion naturale, imaginationem formac. 6. Icla- che le rappresen- tur, in quo quidquid 2,2,q.180. tava il contrario quinque sensibus, imn.4. ad 3. di ciò che insegna mediate percipitur, of-

la Fede; ed in altri ficio imaginationis re-: non solamente ella prasentatur intelligensupera la ragion, tia, Secundum consistit naturale, come si in maginatione, sed sefa ne' milleri men cundum rationem : in. ardui; ma la cal- quo sensibilium causa. petta, come si sa ratio, ordo, di positio, ne' più astrusi. utilitas, vanitas, & si-

Nel resto, qual milia visibilium & infrutto cavasi dall' visibilium. consideraninculcare alla gen- tur. Tertium in ratione te, che pensando versatur, sed secundum a Cristo medesi- imaginationem, in que mo, cerchisi più per collectionem fensiche si può di pen- bilium ascenditur ad cofare ad esso in al- gnitionem v sibilium. tratto, cioè a Cri- Quartum consistit in ra-Ro come a Cristo, tione secundum ratioe non a Cristo in., nem, in quo intelligenatto di operare a tia, quasi reslexo in son prò nostro tan radio invisibiles subte nobili azzioni, stantias ereatas, & eaquante son quelle, rum invisibilia in consiche Santa Chiesa derationem adducit. tutto di ci propon Quintum consistit supra si lodevolmente, rationem, nontam pronon solo a medi- pterrationem, in queDEl tare, mà a con-invisibilia, maxime que tem-

113.

templare, in que' ad unitatema effentie Misteri sì sacro- pertinent, in Contemfanti, che for plationem adducuntur, mano il suo Rosa- qua licet à ratione integre comprehendi, & in-**T10** ? Sia benedetta vestigari non possunt questa Fede si nu- eins tamen affectionens da, che ci racco- congruè admittunt. Sexmandano tanto al- tus est supra rationem enni Contemplati- & quando circa vel vi. Mà non par già propter tationem invisidi mestiere spo- bilia DEI, maxime que Eliarla tanto, che ad personarum dift nnel cuor di molti Gionem pertinent, Goriella venga a morir ginem, & ad univionene di gielo. Qual pre- Verbi cum bumana nagiudizio patilce in tura, qua videntur omme la mia Fede, nem rationem calcare. perche con esta io & confundere tractant. mi fisio in un DIO fatt' Huomo, come si fissò S. Francesco la sù la Vernia, quando fi trovò così piagato d'amore, non solo il euore, ma ancora il corpo, che diventò qual'animato rieratto di Cristo in Crotemplare? Forse perderò la mia quiete somma di spirito? Forse perderò il mio filenzio? Forle perderò la mia solitudine? -11127 Forle

CAPO L Forse perderò quell'unione si stretta, che a DIO mi unisce, mentre però DIO s'è fatt'Huomo, per poter meglio in questo modo conginguere l'huomo a DIO? Seguo il sensibile: sì, non lo nego punto: mà per quello medesimo, se si guarda, IDDIO s'è fatt'Huomo, per rendere a noi sensibile l'insensibile. Non mi debbo 10 fermar nel folo fenfibile, lo concedo: ma passar dal sensibile all'insensibile, conforme a quello che m'insegna la Chiesa, dov' ella dice al suo caro Padre celeste. Per Inoarnationis mysterium, nova mentis nostra oculis lux tue claritatis infulfit, ut dum visebiliter DEVM cognoscimus, per hunc in invisibilium amorem rapiamur. Má chi mi divieta per quello da un DIO insensibile ritornar quanto piacciami a un DIO iensibile? Anzi, da che Cristo ci disse di bocca propia: Ego sum Ostium: per me si 10.10.9 quis introierit, cioè, introierit ad veram Divinitatem cognoscendam, salvabitur, &

ingredietur, & egredietur, & pascua inveniet; non habbiamo di'che temere, se ora entriamo dalla Vinanità a contemplar la Divinità; e ora usciamo dalla Divinità a contemplare l'Umanità, perciocche, questo è un de' lodevoli sensi, che rico-

 $\mathcal{D}$  3

nob-

PARTE II.

ntobbero fin da principio quasi tutti i pii: Interpreti in tali voci dietro la scorta di.

Despiritu S. Agotlino, ò di altri a lui simiglianre, & Anima. che introdusse ivi Cristo a parlar così: Ingredietur ad Divinitatem meam, & egredietur ad Humanitatem ; & in utriusque Contemplatione mira pascua inveniet. Che linguaggio dunque è mai quello, ch'io. curamente non è mai questo il linguaggio 😅

malaval. p. 53. m. Min. p. 19.

trovo ularli da alcuni, i quali danno oggi. regole di Orazione? Pensa in GIESP? Cristo a bustanza, chi pensa a DIO. Sidi eni si è voluto valere fino a' di nostri los Spirito universale del Cristianesimo: Sequesto vale, passis dunque anche a dire con liberta, che ci predica Cristo a bastanza su tutti i pergami, chi ci predica DIO; che scrive a bastanza di Cristo s' chi scrive di DIO; che stirdia a bastanza di-Cristo, chi studia di DIO; che adora a. bultanza Cristo, chi adora DIO. E pare non è quello un linguaggio da porre orrore?

S. Teresa gindicò; ch'una tal Dottrina Man. 6: dovelle a poco a poco indur l'Anime a... C. 7. mancar d'amore al Santissimo Sagramento. Mà meglio si sarebbe anche apposta, se haveste giudicato che gia ve le haveva indotte.

dotte. Perche quegl'istessi Eretici, i quali affermarono, che si dicadea dall'eminenza della Contemplazione, se in essa punto pensavasi al la Passione di Cristo nostro Signore: Afferebant quod effet imperfectionis A eifdem, fi à puritate & altitudine fue Con- Pelag. de templationis tantum descenderent , quod Eccl.1.2. circa passionem Humanitatis Christi, aliqua 6.52.5. cogitarent; Affermarono ancor, che si di- enor Becadea da tal'eminenza, se si pensava al mi- gardorum stero istituito da lui dell'Eucaristia, quando si appressò alla Passione. Ond'è che poi dal non pensarvi passarono a non curario; quando arrivarono a tanto di sfacciataggi-: ne, che non voleano piegar nè meno le ginocchia all'alzarli dell'Osia Sacra, quasi che il loro rito di contemplare desse loro giusto titolo di trattarsi da più degli An-, gioli, i quali anch'essi hanno debito di adorarla. Et cum iterum introducit Pri- Hebr. z. c. mogenitum in Orbem terre dicit : Et adorent eum omnes Angeli DEI. Ma ben rivoltò contro di costor l'argomento Alvaro Pelagio, là dove pianse le calamità della Chiesa con lagrime al pari dotte, al pari divote. Perchè come quegli dicono, che il pensare a DIO è pensare a Cristo, coà egli lor ricordò, che il pensare a Cri-

sto è pensare a DIO; e però conchiuse. che non ci dovea parer poce di haver per Joggetto della nostra beata Contemplazione si bell'oggetto. Que maior & purior Contemplatio quam cogitare DEVM passum in carne, ad cuius memoriam est illud Sacramentum principaliter institutum! Ma quella purità di Contemplazione è quella appunto, che non vuole oggi ammettere, chi non contento di paragonar con modi assai crudi la Carne Sacrosanta di Cristo, Carne pura, Carne preziosa, Carne divina, a quel fango vile, con cui già Cristo illuminò il Cieco nato, soggiugne appresso, che sì come il fango cascò, da poi che furono ad un tal Cieco aperti gli occhi das Cristo, così il pensiero della sua Vmanità sparisce, per lasciarci vedere in pace la Divinità. quasi che al vedere la Divinità faccia guerra il pensare a quella Vmanità, che conVnione Ipc staticale congiunta;a quella che ce la discuopre; a quella che ce la dischiude; a quella ch. ci dev'esser la porta, per entrarcene in essa, e porta perpetua; cioè porta non d'una volta per sempre, quale alcuni se la figurano, ma di tante e di tante, quante vorreino ritornare ad en-- trare in quella Divinità, entro cui noi per noi

noi non possiam) mai meritare di havere accesso, Quicumque ad Contemplationis De Stim. quietem, nisi per Christi lateris oftium vo moiis luerit introire, fur em se reputet & latronem. Così appunto pariò S. Bonaventura, a confusion di coloro, i quali vogliono inventare altre porte; onde fare sì grand'entrata, da se medesimi: non ricordandosi di quello che Cristo disse di bocca propia: Nemo venit ad Patrem nisi per me.Si cognovisse-tis me.& Patrem meum utique cognovissetis.

## CAPO II.

Con occasione di stabilire qual sta il suggetto della perfetta Contemplazioue, si fà vedere come attimamente anch'egli può esse-re GIESV' Cristo.

O, per venire in un tal Capo dell'Oggetto alla pratica, discorro in questa maniera.

La Contemplazione hà due atti, ambiprincipali: uno spetta all'Intelletto, e que-

st'è l'Ammirazione; l'altro spetta alla Velonta, e quello è l'Amore. L'oggetto del primo è DIO, qual fomma Bellezza. L'oggetto del secondo è DIO, qual sommo Bene .

Manella Contemplazione, quand'ella è vera, non avviene di far quelle distinzioni, più speculatine che pratiche. E però oggetto della Contemplazione praticamente è DIO, sotto quel concetto da cui ciascuno vien tirato più forte ad ammirarlo, ad amarlo, a sperimentarlo: ond'è che DIO fotto un tal concetto me defino ha da effere ultimamente l'oggetto ancora più convenevole a chiunque medita, se pur è vero che chi medita ha da camminar col discorfo ad unirsi a DIO, suo primo Principio, come pretende unirsi ad esso di subito chi Super E- contempla. Contemplativa Vita ad solum videndum Principium anhelat. Tal fù il senso di S. Gregorio. E la vita contemplativa abbraccia sì la Contemplazione, sì la Me-2.2.9.180. ditazione : nè mai si udi, che la Meditazione fusse ancora distinta nella materia dalla Contemplazione, ma sol nel modo. Anzi quegl'illessi, che vogliono disprezzar la Meditazione, si vagliono a ciò del detto di vary Santi, i quali affermarono, che la Medita-

zeche ho-

ditazione mastica, e la Contemplazione, gusta: il che se è vero, bisogna dunque che la Contemplazione e la Meditazione habbiano un medesimo cibo, ora masticato dalla mente medesima, ed or gustato. E che però chi medita e chi contempla, si nutriscano ancor dell'istesso pascolo: da che troppo sarebbe inutile il masticarlo parimente, e il gustarlo; se al sin non susse datutti convertito in sustanza, onde sossentars si :

Quando però i Santi affermarono che la Meditazione mastica, e la Contemplazione gusta, non voller dire, che ambe non pascansi di un medesimo cibo, ma voller dire che chi medita puramente, ha più di sachi mastica il cibo, che a chi lo gusta. E chi puramente contempla, ha più di diletto che di satica, e però più si assomiglia a chì gusta il cibo che a chi lo mastica.

Vero è, che da questo medesimo si argomenta, quanto i Santi sussero lungi dal riputare, come oggi iniegnasi, che chi medita e chi contempla si trovino in due stati al tutto diversi: non si potendo capir che chi sede a mensa si trovi in uno stato quando egi mastica, si trovi in un'altro stato quando egli gusta sì che, se quando ha gia gus's sato d'un cibo, egli torna più a masticarlo, ritorni il misero con disordine vile da stato a stato.

Ma per tornare noi più tosto là dove alquanto habbiam lasciato distrarci, convien notare che quando IDDIO c'infonde da se stesso nell'animo un tal concetto di essere. lui somma Belta, sommo Bene, ò vero tuttociò che vuol dire IDDIO, Ego sum, qui sum, non accade altro. Questo concetto. egualmente in tutti allor'opera più di tutti. Ma quando lo dobbiamo acquistar da noi, non sono questi i concetti sempre più utili a conseguir la bramata unione. Perchè alcuni si moveranno talvolta più dal proporsi DIO sotto un concetto particolare d' Independente, di Potente, di Provido, di Pietoso, di Rimuneratore universalissimo, o vero sotto quello di DIO fatt' Huomo, che non sotto quesso più ampio di Beltà somma, o di Bene sommo; cioè d'una tale Beltà e di un tal Bene, che ha tutte insieme le persezzioni possibili inogni genere, e non ha niuna imperfezzione.

Però non è giulla a mio credere quella legge. Chi non propone a fe DIO sotto un

COD-

concetto astrattissimo, non contempla perfettamente. Perchè di qui vien la gente, men dotta a pigliar'errore: e per attenersi ad un tal concetto consulo, che spesso la muovemeno, distrae la mente avveduramente da quelli, che secondo le varie di sposizioni, in cui si fitrova, havrebbono in lei sorza allora di muoverta maggiormente, e di unirla a DIO.

Non su atta S. Terela a ben contemp's. Mant & LA M re? E pur ella confessa di se medesima, che cercando un tempo di tener filla così la fua mente in DIO sotto un concetto astrattiffimo, qual coltoro ricercano per salire a. sublime Contemplazione, camminava in. ciò molto male, perchè non potendo formar sempre del pari concetto tale con suo proticto, andava col pensiero vagando, or di qua, or di la ranto vanamente, che les pareva d'effor divenuta un pocello, che Ivolazzasse senza trovar giammai dove fi -polare : onde non folo non si approfittava con questo nell'Orazione, mi fi pregiudicava ogni giorno più : senon che fartane accorta, mutò maniera vritornò a fiffar del continuo il pensiero in Cristo, le le giorò -tanto, ch' ella protestò che diposisti sarebbe cletta, di non voler Ben' alcuno dopra la

Terra,

Terra, se susse a lei giammai dovuto venire per altro mezzo, che di colni dal quale ci derivarono tutti i beni. Tanto è ver che sino le persone più illuminate han provate in sè queste regole, non solo disdicevoli, ma dannose.

3.1

maleral.

p: 25.
ex.so.

E Dipoi v'è, chi tuttavia le sostenga di professione, con dir anch' oggi, che quel Contemplativo, il qual non si applichi a mirar DIO, puro puro, ma si trattenga tuttavia nelle considerazioni di quello che DIO fatt' Huomo operò per noi, fa appunto come farebbe un che chiamato per sublime favore dal Rè a congresso, in cambio di fissar gli occhi nel Rème. desimo, or si mettesse a guardare la bella porpora della quale il Rè fusse adorno, or la collana, or la corona, or lo scettro? Ma che fallacie per verità sono queste di delusione! Quando vaglia punto il discorrere in quella forma, ritorco subito subito l' argomento, e dico ancor io. Farebbe una bella cola chi, per favor sublime chiamato dal Rè a congresso, si protestalse, che non vuol'altroveder di lui, che lui proprio:e però subi. ro gli comincialse a Rrappar di dolso l'ammantoja levar le collane,a levar la coronaja levar

levar lo scettro, e lo volesse ridurre là in quella camera nudo nudo? Questi sono puri ludibri di fantasia. E perchè dunque apportarli con grave sconcio della povera Gente, che vi si aggira? Non si và all' Orazione nè per vestire IDDIO, nè per ispogliarlo; Si va per adorarlo con santa semplicità. Se però uno è tirato a contemplar DIQ nel suo essere semplicissimo. si lasci pure annegar lieto in quell'Alto, dove non si può ritrovar nè foci nè fondo, perchè ivi più và beato, chi più và naufrago. Ma se per contrario egli più si sente giovare, come avviene anche ad huomini persettissimi, in contemplar DIO vestito d'umana carne, non però tema di non contemplare IDDIO vivo, IDDIO vero, ID-DIO semplicissimo quant'ogn' altro contemplativo: perciocche DIO vestito d'umana carne, non è come il Rè vestito di porpora, o di collana, o di corona, o di fcettro, qual si dicea. Tutte queste spoglie sono separate interamente dal Rè. Ma non così pur separata è da DIO, quell'Vmanità sacrofanta, ch'egli con Vnione Ipostatica ha per noi presa: perciocchè questo medesimo è quello appunto, che ha DIO. voluto nel prenderla: effere insieme DIO

fustanzialissimamente, e insieme esser Huo's mo. Nel resto chi è, che quando vuole come. Teresa, sissare contemplando i suoi guardi in Cristo, non altro intenda, che di pensare all'Vmanirà, sola sola, con istrapparla dalla Divinità, quasi una guarnacca? Distingue bensi egli i Misteri propi di Cristo in quanto DIO, da' Misteri propi di Cristo in quanto Huomo, mai non mai distingue Cristo Huomo, da Cristo IDDIO, mentr'egli più non conosce che un solo Cristo. E posto ciò non sarà vero in eterno, che mirar Cristo sia mirar l'abito solamente del Rè, non mirare il Rè.

Malard p. 51.

Non credo io però, che S. Teresa haverebre nè meno approvata mai questa le ge, troppo in vero arbitraria, ch'io trovo darsi: Quando siamo arrivatia DIO, ch'era quello che pretendevamo, mentre meditavamo la vita di Cristo, non bisogna più ritornare indictro alle Considerazioni discorsiva sopra di essa, perchè non si deve lasciare il sine per ritornare a' mezzi e chi è giunto insqualche luogo di quiete, dov'era il termine a de' suoi viaggi, non pensa più attentamente per quale strada egli è stato costretto di pasa fare, benchè susse su do recontrata di porsa

do: anzi si riposa, e si ristora comodamente, perche non è più Pellegrino, ma abitante di residenza in quel luogo: e se talora pensa alla strada lo fà solamente per non dimenticar ene, e non per ritornarvi. Ma che fletti io qui a ricordare S. Terefa? Non fo, fe à Cristo medesimo questa legge sia punto cara. E' dunque Cristo Via di maniera, che nel tempo medesimo non sia Termine in cui quietarsi? E come dunque egli havrebbe detro di le Ego Jum Via, Veritas, & Vita? E' vero ch'egli è la Via, che col lume di tante sue nobilissime verità ci guida alla Vita, ma nel tempo stesso è la Vita, alla quale egli guidaci come Via. Quo imus Tratt. 67. nisi ad ipsum, & quà imus nisi per ipsum? Così dice S. Agostino. Chi sara mai dunque, che tema di andare ad altro che a DIO mentre vada a Cristo? Sequamur Do- Ser. 2. de mine te, per te ad te, diceva a lui con un affetto grandissimo S. Bernardo, quia Tu es Vid, Veritas, & Vita, Via in exemplo, Veritas in promisso, Vita in pramie; ò più ancora conforme all'intento nostro: Via per quam Ser.7. in est eundum, Veritas ad quam est veniendum, Domini. Vita in qua est permanendum.

Anzi qui ancora piace a me di ritorcere Pargumento. Perche se verun si pensa di E pote-

Digitized by Google

potere in tal modo arrivare al Termine, il. qual'è DIO, contemplandolo; che più non habbia bisogno di tener quella Via, per cui vi arrivo, io son per dire, che quando il misero si credera giunto al termine, se ne vedrà più dilungato che mai, per la sua superbia. Dunque potrà venir tempo, in cui considerare di tanto in tanto la vita di GIESV' Cristo eziandio difcorsi vamente, non sol non mi sia d'aiuto, mà d'osfacolo, mà d'intoppo, mà d'impedimento all'eccella Contemplazione? lo non sò capirlo. Ma buon per me, che non lo capi nè men ella S. Terela, nè S. Matilda, nè S. Luduvina, nè S. Luggarda, nè S. Caterina di Siena, nè sopra tutte la Vedova S. Brigida, che finì prima di vivere, che di andare ad ascoltar le lezzioni date a lei giornalmente da Cristo in Croce con, discorsi ammirabilissimi. E però più voglio attenermi all'esempio loro, che alle Regole prescritte in ciò da taluno, senz' altra prova, che quella, tanto mal confacevole al caso nostro, che niuno si deve più. curare de' mezzi trovaro il fine. Può per ventura il nostro fine, ch'è DIO, ritrovara si mai sù la terra tanto che basti a non haver più bisogno di ritornarvi, qual'umile Pel-

Digitized by Google

Pellegrino? Non credo già. Dum sumus in hoc corpore peregrinamur à Domino, 2.60.5.6. dicea l'Apostolo, per Fidem enim ambulamus, & non per speciem. Da questo dunque medesimo dee dedursi, che sù la terra non si può mai sinir di curar que mezzi, i quali più ci conducono a trovar DIO. E tal si è GIESV'Cristo. Oh quanto io bramerei di conoscere in un esilio, sì mesto, sì miserabile, qual è il nostro, questi Abitanti nella Divinità, nominati di residenza!

Dipoi dimando. Non è sicuro, che i Beati hanno in Cielo trovato il Termine, trovata la Verità, trovata la Vita? E pur dov'è ch'essi levino però il guardo, nè pure per un sol'attimo da quell'istesso GIESV', che sù loro Via? Qual sollia dunque è la nostra, se vogliam' essere in terra, da più di quello che sono i Beati in Cielo? Finche saremo Viatori, tante volte sarem tenuti a mirar la Via con indesessa attenzione quante sarem tenuti a mirare il Termine.

FII.

V Ero è che all'autorità di si fatti Legislatori godo in estremo di potere oppor quella di chi non è di sicuro inferiore ad essi. E tal'è Lodovico Blosio, il quale nell'istituire un Contemplativo di

E 2 me-

Lud.Blof. Inft. Spix. 6. 6.

merito si eminente, che volando in DIO. perda i sensi, perda lo spirito, se ipsum feliciter perdat; gli da questo espressisimo documento, che tornato in se, dum sibi restituitur, ritorni subito a Cristo: e così poi segua det continuo a passare dall'Vmanità alla Divinità, e dalla Divinità all'-Vmanità; tanto egli ciò slima debito di ciascuno, benchè provetto. Expedit prorsus, ut is, nune incomprehensibilem Divinitatem, nunc nobilissimam Humanitatem's Christi attendat; atque per istam ad illam alcendat, & ab illa ad istam redeat. Sic enim tanquam lignum plantatum secus decurjus aquarum, flumine catestis gratia mirifice inundabitur. Benche non sù il Blosio solo di quello senso. Di quello senso fu pure S. Bonaventura, il quale dopo haver detto, ehe non v'è Stato, in cui veruno de bba mai tralasciar di confiderare con Angolaré attenzion la Passion di Cristo, che quali palma eccelsissima invita ogn's Huomo a cogliere da lei frutti: i Peccatori di confusione, i Penitenti di dosore, i Proficienti di documenti, i Perfetti di divozione, e gli Huomini consumati nella. giustizia di unione a DIO; conclude al sine così: Nullus ergo se excuset quin bib.

inveniat pabulum suum, quin hic inveniat S.Bon.p. 20 portum suum, quin hic inveniat domici- stim. case lium , nè solo domicilium, ma centrum suum. E può non essere termine, ciò che è centro? Di questo senso sù S. Antonio di Padova, di questo S. Bernardo, di questo S. Bernardino, în più loro luoghi; e di questo anche a maraviglia gia su Guglielmo, nobile Abate di S. Teodorico, il quale in certo modo scusandos presso a DIO, se per mirare l'opere da lui satte in terra, non trattenevasi con Isaia sì d'appresso al fuo trono augusto, n'adduce per ragione, ch'opere tali sono bastevoli a colmar tutto'l Tempio della Contemplazione, quant' eglièvasto. Non despiciant me Domine su- In mediti per hoc, qui merentur te videre sedentem su- desuac. per solium excelsum, & elevatum Divini-, cifix. octatis tuæ, quia & ea, quæ sub te sunt, bu. cupat. mana dispensationis mysteria, omnis Contemplationis replent Templum . cuiuscunque sit magnitudinis.

Vadasi pur dunque chi vuole ad escluder Cristo dal suggetto della persetta.
Contemplazione, in compagnia di coloro, di cui Alvaro Pelagio favellò con si grande abbominamento: io ve l'includerò, sin ch'io viva, con tanti Spiriti nobili

E 3 da

da me addotti: anzi con la Santiffina. Vergine, co' Profett, co' Patriarchi, co' Sacri Apostoli, i quali sempre più attesero ad ingolfarsi nella Contemplazione d'un DIO Vmanato, e sempre più vi trovarono d'andar oltre, prima che giugnessero a riva. Nè mai dirò, che le buone leggi intorno all'oggetto della Contemplazione sian quelle, che ci danno questi Moderni. Le buone leggi son quelle che ci dà lo Spirito Santo nelle sue divine Scritture. L'Apollolo Paolo assegnò per oggerro della Contemplazione in terra, quello ch'è oggetto della Contemplazione in Cielo, DIO, e GIESV' Cristo. Vt pof-Sphais. sitis tomprehendere cum omnibus Sanctis; que sit Latitudo, & Longitudo, & Sublimitas , & Profundum , scire etiam supereminentem scientia Charitatem Christi. Quan.

to a DIO, per fermare il nostro pensiero, De Consi-

in fine .

arrivò fin l'Apostolo a sigurar misure in quello ch'è la medesina Immensità. E cosi volle, secon do la spiegazione di S.Bernardo, che tosse oggetto della nostra Contemplazione la Sublimità della Maesta; la Larghezza della Pietà, con cui ci provede; la Lunghezza de' Prem); che ci promette; e la Profondità de Giudizj,

dizii, con cui ci regge. Alla Sublimità della Maesta si unisce la Prosondira de Giudizii, e a questo corrisponde l'Ammirazione. Alla Larghezza della Pieta si unisce la Lunghezza de' Premii, e a questi corrisponde l'Amore. Quanto a Cristo poi, si contentò l'Apostolo, che ci firignessimo a contemplar quella Carità ch'è fonra ogni scienza, scire etiam supermi. nentem scientia Charitatem Christi. E diffe, che questa Carità supereminet omni scientie, perchè, se ben si considera, se Cristo per noi cole, che al Mondo tutto fono parute floitezze. Morire fra due ladronfil Padron per il servo, il Principe per lo schiavo, l'offeso per l'offensore. Alla Carità corrisponde in tal Contemplazione PAmore, che ci fa dire: Quis nos separa. Rom. 8. bit à Charitate Christi? All'eccesso della Carità corrisponde l'Ammirazione, che ci fa esclamare: Oput factum est in diebus Abect.s. nostris, quod nemo credet cum narrabitur. Nè sol l'Apostolo Paolo, ma l'istesso Cristo, quando ci dichiarò in che consista la Vita eterna, cioè quella Vision che ci sà perfettamente Beati in Cielo, imperfettamente Beati sopra la terra; diè a tal Vision per oggetto DIO puro puro, e DIO parimen-

PARTE IL

10.17.3. rimente vellito di umana carne. Hac est autem vita eterna: Vt cognoscant te, solum DEVM verum, & quem missti IESVM. Christum. Si che, quando si dice, Vt cognqhunclo- scant te, solum DEVM verum; istud dicatur de tota Trinitate, come spiego Vgon Cardinale; e quando si dice, Et quem misifli IESVM Christum; dicatur de Filit Humanitate. Elaragione è, quiailla Terra viventium, ch'è questa Vmanita sacrosanta, fluit lac & mel, che sono i saggi delle giocondità celestiali, i quali largamente trafcorrono a beat! Anima nell'eccelfa Contemplazione. E ciò basti quanto all' Padron ret il tereo, il Princiottaggo. febrave, l'offete per l'offeniore. Alla Cari'a corrifponde in tal Contemplazione PAmore, che ci fa dire: Quis nos fepara. Rem. r. bit à Charitate Chrissit All'eccesso della Carità corrisponde l'Ammirazione, che er få esclamare: Gen fallum eff in diebne Abier. moffris, quod nemo nedet chim navrabitur. Ne foll Apollolo Baolo, ma l'illeffe Cri-

CAPO

## CAPQ III.

Si efamina se intorno al Modo di contemplare sia buona legge, incominciar l'Ovazione dal ritenimento volontario delle tre Potenze interiori, pigliate in gepere, astenendosi l'Huomo più che si può dall'esercitare l'Immaginazione, l'Intelletto, e la Volontà, per entrare in Quiete.

Ī.

A seconda legge, che preme suor di modo a i novelli contemplativi, è appartenente al Modo di contemplate: perch'essi vogliono, che alla persezzion d'un tal'atto sia necessario deporre tutte le immagini, tutte le intelligenze, tutti gli assetti, o almeno non isvegliarli: restando solo, come di sopra sù detto, conqua semplicissima Fede dinanzi a DIO, senz'altra intenzione, che di passare il tempo in silenzio con esso lui, come chi si di haver l'Amico presente, ed in ciò si appaga. Questa è una Quiete inessabile, chi lo niega? Mà non è da tutti. E' da coloro che yivono

vivono in un continuo esercizio di Amor divino. E questi medesimi nè pur la rossen pretendere di ragione; ma spesse volte sono costretti a dire ancor eglino conla Sposo. Ovessi illum. Es poso inveni

ManC4.c s. caltrola Sposa: Quasivi illum, & von inveni. Perchè come protosta in più luoghi S. Teresa, se DIO non ci da l'interiore racco-glimento, noi, con tutti i nostri ssorzi possibili, non potremo mai giugnere ad ettenorlo.

Chesera dunque, se DIO non ci da la Quiete? Il Raccoglimento perfetto èquella attenzion concorde, che porgono tutte e tre le Potenze al loro DIO presente, tanto più legnalata, quanto più lemplice La Quiete è quella soddistazione a'till man la qual poi si aggiugne a si fatto Raccoglimento, Nel Raccoglimento, ten cho le Potenze di effere difturbate da fenfi efferni: ond'e, che quegli, che arrivano a un tale flato nell'Orazione, chiudono gli occhi, ed han paura, come la Santa offervo, di tolfire, di scuotersi, di sputare, quasi che ca. ciò ne dipenda il mantenimento. Nella-Quiete vera non ternono. Se però non pos-. fiamo noi giugnere da noi stessi ad ottenere il Raccoglin ento ogni volta chepiac. cia a noi, con fare ancora noi come fantio i Ricci

i Ricci, le Chiocciole, ò le Cocchiglie, che ritiransi in sè medesime, quando vogliono; come potremo mai giugnere adottenere da noi la Quiete ? Il ritiramento di cui ragionafi, non istà in poter nostro, dice la Santa Mans. 4. Mà si hà quando piace a DIO di farci questa grazia.

Chi può dunque capire qual ragion voglia, che a tutti i contemplativi si dia per regola, che postisi in Orazione comincino incontanente dal voler quella Quiete, ch'è 'I sommo di essa, cioè dal ritenere l'esercizio interiore di tutte le tre Potenze, dell' Immaginazione, dell'Intelletto, e ancor della Volontà, mentre una tal Quiete non. ha voluto D10 che dependa dal nostro arbitrio ?

Anzi si come si da per legge a chi medita, che trovata nel primo punto la consolazione bramata, non passi all' altro, mafermisi a goder DIO, perchè il sare altrimenti sarebbe un voler per i mezzi lasciare il fine. In puncto, in quo assequutus fuero quasitam consolationem, conquiescere debeo, sine transcurrendi anxietate, donec mihi satisfecero; così a chi contempla dee darfi, che se non hà la bramata unione con DIO, cominci dall' esercizio delle Potenze sud-

S. Ignat. in Exercit. Spir. Addit.4. PARTE 11.

dette, sù qualche punto: perchè fare altrimenti sarebbe un volere il sin senza i mezzi, non si potendo giammai dare ad intendere, che per congiugnersi a DIO i migliori mezzi sieno il sospendere le suddette Potenze non sian l'usarle. E ch'altro è mai cercare di unirci à DIO, se crediamo ai Santi, se non che impiegar tutte e tre le. Potenze nostre d'accordo all'acquisto d'

esso, benchè sia con loro fatica?

La Mortificazione, l' Vmiltà, el' Vbbidienza, l' Annegazione degli appetiti lcorretti, son' ottime disposizioni, chi non lo sà? Manon sono bastevolial caso nostro ? Se bastassero, non accaderebbe andare ad orare. Si và ad orare, affin di colmar di DIO tutte e tre le nostre Potenze, gia tanto dette. E a ciò nè meno è bassevole lo starfene ginocchioni come una statua: perciocche quelta è disposizione santissima, ma non è la propia e la prossima a far che DIO ci conceda una comunicazione qual' è quella, ch'or si diceva, di se medesimo. Il tollerar pazientemente l'infermità; non è disposizione bastevole per sanarsi. Bilogna a questa unir l'immediata di chiamare il Medico. Il tollerar pazientemente l'ignoranza, non è disposizione bastevole

CAPO III. vole per sapere. Bisogna a questa unir. l'immediata di consultare il Maestro. Il tollerar pazientemente ogni avversità i anzi l'esser umile, ubbidiente, mortisicato quant'un Pacomio, non è disposizione bastevole a convertir con le Prediche i Peccatori. Bilògna a quelta unir l'immediata di ritrovare ragioni acconce a convincerli. Così a colmare di DIO le Potenze nostre, non è disposizione bassevole lo star come tanti stipiti all'Orazione, quando noi possiamo aiutarci entro i nofiri termini; per chè questa al più è disposizione buona sì, mà rimota. La proffima e la propia è impiegar le Potenze stelse a ricercar DIO secondo lo studio loro, infino a tanto ch'esse non solo sappian per-Fede di havere in sè DIO presente, ma lo sperimentino ancora più che si può, lo: godano, lo gustino, lo sentano a sè parlare, e ricevano da lui quella cara corrife.

ł I,

Orazion Mentale.

pondenzà, ch'è 'l termine della quieta.

A' che? La voglia di far oggi fofpendere al tempo dell'Orazione tutte è tre queste benedette Potenze è falita a tanto, che pur che l'Huomo non voglia starvi volontariamente distratto, è da alcuni esortato a non cercar più: quasi che il sapere per Fede di havere a noi DIO presente, supplisca al tutto.

2.2. q.85. 2. 13q

p. 115. oneroso. malaral.

p. 33. 450.

4 191·

inshin.

p. 97.

Apportasi a favor di ciò S. Tommaso, il quale insegnò che la prima intenzion d'orare ha sorza di sar sì che tutta l'Orazion suffeguente, non solo sia meritoria, ma impetratoria, ad onta per dir così, di tutte le innumerabili distrazioni che poi succedano, involontarie. Ed in sine v'è chi conchiuda a guisa non solamente di vittorioso in sì degna Causa, mà di trionfante: Or reggasi se il Santo può parlare, più chiaro al nostro proposito.

E pure il Santo, se si volesse il suo tesso, citare intero, e non manchevole e mozzo, com'hà per uso chi non pretende provare la verità, mà provar l'intento; parlò sì chiaramente a mostrar l'opposto, ch'è ma-

raviglia.

Dice dunque il Santo, con quell'Angelico lume da DIO donatogli, che tre sono i frutti prodotti dall'Orazione. Il primo è'i Merito, ch'è comune ad ogni atto buono: e a questo, dice il Santo, che basta la prima intenzion che si hebbe di far quell'atto, ancorch'ella poi non continui incelsan-

fantemente. Il secondo è l'Impetrazione, ch'è il propio dell'Orazione; e a questo dice, ch'è bastante altresi la prima intenzione, la qual vi sù d'impetrare, percioc-chè a quella IDDIO guarda principal-mente, e non alle distrazioni, le quali appresso succedano contra voglia. Ma oftre a questi due frutti, soggiugne il Santo di subito, che v'è il terzo, il quale consiste nella Resezzione spiritual della mente: e a questo dice che non basta la prima intenzion d'orare; è di necessità l'attenzione continuata. Tersius autem effettus Ora- 2.1.q.83. tionis est, quem prasentialiter efficit, scilicet quadam spiritualis refectio mentis, & ad hoc de necessitate requiritur in Oratione attentio : unde dicitur 1. Cor. 14. Si orem lingua, mens mea sine fruetu'est. E quindi il Santo dottamente avverti, ch'una tal question, qual è questa, se basti nell'Orazione la prima intenzion d'orare, non hà propiamente luogo nella Orazion mentale, ma solo nella vocal che si sa recitando l'Ore, le Laudi, le Litanie, la Corona, ò altre cose tali. Quastio hac pracipue habet locum in Oratione vocali; perchè nellamentale qual dubbio v'è, che non può militar la ragione istessa: non terminandosi

80 PARTE II.

il frutto della mentale nel meritar solamente, ò nell'impetrare, mà nel refiziars?

Come dunque è possibile che un tal testo di S. Tommalo si adduca in prova di dover l'Huomo starsene innanzi a D10 senza curarsi di adoperar, benchè possa, le sue Potenze interiori, contento di quel primo atto con cui quivi si pose ad orare in Fede: mentre da un testo tale si con-

chiude appunto l'opposito?

Se per quanto l'Huomo soavemente si ainti a tencre in freno i pensieri, non può far nulla, allora sì ch'egii nen dee punto assiggersi, nè avvilirsi, quasi che l'Orazion sia per lui perduta; perche alla Reservation, che gli manchi, supplira DIO con quell'interno vigore, ch'egli può se vuole somministrare allo Spirito senza cibo. Ma in sin che lo Spirito può cibarsi, è mera temerità il pretender di vivere senza cibo, ò non volere altro cibo, se non quel solo che vengagli giù dal Cielo a gui-sa di Manna.

III.

S E però i Santisi vorran tutti leggere, attentamente fiella presente materia della Contemplazione, si vedrà chiaro, ch'essi non hanno mai condannato le Immagi-

magini,ma lo strepito delle Immaginimon hanno mai condannato le Intelligenze, ma 10 strepito delle Intelligenze; non hanno mai condannato gli Affetti, malo strepito degli Affetti. Perchè se si dice che alla Contemplazione pregiudichi il procurar queste cose affannolamente, cammina bene. Ma non così se si dica, che a lei pregiudichi il procurarle con posatezza e con pace: perciocchè questo non sù mai vero tra i Santi. Anzila S. Madre Terela, che tanto bene esaminò quella forma di contemplare, insegnataci da' Moderni, disse così: Havendoci IDDIO date le Potenze affinche con esse operassimo, non accade incan- Mans. 4. tarle, ma bisogna basciare che facciano il loro ufficio, infino a tanto che DIO da sè le ponga in altro maggiore. Solo considerò che in tempo di Quiete ciò facciasi senza stre- viuc. pito, assine di non ispegnere il suoco con l'ammontonamento indiscreto di quelle legna, con cui si vorrebbe aumentare. E questo è quello, che intendo io pur vivamente di sossenere in tutta quest'Opera. Mache? Ritrovo chi mi vuol quì deludere bruttamente, cambiandomi questo nome d'Incantamento delle Potenze, in quello di Quardo fillo:nome che conviene 2112

## TARTE II.

alia vera Contemplazione, tanto egli è splendido. Però bisogna sermarsi ad esaminarlo: perchè sì come nell'Orazione può esservi un Guardo sisso, che vaglia instinitamente: così ve ne può essere un, che non vaglia nulla. E però prego il Lettore a star bene attento, perchè di certo v'è risco d'impossura. Nemo vos seducat inanibus verbis, grada l'Apossolo: nemo nemo.

## CAPO IV.

Se l'Incantamento volontario delle tre Potenze interiori nell'Orazione, si possa coonestar bene col nome di Guardo sisso.

I,

N bel Vocabolo è come una bella grubba, la qual dà indizio, che il Personaggio sotto d'essa comparso, sia d'alto assare e cosi gli ottiene talor ch'egli sia da molti, e risguardato e rispettato, e onorato, assai più del merito, come lo Scudiere di Totila, travessito da Rè, su creduto Rè.

Non

Non vorrei che tal fusse un certo vocabolo esaltato oggi al sommo nell'Orazione: ed è quello di Guardo fisso. Perchè mi si dice, che questo Guardo equivalea tutti i sensi più nobili, che nell'Orazione mai possa produr la mente, a tutti gli affetti, a tutte le adorazioni, a tutte le lodi, a tutti gli ossequii, a tutte le osseçrazioni, a tutti i ringraziamenti, che possano in vece d'esso, mai darsi a DIO; anzi, che gli su-

pera tutti.

Che cosa è mai però questo Guardo filso, con cui non solo hò da stare nell'Orazione, ma l'hò da principiare, da proseguire, e da terminare? Confesso la mia grosfezza; per quanto io legga e rilegga, non giungo a intenderlo. Perchè, se per Guardo fisso non si vuol' altro, se non che l'Huomo a bello studio si astenga dall'applicare la mente a verun pensiero, benchè per altro santissimo, a veruna dottrina, a verun discorso, a verun moto che gli ecciti divozione, quello è un configliar quell'incantamento delle tre Potenze interiori; che S. Teresa da per tutto dannò con ardor si grande. Che, se si vuole che non astengasi l'Huomo già dall'applicare la mente, ma l'applichi ad un sol'atto di Fede viva. col

84 PARTE II. dico che un tal' arto, è un'atto in vero di utile, e di virtù molto singulare. Mase ciò bastasse, assine di ottenere Orazion di Quiete, beati noi! Il credere è l'ingresso Meb. 11.6. d'ogni Orazione. Credere oportet accedentem ad DEVM. Ma dalla prima porta dell'atrio interiore, sin'all'ultima porta, la qual era quella che introduceva nel Tempio, dice Ezechiele, efattissimo nel pigliarne gia le distanze, che dovunque egli andòs si all'Oriente, si all'Auftro, si all'Aquilone, si all'Occidente, sempre al pari vi cor-Brech 4, sero cento cubiti. Mensus est a porta usque ad portam centum cubitos. Oh quanto dal primo atto di Fede firicercanegli Huomini ancora Santi, innanzi di arrivare a quell' Orazione, la quale è detta di Quiete! Si posson'esti dopo un tal'atto distruggere di vantaggio in affetti di confusione, di compunzione, d'amore, che benche faccian con questi Orazione buona, non però fanno quella ch'è lor promessa con tanta facilità. Che farà dunque fe di configlio anche restino di prorompere in tali affetti, forto pretesto che vogliono lasciar puramente operare a DIO? Quando IDDIO taria, tutti dicono a un modo che bisogna tofto fermarsi nell'Orazione ad udire in silenzio ciò ch'egli dice, contenti di un solo guardo, fisso si, ma divoto, alla sua grandezza. Audiam quid loquatur in me. Pl 34-41 Dominus DEVS. Finche DIO non prende a parlare, non dobbiam noi ficuramento impedirglielo con infulfa, o con importuna loquacità, mà nè meno dobbiamo con un tal termine, per dir così, di dispetto, lasciar di parlare a DIO, perchè DIOnon si degna parlare a noi. Quindi è che il S. Rè Dauide disse vero: Audiam quid loquatur in me Dominus DEVS, ma lo disse dipoi, che in quel Salmo stesso egli havea già di molto parlato a DIO, con supplicarlo umilmente a mandare al Mondo il desiderato Messia. Nunc exposita petitione, audiam quid Dominus respondeat, ut idipsum cateris manifestem: così chiosò questo bel Testo il dottissimo Bellarmino.

Che può mai dunque volerci fignificar questo Guardo sisso, con cui solo dobbiamo sempre contentarci di starcene all'Orazione, se vogliamo acquistare Orazion di Quiete?

Io quanto a me non conosco poter dit altro, se non che solo un volersi incantar da sè, contro ciò che diceva S. Teresa.

Fз

Ma

Ma quella le sarà Quiete, sarà quella Quiete negativa, che presa di quando in quando, è detta Vacanza, cioè Cessazion di satica; ma quando và troppo innanzi, si chiama con vocaboli assai più giusti, pigrizia, assonnamento, anneghittimento, non sarà quella Quiete positiva che appagatanima, la soddissà, la satolla, la sà beata, come ogni cosa nel centro, e questa è la sapramerit gloria tua.

11.

ne, che tutti adducono della Contemplazione millica, tratta da S. Bernardo: Contemplatio est mentis in DEVM suspensa elevatio, aterna dulcedinis gaudia degustans. Che cosa è tal Contemplazione? E', dice il Santo, una elevazion della mente, sospesa in DIO, la qual sà in terra assaporar quasi gaudii del Paradiso.

Non è dunque la Contemplazione tina pura alcension della mente a DIO, com'è s.Gio:Da-qualunque Orazione: Oratio est ascensio masc. 1.3. mentes in DEVM; ma è una elevazione. E l'elevazione non'è senza virtù soprannatarale, com'è nell'acqua elevata da DIO nel

Batte-

Battesimo a dar la Grazia. Or che ci vuole ad ottenere una simile elevazione? Che, la mente attenda a sospendersi da sè stessa? Non già, nongià; ma che aspetti d'ester sospesa. Che però non dicesi: Contemplatio est elevatio mentis in DEVM se suspendentis, mà in DEVM suspensa. Attenda pur la mente a sospendersi da sè stessa quant'ella vuole col suo sissa par la dolcezze del Paradiso.

Eche sia così: Fingiamo appunto che sia siata formata una bella Scena, in cui, come si coltuma, a lumi coperti, si venga a: rappresentare si degna Gloria, qual'è la celeitiale: ma che frattanto fia tale scena velatà da cima a fondo d'una cortina. Quando la cortina incominciasi a calar giù: oh che fissare di sguardi! Il popolo che pur dianzi tumultuava, si acquieta subiro. E più che la cortina si cala, più il popolo si và pure acquietando sempre, di tal maniera, che finalmente calata ch'ella fia tutta, riman là fisso, non solamente col guardo, mà con l'immaginazione, con l'inrelletto, e con quanto ha in cuore di spirito si altamente, che pare un popolo sì, ma di pure flatue.

Vero è che in potere del popolo non è

mai far che la cortina si calisperche ciò di-

pende dal Principe.

Figuriamoci dunque, che non per tant to egli voglia fissarsi sù la cortina a quel modo stesso, con cui sisserebbes sù la bella scena svelata. Farà mai nulla? Non già. S'impazzerà, s'infastidirà, non hà dubbio; ma non però potrà havere quel guardo sisso, che tanto piace.

Or non è dinque meglio, ch'egli in tal caso, per haver saggio di quella scena si vaga che ancor non vede, cominci seco ad investigar di qual forma dev'esser satta un Opera di Monarca si dovizioso, e ne rinattracci; e ne ricerchi, e ne specoli; e così pur godane al fine più che ne può; sù liso stegno però d'una Fede viva, la qual gli dice, che quanto egli potrà figurarsi d'una tal Gloria; sempre sara senza fine minor del vero?

Talè il caso nostro. Il Signore hà tira; ta sù la cortina, che ci cuopre affatto la Gloria, non dipinta, ma vera, del Paradiso. S'egli la vuol calare, non accade altro. Ecco qui fatto subito il guardo silso delle tre Potenze interiori, che sono il Popologi. Ma se non vuole calarla, che farem noi? Serse col tener silso il guardo sù la cortina,

na, farem che calis? Nulla meno. Perchè il calarla, nonsolo è dono, ma dono
aucora gratuito; il qual però dassi più di
legge ordinaria a chi se ne riconosce più
immeritevole. Oh quanto meglio è dunque, che alsor si esercitino le Potenze nostre in pensare, che gran bene dev'essere
quella Gloria! Questo è il guardo, ch'ognuno ha da procurare; quel che può utilmente precedere al calamento della cortitina. Quel guardo, che può solo succede,
re al calamento, non si dee per mio credere curar molto, se non quando di satto il
Signore lo dona.

III.

Però tra' Santi dubbiolo, se possa il dono della Contemplazione mistica domandarsi, ò desiderarsi con persezzione. L'o pinioni son varie. Io, se merito in ciò di portar parere, tengo che siccome può per umiltà non curarsi, così egli possa da alcuno non pur curarsi, mà ancorachiedersi, solo che ciò sappia farsi con umiltà. Ma l'umiltà sempre vuole, che l'Huomo in tutti i doni, che non son necessarii a santisicarsi, più tosto da sè tengasi un passo indietro, che un passo innanzi, come sece insin MARIA Vergine, quando udi

udì ch'ell'era delunara alla dignità di Madre di DIO. Oportet humiliter sentire de set sa in se, nitentem ad altiora, disse già favellando al nostro proposito S. Bernardo, ne dum. supra se excollitur, cadat à se, nifi in je fire miter per veram humilitatem fuerit folidatus. E come in sè può mai presupporre umiltà si foda, chi a bello fludio non vuole all'Orazione usar altro; che un guardo fiffo, fimile a quello che suole haversi al calare della cortina, quali che con ciò il misero voglia provare un poco, se farà si che gli sia calata, ò per pietà del suo patire, ò per premio? Oh quanto è facile, che allora la cortina gli siaicalata, più presto ancora di quello ch'egli desidera: ma da chi? Dagli Angeli? Si di certo : ma da que foli, che si trasforman da luridi in lu-

Che val per tanto metterfi all'Orazion con un guardo fisto, benene sa guardo di Fede, mentre ad un guardo tale, per altro buono, si faria meglio a congiugnere molte pie considerazioni, spettanti all'emendazione di sè medesimo, o al suo prositto, o al suo perf zz onamento, o se non altro ad un'intima union con DIO? Mi par superbia dir come dice taluno, che il Contem-

plati-

plativo non vuol conoscere con la sua cognizione, ma vuol conoscere con la cognizione di DIO, non mi par sì fina umiltà: perchè quando ciò gli susse possibile; non dovrebb'egli ne meno anelare a tanto, non che presumerio.

Questo non è un volere operar con DIO. E un voler che DIO operifolo in noi. Ma ciò non pretendasi mai, grida S. Bernardo. Cooperatores enim DEI sumus, in Scala Claustr.

sieut dicit Apostolus .

Venga dunque pur qui un tal Guardo fisso, così lodatoci, venga, venga, ch'io voglio dire a lui, come disse S. Benedetto allo Scudiere di Totila: Depone fili, depone quod geris, nam tuum non est . Eh, che quetto nome di Guardo fisso nell'Orazione è di vero una giubba regia, ma non conviene a quel Guardo, che noi da noi possiamo sigere in DIO. Questo è un semplice Guardo comune a molti nella più grossolana. Meditazione. Conviene a quello, che figíamo in DIO sú quell'atto, ch'egli svelaci se medesimo. E quello è'l Guardo sì degno, che giustamente si celebra sino al Cielo: quel ch'equivale a tutti i sensi più nobili che mai possa formar la mente: e che, com'è pieno d'amore, così equivale à tutti

gli

gli affetti, a tutte le adorazioni, a tutte le lodi, a tutti gli offequii, a tutte le offecrazioni, a tutti i ringraziamenti. Quel che noi procuriamo di formar da noi, vale si, vale, vale: ma può anche talvolta valer si poco, che fotto la spoglia bella di Guardo sisso, si celi quell'intendimento bruttissimo dianzi detto, di non voler noi operare nell'Orazione, ma di voler che DIO operi in luogo nostro.

Luogo nostro.

E di qui è s'io non erro, che la buona
S. Teresa tornò tante volte con braccio
forte a ribadire, e a ribattere questo chiodo, che non ci vogliamo nell'Orazione alzar se non siamo alzati. Sapea ben la Santa
col vivo lume, ch'ella haveva da DIO, ciò
che si dicea.

IV.

Nttavia chi lo crederebbe? Vi è chi hà tentato con artifizio finissimo di volere in questo snervare l'autorità di si gran Maestra. E però chi tanto si studia di persinadere in un volumetto la gente a contentarsi nell'Orazione di un semplice Guardo sisso, che in virti della Fede ella ponga in DIO, per poter con questo acquistare Orazion di Quiete: ben vide la chiara guerra che gli venia fatta in ciò danna

una Santa sì venerata : perchè quantunque un tal guardo non sia veramente una sospensione totale delle Potenze (in cui ben fi sa, the nessuno può giammai porfi da sè medesimo, s'egli non si ponga a dormire) è nondimeno una cessazione continuata da gli atti, che quafi quafi equivale alla sospensione. E posto ciò, che fec'egli, affine di ripararsi da tanta guerra, lo Scrittore avveduto a par d'una Lince? Si mise di proposito a dar sentenza su l'Opere della Santa, e generalmente esaltandole sino al Cielo, com'esse meritano, diffini poi, che in comporle, si come la Santa non mirò troppo ad ordinar le materie, ma le propole avviluppate e ammucchiate, con molte digressioni ancora lunghissime, fatte da lei per dare sfogo al suo zelo; così nell'esprimerle non sempre ella giunse interamente a spiegar ciò che volca dire, ma si contentò dirlo al meglio ch'ella poteva:nè ciò senz'alto configlio di Providenza; perchè havendo DIO comunicate alla Santa. dottrine sode, sollevare, e superiori alla fiacchezza dell'umana espressione; non volea ch'una troppo grande elattezza, dona-ta a lei nello scriverle, facesse dubitar se fusse una Donna chi le haveva scritte.

malavel. p. 101. c= 102.

Loda-

94 PARTE II.

Lodato il Cielo: che si è trovato al sin' uno nel nostro. Secolo, al quale ha DIO conceduto di esprimere cose sode, sollevate, e superiori alla fiaschezza dell'umana espressione, con selicità tanto maggiore di quella, ch'egli si degnò di donare a sì cara

Spola.

S. Terela non ha laputo esplicarsi con perfezione? Io sono un verme vilissimo della Terra, che non hò voce; ma se n'hò punto, la voglio unir tutta infieme, e dipoi gridare, sì che mi senta più che si può d'ogni parte il Mondo Cattolico: Falio, fallo. Anzi io sostengo, che se alcun pregio hà posseduto nella sua penna la Santa in supremo grado, sù questo dello spiegarsi. Sò ben'io che un losco par mio, non può mai giudicare di que' colori, che sono sparsi sù le lor tele da mani così maestre; ma dico bene, che per quel poco c'hò apprefo nel lungo studio d'imparar con la penna, se mai potessi, a spiegarmi anch'io; S. Teresa è bastante a sar in questo dono umi-liare ogni gran superbo, che non sia suori di se per la presunzione; tante sono se vivezze, le propietà, i paragoni, e la perfetta comprensione di tutte le circostanze con cui favella: ch'è la ragione per cui refillono

25

sisteme de la martello le sue dottrine, esaminate sotto qualunque rigore; eziandio scolastico.

E come dunque vi sarà chi per sostenere la volontaria cessazione dagli atti nell'Orazione, osi dir che la Santa sù questo punto non seppe esprimersi? Si espresse pur troppo chiaro: ma non a segno che potesse bastare ancor per coloro, i quali non euransi di seguire anche in ciò la dottrina d'essa, mà solo di mantenerse una riveren-

za, almeno apparente,

E' verò ch'ell'era donna, ma però ancora le dond DIO nell'esprimersi un talento si prodigioso / bench'ella dica, che no'l fapea sempre fare con brevita) perchè apparisse che la Donna havea scritto, mà che DIO stesso havea dettate le parole alla Donna. Che se talvolta diverte (cosa che ciascun ne' cammini più faticosi sa ancora ad arte) non è però che lasci mai di rimettersi in sù la via molto saviamente. E però non può dirsi quanto io supisca, che affin di persuadere al Mondo una cosa che se ben guardasi, non solo è contraria a i sensi di una tal Santa, mà a quei di tanti e di tanti a lei preceduti , vi fia chi tenti di dar vi ingiusta eccezzione a così bell'Opere. Eche

Sëver.

E Che altro han gridato più, fin' a' giorni nostri, quanti hanno mai savellato dell'Orazione, se non che niuno voglia da sè quivi prendersi i primi posti? Sono infiniti quegli che adattano a quello appunto il precetto che diede Crifto: Cum: invitatus fueris ad nuptias, recumbe in noc vissimo loco. Ed infiniti sono altresì quei che dannano pur in questo, il voler subito

nell'Orazione slanciarfi al bacio del volto. În sû 'l principio è megllo assai da se Ep. 4. ad. porfi a quello de piedi . Pedibas Christi ofeula casta figamus, dicea 'S. Paolino, ut mereamur a pedibus in caput surgere.

Clie se tali detti non bastano : ecco un bellissimo testo di Alberto Magno, il qualci dimostra quanto sia propio dell'umile. il riputarsi indegno di tutti i doni divini finche non si habbiano; e quanto propio, quando habbianfi, il paventarne. Argumentum vera humilitatis est, cum in tan-: tum se homo dencit, quòd omni gratia se. indignum fentit', nec'audet etiam aliquam:

gratiam appetere; & si praterea à DEO. super ipsum absque suo desiderio effluxerit, cum timore percipit; immo laudabilius iudicatearere DEl gratia, quam habere gra-

tiam

tiam DEI, quam totics diversis modis demeruit, quam toties diversimode deturpavit, qua nunquam secundum ordinationem DEI fruebatur. Così disse un Alberto, con penna corrispondentissima a quella, mente, che gli pote guadagnate il nome di Magno.

É però un conformarsi a questi precetti. il volere dal bel principio dell'Orazione mettere da sè il guardo fisso in DIO puro puro, e così passarsela, per haver lume. superiore a quello che ci può dare la nostra capacita? A me non par mai. Se nel proseguimento dell'Orazione IDDIO. vuol sospendermi tutte le mie Potenze. mediante un così bel lume, sù allegramente: Vada allora in buon ora, dirò anch'io come disse Santa Teresa, vada in buon ora, Nella fa non solo ogn' immagine, non solo ogn' Vita . 12. intendimento, non solo ogni affetto da me formato col modo mio naturale, mà fino la presenza stessa di GIESV' Cristo, ch'io prima havea; perchè la perdo affine di guadagnarla in miglior maniera. Ma finchè DIO non mi sospenda, non già. Perchè quando pure ciò non fusse altro, se non che un piccolo atomo di superbia: quest'atomo stesso, ancor che non ci paia

Digitized by Google

nulla (ripigliero con la Santa) sà contentantociò danno grave all'istessa Contentaliates plazione, che si desidera. E chi sarà quel superbo, che quando havrà travagliato tuta tala vita con quante penitenze, persecuzioni, è orazioni si possano immaginare, non si tenga per molto ben pagato quando permeta il Signore di farlo stare a piè della Croce con S. Giovanni? Così diceva la Santa, con un talento d'esprimersi, s'io non erro, selice assai: e così vorrei sapetto dire ancor io, non già con l'astesso talento, che poco importa, mà bensì con lo stesso spirito.

Ss. 103, 115, Montes excelsi Cervis: petra resugiumo herinacijs.

E però si conchiuda, ch'è molto meglio al principio dell'Orazione rintanarsi qual Istrice (troppo indegno di comparire) tra le fessure, ò delle piaghe di Cristo; ò d'altre considerazioni più umili, e più usuali, che il volere di subito far da Cervo, collire a i Monti, se pure IDDIO non sia quegli, che da sè ci chiami tosto ad uscire da quelle buche, per farci degni, quanto se più rilevata Contemplazione.

CAPO

Gi pruova che il contemplare sopra la s Terra in nessuno regolarmente può effere Stato sisso.

I.

Are che sia chiuso ogni scampo con tanto dire: e pur siam da capo. Perciocchè questi a sfuggire sì grantempesta qual'è quella, che scarica loro addoffo, chi tacciali or di arroganza, or di andacia, or di presunzione: gridano a un tratto, che tal superbia allora havrebbe qui luogo, quando un si avanzasse alla Contemplazione, non chiamato ad essa. chiaramente da DIO, non assodato, non approfittato, ò quando non l'havesse inoltre per abito. Må quand'egli l'hà per abito che mal'è? E' dicon effi, la Contemplazione per alcune anime Stato fisso. E però allora è finita, che cercar più? Può la Persona cessare allora su l'bel principio dell'Orazione da gli atti delle Potenzeu, affine di ricevere quel lume sopranaturale iliqual IDDIO snote infonderle nella menmalaval 256 te, contenta di tener in lui nulla più che il fol guardo filso, perche non è superbia veruna ch'ella si voglia mantenere nello stato in cui DIO la pose, ancorachè eocelissimo.

A questo io non hò più che oppor nulla, qualor sia vero. Mà se la Contemplazione è, come si presuppone, per alcune Anime, stato fisso : io chieggo soto con un affetto grandiffimo , per correre a veneratle: Ahi, dove sono queste Anime, dove? dove? massimamente da che ritrovo che S. Teresastessa non si reputò giamai d'essere in tale stato. Beato secolo nostro. che produce omai selve di quelle palme le quali in altri incontravansi ad ora ad ora là per li campi più nobili di Casino, di Cistello, di Chiaravalle, e fino dell'istessa Nitria interiore! Che non facevano que' Santi Padri dell'Eremo, affine di trovare ogni giorno invenzioni nuove, con cui tenere a forza d'atti lo Spirito unito a DIO, tanto raro allora speravasi il guardo sisso. Basta che si legga il Cassiano. Se ora tante ci fossero di queste Anime si beate, oh quanto S. Agostino havrebbe mai pagaro di nascere al nostro secolo! E che soleva dir egli a DIO di sè stesso? Soleva dirgli

che ad ora ad ora godeva quella quiete si amabile dentro sè, di tutte e tre le Potenze raccoke in lui. Mà che pur troppo era rara. Aliquando, non lempre, nò, ali-. quando aliquando, si diceva egli, intromittis me (non vi si volendo eghintrudere da : se fteffo ) intromittis me in affectum multumi Confest. inufitatum introrfum, ad nefcio quam dul- 1.10.c.42ecdinem , que fi perficiatur in me , nefcio quid erit, quod vita istanon erit. Sed recido in hac, arumnosis ponderibus, & reforbeor solitis, & teneor: oh che parole di. cruccio sommo! Et multum fles., (ed mul.) tum teneor. Tantum confuetudivis farcinas, digna est: Hic esse valeo, nec valo: illie, esse volo, nec valeo: miser utrobique. Do-: ve mai si può udire più bel linguaggio, ser non si và in Paradiso? Ma passis a S. Bennardo, ed a lui si chiegga, che sentimenti; teneva egli una volta su quello affare ? Quis diceva egli, quis non dico continue, Serm. st. Jed vel aliquandiu, dum in hoc corpore ma- in Cant. net, lumine Contemplationis fruatur? B S. Gregorio non ci par degno d'effer udito fopra quello ancor egli, dal fuo gran tro-. no? Egli spiegando quelle parole di Giobbe: Cum Spiritus me prafente transiret. parlò così: In suavitate Contemplationis .

L. s. Mor. Intima non din mens figitur, quia ad senzeviolam ipsa immensitate luminis reverbenata vevocatur. Ah che l'istessa'ince; quand' ella cresco, sà risvegirare chi sù l'aurora dormiva sì dolcemente.

Bisogna pot cura però, che altra cosa è lo stato del Contemplativo, altra cosa è lo stato di contemplare, se vogliamo usare noi pure questi vocaboli, ò per dir meglio. abusarli. Lo sato del Contemplativo non confiste nella so spension delle tre Potenze; ch'è ciò che forma la Quiete; perchè al-Contemplativo appartengono più esercizi ancora esteribri , ne quali egli deve di necossirà adoperarsi, senon vuole al Mondorinscire uno scioperato. E così dice san. Tommaso, che se per Contemplazione. s'intende uno flato tale, la Contemplazion. può durare tutta la vita. Lo ssato di contemplare, per quanto al Mondo ricerchi-: fis, non si trova: si come non si trova lo stato di sonare, lo stato di saltare, lo stato di salmeggiare i quantunque trovisi lo flato di Sonatore, lo stato di Saltatore, lo stato di Saltheggiarore. E la ragion è, perchè il contemplare non è abito, è atto. E, quello afferma S. Tommalo medefimo . ! che non pud essere se non breve: perchè con-

103

consistendo questo in un sommo operare, il quale sà l'Anima, allora che coopera a lavar sè sopra sè (se DIO non vuol fare un miracolo) dura poco: perchè niun atto può durar molto nel sommo del suo potere. Nulla astio potest diu durare in sui sum. 2-2-4-12-2, mo, come si vede ogni giorno negli Archi tesi, ne' Canti alti, nelle Carriere allenate, ne' Volieccessi. E così, Quantum, ad hoc, dice S. Tommaso, Contemplatio diu durare non potest, licet quantum ad alios Contemplationis assus, che sono il leggere, il ripensare, il ristettere, l'insiammarsi d'assetti piì, possit diu durare.

Io dunque con santa invidia chieggo a tante Anime, le quali oggi giungono a stato sisso, non sol di Contemplative, mà di Contemplanti, come mai sacciano a posseder santo Bene, sì stabilmente? selici loro! Mà io temo che questa loro Contemplazione, non sia veramente quella, la quale si loda tanto. Temo che sia solo un abito molto buono di stare con lo Spirito in. DIO raccolto più che si può. È questo è di gran prositto. Mà questo è tutto comune ancora a chi medita. Nè per haver questo sù mai di necessità contentarsi all'Otazione di un semplice guardo sisso; per-

chè il puro raccoglimento non è della miflica Contemplazione, la quale si definisce. Blevatio mentis in DEVM suspensa, atorna dulcedinis gaudia degustans.

H se s'intendelle che cosa sia questa... bella Contemplazione! Quella è un cono di lume lopranaturale, mà vivo vivo, in wirth di cui scorge l'Anima cose tanto fuperiori all'umana capacità, ch'ella ne và ebbra d'amore, e così rimane or alienata. or afforta. Ora noi vediamo che il lume in due modi può ritrovarsi in chi lo possiede. Pub rurovarvisi di permanenza. com'è nel Sole : e può ritrovarvisi di passagio, com'è nell'Aria. Non sia però: chi si creda che quel lume sopranaturale dicui habbiam favellato rifegga mai sù la Terra in Anima alcuna di permanenza: altrimenti, si come chi havesse permanente il lume profetico; sempre porrebbea. piacer suo prosetare, cosa che (secondo azz.q.171. l'osservazione in ciò fatta da S. Tommaso) è contrariissima a quanto n'hanno i Proseti stessi attessato di bocca propia ; così chi havesse permanente anche il lume contemplativo, sempre potrebbe a piacersio contemplare. Ma ciò dove si ritrova.?

Tut-

Tutti i Santi ci affermano ogn'or l'oppofto: non volendo il Signore che verun' Anima si persuada follemente di essere come un Sole; mà bensi volendo che ognuno fi contenti di effere come l'aria, ora arricchita di si bel lume, ora priva. E pure piacesse al Cielo, che fusse minor quel tempo, in cui ne fta priva, di quello in cui n'è arricchita! Tutto I contrario. L'hà più di rado, che non ha l'aria la fua luce diurna, la nell'ultima Terra di Groenlandia; e più ancora di subito poi la perde. Rara hora; brevis mora, così dicea di questa luce il medefimo S. Bernardo che ne favellò tanto bene . S. Agostino chiamò già questa eccelsa Contemplazione, ch'è detta mistica , momentam intelligentia . E , Lec. 19. perchè ciò nou sembrasse un linguaggio ofcuro, diffe più apertamente in un luogo Giliberto Abate! Gaudium Contemplatio- Seria 44. nis est instar puncti; ed in un altro, dopo haver ponderate quelle parole. Gustate & videre quoniam fuavis est Dominus . conchiuse che una tal vista quanto è soave, tanto è altresi subitana. Subitanea est, & in Cage Jui iuris hac visio, in spiritu vehementi vadens & veniens . Subitanea eft , & momentanea : repente veniens , & repente vadens ;

Etsi

Etsi, si momentanea est, manent tamen reliquia cogitatiovis, tam succensa, tam serena, Odiem festum agunt in animo recordantis. Non ci dee per ventura sembrare assai; che-DIO con lume sopranaturale dimo-Arisi su la terra, ancorchè parchissimamente: cioè foi qualche volta, folo a qualcuno, e solo, a chi che sia, di passaggio? Cum transibit gloria mea ponam te in foramine petra, & protegam dextera mea dones Ex. 20.23. transeam. Così DIO disse a Mosè. E ad-Elia disse pure: Egredere, & fla in monte coram Domino, & ecce Dominus transit: Che modo dunque di fare è quello di chi vuol trattersi, come se in lui la grazia della Contemplazione non fuste passaggiera. ma permanente? Io quanto a me ; non so vedere come sia senza biasimo di superbia, il mettersi all'Orazione con questo formale intento di ricever da DIO quel lume, il' quale è più indebito all'Anima; anche da-4 poi che mille volte si è ricevnto, di quello ; che sia indebito all'aria il suo. Chi così fa crederà in tale stato di havere un lume ' sopranaturale; che sia di DIO; ed havrà un lume, sopranaturale pur troppo, mà di quello bastardo; che da il Diavolo; non

producitore di lumi 3 mà falfatore.

E po-

E posto ciò si dee dire, che quessa lego ge, la qual c'impone che noi cessamo nelle l'Orazione dagli atti delle nostre potenze quanto più mai sia possibile, se vogliama che DIO le sospenda; è una legge totalamente arbitraria, non solo perchè pensè siessa non giova punto a ottener da DIO questa sospensione beata, che si deve aspettar da DIO, come dono, non come, debito, anche dopo che è stata solta di ottenersi; ma perchè più tosto ella nuo, ce, a cagiou del grave peticolo, che si può quivi incorrere di alterigia, sepolta sì, mà non morta.

p. 10.

Contuttociò sa di messieri, che ciascun ben osservi la irragionevolezza di questa legge, perch'è legge da alcuni stimata, tanto, che sembra la principale. E che sia così, dirò cosa di maraviglia. V'è uno Scrittore, il quale volendo istruire un Anima, a lui ricorsa per udire i primi principii di questa benedetta Orazione di Quiete, vuol ch'ella innanzi inginocchisi unitamente con esso lui, non ad invocar lo Spirito Santo con l'Inno, Veni Sante Spiquius, ò Veni Creator Spiritus, come usa inqueste occasioni la Santa Chiesa, mà sola, mente a passar ivi lo spazio d'un. Are MA-

RIA

RIA in filenzio fom no non folo di parole, ma di penfiero, per udir ciò che DIO loro subito subito dica al cuore. Quafi che questa sia la base in mediata di tutta la Contemplazione mistica, non solo non parlar niente, non folonem penfare à miente, mà voler che DIO tofto fveglisi nel cuor noftro a dar lume infuso . To qui non recito il nome di questo Autore, perch'io non. l'hò niente affatto contro di lui, mentre ne pare il conosco , massimamente s'egli abita, come mostra, di la da' Monti. L'hò folo contro alcuni fuoi documenti in questa materia, perchè gli trovo totalmente contrarii a quelli c'han dati i Santi, come finora si è veduto, e come più si vedra ancornel decorso, quando io di tanto in. tanto gl'impugnerò, mà folo per incidenza non effendo il mio intento primario in questa Operetta combattere contro alcun, come parlati a corpo a corpo, ma folo far che trionfi, per quanto IDDIO mi conceda , la Verita , con gettare a terra or que-Ro, or quel di coloro, che per via fi attraverfino alla Victoria, ò fia con buona inrenzione, ò sia con cattiva, giacche ciò non vale all'intento.

Vero è che un tale Autore, qual'è quel-

109

lo c'hò ricordato più specialmente, può giustamente querelatsi di me s'io non. adduco qui la difefa, con cui fi salva dall'insegnar variamente da ciò che già ne insegnarono si gran Santi. E la difela si è , perchè questi Santi non havevano ancora considerato, che la Contemplazione può in alcune Anime effere flato fiffo. Io non sò però vedere come questi Santi non havessero considerata una cosa tale, se non. dicendo, che a' tempi loro non erano ancora nate queste Anime cosi belle, ch'or fono al Mondo. Ma piano piano. Come queste Anime così belle non erano ancora nate, s'essi appunto erano le più belle di quante forle oggi nalcano?

vero se los petratiero porer quive

CAPO

- **3** - 20.62

Se l'Incantamento volontario delle Potenze nell Orazione , possa almeno giustainficarficol titolo modestissimo, di tacita Protesta, che con quello a DIO fassi del Proprio Niente. Passas Salace

L nome di superbia è nome all' Anime buone si spaventoso, che quello solo farebbe tolto ballevole a norle in fuga da questa cestazion volontaria di tutti gli atti nell' Orazione, c'habbiam fin qui riprovato : le sospettassero poter quivi occultarsi si crudo mostro. Oh quanto meglio aman esse di eccedere in umiltà, dicen-Lue.s. do a DIO con S. Pietro che si ritiri: Exi a me quia bomo peccator sum Bomine: che di cadere in pericolo di superbia, chiedendo a DIO con la Sposa il bacio del volto, mentre san certo di non havere in se il merito della Sposa? Longus saltus, & arduus,. de pede ad os, dicea S. Bernardo. E però queste Anime bnone, non credendo hauer 

lena per si gran salto, son contentissime di attenersi al bacio de' piedi: massimamente dapoi che S. Terefa con un parlar puro puro fe'luro noto, che molto piace al Signore veder ch' un Anima quando si accorge che fira divina Maesta vuole inalzarla a sublime Contemplazione, se ne ritira con umita. come indegna, adducendo quelle parole medesime di S. Pietro pur or citate, che la Nella su buona Santa usò molto, e che forse forse stanno bene ancor oggi in qualunque bocca

E stato dunque di necessicà l'assidar que Ae Cerue timide, che fuggon tofto fin dalf Angelo buono che lor va dietro, se adomi brano a isuoi gran raggi. E però loro si sa questo presupposto, da tenersi per infallibile: che la volontaria cessazione da gli atti, tanto qui da me battagliata, nell' Orazione, è un'esercizio d'umiltà il più perfetto, il più propio, cheular si possa, perchè quello è fare a DIO una protesta tacita si, ma suprema del nostro Niente.

Io qui rivolto subito a DIO chieggo lume da scoprir con chiarezza l'inganno alcolo, perchè non rielce mai più difficile ravvisar la superbia al suo primo arrivo, che quand'ella vien'sotto maschera di Vmitta.

E pri-

E primieramente io non voglio dubitar punto, che il fare a DIO la protesta maggiore del nostro niente, che sia possibile; non sia la disposizione migliore che usar possiamo a ricevere doni così sublimi, quali son quelli che porta seco la S. Orazion di Quiete, perchè quanto più giù si scavera il sondamento, tanto più sù si alzera così bellà mole.

Mà primieramente hò paura, che quefla reffazione medefima fia superba, quando si fa a quello fine direttamente, di porfi in Quiete, perchè gia vedemmo come Alberto Magno protesta, che il vero Vmile non crede d'effere giunto giammai a flato tale, che debba da se medesimo alzarsi a tanto : ma deve al più dire anch' egli col 21. 54.7. Santo Davide: Quis dabit mibi pennas sicut Columba? non dee volere farfi le penne da le per lasciarsi a volo, se non vuol che le sue fieno penne d'Icaro. Nè folo Alberto il protesta, ma tutti gli altri, i quali a loro dì non conobbero un tale stato conosciuto novellamente di Contemplazione missica. abituale; mentre di quella Donna medefima che, investita tutta dal Sole, su nell'Apocalifsi fi bel ritratto della fomma Contemplazione, non fi dice che have fle mai l' ale

fifte

fife su le suespalle, per rivirarsi a posta sua nè pur'ella, qualor voiesse a qualunque forte d'interno raccoglimento; ma fi dice, che per andare a mir: r DIO nella Solitudi ne, dove folo ceffa il tumulto delle immaginazioni, delle intelligenze, degli affet 💆 🖰 😚 ti, v' andò da se co'suoi piedi: Fugit in Salizudinem,ubi babebat locum paratum a DEQ; mi per andare al Deserto, dove non solo cessa il tumulto di tali cose ( come acutamento offeruò Vgon Cardinale ) ma cel- Hugo in sanche queste cose medesime, ò si può hunclost. dire che cessino, mentre almen ci pariscono da la vista : le furono a tal' effetto attaccate l'ale. Data funt Mulieri dua ala Aquile magne, ut volaret in Desertum. Mi parc adunque, per quello che spetta a me, ch'io farei superbo, se non mi curassi d'and ir da me in Solitudine co'miei piedi; ma mi vo-Jesti formar da me l'ale ancora, per volar con esse al Deserto.

II.

A A sù, concedafi che tuttociò pol-IVI sa farsi da chi si vuole; io quanto a me certamente non sò vedere, come a. DIO faccia una proteila assai maggior del mio niente, quando io desista dall' esercitare i miei atti, che quando non ne deliflo, mà più tosto gli esercito in protestario. Mi par che quetto sia maggiormente mostrare a DIO quella voglia, la quale hò di sormare una tal protesta. Davide non protestò mille volte il suo nulla a DIO? Substantia mea tanquam nibilum ante te. E pure io non leggo mai, ch'egli lo sacesse con ritener le Potenze da l'operare, suggendo a studio tutti gl' immaginamenti, tutti gl' intendimenti, tutti gli assetti; ma trovo che'l protestò con unirle a mettersi imanzi a gli occhi que' sentimenti, che più gli potevano rappresentare con vivezza il suo vero niente in qualturque genera.

Intendasi dunque bene: da che, se dirictamente io considero, qui stà il punto. Non sà un atto di più prosonda umiltà chi lascia più d'operare da se medesimo. Altrimenti chi non opera nulla ad onor divino, e nè meno va al Tempio col Pubblicano assine di orare, nè sià da lungi, nè cala il volto, nè compone la vita, nè basse il petro, nè sà alcun atto simile a que ich

propitius esto mini peccatori, più protester rebbe il suo niente, di quel che fece il Pubblicano medessimo, il qual con far tutto ciò

g par-

1 I T si'parti dal Tempio, lodato da GIESV' Cristo tanto altamente per l'umiltà. L'umiltà consiste in due cose. Prima in. far per DIO tutto quello che ci sia possibile dentro i termini delle azzioni, che non trascendono l'ordine della Grazia, la quale sanamente possiamo da lui prometterci; E poi in ricordarsi al tempo stesso, e conoscere, e confessare, che quanto fassi, no'l facciam noi, come noi, ma il facciam noi in virtù dell'aiuto che il Signore ei presta affinche il facciamo. Così m'insegna. l'Apostolo. Fiduciam habemus per Chri. 2.000.3:78 flum ad DEVM, non quasi sufficientes simus cogitare aliquid à nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex DEO est. Non disse puramente l'Apostolo. Non quasi sufficientes simus cogitare aliquid à nobis : perchè dir ciò sarebbe stato menzogna, non umiltà. Disse à nobis, quasi ex nobis, perchè la protesta del propio niente si fa con attribuire di tutto la lode a DIO, ma di vero senno. Omnis sufficientia nuftra ex DEO est. Che maggior protella sa dunque del propio niente, chi non esercita gli atti delle Potenze in ciò protestare, di quella la qual facciane chi gli esercita? Maggior protesta fà chi la fà più di cuore. Nel re-Н

sto l'esercitare gli atti in tal protestazione, ò il non esercitargli, è cosa indifferentissima al farla bene. Più tosto io dico che chi giammai non gli esercita, quando IDDIQ lo lascia nello stato suo naturale di esercitarli, sà cosa di presunzione; perchè pretende, come si detto di sopra, di volere esevarsi non esevato. La vera umista sta in adoperare le braccia finchè si può, e non istà in cessare da gli atti spontaneamente, assinchè DIO tosgaci per dir così la fatica, c'han seco annessa.

**2**6, 45,11.

dice il Signore. E che vuol dirci con queflo suo savellare? Che noi vachiamo dall'esercitare da noi le nostre Potenze, ancorchè possiano? Non già: perchè se ciò
solse, havrebbe solamente detto: Vacate,
& ego ostendam volis, quoniam ego sumDEVS: mà egli disse, Vacate & videte...
E però vuole che noi da noi stessi l'esercitiamo. Tal'è il legittimo senso di queste
voci. Vacate: non tamen per pigritiam,
ripiglia Vgone. Vuole il Signore che noi

Mago in Pl. 45:

ripiglia Vgone. Vuole il Signore che noi vachiamo bensì; mà da che vuol, che vachiamo? Vuol che vachiamo in primo luogo da vizii. Quiescite agere perverse. E dipoi vuole che vachiamo dalle solleci;

Of. 14.

tudi-

eudini, vachiamo dagli strepiti, vachiamo a tempo da quelle cure, che son per altro anche buone; e ci mettiamo a considerardi proposito, ch'egli è DIO. Vaca. te & videte quoniam ego sum DEVS: ò DIO semplicemente, come l'interpretano al-cuni, ò DIO Vmanato, come l'interprecano altri, riferiti dal Bellarmino. Vacate Bell. in & videte, quoniam ego, qui Homo esse videor ficut Homines cateri; verè tamen sum DEVS.

Che cessazione dunque lodevole è quella che ci vien configliata a fare nell'Orazione dagli atti nostri, in protesta del no-Atroniente?

111.

A io non hò scavata ancor troppo AVA addentro una tal protesta. Se piase a D1O, contre zappate ne giugnerò pre-fto presto a scoprire il sondo. Perch'io , qui chieggo, per venir bene, come gli altri, istruito in tal genere d'Orazione. Qual - niente è quello, ch'io debbo a DIO proteflare, corrispondente alla cessazione degli atti da cui rimango? O' il niente del mio volere, ò il niente del mio sapere, ò il nien-te del mio potere. Altro niente non vi è che le corrisponda. Se il niente del mio volere: che protesta è mai questa ridicolo-

fa? Protestare a DIO, ch'io non voglio fa? ·re quegli atti,ò d'immaginare,ò d'intende--re,ò d'amar lui, che pottei fare in quel po--co tempo chio dedico all'Orazione? Se il niente del mio sapere, ciò non suffragasper-chè IDDIO vuole solamente ch'io sacciali come sò, benchè debolmente, non pretendendo egliche tutti siano tanti Angeli in fargli offequio, ma che gli Angeli portinfi in ciò da Angeli, le piante da piante, le pietre da pietre, le bestie da bestie, come die a divedere il S. Rè Davide, quando invitò entre le Creature egualmente a lodare 1D-DIO. Se il niente del mio potere. Ed io qui protesto, che sempre da tal protesta mi guarderò come dall'infernosperche questa -è una protesta inginita, iniqua, disholica. -mentre quest'è un protestate che mi manchi la Grazia sufficiente ad esercitare quegli atti y giusta la mia naturale capacità. Ma quella Grazia non può mancarmi altrinien-biquand'io la voglia impiegare. Tengafi pur per se chiun que vuole una tal protesta del propio niente ; ch'io non la curo . Più tofio voglio protestare a DIO di poter far qualche cofa per amor fuo, in virtu della. Grazia ch'egli mi dà , con esercitare i miei atti, che protestargli con bugia somma.

119

di non poter fare quegliatti ch'io posso fare. La protesta del propio niente è quella che fè l'Apostolo quando disse : Non Con 25. ego sed gratia DEI mecum. Ed a questa protesta non corrisponde la cessazion da quegli atti, che possiam formare utilmente in onor divino; corrisponde la cognizione, e la confessione di sormarli con la virtù conferitaci dalla Grazia; in maniera tale, che fe v'è niente di buono in quegli atti slessi, la lode và tutta a DIO; se v'è molto di male, a noi viene il biasimo. Nel resto il protestar con la cessazione, che non vogliamo fare quegli atti, è, come dissi, insensato: il protestare i he non sappiamo fargli, è insufficiente, il protestare che non possiamo fargli è sacrisego. E' propio dunque dell'Vmile per abbassar se medesimo, accusar DIO? O che precetti di persezzione inauditi!

IV.

O chiamo qui in testimonio quel DIO ch'hà da giudicărmi; come sù questa materia non hò messa in carta la penna per altro sine; che per quel solo solo della sua gloria. Troppo mi sta sisso nel cuore quel sentimento, che nulla sà, chi non sà sù la Terra dar gusto a DIO. Et si quis erit con-

H 4 Jumma-

lummatus inter filios Hominum, si ab illo ab-\$2.9.6. fuerit Sapientia tua Domine, in nihilum computabitur. Che mi varrebbe l'essere ancora un Platone nell'altezza del dire, un Tullio, nella facondia, un Tacito nella finezza, un' Aristotile nella capacità, e non più tosto una Talpa, qual'io mi sono; s'io poi non giungo a conseguire quel fine, a cui DIO mi toise dal nulla? Però non, altro hò da cercar sù la Terra, se non che DIO resti ancor da me gualche poco glorificato, come da tanti e da tanti, che sanno giorificarlo. in più degni modi. Havrei potuto, per tornar dunque all'intento ) spedirmi dal quesito a me fatto in questo suggetto dell' Orazione, con poche righe. Ma veggo il. danno d'infinite Anime buone, le quali, mentre si sentono inculcar tanto, che la pertettione dell'Orazione confilte in cessar quivi dall'operare con le nostre potenze cridono che fatto ciò, le sono pie, com'este possono facilmente stimarsi, se sono umil, le sono ubbidienti, se sono mortificate; si troveranno tublimate, di subito al terzo Cieio. E queita è falsità manifesta: perque la Contemplazione millica non dipende mai punto da una tal cosa. Però nou no politio tenerta penna si che non correffe

reffoanimosa a scoprir l'errore, tuttochè in un tal tentativo ella fusse certa di dovere ancor rimanere, non sol tarpata e trincia-

ta. ma facta in cenere.

1

Io venero quei c'han dono da DIO si bello, qual'è quello di contemplare: e le mi susse permesso, vorrei con Mosè scalzarmi subito subito, per correr anch'io miserabile a piedi ignudi, non a calcare, ma a baciar quella terra, ove sanno ardendo cosi accesi roveti d'Amor divino. Ma dico, che la loro Contemplazione non è mai quella, la quaj vien'oggi insegnata, sù certi libri. Questa è una Contemplazione supposta, spuria, affettata, e per qual cagione? Perchè questa vien collocata, se ben si esamina, in fare sù 'l principio dell' Orazione un'atto di Fede, con cui l'Huom creda haver DIO dentro sè medesimo, ed in guardarsi a bello studio dal fare altro poi di più, che non ritrattare un tal'atto. E que-Raè una Contemplazione altre volte già apparsa al Mondo, e dipoi scacciatane, come indegna di si bel nome. Balla vedere Anno ista nelle Cronache sole di S. Francesco, ciò Crondi S. Francesca, che ne disse Frate Vgo, Huomo scienziato, 2.1.7.cap, spirituale, e di Contemplazione eguale all' 25, e 26. altissima Penitenza da lui sofferta, menere

## 122 PARTE II.

per quarant'anni portò sù la muda carne una camicia di maglia, da cui poi venne dinominato Frat Vgo dalla Panzieta. Questi, per la profonda cognizion ch'egli ha-vea delle cose celesti, richiesto a dife intorno a tal'Orazione i suoi l'entimenti, la riprovò chiaramente per quattro tapi. Prima, perchè era irragionevole, poi perche impediva la perfezione; poi, perchè induceva alla perdizione; e finalmente; perch'ell'era impossibile a praticarsi . Disse ch'eta irragionevole, perchè tra l'altre cose, non dà ella luogo ad alcun buon penfiero somministratoci dall'industria: Disfe, che impediva la perfezzione, perchè ci distorna dal meritare, con operazioni proporzionate, i doni divini. Diffesche induceva alla perdizione, perche ci dispone ad incorrere, con l'oziolità perniciola, i de-Indimenti diabolici. E diste, ch'era impossibile a praticarsi, perchè lenza forza fomma non si può tenere la mente in un tale stato. E poi quella Orazion cosi biasimevole vorra oggidi colorirsi col bel pretesto di farla in protestazione del propio nulla? Oh quanto è meglio, dicea Frat' Vgo con lume affai p ù fincero, pensare alla profonda Vmiltà del Figliuol di DIO, ò pero ad altres co/c

CAPO VI.

cose sante, le quali aiutan l'Anima, e l'in--fiammano in DIO nostro Signore, che il penfare a non pensat nulla, com'è necessario che faccia, chi dopo haver formato un'atto di Fede, non akro procura più, che di divertifi da qualunque specie, o immaginaria, ò intelligibile, che passigli per la mente.

Ed a qual fine ci ha date DIO Potenzes sì nobili, se non perchè l'esercitiam dolcemente ad offequio fuo, col modo a noi na-Eurale, fin ch'egli non le sollevi da sè medesimo, a poter operar sopra la natura? Chi non sa adoperar l'immaginazione, adopes #i-l'intelletto. Chi non sa adoperar l'inrelletto, adoperi l'immaginazione. Chi non sa adoperar ne buno ne l'aitro, adope. riquegliaffetti soavi, che più lo accendo. no: Ne mai si dica, che la Quiete vera dell' Orazione confisse nella cessazion procurata ditali moti, perche S. Tommafo con la fûa favella divina îmentifee tuttije dice che tall moti appartengono alla costituzione diana tal Quiete, non se le oppongono: Mo 2.4.9.180 Aus corporales exteriores opponuntur quieti Contemplationis, qua intelligitur esse ab exterioribus occupationibus; fed motus intelligibilium operationum ad ipsam quietem Con-

Contemplationis pertinent. Che serve dunque inventar vani vocaboli di nudità volontaria dagli atti nostri, di slaccamento, di spropiamento, di spogliamento, ò di votezza si alta, che non solo ci renda esinanita ed esausta la mente tutta, dinanzi abitò di cui sa bisogno di passaporto, se vogliono camminare con liberta: nè questo sor si concede in qualunque bocca, mà inbocca solo all'Amore: ed a qual' Amore? A quell'Amore si agitato, si acceso, ch'è detto Estatico.

mshin. 299. Pure ascoltiss, che bel concetto sa non sò chi, quando vuole assegnare alla gente la disserenza che passa tra chi medita, e chi contempla, cioè tra chi esercita le tre Potenze nell'Orazione, e chi non l'esercita. Dice, che chi medita sa come que Pellegrini, che sen vanno a Loreto, ma portano però seco la scarsella piena, assine di non dover per la strada patir di niente. Chi contempla, sa come que Pellegrini, che sen vanno a Loreto, ma senza nulla: e che però questa Povertà, tutta abbandonata nella Contemplazione alla Providenza divina, è migliore assa; che l'onesse prove-

provedimento di chiunque medita.

Se quello concetto fosse detto per titolo di facezia, vorrei rispondere con una facezia ancor io, e vorrei qui dire, che ci fono molti, i quali vanno pitoccando a Loreto, e pur meglio farebbono a cavar fuori quel che hanno nella scarsella, che chiedere a questo e quello, poltronescamente ciò che risparmiano. Il chiedere senza taccia, sol si concede generalmento di fare a chi non hà nulla, non à chi no h vuole impiegare. Ma parliamo con serieta.

'Se nell'Orazione sono da DIO legate ad uno le Potenze di modo, ch'egli non post fa dar con else al suo spirite, alcun soccora fo, alcun fostegno, alcun genere d'alimento, dipenda pute dalla Providenza divina quanto egli vuole, che farà santissimamente: ma finche il milero può aiutarsi si aiuti; che fara meglio assai, di queli ch'egli faccia, non si aiutando. Così giudicò S. Tomma (o. Expestare à DEO subsi- L. 3. com dium, in quibus se aliquis potest per pro- gentes ce priam actionem iuvare, pratermissa propria actione, est insipientis, ac DEVM tentantis. Hoc enim ad divinam Bonitatem pertinet, ut rebus provideat, non immediate omnia. faciendo, sed alia morendo ad proprias action

nes. Non eft igitur expectandum à DEOut omni actione propria, qua fibi potest quis subvenire pratermisa, DEVS ei subveniat. Hoc enim divina ordinationi repugnat, & Bonitati. O che dottrina sublime, da porre a fondo questa spontanea cessazione dagli atti nell'Orazione, fotto pretello di voter l'Huomo quasi n'endico dipendere folo folo da ciò che porgagli la Providen-za di DIO, per affiduo cibo! Ah cheumiltà ripugnante al Voler divino! V'è chi la curi? Non già la voglio io per me : perchè questo è un volere aspettare che DIO proveggaci, quando ci lascia ancor modo di provederci da noi medefimi. Se nell'Orazione fiam poveri di virtu, di vi-gore, di nutrimento, dimandiamolo almeno con sicurtà: mà non istiamo con lo spirito a bada, quasi attendendo da DIO limofina si, ma non mendicata. Di San Francesco affermò S. Bonaventura, c'havea per meglio l'accattare il suo vitto di porta in porta, che aspettar che gli fosse

Lib.t. Vie cortelissimamente recato a casa. Propter fancta paupertatis amorem, omnipotentis DEI famulus ostiatim quasitis utebatur libentius, quam oblatis. Che se dagli Hnomini si può con persezione talvolta lascia r

tz c. 7.

127

di chiedere quell'illesso, di che habbiamo necessita, non però mai con persezzione si può asciare altresi di chiederlo a DIO. Quindi è che Cristo, il quale ci ha insegna. eo ad operare con perfezzione, non ci ha in segnato mai, che lasciam di chiedere DIO il nostro vitto quotidiano, sia corporale, sia spir tuale: ci ha inlegnato che gliel chiediamo, ancor ogni giorno: Sic orabi. Mat. 4. sis: Pater noster qui es in Calis, &c. Panem nostrum quotidianum da nabis hodie . In. che manco dunque al mio debito di Pellegrino perfetto nell'Orazione, se prima adopero, assine di alimentarmi, quelle cognizioni che hò, quelle considerazioni che hò, quegli affetti che hò; e poi mancandomi questi ricorro: a DIO, e gli addimando hmosina co'miei atti, chieggo lume, chieggo aiuto, chieggo assillenza, chieggo amoreschieggo tutto ciò che abbilognami a viver bene? Chi d.cesse far meglio chi sa Popposito, avverta ben ciò che dice. sa So la risposta sche qui può rendermi alcuno. Ed è che si giudica addimandare a bastanza chi stà dinanzi a DIO, come un. Mendico, cencialo, lurido, lercio, il quale a dire che addimandi dal Ricco, non è ne-Sellario che parli incellantemente, che pre ghi

PARTE 11.

ghi, che picchi addimanda affai quando innanzi lui li sa mettere in atto puro di chi addinianda.

Io per me tengo una si bella Orazione per utiliffima, masson tengo già per sì facileil furla bene, comeuleun penfa.

A faria bene, convien' effere appunto come un Mendico, non già di scena, non già di simulazione, ma di cuor vero, il quale ha sentimento si vivo delle sue pene, e della sua povertà, che non sa levarne la mente. Crediamo noi, che quel Mendico il qual tace dinanzi al Ricco, non tenga attente contuttociò le Potenze a chiedergli ognor foccorfo? Tace con la lingua bensi. ma chiede co guardi, chiede co gesti, chiede coi cuor tutto acceso di desiderio.

planonis

Facciasi così all' Orazione, e allora io Demonte concederò che quella forma di orare, lo: data sì dal pio Gerson di Parigi, che sapes farla, sia forma buona.

> Ma questa non è però la bella Orazion di Quiete, che si promette. Questa è una sorma di orare, che si tien tutto giorno da chiunque medita. Nè questa solo si tiene. Tiensi anche queila di mettersi innanzi a DIO, or come un'Assassino, or come un'Appellatos or come una Bestia. Ma tutto ciò si puè

fare eminentemente, esercitando le Potenze dell' Anima con vivezza (come io ritrovo che l'esercitava Gersone quando la fa- De morte cea da Mendico si bene accorto ) e non solo tenendole sonnacchiose, senz'altro più, & lib. sequenti de che un semplicissimo fiato di Vede languida. Oh quanto pochi son quei, che sappian reggersi un'ora intera d'Orazione da se con la Fede sola! Può DIO (chi'i niega?) sottentrare a tenergli con forze somme: ma questo non dee presendersi fin a tanto, che con gli ainti ordinarii ci posfiam, come dissi, aiutar da noi. Questa è la vera umiltà, la vera pietà, la vera prudenza, la vera forma di reggersi in ogni affare. Vlare i conforti ordinarii, che DIO ci dà. Sottratti questi, rimettersi in abbandono alla Providenza, con Fede viva che in un tal caso non ci dovranno di modo alcuno mancar gli straordinarii.

Contemplat.c +1. meadici-

Quindi è che quando Cristo disse in S. Luca Nolite soliciti esse anima pestra, quid Luc. 12. manducetis, non biasimò la fatica di pro- 22vedersi, che l'Autor prefato prepone alla confidenza, di chi se ne và all'Orazione senza cura, senza consiglio qual'agile Pellegrino, il quale si risolve andando a Loreto, non portar nulla : biasimò la sollecitudine. Così

Digitized by Google

Così inlegnò S. Girolamo in questo luogo: In Matt. Labor exercendus (quia in sudore vultus tui resceris pane tuo)solicitudo tollenda. E pure ascolti l'Autor medesimo, ascolti, la presta limitazione, con cui S. Girolamo dichiara quì sè da sè. Dice che ciò s'intende, se si favella del cibo sol corporale; perchè nello spirituale dobbiamo sempre usare un provedimento, non solo moderato, mà ancor sollecito. Hoc quod dicitur, de carnalicibo accipiamus. Caterum de spiritualibus cibis semper debemus esse soliciti. Se non che S. Tommaso và ancor più innanzi col suo angelico lume, e dice così: che il Signore non biasimò la sollecitudine dell'opera in verun caso, nè spirituale, nè temporale, biasimò la sollecitudine dell'evento. Pracepit Dominus nos non deberes effe solicitos de eo quod ad nos non pertinet, scilicet de eventibus nostrarum actionum; non autem probibuit nos esse solicitos de co quod ad nos pertinet, scilicet de nostra opere. E però non contravviene al precetto Evangelico chi hà sollecitudine di

far bene l'uficio suo; perchè anzi questo è degnissimo d'ogni lode. Contravviene ad un tal precetto, chi hà sollecitudine della riuscita, che, pon ostante l'haver fatto sì

¢. 135.

bene

bene l'uficio suo, ne dovrà seguire. Non igitur contra praceptum Domini agit, qui de iis,qua ab ipso agenda surt, solicitudinem habet, sed ille qui solicitus est de iis qua posfunt emergere, etiam si ipse proprias actiones exequatur. Ond'è che il Signore non diffe Nolite laborare, disse: Nolite soliciti esse, di che? de eventu laboris. Perchè se il Padre Celeste non manca mai d'una providenza amorevole verso que' gigli medesimi, che non. faticano nulla affine di lavorarti le vestimenta sù il loro prato; quanto meno deli manchera verso chi si aiuta in far dalla parte sua quel poco che può, senza stare in ozio? All'ultimo: se il Signore riprovò qualche sollecitudine ancor nell'opera: riprovò l'anfiosa, riprovò l'affannosa, riprovò l'eccedente. E questa, come già di suo genere porta vizio, così da niuno mai lodasi in cosa alcuna.

Malaudia

#### VI.

M A' che? La voglia di voler affatto dipendere dalla Providenza divina ancora nell'Orazione, hà tirato qualcuno a dire, che torni meglio a chi contempla di andarfene fempre ad essa senz' apparecchio.

Mà ciò non mi preme punto. Mi dispiace vedere, che ciò si voglia sossener

2 Con

con l'appoggio di S. Francesco di Sales, registrando in questo proposito quella siTrattato militudine così bella, che il Santo diede di dell'Amor didio. P. z. una Statua di nobile Galleria, la quale, se la scatto havesse senso, per quanto suste interrogata, importunata, e costretta a finir di dire, che ragion'ell'habbia di starsene si contenta nella sua nicchia; non direbb'altro, se non che stà sì contenta, perch'ella sà che colà la vuole il suo Artesice, quie-

ta, quieta, senza che da sè faccia nulla.

Io per quell'ossequio divoto il quale profeso a S. Francesco di Sales, con la lezzione delle cui divine Operette và sollevando di tanto in tanto il mio Spirito curvo a terra più che non era il corpo di quella Donna Evangelica, si cadente: non posto qui far di meno di non purgarlo dalla calunnia, per quanto pare a me, manifesta, che gli vien data. Perch'egli porta è vero l'addotta similitudine della Statua, ma non mai a questa intenzione di persuadere che vadasi all'Orazione senz'apparecchio, ò che quiui stiasi, senza eccitare niuna considerazione, niuna cognizione, niun affetto, infino a tanto che DIO non ci ponga in quiete. Anzi sù da ciò sì lontano il suo sentimento, che perchè dentro

una

CAPO VI. 13

una state egli era andato per disgrazia due volte alla sua Orazione senza prima prefiggersi sù che punto la dovea fare; se ne Pr. delle rendè quasi in colpa, con tutto ch'egli in z. lett. lib. ambedue quelle volte si trovasse di subito unito a DIO. Nè a me è accaduto di leggere, ch'egli mai consigliasse alcuno a procedere in altra forma; mà che al più confortasse a non s'inquietare chi non havea bisogno di apparecchiarsi all'Orazione con troppo studio speciale, perchè sempre trovavasi apparecchiato; come succede a chi hà gli assetti nel cuore, qual'acqua di bulicame, non di cisterna.

Nei resto: Quella similitudine della Statua fù da lui portata ad esprimere la ragione, per cui chi nell'Orazione posto da DIO nel supremo grado di Quiete, vien a perdere in esta la facultà di adoperar come prima le sue Potenze, non deve credere di non sar persetta Orazione, tuttochè gli sembri in quella gran sospensione di non sar nulla: perchè stà in essa adorando il Voler divino.

Or in ciò tutti concordiamo ad un modo, chi non lo sà? Mà altra cosa è contentarsi di essere statua nell'Orazione, dapoi che l'Huomo è fatto tale da DIO con la sospensione delle tre Potenze interiori

3 che

#### 124 PARTII.

che a sè hà raccolte; altro è il volere farsi Statua da sè, per protestare il suo Niente col non far nulla.

Dipoi portò il Santo quella fimilitudine ancora più, per ispiegar l'annegazione perfetta di volontà, che dee corrispondere in tutte le operazioni della Persona ad un tal grado di Quiete; ch'è quella annegazione medefima, c'hanno allor le Potenze nell'Orazione, cioè non havere la volontà nel contento propio, mà nel contento divino; e non havere il contento nella volontà propia, mà nella volontà divina. Che però allora dice il Santo, che ancor andando a dormire, ci parrà che il nostro Scultor celeste sia quello, il qual ci getti cola fopra inostriletti, come tante Statue dentro le loro nicchie, a pigliar riposo, non solo alla sua presenza, mà ancora in esecuzione della sua Providenza, e del juo Piacere.

Mà da ciò, che si cava all'intento nostro?. Che dobbiamo andare anche a metterci in Orazion come taute Statue? Statue di rassegnazion, lo concedo: d'immaginazione, d'intendumento, di affetto, lo nego primosamente. Sono due cose troppo diverse tra loro, l'andar come Statue a setto,

el'an-

e l'andar come Statue all'inginocchiatoio. Al letto si và a dormire, e però là possiamo andar come Statue di pura rassegnazione. All'inginocchiatoio si và ad orare, e però là dobbiamo andar come Statue di rassegnazione sì bene, mà non di mente. Tal tù l'esempio di S. Francesco di Sales, che al fin debb'essere il più legittimo Interprete de' suoi detti: e tali surono i suoi detti anch'espressi. Perchè, quasi prelago di quell'aggravio, che un di gli verrebbe fatto dall'accennato Scrittore, parlò così con quella divotissima Vedova di Cantal, che quasi quasi si recava a timore di starsene all'Orazione in perpetua quiete, benchè la godesse si vera.

Mantenersi alla presenza di DIO, e met. Lett. p. 1.

tersi alla presenza di DIO, sono al parer mio lizilet 12.

due cose. Per porvisi, bisogna ritirare,
l'anima dall'applicazione ad ogni altro oggetto, e farla stare attualmente attenta a,
questa presenza, come io dico nel libro, & c.

cioè nell'Introduzzione alla Vira divota. P. 2. 6. 2.

Mà dopo che uno vi si è posto, vi si trattiene
sempre, mentre che, ò con l'Intelletto, ò con
la Volontà, si sanno atti verso DIO, ò considerando lui, ò considerando qualch'altra,
cosa per suo amore, è non considerando cosa

I 4

alcuna, ma stando semplicemente dov'egli ci ha posti come una Statua nella sua Nicchia (Ecco ch'egli non dice, dove not ci pogniamo; dice, dove DIO ci ha posti.) E quando a questo semplice stare si aggiugnesse qualche sentimento, che noi siamo di DIO, e che DIO è il sommo ben nostro, dobbiamo renderne grazie alla sua divina Bontà. Se una Statua posta nella sua nicebia, &c. E qui recita il Santo tutta quella similitudine ch'egli apporta nel suo Trattato sopra l'Amor divino, e dipoi conchinde: Oh DIO, figliuola: questa è una buona Orazione: ed è una buona maniera di mantenersi alla presenza di DIO ( non dice di metter-si, dice di mantenersi) e di fare la sua volontà. E sù quello poi concedendo sfogo all'affetto, da à divedere, che volea dir presso lui l'essere divenuto come una Statua, e però soggiugne. Oh DIO, figlinola! Con quanto mio gusto ragiono con voi di cose simili! Quanto framo fortunati e felici, quando vogliamo amar DIO! Amiamolo dunque figliuola: e non andiamo troppo miuntamente considerando ciò, che operiamo per suo amore, purche siamo certi dinone , polore mai operar cosa alcuna se non per amor di lui. Quanto a me, credo che noi Riastiamo alla presenza di DIO, anche quando dormiamo, perche sotto gli occhi suoi, quando vuole, e perche vuole, prendiamo il Jonno, ed egli ci pone sopra il letto come una Statua in una nicchia. &c.

Or non è far onta a S. Francesco di Sales dir ch'egli adduce la similitudine della Statua per provare che si può andare all'-Orazione senza apparecchio, ò pur che in essa si deve apposta tener la mente vuota da qualunque atto d'Immaginazion, d'Intelletto, di Volontà, come ne l'ha vuota ogni Statua? Bisogna che per parte nostra ci prepariamo all'Orazione secondo la nostra capacità ( così scriv'egli ad un' altra. Lett. p. > Anima pia ) E quando IDDIO ci porter à più alto, a lui solo ne sia la gloria.

Concludafi però questo Capo, il quale appartiene alla spontanea cessazione dagli attinella Orazione, con tener per indubitato, che la fina Superbia, facilissimamente nascosta in tal cessazione, non si può velar sotto maschera di Vmiltà. Non tocca a noi di cercar questa cessazione, nè di curarla. Se ne dee sempre lasciare il pensiero a DIO, il qual, se vuole, saprà molto bene alzarci, senza che noi c'innalziamo. Rebecca nell'atto stesso di abbeverare i

Came-

### 138 PARTE II.

Cameli lassi e lotolenti di Abramo, sorti di haverne a sposare, fra tante Giovani illustri, il Figliuolo eletto.

Ma perchè a bastanza habbiam' omai favellato di una tal cessazione dall'esercizio delle nostre Potenze pigliate in genere, giusto è che a sar più palese quanto arbitrarie sien veramente le leggi ordinate a persuaderla, descendiamo a ciascuna in particolare delle Potenze, che ci vien divietato di esercitare.



CAPO

# CAPO VII.

Soper la Contemplazione mistica sia uccessario cessare dall'esercizia della immaginazione.

I.

E la mente degli Huomini produce atti più conformi a quei che produce la mente degli Animali, son quei della fantasia. E però alcuni par, che sdegnosi della loro viltà, gli vogliano ributtare nell'Orazione da sè lontani, per usare in essa la mente umana sì bene, ma al modo angelico. Che pretendono adunque tali più rassinati Contemplativi? Di veder sù la terra IDDIO nel suo estere, come il Sole nella sua sfera? Gia sù detto di sopra che non lo sperino. Mal grado loro sà d'uopo, che lo concemplino in qualche specchio. Contemplatio humana, secundum statum præsentis vita, non potest esse absque phantasmatibus. Basta però che non fermihli nello specchio, mà che sprezzatolo, vagheggino nello specchio l'oggetto amato, e se ne complacciano. Così in2.2.q.180. segnò S. Tommaso, spiegando i dettidi
quel Dottori, che dalla Contemplazione
rimuovono ogni fantasma. Dice che gli
rimuovono come sine, quia videlicet in eis
non sistit eorum Contemplatio. Mà non
già, che mai gli rimuovano come mezzi.

E certamente qual utile si pretende dal volere, com'oggi parlasi, disgombrare la mente nell'Orazione da tutte le Immagini, non solo inette, irreligiose, indecenti, mà ancora sacre, quasi che queste solamente ci servano d'imbarazzo, dove basta la Fe-

de pura?

Ah DIO, si guardino quei che discorron così. Perchè noi tutti vediamo che S. Chiesa ha fatta per tutti i Secoli guerra atroce contro gl'Impugnatori delle sacre Immagini, ancora per questo capo, perchè le ha stimate grandemente giovevoli all'Orazione. E però nelle Chiese, che sono Case d'Orazion pubblica, le ordina espressamente; e negli Oratorii, che sono Camere di Orazione privata, se espressamente nelle ordina, le consiglia, ancora a i Contemplativi. Come di sique sarà mai vero, che mi debbano impissir sa Contemplazione le Immagini spirituali, ch'io tengo nel-

to commendar da' fuoi Padri spirituali l'a-Arazzion da tutte le Immaginimon perchè quelle a mio credere sieno punto pregiudiziali a chi possiede la vera Contemplazione infusa da DIO; ma bensì a chi vor-

Aesto, sè so pra sè.

rebbe à forza acquistarla, col sollevar da sè O quanO quanto parlò meglio Vgon Cardina-

le, dov'egli scriffe, che nella Contemplazione bisogna a noi sempre far, come sè Narcifo: il quale s'invaghi di quella beltà, che mirò nell'Immagine del suo volto quando contemplossi alla sonte: perchè mirando l'Immagine del suo volto, non. pensava punto all'Immagine, pensava al luo volto, mirato da lui nell'Immagine, Così dobbiamo far noi. Dobbiamo mirar DIO nell'Immagine, ma esser tanto in quell'atto medesimo intenti a D10, che non applichiamo all'Immagine nulla più, che se non vi suste. Allor di chi s'invaghirà il nostro cuore? S'invaghirà dell'Immagine? Nulla meno. S'invaghirà di DIO solo, non altrimenti che s'egli fusse veduto nell' Immagine sì, mà non per l'Immagine. In Contemplation evidet Anima pulchritu dinem Mugo in per pulchritudinem (sicut dicit Augustinus) Cor.c.12. quia adbuc videt eam per imaginationem: sed

per pulchritudinem (sicut dicit Augustinus) quia adbuc videt cam per imaginationem: sed tantum intenta est pulchritudini illi, quod videtur ei quod videat cam, non per Imaginem, de qua non cogitat. Sicut Narcissus, se per Imaginem comprehendens, quod esset imago nullo modo cogitabat.

E questo è ciò che intendeva il S.Rè Davide, quando con tanto affetto diceva a...

DIQ.

DIO: Delettasti me Domine in factura tua. Pr. 91.4.
Non diceva: Factura tua delectavit me, perchè non badava all'immagine. Diceva: Delettasti me in factura tua, perchè nell'immagine egli badava a lui solo. Desecit in ranta. Jalutare tuum anima mea. Chi sà far così, stia pur sicuro disaper contemplare in maniera altissima, riguardando ancora le Immagini. Allora non sapràcontemplare, quan do ò s'invaghirà delle Immagini, ò nelle

malara p. 27.

Nè vale il dire, come qui esclama taluno, che poco 10 mi riscalderò; se mi pongo dinanzi a gli occhi un' Immagine del Sole, benchè bellissima. A riscaldarmi sà d'uopo, ch'io vada al Sole. Se questo pruova, converrà dunque confortar tosto tosto la Santa Chiesa, a levar via da' Fedeli tutte le immagini, per chè queste non vagliono a riscaldarli. Chi non vede però dove sta l'errore? S'io mi pongo dinanzi a gli occhi l'Immagine del Sole, non mi riscalderò però punto, perch'io non. l'amo. Mà s'io l'amassi, come sacea quell'Eudosso riferitoci da Plutarco, il qual fol tanto, ch'egli havesse potuto vagheggiar il Sol da vicino una volta sola, e di la offer-

Immagini s'invaghirà di sè stesso, come un Narciso, ammirando il propio sapere.

> Plut. in Colote.

offervare, le sue fattezze si splendide, le fue misure, i suoi moti, si sarebbe anch? eletto di andar poi tutto in faville tra le sue vampe; oh quanto io credo, che allor mi riscalderei! Non mi riscalderei giammai tanto, quanto al Sole medesimo di presenza, ma pur mi riscalderei. Così accade nel caso nostro. Chi non ama DIO, non si riscalda a considerarne le Immagini, lo concedo, perchè quelle non possono riscaldare chi non è caldo. Mà chi l'ama, almen qualche poco, si commuove da quelle ad amarlo, or più sensibilmente, or p û sodamente; e così sempre è vero, che si riscalda. Io sò che il Giovane San Bernardino da Siena, non solo al Sole dipinto sapea riscaldarsi, ma parimente alla Luna. Perchè amando egli la Vergine caldamente, per amarla anche più, non troyava meglio, che andar di tanto in tanto ad orare su la via pubblica, innauzi a quella si bella Immagine d'essa, detta a' compagni, per pia facezia, da lui, la sua Innamorata. Che degn'onore sa mai dunque alla facra Contemplazione chi da quelli documenti per necessarii, mentre non son essi opportuniad infiammare gli spiriti di chi legge alla divozione, ma ad agghiacciarli.

ciarli? Concedasi, che talvolta può la persona non si curare d'Immagini, per provarsi a tener ferma da sè la sua mente in DIO, seuza un tal sostegno: Ch'è ciò che il Blosio non disapprovò quando disse: Interdum etiam ipsis Imaginibus Humanita- Parage tis piè relittis, attende placide amabilem. prasentiam Divinitatis, si potes. Itaenim. nonnullam mentis nuditatem in te fenties. Mà altra cosa è, che ciò talvolta possa fatsi anche bene da chi contempla; altra è condannar chi non lo fà sempre, quasi che perciò non divenga un Contemplativo di primo ruolo.

II.

E Vaglia il vero nonè cosa notissima, che le più belle Contemplazioni d'Anime pure pure, hanno tutto havuro il loro esfere in queste Immagini, che DIO venne a formare nella lor mente co' luoi vivaci colori?

Direi che si andasse a leggere specialmente S. Geltruda, a cui D10 comunica. va ineffabili verità con le rappresentazioni, or di prati, or di palazzi, or di mari, ed ora d'altre figure simili a quelle, che ci usiamo noi di formar nella fantasia, le non 'credessi di tar con ciò torto espresso a quei

146 PARTE II. gran Profeti, che sono stati i Contemplativi più millici, di quanti mai ne fioriscano al noltro secolo.

Sò ben io, che come le Visioni Intellettuali son più persette assai delle Immagimarie, per essere più conformi alla più bella ditutte, ch'è la Beatifica; così pure le Intelligenze son più persette assaiche non son le Inmaginazioni. Mà ciò non vale all'intento di chi vuol, che lasciamo d'immaginare aifine d'intendere. Perchè le Visioni Intellettuali non si distinguono in ciò dalle Immaginarie, che queste sieno apprese dall'Huomo con l'uso de' fantasmi suoi naturale, e quelle senza un tal uso. Questo è falsissimo, se credesi a S. Tommaso, la dove parla delle Visioni profetiche si altamente; perciocchè l'Huomo nella. vita presente non può intendere nulla sen-3.2.q.174. za fantasmi. Connaturale est bomini, se-

cundum statum præsentis vitæ, ut non intelligat sine phantasmate. Si distinguono però le Visioni Intellettuali dalle Immaginarie sù quello: che le Immaginarie sono infuse da DIO nella mente dell'Huomo per via di varie immagini corporali, ch'egli vi pigne con la sua mano maestra, ora d'un Carro trionsale, or d'un Tempio, or d'un Tro-

Trono, or d'un Fiume rapido. E le intellettuali son infuse per via d'un semplicissi--mo Intendimento, il quale sa all'Huomo vedere, senza tali spoglie obbiettive, una \_verità, quanto più limpida, tanto più lu-. minosa. Così proporzionalmente succeede nel calo nostro. E però non è giusto, per mio parere, dire alle genti che se vogliono contemplar bene, divertansi dalle immagini. Perchè ciò è un farle impazzare. . Contemplatio humana non potest esse sine phantasmatibus. Non hanno è vero le misere ad affannarsi, come i Pittori, affine di formarsi mai nella mente sì fatte immagini con pennellature forzose : perchè qui-.vi, oltre il patimento, vi sarebbe un grave pericolo d'illusioni. Mà non però si divisino, che quando non sann'esse pensar senza immaginare, non habbiano per quello un pensier persetto.

Che se talvolta per divina virtu può qualcuno arrivare in un ratto altissimo ad operar come l'anime separate da tutta. l'umana carne (ch'è ciò che forse nè put J'Apostolo si attentò, quanto a sè, di lafciar decilo, la dove diffe: Sive in corpore 2. Con nescio, sire extra corpus nescio, DEVS feit ) non però siegue, che finche siamo

nel corpo dobbiamo mai noi melchini ren-

tar d'intendere, come si fa suor del corpo-Jo quanto a me, diceva S. Teresa, non sò capine in che pensino questi, allontanandosi da qualunque cosa corporea. E poi lo potran capir subito tante Donne, anzi aggiugnerò, tanti Dotti, tanti Dottori, i quali sono ancora in questo da men di S. Teresa ?

E pur ciò è la ragione princ paliffima per cui tali arbitrarii Legislatori elcludon Cristo dalla materia dell'alta Contemplazione, perch'egli ha Corpo. Quando be-ne dovessimo in tale stato abbandonare tutte le nostre miserie, non dovremmo mai (come parlò pur la Santa) nè tentare, nè tollerare, che fusse a conto delle nostre miserie annoverato ancor egli que Sacro Corpo, il quale tanto flentò, sudò, diè di Sangue, per sollevarcene. E però chi vuole s'immagini a piacer suo di veder Cristo on bambino vagire in faice, or adulto pellegrinare per le Città, per le Castella, pe Borghi di Paleftina, or afflitto languir nel-1'Orto, or flagellato svenire alla Colonna, or forato spirare in Croce, or trionfante rilorgere dal Sepolcro, che non però ca-derà giù dallo stato, a cur D1O lo chiamò, di Contemplativo. Anzi quando anche vuol

CARO VII

mol metterfi a Contemplare IDDIO puro puro, fi figuri al princi pio di rimirarlo su trono eccello fra due le hiere di fplendidi Setafini, che a vicenda gli cantino il gran Trilagio, perchè da ciò la vera Contemplazion non patisce nulla. Così già videlo, contemplando, Ifaia

Ne fia chi dicami, che le immagini figurate a noi nella mente da DIO medefimo, hanno altra lena da muoverci che le nostre. Lo sò, lo sò. Anzi io concedo. che quelle rispetto a queste sian più , senza paragone, che le dipinture di Apelle, rispetto alle schiccherature, ò a gli scarabocchi de'fuoi garzoni più infimi di bottega: che è ciò che fece dire a S. Agostino (come fu toccato di sopra) che Animas nella Contemplazione videt pulchritudi- quantit nem per pulchritudinem, cioè conosce un anima. bell'Originale per mezzo di bella copia. Non è però che le nostre ancor non ci giovino, benche rozze, solo che da noi si lavorino dolcemente : de lab anotatione D

Vindi è che sille de Santi è stato affai, L leggere sù 'l gran libro delle Creature, e da' monti, dalle fonti, da' fiumi, dagli animali, alzaifi alla Contemplazio-

ne del loro fovran Fattore; non fi poten do far maggior onta al Demonio, che andare a DiO per quella scala medesima, per cui fà che tanti ne cadano a tompicolio.

Qual Contemplazione più mistica può trovarsi di quella che sece ad Osia S. Agostino, con la sua benedetta Madre, già proffima al fuo passaggio? Basti dir ch'una tale Contemplazione fece al buon Santo venire a vile quel di tutto l'Universo. E pur ella cominciò dal mirar quell'Orto; ch'era rincontro ad un aperta finellra, cui stavan ambi'appoggiati. Dall'Orto si palsò alleSelve e'di la fuccessiva mente all'Aria, alle Stere, alle Stelle, al Sole, ed al Cielo empireo, e di la si fini nel filenzio sommo. che si gode al fin l'Anima quieta in DIO

In the danque fi fonda quefta Opinione che la Contemplazione chiamata missica Limpedilca con tali immagini: sì che sia vano l'aspirare al silenzio pur ora detto, se l'Orazione io comincio dal ufo d'este nella Composizione del luogo, ora in Betlemme, or nel Cenacolo, or nel Calvario, ora in altre di quelle parti onorate dal Redentore, e non mi contento d'un atto di Fede pura, che dia loro animola un final ripudio? 🧀

Non.

Non havean forse una Fede pura un Girolamo, una Pelagia, una Paola, una Brigida, un' Ignazio Loiola, e più altri Santi di merito sublimissimo? E pur essi non contenti di tal purità di Fede, impresero saticosi pellegrinaggi a que luoghi sacri, per aiutarsi con la loro presenza a contemplare più attentamente i misseri cola operati. Che può dirsi di più? MARIA Vergine stessa così facea. Cheperò dopo la gloriola Ascensione del suo Figlinolo, non hebbe sù la terra maggior conforto, che andare anch'essa di tratto in' tratto ad orare in quelle contrade, in que campi, in quelle colline, santificate da lui con si pie memorie. Omni tempore quo Revel. 62.
post Ascensionem Filii mei vixi (così ella c. 61. di propia bocca lo rivelò alla sua dilettissima S. Brigida ) visitavi loca in quibus ipse passus est, & mirabilia sua oftendit. E come dunque dovransi condannar quasi debolinella Fede quelle persone, che non potendo, per orar bene, portarsi a que'santi Luogni, da noi lodati, fi formino col pensiero soavemente quella presenza locale, che tanti illustri personaggi stimarono comperata utilmente a qualunque costo, di navigazioni, di d'sagi, di dispetti, di K 4

Arapazzi, di ttrazi, e tal volta di baftonate ancor implacabili , loro date da i Mo-

ri infami?

unfami? Qual fù quell'Anima, scelta da DIO per figura d'una perfetta Contemplatrice ? Fù la Maddalena . E però qual dubbio ch'ella dovea; quant'ogni altra, effere atta ad unirfi,a paffare, a procedere in pura Fede? E pur ridottafi, ch'ella fu', la nell'antro, si inacceffo,sì inospito, di Marsiglia, che le accadette? Calò a trovarla l'Arcangiolo S. Michele, il qual portatale una gran Croce dall'alto, gliela piantò sù l'ingresso della spelonca, e l'ammaestrò a dover ognora tenerla dinanzi a gli occhi. Ed ella il compi si bene, che (come narra Silvestro effersi saputo poi per divina Rivelazione) non lasciò mai finche visse, di contemplare innanzi a quel Tronco con fingolar attenzione quegli obbrobrii, que'patimenti,quella passion, quella morte dolorosissima, della qual'ella era stata gia spettatrice . E poi diraffi, che fia vano aspirare all'eccella. Contemplazione, se dalla fantasia non si Igombra ogn'immagine, fin di GIESV' medefimo insù la Croce?Più tofto io dirò,

che chi è salito a perfetta Contemplazione, meno alsai iente impedirlela dalle im-

rea Ser. de S. Mara Mag.

magi-

magini. Chi non v'è falito, ora fi dee d'efse valer, come di sostegni, ora non valersene, secondo la diversa disposizione, in cui falo Spirito pronto ad unirfi a DIO . Noi Nella fira. non siam' Angeli, diceva S. Teresa, ma hab Vita al & biamo corpo. Il volerci far Angeli, ftando noi sù la Terra, è sciocchezza grande: anzi per ordinario il pensiero ha necessità di appoggio, benche alcune volte l'anima vada. tanto piena di DIO, che non sia bisognosa di coja alcuna creata, che la raccolga. Maciò non è si frequente. E S. Francesco di Sales aderendo a' medesimi sentimenti, disse ancor egli, che Le pretensioni così elevate di cole firaordinarie Jono grandemente soggette alle illusioni, a gl'inganni, e alle falsità . On- Introd. p. de avviene talora che quegli che pensano di effert Angioli, non sono ne anche Huomini buoni. Nè è cosa di maraviglia. Gli Huomini buoni hanno a sentir bassamente di se medesimi. Ma come sente bassamente di sè, chi volontariamente nell'Orazion si riguarda più ch'egli può dal pensare a gl'insegnamenti di Cristo, all'immitazione di Cristo, a i benefizii ricevuti da Cristo: e per qual cagione? Per non dar luogo con tale occasione ad immagini nella mente, benchè si pie, quali son quelle di Cristo. CAPO

## CAPO VIII.

Se per la Contemplazione mistica sa necessario cessare dall'eserci-Zio dell'Intelletto.

Ciò quanto all'uio dell'Immaginazione. Ora che direm quanto a a quello dell'Intelletto? Questo può escudersi dalla Contemplazione in due modi: ò con la fospensione da qualunque atto d'intendere ch'ivi avvenga, o con la sospension dall'intendere per discorso.

Se noi parliamo della sospensione da qualunque atto d'intendere, questa,secondo la sentenza più universale e più vera, non è possibile: perchè il contemplare nel fuo concetto formale include l'intendere. Super E- Vita contemplativa, calcatis curis omnibus, ad videndum faciem sui Creatoris inarde-Scit; così parlo S. Gregorio. E però in nelina quiete, in nelsun filenzio, in nelsun. fonno più mittico c'nabbia l'Huomo, può mai ceisar dall'intendere il DIO, ch'egli ama,

zech.ho.

ama e solamente sperimentarlo, goderso gustario, come sarebbe per dir cosi un Cie, co al suoco.

Ma su. Ove tal celsamento folse poffi-Bile (per verun'esperienza, che pur alcuni fostengono di provarne ad onta della ragione") qual perfezione aggiugnerebbe mai questo all'union con DIO? Non è meglio amare, ed intendere; di quel che sia non intendere ciò che s' ama? Conoscere un sommo Bene, non impedisce di sua natura l'amarlo intensivamente, mà sà che si ami anche più. I Beati quanto più conoscono DIO, tanto più l'amano sempre con ardor fommo. È perchè dunque noi per amarlo, non ci curiamo d'intendere punto d'esso, mà sol tanto di metterci, come oggi questi favellano, in pura Fede, mentre DIO ci hà date però tante cognizioni di sè nelle divine Scritture, tante parabole, tante profezie, tante nobili intelligenze, perchè n'arricchiamo il nottro Intelletto, non offante la Fcde che da noi vuole?

Nè mi si dica, che il conoscere de Beati è persetto, il nostro è impersetto: perch'io lo concedo subito. Mà per questo, che si pretende? Di amarlo tuttavia più, non lo conoscendo, che conoscendolo? Questo è strano:

156 P. A. R. T. E. 11. firano: perchè dal conoccere fi muove l'Huomo ad amar, più che non conocce. Ex his que animus novit, jurgit ad in cognita qua non nopit. E però possono molti ben in progresso amar DIO più di quello che no l'conoscono a parte a parte, come insegnò S. Tommafo; ma non possono non

i. Grez.

ho 11.10

conoscerlo. 2.4.ad Id

279.

Io sò ben simo che la pretensione di alcuni farebbe, che DIO nell Orazione ci to. gliesse dalla mente l'atto di conoscerlo al modo nostro, chè si imperfetto, e improporzionato; per improntarvene egli uno affai più sublime , come si fa con le forme , il quale non procedesse da noi, ma da lui medesimo. E questa è la presunzione. Senza che, quell'atto, il quale IDDIO c'improntaffe di tal maniera, non farebbe Opera nostra, sarebbe sua. E però qual perfezzione havrebbe allora in sè l'intelletto di chi contempla? Quella c'ha un foglio tafo di pergamena, in cui sia qualche bei detto di S. Tommalo, ò di S. Agostino, o di S. Ama brogio, formato in oto.

Quindi 10 non so capir ciò che voglia dirli chi pronunzio, che la Contemplazione è un modo forrano d'imporerire lo Spirito; perch'ella fà morir la Ragione. Se il modo

lovra-

forrano d'impoverire lo spirito fosse quefro, he vorrei io proporre uno il qual vincerebbe la Contemplazione di molto insovranità: E tal è dar luogo a gli scrupoti; perche questi uccidono la Ragione di modo, che rendono talor l'Huomo di savio folle, e di sensato frenetico. La Contemplazione, non folamente non fa morir la Ragione, ma la vivifica in quegli che Thanno morta, ò almeno mortificata: perchè la tà di languida vigorofa, di losca perspicace, di lenta presta, di grossolana agilissima in traportarsi fin sù le unvole;come fi è scorto in tante semplicissi ne Verginelle, che in virtu della sola Contemplazione hanno potuto tenere a scuola i primi Huomini de loro secoli. Diè forse morte alla Ragione la facra Contemplazione inuna Caterina di Siena, che si fanciulla eradivenuta in Europa l'Oracolo universale del Crittianesimo ? Se la Contemplazione facesse mai morir la Ragione, non farebbe altro che torre all'Huomo il più bel pregio, ch'egli habbia tra gli Animali, ch'è l'esfere Ragionevole. Non sa per tanto ell'all'Huomo sì grave oltraggio, mà gli fà bensi foggettar subito la Ragione alla Fede con forza altissima, mostrandogli vive

vive quelle verita, che prima gli rassemi bravano impercettibili. E ciò non è trucia dare in lui la Ragione, è persezzionarglie, la. Mà in somma quegli, chusano qui un atal linguaggio di Ragion morta, vorrebbo, no darci a credere, che nella Contemplarzione noi perdessimo assatto l'Intendimento a noi naturale, e che ne acquistassimo un altro, che sia per cesì dire appiccato ed avveniticcio. Ma quella è una fassità. Intendiamo, e intendiamo con gli atti nostri, benchè assai più vigoros, in virtù de conforti, che DIO ci porge a formargli tali.

He se parliamo della sospension dall'
intendere per discorso, è indubitato
che la Contemplazione non può mai giugnere al grado propio, se non dapoi che l'
discorso riman sospeso. Cessante discursu
figitur Anima intuitus in Contemplatione
unius simplicis veritatis. Così parlò S.
Tommaso. E la Contemplazione quell'atto semplice, con cui, quasi ad un guardo, si
vede ciò, che già rintracciavasi col discorlo; e però subito che si arriva a un tal atto,
convien che a forza il discorso sia ritenuto,
come importuno ed inutile; non altrimenti di quel che si ritenga ogni Veltro, quando

do dall'avido Cacciatore sù già satta la

preda amata.

Ma che? Questa totale sospension dal discorso, mai, per mio parer, non deve essere volontaria: ma solo quando IDDIO senza d'esso ci unisce a sè, in virtù di quella Fede vivache supera ogni discorso:ò quando noi con esso habbiam conosciuta la verità, sì certa e sì chiara, che già non ci resta bisogno più di conoscerla, ma sol tanto di muoverci ad abbracciarla animolamente con affetti proporzionati. Non ci hà per questo IDDIO donato il discorso, perchè l'usiamo quali Huomini ragionevoli? E come dunque si dovrà oggi riporre la persezzione dell'Orazione in quest'alta massima, di abbandonare a bello studio il discorso, ancora che soave, spontaneo, e non già studiato, quale niuno mai lodò, ch' io sappia, in nessuna Orazion mentale, sicco. me in quella, che sempre hà da est r'Opera di compunzione, molto più, che d'ingegno.

Povero Davide, che tante volte a DIO disse, disponendosi all'Orazione: Da mihi Pais 1.34. intellectum, & scrutabor legem tuam, & custodiam illam in toto corde meo: e in tanti modi ricercò lume a gli occhi suoi perspicace e penetrativo, assine di considerare.

da

da sè tante maraviglie. Revela oculos meos, & confiderabo mirabilia de lege tua. Medilabor in operibus tuis. Meditabor in iuflificationibus tuis. In matutinis meditabor inste. Bis gna dire, che non suste a lui noto quanto era meglio abbandonare nell'Orazione il discorso, che adoperario.

Al difcorto allora nuoce alla Fede.

quand'egli vuol con essa procedere da Padrone, con tar ch'ella tengagli dietro all'Alesso passo: e però tanto solo vnol egli credere delle cole a lui rivelate, quanto n'mtende. Ma non così, quando egli va per contrario dietro la Fede qual servo d'esfa: e però non altro egli vuole, che cercar bene d'intendere ciò che crede. Alloa. s. q. s. ra, come S. Tommaso insegnò, la Ragion umana, non solo non toglie il merito della Fede, ma lo sa crescere, perch'è segno di havere la Fede in pregio. E così quale opposizione han tra sè queste due funzioni, che si rappresentano appunto con 😅 contrarie : il discorrere al tempo dell'Orazione mentale, e lo stare in Fede? Perde dunque tosto la Fede uno che discorra? O che linguaggi inauditi! S. Agostino, che nelle Meditazioni da lui formate, discorrea si divinamente, perdea la Fede? La perde va

CAPO VIII. ' 161

deva un Bernardo? la perdeva un Bonaventura? la perdeva un Anselmo di cuor si tenero? E quell'Apostolo, il quale havendo al fuo Timoteo proposte le verita Cri-Miane, l'esortò a meditarle continuamente: In his meditare, in his effo, l'esortà n'Tim con ta l'atto a mancar di Fede, ò almeno di Fede pura?

Povera Fede! Ci sono alcuni, i quali oggi vorrebbono condannarla a non havere altra Ancella, che l'Ignoranza. Ma non così volle già far S. Tommaso, il quale insegnò, che le Scienze medesime naturali, quante mai sieno, son tutte Ancelle, di cui la Fede si vale, assine di chiamar l'Anima a quella Rocca, in cui DIO l'attende, voglio dire al centro del cuore. Ed in tal senlo egli reputa di lei scritto: Missi Ancillas 1.2.4.1. Juas pocare ad Arcem. Chi però dira mai, che un huomo scienziato, valendosi all'-Orazione, eziandio quietissima, di quelle cognizioni, ò di quelle contezze, ch'egli hà nella sua mente, per ire a DIO; manchi però tollo di Fede à Anzila Fede è quell'appunto, che manda a lui tali Ancelle di moto propio, per più sollecitarlo ad andare. Quindi, è che S. Tommaso medesimo scrisse altrove, che se le persone semplici ric-

riescono talor più divote nel contemplare, che le scienziate, è per accidente; cioè perchè quelle sono più facili ad umiliarsi. Mà che di propia natura non è così. Dipropia natura sono più atte ad acquistare la devozion le scienziate, che non le semplici, se vogliono soggettare la scienza a. DIO. Si scientiam, & quamcunque aliama persettionem homo persette DEO subdat, exboc ipso devotio augetur.

Or vada dunque pur chi si vuole, divulghi tra'l popol pio, che non si può, nell'Orazione discorrere, e stare in Fede. Questo è calunniare due Personaggi al tempo stesso, di merito sublimissimo, qua-

li son la Fede, e'l Discorso.

a.y. ad 3.

LII.

A oggimai pare che fi sia quasiperduto nell'Orazion mentale di
mira il sine. Perchè il sine d'essa non è, nèlo starvi in Fede, nè l'adoperare il Discorso. Il sine è illuminarsi, insiammarsi, purisicarsi, e così disporsi ad un'intima unioncon DIO. Or quando a ciò sia bastevole quella Fede senza Discorso, che
cotanto si preconizza, chi cerca più è
Ma quando nò, perchè vietare il Discorso, che non può appunto ristettere
giame.

giammai meglio, che incontro al Sole? La Fede sola in pochiffimi io credo che sia bastevole a ben orar mentalmente: perch'ella è Fede ne' più, mà non è Fede viva : es'è Fede viva, non è che talor non. dorma. E posto ciò; perchè si dee tanto havere in abborrimento di risvegliarla con quelle facili considerazioni opportune, che l'huomo formi in virtù del propio Discorso, ò pur dell'altrui? Che novità, che dettati, che documenti, son'oggi quei, che mi vogliono dare alcuni? Sò che la Fede è la Padrona, e che tali confiderazioni sono le Ancelle destinate alla Fede. Mà è cosa forse si strana, ò sì sconvenevole, che le Ancelle vadano a destar la Padrona? Anzi a tal effetto di risvegliare la Fede, sì necessaria ad orar con piena attenzione, sono state composte in qualunque Secolo. tante Opericciuole divote. Si opporrà, che alcune di queste sieno state forse composte con molto studio. Mà si consideri, che ciò fù fatto per levar tanto più lo stu-

Quindi è che S. Teresa biasimò affatto,

dio a chi le usa. Chi sdegna affatto di esercitare quel dono, che DIO gli hà dato dotandolo di Discorso, non altro sà, che

mostrarsene immeritevole.

in più luoghi quegli che vogliono volontariamente sospendere un tal discorso, ma specialmente al capo settimo della sua

Mansion sesta, pariò così.

S. Terefa Manf. 6. 6. 7. e il fino Compilatore fra Tom, di Giesù 6.12. nel grado di Oraz. di Ratto.

Si tropano alcune Anime, le quali, come il Signore le fà arrivare a perfetta Contemplazione, non possono più discorrere per li misteri della vita di Cristo, come facenana prima. lo non sò qual fiala ragione. Mil. che l'Intelletto rimanga assai inabile allas Meditazione, è molto per ordinario. Credo che sia, perch'essendo la Meditazione entra indirizzata a cereare DIO, come una volta trovasi, e l'anima rimane assuefatta a cercarlo per mezzo delboperazione della Volonta, non vuole più stancarsi con quellas dell'Intelletto. Ed anche mi pare, che ria tronandose la Volentagia infiammata, non porrebbe questa generoja Potenza della Votontà servirsi di quest'altra dell'Intelletto. s'ella potesse di meno: mà solo starfene tutta occupatain amare, senza più attendere ad altro. Questo è impossibile, massimamentes finche non si giunga all'ulsima grado di Orazione; e però è un pender tempo: perché molte volte ha bisogno la Volonta, per accendersi, dell'aiuto dell'Intelletto. E la ragione è, perchè quantunque non fla morto, flà però, morswortificato il fuoco, che la suole far ardere, bà bisogno di chi vi soffii, acciocch'egli mandi calore. Sarebbe for e bene, che flefse l'Anima con questa aridità aspettando fuoco dal Cielo, il quale abbruciasse questo Sacrificio, ch'ella stà facendo di sè a DIO, come fece il noftro Santo Padre Elia? No di rerto. Non è bene aspettar miracoli. Il Sinore gli fà quando più gli piace. Mà suole che noi ci tenghiamo tanto cattivi, che. erediamo non meritare ch'egli li faccia; e she però vi aintiamo in tutto quello che pogremo, lotengo per me, che fin che viviamo (per alta Orazion che habbiamo) ti abbi-Jogni questo, benche nell'ultima affai di rado. Si che, quando nella Volonta non si trona il detto fuoro, acceso, ne si sente la prefenza di DID (notifich'ella non dice ne »'è dice me si sente) è di mestieri che la cerchiamo, Polendo cost Sua Maesta, come facea la Spofa ne' Cantici ; e che domandiamo alle Creature chi le ba fatte? come dice S. Agostino, e non ci stiemo belordi perdendo il tempoin aspettare quello, che forse ne' principy si fà donato. Perchè può essere che il Signore non ce lo torni a concedere per più unne. Noi sappiam per qual via habbiam da pierere à DIO, ch'è quella de comandamenti e de' configli. Siamo diligenti nell' offervanza di questi, ed in meditare la sua vita, e la sua morte, ed il molto che gli dobbiano. Il resto venga quando a lui torni inpiacere.

Fin qui la Santa, con un inchiostro, s'io non erro, si chiaro, che di molto egii su-

peral'oro, e l'ostro.

E pur quando l'Anima è in questo grado, di cui ragiona la Santa, è in quel si alto di Ratto. Che sara dunque in que gradi che son più bassi? Si potra l'Anima contentare allora di starsene all'Orazione senz'altro più, ch'una Fede pura?

Se D10 supplisce da se, come avviene in molte persone semplici, che non sapendo nell'Orazione discorrere, sanno confondersi, sanno compungersi, sanno almeno raccomandarsi; non si dice che cerchino di discorrere. Mà non voler altro nell'Orazione che starsene in pura Fede, aspettando, che D10 dall'alto ci tiri a sè, quasi a sonno solo apre la porta, ma la spatanca, alla Pigrizia, alla Sonno lenza, alla Sapidezza, all'Inezzia, se non ancora a mille Illusioni medesime de' Diavoli, i quali appunto non altro ne Cristiani bramano più

più ch'una Fede tale; cioè Fede che noncooperi, sia con la volontà, sia con l'intelletto. Fides, si non habeat opera, mo rtua. 144-157est in semetipsa.

## CAPO IX.

Se per la Contemplazione mistica sia necessario di sospendere l'esercizio della Volontà; nè solo nell'Orazione, ma ancor tra 'l giorno, ssuggendo di eccitave affetti iterati di diuozione, assine di non perdere il Guardo sisso.

I.

Esta ora da vedere ciò che appartiene alla sospension degli affetti chiamati eliciti, cioè procurati da noi. Perchè, non contenti alcuni di biasimare nella Contemplazione l'esercizio della Immaginazione, e dell'Intelletto, giungono a biasimare anche quel della Volonta, con raccomandar, che questa sita, quieta quieta, non eccitando gli affetti da sè medesima più serventi, ma aspettando che DIO per dir così gli commuova di malla della vono

Mohia.

of Malaval.

of Meto.

## 268 PARTE II.

no propia, con dar fiato a gli Organi lezoz Se chi fa così faccia bene, io me ne rimetto: ma quanto a me mi guarderei grandemente da un tale ardire, perchè ben è giusto, che da DIO ciascuno desideri i doni infusi, ma non mai gli atti, i quali son

dipendenti da tali doni a

Gli atti nostri conviene che sien vitali; è non come quegli degli Organi; che dani suono, ma a forza di puri mantici. E però, siccome se DIO nell'Orazione infondesse in noi l'atto d'immaginare; ò l'atto d'intendere; non saremmo noi quei che immaginassimo; ò quei che intendessimo, ma sarebbe più tosto DIO; così sarebbe più tosto DIO quel che amasse, non saremmo noi, dov'egli infondesse in noi l'atto dell'amare. E però qual merito allora sarebbe il nostro?

Possiamo noi nella Contemplazione pati puramente divina, quanto alla veemenza di quei consorti, co quali IDDIO concorre ad avvalorar le nostre Potenze, l'Immaginazion, l'Intelletto, la Volontà, dando fiato sommo; mà non già pati puramente divina, quanto alle operazioni c'hanno a procedere dalle nostre Potenze. Queste è di necessità, che sieno anche nostre: aittimenti per fimili operazioni non fi dovrebà be a noi maggior guiderdone, nè maggior gloria, di quel che si debba a gli Organi per quel loro bel fuono armonico

Ma pochi faranno quegli i che vadano all'Orazion/con tale intenzione: giacchè questa sarebbe più temeraria, che falutare. Ed io quanto a me vorrei più di certo nell' Albero 'i frutti nati su i rami; che i frutti appesi;benche i frutti appesi fussero anco-

I più diran che la Volonta procuri da principio di unitsi a DIO, mache unita. una volta, non pensi ad altro. Si contenti di starfene così unità , senza volersi ad ora ad ora eccitare con atti simili a quegli per tui fi uni : giacche questo è un disturbarfi .

E' un diffurbarfi? Io lo credo per chi veramente goda una tale unione; qualiè quella, che qui fi finge ; di quiete altiffima: mà il punto stà, che questa è rara, e di rari. In Cielo stesso il silenzio sù di mezz'ora:anzi nè pur di mezz'ora ; mà di quasi mezza . Fadum est filentium in Calo quasi media hora. E perche? Perche si sappia quanto Apocas. breve è la Quiete della vera Contemplas zione fra noi mortali: Riportiancene a S. Gregorio: Calum est anima Iusti: così dic' egli:

Super L. zech.ho.

egli.Cum ergo quies contemplativa vita agli tur in mente silentium fit in Calo:quia terrenorum actuum frepitus quiescit à cogitatione, ut ad lecretum intimum auris animum apponat. Sed quin bac quies mentis in hac vita perfelta esse non potest, nequaquam hora integra factumin( alo filentium dicitur, sed quasi modia hora, ut ne que ipsa mediahora plene sen-Bintur cum tramittitur, quaft: quiz mox ut ani. mus se sublevare caperit, & quietis intima lumine perfundi, redeunte citius cogitationum strepitu, de semetipso confunditur, 🐟 confusus cacatur. Che menti dunque son. queste, che sù la terra godono una Quiete si insolita, qual'è quella che ci vorrebbe a non haver più bisogno di andarla a poco a poco aiutando in un'ora intera? Convien che queste non sieno Gieli terreni; ma Cieli superiori,ma Cieli sopreminenti,ma Cieli che per poco gareggino con l' Empireo.

E pure questo documento ha pigliato già tal vigore, che v'è chi si è lasciato anche scorrere dalla penna, che quel primo atto eccitato nell'Orazione sia sufficiente non solo per tutta l'ora, ma per tutto'l resto etiandio della settimana: e che però non sann'astro, che andar perduti dierro al sensibile, quei che tra'l giorno procura-

Malaval.

no

no di formare atti nuovi ò di dedicazione a DIO di sè steffi, ò di riverenza, ò di ringraziamento, ò di lode, ò di compunzione, ò di confusione, ò di supplica; quasi che l'iterazione di questi diversi affetti non vaglia ad altro, che a disturbare la purità di quell'atto spirituale, alla quale arriva chi, qual'Huomo interiore, non pensa ad

altro, che a vivere quieto in Fede.

La sola novità d'un tal documento pare a me che sembri bastevole a condannario: perch'egli và dirittamente a ferire l'ulo delle Orazioni giaculatorie, che, come habbiamo in Cassiano, sù con tante lodi approvato concordemente da tutti i Padri dell'Eremo, che non mancavano d'essere ancor essi eminenti Contemplativi: anzi che tanto raccomandato già fù da S. Agostino nella sua lettera a Proba de Orando Epitate DEO. E non sono sue tutte tutte quelle parole? Ideo certis boris ad negocium orandi mentem revocamus, ne quod tepescere caperat, omnino frigescat. Quindi lodando gli . antichi Padri di Egitto, aggiugne cosi. Dicuntur Fratres in Egypto crebras quidem habere Orationes, sed eas tamen brevis-· fimas, & raptim quodammodo taculatas, ne illa pigilanter cretta, qua oranti plurimum nece/-

necessaria est, per productiores moras eval nescet, atque bebetetur intentio. E non è appunto ciò quel che alcuni ci distuadono, con volerci oggi sar vivere solo in Fede, quasi che tutti gli atti, che si aggiungo-

no a quello, sien' atti mutili?

Ma forse S. Agosmo, con quegli altri Padri dell'Eremo meno dotti, non erano arrivati, com'oggi, a considerate, che, siccome chi hà una volta donata una giosa al Principe, non accade ch'ogni poco gli torni a dire: Signore so vi dono quella giosa, Siagnore so vi dono quella giosa, perche già con quell'atto primo s'intende che l'hà donata; così chi una volta hà fatta dedicazione a DIO del suo cuore, non accade, se lascia starglielo, che gliel voglia donar di nuovo.

MIGN. • 117. • 157. Mà qual parta men acconcia? Se quofia vale, convien che la Chiefa resti di tornar sette volte il giorno a tidire à DIO: DEVS in adivissimo meum intende, &c. Perchè, se uno facesse così con un Principe, di andargli dentro un di sette volte a rummemorargli, che gli dia prosto soccorso ne suoi bisogni, sarebbe senza dubbio alla settima, poco men che sacciato via con le bassonate i tanto la repetizione

COR

son gli Huomini di questi atti, sarebbe non splamente importuna, ma irragionevole.

Bisogna però avvertir, che una tale dedisazione a DIO di noi stessi non si rinuova ( come costoro suppongono ) assin di far nota a DIO l'intenzion c'habbiamo di attendere al suo servizio: perchè già questa, se non sù ritrattata, gli rimane appieno notissima dal primo atto. Si rinuova per isvegliar noi medesimi a ricordarcene. Ideo, per certa intervalla horarum, etiam. Ibid. perbis rogamus DEKM, ut illis rerum fignis nos ipsos admoneamus, così disse S. Ago-Rino .

Però chi sià del continuo sì unito a DIO, che con tali atti iterati, non accresca launione, ma la disturbi, conservisi in. quell'unione, che quella ballagli: ma quanto pochi sono quei sù la terra, che arrivino a rai unione, da che tanti Padri dell'Eremonè pur essi mai si arrogarono di aspirarvi? La Vita Contemplativa, se ben si guarda, è quali una Lotta assidua, dello Spirito che vuole attendere a goder DIO, del Corpo che lo ritarda. Così giudicò S. Gregorio . Anima, cum contemplari DEVAL zech.ho. nititar, velut in quo dam certamine posita, modo quasi exuperat, quia intelligendo G sen-

& sentiendo, aliquid de incircumscripto lumine degustat; modò succumbit, quia ex degustando, iterum deficit. Come però può lo Spirito superare il Corpo di modo in cosìgran lotta, che più non ceda? Non sarà poco le ad ora ad ora ritorni a ripigliar forze da vincere l'Avversario. E questo, .s.q.150. dice S. Temnaso, che accresce il diletto íommo, che ha nella Contemplazione lo. Spirito unito a Dio: godere un bene, gua-

da gnate ogni volta con gran contratto. Quindi è, che per una Venerabile Vedova di Cantal, a cui S. Francesco di Sales approvò quello sentimento di non iterare atti nuovi, attesa la difficultà maggiore ch'ella dicea disperimentare ad unirsi che a stare unita; si leggono molte e molte, a cui die documenti nelle sue lettere affatto opposii. Anzi suo stile ordinario eras prefiggere alle Anime, ancora sante, da lui dirette, un numero certo di aspirazioni, com'egli le chiamava, amorose, da, farsi fra tanto spazio: ben intendendo ilbuon Santo, che il fuoco della Carità solo allora havra quiete propia, quando fara, giunto in Cielo a pofarsi nella sua Sfera. Finattanto ch'egli ila esule sù la terra, non . ha mai quiete maggiore, che andando, all'-

all'alto. E così egli tenea per sè giornali mente un suffidio pronto di simili aspirazioni, tratte da ciò che la mattina stessa havea meditato, affin di potere ad ora ad ora con esse anciare a DIO.

S. Teresa non da per avviso a tutti que. Ricordo gli, che attendono all'Orazione, di fare a DIO cinquanta obblazioni il giorno di se medefimo? E pur io non credo ch'ella. con ciò intendesse mai d'impedire la loro. quiete. Mà come potè ella intendere d'impedirla, se afferma che quei che arrivano al grado sommo d'union con DIO, detta da lei Matrimonio spirituale, non possono far dimeno di non mandare tra'i giornomolte esalazioni d'amore verso DIO stelso, quali sarebbono. O vita della mia vita, a.z. ò salute, ò sostegno, ed altre, ch'escono: fuori dal cuore a forza ?

S. Bartolomeo Apostolo cento voire il dì s'inginocchiava a rinovare un tal atto: di onore a DIO, e cento volte la notte, riponendo in ciò la sua quiete, non solamente di spirito mà di corpo.

E del Santo Rè Davide non è noto, che sette volte il di cossumava di ripetere a. DIO quelle lodistesse, che gli havea gits date una volta? Septies in die landem dixi ? ?!!!

tibi super indicia inspitia tua: non si appagando della sua prima intenzion di lodar-

lo lempre. Semper lans eius inore meo. Pur troppo tutti habbiamo dentro noi

tanto pelo dalla natura corrotta, che basta a ritirar lo Spirito al basso, se (come sa costuma di fare con gli oriuoli) non si rialzano ad ora id ora i fuoi piombi. Corpus qued corrumpitur aggravat animam, & ter-

rona inhabitatio deprimit sensum multas

coritantem.

HE vale adunque citare in questo proposito S. Tommaso, perch'egli dice che la volonta di andare all'ultimo fine non però cessa, tuttochè del consinuo non firmuovi? E vero ch'ella non cessa. mà fi diverte, mà si debilita, e però, dato che il rinovarla non sia di necessità (come solo il Santo pretende) non per quello lascia dessere di profitto. Chi va a Roma farebbe foile le tornasse ogni poco a ridire dentro di sè: Bisogna andare a Roma, Bi-Jogna andare a Roma: perchè la voglia naturale, chegli ha, di andare a rimirar la.

Città Reina del Mondo, glielo rammemora appieno da se medefima. Ma nel cafo nostro non milita un tale istinto. Nel caso

nostro

Digitized by Google

C A P O IX. 176

nostro evanescii intentio, d'almeno bebetatur, come disse S. Agostino, se non rinuovasi. Tutti siamo pur troppo inclinati al basso, per quanto habbiamo intenzione di andare all'alto. Condeletter legi DEI se-Rom.7.22. c undum interiorem hominem: video autem, aliam legem in membris meis, repugnantem legi mentis mea, & capuvantem me in,

lege peccati.

Quindi per compilare le molte in una Sia pur conceduto a tal anima di vivere del continuo si unita a DIO, che sia per esta superssuo indirizzare verso sui ad ora ad ora questi lanci di aneliti più serventi (che sono, per dir così, tante scosse, tante scosse, tante scosse, tante scosse, che tenta ella di dare alle sue catene) come si può mai però condannare, quasi avida del sensibile, così grande schiera di Santi, che d'ogni tempo ha satta infin prosessione di praticarli con sommo ardore?

Se questo è assecondare il sensibile, converra ancora che Santa Chiesa determinista a levar via tanti vari esercizii di devozione, con cui procura di allettar l'anime a DIO, perchè questi son troppo pregiudiziali a chi si risolva di vivere in puro spirito. Che musiche? che processioni è che

M pre-

preci? che libri sacri? Esclamisi con chiarezza, che Sagramenti? Non danno questi al sensibile una dolce elca? Il puro spirito dec contentarsi di vivere in pura Fede.

Tale in sustanza è la Dottrina di alcuni, i quali danno precetti di persezzione così eminenti, che bisogna levare ben bene il guardo a voler mirarne la cima. Mà oimè che sotto si folta selva d'abeti si può pur

troppo temer d'incespicamento.

lo trovo che i Santi hanno posto infinito studio affin di addimesticare la Santità, ingegnandosi a tale effetto con mille industrie, di condur per via del sensibile i cuori a DIO; giacche l'amare in un tal'caso il sensibile, come mezzo, non sù mai male ad Huomini come noi sottoposti a i sensi: il mal fù l'amarlo qual fine. Finchè la Chiesa per tanto non miasserisca, che sia contrario alla persezzion cristiana il rinovare tra'i di con maniera dolce molti affetti lacri d'amore a DIO, di obblazione, di ossequio, io mi guarderò di prestar fede a chi scrive con gran coraggio: che questo è lasciare la sorgente per li rivi, cioè lo squardo fisso in DIO, per alcune leggieri affezzioni, che non fervono ad altro se non che a sfie-

sfiorar la pietà. Più tosto io crederò, che un parlar così, sia voler farci abbandonare que' rivi, i quali a poco a poco ci guidano alla Sorgente.

## CAPO X.

si mostra quanto sia arbitraria la Legge, per cui si dice, che senza Contemplazione non può alcuno arrivare a perfezzionarsi, cioè a conseguire quel sine principalissimo, che s'intende con l'Orazione.

Į.

D ecco che sì le Leggi ch'appartengono all'Oggetto della Contemplazione, come quelle che appartengono al modo di contemplare, hanno, secondo che sono addotte da questi, assaissimo d'arbitrario. Più tuttavia pare a me, che n'habbiano quelle, le quali spettano al Fine di chi contempla,

Questo Fine è di arrivare alla Perfezzione: ed a ciò non può nulla opporsi. Mà perchè aggiugnere, che se tanto pochi si

M 2 avan-

PARTE IL

avanzano alla perfezzion Critiana, è perchè non si danno alla Contemplazione. specialmente missica, mà puramente attendono a meditare? Questo è un dar sentenze a piacere. Perchè nè S. Agostino in quella sua lunga lettera scritta a Proba de Orando DEO, nè S. Girolamo, nè S. Gregorio, nè altri de' Santi Padri, che tanto raccomandarono l'Orazione, trascorsero

2.2. q.83.

Jac. r.

in alcun tempo a parlar cosi. La perfezzion Cristiana non consiste

nell Orazione, come volevan gli Eretici Maffaliani. Confide nell'amor di DIO, maggiore ò minore. Chi in altro la ripo-2.2.9.184 nesse, come insegnò S. Tommaso, direb-

be errore. L'Orazione è sol mezzo grande per acquistarla, come son anche i tre

Configli Evangelici.

La più necessaria Orazione è quella che confisse nel dimandare, perchè a questa ha DIO legata per legge, almeno ordinaria,

la concession di tutte le grazie. Petite &: accipiatis, affinchè habbiamo così necessità dirammemorarei, che qualsisia nostro

bene ci vien da DIO. Omne datum optimum, & onene donum perfectum desursums est , descendens à Patre luminum .

Quell'Orazione ch'è intitolata Méritale,

è di

è di giovamento incredibile, perch'ella sà che camminisi a lume vivo; corregge l'Immaginazione, convince l'Intelletto, conforta la Volontà; e finalmente dislacca l'Huomo dall'affezzione di tutte le creature, con sar ch'egli a guisa d'Assuero, trovata un'Ester, ch'è la Consolazione 'Divina, non curisi più di Vasti, ch'è la Consolazione Vmana, già tanto amata; anzi arrivi a dimenticarsene.

Ora questa Orazion mentale ha due parti, come già tante volte habbiam replicato: la Meditazione, e la Contemplazione: le quali aspirano ambe all'istesso giovamento di spirito dianzi addotto, quantunque con varii moti. Voler però dissinire che a conseguirlo sia mezzo acconcio in ciascuno, più la Contemplazione, che la Meditazione, ò più la Meditazione, che la Contemplazione; è una impresa, non solamente difficile a sostenersi con quel rispetto, che in ogni causa si debe sempre alle persone, e alle parti; ma con quello che devesi ancor maggiore, alla Verità.

Se si dica, che la Contemplazione è più proporzionata naturalmente allo stato di Perietto, che a quello di Proficiente, ò M a che

S. Greg. L.6. Mor. c. 17.

Iob. s.

che a quello di Principiante, si dice il vec ro; perchè la Contemplazione, ch'è quel beato Sepolero; in cui si riposa l'Anima mortà al Mondo, richiede di sua natura, una gran ricchezza di meriti antecedente in chi vuole entrarvi. Ingredieris in abundantia sepulerum. Mà se si dica ch'allo stato di Persetto non si può da mosti anche, giugnere meditando, si dice una salsità.

Perchè qual Concilio, qual Canone, quale

Mdin p. +1. Scuola die tal sentenza?

Non è mezzo necessario per arrivare alla persezzione, nè pure il seguire i Configli stessi Evangelici, come ci da chiaro a vedere la Chiesa Santa, che canonizza tanti e tanti di quegli, che liberi d'ogni voto, Padroni di sacolta, Padri di samiglia, morirono sù i loro talami maritali: e poi sarà mezzo necessario applicarsi alla Contemplazione, e specialmente a quella Contemplazione, ch'è detta missica; la quale appena appena ritrovasi in certi Spiriti, rari al Mondo, più che non sono sorse rari gli Vccelli, nominati di Paradiso?

Se così è, la persezzion Cristiana non è dunque riposta in poter d'alcuno, il quale adempia i Consigli stessi Evangelici. Conciosachè non convengono tutti concor-

demen-

demente in dire a bocca pienissima, ch'una tale Contemplazione è dono gratuito: che DIO la concede senza legge, a chi vuole, quando vuole, quanto vuole, e com'egli vuole ; e che nessuno con veruno sforzo di spirito può acquistarla infallibilmente, finchè non giungasi a depor la spoglia mortale? Multi tota vita sua ad hoc tendunt, sed non pertendunt, così parlò S. Bernardo, quibus tamen si pie & perseveranter co- ser. de nati sunt , statim ut de corpore exeunt , red. Citcumc. ditur quod in bac vita dispensatoriè est negatum; illur perducente eos sola gratia, què prius tendebant ipsi cum gratia. Ecome dunque sarà in potere d'alcuno (tuttochè adempia i Configli stessi Evangelici ) conseguire la Persezzione, se non è punto in poter d'esso quel mezzo, senza cui non. può conleguirsi la Persezzione? V'è mai chi speri, ò vedere senz'occhi, ò sudire senz'orecchi, ò volar senz'ale? Così accade nel nostro caso.

N ON dirò già io per contrario, che la Med razion rigorosa sia mezzo ne men ella di suo genere necessario a perfezzionarsi: perche son di parere, che col puro raccomandarsi a DIO giornalmente

di

S. Verefa Cemino di berta 4.17. di vero cuore, possano alcun'Anime semplici arrivare ancor este sopra la terra avoler solamente ciò che DIO vuole, ed a voler solamente per ciò, perchè DIO lo vuole; ch'è, s'io non erro, quell'ultima sommità della Persezzione, a cui può aspirarsi. Mà dirò bene, che generalmente parlando; è mezzo giovevolussimo, quanto sia la Contemplazione; non si potendo nè con veruna autorna solamer l'opposto, he con veruna ragione, che mostri sorza.

Mani. 6.

Anzi veggo io che S. Teresa, la dove la Meditazione esemplifica in questa forma: Prgliamo a meditare un passo della Passione come sarebbe, quando fu Crifto preso nell'-Orto, e in questo mistero andiamo considerando le cose che sono in esso, soggiugno fub ito che una tale Orazione è grandemente mirabile, e meritoria: e però dice di non saper donde nasca, the chi è arrivato a sublime Contemplazione non posta usarla; ie non è perchè l'Anima intende allora questi misteri medesimi in un modo più parfetto, cioè con un solo gnardo. Quanco però havrebbe S. Teresa mai detto, che meditando non può mai l'Huomo arrivare a perfezzionarsi?

Solo in contrario veggo io che questi ti addu-

adducono l'esperienza: dicendo, che molti dopo cinquant'anni di questo esercizio esteriore, quale essi chiamano la Meditazione per titolo di dispregio, ritrovansi voti di DIO, e pieni di se medesimi, havendo di spirituali non altro, che il solo nome.

Se questo argomento, tolto dall'esperienza dovesse in questa causa esser l'unico a prevalere, non mancherebbe più d'uno, che lo ritorcerebbe di subito contro a quegli, che parlano in questa forma, dopo

egual tempo d'esercizio interiore.

Mà nò, ch'io non lo ritorco: perciocchè questa sarebbe all'intento nostro unaforma di argumentare, più scandalosa, che salutevole: e poi non è giusto mai, che l'animostrà di alcuni pochi nel favellare pregiudichi a tanti buoni, che non v'han col-

pa, anzi che l'hanno a dolore.

Ditò solo che l'esperienza qui poco vale, perchè quei disetti, che sono attribuiti a chi medita, si possono ritrovare anche inchi contempla; e que' disetti, che sono attribuiti a chi contempla, si possono ritrovare ancora in chi medita; perchè siami tutti d'una medesima creta. Tali disetti però non sono disetti dell'Arte, ma dell' Artesice. Onde, siccome chi contempla, rispon-

molin.

risponde, che la Contemplazion non des condannarsi dal veder, che alcuni i quali v'attendono di proposito, n'e scano talor Huomini tenaci delle loro opinioni, risentiti, ritrosi, e nemici del faticare; perchè ciò tutto procede da loro vizio: così rispondera pur chi medita, s'egli udira contrapporre altri disetti di simil guisa a coloro, i quali lungamente han dat'opera a meditare.

Convien però in questo genere dir più tosto, che come non si può dissinire quali legni sien quelli, che sinalmente arrivano più di certo all'amato potto, se quelli che vanno a vela sù l'alto Mare, o se quelli che vanno a remi, per chè tutti al pàri soggiacciono à mille rischi, benchè diversi: così non si può dissinire quali sieno quegli Huomini, che più di certo anche approdino a persezzione, se quei che vanno a vela, portati dall'aura dello Spirito Santo nella Orazione più sollevata; ò se quei che vanno a remi, stentando con la lor mente.

La Meditazione appartiene per confession di tutti alla Vitai attiva, la quale è quella che attende ad estirpare i vizii, e ad esercitar le virtì, assine di regolar bene le azzioni esteriori, o sieno in servizio pro-

2.2.q.181. a. 1.

pio,

pio, ò sieno in altrui, ch'è il fine intero di Marta. La Contemplazione appartiene alla Vita contemplativa, la quale adaltro non penía più, che a goderfi in filenzio il suo DIO presente, ch'è il fine di Madda. lena.

Però siccome non si può diffinire, qual di queste due Vite habbia dati alla Chiesa maggiori Santi, se l'Attiva, ò se la Contemplativa, mentre ambedue n'hanno dato un'immenso numero; così nè meno può diffinirsi qual più di queste due maniere d'orare anche n'habbia dati ; se quella delmeditare, ò se quella del contemplare.

Solo converrà qui por mente con S. Tommaso, che tra la Vita Attiva, e la Vita Contemplativa, c'è una Vita di mezzo,la. qual da ambedue risulta, chiamata mista: e quella è di luo genere più perfetta, come ogni tutto è per fetto p ù delle parti che lo compongono. Quindi è che Cristo non. disse di Maddalena, ch'ella si fosse eletto l'ottimo stato, mà bensì l'ottima parte, rispetto a quella che si era eletta da Marta... Non dixit Dominus de Maria quod optimum sibi elegit, sed quod elegit sibi optimam partem, melior enimest pars contemplativa In con quam pars activa. Nel rimanente, come i ...

acu-

acutamente segui a notare il Gaetano; il tutto che risultava da tali parti sarebbe stato migliore d'ambedue loro tra sè disgiunte. Viraque enim parte melius est ipsum toum. E però io trovo che S:Francesco di Sales, con quella dolcezza di spirito titta sua, disse una volta, che s'egli già si fosse potuto trovar presente in quella Casa beatissima di Bettania, havrebbe quasi tt. p. r. voluto pigliare ardire di farsi innanzi alle due buone Sorelle, e dire a ciascuna d'esse, che fiscambiassero alquanto le parti insieme, di tal maniera, che Maddalena andaffe a faticare un poco per Marta, e Marta andasse un poco a goder, come Maddalena.

Siccome dunque ('per tornar'ora all'intento ) v'è tra quelle due Vite, Attiva e Contemplativa, la terza Vita miglior, ch'è la Vita mista; perchè non si dovrà dir simigliantemente, che tra queste due doti celebri d'Orazione, quella di meditare, e quella di contemplare, vi sia la terga, che. sopravanza ambedue, cioè quel tutto di Orazione mentale, che contiene in sè queste parti di saper meditare, e di saper contemplare, secondo i tempi?

Certa cosa è, che quantunque la Vita. contemplativa sia per sè stessa indizio di

ama-

amare DIO con fincerissimo affetto, contuttociò maggior indizio anche n'è lasciat. la talvolta star per la Vita Attiva. Ond'è che S. Gio: Grisottomo, ponderando quelle ferventi parole dell'Apostolo Paoloz Optabam ego ipse anathema esse à Christo pro fratribus meis, diffe con bocca d'oro, ch'era l'Apostolo t anto inebbriato dell'amor del suo Cristo, che per gradirgli, non si curava nè meno più di goderselo. Itatotam. Lib.1. de Copunda mentem eius demerferat amon Christi, ut to.s. etiam hoc, quod ei præ cæteris omnibus amabilius erat,esse cum Christo,rursum idipsum,

quia ita placeret Christo, contemneret. E perchè dunque non può talvolta procedere da maggiore amor verso DIO, che l'Huomo lasci apposta di contemplare, e si contenga nel semplice meditare, quando çiò porti il maggior servizio divino, attese le cure somme in cui l'Huom si truova, attese le faccende dimestiche, attesi i pellegrinaggi, attela la predicazione, ò vero attela la sottrazione di quell'aura propizia dello Spirito Santo, senza di cui è temerità lo sperare di andare a vele, ma ò conviene remar vigorosamente, o convien restare?

Io torno dunque ad afferir qui di nuovo, che come non si può sempre dir, che cola

190 PARTE II.

eosa sia meglio assine di conseguire il bramato Porto: se l'andare a remi per Mare,
o l'andare a vele; così non si può sempre
dir, che cosa sia meglio, assine di conseguir
quella Persezzione che si desidera: se il
contemplare ogni volta, ò se il meditare.
Solo soggiugnerò, che il meglio di tutto,
se DIO sò da, è saper navigare secondo i
tempi. Ond'è che fra tutti i legni, che solcan'onde, son più lodati, salva la proporzion nelle circostanze, quei che son atti ad
andare ora a remi soli, or a vele sole, ed ora
mutamenre a remi ed a vele.



## CAPO XI.

Si mostra quanto grande Hima habbiano fatta i Santi della Meditazione a perfezzionare, non sol le Persone altrui, ma ancora le propie.

Į,

AR cosa impercettibilissima, che quando i Santi havessero posseduto il dono della Contemplazione, perpetuo, pronto, godibile a piacer loro, si sossero potuti indurre più a meditare in tutti i lor giorni. Perchè chi è, che havendo nel suo Giardino una ricca Fontana d'acqua, che da sè gli scorra a innassiar con liberalità tutti i partimenti, tutte le piante, tutti i lavori; si curi più di durare quella fatica, che si ricerca in cavar acqua dal pozzo?

Bisogna dunque dir una delle due coserò ch'essi non pretendessero un dono tale, c però sempre stimassero loro debito il saticare per haver acqua, come Huomini nati

a ciò,

a ció, nati alla fatica, Homo nascitur ad laborem: ò che DIO veramente non concedesse, nè pure a più Huomini sì cari a lui, questo dono (che tanto alcuni pretendono) come dono non necessario a perseazionarli.

La verità è che il Signore ha voluto che i più de'suoi servi, dediti all'Orazione, fosser come la Sposa ne' sacri Cantici, a cui vien attribuita ora la Fontana, ora il Poz-20. Fons hortorum, puteus aquarum viventium, qua fluunt impetu de Libano. Perchè ha voluto, che ora faticassero in cavar acqua di consolazione celeste nell'Orazione, Edoranon faticassero. Così appunto simò Giliberto Abbate. Sicut & puteus Japientia,ita & fons sapientia legitur. Et forte in his duobus geminus eius modus exprimitur . Vnus qui fit per investigationem, alter qui fit per inspirationem. Fontis aquæ utiro prorumpunt. In puteo verò, terræ præ-Tumpitur moles', & soliditas penetratur, ut ad'aquam vivam pertingas. Viraque alteri neceffaria est, o industria gratia, o gratia, industria, & ricariam opem sibi comunicant. Qual più bella espression di diversità si può divisare, tra chi medita, e chi contempla? Se non che da questo apparisce chiaris-

Ser. 37.in

simo al nostro intento, che non è diverso quel bene, il qual si raccoglie con la Meditazione, da quello che si raccoglie con la Contemplazione: perchè sempre ciò è quell'acqua medesima della Divina Sapienza. La differenza è nel modo: perché nell' una è con fatica, nell'altra è senza fatica. In ambedue la grazia è la principale, ò in. togliere la fatica, ò in foinministrar le forze abili alla fatica. Quando toglie la fatica, apparisce più l'o pera della grazia che dell'industria; e però la Contemplazione vien anche p ù attribuita à grazia, che la. Meditazione. Quando somministra le sorze, apparisce più l'opera della industria che de la grazia; e però la Meditazione vien anche più attribuita ad industria, che la Contemplazione.

Nel resto, chi è che non debbasi consolare (pur ch'egli voglia cavar acqua dal Pozzo) mentre considera, che quell'acqua medesima havra dal Pozzo, la qual corredalla Fontana? Aquam Sapientie. Solo stolto sarebbe chi non volesse far altro che cavar acqua: nè una tal acqua godesse mai, nè impiegasse in prò del suo spirito. Mà qual de' Santi può credersi che facesse una sumi cosa? E però essi stimarono, che co-

mc

me la Contemplazione era attissima a perfezzionar la persona, così susse attissima pur la Meditazione: non facendo essi per altro gran distinzione tra Fontana, e Pozzo, ove ambi sossero veramente ordinati in prò del Giardino. Habetis in puteo o ccultationem, in sonte copiam: prosussonem infonte, & sensum profunditatem in puteo; puteus altus est, sed indiget hauritorio, sons

est, & gratis fluit.

Strana cosa dunque è il vedere, che mentre i Santi hanno a piena bocca affermato, che la Contemplazione non sia di necessità per chi aspira a persezzionarsi, ma che sia bastevole ancor la Meditazione; si sia trovato chi, vinta ogni timidezza, habbia pigliato al fin animo di negarlo sù le sue carte, sotto colore di pieta verso l'Anime, a ch'egli mira per tal cagione, affaticarsi molto, avanzarsi poco,

S. Ignazio, che nella grotta di Manrela hebbe lume, in virtù di cui gli dava cuore di sostener da sè solo le verità della Fede in unaribellion generale, che contra lor si movesse dall' Universo, compose al tempo medesmo il suo gran Libro degli Elercizi, dettatogli non da perizia di lettere ch'egli lavesse, mentre appena sapea maneggiar la

penna

penna, non da studio, non da sperienza,ma dalla bocca, come si ha per costante, di MARIA Vergine. E pure egli è compila. Lud. de to tutto di pure Meditazioni. Nè si dec vin e.B.L. credere che il Santo lo formalle soio per Alvas. altri, non già per sè: perch'egli mai non fi tenne in sì alta tlima, che si credesse non esser più bisognoso di adoperarlo. Anzi ha voluto, che bisognosi tutti pur se ne creda. no i suoi Figlinoli, finchè vivranno: e così a nessuno ha lasciata egli legge di contemplare, se DIO non lo innalzi a tanto; ma bensì l'ha a tutti lasciata di meditare: for-Se, per addeltrargli a saper bene esercitare quell'armi, con cui dovean poscia abbartere tanti cuori. E non fappiamo, che fù di necessi à l'autenticare la santita d'un tal Libro con l'Oracolo espresso del Vaticano, promulgato in una fua Bolla dal sommo Pontefice Paolo Terzo? E perchè ciò, se non perchè erano tutto giorno sì insolite si inaudite le subite mutazioni fatte dagli Huomini, in usar quel modo di orare; che gl'Invidiosi da per tutto, à scrivevano, ò susurravano, non esser quello un Libro d'insegnamenti divini, mà d'incantesimi.

S. Filippo Neri (si meritevole di essere rimembrato in quella occasione al pari di

a qua-

qualunque altro, per gli alti doni c'havea ricevuti da DIO) che solea sare? Quasi del continuo si esercitava nella Meditazione della Passion del Signore. E pur non poteva egli quasi del continuo passarsela in contemplare IDDIO puro puro? Io non ne Pier lace- dubito. Ma il fedele Scrittore della sua visellavita ta, che fù per altro sì accurato, e sì attento, non dice ch'egli il facesse. Dice che quasi del continuo si esercitava nella Meditazione della Passione. Ma almeno in essa fi sara il Santo guardato da certi modi, che danno segno di assecondare il sensibile: Anzi io ritruovo ch'egli tenea presso di sè un Crocifisso di bronzo, staccato dalla Croce, per poter con esso più comodamen. te sfogare in quell'esercizio gli affetti del cuore acceso. Tanto poco prezzava egli la taccia di assecondare il sensibile, quando il sensibile ci serve solo di strada per ire a DIO. Quindi perchè non haveva il buon Vecchio ascoltato ancora, che l'usar le Otazioni giaculatorie fusse un lasciare il Fonte per li rivi, tutto'l di s'impiegava in esle, non altrimenti che s'egli havesse bisogno ancora de i rivi per ire al Fonte. Tra l'altre Giaculatorie haveva egli costume

samiliarissimo di dir questa, indirizzata alla Ver-

C C. S.

Vergine : Vergine MARI A Madre di Ditto pregate GIESV per me. Facea di questa recitare a' suoi Penitenti corone afficue; ed egli fteffo (alcoltino i dispregiatori di que-Ri sì pii costumi) egli, dico egli, cioè quel Filippo medesimo, che quarantore per volta arrivò a passare da Giovanetto in perpetua Contemplazione; egli, che di mezzo verno era costretto per la gran vampa a portare slacciato il seno; egli, che di mezza notte era sforzato, per l'importuna applicazione a cercare chi gli divertisse la mente : egli, che tante volte su da DIO favorito di veder sù l'atto di confacrare svelarlegli il Paradiso; egli, dico, egli, anche dopo quei ratti altissimi, che alla presenza di popolo numeroso lo sollevarono improvisamente di terra, là nella vasta Basilica Vaticana: egli, che più? egli stesso, portava del continuo la corona in mano affine d'iterare su quella, più che potea, la diletta giaculatoria, da cui infiniti suoi imitatori ritrassero un util sommo. Tanto S. Filippo stimò che l'esercizio del meditare fusie atto, non solo ad approfittarsi, ma ancora a perfezzionarsi, ch'è ciò che alcuni non posson oggi sofferir che, si tenga nè pure per verisimile. Ond'è ch u-N 3

# 198 PARTE 11.

no d'effi, entrato in un'alte Zelo, per vedere che il volgo de'Cristiani non ha,com'esti dice, coraggio di follevarsi a quella purità di Fede, la quale egli ritrova nel semplice Guardo fisso da lui spiegato, prega gli sperimentati, prega i saggi, prega i Teologi a farla ad essi conoscere, per iscaricare così gli spiriti del Cristianesimo da un giogo di Orazioni vocali, che s'impongono senza numero, e di Meditazioni, e di Obblazionis fino ad infastidirfene: quali secondo ciò, conviene sei za dubbio che fussero le tante giaculatorie di S. Filippo, di cui fin fi formavano le corone. Se non che il Santo, a dir vero, non le imponea solamente al vulgo de' Cristiani, ma ancora alla Nobistà.

Di S. Carlo poi non accade che noi parliamo. Succhiò egli il primo latte di Santità dalle poppe di quelle Meditazioni, rammemorate poc'anzi, di S. Ignazio, ese ne innamorò di maniera, che sin che visse, vi si ritornò ad attaccare com'un Bambino, almeno una volta l'anno. Nel rimanente del tempo meditava frequentemente (come dice il Giussano nella sua Vità) la Passiona di nostro Signore, alla quale haveva una singolar divozione distinguendola in varii punti: nè contento di cio si era-formato un Li-

bro

Bro dimolte cartelle diverse, effigiate cons Eutti: Misteri d'essa, per aver pronte in un sabito, anzi rappresentate avanti a gli occhi le cole ch'egli volea meditare. E perchè niuno credasi ch'egli facesse ciò per semplice affetto alla Passion del Signore, di cui nel Monte di Varallo lasciò così pie memorie, foggiugne l'istesso Autore, ch'egli tenevas insiememente una selva di molte altre materie ordinate in brevi punti, per uso dell'Orazione, de quali alla morte sua si trovarono più Volumi: e con distintissima forma di più descrive il ritiramento, che il Santo fece sù l'ultimo di sua vita, quando con altri suoi familiari raccoltosi tra i silenzi del del suo Varallo, riceveva ogni sera dalla. bocca del Padre Adorno, suo considente, i Lecte punti che si doverano meditare per la mattina, ed ogni mattina quei che dovevanst meditare per la sera; volendo corroborare la sua santità consumata con quel latte selso, con cui le havea già prestari i primi alimenti.

Simili a questi sono stati anche i sensi di S.Gaetano, che non sapea staccarsi mai dalta vista del Crocissiso simili di S. Francesco Saverio, simili di S. Francesco Borgia, simili d'una Chiara da Montetalco, e simili

N 4

200 PARTE II.

di tanti altri Santi, ch'è stento inutile il volerne qui sar come una rastegna; la quale può servir più a pompa, che a prova:

HI crederebbe però, che dopo l'autorità di questi Santi medesimi così grandi, tutte nè pur possibile a ritrovarsi. chi dando pretetti altissimi di Orazione, amasse. Majoime, conviene che qui si fermi il mio spirito a pigliar lena. Perchè quelle opposizioni, le queli hò da ributtare per incidenza; con e indirizzate a condannare gli elempi di quei gran Santi da me lodati, son si crude di aspetto, son si terrifiche, che mi fanno tutti arricciare i capelli in capo. Oh quanto volentieri torrei partito però di appiattarmi dentro una macchia, per lasciarse trascorrere a lor viaggio; fenza dare indizio di haverle nè pur vedure : massimamente da che posso io sospettare di qualche incarico, per l'animo che dimostro nell'assaltarle. Ma credetei di tradir troppo GIESV's'io così facessi: perchè userei una diffin ulazion più codarda, che Cristiana. E però, si, ch'io le voglio tutte alsaltare animofamente: ma per qual fine? Solo per fine di levar loro la malchera, non pure di pietà, mà di perfe 2210-

BIBLISTICA

Digitized by Google

fezzione, che vorrebbono anch'else adattarfi al vilo; le mai potessero.

# CAPO XIL

Si scuopre incidentemente la falsità di alcuni detti indirizzati ad avvilire chi adopera intorno a Cristo le tre Potenze interiori, al modo di chi medita, più tosto e he alla forma di chi contempla.

Ĭ.

malavar

chi crederebbe, che do po l'autorità di que' Santi medesmi così grandi da noi dianzi rammemorati, sosse nè pur possibile a ritrovarsi chi assine di screditar chiunque oggi immitali nella loro forma di orare; amasse al sin di protompere in questi termini, la cui censura lascerò tutta al giud zio del pio Lettore? Perchè pascersi incessantemente di questi ministeri, di questi miracoli, di queste parole di GIESI

re io mi sono sentito superitario di che contro i samaritani rigettatori di Cristo si superitari di cono cambiare la penna in sulmine. Ma tosto hò preso ancora a reprimere un tale spirito, come impropio, come importuno, per non udirmi dir da Cristi ancorio, che non la consista so che spirito io m'habbia. Nescitis cuius spiritas assis.

Dall'altro lato è mai quello un linguaggio, con cui rimanga ammacilrata la gente

alla perfezzione?

Perchè pascersi incessantemente di questi misteri, di questi miracoli, di queste parole di

GIESV' Cristo?

E che mai fecero tutti quei Santi medefimi dianzi addotti, con altri che non han fine, se non che pascersi incessantissimamente di tutti questi alimenti qui vilipesi? S.Domenico glorioso si affaticò sin a motte per convertire questi misteri, questi miracoli, in cibo quotidiano, non solo suo, ma di tutto il Cristiane simo. E S. Girolamo, S. Agostino, S. Ambrogio, S. Gregorio, con tutti gli altri Dottori di S. Chiela, non altro secero, che pascersi del continuo, e quane quando oravano, e quando non oravano, delle parole benedette di Cristo, sminuzzandole, stritolandole, masticandole, come un nettare il più soave, che petesse venir fin dal Cielo empireo. E dipoi si parla così? To sono dispossissimò a rendere tante volte al Proponente ragione, di quello che in ciò pretendano i Cristiani, quante volte egli chiederalla. Perche pascersi incessantemente di questi misteri, di questi miracoli, di queste parole di GIESV Cristo. Per far con ciò a GIESV' Cristo medesimo quell'ossequio incessante che gli conviene. Perchè pascersene? Per apportare allo spirito quel piacere incessante, che ne riceve. Perchè pascersene? Per arrecare allo spirito quel profiétoin celsante che ne risulta. Perche pascersene? Per conformarci con c ò alla inclination della Chicla, nostra Madre, no-Ara Maestra, che incessantemente ritorna ad appresentarci questi alimenti ne'Vangeli cottidiani. Per questo ce ne pasciamo. Vuol egli p u?

Ripiglia qui lo Scrittore medesimo con più cuore, e dice, che questi sono alimenti dell'Anima, ma non sono la sua Vita. Non sono la sua Vita? Oh DIO! che succede a me, come a Geremia. Furore Domini ple- Ier. 6.

માહ્ય

204 PARTE II.

nus sum: laboravi sustinens. Ma non iniporta. Combatta qui la Ragione. Lo Sdegno, da DIO donatole per Guerriere, rimanga addietro, ch'io qui non lo voglio in

lega.

E qual è la vita dell'Anima, se non sonò questi a imenti? Verba que ego locutus sum 10.6. 64. vobis, spiritus & vita sunt, dise Cristo. spiritus, perchè rimuovon dall'Anima l'affezzione a tutto il carnale, a utto il corporale, a tutto il sensibile; vita, perchè la muovono ad operare con virtu fomma. Che le pur si voglia contendere contro Cristo ostinatamente, che le sue parole non sono la vita, perchè non sono formalmente la Grazia, quali almeno saranno quegli alimenti, che ci conservano una tal vita, se non son questi? Non così l'intese S. Pietro, il quale con altro spirito disse a Cristo: Domine ad quem ibimus? Verba vita aterna babes. E perchè verba Christison verhas vita, se non perchè sono parole, che quans.Aug. de salut.Mo- carnalibus escis alitur caro, ita ex Diomis

nitis c.28. eloquiis interior homo nutritur, così disse

S. Agoltino.

Non sa qui dunque a proposito quel rimprovero, che soggiugne il Promulgator d'un digiuno sì nuovo a! Mondo.

Colui che sempre si nodrisce, di che? di questi alinienti: d ha una fame importuna, che rende inutili tutte le vivande; d vero bisogna, che habbia raunato tanto di grasso, che sia stufato della materia.

E che parlare è quello mai, succhevole, stomachevole, molto più di quello che falsissimamente si presuppone potere al fin essere il parlar prosondo di Cristo, che

mai non fazia!

Se si dicesse che non basta masticare un tal cibo, mà che bisogna inghiottirlo, inviscerarlo, concuocerlo, e così convertirlo in sustanza propia, operando secondo ciò, che si medita ognor di Cristo, direbbesi ottimamente. Mà voler da questo inferire, che non bisogna meditare altrimenti tanti misteri di Cristo, tanti miracoli di Cristo, tante parole di Cristo, perchè il meditare è mingiare, è divorare, è diluviare, non è nudrirsi; ciò non è di certo un linguaggio, che possa andar per le bocche con liberta, senza ossesa di mille. Santi, di mille Sante, anzi del medesimo DIO. Fù egli issantemente ricercato una cronac, si

DIO. Fù egli istantemente ricercato una cronac.di volta da S. Francesco d'Assista manisestar. S. Franc. gli in quale esercizio si esso, come i suoi, si 6, 88.

dovel

dovessero più impiegare in tutta la vita lo? ro, per aggradire a Sua Divina Maestà; ed egli che gl'ispirò? Gl'isp rò, che levatosi sù dal luogo, dov'esso orava dinauzi all'-Altar maggiore, andasse a prendere il melfale, e ad aprirlo. Il Santoubbidì, con. pregare il Signore, che al primo aprimento gli facesse incontrar ciò che si doveva: ed incontrò nella Passione di Cristo. L'aperse di nuovo, ed incontrò la Passione. L'aperse di nuovo, ed incontrò la Passione. Sienè argomentò, che questa dovea. esfere senza dubbio il suo cibo quetidiano. Edipoi si dice, che chi si pasce di quello ciho ri rovali in uno flato di ghiottornia tanto ignominiosa? Tabescereme fecit zelus meus. E pur io mi voglio anzi struggere, che sfogare.

H.

Pf 118.

A veniamo al punto. Non vuole, già chi si parla che i Cristiani rigettino assatto Cristo dal loro cuore, come secero un tempo i Samaritani, perchè ciò saria troppo: anzi vuole, che ve'l rictino. Mà che? Vuole che frattanto lo lascino quivi stare perpetuamente, senza curarsi di trattare mai punto punto concesso ini, che proteste verso di Cristo iteratte.

rate di vero amore? che obblazioni? che ossequii? che tante pie considerazioni? Basti sapere di havere Cristo in se stesso , & così passarsela, con un semplice atto continuato di Fede pura. Se Cristo ritornasse ora a vivere sù la terra in forma visibile, (ripiglia l'animolo Ammaethratore) unendosi tutto a noi, ci accompagnasse dovunque noi mai n'andiamo, in Chiesa, in Casa, neg!i Oratorii, in Città, in Cam, pagna, nel Mare, gli diremmo noi tutto'l giorno. Signore io voglio pregare al cospetto vostro, voglio conversar con voi, voglio cibarmi con voi, voglio quanto mai tacciasi, far per voi? Questa sarebbe, segu egli a dire con tali termini, sarebbe una baffezza, una cofa incivile, una cofa. inutile, anzi una azione contro la buona. creanza: imperciocchè dovrebbe a noi bastar di conoscere, che noi stessimo con. Cristo, e che Cristo si stesse con esso noi, senz'haver altra intenzion che di unirci ad esso in qualunque sua operazione. Adunque bassici sar anche di presente l'issesso con esso lui, mentre noi l'habbiamo invisibile nel cuor nostro.

O che sottigliezze non sovvenute fin ora a verun de' Santi! Mà troppo è d'impor-

tan-

malard. p. 236 4. 237.

tanza al pregio dell'opera, il rintuzzarle. Però domando io qui prima. Se Cristo ficornalle vilibile a flar fra gli huomini, si potrebbe a lui far quanto gli si sa nel Santistimo Sagramento, dov'egli dimora sì, con presenza vera, personale, propisfinia, ma invisibile? Non credo gia. Perchè non credo, che tutti in un caso tale il maneggerebbono con quell'animo, con cui fan tanti Sacerdeti, quando il trasportano da una Pisside all'altra: nè che nelle processioni lo porterebbono tanti in mano, ogni di per le strade pubbliche dentro un bel cristallo lucente:nè che tanti Canonaci, ranti Cherici, tanti Monaci, starebbongli a cantar sempre de Salmi intorno, con si grand'alrezza di note, che in qualche Coro l'udirle solo è di merito quasi pari, a quello ch'è lo scospirle.

E perchè ciò? Perchè se Cristo visibilmente dimoraste tra gli huomini, vorrebbe ogni buona legge, che verio lui si procedeste dagli huomini al modo umano. E però non credo che niuno, ad immitazione di quell'Apostolo Santo, da noi lodato, gli andrebbe cento volte il di a protestargli ginocchioni l'ossequio, che gli professa, e cento volte la notte; perchè ciè

Digitized by Google

fareb-

sarebbe un voler non lasciarlo giammai quietare.

Bisogna dunque avvertire, che il trattare interior, che si sa con Cristo, è un trattar millico, non è come l'esteriore; e però

procede con regole assai diverse.

Ma quel c'hò detto fin ora, è invalidare l'istanza, non è distruggerla. A di-Aruggerla è forza di ricordare, che tutto l'error di costoro, i quali condannano queste Orazioni iterate, tanto praticate da' Santi, avvien perchè sempre perdono di memoria quel gran principio dato da. S. Agostino: ed è che in tali Orazioni non vogliamo noi far mai noti al Signore gli affetti nostri, perchè a gran lunga gli sa egli meglio di noi; mà sol vogliamo rammemorare a noi stessi il debito che ci strigne di corrispondere ad esso-con tali affetti. Ideo per certa intervalla horarum & S. Aug. ad temporum etiam verbis rogamus DEVM, ut de Orando illis rerum signis nos ipsos admoneamus, supra. quantumcumque in boc desiderio rogandi profecerimus, nobis ipsis innotescamus, & ad hoc agendum nos ipsos acrius excitemus. Sono le parole del Santo.

Però quando a Criflo dichiamo: Signore io voglio orare alla vostra presenza, che

Digitized by Google

facciam noi? Ricordiamo a noi, che bisogna orare alla presenza di Cristo. E così un tale affetto su affetto familiare al Santo Rè Davide. Meditatio cordis mei in conspe-Au tuo semper. Quando gli dichiamo: Voglio conversare con esso voi, ci ricordiamo, che bisogna conversare con Cristo. Quando gli dichiamo: Voglio cibarmi con esso voi, ci ricordiamo, che bisogna cibarsi con Cristo. Quando gli dichiamo: Quanto opero, voglio operare con esso voi, ciricordiamo che bisogna star sempre nell'operare unito con Cristo: Omnes via mea in conspettu tuo. E però che mala creanza è iterar questi atti, che inutilità, che inciviltà, che bassezza, mentre nessuno gl' tera, perchè pretenda con ciò palesare 2. Cristo quel ch'egli appieno sà, dimorando con ello noi: gl'itera solamente per eccitare sè stesso all'amor di Cristo à

Risponde qui l'avveduto, che a tanti atti diversi supplisce appieno quest'atto

semplice: star unito per Fede.

Ed io qui grido fortemente, che no: non balla quest'atto semplice di stare unito per Fede: perchè questo è più tosto un abito, non è un atto: e però nè men basta lo starunito per abito di Speranza, e nè meno ba-

211

sta lo stare unitoperabito di Carita, perchè ciò si chiama un orare rimoto assai: non è quel prossimo, il qual ci vale a svegliarci. In ipsa Fide, & Spe, & Charitate, continuato desiderio semper oramus (così risponde a ciò appunto S. Agostino) sed ided per certa intervalla horarum, & temporum, etiam verbis (non che con questi soli assetti interiori) rogamus DEVM, ut nos ipsos acrius excitemus, come su già detto di sopra a scoprir l'abbaglio.

Chi sono dunque costoro, i quali pretendono, che l'abito loro basti, e che non habbiano, come i Santi, bisogno d'aggiugnervi di molti atti a svegliarsi bene in tuttociò che appartiene al divin servizio?

Mà questo scampo sù già chiuso a bastanza da S. Tommaso, il quale affermò, che i mezzi solo si usano quanto gioua al conseguimento del sine, come avvien ne'

medi-

malard p. 272.

Digitized by Google

medicamenti, i quali non si pigliano senza termine, senza tassa, mà solo quanto sien bastevoli a darci la sanità. Però facendosi queste offerte affine di risvegliar noi medesimi verso DIO, sol hanno a farsi sino a quel segno, e non più, ch'esse vagliano a risvegliarci. Quando poi fussero si prolisse, si assannose, si assidue, che opprimesfer lo spirito, a guisa d'olio, versato indiscretamente sù la lucerna, non lo avvivassero; qual dubbio c'è, che altora, benchè buone, dovrebbono moderarsi, cessando il fine per cui l'Apostolo stesso ci comandò, che quanto mai si sa, si offerisca, non sol per abito, mà parimente per atto, ad onor di Cristo, ch'è la rammemorazione a noi stessi del nostro debito? Vniuscuiusque rei quantitas, dice il Santo, debet esse proportionata fini, sicut quantitas potionis sanitati; unde & conveniens est ut oratio tantum duret, quantum est utile ad excitandum interioris desiderii fervorem. Cum verò hanc mensuram excedit, ita ut sine tadio

1.14. in c.

E però in eterno la regola sarà questa, da noi già data. Chi gode una tal unione, che con quella ori sempre per abito, con

durare non possit, non est ulterius proten-

una intension di fervore maggior di quella, con la quale egli orerebbe per atti brevi, mà spessi : non esca da tale unione, per sar anch'egli quelle obblazioni iterate, che faceva il Santo Rè Davide, S. Antonio, S. Arsenio, S. Teresa, S. Francesco di Sales , S. Filippo Neri , e infiniti altri di loro ( i quali ci dimostrarono di non essere mai pervenuti a tanto di contentarsi dell'abito) perchè questa rara unione è quella appunto ch'è detta da S. Agostino intension di orare intentio rogandi: non intenzione, mà intensione. E intentio rogandi, si come non est obruenda, si perdurare non potest, così, secondo ciò che il Santo pur nota, si perduraverit, non citò est rumpenda. Mà chi sono questi, che godano tanta unione? E se non ci sono, perchè porre in discredito a tanta gente questi esercizi divoti? Perchè porli in discredito ? Già si vede: perchè sono cose da rinunziarle a chi medita. Questi son quei, che incessantemente si pascono di tanti misteri, di tanti miracoli, di tante parole di GIESV' Cristo, lasciando la sostanza per gli alimenti. Chi contempla non fà così.

E 10 qui dico, che se a'cuno eleggesse, di non voler più curare tali alimenti, non

sarebbe degno, nè di contemplare, nè di meditare, nè di vivere sù la terra. GIESV mio caro! Sono questi sorse i precetti, che praticò la voltra Madre Santiffima, quando con tanto affetto ravvolgea del continuo dentro il suo cuore tutte le cose, che udiva Luc. 3. 59. dir giornalmente da voi, ò di voi? M.A. RIA autem conservabat omnia verba bac, conferens in torde suo. Io vi giuro, che delle voltre benedette parole io mi voglio pascere incessantissimaniente finche potrò; e più ancor che potrò incessantissimamente mi voglio pascere e de' vostri misteri sì dolci, e de' vostri miracoli si divini. Operi pur altri per se, come più gli piace. 10

quanto a me mi protesto: Prima morire, che abbandonare un tal pascolo in tempo alcuno. E non è questo quel pascolo, che voi mi havete apprellato, ò mio buon Pa-

flore, a così gran costo? Ed io mai l'hò da lasciar, come inutile, ò come insulso? Adhareat lingua mea faucibus meis, si non meminero tui.

111.

ON serve adunque che a farmelo mai làsciare, verun mi dica, che ad orar bene, mi batti di risapere, ch'io vi ho presente. Non già, non già. Esclami

pur

pur chi si vuole con uno accumulamento di termini più speciosi, che intelligibili: O presenza deliziosa, e inessabile di GIESV! Chi ardirà d'interromperti con atti distinti dell'intelletto? Chi ti vorrà sossogare consassetti tumultuosi della volontà? O chi presumerà offuscarti con le immagini, e con le sigure, poichè tu porti teco l'atto puro ch'è IDDIO, l'immagine sustanziale ch'è GIESV Cristo, e l'amore persetto ch'è lo Spirito Santo. Ahi che pietà artisiziosa!

malaval p 23t.

Md piano, piano. S. Ignazio, S. Filip. po, S. Carlo, S. Francesco Saverio, San Francesco Borgia, S. Francesco di Sales, e tutti quegli altri Santi, di cui dicemmo, oltre a S. Francesco di Assisi, non godevano senza dubbio ancor essi una tal presenza medesima qui lodata? E pur meditavano: cioè si pascevano incessantissimamente di tutti i misteri, di tutti i miracoli, di tutte le parole di GIESV' Crifto. Che forza dunque hanno mai gli atti delle Potenze interiori a fugare una tal presenza? Se la fugassero, io non sò di certo capir come mai l'Apostolo ci havrebbe tanto incitato a rinovellarli, quando ci disse che non solo pensassimo a quello che GIESV' Cristo per noi patì, mà che ancora vi ripensassimo, cioè

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

# 216 PARTE II.

cioè tornassimo del continuo a pensarvi.

Recogitate eum, qui talem sustinuit à Peccatoribus adversum semetipsum contradilionem, ut ne satigemini, animis vestris
desicientes. Il ripensare alle operazioni di
Cristo, non c'impedisce la sua presenza,
mà l'anima, mà l'avviva, mentre ce la mostra operante.

Dipoi ripiglio così. O si considera. quella presenza ora detta, in quanto è inesfabile, ò in quanto è deliziosa? In quanto ella è ineffabile, è comune a tutti quelli, che stanno in grazia di DIO, benchè attualmente nè meditino, nè contemplino. In quanto è deliziosa, è comune a sì pochi senz'atti diffinti dell'intelletto, e senz'affetti, non dico tumultuosi (perchè questi da tutti hanno giusto biasimo) mà soavi della volontà; e senza immagini ancora, e senza figure; che quasi tutti quegli, i quali odono una simile esclamazione, posson bensi disprezzare però questi atti, questi affetti, queste immagini, come cose di nessun pregio, ma non però conseguir mai in vece d'essi quella pura presenza sperimentale, la quale nella fomma Contemplazione è la deliziosa: conciosiachè questa da DIO fi dona in terra a rarissimi: nè quei che l'

hanno, corrono rischio di volerla interrompere punto punto con atti inquieti; tanto ella dà di piacere. Adunque che si conclude con una simile esclamazione a prò della moltitudine? Lo dica chi lo sà intendere: io non lo sò.

Non lo sò? Si conclude, che la gente, più tosto che meditare, si contenti di starfene all'Orazione, eziandio balorda. Mà nò, no'l faccia la misera, non lo faccia, che s'ingannerebbe a partito. S'ella non puo contemplare, si umili al più, come inabile, come indegna, mà non si scuori; perch'io l'accerto, che molto ancora ella potrà conseguire, con tutto ciò, di una tal Presenza deliziosa medesima, meditando. E che sia così.

Come si sa per cavare dalla presenza di Cristo quella delizia, ch'è tanto dolce? Basta forse lo starsene innanzi ad esso con pura Fede? Nò certamente: perchè la Fede sola per se medesima non può dare una tal delizia. Bisogna unire alla Fede la divozione: dicendoci S. Bernardo, che quella Fede, la qual non habbia divozione, è un cadavero. Si quadam anima Fideiipsa devotio est, quid erit Fides, qua non operatur ex devotione, nisi cadaver exanime? Mà a

Scr. 24. in Cant.

CO 1-

conseguir questa divozione, non è necessaria la Contemplazione, come fù già provato con S. Tommaso, mà ò la Contemplazione, ò la Meditazione disgiuntivamente. Causa autem intrinseca devotionis est, Meditatio, seu Contemplatio. Adunque una presenza sì deliziola, tanto può conseguirsi con l'applicazion della Immaginazione, con gli atti dell'Intelletto, con gli affetti della Volontà, quanto pur si può conseguire, se DIO la voglia concedere, senza d'essi. Non sarà, è vero, con essi deliziofissima, per quella maggior fatica, che durasi meditando; ma pur sara deliziosa. Dunque Calèbbe potè havere per la sua sigliuola diletta irriguum superius, e irriguum inferius: e DIO non l'havra per le sue? Se l'Anime che contemplano daddovero, hanno irriguum juperius, sian benedette; fi godano sì bel dono. Ma quelle, le quali meditano, sappian pure, che almeno riman per loro irriguum inferius. Vorran. fors'elle ricular l'irriguo Inferiore, perchè DIO loro non fi degna concedere il Superiore? Se fan così, sieno certe, che loro rimarrà solamente la terra asciutta, terra arens, ch'è starsene all'Orazione come balorde. Mà questo è ciò, che succede a chi nell'-

C A PO XII. 219

nell'Orazion si contenta di stare in Fede, cioè nè contemplare, perchè non può; nè meditare, perchè non vuole. Nò, grida S. Teresa, nò, nò, non facciass. Non si lafei d'operare con l'intelletto sinche DIO non lo sospende: altrimenti ci rimarremo balordi, e non farem nè l'uno nè l'altro: cioè, nè contempler emo, nè mediteremo. Così dic'ella nella sua Vita al capo duodecimo.

L'intento dunque di tali precetti astratti non si vede ora chiaramente ove termina? Termina a dimostrare indirettamente, che chi vuol sù la terra immitar chi medita, perda il tempo: e però più tosto voglia far l'Orazi one balordamente (che che gridi S. Teresa) ch'adoperar le Potenze, col meditare.

meditare.

E io quì m'obbligo a dimostrare totalmente il contrario: mà non più con la semplice autorità di que' Santi, i quali col meditare sono arrivati ad altissima persezzione; mentre l'hò già satto a bastanza, con ribattere ancora le istanze opposte. Mi obbligo a dimostrario di più con quella si robusta ragione, chè detta intrinseca.

CAPO

# PARTE II.

### CAPO XIII.

Si pruova, che con la meditazione si può giugnere a quel bene primario, il qual è di costitutivo intrinseco della Contemplazione, quantunque posa giugnersi al Secondario.

27.

S.Greg.1. 18. Mor.c.

Ra tutte le gioie elette, su creduto che nel Topazio ci venga, più che in altra, rappresentata la vera Contemplazione. Accoglie egli in se solo tutti i colori dispersi tra l'altre gioie. Omni colore resplendet. Ma due circostanze ci vogliono, a renderlo riguardevole in sommo grado. Prima, ch'egli sia tutto-inueslito dal Sol presente. Cum splendore Solis tangitur, omnium gemmarum claritates superat. Poi, che egli lascisi nel puro suo naturale. Se fi lustra, se fi liscia, se si stropiccia, e viene, in una paroia, aiutato con verun' arte

arte; in vece di aumentargli splendore, gli si sa perdere. Si plus polis, obscuras, si natura relinquitur, clarior est. Tal'è la Contemplazione. Accoglie in sè tutti gli altri pregi dispersi per tanti diversi generi d'orazioni. Ma primieramente vuol essere tutta ricca di DIO presente, perchè salgali vitimo grado di sua bellezza. Di poi non vuol'essere punto assettata mai con veruno studio, come pur troppo oggi s'usa.

Ora favellando di questa Contemplazione, ch'è la verace, arrivata al suo grado sommo, io dico appresso così. Qual è tutto quel bene più sustanziale ch'ella porta all' Anima? Le ferite d'amore, gli fuenimenti, gli sfinimenti, i ratti esteriori? Nò:perchè questi effetti più tosto allora dan tutti in declinazione. E la ragione è, perchè l'Anima da principio era appunto come una Conca di fontale inesaulto, la qual non potendo reggere al gran rigorgo dell'acqua, che in lei Iboccava, lasciava però trascorrerlo fuori ai sensi. Mà in progresso di tempo si è a poco a poco renduta assai più capace; come farebbe una Conca, la quale al rinforzamento dell'acque che sopravvengono, andasse in un dilatandosi a poco a poco, con proporzione:e però allora defiftone.

# 222 PARTE II.

fistono que' trabocchi, i quali ridondavano

Mans. 7. prima nell'esteriore.

Il bene dunque più sustanziale, che allor si prova, è quello che spiegò si divinamente S. Terefa alla Mansion ultima (ch'è quando l' Anima è già tutta ridotta quasi all'intimo centro di sè medesima) e consiste in. una adesion si sorte di DIO all'Anima, dell' Anima a DIO, che sù dalla Santa dichiarata col nome di Matrimonio spirituale; perchè non è più un nodo facile a sciorsi, qual è quello dello Sponsalizio; ma è un nodo, per dir così, indissolubile, qual è quello del Matrimonio. Non perchè l'Anima non possa allora peccar più mortalmente; ch' anzi, petchè ciò può succedere, però allora và sempre l'Anima più riguardata che mai (quasi Nave carica, la qual può essere ancora gettata à fondo dal peso de' suoi tesori) ma perch' ella ha fede certa che non sarà: non già per rivelazione divina, se DIO singolarmente non la comunichi, mà per una tal sicurezza, che l'Anima prova in. sè dal suo DIO presente, per li sommi aiuti, per la straordinaria assistenza, e per quella fede reciproca, la qual insieme, per dir così, tra lor corse, quando nell' atto sacro di strignersi in matrimonio, seguirono quelle

quelle voci, di cui non può dar ragione chi da DIO mai non fu favorito di udirle: Voglio, che da ora innanzi ci amiamo infieme. Viene allor l'Anima a dimenticarsi totalmente di sè per pensar solamente all'onor Divino: non cura roba, non cura riputazione, non cura vita: nè solamente non si spaventa a' travagli che possono a lei venire nel procurare la gloria del Signor suo, ch' anzi gli desidera; mà però con sublime pace : perchè nel resto non altro più vuol'ell' allora, di quello che vuole IDDIO. Quindi è, che quanto per una parte desidera il Paradiso, tanto per l'altra ell'è pronta ancora a differirne l'acquisto; perchè la sua gloria, il suo gaudio, la sua corona è questo solo, di spendere tutta se nel piacere a DIO, e nel far che tutti ò l'adorino, ò l' amino, ò gli ubbidiscano:nè delle cose efferne, le quali accadono contro il suo voler naturale, si attrista più, che se a lei non appartenelsero; tanto ella sta sicurissima nel suo centro: come un Rè, che per altrosà molto bene succedere delle guerre entro al suo Reame, ma in parti, che affatto distano dalla Regia,

Questo è 'l ben principale, che cava l'Anima, quand' ell'è già peruenuta alla cima somma fomma della sacra Contemplazione. Mà a questo bene nessun può dire, che con la graza di DIO non si possa ancor giugnere meditando: anzi è da credere che molti ancora vi giungano, sol che procurino di tenere ogni giorno vive nell'animo le massime della Fede: perciocchè queste son quelle alle quali hà il Signor voluto legare il total trionso, ch' egli giornalmente riporta del cuore umano. Ha cest vistoria, que vincia mundum, sides nostra.

TT.

A Questo bene della Contemplazione ora detto, ch'è I ben primario, s'aggiugne il secondario, ch' è la cognizione esperimentale della Divina presenza, che acquista l'Anima sollevata ad un tale stato: massimamente quando a tal cognizione si agginngono, come accade, lumi sublimi del possesso che prendono di tal Anima le tre Persone Divine, e de' favori speciali, che ciascuna a lei singolarmente comparte, giusta la sua Attribuzione. Ondè, che allora è veramente ammirabile la chiarezza. con la quale l' Anima capisce la verità di quelle parole, che disse CRISTO: Si quis diligit me, sermone m meum seruabit, & Pater meus diliget eu, o ad eum veniemus, o mansionem

fionem apud eum faciemus. Capisce allora ella in modo tal verità, che non le par più di
crederla, come prima, ma di palparla. Quindi è, che ancora gli odierni Contemplativi, quando ci vogliono definire l'oggetto
dell'alta Contemplazione, ci dicono tutti
a un modo, ch'è DIO presente, mà DIO
sperimentato, DIO gustato, DIO goduto; cose che non aggiungono alla presen-

za, se non la prova.

Concedasi però pure, che questa prova cotanto esperimentale, non habbiasi da chi medita puramente: mà ciò, che toglie a quel bene donato dalla Contemplazione, ch'è il principale? Il principale è quella venuta delle Divine Persone, con quella permanente dimora, che disse Cristo: mà quelta non fù da Cristo assegnata in premio alla Contemplazion deliziosa, mà a quella Carità, che fà adempir pienamente, e puntualmente il voler Divino. Ed una. tal carità, sarebbe un error massiccio, se si dicesse che non si possa conseguire al grado medesimo da chi medita, sol ch'ei procuri meditando d'imprimere vivamente dentro il cuor suo le massime della Fede, c' han tanta forza.

Mà altro è procurare di capir bene nell' P OraOrazione le massime della Fede, altro è mettersi in fede, ò mantenersi in fede, e dipoi aspettare che DIO discenda dall' alto a manifestarcele, con far egli in noi da se solo, ciò che dobbiamo far noi per alzarci a lui, benchè sù l'ali ogni volta del suo savore.

III.

Vindi è che S. Teresa, la quale amò la Contemplazione a quel segno ch'ella si merita, cioè svisceratamente; sù tuttavia gelosissima di non vedere correre pe' snoi Chiostri questa opinione, che sen-22 d'essa, non si potesse meditando arrivare a gran perfezzione. E così in più luoghi, mà in uno massimamente, parlò di modo, che dovria fare giustamente ricredere ogniingannato. Stimerei di far onta alle sue parole, se non le recitassi con sedeltà, benchè non si corte.

E' cosa, che grandemente importa, l'intendere che il Signore non guida tutti per un. Perf.c.17. cammino. E per appentura quegli, a cui pa. re di star più basso, stà negli occhi di DIO in più alto luogo. Si chè, non perchè tutte ins questo Monastero attendono all' Orazione, hanno ad effere tutte Contemplative. Questo è impossibile. E gran consolazione sarà per: chi non è, il capire tal verità. Questa è co-[a

227

per la salute, nè egli ce l'addimanda, non pensi nè anche veruna ad addimandarglie-la: nè perciò ella lascerà di esser molto perfetta, se fà quello che si è detto; anzi potrà esser c'habbia assai più di merito, perchè opera con sua mazzior fatica. La guida il Signor come forte, e le tiene serbato tutto insieme quel ch'ella non gode qui. Non si perda dunque d'animo, nè lasci l'Orazione, atteso che alle volte viene il Signore molto tardi esc. Io setti più di quattordici anni, che non poteva pur meditare, se non era ancora leggendo,

Quindi havendo ella assai più basso lodati quei libri, in cui con mirabil ordine, secondo ch' ella parla, sono compartiti per la settimana i punti da meditare, sopra la Vita di Cristo, i nostri Novissimi, il nostro Niente, ed altre si fatte cose; aggiugne

così.

Per chi haprà costume di tenere questo modo di orare, non c'è che dire, atteso che per una strada così buona il Signor lo condurrà a porto di luce, ed à sì buoni principi risponderà un buon sine. E tutti quelli che possono per di quì camminare vanno con sicurezza, perchè legato l'intelletto discorpo.

Camine di Perf G 19. fivo, si cammina quietamente. Mà quello, di che io voirei trattare, è di dare qualche rimedio, perchi non potesse andare per que stato via &c.

Tali furono i fensi, che in questo genere portò S. Teresa, disserentissimi lenza dubbio da quelli, che alcuni ssogano a' tempi nostri.

E perchè nessun credasi, che tali sensi ella bensì havesse in terra, mà che dipoi gli cambiasse arrivata in Cielo, mi gioverà qui di ridurre folamente a memoria la gran premura ch' ella, apparendo ad una delle sue care figlivole, mostrò di havere, che queste fosser distolte con ognistudio dall' affezzione a ratti, a rivelazioni, a visioni, & ad altri simili doni, benchè eccelsissimi: non solo perchè spesso vi si tramescola assai d'inganno, mà perchè non son essi quei, che mandano l' Anime al Cielo ricche, son le virtu . Quindi ricercata da un altra a. proporre vn libro, che si potesse leggere con profitto, non pigliò già la sua Vita, che più tosto havea detto non si curare, che andasse troppo per mano delle sue Monache: pigliò la Dottrina Cristiana, e con, voce bastevole a far tremare: Questo disse è il libro, che di giorno, e di notte desidero. che

Auuifo

13.

Aniso 9.

che fia letto dalle mic Monache : ch' è la Leg.

ge di D10 .

Possiamo dunque omai credere, che meditando in questo libro si bello, potremo un giorno arrivare alla perfezzione? Ah. che ben sapeva il buon Davide quel ch'egli si diceva, allor ch' esclamò: Beatus vir, qui in lege Domini meditabitur die ac nocte. So. che con queste parole non determinò il Santo Rè le persone, più tosto a meditare, che a contemplares perchè la Legge divina si può sempre havere egualmente dinanzi a gli occhi, or contemplandola, or meditandola. Ma dico bene, che da queste parole si deduce evidentemente, che la Meditazione, disgiunta ancora dalla Contemplazione può rendere l'huom perfetto, se il sa Beato .

IV.

On sia però chi mai lasci di riverire i doni della sublime Contemplazione: manè meno sia chi disprezzi fastosamente chiunque n'è privo, perchè cio è contro ogni regola di vmiltà. L'estasi della mente non ha DIO disposto che sia sù la terra comune a tutti i suoi Serui. Ma bensi ha disposto che a tutti sia comune l'estasi della vita, se la vorranno. Questa è quella bels.

P 2 estasi

estasi, nella qual già si ritrovava l'Apostolo quando scrisse. Vivo ego iam non ego: viuit verd in me Christus. E questa consiste solo, Gal.2.19. come su notato da S. Francesco di Sales, in adempire la Legge del Signore con perfezdell'Amor zione non comunale; ma eroica: Qitesta è quell' estasi, la qual sa che l'anima, non sodi Dio p. 2.l.1.c.7: lo sprezzi volentieri per DIO li piaceri impuri, e i guadagni fallaci, e la gloria falsa, e tutto ciò che si oppone, avvengach è leggiermente, al volet di lui; ma che di più abbracci con animo generolo ogni patimento, goda nella povertà, giubili nelle persecuzioni, e ben dimostri ch' ella non. vive più a sè, mà vive a DIO solo; anti, che, con una foggia di vita estatica; vive in DIO, come una gocciola, che sommersa. nel mare, non è più quella; tanto ella lla quivi ascola. Qua sur sum sunt quarite. Qua

jursum sunt sapite. Mortui enim estis, & vua colost. 3. vestra abscondita estcum Christo in DEO.

Or' à questa estasi, dice S. Francesco di Sales pur' or lodato, haver DIO voluto, che possano arrivar tutti ! e però loggiugne estervi molti Santi di tatto, che vi arrivarono, senza haver mai havito altro privilegio nell' Orazione, ò altro favore, che quel deila divozione. E la ragion è, perchè quel che

#### CAPO XIII.

che ci rapisce in una tal'estasi, non è la Contemplazione, èl'amore a Cristo. Charitas Christi urget nos, ut qui vivunt iam non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est:e que-Ro amôre, sarebbe di certo error troppo manifesto, se si dicesse, non potersi ottenere sopra la terra da chi solamente mediti, e non contempli. Causa devetionis intrinseca ex parte nostra, oportet ut sit Meditatio, seu Contemplatio. Quindi è che il miglior fegno della buona Orazione si simò sempre fin' ora la bontà dell' opre. E però dove fù l' estasi della vita, si costumò di tener ! Orazion per buona, benchè vi mancalle! estasi della mente. E dove per contrario su l'estasi della mente, non sù tenuta mai l'Orazion per buona, se vi mancava l'estasi della vita. Ex fructibus eorum cognoscetis



EOS.

### CAPO XIV.

Si dà a conoscere quanto ingiustamente sien calunniati i Colloqui ancor di chi medita, quasi ordinati a voler per via di ragioni conuincere follemente si lo stesso Dio.

Í.

Giusto in tutte le Cause, che vogliono elaminarli fenza passione, allegar → le scuse, che possono militare ancora a tavor della Parte avversa. Io però riguardando con attenzione alle cole dette fin quì, sospettai molto, che chi osa dispregiar la Meditazione, quasi inabile à rendere l'huomo Santo, non havesse mai coflumato a' suoi giorni di praticarla con tal familiarità, che la raffigurasse alla faccia. Ma in progresso di tempo, non ne hò sospettato più; l'ho veduto chiaro: perchè hò trovato che questi, i quali si avanzano ad accusarla, accusano la Meditazione bensì, ma non quella ch'è la buona, che' la bella, ch'e la giovevole. Ne accusano una, qual

qual es appunto s singono a lor talento. Conciosiache presuppongono, che chi medita non voglia altro che far concetti, come gli tà chi compone; che cerchi la curiofità, che condescenda al capriccio, che trattengasi in Orazione, mà come appunto in una scuola simile a quella de'Filosofi antichi ; i quali (secondo la nobile offeruazione di S. Tommaso) si esercitavano inconsiderare ancor essi le grandezze somme in 3. sist. di DIO, ma per l'amor che portavano a se medesimi in rintracciarle. E chi mai

pensò cosa tale?

Chi medita si ricorda di ciò che lasciò scritto S. Pier d' Alcantara, là doue trattando della Meditazione, parlò così. Il fine Tratt. dell' di tutto questo spiritual negozio consiste più Oraz Auu. nell' affetto della volontà, che nella speculazione dell'intelletto. Però quando il Cristiano si sente infiammar dal fuoco dell' amor di DIO, deve abbandonare tutti gli altri discorsi ( quantunque alti gli paressero ) non parchè in se steffi fieno cattivi , ma perche in quel tempo impedirebbono un ben maggiore.Dopo la fatica della Meditazione è ben giusto, che se dia un poco di riposo all'intelletto, mettendolo a quietarsi alquanto in sù le braccia della Contemplazione & c. E quando l'intelletto

Digitized by Google

letto non eccitera più la volontà, anzi farà
pausa, allora dobbiamo godere di questo benesizio, cioè dell' intelletto; e di nuovo tornare alla satica; sinito pero prima di gustare il primo boccone, e di digerirlo: sacendo
ancora noi come sà l'Ortolano, che dà l'acqua
all'orto: il quale apre nel principio un sol
condotto d'acqua, e poi l'altro, e poi l'altro,
tanto che bastigli à tutto l'orto.

Chi medita dunque si ricorda, dico, assai bene di tutto ciò, inculcato già parimente da S. Ignazio nelle sue dotte Addizioni a gli Esercizi spirituali. E però da più ssogo nel meditare a gli affetti, a proponimenti, alle petizioni, ai colloqui col suo Signore,

che non dà al puro d scorso.

Machi'l crederebbe? Nè pure tutro ciò è sufficiente a salvar quanti meditano dalle accuse di chi non gli tavorisce : perchè, come il soro discortere si presuppone, ch' altro non sia più, che un andare a caccia per mero diporto, e per mero divertimento; così ssogare gli affetti, massimamente ne' colloqui), si crede che sia un artisizio d'esoquenza ssorzata, quasi che tali affetti non escano mai dal cuore, mà dal cervello.

Pollo parere di voler io calunniare i ca-

lunniatori, se non recito qui le parole giufle. Dirò però solo quelle d'uno di loro, di cui (se hò quì da scoprir nudo il mio petto) ini duole in fommo, che tanto habbia affaticata fra perpetui sofismi la mente propia, senz'altro prò, che di aggirare l'altrui. Dopo haver però egli detto con grande ardore, che DIO disdegna coloro che vogliono incessantemente esser piccoli per una pigrizia criminale d'innalzarsi; che sotterrano il talento della Fede sotto un abisso di ragioni, di considerazioni, ò di concetti: e ch'essendo stati creati per essere immagini di DIO, lasciano DIO, e ritengono le immagini: conclude assutamente in fine cosi: Io non mi oppongo a coloro, che meditano con umiltà, mà a coloro, che non vogliono mai umiliarsi, se non nelle Meditazioni; e che per dire solamente: mio DIO, fatemi misericordia, vogliono proporgli sempre ragioni perch'egli faccia loro misericordia, e sempre motivi, come se havessero disegno di convincerlo, e che non sapessero mai pregar DIO, senza parlare assai con lui nel pregarlo.

Or è ciò forse un favellar di chi esponga con verita ciò che si sia meditare, ò di chi se'l singa a suo modo per censurarso? La-

feia-

#### 236 PARTE II.

sciamo stare l'offese date a coloro, di cui si afferma, che meditando, son piccoli, sono pigri, son servi inutili, c'hanno seppellito il talento, infin della Fede. Lasciamo stare, che sono paragonati con gl'Idolatri, mentre si dice, che lascian DIO per le Immagini. Lasciamo stare, che di loro si predica, non far'essi altr'opera d'umiltà, se non quella di meditare. Non è una contradizzione, di quelle a cui non volendo foggiace tutto di chi fi lascia portar dall'impeto, dir, che chi medita il faccia per umiltà della più plebea, che si trovi; e il dir che chi medita il faccia per vanità della più perveria? E qual superbia può sorgere in mente d'Huomo maggior di questa? Volere a forza di ragioni convincere un. DIO medesimo, superiore ad ogni ragione.

Mà lasciamo andar queste cose, che poco importano al fine mio principale. Chi impone mai, che negli affetti si mescoli alcun discorso? Mà ove pur vi si mescoli, è sì gran sallo? Santa Chiesa non sà mai preghiere a DIO, che non adduca qualche ragione a proposito d'ottener cò che gli addimanda. Rivolgasi il sol Messale, e poi mi si dica, se sia sì facile l'incontrar di molte collette, in cui lo trascuri. E però dovrà dirsi, ch'ella pretenda, non pregar DIO, ma convincerlo arditamente? E che volle intender l'Apostolo quando tra loro differenziò l'Orazioni, e l'Ossecrazioni, Orationes, & Obsecrationes, con ordinar che si usassero l'une e l'altre opportunamente? Per nome di Orazioni dicon gl'Interpetri ch'egli ordinò le preghiere semplici; e per nome di Osserrazioni, ordinò le preghie. Suarto re, a cui si congjungono molti titoli, in virtu di cui l'Huomo intende di muover &9.exD. DIO. Se sà male chi, addimandando mi sericordia, porti a DIO quafi un cumulo di ragioni per ottenerla, converrà cancellare tutto il Salterio, nel quale un Davide solo, che pure stava unito a DIO quant'ogni altro, ne formò non pur cumulo, mà concerto. Converrà rimproverare un Mosè, che arrivò con esse a legar poco men che le mani a DIO; e converra rimproverare un Giosafatte, rimproverare un Geremia. rimproverare un Daniele, rimproverar quasi dissi Proseti tutti, che con le loro tanto prolisse Orazioni pretesero star di fopra all'Onnipotente: tante sur l'armi delle ragioni diverse, umili sì, mà efficaci, con cui si fecero incontro al suo gran suro-

Th 22. C. 83. 2, 17-

Gerf. de Contem. C.40.

re. E ciò stando nelle Scritture. Fuori d lle Scritture poi dee sapersi che Gugliel. mo Parigino compilò un libro bellissimo intitolato da lui Rettorica Divina, in cui non altro quasi se, che adunar ragioni da. allegarsi nell'Orazione a DIO, a GIESV' Cristo, alla Vergine, a i Santi, alle Sante, ed a tutto il Paradiso, quant'egli è grande, perchè s'induca ad giarci milericordia. Si che chi si duole tanto, che quando si addimanda milericordia, si vogliano usar ragioni, convien che vadasi a querelar con Guglielmo di tale esempio. Se non che Guglielmo dirà sicurissimamente a disesa propia, ch'egli in tale Rettorica sù scolare di S. Bernardo, di S. Anselmo, di S. Ago, stino, e di altri sì gran Dottori, i quali nelle loro Meditazioni glie la insegnarono nella maniera più perfetta di tutte, ch'è quella del praticarla. E una simil rispossa darà ancor egli il pio Gerson di Parigi, se a lui si opponga, che nella seconda parte di un volumetto intitolato da lui Mendicanza Spirituale, la fece in vero da Povero, mà facondo a par d'un forte Oratore : anzi la fe da Causidico, da Curiale, mentre àDiv.lust, arrivò sin a stendere un lungo Appello, degnissimo d'esfer letto, in cui dal la Giustizia

Gerl. de Mendic. Spir. p.2. C.1.&C.

In Appel. ad Div. Mif.

Divi-

Divina, eloquentissimamente si richiamò alla Divina Misericordia. Però tali motivi ò son da addursi al Signore nell'Orazione, ò non son da addursi? Se non sono da addursi, perchè Huomini così grandi ne dan la norma? Se son da addursi, perchè dun-

que si biasima chi gli adduce?

Osservisi qui per tanto, che que' Cristiani, i quali apportano ragioni a DIO nell'orare, non fondano la fiducia nel nervo d'esse, mà nella Divina Bontà. I Gentili eran quegli, che nel nervo d'esse sondavano la fiducia. E però ne furono rimproverati giullamente da Crillo, come coloro i quali si divilavano di dovere per quelle ottener le grazie. Putabant quod in multilo- Matt. 6. quio suo exaudirentur; non dice volebant, dice putabant, ch'è quell'errore, che questi appongono similmente a chi medita. Mà l'appongono in vero di cortessa: pers ch'io non sò, che sieno giunti a penetrar gli altrui petti con tanto lume, che possano ripescarvi i pensieri ascolti. La Chiesa, con tutto il corpo di que' Fedeli, che apportano a DIO ragioni nel supplicarlo, non fanno come i Gentili. La fiducia loro ripongono puramente, come abbiam detto, nella bontà del Signore. Contuttociò

140 P.A.R.T.E...II.

fi vagliono santamente di quei motivi, che all'affetto loro sovvengono senza studio; perchè con quegli eccitano sè stessi ad orar più serventemente, per la varietà di quegli atti, or di sede, or di consusione, or di compunzione, or di tenera considanza, che vanno uniti a simiglianti motivi. Mà questo servor sensibile è in somma ciò, che dispiace tanto ad alcuni i quali mentre cospirano a sar sola omai rimanere la Fede al Mondo, senza curarsi più nè di alimenti nè di aiuti, che la consortino in un assiduo digiuno, non pensano al gran pericolo, ch' ella corre, di languire in cuore a più d'vno, anzi di morirui.

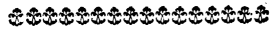
#### II.

Onfesso finalmente io però, che nonsono ancora atrivato bene ad intendere quel linguaggio che trovo usarsi il di
d'oggi in questa materia, della quale hò
preso a trattare. Perchè da un lato io sento dire, che per venire introdotto alla
Contemplazione mistica si ricerca virtù sublime, ch'è quanto dire una annegazione
totale di se medessimo, staccamento, spropriamento, annichilamento, e se più si può
ritro-

ritrovare di termini accomodati a ipie gare vn Huomo transullanziato in un Angelo. Dall'altro lato sento dir che la pura Meditazione, non solo non può mai conserire una tal viriù, n a ch'ella. è mera Orazione da principianti: buo. na sì, perchè il chiamatla cattiva, sa. rebbe un parlar conterminitroppo odiosi alla S. Chiesa; mà bassa, tormentosa, triviale, materialissima, e tale in somma, che chi per essa cammina, non. folo non può arrivare dopo cinquant' anni alla union con DIO, mà non vi si pirò avvicinare nè pure un passo: termini meno arditi, ma non meno aspri. Adunque io dico: Che si dovrà giammai far per abilitarsi a questa cosi beata Contemplazione? L'aspirare ad essa, è da spiriti si purgati, che quando siansi acquistati quei riquisiti, i quali si presuppongono necessarii per arrivarvi, può ciascuno andar senza d'essa diritto in. Cielo a posarsi tra' Serafini. L'attendere a meditare è, per dettame di questi, gettare il tempo. Adunque, che s'ha da fare? Sara meglio adunque, che la. scisi l'uno e l'altro, e si viva in Fede. Tale temo io, che debba essere la consepuenza, dannosa sì, ma diritta, che cavi all'ultimo il Volgo da tal Dottrina,
come da quella, ch'è sufficiente a tagliar le gambe a più d'uno, il
quale si aiuterebbe ad andar
da sè;ma non è già sufficiente a donargli l'ale,
se non posticce.



PARTE



# PARTE TERZA.

In cui si comprende lo scioglimento del Quesito proposto nella presente Operetta, con le cautelnece sarie a osservarsi, per non confondere la vera Contemplazione con l'affittata.

### CAPOI.

scioglimento del Quesito, con le cautele nec ssarie a osservarsi ne casi certi.

I.

A tempo è omai, che dopo lunga digression di discorso, io mi accosti al fine, o Amico mio dilettissimo, per cui si può già conoscere ch'io l'ho fatta. E' stato questo per soddissare al Q 2 quesi-

questo da voi propostomi: Se sia meglio che i Padri spirituali guidino le Anime per via di Meditazione, ò per via di Contemplazione. Ed io vi confesso, che a darvi una tal risposta, havrei potuto, come alido, venir con diritto corso, nella maniera che si sà quando vassi a golso lanciato. Ma se io vi veniva così, non si potevano osservar mai tanti seni, tante secche, tanti scogli, tanti pericoli, che ci sanno meglio conossere dovi è il porto

conoscere, dov'è il porto.

Stabiliti dunque i principii finor provati, io, secondo il mio debile intendimento, dirò così. Quando l'Anime fanno la loro prima risoluzione di darsi a DIO, se ID-DIO non opera in esse immediatamente. tirandole ad elevata Contemplazione, come può in taluna succedere, ma di rado; debbono i loro Direttori guidarle affolutamente per la via di pura Meditazione, ch'e la battuta: solo avverrendo, che non. tutte le Anime son capaci d'una tal forma di meditare medefima : e però ad esse la debbono ancor proporre, or più distesa, or meno distefa, secondo l'abilitàinè per issuggir la fatica di Padri amanti debbono dire alle loro Figliuole spirituali, che basti ad esse, qualvolta andranno all'Orazione, di

S.Ber.ier. 2.de Circ.

metter-

CAPOI.

mettersi quivi in Fede. Non dirò già, che le obblighino però mai a discorso, ò solo,ò severo, perchè ciò non è di ragione: ma lascino che capita la verità, dian pure libero sfogo quanto esse vogliono a i loro affetti divoti, che son le braccia, con cui, trovata che l'hanno, sono tenute, per così dire, di correre ad abbracciarla.

Sopra ogni cosa, inculchino sempre all' Anime lor commesse, che si raccomandino nell'Orazione al Signore più ch'esse possono, cioè frequentemente, amorosamente, animosamente, e umilmente; con tener per indubitato, che per questa via diverran ricche di virtù vera, più presto, che non si cre:

dono.

Che se non ostante una tal liberta, conceduta a ll'Anime buone, di sfogarsi assai negli affetti, succeda ch'esse sieno sotto pothe di molto all'aridità, con grave pericolo di attediarsi a poco a poco alcun di della loro Orazion mentale e di abbandonarla; non hanno i loro Direttori da contenrarii di dire ad esse, che vincano l'aridità con la sofferenza: perche questa è cosa buona, mà non già buona a tutte, nè buona in tutto. Più tollo provino a farle un poco leggere, e un poco meditare, e un poco rilegge-Q3

giosa Ba-

belli?

dessa .

leggere, e un poco rimeditare. Non è configlio questo da udirsi con derisione: perciocchè trovo che S. Francesco di Sales jo approvò molto. E però havendo confortata egli un'Anima a star costante tra le aridità, ch'era solita di provare nella Meditazione quotidiana, seguì in una sua letera a dir così: Scrvitevi del Libro, quanuna Reli- do il vo ftro spirito Jarà stracco, cioè a dire, leggete un poco, e poi meditate; e poi rileggete un altro poco, e poi di nuovo medicate, sino al fine della vostra mezz'ora. La Madre Teresa così fece sul principio, e dice che le riusci molto bene. E giacche parliamo confidentemente, aggiugnerà, ch'io così hà provato, e mi è riuscito bene. Habbiate per regola, che la grazia della Meditazione non si può acquistare con alcuno sforzo di spirito, mà richiede una dolce perseveranza piena d'umiltà. Tanto lontani furono i sentimenti di quelli buoni Servi di DIO da quei di coloro, che inorridiscono all'udir solo di sollevare lo spirito col sensibile. Non è meglio far sì, che il sensibile stesso ferva allo spirito, che non è lasciar che attediato, o sdegnato, o scorato, gu si ri-

> Quando poi l'Anime trovinsi approfittate,

tate, vedranno da varii segni i lor Padri spirituali, se DIO le vuole introdurre nel gabinetto. E questi segni saranno il cono-. fcere chiaramente, ch'esse si vanno staccando assai dall'affetto alle Creature, che si contentano nella solitudine, che compiaccionsi del silenzio, e che qualor esse pongansi in Orazione, suole già essere assai maggior quella forza, con la quale IDDIO tosso le tira a sè, che non è quella, la qual da esse si tà per unirsi a lui. Allor i lascinsi in maggior libertà. Ma non diasi petò mai loro per legge, che sia di necessità l'abbandonare la Meditazione di modo, che nè pure ne vogliano udire il nome: perciocchè questa è una Dottrina contrarissima. sì a' precetti, si alla pratica, che n'habbiamo da i più periti. Di S. Carlo dice il Giuffano, the l'ordinario suo fu meditare 1. s. c. s. la Passione di Cristo, come osservossi di sopra, e che poi soleva ogni anno ritirarsi due volte in luoghi solitarii, ove sequestrato da tutti i tumulti del Mondo, per alcuni gior ni pasceva lo spirito con la divina Contemplazione.

11.

S Olo convien qui notar con attento guardo, che altra chía è la Contemplazione acquistata, come habbiam detto

**L** 4

sì ipello,altra è l'infula. L'acquillata fuol' effer frutto molto ordinario della Meditaz: one perseverante. Anzi, se si crede a. Teologi, non si dislingue gran fatto dalla Meditazione, ma la rassina; perch'ella è quel modo sì perfetto di riconoscere incontanente una persona, una casa, una campagna, una villa, il qual si possiede da chi l'hà rimirate già molte volte con mirutezza. Fa l'Anima come fè la Reina Saba, la quale prima andò con gran suo diletto considerando a parte a parte la gloria. di Salonione; ma confideratala tutta, ne formò all'ultimo un concetto si pieno, che per ammirarla, per amarla, per appagarlene,non havea bisogno altro più, che d'un sol pensiero, per cui le la riducesse a memoria. E quello fù quel penfiero, che quanto ail estelletto la fece quafi uscir di sè tutt'attonita, tutt'assorta dallo stupore, Non erat

s. Reg. 9. pra flupore ultra in ea spiritus; e quanto alla volontà la fece al fine protompere inquegli affetti verso del Rètanto sviscerati: Be iti viri tui, & Beati servi tui, qui assiflunt coram te omni tempore, & audiunt sapientiam tu am.

> Quando però col grand'ulo di meditare fi teorge un Anuna ben disposta ad un mo-

do,

do, sia di conoscere, sia di concepire le cose, qual'è questo che si è qui detto; si lasci in esso, perchè questo è contemplare. Ma nè meno ciò è Stato sisso. E però non creda tal Anima, ch'ella debba mai operar contro il propio stato, se alcuna volta, per un bisogno speciale, ò di ricerca, ò di riforma, ò di altro, dovra tornare a ripi-

gliare ell'ancor la Meditazione.
Singolarmente può a quelta

Singolarmente può a questa ella ritornare, quando per alcuna speciale solennità amerà diconsiderare il mistero in essa rammemorato, ò riletto, più specialmente. Perchè quantunque chi si accosta alle nari quell'acqua così soave, chiamata d'Angioli, goda in un sol odor quivi accolti eminentemente tutti gli odori di timo, di rossa, di ramerino, di muschio, di gessomini, di gigli, di sior d'aranci, onde stì composta; non è però che chi siuti ad ora ad ora taluno di tali siori in particolare, non riceva in modo più preciso, e più propio, quella fragranza, che da lui spira. Così accade nel caso nostro.

Si può dunque nella Contemplazione, acquistata introdur più d'uno, se si scorge il prositto di lume, d'umistà, di ubbidienza, di mortificazione, e specialissimamen-

te di amor divino da lui già conseguito col meditare: perchè una tal Contemplazione consiste, sopra ogni cosa, nella facilità, che, per lo buonabito, lo spirito già ritrova d'unissi a DIO, serza bisogno di considerazioni prolisse, che a ciò l'aiutino.

Cant.r.

M A nella infusa non già. Quivi non par mai giusto introdur veruno, perchè al Rè solo tocca d'introdurre la Sposa in quelle gran Celle, che sono intitolate di vini eletti. Introduxit me Rex in celtaria sua. Solo si debbono assecondar gli andamenti, co'quali IDDIO tira allora l'Anima a sè. Ma assecondarli altresì con molta cautela, e con molta circospezzione, attesi i gravi pericoli di avanzarla oltre la chiamata. Se la Spola, senza venir pigliata dal Rè per mano, vorrà ardir d'introdurvisi da sè stessa, povera lei! Sarà punita dal Rè qual presuntuosa. E più punito ancora di lei sarà, chi l'urta, la iommuove, la sprona, le dà la spinta. Non omnibus Adolejcentulis uno in loco frui datur secreta Sponsi prasentia (così pariò S. Bernai do sú quello pallo) Sed ut cuique paratum est à Patre ifsius. Non enim nos eum eligimus, sed ipse elegit nos, & posuit

Sere23. in Cant.

nos,

nos, & ubi ab eo quisque positus est, ibi est. Che volere adunque studiarci d'entrar da noi, dove il Signore non intromette puramente la gente, come si sà ne' Giardini aperti, ma l'introduce, come si id ne' ferrati?

Quindi è, che i più celebri Padri Spirituali, di cui sia rimassa memoria, sono stati di qualunque tempo ritenutissimi in questo genere, ben sapendo essi, che quando IDDIO vuole un Anima daddovero, non per questo lascia di alzarla a i sublimi gradi, divisioni, di rivelazioni, di ratti, di locuzioni mara vigliose, perch'ella se ne stà contenta negl'infimi. Anzi allor è, quando egli alzala più che mai.

Nè vale il dire, come qui argomenta. molarol. taluno. La Contemplazione acquistata è 1.211. disposizione prossima all'infusa. Si può procurar l'acquistata. Dunque si può procurare, ò, com' egli dice, pretendere ancor l'infusa; lasciando a DIO la disposizione del tempo, in cui vi si dovrà pervenire,

e della maniera.

Nego la conseguenza. L'Umiltà pella Chicia è disposizion prossima a consequire una gloria somma. Dunque si potrà mai procurar fantamente di effer giorificato? LiVo-

Digitized by Google

L'Vbbidienza ne' Chiostri è disposizion. proffima a conseguire i governi soliti: Dunque si potrà mai procurar santamente . di governare? La Santità consumata è disposizione prossima in ogni sesso a far de' miracoli. Dunque si potra mai procurar santamente di sar miracoli? Queste son. conseguenze tutte falsissime. E per qual cagione? Perchè le disposizioni addotte fono disposizioni in genere sol di merito congruente. Mà chi non sà, che non ogni volta, che si può con lode procurare alcun merito di tal sorte, si può con lode procurare anche il premio, il quale gli corrisponde: altrimenti si potrebbon con lode procurare da uno tutte le dignità, tutte le ricchezze, tutti i retaggi, tutte le preminenze, le quali giustamente convengono a i meritevoli. Tutto il contrario. Con Iode assai maggior si tralascia di procurarle. La Contemplazione infusa, è tra quelle grazie, che chiamansi gratisdate. Onde non è vero ch'ella si possa mai procurare con lode ( se non si piglia un tal vocabolo di procurare in un senso assai rimoto, ò ind retto, ò indeterminato)e molto manco pretendere. Ese così è, come dunque un buon Padre Spirituale, qual si prosessa il ciil citato Ammaellratore, può dire all'-Anime, benchè sante, che, posta la Contemplazione acquistata, possono elleno pasfare con ficurezza nello stato loro a pretendere ancor l'infusa? Nunquid ad præceptum tuum elevabitur Aquila, aut in arduis ponet nidum suum?

Iob. 19.

Non già così diffe alle sue buone Anime quella Santa, che funne sì degna Madre. Perchè la dove cominciò ella a parlar de i primi principii di questa Orazione infusa: ammoni con sommo studio le sue figliuole, se la volevano havere, a non la pretendere. Si desidera di Japere, così scriscella, come Mans. 4. si otterrà questa grazia. Io vi dirò ciò che ... ne bò inteso: lasciando stare quando p ace a Sua Divina Maestà di concederla, perchè cosi vuole, e non per altro. Dopo haver fatto quello, che si fà da coloro delle Mansioni passate, altro non bisogna più che umiltà. Da questa si lascia vincere il Signore per concederci quanto da lui bramiamo. E la prima cosa per conoscere se havete questas virtù dell'umiltà, è il penfare che non meritate queste grazie, e questi gusti del Signore, e che non havrete da haverli, finche vivrete. Mi direte: come dunque si otterranno non procurandoli? A questo io rispondo, che

che non v'e altro miglior modo di quello che v'hò detto: non procurarli. Si confrontino questi insegnamenti con quegli che ci dann' altri, c dipoi si noti se punto han tra sè di simile nell'aspetto, ò negli andamenti.

Ma non ci affermano i Santi che la Contemplazione, qualunque siasi, è comune a molti ed a molti? Si certamente. Anzi io ripiglio affermatsi da lor, ch'è comune a tutti. Così riputò San Gregorio. E però tra sè possosi ad osservare le tante sinestre oblique, ò, come i Settanta le dissero, Sagirtarie, che d'ogn' intorno rendevano chiaro il Tempio, parlò nel seguente modò. Notandum quod intra portam Templi undique per circuitum senestra obliqua esse

chiaro il Tempio, parlò nel seguente modò. Notandum quod intra portam Templi undique per circuitum senestra obliqua esse memorantur. Non enim Contemplationis gratia summis datur, & minim s non datur. Sed sase banc summi, sape minimi, sapius remoti; aliquando eam Coniugati percipiunt. Si er go nullum est sidelium ossicium, à quo possit gratia Contemplationis excludi, quisquis cor intus babet, illustrari etiam lumine Contemplationis potest. Quia intra portam undique per circuitum senessira obliqua constructa sunt, ut nemo existac gratia, quasi de singularitate glorietur. Mà alcoltisi attentamente. Altra cosa è,

che

che la grazia della Contemplazione, anche intula, sia comune a tutti; altra è, ch'ella possa sarsi da' Padri Spirituali comune a tutti. Può da' Padri Spirituali procurarsi bensì, ene tutti habbiano le dispofizioni a tal grazia, pur anzi dette, con. farli meditare attentamente, umiliarli, ubbidire, mortificarsi; mà non si può già mai voler che tutti habbiano una tal grazia: perchè quest'è pretension troppo elorbitante. Però disse S. Gregorio: Quisquis cor intus habet, illustrari etiam lumine Contemplationis potest. Non diffe, illustrabitur. Disse, illustrari potest. E ciò da chi mai si niega? Mà altra cosa è haver le finelire aperte, akra è haver quel lume, non solamente ordinario, ma segnalato, mà splendido, mà fin soprannaturale, il qual entra per le finestre. Questo dipende da DIO, il quale usa darlo, or maggiore, or minore, com'egli giudica, senza mai volere in ciò stare soggetto a leggi. E però si procuri pure, che l'Anime habbiano le finestre aperte. Mi non si lascino mai palfare a pretendere ancora il lume: perciocchè questo è il vero modo, da fare che non l'ottengano. Così pur qui San Gregorio fignifico. Quisquis iam lumini contempla- Ibid.

ticnis intendit, cur are magnopere debet, ut mentem semper in humilitate custodiat.

Ond'è, che le finclire suddette, hanno bene a tenei si aperte, mà ançor guardate: aperte, perchè il sume si degni d'entrai se vuole; guardate, perchè non entrivi la superbia. Et patent itaque sensstra, & mu-thid, nita sunt: quia & aperta est in mentibus eorum gratia, qua replentur; & tamen ad se Adversarium ingredi, ad superbiam, non permittunt. Ma conse non entra la superbia in quelle Anime, ch'ogni volta che mettonsi in Orazione, ogni volta pretendono questo lunie, ch'è tanto insolito?

L Questo è l'error maggiore. Perchè dato che si possa pretendere la Contemplazione anche infusa, ne seguirà che si possa pretendere tutto l'anno, quanto egli è lungo? pretendere ogni mese? pretendere ogni mattina? pretendere quasi dissi ad ogni momento? O grazie non più vedute, non più udite, non più simate riuscibili a verun secolo! E come dunque si dirà oggi a tante anime miserabili, che in cambio di meditare, si mettano sempre a fare Orazion di Quete? S. Bernardo, il quale, ricercata questa Orazione, la ritro-

yò nel gabinetto più intimo della Sposo, ne restò si invaghito, sì innamorato, che uscì quasi suori di sè per la contentezza di haverla vista; e però gridava: O si durasin cana set! Iterum, iterum. O vere quietis locus! Oc. Mà poi rivolto a' suoi Monaci, che soggiunse? Soggiunse, che se ad alcuno di loro accadesse mai di entrar per un ora sola in quel gabinetto a provare anch'egli un tal bene, potea gloriarsene. In hoc arcanum, & in hoc fanctuarium DEI, si quems forte vestrum aliqua bora sic capi, & sic abscondi contigerit, ut minime eum avocet, aut perturbet, vel sensus egens, vel curas pungens, vel culpa mordens, vel ea certe, qua difficilius amoventur, irruentia imaginum corporearum phantasmata, poterit quidem hic, cum ad nos redierit, gloriari, & dicere: Introduxit me Rex in cubiculum. sum. E la ragione di tutto questo si è, perchè quello è quell'intimo gabinetto, nel quale IDDIO non ci si dà a diveder più adirato punto, per le offese che gli habbiam fatte; ma deposta ogni turba-zione, si mostra verso noi tutto pietoso, tutto piacevole, tutto amante, e però ci tranquilla tutti, con quella tranquillità ch'egli porta in viso, quando ci vuol dare alcun

sieun pegno più singolare di sicurezza. Hic vere quiescitur. E perche? Perche. dice il Santo? Tranquillus DEVS tranquil-litomnia, & quietum aspicere quiescere est. Equella O azion di Quiete, che in Chiaraval e medefima fù fi rara, fi posson oggi prometter da DIO tante Anime a piacer ioro nel cuor del secolo? O presunzione! ò alterigia! ò animosità! Sì, che sarebbe necessario accusarla con questi termini, se vi sosse: perchè non può esser mai verisimile, che ogni giorno IDDIO tranquilli tante Anime in questa forma, che ci vuole a donare Orazion di quiete. Com esser può, che le più dell'Anime fragili, benchè pie, non habbiano spesse volte da cir con Giobbe malgrado loro: Confiderans eum, timore solicitor? E se hanno a dirlo, che quiete sarà la loro in un tale flato? Nonèmai, che la Volontà possa con tutto il suo dominio arrivare a quietar l'altre due Potenze, di cui si vale in ogni sua operazione, cioè l'Immaginazione, e l'Intendimento, se non è qui ta ella prima per sè medesima a sufficienza. E come farà quieta, mentr'ella palpita? Si possono giamai forse unir tra loro quelles due Orazioni, che sono così diverse:

15.

Ora-

# CATOI. 25

Orazion di quiete, Orazion di palpitamento?

v.

Pure andiamo anche innanzi, e diam Che tante Anime, più félici degli Alvioni; possano quotidianamente otteneré quella Orazione così beata, che unicamente provasi à mar tranquillo; qual ragion vuole che i Padri Spirituali, diano lor tuttavia quello inlegnamento, d'incominciarla di là, dove ha da finire? Nell'Orazion di Quiere, quand'ella arriva alla some mità del suo stato, le Potenze rimangono tutre ferme: ferma la Volontà, che già non hà quasi più che desiderare, fermo l'Intelletto, ferma l'Immaginazione, che al modo loro concorrono ad appagarsi ancor esse persettamente nel ben presente. Adunque che si deduce? Adunque da ciò appunto incomincisi l'Orazione: dal sermare le tre Potenze. Questo è un equivoco espresso: perchè quando anche cessal-1ero tutte l'altre ragioni fin ora addotte, chi non conolce omai chiaro, che questo è voler convertire le mosse in meta? Non so con quali altri termini si possa ciò mas spiegar più accertatamente : e però gli replico. Questo è voler convertire le mosse in R

in meta. Alla meta il Barbero posa, gode, gioisce, e non capisce in se per l'accorgimento naturale, ch'egli hà, d'haver vinto il palio. Dunque chi lo governa dovrà far si, che alle mosse egli pongasi in tale siato? E' cosa da pure risa. Ma oime, chenel caso nostro non è così. E' cosa, bisogna dirla, è cola, se vi si pensa, da puro pianto. E come, chi sperimenta una sola scintilla di zelo in petto, può non dissarsi in lagrime ancor amare, mentr'egli vede tante anime adelcate da simili insegnamengi, lasciar di pensarea i loro difetti, alla. Patlion di Cristo, all'umiltà di Cristo, all'ubbidienza di Cristo, a tanti altissimi insegnamenti di Cristo, perchè? per arrestare al possibile ogn'immaginazion, ogn'intelligenza, ogni affetto, che in lor si svegli, benchè utilissimo; e con ciò arrivare alla Quiete? Nò, nò, che ciò non è giu-Ro. Il Barbero dee quietarsi alla meta., non alle mosse. Alle mosse corra; perciocchè la quiete che godesi nella meta, è la. quiete vera: la quiete nelle mosse non è mai quiete: è trascuraggine, è tiepidezza, è torpore da gastigarsi ancora in lui con gli sproni, non è, come oggi alcuni la vogliono intitolar, Negligenza mistica. E però che

che diffe il Pontefice S. Gregorio? Dufe, che chi Contempla, dee su'l principio dell'-Orazione girare con la sua mente, per poter quietarsi su'l fine dic quippe in Com. Super templationem nostram, multa cogitationibus ho. 17circumeundo, proficimus, sicut exemplas bonorum sape quarimus, ut in moribus pro-ficiamus. L'Anima che Contempla, dee fare generalmente, a mio credere, come l'Ape. Dev'ell'andare di considerazione in considerazione, di conoscimento in conoscimento, ò almeno di affetto in affetto, come appunto di fiore in fiore. Se al primo fiore ell'ha tanto da sugere, quanto basti, non cerchi più. Ritirisi nell'interno raccoglimento, se DIO gliel dona: ed ivi, come l'Ape nel suo favo, è nel suo fiale. ch'è la celletta di cera, attenda quietamente a godersi il suo mele accolto. Ma dov'ella ancora non habbiane punto punto, non è stranezza condannar più tosto ogni volta la pover'Ape, a starfene, come può, nella celletta medefima senza mele, che andare intorno di fiore in fiore a raccoglierlo gentilmente? E per qual fine? Perchè non sia giammai vero, che poi ch'è giunta a Contemplare, ella Mediti. Chi medita và passando di siore in siore. Chi R con-2

fontempla sid sempre sul fiore stesso. Ma se sul fiore stesso la pover' Ape non trova pascolo, c'ha da sare e ha da languir su quel siore di puro insastidimento, di pura incela, più tosto che mutar siore?

Miseri nor! Non habbiamo udito dir mille volte dal Savio fleffo, che il fipe dell'Orazione à len qui paragone migliore del luo principio? Melior est finis Orationis Auam principium, E perchè ciò, se nonperchè non è giammai comunemente pol-Shile fu'l principio dell'Orazione hayer quel fervore, quel godimento, quel gaudio, quell'alta quiete, che spesso si proya al fine? E perchè dunque si vuole, che da quello stato, a cui si giugne su'l sine dell'. Orazione, da quello generalmente si dia priscipio? Eh che quelto è pervertir tutto l'ordine delle cose. E però stimo che i Padri Spirimali sien'obbligati per debito dell'ufficio a non lasciare allignar mai negli spiriti un tale errore; da chè il volere per via di studiose cessazioni dagli atti fare

innalzare in verun modo gli spirita qualssissa sorte di vera Contemplazione, ò intusa, ò accultata, è un volere attaccare al rospo le penne, perch'egli voli. Non son io, che lo dico, è Santa Teresa. Quando

IDDIO vuole, ob come viene alla scoperta, Nella Jenza questi aiuterelli! Per molto che stiamo noi in attuale esercizio d'adoperarci, rapisce lo spirito, come un Gigante sortissimo prenderebbe una paglia, nè basta resistenza...... veruna che gli facciamo. Che modo è questo? Credere the quand'eglilo voglia fare, aspetti che il rospo voli da sè medesimo? Auzi mi pare che più ancor sia difficile al nostro spirito l'elevarsi, se Dio non è che l'innalza. Perche oltre a mille impedimenti, che lo ritengono, stà carico di terra, e così, poco g'i giova il voler volare: che quantunque sia ciò più naturale a lui, che non è al rospo, flà egli nondimeno già tanto immer-Jonel fango, che per Jua colpa perde una tale attitudine naturale.

Sù questi principii, che sono si serii, e sì sodi, hanno da procedere i Padri Spirituali, con sicurezza che non però saranno ad Anima alcuna di pregiudizio: perchè la Santa a quello effetto gli participò specialmente al suo Direttore, com'ella scrive, perchè gli dessero luce in guidar qualunque Anima, quanto più alta, tanto nien bisognosa di aiuterelli, che la sollevino sù la volgar condizione.

Che se qualcuno citi loro all'oppo-R 4

264 PARTE III. fito S. Tommalo, là dove scrive, che fà cosa di maggiot merito chi applica l'Anime alla Contemplazion, che all'Azzione: 2.2.4.782. Magis acceptum est DEO, quod aliquis animam suam, & aliorum, applicet Contemplationi quam Actioni, sappiano pure, che chi il cita ad un simile intendimento di far più tosto all'Anime contemplare, che meditare, lo cita al propolito, ma non lo cita a proposito. Perche quivi il Santo non contrappone il contemplare al meditare; ma contrappone il contemplare, al predicare, al pellegrinare, al faticare in. benefizio de' prossimi: ed in un tal senso dice, che di sua natura è più meritoria la Contemplazion, che l'Azzione: perchè la Contemplazione è ordinata a congiu-gnerci più immediatamente a DIO, che l'Azz one: benchè soggiunga poi, chel'Azzione possa per accidente essere più meritoria della Contemplazione: eciò è, quando per maggior amor verso DIO, ci contentiamo, ad immitazion dell'Apostolo, di sequettrarci ad ora ad ora da lui, non per altro fine, che di affaticarci per lui. Ma c'ha da far tuttociò, per provar che l'Anime si possano introdurre a qualunque Contemplazione, non iolo con liberta. ma

CAPO I. 36

ma ancora con merito; mentre nellistesa Vita Contemplativa sono senza numero quelle a cui, DIO niega la grazia di contemplare? Se le parole suddette di S.Tommaso si hanno da citar così crude crude, senza sar noto a che sin le dice; con che circunspezioni le dice, in che circostanze le dice, la Gente si crederà, che sia opera dunque di maggior merito l'applicare ogni Rustico a contemplare, più che a zappare, perchè Magis acceptum est DEO, quod aliquis animam suam, en aliorum, applices Contemplationi, quam Assioni. Mi vien pietà, se ad un Santo di senno Angelico si vogliono far dir cose, che tanto ancor disconvengono dall' Vmano.



GA.

## CAPO II.

Scioglimento del Quesito, con le cautele necessarie a osservarsi ne' cass dubbis.

r Ello cole certe la Consultazion. non hà luogo di sorte alcuna; l'ha nelle dubbie. E' cosa certa, che ne principii della vita spirituale, se DIO non fà maraviglie, l'Anime si hanno a guidare, più che si può, per via di Meditazione. E cusa certa, che nel progresso, se la Meditazione comincia a poco a poco ad havere assai più d'amore, che di discorso; si posson l'Anime dolcemente introdurre. e ancora si debbono, in quella Contemplazion ch'è detta acquiffata, con dare loro ogni liberta di godersi , qualvolta possono, nell'interno filenzio il loro DIO presente. Edè cosa certa, che nè anche nell' ultima perfezzione, si debbe voler mai tentar d'introdurle animolamente in quella-Contemplazione ch'è detta infusa;ma solo dcbbedebbesi loro opportunamente, e prestare assistenza, e parare aiuto, qualor vi sono; attese quell'arti fine, con cui i Maligni, che sono i Drudi dell'Anime a DIO più belle, possono spesso contrassar in ese que' tratti, quelle comparse, que lle carezze, quei modi di favellare, che suole d'ordinario

con elle tener lo Spolo.

Rimane a determinare come habbiano a diportarsi i Direttori dell'Anime in caso dubbio, cioè quando esaminatele, non sanno ancora giudicar pienamente, le que se sieno più abili al meditare, o più al contemplare in alcuna delle due forme. Ma io, secondo mè, dirò sempre che in un tal caso tratrenganle in meditare. E ciò per due capi. Prima, perchè il meditare confassi più all'universal della gente posseduta da mille cure, ora pubbliche, ora privare, che la divertono. Poi, perchè, mancando anche queste, è molto meglio portare innanzi la fabbrica a poco a poco, che darsi furia di giugnere in esta al tetto, con gravissimo rischio di non haverla assodata prima ben bene ne' fondamenti. Tal fù il configlio, che lasciò registrato alla memoria de' Posteri il Gaetano nella sua celebre Chiosa, là dove scrisse, che se innalzavanii

l'Anime alla vita Contemplativa prima d'haverle escritate, esperimentate, e fondate assai nell'Attiva, si correa rischio di havere al fine lavorato di molto, mà sù la sabbia. Notent qui alios in via DEI in-Caictan. struunt ad prosectium spiritualem, & diligen-in 2. 2. q. ter essiciant, ut prius in vita activa exerceri faciant quos edocent, quam ad Contemplationis fastigium suadeant. Oportet siquidem prius passiones domare habitibus mansuetudinis, patientia, liberalitatis, humilitatis, &c. & easdem sedare, quam ad contemplativam vitam ascendere. Et ob defectum buins, multi, non ambulantes, sed saltantes in via DEI, postquam multum temporis vita sua Contemplationi dederunt, vacui virtutibus inveniuntur, impatientes, iracundi, faperbi, si in huiusmodi tanguntur. Et proptereatales,nec activam,nec contemplativam, necex utraque compositam habuerunt, sed super arenam fabricarunt. Et utinam non fit frequens defettus iste. Fin qui il Gaetano, tanto più di me intelligente sù questi affari.

E senza dubbio, il disetto da lui chiamato frequente, è quello, che d'ogni tempo ha renduto a molti sospetto più del dovere un si degno esercizio, qual'è quello di contemplare. Vedere che dopo d'esso

lucce-

fuccedono crolli gravi, e cadute gravi, quali appena si temerebbono innanzi ad esso. Ma ciò non procede dalla qualità del disegno, ch'è sapientissimo: procede, sol dalla poca avvedutezza di alcuni nel porso in opera: ò perchè pecçano nella scelta del suolo, ò perchè scavano poco, ò perchè spediscono presto; essendo troppo natural quella voglia c'han gli Architetti, benchè prudenti, diveder sinite le Fabbriche a' giorni soro. Se non si vuoldunque incorrere in tal'errore, non bisogna mai portar l'Anime a contemplare elevatamente, prima che si sieno avvezzate bencome debbesi a meditare.

La Meditazione si è quella, che di suo genere è indirizzata ad assodare la Fede, a sradicare i vizii, a stabilir le virtù, e ad affezzionarsi all'imitazione divina di GIE-SV'Cristo: e però si dice che la Meditazione appartiene (come di sopra osservammo) alla Vita attiva. Ove questa sia preceduta già quanto basta ad assicurarsi, allora è tempo che l'Anima passi innanzi a quella Contemplazion, che da il nome alla Vita. Contemplativa. Ma ove nò, non vi passi. Chi vuole sposar Rachele convien ch'egli habbia sposata prima una Lia, lippa sì, ma fecon-

270 PARTE III.

feconda di parti életti: altrimenti quello sarebbe un voler divenire da più di Giass. Gieg. cobbe istesso, il quale sospino per Rachele si lungamente, ancor dappoi, che se l'era zechho. di n'eritata, con tanti stenti durati al caldo, ed al gielo. Post Lia complexum, ad Rachelem Iacob perrenit, quia Persettus quisque ante Astiva vita, ad facunditatem, iungitur, o post Contemplativa, ad requiem, copulatur. Così savellò S. Gregotio.

II.

E Vaglia il vero, qual'Orazione in dub-bio si può trovare più accertata di quella, che c'infegnò l'Ecclesiastico di sua bocca? Fà egli la mattina su primi albori sbalzar di letto, non un Fante, non un Famiglio, non una semplicissima Donniccinola, la quale habbia di poco imparato a leggere, ma vn'Huomo cosi sensato, che dalle Scritture flesse fi meriti apertamente il nome di Savio. Cor suum tradet Sapiens ad vigilandum diluculò ad Dominum qui feest illum. E pure qual'Orazione fa egli mai praticare a così grand'Huomo, non principiante anon proficiente, mà dotato al certo di perfezzion consumata? Lo sa levare à Contemplazion la più alta che penetri sù le nuvole? Nulla meno . Pet Ma. prima

Eccl.36 9

prima cola gli sa egli tener le Potenze de-Re nell'esercizio della Meditazione, figurato per la Vigilia; e non sopite in quel ri-poso dolcissimo, divinissimo, che ha fatto attribuire da tanti alla Contemplazione il nome di sonno. Cor suum tradet ad vigilandum diluculo ad Dominum qui fecit illum: ch'è quanto dire, come lessero altri; Cor sum apolicabit ad quarendum studiose Do. Com. 2 minum factorem luum: benchè non possa hunc lomai dubitarsi che un Savio tale non haves- cum. se anch'e ali ritrovato già pienamente quel DIO medesimo, che volea più e più ricercare. Mà così và. Al ripolo delle potenze nel Bene amato, giullo è che ogni volta premettasi la vigilia nel ricercarlo, como se non si sulse mai ritrovato: perchè quest' è quel ch'egli da noi desidera. Si queris quare, cioè: Ne ibi semel quasiisse sufficiat, Incar.16. come parlò S. Girolamo, jed quem in vene: ris, semper quere. Quindi affirche si sappia ch'esercitare con tanto studio tutte e tre le nostre potenze in ricercar DIQ, non è far torto alla divina Presenza, come altri scrive; ecco che l'Ecclesiastico esprime avvedutamente, che tutta questa inquisizion sopraddetta si fara dal Savio alla Presenza divina. In conspectu Altissimi.

Paísa

## 272 PARTE III.

Passa poi l'Ecclesiastico a notificare gli assetti, ne quali, ricrovato ch'hà il suo Signore, prorompe il Savio. E questi sono gli assetti di chi ancora stassi nella via Purgativa. Raccomandarsi a DIO come un miserabile, il qual comincia allora a fare. Orazione la prima volta. Consessare i propii delitti, detestarli, deplorarli, e domandarne umilmente misericordia. Aperiet os suum in Oratione, & pro delistis suis

deprecabitur.

Fatto ciò, che succederà? Fatto ciò, legue l'Ecclesiastico, succederà che il Signore, se così giudichi, sollevi il detto Savio ad eccella Contemplazione. E ciò vuol' egli asserire in quelle parole: Si enim Dominus magnus voluerit, Spiritu intelligentiæ replebit illum. Non dice intelligentia replebit illum, ma Spiritu intelligentia, cioè d'una intelligenza sì raffinata, sì sottile, sì sublime, sì pura da tutta la posatura corporea, che possa dirsi spirito d'intelligenza: siccome il lambiccato finissimo d'ogni sale, si chiama spirito di quel sale; ellambiccato finissimo d'ogni sultanza, si chiama spirito di quella sustanza. E di quello spirito d'intelligenza, ci attefla. l'Ecclesiastico che il Signore empira quel Savio

Savio di modo, che pe ridondi : Spirituintelligenna replibit illum: perchè quetto è il propio della Contemplazione donata al Savio, colmare il vaso della n'ente elevata, di questo spirito fino d'intelligenza cesì altamente, che verfi per ogni parte: ch'èla ragione, onde l'Ecclesiastico agguene : & ipse tanquam imbres mittet eloquia sapientia lua: mentre talvoita egli urrivera fino a fare, come faceva S. Maria Maddalena. de Pazzi, la quale rapita in estast, mandava al tempo medefimo dalla bocca una pioggia d'oro. Et in Oratione confitebitur. Pomino, lodando DIO, nell'atto lesso di orar si sublimemente, con maniere serafiche, più che umane.

E a tutto quello si può arrivare da chi si metta sù l' principio di quella Orazione, eminente ad esercitare le sue Potenze contanta semplicità? Sì, a tutto, a tutto. Non è necessario andare all'Orazione con intenzion di volersi levare in estasi; anzi non è conveniente. E però, che serve l'attendere su'i bel principio dell'Orazione a sban dar tosto da sè, tutte le immagini, tutte le intelligenze, tutti gli affetti cliciti, che l'Huomo pino da sè produrre con le sue sorze? L'operar così, per mio credere, non sol non giova

### 274 T. ARTE III.

giova all'alta Contemplazione, ma ancora nuoce, come si è notato altre volte; perch'è difficilissima cosa, che quel Signore, i cui occhi sono tanto più simpidi e più su-minosi di quei del Sole mon vegga quivi sempre alcun atomo di ambizione. La bella repola è questa, che tiene il Savio nell' Orazione pur dianqu espress. Prima fa enli sempre da sèquel che può, con le sue forze ordinarie: Cor suum tradet ad vigilandum diluculd ad Dominum qui fecit illum. Et in conspectu Altussimi deprecabitur. Aperier or hunm in Oratione, et, pro delistis suis deprecabitur. E poi di tuttociò, ch'eghinon può fare, se non con forze firaordinarie, fovrumane, fopraccelestiali, egli lasoia ognivolta il pensiro a DIO. Si enim Dominus magnus valuerit, spiritu intelligentiæ replebit illum.

III.

Na cosa io non voglio dissimulare.

Ed è che l'Ecclesiatico non sece al Savio distinguer qui, la sua Meditazione quoridiana, com' oggi è solico, in varij punti. E per verita questa distinzione di punti ha data a qualche scrittore de' tempi nostri molessia tale, che con tutta la profession ch' egli sa di spirito superiore a tut-

ta la sensibilità, e a tutto il sensibile, nonha potuto sinir di tenerla ascosa. Osserva
egli però con sinissimo accorgimento, che
quattro sono le Regote principali di Religiosi
da cui più altre ban sortito, com' i gli dice, il
derivamento. Quella di S. Basilio, quella di
S. Benedetto, quella di S. Agostino, e quella di S. Francescoje che pur nessuna di queste
prescrisse mai le dicditazioni in tre, ò quattro punti per via di precetti. Onde par che
sembrigli tirano oltre il conuenevole, veder che oggi, dismesso si bell' esempio, se
Meditazioni dilinguansi in tanti punti.

Questa per verita mi par cosa di niun rilievo. Conciosiache non però, che le Meditazioni distinguansi in tanti punti, si da per legge che si trascorrano tutti. Anzi apertamente s' impone, che ritrovata nel primo punto la desiderata consolazione, non si habbia celerità di passare all'altro. Chi è, che quando, con imbandigion regolata, sà comparire sù la mensa un gran numero di vivande; habbia intenzione che i Convitati le debbano mangiar tutte? Ciascun si pasca a piacere. Tuttavia non sò perchè lo scrittore stesso non men degna diessere posta in luce. Ed è, che da che s'è.

intro-

introdotta quella più esatta distinzione di punti nel meditare, è stata subito concor: demente abbracciata da quelle stesse Religioni si degne d'immensa lode, che da tutte l'altre rispettansi come Madri. Perchè se andrem ricercando ciascuna d'esse, noi vi troveremo assai spiriti divotissimi,i quali,ò hanno date Meditazioni alle stampe distinte in punti, ò hanno preso con umiltà singolare ad adoperarle: Nella maniera che quei medefimi appunto, che imbandivano. prima i conviti loro senz' alcun ordine, adesso cercano a gara gli Scalchi più esperimentati, e più eletti, che si ritrovino, per leguir l'ulo ancor est, oggi si comune, di mandar le vivande in tavola con quell'ordine, che si stima il più saggio, ò il più salutaro E poi non dic'egh (ove nel suo Preambolo dà ragione di hauer esso voluto legare a leggi quella Contemplazione, che por l'addietro era libera molto più d'ogni gran Reina) non dice, replico, che la Chiela. cresce sempre più in lumi: e che gli Antichi. niente hanno ignorato di queste notizie, mà che non han potuto vederle regolate, e ridotte, e di chiarate a quel segno che le vediamo, noi:poiche i lunghi anni hanno prodotte lunabe e sperienze ?;

Ora compiacciasi di applicar egli la sua dottrina medesima al caso nostro, a cui forse ella anche milita maggiormente, e resterà di mostrar più alcuna molestia di quelle cose, che ricevute dal Mondo senza discapito della pietà Cristiana, anzi con guadagno; non possono condannarsi, se non per qualche alterazion sopraggiunta d'intorno alcuore, che sà sentire egualmente i punti e le punte, come se ferissero a un modo.

Mà che fo lo? Non vorrei mostrare che i biasimi dati all'uso di tali punti havessero parimenti serito me, che l'hò seguitato in alcuni mici volumetti. Però dirò chiaramente. Io sono stato un pezzo perplesso in considerare, se dovea spendere tutte questre parole in ributtare una opposizione si frivola, qual si vede, ch'è la presente, non fatta gia perchè dia pena la distinzion di que' punti, che sogliono agevolar le Meditazioni; ma perchè dan pena quelle Meditazioni, che sogliono adoperarsi, distinte in punti. Ma all'ultimo hò giudicato;

che non debban' essere nè meno tali parose gettate in darno: perch'io non hò lavorato questa Opera a prò di que' Padri Spiritua-

bilogno veruno della mia piccola face a scoprire il falso. L'hò fatta molto più per quei che non possono havere ancor tanto lume : e però non vorrei, che questi scorgendo le opposizioni fatte da scrittor, che si mostra si intelligente, a tutte le Meditazioni che sono partite in punti, a cagion della novità; havessero per nocevoli all' Orazione, non dico gli Elercizij di S. Ignazio (perciochè questi sono stati approvati, come su detto di sopra, con bolla autentica ) mà gli altri simili del Granata, del Segala, dello Spinola, del Capiglia, del Costero, del Franciotti; del Bruno, del Barty, del celeberrimo Lodovico da. Ponte, e di altri moltissimi, di cui con sommo profitto si vale l'universale del Cristianesimo. Che più? S. Francesco di Sales non hà fatt' altro: ordinar sempre a tutti Meditazioni di simil forma. Anzi di simil forma le ordinava pur egli sempre per sè medesimo, a segno tale, che chi havrà qualche perizia de modi da lui tenuti nel favellare, si rimembrerà, che quando egli volea mentovare l'Orazion da lui tatta in quella mattina, solea chiamarla comune. mente il suo punto. Non porta il pregio, ch' io reciti varij luoghi. Ne dirò uno che

zioverà ancora più per vedere se i Santi vadano tanto astratti nell' Orazione da tutto l' immaginabile, e da tutto l' intelligibile, quanto altri vuole ; benchè sian di quei Santi denati al Mondo, perchè all' Amor celeste su la Terra ancora non manchino i suoi Vesuvij. Vi died uns pensiero ( così scrive egli ad una Badessa. 1.7. lett. della Visitazione) che mi so pravvenne ulti-23. mamente nell' or a della mattina, ch' io riserbo per la miscrabile anima mia. Il mio punto era Jopra la petizione deil Orazione Domenicale: Sia (antificato il tuo nome . Ob Dio (diceva io) quando havrò fortuna di vedere un giorno il nome di GIESV' scolpito nel profondo del cuore di colei, che lo porta impresse sopra il suo petto? Miricordai ancor de palazzi di Parigi , sopra le facciate de quali è scritto il nome de' Principi lor Padroniz mi rallegrava di vedere, che il palazzo del vostro cuore sia di GIESV' Cristo. Voglia egli eternamente abitarui. Pregate molto per me, che sono paternamente Vostro &c.

Così procedon que' Santi, che sono ancora i più a reesi di amor divino. Sanno all' Orazione presiggersi i loro punti, e sanno adoperar l'immaginazione, e sanno adoperare l'intendimento, e sanno dare ssogo

4 di-

divoto alla volonta, ne per queflo effi lasciano d'esser Santi. Anzi stabiliscasi pine questa verità, che, quanto a me (per tornare a quel testo dell' Ecclesiastico da cui ci siam dilungati) pare evidente. Chi va all' Orazione, almen di legge ordinaria, deve andarvi con quella interzione di fare quel-1' Orazione, che si addimanda Ascensione di mente a DIO: Ascensio mentis in Deums non con intenzion di far quella, che si addimanda Elevazione di mente sospesa in D10: Elevatio mentis in DEVM juspense.La prima è tale, che appartiene a noi più il procurarla, che il riceverla. E però dice l'Ecclesiastico: Cor suum tradet sapiens ad vigilandum diluculò ad Dominum qui fecit illum.La seconda è tale, che appartiene a noi più il riceverla, che il procurarla. E però 'circe l' Ecclesialtico. Si enim Dominus magnus polacrit (pireta entelligenti e replebit illum. Quindre, che non debbansi nell'Orazion dispregiare ne la preparazione; ne i preludi, në i punti, në altre si profittevoli nsservazioni: perthè queste giovano all' ascension della mente a DIO, e non impediscono nulla l'elevazione, se DIO vuol darcela. E per contrario dobbiam guardarti da certe altrazzioni di mente più affet

#### C X P O III. '28

che DIO voglia darci l'elevazione desiderata de san che noi non diam' opera all' ascensione.

## CAPO III.

Si confuta una divisione arbitraria di cammino esteriore, e di cammino interiore nell'Orazione, che sembra ordita a formare quasi un'Epilogo di ciò, che più risulti in discredito di chi medita, e non contempla.

ī.

Prera Meditazione! E'pur ella quella M-ditazione medesima, che tante volte commendò il Santo Davide, quando disse: Meditatio cordis mei inconspessu tuo semper. Lex tua meditatio mea est. Testimonia tua meditatio mea est. Mandata tua meditatio mea est. In meditatione mea exardescet ignis? E' quella, è quella. Mercè che la Meditazione è quell' alito universale, con cui si avviva ne' cuori umani il suoco della carità attuale verso il Sizio.

Signore: fuoco che illumina, fuòco che accende, fuoco che abbrucia, fuoco che ascende, suoco che stride contro i nemici di DIO, più che non fè quel medesimo del Camino Babbilonese. Attenta meditatio re-Bellin Pl. rum calestium, ordinariavia est ad accendendum ignem actualis charitatis DEI, così chiosò il Bellarmino. Nè qui è da passare senz'avvertenza la forma che tenne Davide, quando diffe In Meditatione mea exardescet ignis. Potea dire accendetur, potea dire ardebit, chi non lo sà? mà volle dire exardescet, conforme a ciò che ponderò il dotto Vgone: perchè la Meditazione sà che il fuoco della carità attuale, non solo si appicchi al cuore, come accade ne principianti,mà fà che si risusciti, sà che si ravvivi, fà che rin forzi continuamente, con. quel fervore medesimo; con cui si suole appiccare la prima volta: ch'è ciò che con-Hugo in viene a tutti. In Meditatione mea exarde-

Hugo in Viene a tutti. In Meditatione mea exardePl. 38.4 Scet ignis: id est, dice Vgone: Meditatio
meà faciet eum exardescere inchoative, itas
quod nunquam ressabit ardere; conforme a
quello: Ignis in altari meo semper ardebit,
quem nutriet Sacerdos, subsiciens ligna mane
per singulos dies.

E pure, o povera Meditazione! biso-

gna ch'io torni a dire. Non si possono tutti appieno raccogliere gl'improperi, che contro lei sono ascitti novellamente i Ne accennerò alcuni pochi, che n'hà compilati uno solo in un suo libretto, perchè chi il legge si degni di timirare ove mette l'orme, per non le mettere in sallo.

Dice, che la meditazione è il modo di andare a DIO de' Principianti, come se tanti Santi grandissimi, e tanti, e tanti, non sene sussero prevaluti ogni dì, anche nell'estrema vecchiaia. Dice, ch'è modo sensibile, e materiale, e che è stato sensibile, e materiale, quasi che a chiunque vive in carne mortale sia cosa facile unitsi a DIO in altra forma, che in una forma dipendente da. sensi, e dalla materia. Dice, che l'amore verso DIO, di chi ha bisogno delle informazioni dell'intelletto (che lono quelle che da la Meditazione) è un amore molto scarso. molto dipendente dalle Creature, limitato a gocce, e queste ancora cadenti per intervallo. Quasi che un'amore più acceso, più puro, più pieno, e più permanente, solamente sù la terra ristringasi a chi ricusa le informazioni che da di DIO l'intellerto nel meditare: il che, secondo il mio debole intendimento, è un travalicar più d'un

m Sin. p-11.

poco di là dal giulto. Dice, anzi presuppone per cola certa, che chi non contem. pla, mà medita, non ami DIO com'è in sè, mà come glielo forma la sua immaginazione : al qual dire io mi raccapriccio. Dice, che sà molto bene la d'uina Maestà, che per accostarsi a lei, e per intendere i divini documenti, il mezzo non è quel della propia industria (aimè, che veggo una Vipera brutta brutta, corriamo inpanzi: ah nò, bisogna schiacciarla ) il mezzo non è quel della propia industria, ne è quel del propio discorsomà bensi della rassegnazione con silenzio. Io qui non ofo innoltrarmi rellagran mente della divina Maesta, per saper ciò ch'ella sappia, perchio sono un vilissimo Pipistrello a così gran Sole. Mà sò bene, che la divina Maellà, affinchè ci accostiamo a lei, è intendiamo i suoi documenti, mille volte ci esorta nelle Scritture ad usare la propia industria, eda vaterci di quel discorso, di cui fi degnò ella medofima di dotarci, appunto a un tai fine. Sapientiam omnivms Eccl. 39. Antiquorum exquiret Saprens, & in Prophetis vacabit. Narrationem virorum nominatorum conservabit. G in versutias parabolarum simul introibit. Occulta prover-

biorum exquiret, & in abfconditis parabola-

milin. p- 13. 435.

431.

rum conversabitur. Basti sol questo luogo dell'Ec clesiastico, giacchè solo equivale a tutti. Dice, ò non ricordevole, o non curante di quello detto si nobile, qui spiegato, che Quantunque i Dotti puramonte speculativi (come chiama egli quegli, che, ò per dimerito, ò per disgrazia, ò per altro, non. sono passati alla Contemplazion missica) comprendano alcune poche scintille di Spirito(da che troppo sarebbe, che non ne comprendessero niuna niuna, in quella Meditazion che risveglia il fuoco) queste non escono dal semplice fondo dell'eminente e divina fapienza, che odia (chi l'crederebbe? odia come la morte le forme, e le specie. Ma grazie a DIO! giacche qui il tuono è riuscito maggior del fulmine. Se la divina Sapienza non odia nulla più le forme, e le specie, di quel ch'ell'odii la morte (chi medita si consoli.) non le odia nulla. È dove s'è più trovata quella Dottrina nell'Vniverso, che. la divina Sapienza odii le forme, e le specie? S'ell'odia queste, odierà dunque tutte le menti degli Huomini, che dan loro albergo perpetuo. Odierà le profezie, odierà le parabole, odiera quante narrazioni per tal via ci lasciarono gia di Cristo gli Evangelisti. Dice, che la mescolanza (si porge atten-

msin.

attenzion perfetta) la mescolanza di pocas scienza (miseri S. Agostino, S. Gregorio, S. Girolamo, S. Ambrogio; misero S. Tommaso ancor egli il qual n'hebbe tanta, che sarà mai stato di loro?) La mescolanza di poca scienza impedisce sempre l'eterna, prosonda, pura semplice, e nera sapienza. Felicissimo Salomone, se prima di fare il suo priego solenne a DIO, havest mai potuto ricevere un tal avviso. Sicuramente non havrebbe a DIO din andata Sapienza e Scienza, ma Sapienza sola. E pur, non sò come, egli dimandò l'una e l'altra. Ma s'era meglio haver la Sapienza sola, perchè DIO volle concedergli ancor la Scienza? Dixit autem DEVS ad Salomonem. Quia petisti Sapientiam, &

25, Par. 1. ad Salomonem. Quia petisti Sapientiam, & Scientiam, Sapientia & Scientia data sunt tibi. La Sapienza appartiene alle cose Divine, la Scienza alle cose V mane. Così diste S. Agostino, Sapientia divinis, Scientia bu-

S. Aug. 1. 13.de Trin. C. 19.

manis attributa est. Ora io mai più non hò saputo a' niei di, che la Sapienza delle cose divine si opponga alla Scienza delle cose umane si opponga alla Sapienza delle cose divine. Solo hò saputo, che l'una e l'alcra debbono star soggette al Timor di DIO. Quam magnus qui invenit Sapientiam & Scien-

CAPO III. Scientiam, dice l'Ecclesiastico, sed non est super timentem Dominum . Timor DEI super Eccl. 25. omnia Je superposuit. E però la Sapienza mondana, e la Scienza mondana s'hanno a dannare ambedue, perchè superbe sdegnano di sottoporsi al Timor di DIO. La. Sapienza divina, e la Scienza umana, non. fi hanno da dannar mai . Anzi fi oda qui Nella sua ciò che scrive S. Terefa . Le lettere fono a Vitaciz. mio giudizio un grantesoro per questo esercizio (parla della Contemplazione missica) le però sono accompagnate con l'Vmiltà. Da certi giorni in qua l'hò veduto in alcuni letterati, i quali poco tempo è, che incominciarono, e hanno fatto grandissimo profitto: e questo mi cagiona ardente brama, che molti di loro sieno Spirituali, come più avanti dirò. Or a quel ch io dico si è, che non s'innalzino senza che DIO glinnalzi . E linguaggio di spirito. M'intenderà chi ne hà qualche sperienza. Ma questo appunto è quel linguaggio, che oggi non vuole intendersi: mentre vuol farsi che la gente per via di non far nulla s'innalzi, non innalzata. Dice, ch'è imperfezzione nell'Orazione it tener, nellas mente, forme, immagini, e specie per sottili che fiano, eziandio della medefima effenza divina, perchè queste non sono IDDIO: quasi

che

PARTE. HI.

che chi non v'ha queste, subito subito v'habbia DIO, ò per havervi DIO, vi abbilogninon haver quelle. E cosi qui egli allega S. Ronaventura, ma non sò con. quanta ragione : perchè de ve il Santo dice dottiffimamente, che in qualche caso nonimporta per la Contemplazione mistica. tormarsi alcun distinto pensiero, nè pur di

Mystic. Theol p. 2.q uni 4 Divi Bona-Ventur & is liber eit, & non iltributus, uti fert opinio iam verior .

M. Sin. p. 45.

DIO, ballando l'affetto, ch'arde verso lui li falso at- già nel cuore: Non ibi oportet cogitare res de reguris, nec de Angelis, nec de Trinitate, quia hac supientia per affectus desideriorum, non per Aleditationem praviam habet consurgere: Bgli, strano Interpetre, dice che importa non havere verun pensiero. Importa non pensar qui niente delle C keature, degli Angioli, ne dell'istesso DIO. Il che è tanto falso, quanto è vero che la Contemp!azion de' Mortali, non può vedere IDDIO nella propia essenza. Quamdiu in

ho. 14. in hac mortali carne vivimus, nullus ita in Ezecacit.2. Contemplationis virtute proficit, pt in ipso 2. q. 180. incircum[cripti luminis radio, mentis oculos 3. 5. infigat. E pur egli, non s'accorgendo della falsità, che sa dire al buon S. Bonaventuta, con una si pellegrina interpetrazione; conclude trionfalmente: Non può il Santo parlare con maggior chiarezza:e non pon cura a

confi-

considerare tra sè, che sono due proposizioni diverse affai: Non oportet cogitare, e Oportet non cogitare: perchè la primahà forza fol di prescindere, la seconda l'hà di negare. Anzi, si come S. Bonaventura insegna ivi, che l'Anima, quando è unita a DIO, non accade che s'affatichi in formarst verun pensiero di lui distinto; così aggiugne, che per unirs, può da principio prorompere in questo affetto: O Signore, quando v'amerò? O Domine, quando inead qui te diligam? Quando vi accoglietò? quan- pessione. do vi abbraccerò? quando vi farò tutto mio? Quando te constringam? E tutto quefo può avvenire nell'Anima senza immagini, fenza forme, lenza figure, fenza specie alcuna, ch'ell'habbia del DIO presente, come l'hà chi medita?

Dice: ma, basta, basta, ch'io troppo vò diviando dal buon sentiero, mentre desidero di dare in tempo la mano a chi, per seguire a chius occhi qualunque guida, habbia per sorte incominciato a scostarfene.

III. I voglio qui però contentare di ter-minare quest'Opera, con avvertire, che tutte quelle cose, le quali ad ora ad ora

vengono sparie da un tale Autor bellamente in discredito della sacra Meditazione, vengono poi da lui epilogate in un affioma, necessario ad esfere disaminato, e discusso con attenzione, perchè ricevuro alla cieca può apportare a mille Anime un danno atroce : ed è che nell'Orazion mentale, si trovino due cammini, uno esteriore, ed uno interiore: che nel cammino esteriore si stia chi medita, perche si vale de' sensi, e che nel cammino interiore stia chi contempla, perchè procede con lo spirito in Fede. E però egli, stabilito un. tal presupposto, che a lui par chiaro, si mette sopra il bivio da lui formato ad attendere i Passeggieri, e quivi con calde suppliche invita tutti a lasciare quello ch'è cammino esteriore, per l'interiore. Ma io qui prego i Passeggieri medesimi ad aprir gli occhi, perchè vi sono de' cammini, che paiono belli e buoni, e vanno a terminare in dirupamenti. Est via, qua videtur homini recta, & novissima eius ducunt ad mortem.

205.

Io sò benissimo, che nella Vita spirituale vi è divisione di cammino esteriore, e di cammino interiore: perchè per lo cammino esteriore và chi attende alla virtù ester-

na,

na, più che all'interna; e per lo cammino interiore và chi attende alla virtù interna, ma non di modo, che mai trascuri l'esterna. Nell'Orazion mentale però, non sò chi mai tra' Dottori antichi facesse tal divisione, di cammino esteriore, e di cammino interiore, che a me sovvenga. E petò ella da'Padri Spirituali dovrà riporfitra l'altre leggi arbitrarie di nessun prò, anzi di grave pericolo, per gli errori, che fempre può partorire ogni novità dilinguaggio in quelle materie, che, come facre, han da ritenere costantemente i loro abiti, lavorati loro da' Santi a chiara divisa, ò a certo distinguimento; e non cambiarli spesso spesso a capriccio, come si sa nelle Mode . Visitabo super omnes qui induti sunt soph.18. reste peregrina.

S. Terela, che sù Architetta di grido sommo nelle Opere di Orazione, per dislinguerle bene, sigurò un Castello, intitolato da lei Castello interiore; che altro non è sinalmente, che il cuor dell'Huomo, con tutte le sue potenze. Ma ella nel Castello stesso interiore collocò chi medita, collocò chi contempla. Fuor del Castello collocò quei, che vivendo alla spensierata, non hanno ancora incominciato ad entra-

Digitized by Google

re

re nel conoscimento interiore di se medefimi, dov'ella divisò le prime magioni. Nè le magions furono da lei disposte l'una dietro l'altra, come fi tà delle stanze, fecondo i gradi stabili di Orazione, a cui l'Huomo arrivi: perchè questi gradistabili ben diss'ella, che non vi sono: dovendo lasciarsi l'Anime andare liberamente per tutte le stanze, ora di sopra, ora de basso, ora dalle bande, secondo che DIO le guida. Anzi, quando anche fi fieno esse avan-zate alle stanze somme della Contemplazione elevata, dic'ella che ad ora ad ora han da ritornare anche alle infime, quali sono quelle del propio conoscimento. Furono però queste magioni dittinte dalla Santa secondo la maggior brama, che di mano in mano nelle Anime va crescendo. di piacere al loro Signore. Ond'è, che nelle prime magioni ella vi osfervò scorrere degli animali anche velenoti, passativi in un con le Anime. Solo dalle prime magioni alle quarte ella ponderò, che quelle consolazioni spirituali, che nell'Orazione si godono, hanno inatali più da noi che da DIO, perchè son cavate dalle propie. industrie, benchè aiutate sempre altresì dal favor divino. Quelle che si godono dalle

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

dalle quarte alle settime, hanno i natali più da DIO, che da noi, perchè sono grazie cortesi date da DIO, quando vuole, come vuole, a chi vuole, quali beni suoi, senza che a veruno però faccia egli nel darle ve-run aggravio. Vero è, che ordinariamente corrispondon queste alle buone disposizioni, che si vanno sempre in un anima aumentando, quando ella prima comincia a rispettat DIO solamente, poi ad accostarsegli, poi ad amarlo, poi a far seco per così dire all'amore con brame ardenti, poi a conseguir gli Sponsali, quantunque (come tutto và intelo) di puro spirito; poi a strignersi in Matrimonio.

Ma qual proporzione con un tal modello si può dir c'habbia ritenuta, chi ripon chi medita nel cammino esteriore, ripon. chi contempla nel cammino interiore? Nel cammino interiore hanno da stare ambi, e chi medita, e chi contempla, se pur si sono dati ad esercitare le loro potenze interiori dinanzi a DIO, nella maniera della quale Davide intese di favellar quando a lui giàdisse: Invenit servus tuus cor 2. Reg. 70 fuum, ut oraret te: non si potendo capir, come sia possibile fare Orazion mentale, e farla fuor della mente, non farla cientro.

E che T

# 294 PARTE III.

Che sia cosi. O' questo cammino diverso nell'Orazione appartiene all'Intelletto, ò appartiene alla Volontà? Se
all'Intelletto, che intendesi mai d'affermare qualor si dice; che chi medita stà nel
cammino esteriore; perchè si va'e de' sensi, e chi contempla stà nel cammino interiore; perchè procede con lo spirito in.
Fede? Può sorse l'Huomo operar come
senso solo, quando egli medita; ò come
spirito solo, quando contempla; mentr'
egli non è, nè puro senso, nè puro spirito;
ma è un composto satto di senso è di spirito a un modo stesso allora ch'egli contempla; e allor ch'egli medita?

Ofi quanto surono differenti i principli di S. Tominaso! Sapeva egli assai bene; ch'una virtù quando serve all'astra, passa per dir così alla specie di quella, cui va a servire. Ond'è, che chi lascia di cibarsi per ubbidienza, non tanto si dice temperante, quanto ubbidiente; e chi lascia di conversare per binistà; non tanto si dice taciturno; quanto umile. È però che n'argomentò? Ne argomentò che le opere della Vita attiva medesima, quali sono so fradicamento de' vizi, e lo stabilimento delle vir-

tù, quando sono indirizzate puramente al fine di Marta, ch'è regolare ben le azzioni esterne, debbono dirsi opere puramente di vita Attiva: ma quando fono indirizzate alfine di Maddalena, chè conoscer DIO internamente, contemplarlo, ammirarlo, amarlo, sperimentarlo, debbono anzi dirfi opere di vità Contemplativa. Quando ali- 2.2.q. 161. quis utitur his , que funt vite active , folum prout disponunt ad Contemplationem, comprehenduntur sub Vita contemplativa : perchè la regola è quella, che in ogni affare, la dinominazione dell'opera, il pregio, il pelo, si pigli sempre dal fine dell'Operante. E così chi và pellegrinando a Loreto per ismaltire i cattivi umori con l'esercizio, si dice che và a piedi per sanità. Chi và per fare onore a quelle fi pie memorie, per vagheggiarle, per venerarle, si dice che và a piedi per divozione. Chi và per soddisfazion de prop) peccati, si dice che va a piedi per penitenza.

Che capricciosa divisione per tanto si dee dir questa di due cammini nell'Orazione, uno di sensi; uno di spirito, se chi quivi adopera i sensi, gli adopera tutti in prò dello stesso spirito, il quale finchè non esca dalla prigione della carne mortale, in

296 PARTE III.

cui DIO l'ha posto, non può nè ricordars, nè immaginare, nè intendere, nè volere, senza il sussidio de' sensi? Non è mai questo più che un cammino solo, composto di fensibile, e di spirituale, il qual guida all'istesso fine di rendere a DIO soggetto il fenso e lo spirito di chi và per un tal cammino. E però chi può mai capir ciò che si pretenda, chi, savellandosi in ordine all'Intelletto, esorta tanto ognuno ad abbandonare il cammino esteriore per l'interio-re, con dir che quello è di sensi, e quelto è di spirito? Per quello di puri sensi, van gli Animali . Per quello di puro spirito vanno gli Angioli. Per gli Huomini, finchè stan-no sopra la terra, conviene à forza lasciare un cammin di mezzo, il qual sia di sensi, e di spirito.

IV.

HE se favellass in ordine alla Vo'ona ta esercitata nel tempo dell'Orazione con varii affetti, che dovrem dire, che sia nel cammin de' sensi chi medita, e che stia nel cammino di spirito chi contempla?

Così è, così è, questa appunto è la decision che ci dà lo Scrittore stesso. E però non considerando egli, che gli affetti sensibili, quando sono ordinati a ravvivare lo spirito, a innanimarlo, a infiammarlo, non tanto si hanno a dire affetti sensibili, quanto affetti spirituali, gli riprovatutti ad un modo con agre viscere; affermando che la Sensibilità è remora, che si arrestare il volo quasi a tutti gli Spirituali, e gli sa ritornare indietro dall'Orazione.

La Sensibilità è remora, che sa arrestare il volo, a gli Spirituali? Io distinguo. Quando gli Spirituali nell'Orazione si propongon per sine i godimenti sensibili, e i gusti sensibili: lo concedo. Quando gli Spirituali non si propongono tali godimenti, ò tali gusti per sine, masolamente gli ordinano come mezzi ad invigorire lo spirito, nego, nego, e lo negherò sin ch'io più non incrudelisca: altrimenti, che sara di que' Santi, che non sann'altro nell'Orazion, che baciare amorosamente le piaghe del Crocisso, che ssogarsi intorno ad esse, che sossipriare, che singhiozzare, che gemere, the bagnarse di caldi rivi? Miseri

fetti sensibili, non affetti spirituali.

Ma che? Se questi van condannati ad offere tutti ascritti tutti arrolati in un tal cammino esteriore, convien che vadavi condannata dunque ancor esta una Madda-

loro! Conviene, che tutti i loro sieno af-

lena,

mAin.

lena, di cui disse Cristo medesimo di sua bocca, che gli havea tutti lavatii piedi di lagrime : lacrimis rigavit pedes meos : . che non havea finito mai di onorarli con. Luc.7.45. facri baci. Ex-quo intravit, non cessavit osculari pedes meos . E dietro una Maddalena, convien the vadanvi condannati ancor eglino, quanti lono, una Caterina da Siena, una Gehruda, una Genovefa, una Terefa, un Bonaventura, un Bernardino; un Taulero, e tanti altri, che li aggiravano là tra le piaghe di Cristo incessantemente : e per qual cagione? per trarne quel puro nettare di dolc zza; e di divozione, del qualeffe abbondano più d'ogni fiore eletto. Ascoltisi San Bernardo. Si flores Libello de quarendi funt, ubi promptius invenientur Paff Dominic.44. quam in dulcissimo Christo? Manifesti sunt flores viriutum & vulnerum eius. Conjurge nunc & elevare anima mea , & alis Fidei, & Spei, ad bunc bortum Charitatis enitere , & totum mentis intuitum, per varia dispersum , in unum collige , ac apum sedulitatem imitans, ad conficiendum mel devotionis, ad Paradium Charitat's alcende. Sed volandum eft per singulos iftius Paradisi flores; & fi gulorum folia funt lugenda; nunc ad dexteram, nunc ad finistram, rivolos San-Quinis

CAPO 111. 299

guinis spargentem. Undelibet quarendas devotio est. St, torno a riassermare, undelibet, undelibet. Son parole di San. Bernardo.

Che dicono però a un tal linguaggio quegli acerbi Spirituali, i quali vogliono, come le ciò fusse un nulla, condannare tutto il sensibile alla rinfusa; non distinguendo que' casi, ne' quali il sensibile è costituito qual sine, da quei, ne' quali egli si

adopera come mezzo?

Che dicono? Eccolo qua. Dicono, che al cammino esteriore appartiene il parlar di DIO; al cammino esteriore far esame particolare in ordine a i vizii; al cammino esteriore far esame particulare in ordine alle virtu; al cammino elleriore usar dalla. parte propia diverse industrie proporzionate a perfezzionarsi, quali sono la macerazion della carne, i cilizii, i digiuni, le discipline; al cammino esteriore far benes spesso ferventi atti d'amor divino; al cammino elleriore procurare il silenzio; al cammino esteriore portar la presenza di DIO, formandoselo presente nell'immagina-Zione, or come Medice, or come Paftore, or come Padre, or come Signore, che fu indufiria lodata tanto già da S. Terelà; al cam

molin. p. 2%. ~ 2%.

Nel Progmio delle Sette Medit. topra l'Orazione Domi-

**WITTO** 

mino esteriore far intiociò in una parola, chie arte, e meditazione: e però al fine conchiudono, che quantunque questo sia cammino buono, non si arrivera per esso allas perfezzione: anzi non vi si darà pure un passo.

O' Santi del Paradilo, i quali andalles già tanto per tal cammino, e come havete voi mai fatto a divenir Santi, e Santi si cospicui, e Santi sì celebrati, se per tal cammino voi non potesse mai dare nè pure un passo alla persezzione? Vsciste voi giammai punto da un tal cammino, benchè esteriore? Non già, non già. Anzi vi sareste guardati sempre assai bene di non. uscirne. Mà perchè ciò? Non era meglio, che andaste sempre per lo cammino solamente interiore? Questo è il cammino, che si chiama oggi de' veri spirituali. E questi : come odo dirsi , sono coloro, i quali van sempre con sollevato spirito alla prefenza del Signore per mezzo della Fede pura, senza immagini , d forma , d figura , ma congransicurezza, fondata, in che? Nel Signore? nò, nò, fondata nella tranquillità, che tanto subito può cambiarsi in. tempesta, e nella quiete interiore, che tanto bene può essere simulata da quel maligno

GAPO III. 301 gno Spirito, ch'è chiamato Addormentatore.

Ma io non mi voglio più affaticare, perchè se meditando vò per lo cammino esteriore, vò per un cammino simile a quel, per cui vanno tutti coloro, che adoran le sacre Immagini; tutti quei, che si consessano; tutti quei, che si comunicano; tutti quei, che osfrono ogni mattina al signore sull' sacro Altare, il Sacrissicio incruento, bagnandolo bene spesso di dolci lagrime. E quei che sanno così, non potranno mai dare alla persezzione nè pure un passo.

O'bialim! O' censure! O' calunnie, date a tanti Huomini pii, troppo ignominios! Fò male a rammaricarmene? Farei male, quando mi movessi da spirito di amor propio. Ma io mi muovo, ò stimo di muovermi da pio zelo di sostenere, non l'onor mio, che non è di rilievo alcuno, ma l'onore di tutta la Santa Chiesa mia cara Madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara Madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre, per cui disesa sont a Chiesa mia cara madre madre in ma cara manura di sangue: se pure il sangue medesimo in me val nulla, finch'egli è mio.

E dove mai ci ha insegnato la Santa. Chiesa, che chi sa opere, cui vada annesso l'esercizio de' sensi, non possa mai dare un passo 301 PARTE III.

passo alla persezzione? Anzi le persone più date alla perfezzione son quelleappunto, ch'ella stima più meritevoli di tali opere, cui va annesso l'esercizio de sensi: mentre le persone più date alla persezzione son quelle, ch'ella suma più meritevoli di'frequentare e di fruire i Santiffini Sagrarum qui pro consuetudine exercitatos babent jensus ad discretionem boni ac mali. Sò che qui per sensi s'intendono dall'Apofiolo gl'interiori. Ma non son'essi quei. che pur sempre adopera chiunque medita? Forse chi medita adopera le mani, adopera gli orecchi, adopera le narici? Adopera i sensi interni. Cava egli è ver la materia, intorno a cui elercitars, ancor da ciò che gli esterni gli rappresentano. Ma che nuoce? Ad onor Divino tutti han da cospirare all'istessa forma i sensi da DIO donatici, cospirare gl'interni, cospirare gli esterni.

> Vando affermo Cristo alla Donna Samaritana, ch'era arrivata già l'ora, nella quale i veri Adoratori di DIO, lo havrebbono adorato in ispirito, e in veri-

E che ciò sia vero.

tà: Venit hora, & nunc est, quando veri 10:4.23. adoratores adorabunt Patrem in Spiritu & peritate : che volle fignificarci con un tal dire? Voll'egli forse disapprovare indirettamente ogni culto di Religione, che a DIO firenda con l'esteriore ? distipprovare le immagini? disapprovar le figure? d sapprovare le forme? disapprovare tutti gli atti fensibili, quanti fieno, e ridurre i Veri adoratori del Padre a non altro più, che al mero culto interiore? Quello appunto è ciò, che amerebbono i Calvinisti, i quali da queste parole hanno argomenta o, che i Cristiani, se vogliono adorar DIO, come son tenuti; conviene che lo adorino in puta Fede . Evellenda eft bæresis Calvini Maldon, Starum, qui in Spiritu & veritate adorare in lo: c.s. interpretantur fola adorare Fide. Così qui avvisò il Maldonato dalla vedetta. Non è dunque ciò quello, che Cristo intese in tali parole: ma che fu? Ce lo dirà S. Tommaso. Fù che i veri adoratori havrebbono adorato principalmente in spiritu & peritate, e non puramente. Loquitur Do- 2.2.9.8 minus quantum ad id, quod est principale in cultu divino, & per se intentum. E la ragion'e, perchè anticamente i più degli Ebrei si fermavano tutti in quel culto ester-

no, che DIO loro haveva ordinato, in quelle obblazioni, in quelle ostie, in quelle lavande, in quei pellegrinaggi, in quelle preghiere, ch'erano indirizzate a svegliare in loro l'amore a quel buon Signore, che dovea calare dal Cielo in terra a redimerli; e non passavano ad unir con que' riti esterni quegli atti interni divenerazio-ne, di sommissione, di sima, di brame ardenti, dovuti a un Signor si grande: 1 quali atti dovean effere lo Spirito d'un tal corpo, ed essere la Verità d'una tal rapprefentazione. Ora, diffe Criflo, che non farebbesi p ù operato così, perchè tra l'uni-versale de Crissiani si sarebbe fatto un caso molto maggiore dell'interno, che dell'esterno. Ma non però sarebbesi l'esterno giammai dannato, come disutile : perchè il culto esterno è necessario in qualssisa Re-ligione, quant'è l'interno, mentr'ella deb-ba esser nota: e però dovea ritrovarsi ne Crissiani, come già ritrovavasi tra gli Ebrei, ma in un fignificato melto diverso: perchè là dove i riti degli Ebrei gia fervivano a ricordar loro, che aspettassero quel Signore, il qual dovea venir dal Cielo a redimerli col suo sangue : inostri per contrario ci servono a ricordarci ch'egli è venuto, ed a far che lo riconosciamo, e lo ringraziamo incessantemente di favor tanto inestimabile.

Se hò qui però da spiegare su quelle carre, con quella riverenza che si conviene,il mio sentimento;non mi sò nulla adattare a questo linguaggio, il quale corre oggi tanto sù le bocche di alcuni Ammae-Aratori. Bilogna mettersi dinanzi a DIO in pura Fede, bilogna passarsela in Fede, bilogna procedere in Fede, bilogna stare. unito a DIO del continuo, mà in pura Fede. Io hò letto qualche poco di que'santi che trattano d'Orazione, e non trovo ch'essi usassero un tal vocabolo a tutto pastos anzi non sò pur se l'usassero. Almeno è certo ch'essi giammai non l'usarono in questo senso di escludere tanti altri atti, benchè diversi, di amore, di riconoseimento, di ringraziamento, di lode, di compunzione, di contrizione, di offerta, che possono bene unirsi a quel della Fede; quasi che la semplice Fe de supplisca al tutto. Però essendo stato questo vocabolo di pura Fede, un vocabolo introdotto assai dagli Eretici, ò almeno da loro abusato assai, applauquello vocabolo s'habbia oggidì, come sù

base sodissima ad alzare tutta la Fabbrica della sacra Conten plazione? Eio ritorno a dir che questo vocabolo non mi si consa niente niente: perchè sò ben, che l'Apostolo usò il vocabolo di cuor puro, di coscienza pura, di mani pure, con ch'egli dinorò nettezza di macchia; ma non usò giammai

quello di Fede pura.

Conciosiache, qual forza hà qui questo bell'aggiunto di puro, dato alla Fede? O siguifica Fede netta, ò fignifica Fede sola? Se fignifica Fede netta, è molto superfluo; perchè non può essere vera Fede la nostra, 😀 non esternetta: già che la Fede fi è quella, che netta l'Huomo da tutte le falsita, di cui tanto lo trova lordo. Fide purificans cor-44.15.9. da eorum. E se egli significa Fede sola, che vant'è questo? Non è meglio la Fede acco npagnata dal Discorso a lei reverente, dalla Scienza, dalla Sapienza, dallo sperimento che si hà di DIO contemplandolo, dall'Amore, dalla Compunzione, dalla Contrazione, e da più atti di riverenza verfo ui,ancora efferm; di quel che sia la Fede fola, lasciata, per dir così, quasi in Isola, nell'interno? Evero, che in un caso di sottrazzione, ò ci ficcità, fi dee ciascuno saper anche reggere allor con la Fede sola. Mà altro

altro è dirci quello, che dobbiam fare, allora che di necessità ci troviamo in un tale stato: altro è volere, che noi ci riduchiam da noi stessi ad un tale stato per elezzione. Il primo è quello, che ci vien insegnato da' Santi, là dove dicono, che nella stagion penuriosa bisognavivere di quel solo alimento che dà la Fede, giacche egli è di sostanza bastevolissima a sostentarci. Instus quem meus ex Fide vivit. It secondo è quello che dagli Eretici ne vien tanto magnificato, là dove predicano, che non bisogna mai cu-

rare altro più, che la Fede sola.

Posso essere giustamente rimproverato, se in cosa di tanto peso non mostro io di parlare con quella sermezza, e con quella sondatezza, che si richiede: e però prego chi leggerà a condonarmi, s'io sò palese con la presente occasione la stima grande che da Cristiani dee sarsi, non solo dell'interiore, mà ancora dell'esteriore, benchè alcuni tanto il dispregino qual cammino di principianti: perchè con ciò porrò in luce quanto sia salso esser più da apprezzarsi la Fede sola, che la Fede unita a quegli atti ancora sensibili, ch'ell'ammette per suo servizio.

V 2 €A·

# CAPO IV.

Quanta sia la sima che da' Cristiani dec farsi, non solo dell'interiore, mà ancora dell'esteriore, ove si confervi il buon'ordine di far servire, il sensibile allo spirituale.

Į.

N qualunque Arte eminente si tien per fermo, che riescano al sine di pregiudizio gli sforzi sommi. Quindi è, che i Pittori bravi, i quali più degli altri sono inclinati ad ostentar quanto possa la loro mente, e la loro mano, han per regola di ssuggirli: e a proporzione pur gli ssuggono anch'essi, e gli Scultori, e gli Scrittori, e più anche quei Prosessori della sublime eloquenza, che sono i veri. E la ragione è, s'io non erro, perch'essendo l'Arte indirizzata ad immitar la Natura, par che si dia troppo a scorgere per superba, quando non solo la vuol'ell'arrivare con l'emulazione animosa, mà trapassarla.

Ora

Ora una tale avvertenza hò io giudicato fra me, che si sia talor trascurata nell' Arte massima, qual'è quella della Persezzion Cristiana. Il fine d'una tal' Arre è di ridut l'Huomo dall'esteriore all'interiore, e dal sensibile allo spirituale, per renderlo con. ciò più simile a DIO, che sia mai possibile. Spiritus est DEVS: & eos qui adorant 10.4.24 eum,in spiritu & veritate oportet adorare. Mà qui bisogna ancora schivare gli sforzi fommi. Equali son'egli 10? Son quei che vogliono trapaffare i confini di quella perfezzione, la quale all'Huomo è possibile in sù la terra, con rendere il Cristiano, non solo interiore, mà tutto interiorità; e con rendere il Crittiano, non folo spirituale, ma tutto spirito. Questo è un voler con l'Arte superar la natura di quella perfezzione. la quale hà DIO medesimo su la terra preferitta all'Huomo, quando obbligollo ad adorare bensi in spiritn & veritate, ma principalmente, come spiegò S. Tommaso: non paramente. E però sempre si ha da... tener vivissimo innanzi a gli occhi, che non si dee mai scompagnare l'esteriore dall'interiore, e il fensibile dallo spirituale; må solo fare che l'esteriore serva all'interiore. e il leufibile ferva allo spirituale:altrimen-

210 PARTE III.

ti non solo si vogliono ssorzi di persezzio ine nell'Huomo, ma ssorzi sommi, quali son quegli, che sanno all'ultimo tralignar quallunque Arte, di nobile in orgogliosa.

E a dire il vero, perchè mai dovrà giudicarsi, che l'esteriore ripugni alla persezzione in un Huom di carne, ò che le ripugni il

sensibile; quando sieno ben regolati?

molin.

Se si considera qual sia la verà ragione, per la qual noi rendiamo a DIO tanto culto interiore di religione, di riverenza. d'ossequio, quanto è quello che ci comanda la nostra Fedesche si dirà? Che sia forse il bisogno di aumentare a DIO gloria. con tale onore? Nò, nò, dice S. Tommaso. Eh, ch'egli è pieno tanto di gloria in sè solo, da sè medesimo, che ne hà da donare a L.L.q. 81. tutti . Plena est omnis terra gloria eius. Noi gliel rendiamo singolarmente per nostro prò:perchè per via di un tal culto la mente nostra si soggetta a DIO più altamente, & più attualmente, e con questo si perfezziona. E'indubitato che la perfezzion d'ogni Suddito confifte nello star ben soggetto al suo Superiore, come appunto stà l'Aria al Sole. E però questa persezzione ha DIO pretefo di far sì, che rifulti in ognun di noi da quel culto interiore, che a lui fi rendenia

Nonne

Nome DEO subiesta erit anima mea? Ora. Pf.61. 20 qui sà d'uopo offervar con bistessosanto, che la nostra mente, per congiungers a DIO, ha necessità di essere, quasi a mano, condotta a lui da cose sensibili, cioè dalle immagini sensibili, dalle figure sensibili, dalle forme sensibili, dagli atti sensibili. Rom. 1 In visibilia enim DEI per ea que fact a funt intellesta conspiciuntur. E così al cu'to interiore è i eccssario d'aggiugnere l'esteriore, ch'è tuttociò, che più civale di mezzo ò a rilvegliare, ò a rinvigorire, ò ad accrescere l'interiore. E posto ciò, gli atti di Religione interiori sono i primarij, perchè quefli fon quei che ci perfezzionane formalmente, con farci adorare DIO in spiritu, et veritate: gli atti di Religione esteriori son'i secondarii, perchè questi son quei, che conduconci a gl' interiori. Mà ciò non fà, che non operi tanto perfettamente chi esercita gli esteriori, quanto opera chi esercita gl'interiori, purchè quelli si usino solamente in ragion di mezzi, e quelli in ragion di fine.

Lo provo, anzi lo dimostro. Quella virtù, la qual con persezzione c'irclina a voler un fine, qualunque siasi, quell'ancora c'in-. clina con egual perfezzione a voler que'

m t 7 7 1

mezzi per altro onesti, i quali ci conduco-no ad un tal fine. Per cagion d'esempio. Quella virtù, la quale inclina interiormente il Figliuolo ad amar di ricuperare la fanità, pet ubbidire a suo Padre che eiò desidera; l'inclina ancora con perfezzione egualissima a pigliar tutte le medicine esteriori, ò di bevande, ò di ferro,ò di fuoco,ò di diete rigide, le quali a ciò son'ordinate dal!' Arte. Quella virtù, la quale inchina interiormente il Soldato a procacciar la vittoria, l'inclina ancora con egual persezzione a rassinare le Armi, ed a ripulirle. Quella virtù, la quale inclina interiormente lo Scolare a procurare la scienza, lo inclina ancora con egual perfezzione a ricercare gli Autori, ed a riscontrarli. Quella virtu, la quale inclina il Giudice interiormente a dare su'l Tribunale sentenza giusta, l'inclina con egual perfezzione a flar tacchiulo nella sua Libreria tutte le giornate a studiat la caula, a struggersi, a specolare, a vergar le carte. Perche sempre quella virtu, la qual perfettamente c'inclina a voler un fine, perfettamente sempre ancora c'incli-na a voler que mezzi da se non rei, che guidano ad un tal'fine, quantunque in quei non confista principalmente la perfezzione, ma fol confista nel confeguimento del fine. Non hò fatt altro, che spiegar qui la Dottrina di S. Tommalo, ch'è la seguente. Vnus, & idem subietto motus volunt atis est, 1.2. 9.13. tendens ad finem, & in id quod est ad finem. Cum enim dico: Volo medicinam pro pter (anitatem, non designonisi unum motum voluntatis Cuius ratio eft, quia finis, ratio est volendi ea, que sunt ad finem. Si che, se il fine è perfetto,è perfetto ancora quell'atto,il qual vuo-

le i suddetti mezzi giovevoli ad un tal fine. Or al caso nostro. E'vero che la perfezzione del culto, che a DIO si rende, consiste singolarmente nell'interiore. Mà non è però, che non possa mai dare un passo alla. perfezzione chi molto attentamente si adopera al tempo stesso nell'esteriore; chi ama continuamente parlar di DIO; chi pro-

cura di fare atti continui di tutte le virtù. una dopo l'altra, per giugnere a conseguirle; ò di purgare le imperfezioni con industrico proporzionate, una dopo l'al tra; chi si veste di eslizio; chi digiuna; chi si disciplina; chi cercala presenza di DIO sotto varie forme, or di Medico, or di Pastore, or di Padre, ora di Signore, ò chi fa altre cole fimili, sì vili-

pele da un tale Autore, come o pere im persettissime, non per altro, se non perchè so-

## PARTE HI.

8.7. in C

esteriori, sono macerazioni esteriori, sono esercizi esteriori. E che importa ciò? Quelli esercizi esteriori, benchè sensibili , incredibilmente ci giovano a glinteriori. 2.25 081. Mens enim humana indiget ad hoc, quod coniungatur DEO, sensibilium manuductione, secondo il favellar dell'Angelico. E però, s'è cosa persetta voler il fine, che sono gli esercizi interiori; è cosa ancora persetta all'istesso modo voler que' mezzi, i quali ci conducono ad un tal fine, che fono gli esercizi esteriori di sopra addotti: Finis enime est ratio volendi ea, qua sunt ad finem .

no industrie esteriori, sono mortificazioni

Non voglio io qui divertire sopra alcun di tali esercizi in particolare, e dimostrae quanto giovino, perchè ciò non vale all'intento: mà nè men posso totalmente tacer delle Penitenze, da cur con più espressi modi vogliono quelli rendere esente ogni loro, ò presupposto, ò presunto Contemplativo, affinchè in esso col cuore ozioso, riposisi aucora il corpo. Ed ov'è mai, che la vera Contemplazione rigetti di fua natura le penitenze? Tutto il contrario. S. Maria Maddalena, che fù il ritratto della Vita Contemplativa, sù il ritratto della Vita ancer Penacente. En'habbiam la ragion

ragion da S. Teresa. Perchè quando l'A- Mante, nima nella Cella de' vini va ben'addentro. s'imbeve di tal vigore, che n'hà da poterne largamente trasfondere ancora al corpo. Quindi è, che nella Chiesa di DIO la Contemplazione, e la Penitenza sono ite d'ordinario congiunte insieme: come si scorse prima in tanti Padri dell'Eremo, e poi in S. Benedetto, in S. Bernardo, in S. Brunone, in S. Francesco, ed in tutti i primi suoi fervorosi Compagni, in S. Domenico Patriarca, in S. Domenico Loricato, e più a' di nostrinel tanto celebrato S. Pier d'Alcantara. Sò ch'uno, a provar l'opposito, adduce l'autorità di un gran Personaggio. cioè di S. Ignazio, nel Libro degli Esercizi spirituali, con fargli dire, che nella Vua. Purgativa erano necessarie le Penitenze, che nella Illuminativa dovevano moderarsi, molto più nell Vnitiva. Ma, se, come questi ha citato il Libro del Santo, in cui suppongonsi le sopraddette parole, così havesle voluto cortesemente additarne il luogo; havrebbe tolta a me la fatica di cercarle ben bene, e poi non trovarvele. Se le penitenze si facessero solo affin di purgare l'Anima da' vizii, ò di preservarnesa; allora io mi accorderei ad affermare, ch'esse tutte

316 PARTE III.

tutte si lascino alle due vite Purgativa, e si luminativa. Mà mentre tanto lodevolmente si fanno per puro amor verso Crisso, morto per noi, come notò il medesimo s. Ignazionnon sò vedere come s'Vnitiva ancora non habbia da prevalersene a par d'ogni altra; salva sempre in tutte però quella somma regola, senza cui a nessuna Virtù morale sù conceduto di rimaner più virtù, ch'è la Discrezione. E questa Discrezione si è quella che negli Esercizi spirituali, per avvertimento del Santo, si deve usare a chi, verso il sine del mese, ha bisogno di porgere alcun sollievo alle forze languide. Nel rimanente chi visse mai più unito a DIO,

Rom's

bit a charitate Christi? E pur alla mortificazione interna egli volle sin'all'estremo congiugnere ancor l'esterna. Semper mortificationem IESV in corpore nostro circamferentes, ut & vita IESV manifesteur in.

che l'Apostolo delle Genti? Era egli arrivato a poter gridare: Quis nos separa-

corporibus nostris.

Dov'è per tanto, che la perfezzion non voglia a'tro, se non che dimorisi dinanzi à DIO in Fede pura, che passisi in Fede pura, che procedasi in Fede pura, che tengasi il cuore unito a lui del continuo, mà in Fe-

de pura? La pertezzione vuol'anzi, che ognuno a gara prevalgasi di que'mezzi, i quali sperimenta in sè di maggior giovamento per unirsi a DIO; perchè nessuno è unito a DIO di maniera, che non habbia bisogno d'unirsi più ; se pur non è sù la terra arrivato all'apice della total perfezzione , il che non può dirsi , senz' un espressa. erelia, qual fu quella de' Beguardi e delle Beguine, condannati già nel Concilio Viennense, che fù tenuto sotto la gloriosa memoria di Clemente Quinto. Non quod iam In Clemet. acceperim (dicea di se fin l' Apoltolo a' Fi- de Harenlippensi) aut sam perfettus sim, sequor au. cis. tem,fi quomodo comprehendam; tanto egli Philips aucor si teneva lontan dal palio. E noi pen- 12. seremo di haverlo già conseguito, si che ci basti omai non lasciarcelo per innanzi strappar di mano? O che presunzione animola! Non solamente han bisogno gli Huomini tutti di non lasciarsi distogliere dall' unione, c'han gia con DIO, ma han bisogno ancor di acquillarla maggiore affai, finche mai vivranno.

II.

Però torno a ripetere con gran cuore, che ancor le azzioni esteriori, benchè se sibili, quali sono le già apportate, con quante

# 318 PARTE IM.

quante se ne possono ancora addurre da se non ree, mentr'esse sono ordinate in prò desto spirito, non si hanno da visipendere come cose da principianti, s'hanno da apprezzare s'hanno da approvare, si hanno da sodare, come utili a quanti siamo. E perchè perchè tutti quanti siamo, habbiam di bisogno, come assermò S. Tommaso, che l'esteriore aiuti ci all' interiore in qual unque stato. E però sempre che potrà l'Huomo più congiugnersia DIO, sempre havrà pur bisogno di chi l'aiuti a più stretto congiugnimento.

Non nego io già, che all' Orazione non hasti saper per sede, che l'Huomo ha in sè DIO presente. Mà dico in prima, che non si dee riprovare chi una tal sede avviva in sè con le immagini, quando si figura di esfere d'ogn' intorno da DIO ricinto, come un piccolo pesce, dal mare ondoso; quando lo riguarda sù un soglio di Maestà, ò quando in un vil Presepe, ò quando in un reo Pretotio, ò quando sù un duro tronco stra due Ladroni. Dipoi soggiungo, che quell' atto di sede è buono sì, mà non è bassevole, nè pur ne' Contemplativi, a conseguire ogni volta quell' union con DIO, la qual ci dispone a farci sperimentare la sua presenza, e quell' affetto, quell' amore a quel

319

quel diletto ancora sensibile, che ridonda da tale unione. Che cosa è meglio: poter dire nell'Orazione. Cor meum exultavit in DEVM viunm, dipoter dire Cormeum, & Pl. 13 1. Earo mea? lo quanto a me vorrei poter dir così, come diff: Davide. Cor meum, & Caro. meaexultaverunt in DEVM vivum. Ora gli atti interiori sono quei che appartengono. al cuore, gli atti esteriori, sono quei che appartengono al corpo, come giudicò S. 2.2,4.212 Tommafo su quello passo. Sieut interiores att. 7. in altus pertinent ad cor, ita exteriores actus lit. pertinent ad membra carnis. E come dunque si dovrà udire oggi più, chi ci lodi gl' interiori sì unicamente, ci biasimi gli esteriori, con una division tutta immaginaria di cammino interiore e di cammino esteriore, che non fi oppongono? Anzi una tal divisione, se ben si guarda, và dirittamente a ferir quella elultazione, di cui quivi tanto diede grazie al Signore il Santo Re Davide, quando egli univa in le stesso perfettamente l'elleriore e l'interiore a cercare IDDIOse però da DIO veniva vicendevol. mente contraccambiato nell'interiore e nell'efferiore.

E pure, ò infelicità di chiunque nel sue serivere si contenti di affermar molto, di

provar poco, e di con porre niente di fludio a diflinguere dove occorre. Chi chiamò il moditar cammino esteriore, non si appagò di chiamarla tolo cammino da principianti, cammino imperfetto , cammino inutile, cammino sensibile, cammino, che non tanto è cammino, quanto unico impedimento alla perfezzione;mà palsò innanzi a chiamarlo Vita animale; come se di vita animale potesse mai compiacers quel Santo Rè, il qual meditando si accendea tanto di caro fuoco celeste, che ne soleva tutto ardere dentro e fuori. Vita animale si dee chiamar quel sensibile, del quale io mi vaglio solo per andare a DIO?Falso, fallo, questa è vita spirituale : perchè tal fù l'opinione di tutti i Padri, che dal fine si giudichi qualunque atto. Io non hò tanto di capitale che bastimi, a far che in ciò mi si prosti un intera sede. Però sottentri a parlar per me quel Toledo, il quale sù già così ricco di erudizione, che mi può fare malleveria sicurissima. Omnia opera, etiam In to.e. 4. exseriora, que ex inseriorispiritu fiunt, ad eundem pertinere spiritum sacri Doctores semper senserunt : cosi egli affermò con quell'autorità magistiale, che gli potè me-

ritar dal sommo Pontefice il privilegio di

ann, 20.

Digitized by Google

dare

dare alla luce pubblica ogni gran libro, fenza obbligazion precedente di sottometterlo a verun altro censore, che al propio fenno. E poi oggivifara chi chiami vita animale quella vita medesima, che tuttii Padri han chiamata spirituale? Io quanto à me mi protesto, che non sollerrò mai dilungarmi avvertentemente, rè pure unpasso, dal sentimento concorde e continuato di tutti i Padri. Se lo farò, lo farò

per travedimento.

E però dillinguendo, io dirò così: Che vita animale è quella di coloro, che vanno dietro alla divozione sensibile, lasciando puramente tirar da essa, come era solito dir S. Filippo Neri: ma non dirò, che vita 1.2.6.12. animale sia quella ancor di coloro, i quali se la facciano venir dietro. Il primo è propio a molti de' Principianti, che tanto fan di bene, quant' evvi di allettamento: il fecondo dev'essere del continuo comune a tutti, e Principianti, e Proficienti, e Perfetti, che dell'allettamento si vagliono ad operar tanto più di bene.

Molto meno poi dirò mai, che vita animale sia la medesima divozione sensibile: altrimenti non solo Davide, ma innumerabili Santi, i quali han durato anni, e-

anni

Digitized by Google

### 222 PARTE III.

anni in un continuo fervor sensibile di pietà verso D1O, havrebbono fatta allora vita animale. In S. Filippo la divozione sensibile abbondò tanto, che se inarcargli due cottole intorno al cuore. Però, che se n'inferisce ?

Nel sensibile non consiste la vera divozione, chi non lo sa? Ma può nondimeno esser divozione vera quell'ancora, la quale habbia moltissimo di lensibile. La vera divozione confisse in essere, come una Nave, she, qualunque vento sispiri, vuol ire al porto con animo risoluto. Ma che pregiudica a ciò l'haver unito un Zeffiro deliziolo, dolce, propizio, che spinga al porto? Basta a ciò la Fede, il concedo: ma ancora basta ad un buon Nocchiero il suo bussolo, dove stà quella invariabile Calamita, che gli fa sempre mirare a diritto il Polo. Contuttociò qual sarà mai quel Nocchiero, che si contenti del bussolo, se non fra le borasche, più rovinose ? Finchè potrà, oh quanto volentieri egli accettera quei savorevoli venti, che DIO gl'invii? Il solo bussolo riserbasi a dar le regole di governo ne' casi estremi.

Quindi è che la divozione sensibile è come il Zeffiro, indifferente ad essere sospi-

rato,

rato or bene, ora male. Or bene per and dare, ora male per deliziarsi. Ma ciò non è colpa della divozione sensibile, è col-

pà di chi l'abula,

L'usa bene, chi la vuole qual mezzo utile ad eccitarsi alla compunzione, altrimen. 'ti ci converrà condannare ogni Sacerdote, il qual sù l'Altare reciti la preghiera; istituita dalla Chiesa a far chiedere rivi nò, ma fiumi di pianto, L'usa male, chi la vuole qual fine, come la volea quel semplice Religioso, il quale dolendosi delle desolazioni tra cui vivea nella vita spirituale, da lui menata con grand'esemplarita; ardi orando una notte di dire a DIO, che se tanto tempo egli havesse servito un Barbaro con tanto di applicazione e di accuratezza, sarebbe stato senza dubbio trattato con termini più benigni, Once meritò, che un Diavolo, presto, presto, con un forcone alla mano, gli apparisse visibilmente a dar la consolazion, ch'egli meritava . .

Oh quanto in queste materie convien distinguere, se non si vuole finir di togliere il cervello a mille anime miserabili, che non sanno omai più dove camminare, pershè sono fatte uscir dalla via di mezzo, la

X 2 qual

1630.21. qual sola è la sicura. Hac est Via: ambula? ge in ea, & non declinctis, neque ad dexte-

xam, ne que ad sinistram.

Maè via di mezzo, dir che chi medita faccia vita animale ( quasi che usare il sensuale, e il sensibile, sia tutt'uno ) e che la. vita spirituale sol facciasi sù la terra da chi contempla?

ON bisogna mai, s'io non erro, condannare il sensibile con tanta, universalità. Bisogna condannare chi fermis nel sensibile, come fa chi alle finestre fi fla per oz o, e non vi fla per gettare il pane ad un Povero, per veder chi picchia, per udir chi predica, per adorare il Signore nell'ostia sacra, portato ad un moribondo. I fensi al nostro Spirito son fineftre. Non bisogna però condannar lo Spirito ogni volta che l'infelice, ò fi affaccia adelle, ò vi si trattiene. Bisogna fol condannarlo, quand'egli procede in ciò senza i modi debiti.

Chi hà però detto ad alcuni, che chiunque medita, si fermi ognor nel sensibile puramente, inutilmente, imperfettamente : quafi che non voglia altro col meditare , che dare uno sfogo a fensi? Si presuppone,

pone, so no'l niego, ma non si prova. Anzi la Meditazione si è quella, che convincendo la mente con la ragione, le per suade, che non è bene servire a DIO per quella divozion ch'è detta sensibile, ma chebisogna con eguat sortezza sa per lo servire ancora nelle ascinttezze, nell'aridità, anzi nel tempo medessimo d'orror som no, ch'è quello delle battaglie.

E' veto che l'Orazione tenera, dolc's iteliziola, ambrosa, e ripiena di sentimenti, è benespesso da DIO concedura all'Anime su principii, perchè con essa vuol guadagnare a sè. Ma però una tale Orazione si merita un si bel tirolo di

animale ?

E poi quante volte può esser ella conceduta da DIO, non solo per allettamento alla vita spirituale, ma ancora per alimentò; ma ancor per accrescimento? E allora ancora sara vita animale, perchè non lascia di esser mai sensibile? E' cosa nota, sare IDDIO co' suoi servi, come sacciam nos su la Terra co' Mietitori, a cui serbiam la mercede al fine dell'opera, ma diam frattanto una resezzione assai comoda, assai cortese, da sottentarsi nel tempo dell'operate. Nimiram & Operarija buina seculi, dice

mohin. 6. 47. ca 41. overs 401

dice S. Bernardo, solet cibus in opere, & merces in five dari. E posto ciò dovrà dir-si, che qualunque volta IDDIO concede tal resezzione a' suoi Servi nell'Orazione, egli trattili da Animali? Mi vergogno di scri-vere queste cose. È pur è di necessità, per disingannare più anime; cui vengon date tante leggi di spirito, contrarissime a quelle della ragione : La Contemplazione (non la supposta; e la spuria; che questi insegnano, consistente in una cessazione affettata di tutti g'i atti; ma la verace) non è un'Orazion la più dolce, e la più deli-ziosa, che s'habbia al Mondo? Delestatio Contemplationis omnem delestationem bu-2.2.4.186. manam excedit; se vuol credersi a S. Tommalo : mercè che quivi l'Ammirazione l'Amore si uniscono quasi in gara a beat lo Spirito. Certa cola è, che la Meditazion si contenterebbe di potere ad ora ad ora raccogliere quelle miche, le quali cadono dalla mensa di tal Reina: tanto quetta sa vita spiendida. Adunque che dovra dirsi? Adunque la Contemplazion sara anch'essa vita animale? O' irragionevolezze! O' intenditizio! Cor meum & Caro mea exultaperunt in DEVM vivum. Non fi hanno, vero, da curate i gutti lenfibili di maniera. che

'che per questi mai vadasi all'Orazione; perchè ciò sarebbe un servire IDDIO per quel soldo, ch'egli ci dà. Manon è ver, che sia contro la persezzione accettarli, anche volentieri: perchè questo è un dannare chi piglia foldo in servire a DIO. Ma qual'assurdo più strano? Dignus est operarius mercede sua, dice il Vangelo. Fa contro la perfezzione quel Medico, il qual piglia foldo nel suo mestiere? quell'Artiere, che piglia soldo? quell'Avvocato, che piglia. foldo? quel Predicatore, che piglia foldo; massimamente qualor non pigli altro più; di quello, che gli viene ad arbitrio somministrato di mano in mano, affine di alimentarsi tra le fatiche? E perchè dunque si dovrà dir, che sà contro la persezzione, chi non rigetti qualunque gusto sensibile, che porge IDDIO, quasi soldo, nell'Orazione a chi ben lo serve? Non cosi stimò S Gregorio, il quale udendo da Crifto, che Dignus est Operarius mercede sua, considerò che De mercede operis junt ipsa alimenta substentationis : e però sù quel testo ho.tr. in tormò una chiosa, degnissima del suo ingenno, cice divina, e diffe cost. Qua in re considerandum est, quod uni nostro operi due mercedes debentur; una in via, altera

X 4

in patria. Pna qua nos in labore substentat, alia que nos in resurrectione remunetas. Merces ergo, que in presenti accipitur; boe in nobis debet agere, ut ad sequentem merredem robustius tendatur. Ecco dunque ciò, che ricercasi, per accettare con perfezzion gli alimenti da DIO donatici nel servirlo: valercene per quel fine, per cui appunto ci sono da DIO donati; ch'è per invigorirci a fervirlo con maggior lena i E però le taluno con perfezzione può non gurarli, ove sieno soprabbondanti; non è per ciò, che chiunque curali faccia contro la perfezzione, come vien presuppos sto con falsità da chi danna egualmente. tutto il sensibile, senza fare differenza da quel sensibile, ch'è voluto qual mezzo, e da quel sensibile, ch'è voluto qual fine.

Quindi guardimi D1O, ch'io giammai porga fede a quell'assioma universalissimo che l'ittesso Autore promulga quasi infallibile. Stabilisci per certo, che devesi prima togliere ogni sensibilità a camminare per la strada interiore. Non è ver niente. Perchè la Santa Chiesa, con tutti i Concilii, con tutti i Canoni, con tutti i Sacri Dottori, m'insegna assatto il contrario, mentrella vuole che nel culto divino vadano

del

del continuo congunti insieme il sensibile, e l'insensibile; il sensibile, come mezzo; e l'insensibile, come fine : Vt dum visibiliter DEVM cognoscimus, per hunc in invisibilium amorem rapiamur . Se la sensibilità è quella,che mi da la mano a camminare per la strada interiore, come dunque a camminare per la strada interiore hò da stabilirmi per certo, che debbo prima togliere ogni sensibilità ¿ Risponda chi lo sa dire? Può forse IDDIO per la strada interiore godersi mai senza l'aiuto de sensi, se non 2.2.4175. è in qualche ratto maraviglioso, qual su a.4. &5. creduto che fusse quel dell'Apostolo, tra- 9.180.25. portato già al terzo Cielo? Nemo videns super General lit.
DEVM vivit ista vita, qua mortaliter vivi. 1.12.0.27. rur in istis sensibus corporis. Così diffe. S. Agostino. Adunque io mi guarderò ben sì, più ch'io possa, dalla Sensualità, perchè quella m'inclina al male : ma dalla Sensibilità, non saprei mai com'io mi fare a. guardarmene, bench'io voglia.

ON si disgiungano dunque nell'Orazione, ch'è singolarmente diretta al culto di DIO, questi due cammini, esteriore, e interiore, ma si congiungano, si quanto all'Intelletto, sì quanto alla VolonIonta, perchè non può mai l'Huomo naturalmente procedere in altra forma, che aiutando ognor l'interiore con l'esteriore. E però, come niuno dee dire ad un Carcerato, ch'egli sà male a voler godere, ò il chiarore del Sole, ò il caldo del Sole, per le finestre, mentre per altra via, che per le pure finestre non può goderlo; così niun. anche dee mai dire ad un Huomo, prigione in carne mortale, ch'egli tà male a volere godere IDDIO, sia quanto all'Intelletto, sia quanto alla Volontà, per mezzo de' sensi, mentre per altro mezzo, che per quello de' sensi non può sollevarsi a goderlo, nè pur nella sublime Contemplazione, se nonva in estasi. Anzi per questo istesso dee dirsi, che non sa male a prevalersi de' sensi: perchè quella ragion medesima, la qual fa, che il carcerato polla voler con lode godere il Sole, fa che con lode lo possa voler anche godere per le finestre, che sono i mezzi da conseguire un tal fine, qual è la presenza del Sole.

E vaglia il vero, che fara mai questo, cammino interiore, che tanto esaltasi, posto a contraddiritto con l'esteriore? L'hò, da scoprire? Eccolo qui detro in breve.

L'interiore cammino di chi contempla,

non

non altro è, secondo il parer di alcuni, che il raccoglimento amoroso di chi contentali alla Divina presenza di stare in fede. In questo è DIO quel che opera, dicon effi, e però quando appresentansi le occasioni, si trova l'Huomó impensaramente distaccato da' vizi, dotato delle virtù, senza che ne pur egli arrivi a saper di ciò, come sia feguito :

Nel cammino esteriore facciamo noi, e però non facciamo niente di bene, perchè dove operiamo noi, per molto che ci affatichiamo, non possiamo far cosa, che non sia

imperfezzione e miseria.

Se tal sia parlar tollerabile, io no'l di-

scuto. Ma dico bene:

Nel cammino interiore è DIO quel che fa, e nel cammino esteriore facciamo noi? Nè DIO senza noi fa nel cammino interiore, nè noi senza DIO facciamo nell'esteriore. Non ego, sed gratia DEI mecum. Perd, se per opere impersette s'intendono qui sol quelle alle quali manca qualche, maggior perfezzione, tanto sono imperfette quelle del cammino interiore, quanto fieno imperfette quelle dell'esteriore, perche dire l'opposito è fallo grave. Nesfuno arriva su la terra a toccare la somm.

6. 270.

malavel

tà della persezzione possibile in verun' atto. Che se per opere impersette si vogliono intender quelle, che non sono impersette per impersezzion negativa, comè queste pur ora dette, ma per impersezzion positiva, quali sono l'opere ree; è parimente un fasso gravissimo l'assermare, chè tutte le opere, che noi facciamo nel cammino esteriore, sieno impersette; perchè in Paradiso saran premiate mille azzioni esteriori, quali sono limosine, discipline, digiuni, pellegrinaggi, consessioni, comunioni, martirii per DIO sosseriori, e pur non ne sarà mai premiata veruna rea. E però questi due cammini così spiegati, infalli-bilmente conducono al pretinizio.

bilmente conducono al precipizio.

Non hebbi io dunque ragione, ò mio caro Amico, di affermar che in questi camamini fa di mestieri a ciascuno aprir bene i guardi? Est via qua videtur homini resta, o novissima eius ducunt ad mortem.

Gran cola! S. Terela, che per altro su tanto amante della Contemplazione missica, non fece altro in tutti i suoi libri, che inculcar all'Anime la cooperazione simmediata, che a DIO dobbiamo con titti gli atti possibili delle nostre Potenze, quando non ci vengano queste da DIO legate senziare

auté nostra. E alcuni non altro regliono, che porre a fondo una tal cooperazione, con tirar tutto ad un semplice insegnamento di stare in sede, giacche ricercano è vero di gran virtù, ma troncano affatto i mezzi da conseguirle.

O' quanto questi novelli Contemplativi fi dilungano dunque da quelle vie, c'han-

battute i Santi!

E però di nuovo io ripiglio, troppo eller giulto, che i Padri Spirituali portino pure l'Anime, c'hanno in cura, alla sacra Contemplazione, quando si possono assicurare che DIO già da sè cominci a chiamarvele. Ma non è giusto però mai che le portino a quella, che questi insegnano, tanto aliena dalla verace.



# CONCLUSIONE DELL'OPERA,

Į,

Eroè, ch' io fion finirei di fare interamente il pregio dell' Opera, fe per Conclusione di essa mon porgessi la Chiave, in virtu di cui si possano bene intendere questi piccoli libri, da me osseruati.

To posso dire di haverla certamente incontrata, non ricercandola mà poi provandomi ad'aprite con essa or un mogo, or l'altro, hò scorto, ch'ell'è la vera : e tala son sicuro che anch'ella riuscirà a chiun-

que la vorrà maneggiare con favia na turalezza, e non la sforzare,

Convien per tanto por cura, che questi libri, quantunque sembrino fatti assine di esaltar la Contemplazione, non però producono all' ultimo un tal' essetto, solamente, ò singolarmente. Ne producono vna altro, e sorse anche più: ch' è quello di abbassar la Meditazione, Non già con percosse dirette: perciochè queste, quanto mai sia possibile, ò si schivano, ò si sospen, done

dono, mà con percosse indirette; quali sono quelle, che vengono per rimbalzo nel'ebilance, dalla preponderanza sopr'eccedente, e dal paragone. E però non biasimandosi in essi la Meditazione, se non per quella via dolorosa del contrapposto, che sà a ciascuno più apprendere e p ù apprezzare la sua miseria; esa tasi sopra lei la Contemplazione incessabilimente, come superiore di grado, di valore, dintile, senza pari, si in riguardo alla volontà.

Quindi presupponsi in pria, che chi medita, applichi al prositto solo esteriore; e che chi contempla applichi all' interiore. E su questa base s'alzano poi torri altissime, di discorsi, a savote di chi contempla, in discredito di chi medita, come se s'intendesse di persuadere, che questi vadano per lo cammino esteriore, quasi tanti Ippocriti meri; e questi vadano per lo cammino interiore, quasi tanti spiriti esenti d'ogni consorzio di creta vise. E ciò quanto alla volontà.

Quanto all'intelletto poi presupponsi, che chi medita non faccia altro ch'uno studiare: e che però, con travaglio maggior del prò, si consumi il misero, e si affatichi,

e si assansi, à cercar vanamente snori di se quel DIO, che subito verrebbe in se à ritrovare, sol ch' egli si raccogliesse dentro di sè. E quivi si apre un campo di derissoni ingegnose date a chi medita; nulla men che se tanti santi, i quali apparuero in tutta sa vita loro si dediti al meditare, sussero slati già tanti inetti, tanti insensari, che si fermassero in vagheggiar del continuo il palazzo del Rè, se si surre del Rè, e non convertassero mai con l'istesso Rè.

Stabilito quello principio, si passa innanzi a render la gente vaga della Contemplazione con lodi altissime, quasi che solo in elsa sia confeguibile di potersù la terra trattar con DIO. E quivi si dicono cose belle, utili, vere, ma falsamente adattate a quella Contemplazione, che poi s'insegnai perchè questa non è la bella, non è l'urile; non è la vera, ma è più tosso una Contemplazione fittizia, qual necessariamente conuien che sia, quella a cui si vuol fare aspirar l'unmerso Mondo. E chinon sà, che tre soli furono, tra gli Apostoli stessi, i sollevati dal Signore alle cime del monte Tabor? Gli altri rimasero ad aspettarlo alle falde, benchè per altro fulsero a lui tanto cari. Perè

Però non si nega da questi Ammaestratori, che ad acquistar la Contemplazione,tenuta già senza controversia da tutti in immenía itima, non debba precedere una purga grande di vizij. Perchè, se a salire solo ad un Monte meno eminente, qual'è quello in cui si ode predicar Cristo, convienche prima si assodino ben le gambe: Prius unusquisque sanandus est, ut paulatim, vir. S. Ambr. tutibus procedentibus ascendere possit ad s, c. 6. montem; che sarà per salire a quello tanto arduo, tanto appartato, dove Cristo sà vedersi nella sua Gloria? Mà, non osservandosi, ò non si volendo osservare quella parola paulatim, che intramette qui S. Ambrogio, si presuppone, che in pochi mesi possa una purga tale universalmente condursi a fine : non altrimenti che se susse! istesso, purgare il corpo, e purgare il cuore.

Dipoi, perch'è vano sperar che tante persone occupate in diversi affari, inferme, incapaci, si possan tutte promettere quella Contemplazione ch' è la sincera; si sono inventati afsai vocaboli splendidi, e speciosi, con cui deluderie, Egiachè nella sollevata conteniplazione cessa quell'esercizio della potenze interiori, ch'è il laboriolo, si allettan

lettan l'Anime buone', con ammaestrarle a restare volontariamente, quand' orano, da quegli atti, che nella Contemplazione hanno sempre si da restare, ma in virtù di quell'alto eccesso, ò di ammirazione, ò di amore, che gli sospende.

II.

A Questo effetto è stato maraviglioso il nome di Quiete. Perchè questo nome hà doppio fignificato : negativo, e positivo. Il negativo è cessare dalla fatica ed è quello, a cui può facilmente aspirare ogni donnicciuola, ancora di volgo. Il positivo è goder quella somma conso azione, la qua-A hà cialcuna cola arrivata al centro:e que-Ite non si ottiene, se non da pochissimi Ora perchè l' Anime semplici, non sanno tutte fare tra sè tante diffinzioni, non è credibile quanto bene mai vengano accala ppiate con si bella equivocazione. E pero u fa loro credere, che quando sieno nell' Orazione arrivate ad addormentare tutte le loro Potenze,a cessare dall'esercizio della Immaginazione, a cessare dall'elercizio dell'Inrelletto, ed a gessate dal formare più atti di Volonta come prima, almeno iterati: habbiano confeguita ad un tratto quella ve ra Contemplazione, la quale ha la Quiete politipositiva per suo principale costitutivo, ed ha la negativa sol tanto per accessorio.

Maqui insorgono contro due difficultà gagliardissime, che tan guerra a chi vuol persuadere un tal genere di Orazione.

La prima è, che quella Quiete negativa non da piacere ovi ella non hà congiunta, la positiva: e benchè per un poco ella non sia discara alla gente pigra, tuttavia in, progresso di tempo attedia, annoia, e rieice di pena estrema; non v'essendo cola, alla fine, la quale abbatta lo Spirito, di natura sua vivacissimo, più dell'Ozio, ove

duri troppo.

A queito si è proveduto con gran ripari. E però avvedutamente si spendono molticapi in esaltar la felicità dello stato, in cui vivon l'Anime, quando son ridotte all'aridità, all'asciutto zza, alla sottrazzione: ponendo un attenta cura a far che quivi ancora tali Anime non dissinguano, tra quella sottrazzion, che succede per colpa loro, e quella, in cui si ritrovano senza, colpa.

É per verità mi par cosa stravagantissima esortare con tanta sollecitudine chi possiede Orazion di quiete a sosserir l'asciuttezza, e l'aridità, mentre l'Orazion di

Y a quiețe

lonta.

lontà. Allora si fà conoscere ch' è procurata da noi altri, perchè non fà effetto veruno, finisce presto, e lascia aridità. Ecco però la ragione, per la quale oggi s'insegna tanto a sopportare nella somma Contemplazione, la ficcità: perchè s'insegna una Contemplazion tutta aliena dalla verace, impropria, insuffissente, affettata con artifizio. Si dissimula con dimenticanza indufiriosa quello, di cui pure avvisonne la flessa Santa:cioè, che Quando sua Maestà vuole, che Mant 4. cessi l'intelletto di discorrere, l'occupa inaltra maniera, e gli dà una chiarezza, e un conoscimento tanto superiore a quello, a cui non possiamo arrivare, che lo fà rimatere ancora fospeso. Nè solamente si dissimula ciò. Ma chiamasi di vantaggio Contemplazione il puro Ratlene alla Presenza Divina, senza pensarea nulla. E quando ciò riesca con diletto dell' Anima, prevenuta dalle divine confolazioni, viene una tale Orazion diffinita. Orazione di Quiete mistica saporosa. Quando riesca senza diletto, vien diffinita Orazione di Quiete mistica senza gusto : ò come in altri gradi pur l'addimandano: di Quiete secca, di Quiete sterile, cioè di Quiete,a cui manca il suo principale costitutivo, ch'è la soddisfazzion dello spirito pago appieno

nel ben presente. E però si da questa legge: Che l'Orazion di Quiete mistica senzas gusto, può praticarsi col solo concorso della grazia, comune a tutti i Cristiani . Che per l' Orazion di Quiete mistica saporosa, si ricerca una grazia p à straordinaria. Cose a cui troppo manca di fondamento. Perchè lo: starfene alla Presenza divina non sù mai stimato bastevole a costituir la perfetta Contemplazione. A costituirla ricercasi di vide fac. vantaggio un'alto eccesso di Ammirazio-Al v de Or. ne, e di Amore, che sospenda all'huomo la mente. E questa non può mai esfere senza gaudio, ancora inneffabile. Contemplati. va vita amabilis nàldè dulcedo est, que su. persemetipsum animum rapit . Tal fù il:

Ezech,ho.

- La seconda difficoltà è quella, che succes de nell' Anime, assai maggiore, non dals tormento che provano tollerando indefefa famente quella Quiete negativa, la qual'è più molesta della fatica; ma dallo scrupo-Īo. Perchè assolutamente par loro, si com è la verità, di gettar quel tempo, che tanto più fruttuosamente potrebbono sempre spendere, meditando.

Ed à questa sì che bisogna davvero op-

porsi con tutte l'arti più vigorose.

fenso di S. Gregorio.

Le più di queste sono state aintate all'
istesso modo dallo splendore, e dalla speciosità de' vocaboli, ragunati, come corpo
di disensori, a soccorso pronto.

E però in prima si dice quivi, che nò: Non e perder tempo stare alla Presenza di:

vina.

E perchè alla Presenza divina sal ancor chi medita, si rip glia tosto, ch' è meglio stare alla Presenza divina con un guardo sisso, procedere in pura sede, passarsela in pura sede, unirsi a DIO quant' ogn'altro, ma in pura sede; quasi che in pura sede non possasi unirea DIO, chi se lo rappresenta alla mente setto concetti più particolari, ò distinti: ma solo chi se lo rappresenta sotto un concetto il più consuso di quanti mai se ne trovino in mente de Huomo.

Che se di rimorso il non aggiu mere alla sede assai nu mero di atti buoni, che nulla a lei contradicono, si soggiugne, che totalmente depongati un tal rimorso. Perchè quella somma cellazione da gli atti equivale ad una protesta tacita, che sa l'anima del suo niente dinanzi a DIO: quasi che quella protesta tacita vaglia più, che non ne varrebbe in quello stato una espressa.

¥ 4

M.a

344

Ma finalmente i vocaboli, per quanto fieno affai splendidi, affai speciosi, non fanno finir mai d'espugnar l'Intelletto umano, che non fi arrende, se non alla viva forza della ragione: e però, se lo arrestano, non lo vincono.

malavalio

Non potendosi adunque resister più 2. quella difficultà, che la gente prova nel la spontanea cessazione dagli atti, non si teme alla fine di lasciare anche scorrere per le menti un error massiccio, qual' è che qui tutta la nostra cooperazione sia cosa di niun valoreu: E così quanto all' intelletto si dice, ch'ogni mescolanza di scienza impedifce quel benenche la divina Sapienza ci apporterebbeco'lumi infusi: Ond'èche il vero Contemplativo non vuole conoscere con la cognizion propria, má con la cognizione di DIO. E quanto alla volonta si dice, che tutto quel profitto, il qual vogliamo noi procurar con gli sforzi nostri tutto è imperfetto, tutto è inutile, tutto è vano: Ond'è che il rero Contemplativo non puole amare con le amor di lui proprio, mà con l'amore di DIO. Non si dice, che bisogna lasciare operare a DIO solo: perchè niunovuole mandar gli errori sù'l mezzo di smalcheratizove ognun gli abborre. Mà le non

p. 55.

6i

si dice in questi termini espressi, si dice per vie indirette in equivalenti, quali son questi, che nel cammino interiore opera DIO, e però si sa tanto frutto: nel cammino esteriore operiamo noi, e però non si sà cosa; che non sia miseria. E finalmente, per ub. bidire a quell' estrema necessità, c'hà ciascuno, quando egli parla, di parlar coerenremente: si loda solo lo studio che l'Huomo ádoperanel cammino interiore, si biasima, d, se non altro, si deprime, si discredita, si vilipende, quello che l'Huomo adopera nel cammino da loro detto esteriore. E la ragion'è, perchè in questo apparisce più; che l'Huom vi concorte a fare da sè medesimo qualche cosa, e in quello apparisce meno:onde può rappresentarsi alla gente men avveduta, che DIO sia quegli, il quale da sè - solo quivi operi senza l'Huomo, parlando. gli sempre al cuore, illustrandolo, infiammandolo, ammaestrandolo, nè volendo altro da lui, fe non ch' egli stia cheto cheto a lasciarlo dire

All'ultimo, perchè non v'è cosa, che tend ga le persone più dedite al meditare, che la bella Vita di Cristo, la quale è il vero Paradiso terrestre, dove ogni giorno si colgono nuovi siori, onde ricreare lo spirito i nuovi

nuce i frutti, onde riflorarlo: v'è chi non può tollerare un sì pio costume: e però depotta la maschera, non può rattenersi alla fine di non proprompere in quelle inaudite parole; da noi già ributtat con quaiche forpaco: Perche pascersi incessantemente di queftimifteri, di questi m racoli, di queste parole di GIESV' Crifto? E da che il cettare: spontaneamente dagli atti delle potenze interiori cell'Orazione, non si consa col formarfi ogn' ora presente l' immagine del Signore grondante di Sangue, ora nell'Orto, ora alla Golonna, ora in Croce, come fa ci imedica; si da questo memorabile inlegnamento, che penla a Cristo già sufficientemente, chi pensa a DIO.

In Tal' è la Chiave, con la qual sola si possono ben aprire si fattise igni, e mirar ciò che v'è, ma non v'apparisce, sinchè titan.

chiusi .

111.

Rachi è pratico nelle dottrine de Santi, vede che i Santi non hanno mai proceduto con tali regole.

Hanno essi in sommo celebrata la Contemplazione, com è dovere; perche sinalmente la Contemplazion dell'altissima va rità è quella (secondo ciò che S. Tommaso dimodimostra con sume eccesso) alla quale servono, come ad ultimo sine tutte le attre doti dell'Huomo, in quanto ò rimuovon daesso gl' impedimenti che si attraversano al contemplare, ò gli somministrano aiuti.

: Ma celebrando i Santila Contemplazione altissimamente, non hanno biasimata giammai la Meditazione, quasi disdicevole a vernno stato di gente, eziandio perfetta : unzi hanno detto, che cia cuno ha da prevalersene, contemplando quando egli: pnò, e quando non può, meditando:e son prittollo arrivati anche a compatire (come fece S. Terefa ) chi per la grazia di contemplar ch' egli gode, si riduce a poco a poco a ral fegno nell' Orazione, ch'egli non può più elercitare il discorso, benchè il desideri: perchè non essendo tal grazia di concemplare una grazia stabile ( come fu da noi già provato ) succede allora, che mancati i regali che da la Contemplazione, non v'è più modo di ripararli, almeno in parte, da sè, con alimentare, per così dire, lo spirito, a propie spele.

Il Merito, che si trae dallo stare ginocichioni, come uno stipite, o vero l'Impetrazione, sù da'Santi prezzato assai: manon si però riputato il trutto proprio dell'

Ora-

Orazione Mentale. Il frutto proprio sù riputato la Resegzion della mente. E però non hanno essi voluto mai, che questa Quiete, la qual consitte nella volontaria cessazione dagli atti, sia nell'Orazione perpetua. Solohan voluto ch'ell' amisi ad ora ad ora: cioè quand' è tempo di udir con attenzione il Signore, che ci da legno di voler omai parlar egli, e non più ascoltarci: come sa il Prancipe, quando ha già sentite bastevolmente in qualunque udienza le islanze de Supplicanti. Quindiè, che con quel suo tanto nobile accorgimento, disse pure S. Terefrin quello proposito: Quello cha dobbiamafare well'interna raccoglimento, è domandare come poveri davanti ad un gran-. de Imperatore, e subito abbassar gli occhi, e aspettare con umiltà . E quando per sue segrete une cipare d'intendore ch'egli ci afcolti, allora è ben ditacere : poichè egli n hà Lasciatestare vicini a lui, e non sarà altoras. malail procurare dinon operare con l'intel-LABO (; parlo se possiamo. Má se covosciamo che questo Re non ci hà aditi ancora, ci vedes nom habbiamo da stare come balordi &c.tanto tù lontana la Santa dal presupporre, che l'essere noi da DIO non più che veduti ginocchioni dinanzi a lui basti a costituir per-

Mani. 4

perfetta Orazione, nè pur nel grado d' interno Raccoglimento, qual'è quello che quivi spiega. Passiamo innanzi.

Hanno i Santi ancor essi jodato molto lo stato della sottrazione, dell'asciuttezza, dell' aridità, mà non come per le liello desiderabile più di quello dell' affinenza. Anzi 'hanno detto, che quando ci troviamo in un tale stato di siccita, specialmente nell'Orazione, esammiam noi medesimi per vedere se v' habbiam colpa. E quando v'habbiam colpa, vi provediamo con purgar la nostra anima da difetti, e con applicare le Potenze di essa, l'Immaginazion, l'Intelletto, la Volonta a tare più aktentamente gli uffici loro. Quando non vi habbiam colpa,al-Iora la tolleriam con alacrità: facendo ancora noi come i Contadini, i quali se neu stanno sempre allegrissimi: allegri di verno, Feo Belea-allegri di state : di state perchè veggono i tadis Gio. fiori, e i frutti: di verno, perchè gli sperano; Colob. c. e tanto più, quanto più leorgono dominac sù la terra il gielo, ed il ghiaccio. Ma,come a' Contadini medesimi è naturale star più allegri la state, che non il verno; così è naturale alle persone di spirito tlar più allegre in tempo c'hanno affluenza di sentimenti, di lumi, di lagrime, di dolcezze, che

che in tempo di sottrazzione: nè si dee da loro pretendere, come cosa ogni volta di maggior pregio, e di maggior prò, che quanto a sè si eleggano anzi nell'anima un crudo verno, ch' una stagion letiziosa: on-vine. 11; de scrisse S. Teresa, che je non sosse mai verno, mà sempre aria temperata, si chè non mancassero giammai de siorie de frutti, ben si vede che diletto ne prenderebbe il Giardiniere: ne condannò mai ella a' luoi di Gardinier veruno per tal diletto, ov'egii non sia diletto di cuor superbo, il quale attribuisca a sè le delizie della stagione, ò fiorita, ò fertile; mà di cuore riconoscente.

Il sopportare oghi sottrazione, ancora diuturna, più tosto che meditare, per non tornare (come oggi di si favelta) a vivere a i sensi, alle sigure, alle sorme, ed a gli atti propij, dappoi che l'Huom v'è già morto col contemplare; non sò da quale degli antichi Santi si desse giammai per legge. S. Teresa ci ha insinuato perpetuamente il contrario seguendo quel alta regola, la qual vuole, che dove mancano gli aiuti straordinari) dal Cielo, non sia chi sdegni di far da sè ciò che puote con gli ordinari). E ch'ell'habbia in ciò ragionato da gran Maestra, ne può sar sede un Riccardo di S. Vittore, il quale,

quale shavendo detto alla lunga che l'Anima sollevata alla somma Contemplazione. è quella, di cui si esclama ne' sacri Cantici: Que est ista que ascendit de deserto delicus Cant. 8.5 affinens innixa juper Dilettum (uum? log-- gunse al caso notiro in fine cosi. Verunta 1. s. de Comen qui ad banc gratiam profecit, cum eams tepl.c.17. sibi ultra solitum subtrahı iam sentit, est quod facere debeat. Debet proprijs Meditationibus cordis in se exu'tationem reparare. Detto, da cui si raccoglie ancora di più, che la Meditazione, non folo non è preguidiziale al la Contemplazione per le figure, per le forme, ò per gliatti, di cui si serve, mà che anzı l'è-conformissima di valore. Altrimenti come potrebbe la Meditazion riparare quell' elultamento, prodotto già dalla Contemplazion nel cuor noltro e e diprii mai catoci ; le non havesse una virtu moito fimile di produrlo?

Appresso non hanno i Santi usati questi vocaboli, nel senso di sopra addotto, di so de pura, di passarsela in sede, di procedere in sede, di unirsi in sede: con intenzione di rigettare, in virtù di tali vocaboli, gli altri atti, che santamente si possono accompagnare alla Fede pura: ed il voler noi nello Orazione tener ad arte la mente attonita e assorta

vide lac. afforta, come se suffimo già rapiti in ammialv. deor.
1. 5. p. 2. razione e in amore, siachè non siamo, sù per
sentenza loro affettar la Contemplazione,
non sù go derla. Le proteste del nostro niente, sono state da loro approvate con lodi
somme, mà non sono mai state da loro collocate nella spontanea cessazione dagli atti, che possono accompagnarle.

ora:lavelle Ss.

D Er ultimo si sono i Santi guardati congrande studio di non dir cosa, la quale porgesse occasione di vilipendere la cooperazione, che in tutti i nostri esercizi), si esteriori, come interiori, dobbiamo incessantemente prestare a DIO. Hanno detto doversi prezzer più l'interiore, che l'esteriore; mà non han detto, che per l'esteriore non possasi dare un passo alla perfezzione. Anzi han lodato e l'interiore e l'esteriore ugualmente, qualor l'interiore intendasi come fine, el'esteriore intendaei come mezzo. E generalmente parlando, sempre ci han confortato ad aiutarci conle nottre deboli forze più che possiamo, a tracciar nuove industrie, a trovare nuove invenzioni, ed a stimar bone speso qualunque minimo studio, che noi dalla parte no, fira pogniamo a perfezzionarci 🖥

Qual opera si può fare di minor pregio, che il moltiplicare nell' Orazione ogni di continue proteste, continui proponimenti, se poi non sappiamo ancora rammemorarcene alle occasioni? E pure S. Teresa, perchè mostrò di disprezzar questa cosa, si penti subito, e si tornò a ritrattar quasi mas accorta.

Poco mi giova lo starmene assai ritirata, Mant. 7. facendo atti d'amore a nostro Signore, proponendo e promettendo di far per lui maraviglie, se in partendomi di qui pi, offertal' occastone, so tut to il contrario. Così diss'ella da prima. Mà che? Non prima fini di dir, che mutò linguaggio. Mò detto male in dir. che mi giova poco : perchè tutto giova quel tempoche si kà con DIO : e questi propontmenti, e queste proferte giovano assai, benchè siamo poi fiacche nell'adempirle. Ci darà lua Miesta una volta il modo di eseguirle &c.Hò poluto dire, che poco giova a paragone del molto più, che è, quando le opere sono conformi agli atti, che si fanno, ed alle parole. Però quella che non può far tutto insieme, lo faccia a poco a poco, e rinforzi la volo ntà.

Quelli sono i linguaggi amati da'santi, quei che dan cuore. Nel resto rappresentare la Perfezzione alla gente là sù la vetta

d' ua

di un giogo altissimo, e dipoi mostrar di non fare una stima al Mondo di chi vi và, perchè vi và passo passo; e disprezzarla, e deriderla, e proverbiarla, perchè vi và veramente, mà non vi vola: questa è una cosa, che può di certo pregiudicare a moltissimi, e non sò se mai sa pergiovare, a niuno.

Si Francesco di Sales dissuadeva la gente dal leggere tutto di certi libri, per altro Langual buoni, per questo solo, perchè, dicea, Van.

20let. 40. per le cime de' monti.

Ed io però vi rimanderò quanto prima, ò mio caro Amiço, quei che voi mi havere trafinessi; mentre sò veduto ch' essi non folo van per le cime de' monti, mà vi van no ancora, con lasciare la via battuta.

Sò ch'essi presuppongono di trattare con chi non ha più bisogno di Via, perch'è giunto al termine a ch'è la ragione, la qualle loro da sì grand' animo di assermare, che chi è arrivato a contemplar ciò che spetta alla Divinità del Signore, non dee ritornare più indietro a meditar ciò che spetta all'Vmanità.

Mà io mi conosco anche tanto lontan dal termine, che non sarò poco a tenermi tuttora sù quella Via, ch'è l'unica ad arrivarui.

Tai'

Tal' è il mio semplicissimo sentimento : chi io però intendo di sottoporre umilmente, non solo al voltro, ma a quello di qualunque altro minor di voi, che la Santa Chiesa determini per Censore, Cassatore, Correttore di quanto hò scritto: prontissimo a cancellatlo, ove ciò sia di bisogno, col sangue ancora, sagrificato all'onor della Verità.

## A. M. D. G.



# INDICE

#### DELL'OPERÀ.

INTRODUCIMENTO
AL QUESITO.

S E fia meglio guidar l'A. nime per via di Meditazione, ò per via di Contemplazione.

PARTE I.

La qual conduce a scoprire la vera Origine delle disserenti Opinioni intorno al proposto Quesito.

CAPO 1.

Eftremo di chi guida l'Anime per via di Meditazione:

Estremo di chi guida l'Anime per via di Contemplazione:

CAPO III.

Via di mezzo, la quale fil creduto da Santi poter trovarfi, in chi fi vale or della Contemplazione or della Meditazione, secondo che DIO gli dona.

CAPO IV.

Si confută l'Opposizione con la quale alcuni Moderni hanno voluto serraxe la Via di mezzo, insepnando, che chi una volta è stato chiamato, da DIO a contemplare, non dee tornar più a meditare per verun caso.

CAPO V.

Si scuopre; come i fondamenti su quali alcuni Moderni si reggono in questo affare della Meditazione, odella Contemplazione, sono varie leggi arbitrarie da lor propolte: mà solo a salvar l'intento.

PARTE II.

La qual contiene diverse leggi arbitrarie, che si sono formate da più Moderni intorno al soggetto della Contemplazione, al modo di Contemplazione, al sine che dee presiggersi chi
contempla, per sostenere
con queste, che la Meditazione e la Contemplazione non possano unirsi insieme in un vero Contem-

C A P O 1.
Si efamina la legge, che alcucuni

plativo.

euni danno intorno al fuggetto della perfetta Contemplazione, dicendo, ch' egli è folo IDDIO puro, puro; fotto il più altratto concetto che fia possibile.

Con l'occasione di stabilire qual sia il suggetto della perfetta Contemplazione, si sa vedere come ottimamente anch'egli può essere GIESV' Cristo.

CAPO III.

Si esamina se intorno al modo di contemplare sia buona legge, incominciar l'Orazione dal ritenimento volontàrio delle tre Potenpe interiori, pigliate in genere, astenendos l'Huor mo, più che si può, dall'esercitare l'Immaginazione, l'Intelletto, e la Volonta, per entrare in Quiete.

CAPO IV.

Se l'incantamento volontario delle tre Potenze interiori nell'Orazione fi poffa coonestar bene col nome di Guardo fisso: CAPOVI

Si pruova, che il contemplare sopra la Terra in nessino regolarmente può elfere stato fisso.

CAPO VI.

Se l'Incantamento volontairio delle Potenze nell'Orrazione possa almeno giufisicarsi col titolo modestissimo, di tacita protesta, che con quello a DIO fassi del propio niente:

CAPO VII.

Se per la Contemplazione missica sia necessario cesa fare dall'esercizio dell'Immaginazione.

C A P O VIII.

Se per la Contemplazione
mistica sia necessario cessar
re dall'esercizio dell'Intel-

letto.

Se per la Contemplazione mistica sia necessario di sospendere l'esercizio della Volontàmè solo nell'Orazione, ma ancor tra'l giorno, assiggendo di eccitare effetti, iterati di divozione, affine di non perdere

Si mostra quanto sia arbitraria la Legge, per cui si dice; che senza Contemplazione non può alcuno arrivare

il Guardo fisso.

rivare a perfezzionarli, cioè a confeguire quel fine principalifimo; the s'intende con l'Orazione.

C. A. P. O. XI.

Si mostra quanto grande stima habbiano satta i Santi viella Medituzione, a perfezzionare, nonsol le persone altrui, ma ancora le propie.

CAPO XII.

Si schoope incidentemente la fulfità di alcuni detti, indirizzati ad avvilire chi adopera intorno a Cristo le tre Potenze interiori, al modo di chi medita, più tosto che alla forma di chi contempla.

TAPO XIII.

Si pruova che con la Medicazione fi può giugnere a quel bene primario, il qualè di costitutivo intrinseco della Contemplazione, quantunque non posse. e giugnersi al secondario:

Si dà a conoscere quanto ingiustamente sien calunniati i Colloquii ancor di chi medita, quasi ordinati a voler per via di ragioni convincere follemente lo stesso DIO. PARTE III.

In cui si comprende lo scioglimento del Questro proposto nella presente Opera, con le cautele necessarie a osservarsi per non consondere la vera Contemplazione con l'affettata

Scioglimento del Questo, con le cautele necessarie a offervarsi ne casi certi.

C A P.O II.
Scioglimento del Quefito,
con le caurele necessarie 2

offervarsi ne casi dubbii.

Si confuta una divisione arbitraria di cammino elloriore, e di cammino intetiore nell'Orazione, che pare ordita a formare quasi un'Epilogo di ciò, che più rifulti in discredito di chi medita, e non contempla.

CAPO IV.

Quanta sta la stima che da Cristiani dee farsi, non solo dell'interiore, ma ancora dell'esteriore, ove si conservi il buon' ordine di far servire il sensibile allo spirituale.

Conclusione dell'Opera.

### Ioannes Paulus Olicva Prapositus Generalis Societatis IESV.

Cum opusculum quod inscribitur; Concordia tra la Fatica e la Quiete nell' Orazione, a P. Paulo Segnero nostræ Societatis Sacerdote compositum; aliquot eiusdem. Societatis Theologi recognoverint, & in lucem edi posse probaverint, facultatem facimus, ut typis mandetur, si ijs ad quos pertinet ità videbitur; cuius rei gratia has literas manu nostra subscriptas, & sigillo nostro munitas dedimus. Romæ 4. Maij 1680.

Ioannes Paulus Oliva.

11 P. Iac. Ant. Morigia Bernabita si compiaccia di vedere se nella presente Opera del P.Paolo Segneri della Compagnia di GIESV, sia cos alcuna repugnante alla S.Fede e a buoni Costumi, e re ferisca. Dato questo di 23. Aprile 1680.

Aleff. Pucci Vic. Gen. Fior.

Ego D. Iacobus Antonius Morigia, supradi
do libro inspedo, nihil nist probatissimo Audore dignum reperi, & animadverti sanam undiquo dodrinam, summa
cum religione; ac pietate coniundam,
Sacre Scriptura, Sandorumque Patrum
testimonijs illustratam, pulcherrimè enitere. Opus meo iudicio planè egregium,
quo mentium ascensus in DEVM, explanato Orationis itinere, detedis, remotisque offendiculis, miristeè promovetur,
ideòque pracipuis Christissideli um sudis, non modo pertitile; verù m etiamapprimè necessarium &c.

Imprimatur Ser. Ser.

Alex. Pucçius Vic. Gen. Fl.

Ad.

Ad. R. P. Sigismundus Cocapanius Prous Sch. Piarum, & Cons. huius S. Off. diligenter videat presentem librum, inscriptum Concordiatra la Fatica, e la Quiete, & ubi nihil obstiterit, probet.

F. C. Pallavicinus Vicar. Gen. S.Off. Fl.

Reverendissime Pater.

Meditationis Apologeticum maxima cori dis mei incunditate perlegi. In eo siquidem laudatissimus Author; artisiciosa, & affectata Sensum Quiete reiecta; detecisque nonnullorum erroribus, & sanè meo etiam iudicio perniciosissimis, quam facilius Christianam ad Perfectonem ducantur Anima, per operosam, at regiam meditandi Viam, sapienter oftendit. Quapropter, ne malè consultæ Mentes, dum per abstraca Contemplationis iuga volare tentant, laplu graviore dilabantur, ut in lucem edatur necessarium. existimo. Ex Domo nostra Probationis S.MARIÆ de Suffragio, die 17. Mail 1680.

DIBLIOTECA

Sigismundus a S. Sylverio Scholarum Piar.
Prapositus Provincialis, & S. Off. Fl.
Consultor.

Potest imprimi hac die 27. Maij 1680.

F. C. Pallavicinas qui supra &c.

Matteo Mercati Avvocato per il ser enis. Gran Duca di Toscana, &c.



#### ERRORI CORREZZIONI

| Pag. Lin. |     |                   |          |
|-----------|-----|-------------------|----------|
| 11        | 2 I | etiam             | clam     |
| 39        | 5   | ragion            | relazion |
| 111       | 20  | lalciar <b>li</b> | levarsi  |
| 217       | 12  | umili             | umilij   |
| 258       | 3   | Santo?            | Santo:   |
| 278       | 12  | Barty             | Barry'   |

IN FIRENZE. M.DC. LXXX.
Per Ipolito della Nave. Con licenza de' Superiori.

