

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





## DE ARTE

BENE MORIENDI Libri duo:

AVCTORE

### ROBERTO

S.R. E. CARD. BELLARmino è Societ. IESV:

Ad Illustriss. & Reverendiss.

D. F. R. A.N. C. I.S. C.V. M. S. R. E.

Card. Sfortiam Episcopum

Albanens.



COLONIA AGRIPPINA,

ApudBERNAR DVM GVALTERI.

Anno M. D.C. XXI.

Cum consensu Auctoris, & Privil. Sacr. Cas. Maiest speciali. Imprimatur, si videbitur Reuerendisime, P. Magistro Sac. Pal. Apost.

Cæsar Fidelis Vicesg.

Imprimatur. Fr. Hyacintus Petronius Ord Præd. Sac. Apost. Pal. Magister.



FRAN-



# FRANCISCO

S.R. E. CARDINALI
EPISCOPO ALBANENSI

ROBERT VS CARDINALIS
Bellarminus S.P.D.



Cripsi ante paucos meses opusculum de arte bene moriendi, um yt ipse me ad mortem,iam

maturum, comparatem; tum vt ea; quæ mihi vtilia vifa funt ad negotium negotiorum omnium nium maximum, cum fratribus, vel Dominis meis libenter, vimihi solitum est, communicarem. Hoc autem opulculum duabus de causis Tibi, FRANCISCE SFORTIA, Cardinalis optime, dicandum esse censui. Prior mihi causa fuit, vt per te memoria sancta GREGORII XIII. Pontificis Maximi æternitati commendetur. Tu enim folus iam superes ex tot lectissimis Cardinalium creationibus, quibus Collegium hoc nostrum Sapientssimus Pontifex illustranit: & m idem solus ex nobilitate Romana familiam Boncompaga nam,&ipsam quoque nobilem affinitate contigis. Porrò hic idem Gregorius Religioni Societa-

cietatis Iesu, quæmihi ab annis sexaginta pia materest, non solùm Dominus clementissimus, sed etiam Pater amantissimus semper fuit. Is enim diplomata multa Societati attribuit, quibus eius priuilegia à superioribus Pontificibus concessa, vel explicauit, velauxit. Idem ipsè Collegium Romanum magno sumptu extruxit: nec minori liberalitate sumotus, quibus Collegan er seich tur, attribuit. Idem ipie Sanctissimus Pontifex pro co, quo ardentissimè siagrabat, desiderio propagandæ Catholicæ fidei multis in locis Collegia extruxit; atque in primis Romæ Germanicum, & Hungaricum, cuius administrationem propriam Societatis le-

fu esse voluit. Huius igitur vigi-Jantissimi Pontificis memoria colit quidem Romæ Societas anniuersarijs sacrificijs, ac laudationibus. Sed visum mihi est, huicetiam epistolæ adiungere beneficia tanti Pontificis in Societatem Iesu, vt ea quoque redundent in laudem, decusque Illustrissimi Principis, cui libros meos, ipsidicatos, non ingratos esse desidero. Venio núc ad alteram rationem, quæ me potissimum impulit, vt hoslibros Tibi præcipuè, Cardinal. Amplissime, nuncuparem. Argumentum operis mei non allicit ad legendum, fed absterret potiùs, præsertim viros magnos, sue Principatu politico, fiue facro: non enim continct liber

liber hic meus artem philosophicam, vel oratoriam, vel poëticam, quæ mentem doceat, vel linguam expoliat, vel aures delectet: sed hortatur ad meditationem mortis, & ad ea sapè cogitanda, quæ virismagnis placere plerunque non solent: qualia funt paupertas, humilitas, patientia, & aliæ Ghristianæ. verissimæque virtutes... Elegi ergo Te, virum Principem, Principatu politico, & sacro; & fretus humanitate tua singulari, dicaui Tibi libros de arte bene moriendi, libros exiguæ eruditionis, sed magnæ vti-· litatis: & fretus benignitate tua spem bonam concepi, & abs Te facilè legendos libros non prolixos, & ad imitationem tuam non

non defuturos, qui id ipsum agant. Erit id mihi res planè gratissima; nec me arbitrabor Tibi munusculum obtulisse, sed abs te munus amplissimum accepisse. Vale.

IN

# IN PRIMO LIBRO hæc funt Capita.

Cap.I. DE primo pracepto artis bene moriendi, quod est, ve qui cupit bene mori, bene viuat. pag. 1.

Cap.2. De secundo pracepto artis bene moriendi, quod est mori mundo.

pag.s.

Cap.3. De tertio pracepto artis bene moriendi, quod est de tribus virtutibus Theologicis. pag.16

Cap.4. De quarto pracepto artis bene moriendi, quod continet tria documenta Euangelica. pag 26

Cap.5. De quinto pracepto artis bene moriendi, in quo detegitur error divitum huiu mundi. pag.40

Cap. 6. De pracepto sexto artis bene moriendi, quo explicantur tres virtutes morales. pag 49.

Cap. 7. de septimo pracepto artis bene moriendi, quod est de oratione. pag. 59.

k 5 Cap

Cap. 8. De octavo pracepto artis bene, moriendi, quod est de ieiunio. pag 76. Cap. 9. De nono pracepto artis bene moriends, quod est de elcemosyna. Cap. 10. De decimo pracepto artis bene moriendi quod est de Sacramento Baptismi. pag.108. Cap. 11. De pracepto vudecimo artis bene moriendi, quod est de Consirmapag.120. tione. Cap. 12. De duodecimo pracepto artis bene moriendi, quod est de Euchariftis. pag.127. Cap. 13. De pracepto decimotertio artis bene moriendi, qued est de Panitentia. Cap. 14. De pracepto decimoquarto artis bene moriendi, quod est de Sacram. Ordinis. DAT. 149. Cap. 15. De quintodecimo pracepto artis bene moriendi,quod est de Matrimonio. pag.160. Cap. 16. De presepto decimosexto ar-

tis bene moriendi, quod est de Sacramento V netionis extrema. pag. 174.

#### IN SECVNDO LIBRO hæc funt Capita.

Cap. I. DE primo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte quod est de meditatione mortis. pag 206.

Cap. 2. De secundo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de ludicio extremo, pag. 216.

Cap. 3. De tertio pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de gehenna. pag. 231.

Cap. 4. De quarto pracepto artichene moriendi, vuina iam morte, quod est de gloria Beatorum. pag.

Cap. 5. De quinto pracepto artis bene moriendi, vuina iani morte, \* 6 quod

Digitized by Google

quod est de testamento condendo pag

Cap. 6. De sexto pracepto artis bevicina iam morte, ne mortendi . quod est de canfestione peccatorum.

pag.258.

Cap 7. De pracepto septimo artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de sacrosancto viatico. 265.

Cap. 8 De pracepto octauo artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de vnctione extrema. 283.

Cap. 9. De nono pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de primatentationeDiabolistaeft, de harefi. pag 290

Cap.10. De decimo pracepto artu bene moriendi, vicina iam morte, quod est de secunda tentatione, id est, de despepag 296. ratione.

Cap.11.De pracepto vndecimo artis bene morsende, vicina iā morte, quod eft del tertia tentatione, id est, odio Des pag. 303.

Cap.12. De duodecimo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de remedio primo aduersus tentationes Diaboli. pag 312.

Cap. 13. De pracepto tertiodecimo artic bene moriendi, vicina iam morte, quod est de secundo remedio aduersus tentationes Diaboli.

pag 319-

Cap. 14. De pracepto quartodecimo arti bene moriendi, vicina iam morte, quod est de ijs,qui non ex consueto morbo, sed ex alia causa moriun-

tur. pag 327. Cap.15. De felici morte eorum, qui arte bene mortendi didicerum pag. 334

Cap. 16. De infelici morte eorum, qui artem bene moriendi discere neglexerunt.

Cap. 17. Summa totius artis bene moriendi. pag 360.

7 D#

### DEARTE

#### BENE MORIENDI

PRAFFATIO.

XX XXOGITANTI mihi in solito meo recesin quo à negoin quo à negoin publicis vacans,
mihi ipse vaco, quæ causa sit, cur artem bene moriendt, quæ notissima omnibusse deberet, paucissimi addiscere studeant; nihil occurrit aliud, nifi quod Sepiens ait, Stultorum infinitum elle numerum. Que potest enim fingi, vel coguari stultitiamaior, quam artem illam negligere, ex qua bona fumma & fempiterna dependent : & artes plurimas, ac penè innumerabiles magno labore perdiscere, & nonminore studio exercere, quibus peritura bona vel conser-

Eccl. 1.

Digitized by Google'

uan-

uantur, vel augentur? Porrò artem bene moriendi, artem efseartium omnium maxiniam nemo negabit, qui attentè cogitare voluerit, in morte reddendam esse Deo rationem de omnibus, quæ toto vitæ spatio egerimus, dixerimus, cogitauerimus vique ad verbum vnum otiosè prolatum, diabolo accusante, conscientia restificante, Mat. 12 Deo iudicante, pæna mortis aterna, vel premio sempiterno nos expectante. Videmus quotidie, cum iudicium expectatur de rebus etiam minimis, litigantes quierem nullam capere, sed nune aduocatos adire, nunc procumtores, nunc iudices, nunc istorum ipsorum amicos, vel affines; & in obitu pendente cau-sa coram summo iudice, de vita, vel morte sempiterna, sæpè reus imparatus, & morbo oppressus, vix sui compos, cogi-

tur rationem reddere de ijs rebus, de quibus, dum benè valeret, fortassenunquam cogitauit. Hinc turmatim miseri mortales in gehennam ruunt: &, vt loquitur 1. Pet . 4 Sanctus Petrus, Si iustus vix (aluabitur, impius & peccator vbi parebunt? Ego igitur operæ pre-tium esse duxi, vt me ipse primum, deinde fratres meos admoneam, vt artem bene moriendi magnifaciamus; & si qui sint; qui ab alijs doctioribus magistris hanc artem nondum didicerint, ea faltem, quæ nos de hac arte exlibris facris, & scriptis veterum magistrorum colligere curauimus, non despiciant.

Sed antequantad præcepta huius artis veniamus, operæ pretium esse duxi de natura mortis quærere, virum mors in rebus bonis, vel malis reponendasit. Et quidem si mors absolute consideretur, sine vila dubita-

tione

tione mala censenda est, quippe que vitæ opponitur, quam bonam esse negare non possumus. Accedit præterea, quod Deus mortem non fecit, sed inui- Sap. t. dià Diaboli mors intrauit in orbem ter- & 2. rarum. vt Sapiens docet. cui subscribit Apostolus Paulus, cum Rem.s. ait . Per vnum honnnem peccatum in mundum intrauit, & per peccatum mors, in quo onines peccauerunt. Certe si Deus mortem non fecit, mors bona non est; cùm omne, quod Deus fecit, bo- Gene, r. num fit, dicente Mose, Vidit Deue cunita qua fecerat, & erant valde bon4-

Quamuisautem mors in sebonanon sit, tamen sapientia Dei sie mortem quasi condire nouit, vt ex morte multa bona oriri possint. Hinc Dauid canit, Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum eius. & Ecclesia de Chr sto loquens, ait: Qui mortem nostram mo-

riendo Digitized by Google riendo destruxit, & vitam resurgendo reparauit. Certè mors, quæ mortem destruxit, & vitam reparauit, nist valde bona esse non potuit: proinde si non omnis, aliqua saltem mors bona suisse dicenda est. Itaque sanctus Ambrosius librum de bono mortu inscribere non dubitauit: in quo sibro satis apertè demonstrat, mortem, quamuis ex peccato natam, suas habere non exiguas vtilitares.

Accedit deniqueratio, que montem, quamuis in se malam, ex gratia Dei multa bona producere posse demonstrat. Primum enim, magnum bonum ex morte colligimus, cum ea sinem imponit miserijs plurimis, & maximis huius vitæ. Iob sanctus diserris verbis queritur de miserijs vitæ præsentis. Homo, inquit, natus de muliere, breus viuens tempore, repletur multu miserijs. Ecclesiastes ait,

10b 14.

Lauda-

Laudaui magu mortuos, quam vi Eccl. 4.

uentes, & feluiorem viroque iudicaui, qui nec dum natus est, nec vidit mala, qua sub Sole siunt. Ecclesasticus autem addit, & dicit,
Occupatio magna creata est omni- Eccl. 40
bib hominibus, & iugum graue super
filios Adamà die exitus de ventre matris eorum, vsque in diem sepultura
in matrem omnium. Apostolus
quoque de miscrijs huius vitæ
conqueritur, & ait, Inselix ego ho- Rom 7.
mo, quis me liberabit de corpore mortis
huius?

His igitur testimonijs eloquiorum diuinorum satis probatur, mortem id habere in se boni, quòd liberet hominem à miserijs plurimis huius vitæ. Deinde, excellentius bonum moisadsert, cùmianua efficitur à carcere ad Regnum. Id sancto Ioanni Euangelistæ & Apostolo reuelatum est à Domino, cùm propter sidem exularet in In-

Digitized by Google

Apo,14. sula Pathmos, Audiui, inquit, vocem de calo dicentem mihi , Scribe , Beati mortui , qui in Domino moriuntur. Amodò iam dicit spiritus , vt requiescant à laboribus suis: opera enim illorum sequuntur illos. Beata plane mors fanctorum est, quæ justu cælestis Regis ab ergastulo carnis animam educit, & ad Regnum cæleste perducit; vbi defunctæ laboribus animæ sanctæ duleiter requiescunt, & pro mercede operum bonorum coronam Regni percipiunt. Sed & animabus, quæ ad purgatorium deducuntur, non exiguum beneficium mors adfert, cum eas à timore gchennæ liberat, & certas de futura, ac sempiterna felicitate confluuit. Quid ? quòd ipsis etiam reprobis hominibus mors adueniens aliquid vtilitatis adferre videtur, dum eos à corpore separans, id efficit, vt mensura pæna. runa

rum non amplius crescat. Propter has egregias viilitates mors hominibus pijs non ostendit faciem horrendam, sed blandam; non terribilem, sed amabilem. Hinc Apostolus Paulus securè clamat , Mihi viuere Christus est , & Phil. 1. mori lucrum, desiderium habens dif- 1. Thes. Solui, & effe cum Christo. Et in Epistola priore ad Thessatonicenses, admonet Christianos probos, vt non contriftentur in mortibus charorum, nequeeos, vt mortuos lugeant, sed vt dormientes aspiciant. Sedvixit etiam mulier quædam fandta, auorum nostrorum memoria, nomine Catharina Adorna Genuensis, quæsic ardebat amore Christi, vt incredie bili desiderio cuperer dissolui, & ad dilectum migrare: hinc quali mortis amore capta, eam sæpè vt. pulcherrimam, & speciosissimam laudabat; id solum in ea reprehendens, quòd se quærentes sugeret, &

Digitized by Google

se fugientes quæreret. Consulat-Lector vitam B. Catharinæ Genu-

ensis cap.vII.

Ex his igitur, quæ dicta sunt, habemus, mortem vt prolem peccati, malam esse; sed ex gratia Christi, qui mortem subire pro nobis dignatus est, sactam esse multis modis vtilem, & salutarem, amabilem, & desiderabilem.

SVM-

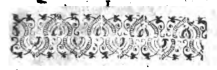
## SVM MA PRIVILEGII. Cafarei.

ATTHIAE Rom. Imperatoris femper Augusti diplomate cautum est, ne quis opera Reuerendissimi D. Cardin. Bellarmi, sitta scitum, ac voluntatem Bernardi Coloniensis, intra Sacr. Roman. Imperij sines imprimat, vel alibi impressa, adducere & venundare audeat per integrum decennium, sub pœna in Originali expressa. Signatum Viennæ 16. Martij, M. DC. XV.

Matthias

Locus sigilli

V.:H.WonWim.



# DEARTE

### MORIENDI

LIBER PRIMVS.

CAPVT I.

De primo pracepto Artis bene moriendi; quod est, vt qui cupst bene mori, bene viuat.



Ggredior nunc præcepta artis bene moriendi. Distribuemus authäcartem in partes duas: in priore tra-

demus præcepta, quibus vtendum erit, du bene valemus: in posteriore trademus ea, quibus opus erit, cum

A mor-

Digitized by Google

morbo periculolo laboramus, vt credibile sit, mortem esse præforibus. ac in parte priore trademus primum præcepta, quæ pertinet ad virtutes, deinde ea, que pertinent. ad sacramenta: his enim duobus maximè iuuamur, tumad bene viuendum tumad bene moriendum. Sed his omnibus præponedum esse videtur generale præceptum, vt be-ne viuat, qui bene mori desiderat: nam cum nihil sit mors,nisi vitæ sinis, certè omnis qui vsque in finem beneviuit, bene moritur; neq; potest malè mori, qui nunquam malè vixit; quemadmodum etiam, qui male semper vixit, male moritur, nec potest uon malè mori, qui nunquam bene vixit. Id quod in omnibus similibus rebus cernimus. Omnis enim, qui rectam viam tenet, ad locum, adquem tendit, line errore pertingit : contrà verò qui à recta via aberrat, nunquam exitum viæ inuenier, & qui diligenter in studia Scientiascientiarum incübit, breui doctus, vel etiam & doctor euadit; & qui scholas frequentat, sed ad percipiendas disciplinas animum non accommodat, oleum & opera perdit.

Sed obijciet fortalle aliquis boni latronis exemplum,qui semper ma-lè vixit, & bene beateque vitam finiuit: Non ita est, quin potius pius ille latro piè sanctèque vixit, & ca decausa piè quoque sancteque mortem obinite Nam tametsi partem vitæ matorem in sceleribus consumpserit, tamen partem aliam vitæ víque adeò sancte traduxit, vt peccata præterita facilè purgauerit, & merita eximia comparauerit. Nam & charitate in Deum flagrans, Christum ab impiorum calumnijs palàm defendit, & charitate in pro-ximum pariter flagrans, sodalem fuum blasphemantem admonuit & corriquit, atque ad meliorem vitam reuocare conatus est, viuebat enim vitam banc mortalem, cum A 2

Luc. 23 stocialistico dicerer, Neque tu tinica Deum, qui in eadem damnatione est & , Nos quidem sustè, nam digna factis recipimus: hic vero nihil mali gesit: neque mortuus erat, sed viuebat idem ipse latro, cum præclaram illam voce emist, Christum consitens, & intiocans, Domine memento mei, dum veneris in Regnum tuum. Itaque videtur hic vnus susse ex illis, qui visimi veneruntad vineam, & ante priinos accepere mercedem.

Vera igitur, & generalis est sententia illa, Qui bene viuit, bene moritur: & illa etiam, Qui malè viuit, malè moritur. Neque tamen negandum est, rem esse periculis plenam, differre ad vitimum vitæ conuersionem à peccatis ad iustitiam; & longè feliciores esse, qui iugum legis Dei portare incipiunt ab riore. 3. adolescentia sua, vi seremias loqui-

tur: & omniex parte feliciffimos, Apo. 14. qui empti sunt ex hominibus primitiz Deo, & Agno, qui non solum cum mu-

liers

lieribus non sunt coinquinati, sed nec in ore eorum est inuentum mendacium, o sine macula sunt ante thronum Dei; qual's suit seremias Prophera, & plusquam Prophera Ioannes, & in primis Mater Domini, & alij, arque aliæ, quos Deisolius scientia nouit. Maneat igitur primum pronunciatum, rogulam bene moriendi pendere à regula bene viuendi.

#### CAPVT II.

De secundo pracepto artic bene moriendi, quod est mori mundo.

Am verò vt quis benè viuat, necesse in primis est, vt moriatur
mundo, antequam moriatur vuæ
corporali. Omnes enim, qui mundo
viuunt, mortus sum Deo, neque
sieri vslo modo potes, vt quis inciprat viuere Deo, nis prus moriatur
mundo. Hæcautem veritas in scripturis sanctis tanta euidentia præA 3 dica-

dicatur, vt nisi ab infidelibus, & incrédulis in dubium reuocari possit. Ac, vt in ore duorum vel trium teflium stet omne verbum, produ cam fanctos Apostolos, Ioannem, Iacobum, & Paulum, testes omni exceptione maiores, quippe in quibus Spiritus Sanctus, qui foiritus est veritatis, apertifime loquebatur. Sic igitur scribit Ioannes Apostolus & Euangelista,

Christum ipsum loquentem induin me non habet quidquam. Vbi, muitidi principem, intelligit Diabolum, qui Princeps est omnium miquorum & per mundum intelligit cotum omnium peccatorum, qui diligunt mundum, & diliguntur à

Ican. 15. mundo.Idem paulò post, Si mundai vos odit, scitote quia me priorem vobis odio habuit: si de mundo fuissetis, mundus. quod suum erat diligeret : quia verò de mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo propterea odit vas mundus. Et alio

alio loco, Ego non pro mundo rogo, sed Ioan. 17. pro eis quos dedifti mihi. Vbi manifestè Christus pronunciat, mundi nomine intelligicos, qui cu Principe suo Diabolo audient in iudicio: Ite maledicti in ignem aternum. I - 1. Ioan. 2 dem in Epistola sua addit, Nelite dilizere mundum, neque ea, que in mundo funt. Si quis diligit mundum, non est charitas Patris in eo : quoniam omne quod est in mundo, concupiscentia carnis est, & concupiscentia oculorum & superbia vita, que non est ex Patre, sed ex mundo est: & mundus transit, & concupiscentia eius : qui autem facit voluntatem Dei manet in aternum.

Audiamus nunc Coapostolum eius Iacobum, qui in Epistola sua sic
loquitur, Adulteri, nescitis quia ami- Iac.4.
citia huius mundi immica est Dei? quieunque ergo voluerit amicus esse saculi
buius, immicus Dei constituitur.

Audiamus denique Coape stolum viriusque Paulum, vas clestionis. Hic in Epist. priore ad Corinthios

·

scribens fidelibus omnibus dicit. Debueratis de hoc mundo exusse; & in s.Cor. 5. eadem epistola addit, Dumiudica-1. Cer. 11 mur, à Domino corripimur, vt non cum hoc mundo damnemur. Vbi manifestè pronunciat, mundum totum in die nouissimo esse damnandum. Proinde per mundum non intelligit cælum, & terram, neque omnes homines, qui sunt in mundo, sed cos tantùm, qui diligunt mundum. Iusti enim, & pij mortales, in quibus charitas Dei, non carnis concupifcentia regnar, fint quidem in mundo, sed non de mundo: iniusti autem & impij non solùm in mundo funt, sed eriam de mundo, & per hoc, non charitas Dei regnat in cordibus eorum, sed concupiscentiacarnis, hocest, luxuria; & concupiscentia oculorum, hocestauaricia, & superbia vita, hoc est, elatio mentis, qua se efferunt superalios, & Luciferiarrogantiam, & superbiam, non Christi Telu humilitatem, & mansuerudinem imitantur.

Quæ cum ita fint, fi quis velit artem bene moriendi verè perdiscere, oportet cum seriò, & non verbo & lingua, sed opere & véritate exire de mundo,immò etiam mori mundo, & cum Apostolo dicere, Mibi mundus crucifixus est & ego mundo. Est autem negocium hoc, non ludus puerorum, sed res maxima, & difficillima. Et ideò Dominus interrogatus, an pauci fint, qui faluantur; respondit, Contendite intrare per angu-fam portam. & apertius apud Marthæum, Intrate per angustam portam, Matt.7. quia lata porta & spatiosa via est , que ducit ad perditionem . & multi intrant per eam, qu'am angusta porta, & arcta via eft, qua ducit ad vitam, o pauci funt, qui mueniunt cam.

In mundo viuere, & mundi bona conteninere, res est disficillima: videre res pulchras, & non amare, gustare duscia, & non desectari; honores contemnere, labores appetere, nouissimum locum libeter tenere,

s gra-

gradus altiores alijs omnibus cedere; denique in carne quasi fine carne viuere, Angelica porius, qua humana vita dicenda esse viderur. Et tamen Apostolus scribensad Ecclesiam Corinthiorum, in quapene omnes cum coniugibus suis vitam ducebant, ac per hoc non Clerici, non Monachi, non Anachoretæ, sed, vt nos nunc soquimur, seculares erant; sic tamen eos allo-... Car.7. quitur, Hoc itaque dico fratres, tempus breue est. Reliquum est, ve qui babent vxores, tanquam nonhabentes fint; & qui flent, tanquam non flentes; & qui gaudent, tanquam non gaudentes; & qui emunt, tanquam non possidem tes; & qui viuntur hoc mundo, tanquam non viantur: praterit enim figura busus mundi. Quorum verborum hæc sententia est, vt hortetur Apostolus fideles, vterecti ad spem cælestis felicitatis, rebus terrenis tàm parum afficiantur, ac si ad eos non pertinerent : ament vxores, fed a-

e fed amore tam moderato, ac si eas non haberene : si flere necisse est ob amissionem filiorum vel fortumarum, tâm moderate fleant, ac si non triftarentur, neque flerent: fi gaudium se offert ob lucrum, vel honorem adeptum, tâm modice gaudeant, ac fi no gauderent, id eft, ac fi gaudium ad ipfos non pertineret: fi domum vel agrum emunt, ita modice rebus illis afficiantur, ac fi eas non possiderent. Denique iuber Apostolus sic nos in mundo degere,ac si hospites & peregrini,non ciues essemus. Quod eriam Apo-Rolus Petrus adhuc apertius docet, eum air, Obsecre vos tanquam adue- 1. Per. 2. nas & peregrinos abstinere vos àcarnahbus desiderijs, que militant aduersus aumam. Vult enim bic beatiffimus Apostolorum princeps, vt etiam in propria ciuitate & domo fic viuamus, ac fi in aliena domo, . & regione viueremus, parum omnino folliciti, si res in eo loco deficiant

ficiant, vel redundent. Id verò ideo præcipit, vt fic abstineamus à carnalibus desiderijs, qua militant aduersus animam: non enim carnalia desideria facilè insurgunt, cum ea videmus, quæ ad nos non pertinet. Hoc igitur est, in mundo esse, & de mundo non esse; quod ad eos pertinet, qui mundo mortui, soli Deo viunt; ac per hoc mortem corporalem non timent, quæ ipsis non detrimentum, sed lucrum apportat,

Phil in iuxta illud Apostoli Pauli Mihi wiuere Christus est, & mori lucrum.

At quot quæso nostris temporibus inueniemus sic mundo mortuos, vi iam didicerint etiam carnibene mori, ac per hoc salutem suam in tuto ponere? Ego certè non dubito, in Ecclesia Catholica, non solum in monasterijs, & in clero, sed etiam in sæculo non paucos inueniri homines sanctos, & mundo verè mortuos, qui artem bene moriendi didicerint. Sed illud etiam negari no posse

posse video, plurimosinueniri, non solum non mortuos mundo, sed mundo supra modum addictos, & volupratum, honorum, & diuitia-rum ardentissimos amatores, qui nusi mundo mori constituant, & re ipsa mundo moriantur, sine dubio mala morte peribunt, & cum ipso mundo, vt Apostolus loquitur, da-1. Cor. 12 mnabuntur.

At, inquient fortalle amatores mundi, nimis difficile est, mundo mori, dum in mundo sumus, & ea hona negligere, quæ Deus hominibus ad fruendum creauit. His ego respondeo, no hoc Deum velle, vel iubere, vt.opes, & honores, atque alia mundi bona penitus negligantur, vel ab sciantur nam & Abraha amicus Dei in primis fuit, & diuitias ingentes possedit. David quoqi & Ezechias, & Iofias Reges dittlefimi, & fimul Decamiciffimi fuiffe legunturs quod ide de multis Chri-Lianis Regibus, & Imperatoribus dicere. A 7

14

dicere possemus. Non igitur bona mundi huins, opes, honores, voluptares Christianis hominibus penis eas interdicuntur; sed amor immoderatus reru mudi huius, qui concupiscentia carnis, concupiscentia oculori, & Superbia vita à toamne Apostolo nominantur. Abraham certe ditife fimus erat, sed non folum divitis moderate vtebatur, sed etiam omnia starim ad nutum Dei profundere paratissimus erat. qui enim filio vnico, optimo & amatissimo no po-Gen 22. percit, cum eum Deus ab ipso patre immolari mandauit; quantò faciliùs opesomnes ad nutum Domini profudiffet? Iraque Abraham diues opum erat, sed ditior fide & charitate; & ideo non erat de hoc mundo, quin potins mundo mortuus erat. Quod'idem dici potest de alijs fanctis viris, qui diuitijs, porentia, & gloria, Regnis etiam, & Imperio præditi, pauperes spiritu fuerunt, & mundo mortui, soli Deo viueres,

-Digitized by Google

artem.

artem bene moriendi accuratislime didicerunt. Itaque non abundantia opum, neque cellitudo honoris, neque Regnum, aut Imperium faciunt hominem effe de mundo, vel vi viuat in mundo, sed concupiscentia carnis, concupi scentia oculorum, & superbia ma, quæ vno verbo cupidiras dicitur, & dining charitati opponitur. Proinde si quis incipiat, Deoaspirante,ipfum Deu verè diligere propter le, & proximu propter Deum, is incipiet exire de mudo, & crescete charitate minuetur capiditas, & incipiet ille ide mori mudo; non.m. potest charitas crescere, quin cupiditas minuatur. Ita fiet, vt quod regnante cupiditate videbatur non posse sieri, vr videlicet homo in mundo viuens non effet de mundo; crescente charitate, & imminuta cupiditare, reddatur facillimum quod enim cupiditati est onus importa-bile & duru, id charitati est iugum haue, & onus leue.

Quod

Quod ergo suprà diximus, exire de mundo, & mori mundo non esse Iudum puerorum, sed rem maximam & difficillimams verissime di-Lum est de ijs,qui potentiam gratic Dei non nouerunt, & charitatis dulcedinem non gustauerunt; & qui animales sunt spiritum non habentes: gustato enim spiritu desipit omnis caro. Igitur omnis, qui seriò cupit artem bene moriendi perdifcere, ex qua arte pendet salus æterna, & omnis vera felicitas; non differat exire de mundo, & plane mori mundo, cum fieri nullo modo poffir, vt quis mundo viuat, & Deo, & terra fruatur, & cælo.

## CAPVT III.

De tertio pracepto artis bene moriendi. quod est detribus virtutibus theologicis.

Documus in Superiore capite, nő posse bene mori, qui nő exic

- de mundo, & non moritur mundo. Nunc addendum eft, quid sit agendumei, qui mortuusest mundo, vt viuat Deo: non enim datur bene mori, nisiei, qui bene vixit, vi in primo capite demonstrauimus. Sũma bene viuendi ponitur ab Apo-- stolo in prioread Timotheum in illis verbis: Finis pracepti charitas de cor- 1. Tim. 1. - de puro, & conscientia bona, & fide non fa. Nonignorabat Apostolus re-- spononem Domini ad eum, qui interroganeras, Quidfaciendo vitama- Mat. 19. ternum posideba? responditenim, Si vis ad vitam ingredi , serna mandata: fed voluit explicare pauciffimis verbis finem priecepti primarij, ex quo totalex, & totius legis intelligentia, & adimpletio, & viaad vita æternam depender; & fimul docere voluit, que virtutes sint necessariæ ad perfectam institiam, de quibus alibi dixerat: Nunc manent fides, spes, 1.Cor.12 charitas, tria has: maior autem est charitas. Ait igitur, Einis pracepti charitas.

tas, hoc est, finis omnium præceptorum, quorum observatio ad bene viuendum oft necessaria, in charitate positus est, sic vt qui charitatem Dei habeat, omnia præcepta adimpleat, que ad primam tabulam pertinent: & qui charitatem proximi habeat, omnia præcepta adimpleat, quæ pertinent ad tabulam fecundam. Declarat hanc posterio-rem partem, quæ obscurior videri poterat, idem Apostolus in Episto-Rom. 13. la ad Romanos dicens , Qui deligit proximum, legem implenit. nam, non 4dulterabu non occides, non furaberu, no · falsum testimonium dices, & si quod est aliud mandatum, in hoc verbo instauratur, Diliges proximum tuum ficut te ipfum.Dilectio proximi malum non operatur, plenitudo ergo legis est dilectio. Ex qua ratiocinatione vnusquisquer de potest intelligere, omnia præcepta, quæ ad Deum colendum referuntur, in vna charitate implesi. Nam queadmodum charitas proximi

ximi erga proximum non operatur malum, sic etiam charitas Det erga Deum operari non potest malume proinde plenitudo legis, tâm erga Deum, quâm erga proximum, estadicatio.

Quæ fit autem vera , & perfecta charitas, tam erga Deum, quam erga proximum, declarat idem Apostolus dicens, Charitas ex corde pu to, confirentia bona, & fide non ficta. In quibus verbis per couscientiam bonam, intelligimus cum fancto · Augustino, præfacione in psalmum trigelimum primum, virtute spei, quæ est vna ex tribus virtutib.theologicis.dicitur autem spes, conscietia bona, quia nascitur ex conscientia bona: quemadmodum desperaratio ex conscientia mala, hinceff illud Sancti Ioannis, Charisimi, si cor 1. 104.3. nostrum nonreprehenderit nos, fiduciam babemus ad Deum. Sunt igitur tres virtuces, in quibus perfectio legis Christiane constituicharitas ex corde

pu-

puro, spes ex conscientia bona, & sides non sicta. Sed que mad modum ordine perfectionis prima est charitas, sic ordine generationis prima est sides, iuxta illud eiusdem Apo-1.Cof. 13 stoli, Nunc manent, sides, spes, charitas, tria hac: maior autem horu est charitas.

Ordiamura Fide, quæ prima 9mnium existit in corde hominis iufisficandi. Non fine causa beatus Apostolus ad fidem addidit, non fict 4. Fidesenim incipit iustificationem, modò sit vera, & sincera, non falsa. vel ficta. Fides hereticorum non incipit iustificationem, quia non est vera, sed falsa: fides malorum Catholicorum non incipit iustificationem, quia non est sincera, sed fi-Eta. Diciturautem fides fictadugbus modis; quando vel re vera aliquisnon credit, sed finger se credere;vel credit quidem, sed non viuit, vt credit effe viuendum: vtroque modo videntur este intelligenda verba illa Beati Pauli in epistola ad Titum,

Titum, Consitemarse nosse Deum, sa. Tit.i. dis autem negant. sic enime a interpretantur sancti Patres, Hieronymus in Commentario, & Augustinus sermone 31. de verbis Apolioli.

"Et ex hac prima virtute hominis iusti facile potest intelligi, quanta fit multitudo corum, qui non bene viuunt, ac per hoc male etiam moriuntur. Prætermitto infideles, paganos, hæreticos, arheos, quiartem bene viuendi prorsus ignorant. Inter Catholicos quantus est eorum numerus, qui verbis confitentur se nosse Deum, factis autem negant? qui confitentur, Christum esse iudicem viuorum, & mortuorum, & tamen ita viuunt, ac si iudicem nullum haberent?Qui Matrem Dominivirginem elle fatentur; & blafphemando meretricem appellare non timent?qui preces, ieiunia, eleemolynas, opera cætera virtutum laudant; & vitia contraria semper

exercent? Omitto catera, quanto ta sunt omnibus. Non igitur sidem non sidam se habere iactent, qui vel non credunt, quod se credere mentiuntur, vel non viuunt, vesides catholica pracipit esse viuendum ac per hoc agnoscant, se non dum caepisse bene viuere; nec sparent seliciter se morituros, mis gratia Domini aspirante, artem bene viuendi, & bene moriendi perquiscant.

Altera virtus hominis verè iusti Spesest, siue conscientia bona, vi eam hoc loco appellandam censuit magister noster Paulus Apostolus, hæc virtus ex side nascitur; non enim sperare potest in Deo, qui vel Deum verum non nouit, vel eum potentem & misericordem esse non credit. Sed ad Spem excitanda & roborandam: vt non solum spes, sed etiam siducia dici possit, plurimum valet conscientia bona. Qua fronte enim Deum adibit, atque ab eo beneficia perat, qui fibi conscius est peccati in Deumadmissi, & per veram pœnitentiam nondum expiati? Quis enim ab inimico beneficia perit?quisab so confidit se adiuuandum, quem fibi iratum essenon dubitat? Audi Sapientem, quid de foe impiorum lentiar: Spes impij, Sap.5. inquit, tanquam lanugo est, qua à vento. tollitur, & tanquam spuma gracilis, qua à procella dispergitur, & tanquam, fumus, qui à vento diffusus est, & tan. quam memoria hospitis vnius diei pratereuntis. hæc Sapiens, qui sapientissime admonet impios, spem illorum rem esse fragilem, non solidam, breuem, non diuturnam. posunt enim dum viuunt, aliquo modo sperare, se aliquando pœnitentiam acturos, & Deo reconciliados; sed cum mors aduenerit, nis Deus eos misericordia speciali preueniat, & pœnitentiam illis inspiret, spes in desperationem commutabitur, & cum alijs impijs dicent id:

24

id quod in codem loco legitur, Free Sap. 5. go erranimus à via veritatis. & institue lumen non luxit nobis quid nobis profuit superbia, aut dinitiarum iactantia quid contulit nobis? transierunt illa omnia tanquam ymbra. hæc Sapiens, qui; nos sapienter admonuit, vt si volumus bene viuere, & feliciter mori, non audeamus vel ad punctum horæ in peccatis hærere inani fiducia. decepti, multum adhuc nobis vitæ. superesse; & tepore suo poenitentia. feriam nosacturos.hæcenim inanis fiducia multos decepit, & adhuc decipiet, nisi artem bene moriendi, di tempus adest, prudenter addiscant.

Restat virtus tertia, que iure dicitur regina virtutum, videlicet Charitas, cum qua nemo perit, sine qua nemo viuit, neque in via, neque in patria. Dicitur autem vera charitas illa esse, que nascitur ex corde puro; non quod puritas cordis charitatem propriè gignat: Charitas enim ex Deo est, vt loquitur Sactus loanes,

& cla-

I.loan.4

25

& clarius S. Paulus, cum ait : Chari-Bu Dei diffusa est in cordibus nostru per Rom.s Spiritum fanctum, qui datus est nobis. Dicitur igitur charitas elle ex cordepuro, quia charitas non accenditur in corde impuro, sed purificato per fidem divinam ab erroribus, iuxta illud Apostoli Petri, Fidepurificans Mass. corda coru: & per spem diuinam purificato ab amore, & cupiditate rerum terrenarum. Quemadmodum enim ignis non accenditur in lignis viridibus, humore aqueo plenis, sed in lignis aridis, sic etiam ignis charitatis exigit corda purificata ab amore terreno, & ab mani fiducía in

Ex his potest intelligi, que sit vera charitas, que verò salla, & sucata. Nam si quis sorte de Deo libenter loquatur, & in precibus vsque ad lacrymas compungatur, & opera que dam bona saciat, eleemosynas distribuens, & sepe i eiunans: sic tamen vt in corde retineat amorem

viribus proprijs.

rem obscænum, inanem gloriam, odium erga proximum, & alia id genus, que cor impurum, & fordideun reddunt; iste non charitatem diuinam, & veram; sed charitatis inanem speciem, vel simulachrum gerit. Prudentiffime igitur Sanctus Apostolus non simpliciter fidem, spem & charitatem nominauit,cum de vera & perfecta iustitia loquereturised ait, Finis pracepti charitas ex cordepuro, & conscientia bona, & fide non ficta. Arque bæc est ars vera bene viuendi, & feliciter moriendi, & quis in hac vera & perfecta charita-

## CAPVT IV.

te ad mortem vsque perseueret.

Dequarto pracepto artis bene moriendi, quod continet tria documenta Euangelica.

Vamuis ca, quæ dicta sunt de Fide, Spe, & Charitate, sufficere posse videantur ad bene viuen-

Plized by Google

viuendum, & bene etiam moriendum, tamen ad hæc ipsa præstanda perfectius & facilius, tria documeta Christus ipse in Euangelio nobis dare dignatus est. fic enim ait apud Euangelistam Lucam, Sint lubi Luc. 12. vestri pracincti, & lacerna ardentes in manibus vestris, & vos similes hominibus expectantibus dominum suum squandoreuert atur à nuptijs, vi cum venerit, & pulsauerit.confestim aperiant ei. Beati serai illi , quos cum venerit Domimu, inuenerit vigilantes. Hæc parabola duobus modis potest intelligi, de præparatione ad adventum Domini in die nouissimo, & adaduentum in die obitus vniuscuiusque nostrum. Atque fize posterior explicatio, quæ est sancti Gregorij in Homilia tertiadecima super hoc Euangelium, videtur magis ad rem nostram facere. Nam expectațio diei nouissimæ non pertinebit nisi ad illos, qui tunc in viuis reperientur: Dominus su-B 2

tem eam proposuit Apostolis, & nobisomnibus. Certe autem Apo-Roli, & Apostolorum successores, per multa (æcula, longissimè aberat à die nouissima. Deinde diem nouissimam multa signa præuenient, que homines excitabunt, dicente Domino, Brant signa in Sole, & Luna, Luc. 22. & Stellis , & in terris pressura gentium, arescentibus hominibus pra timore & expectatione, qua superuenient vniuer so or b, aduentum vero Domini ad iudiciú particulare in die obitus cuiulq; nostrum nulla certa figna preuenient: & hunc aduentum fignificant illa verba in sanctis scripturis sæpissime repetita, venturum Dominum vt furem, videlicet quando minus expectatur.

Exponamus igitur breulter hanc parabolam, & intelligamus præparationem ad mortem rem esse omib. nobis præ omnibus rebus maximè necessariam. Tria nobis omnibus Dominus præcipit, primum, yt si-

intized by Google

vt fimus præcincti lumbos, déinde. vt lucernas ardentes in manibusha. beamus, postremò, vt vigilemus, expedantes aduentum Domini, qui quando sit venturus, non minus ignoramus, quàm ignorent plerio; omnes furis aduentum. Explicemus verba illa, Sint lumbi vestri pracincti. Sententia litteralis horum. verborum ez est, ve simus parari & expediti ad currendum obuiam Domino, cum nos permortem vocautritad indicium particulare. Similitudo præcinctorum lumboru Sumpra est ex more Orieralium, qui longisvestibus vtebantur, & cum celeriter ambulaturi erant, colligebant vestem, & lumbos præcingebant, ne vestis longitudo cursum impediret Hinc de Angelo Raphaele, qui venerat comitaturus Tobia iuniorem, dicitur in libro Tobiæ, Tob. 5. Tunc egressus Tobias inuenit iuuenem splendidum, stantem pracinctum, & quasi paratum ad'ambulandum. & ex

hac Orientaliu consuetudine scripfit sanctus Petrus, Propter quod suci.Pet. 2 eineti lumbos mentis vestra, sobrij persette sperate, &c. & sanctus Pavius in
Eph.6. Epistola ad Ephesios, State, inquit,
succinti lumbos vestros in veritate.

Porrà habere succinctos lumbos res duas figuificat ; primò virtutem castinatis, secundò promptitudinem ad occurrendum Christo venienti ad iudicium fiue particulare, siue generale. Priorem expositionem explicant sancti Patres, Basilius in explicatione capitis quintidecimi Kaiz Prophetz, Augustinus in libro de continentia, & Gregorius in homilia terriadecima super Euangelia. Et verè concupiscentia carnis, præter omnes animiperturbationes, impedit velocem-& expeditum curlum ad occurrendum Christo venienti:quemadmodum è contrario nihil magis expeditum hominem reddit ad Christa. Equendum, quàm castitas virginalis. Nam & in Appocalypsi legimus,
Virgines Christum sequi quocunque Apo. 14,
ierit. & Apostolus hortatur, & dicit,
Qui sine vxore est, sollicitus est, qua Do- 1. Cor.7.
mini sunt, quomodo placeat Deo: qui aut
eu vxore est sollicitus est, qua sunt mundi,
quomodo placeat vxori, co diuisus est.

Sed altera expositio, qua non refiringit pracinctos lumbos ad folam continentiam, sed extendirad expeditum obsequium Christi im omnibus rebus; eft far eti Cypriani in libro de Exhortatione marigrij, capite octavo, & eam fequuntur qui commentaria scripserunt in Euangelium Lucæ. Sententia igitur hurus loci Euangelici est, vrnegotia omnia huius vitæ eriā optima &necessaria non ita occupent animos nostros, vt impediant cogitationem primaria occurrendi Chriflo,cum nos vocauerit per morté ad reddendam rationem omniŭ operum nostrorum, imò etiam verborum & cogitationum, vique ad ver-B 4

ba otiola, & cogitationes inutiles. Quid ergo facient, cum mors aduenerit improuisa, qui toti sunt in rebus temporalibus occupati, & de reddenda Deo ratione de omnibus operibus, de omnibus verbis, de omnibus cogitationibus, de omnibus desiderijs, de omnibus omissionibus, nullo ynquam tempore cógitauerunt?num isti precincti lumbos current obuiam Christofan potiùs implicati, & irretiti iacebunt in fordibus fuis, obmutescentes, & desperantes ? Quid enim respondebunt ludici dicenti, cur non attendisti ad verba mea, quibus vos admonuidicens, Primum quarite Reg-

Mast. 6. num Dei, & institiam eius, & hac omnia.
adijcientur vobis & cur non considerasti verba illa, quæ sæpè in Ecclesse
publicè vobis decantata sunt, Mar-

Inc. 10. tha, Martha follicitaes, & turbaris et ...
ga plurima: porrò vnum est necessarium.
Maria optimam partem elegit, qua non
auferetur ab ea ? si reprehende Mare

tha

thæ sollicitudinem quæ mihi ipsiseruire deuotissime cupiebat, an
mihi placere potuit sollicitudo tuæ
congregandi diuitias superuacaneas, aucupandi honores periculoses, explendi cupiditates noxias, &
interim obliuissi Regnum Dei, &
instriam eius, quod est præ omnibus maxime necessarium?

Sed veniamus ad alterum officium ferui diligentis, & fidelis. Et lucorna ardentes in manibus restris. Non faris eft servo fideli , succingi lum-Bos, ve libere & expedite currat obuiam Domino: led requiritur lucerna ardens, quæ viam offendat, cùmnocturno tempore Dominus à nupuali conuiuio rediens expectetur. Lucerna hoc loco legem Domini fignificat, quæ viam bonam oftendit, Lucerna, inquit Dauid, pedibne 3/6.118. men verbum tuum: & Lex lux;, inquit, Prou.6. Salomon in Prouerbijs. Sed hæc.: lucerna non illuminat, neque viam ostendit, sirelinquatur in culucu-BE

lo, vel in domo; itaque in manibus habenda est, vt viä recta demostret. Multi funt, qui leges diuinas & humanas nouerunt, sed ideo peccata multa comittunt, vel opera bona 32 necessaria prætermittunt, quia non gerunt lucernam in manibus,id eft. non applicant scientia legis ad opera. Qua multi sunt viri doctissimi. qui peccara grauissima perpetrant;. quia cam operantur, no consulunt legem Domini, sed ira, aut libidine. aut aliquă aliă ex perturbationibus. animi? Si Rex Dauid, cu Berhlabeam nudam aspexit. consuluisset lege Domini, Non concupifices voorem prozimi tui, nunquam in tam grade icelus incidisser: sed quia cosuluit pul-chritudinem mulieris, oblitus diuinæ legis, vir alioqui tustus, & fan-Etus adulterium perpetrauit. Oportet igitur lucerna legis Domini noreconditam in cubiculo, sed in manibus semper habere : & Spiritus fancti vocibus obedire, qui iubet, vt

in lege Domini meditemur die, at no Re: & ve cum ipfo Propheta dica- Flatzrnus, Tamandasti mandara tua custo- Pfat. 11 diri nimis. Vtinam dirigantur via mea ad cuftodiendas suftificationes tuas. Qui enim lucernam legis Dominisemper ante oculos mentis habet, Domino suo venienti fecurus occurret.

Restat officium tertium, arque postremum serui fidelis, vi semper vigilet, incertus quando Dominus ventet. Beati', inquie, funt ferui illi, quos cum venerit Dominus, inueneris vigilantes. Noluit Dominus noster id efficere, vt homines certo tempore de vita discederent, ne toto præcedente tempore indulgerent crapulæ, & ebrietati, ludis, & iocis, alijíque operibus malis & paulò ante mortem converterentur ad Deum. Voluit igitur diuina prouiden-Ha,vt nibil effet incertius hora morris, dum alij moriumur in vtero matris , alip vix nati, alipin extremo fenio, alij in flore iunentutis:

& rurfum'alij diu languent, alij repentè moriuntur, alij à morbo grauissimo, ac penè incurabili conualescunt, alij leuiter ægrotant; & chm. videntur à morte lecuri, crescit: morbi vis, & cos extinguit. Ad hac: incertitudinem designandam. Dominus noster in Eurngelio dicit, Et si venerit in secunda vigilia, & si ini Inc. 12, tertia vigilia venerit, Gitainuenerit. beati funt ferui illi. Hoc autem feitote. quoniam si sciret Paterfamilias, qua bo-Fufur veniret; vigilaret viique, & non: fineret perfode domum suam. & vos estote parati, quia qua bora non putatis. films hominis veniet; Porro vi intelligeremus, quanci momenti fit, nobis persuaderi incertitudinem temporis, in quo Dominus ad iudicandum veniet, fiue in morte fingulorum, siue in fine mundi: nihil sepius. scriptura sancta repetit, quam voceillam, vigilate, & fimilitudinem furis, qui venire solet, quando minùs, creditur effe ventutus. Verbum,

VILL

sgilate repetitur passim in Euangelio Matthæi, Marci, & Eucæ, & similitudo suris, pon folum in Euangelijs, sed etiam in epistolis Apogolis, sed etiam in Euangegolis, sed etiam in epistolis Apogolis, sed etiam in epistolis Apogolis etiam in epistolis Apogolis etiam in epistolis Apogolis etiam in epistolis etia

Ex his omnibus intelligi potest, Luc. 12. quanta sir negligentia, & ignoran- 1. Thef soquanta in negligentia, c. ignoran-tiane dicam dementia, & stultitia Apoc. 3. maximæ partis hominum, qui to- 616. ties admonitia ab ipfo formu veritatis per scriptores sanctos, qui mentirie non poterant, vt præparemurad mortem, vt ad negocium maximum & difficillimum , &: žguo pender sempiterna, & summa felicitas nostra, vel sempiternum, summumque exitium: tamen pauci sunt, qui ad voces, vel potius tonitrua sancti Spiritus excitentur:

Sed dicet aliquis, quid confiligenobis suggeris, et vigilemus, sicut oportet, & vigilando ad mortem feliciter obeundam præparemur? Nihil vtilius mihi occurrit,

B 7: quản

quam vt frequenter per serium coscientize examen ad mortem nos præparemus. Et quidem Catholi-ei homines fingulis aunis ad confessionem peccatorum accessuri no amittunt conscientiæ examen. Er rurfum cum ægrotare incipiunt: ex decreto Pij Quinti Pontificis Maximi prohibentur Medici ægrotos secundo inusere, nifi per confessionem peccata, præmisso coscietiæ examine, expiauerint. Denique pulli ferè sunt in Ecclesia Catholica, qui morte imminente, præmisto conscientiæ examine, peccata sua no confiteantur. Sed quid dicemus de illis, qui morte repentina abripiuntur? Quid de illis, qui phræneti la-Borant, vel in delirium incidunt anre confessionem? Quid de illis, quis morbi grauitate oppressi,ne cogitarequidem possunt, quot, & quæ peccata commiserint? Quid de illisi qui moriendo peccant, vel peccandomoriutur, vt qui in bello iniustovel fingulari certamine, vel in adulterio deprehenst intersiciuntur?

- Ad hæc & similia prudenter, & religiose vitanda niĥil vtilius excogitari potek, quàm vt qui falutem suam æternam cordi habent, bis diebus lingulis, mane videlicet, & vespere, conscientiam suam diligenter discutiant; quid videliect nocte, vel die præcedente egerint, dixerint, cupiuerint, cogitauerint, in quo peccati labes interuenerit : & siquid emsmodi repererint, præsertim quod lethale videri possit, non disserant veræ contritionis remedium quærere, cum proposito primo quoq; tempore adi di. Haque perant à Deo contrittoaisdonum, recogitent grauitatem peccati, detestentur ex animo culpam suam, discutiant seriò, quis, quem offenderit, homunculus videlicet Deum Omnipotentem,& feruusinutilis Dominum celi & terre:

non parcat oculus lachrymis, nece manustunsions pectoris; denique propositum verum & essicar con-cipiant, Deum nunquam amplius. peccando irritandi, neque patremi optimum offendendi. Hoc examens fi mane, & vespere, aut saltem femel in die rite frequentetur; vix fieri poterit, vt quis moriendo peccet, vel peccando moriatur, vel vt delirio, vel amentia, vel casibus alijs præueniatur. Arque ex hoc fiet, ve bene ad mortem comparatis nobis, neque incertitudo mortis officiat, neque vita perpetuz felicitas: delit:.

## CAPVT V.

Dequinto pracepto artis benè moriendi 5: in quo detegitur error divitum huiuss mundi...

D'en, quæ suprà dicta sunt, addenda est resusatio cuiusdams erro-

erroris, qui passim grassatur interdivites huius læculi:&multum impedit vitam bonam, mortemque: felicem. Errorautem in eo politus. est, quòd existimant divites, opes, quas possident, absolute & simpliciter esse suas, quando iusto titulo. eas possident, ac per hoc posse iure: fuo illas confumere, largiri, distra-Bere: neque posse illis dici, cur ita. facis? cur tam splendide vestis? curtam opiparè epularis?curtam liberaliter in alendis canibus, aut ac--cipitribus, vel in ludis alex, vel! in alijs oblectationibus pecunias; perdis ?respondebunt enim, quid ad te ? de re mea non licet mihi facere quod volo? Hic verdierror est fine dubio granissimus, & maxime perniciosus. Esto enim, diuites huius fæculi domini fint opum fuarū, acomparentur ad alios hominese tame fi comparenturad Deum, Domini non funt, sedadministri, aut economi, aut villici. Id verò multis testimonijs possum ostedere. Aud di Prophetam Regium, Domini, iradi. 23. quit, est terra & plenitudo eius, orbis terrarum, & vniuersi qui habitant in eo.

1. Para-Ep. 29:

(vluarum, iumenta in montibus & boues. Si esuriero , non dicam tibi, meus e🗣 emm orbis terrarum, & plemtudo eius. & in libro primo Paralipomenou, cum in ædificationem Fempli obtulisset Dauid tria millia talentorum auri, & septem millia talentòrũ argenti probatissimi, & marmor Parium abudantiffime: & ad exemplū Regis, Principes Tribuū obtulissent auri talenta quinque millia, argenti talenta decem millia, & zris talenta decem & octo millia, ferri quoque centum millia talentorum: dixit Dauid ad Deum: Tua est Domine magnificentia, & potentia, & gloria: cuncta enim, que in celo sunt & m terra, tua sunt: tuum Domine Regnum, & tues super oes Principes : tua dinitia, Etua est gloria: tu dominario omnium

Outrego, & quis populus meus, vt possimus bac tibi vniuersa promittere? tua sunt omnia, & qua de manu tua accepimus, dedimus tibi. His addi potestrestimonium ipsius Dei, qui per Agga um Prophetam dicit, Meum est argentum, Agg. 25. & meum est aurum; quod ideo Dominus dixit, vt populus intelligeret, ad nouam Templi ædiscationem nihil omnino desuturum, cum ipse Templum reediscari iuberet, cuius estaurum, & argentum, quod in viiuerso terrarum Orbe reperitur.

Addam ex testamento nouo & verbis Christi duo alia restimonia.

Parabola extat apud Lucam de villico iniquitatis. Homo quidam, in Lae. 16. quit Dominus, erat diues, qui habebat villicum, & hic dissamatus est, quast dissiftantis. O vocauit illum, an illi, Quid hoc audio de te? redde rationem villicationii tua, samin non poteste este dubiu, quin intelligatur Deus qui paulò antè dicebam, per Aggau

44

clamat, Meum est argentum, meum est aurum. Nominevillici, siue œcono mi, vt legitur in codicibus Græcis. intelligi debet homo diues, vt exponunt fan di Patres Ioannes Chrye foltomus apud sanctum Thomans in Carhena aurea, Augustinus in quæstionibus Euangelicis libro 24 quaft.34. Ambrof. Beda, Theophylactus, & Eurhymius, & alij in hunc. locum fancti Euangelista Luca. Omnis igitur homo diues sæculi huius, fi Euangelio credit, fateri debet, opes, quas possidet siue titulo iufto, fiue iniufto, non effe funs, fed fi iuko titulo possidet, se villicum, siue œconomum esse Dei; si iniusto. effe furem & latronem . Quod aute homo dives in hoc mundo non fit dominus oprimquas possider; ex eo potest intelligi, quod accusacum. iniustitiæ apud Deum; Deus aut per mortem corporis, aut per egestatem illum amouet à villicatione: loc enim significant illa verba, RedRedde rationem villicationis tue, iam enim non poteris villicare. Neque defunt Deo rationes multæ redigendiduites ad inopiam, & fic eos amouendi à villicatione; naufragia, latrocinia, grandines, erucæ, nimiæ plunie, nimiæ ficcitates, nimiæ procellæ, & alia id genus multa, voces Dei sunt, quæ diuitibus dicunt, No

poteris diutius villicare.

Quod autem in extrema parabola Dominus dicit , Facite vobis amicos de mammona iniquitatis, vt cum defeceruin, recipiant vos in aternatabernasula, non fignificant eleemosynas esse faciendas de iniustis diuitis. led eleemosynas esse faciendas dediuitijs, quæ re vera non sunt diuitiz, led vmbræ diuitiarum. Id apertècolligieur ex codem loco Euangelij secundum Lucam, vbi Dominus dicit, Si in iniquo mammona fideles non fuiltie, anod verum est, quie credet Pohit! quorum verborum hæc est scoronie, si in mammona iniquo, id esta,

filin diuitijs fallis fidetes non fuiftis, Vt eas liberaliter largiremini pauperibus ; guis eredet vobis divitias veras, diuitias virtutum, quæ hominē were divitem faciunt? Sic intellexit. & explicavit hunc locum sanctus Cyprianus in ferm. de opere, & & leemofynis. nec multo aliter expo-Suit lanctus Augustinus in libro secundo Quastionum Euangelicarum, quæstione trigesima quarta, vbi mammona iniquitatis, esse dicit diuitias, quas soli iniqui, & stulai reputant pro diuitijs cam homines iusti & sapientes nihili eas faciant, & sola dona spiritualiter diuitias veras effe contendant.

codem cap. 16. Sancti Lucæ, qui potest haberi tanquam commentarius parabolæ de villico iniquitatis. Homo quidam, inquit Dominus, erat Luc. 16. diues, qui mduebatur purpura & bysso, & epulabatur quotidie splendide. Et etat quidam mendisus, nomins Luza-

Alter locus Euangelicus est in

vm, qui iacebat ad ianuam eius, viceribus plenus, supiens saturari de micis, que cadebant de mensa divitis, & nemo illi dabæt, sed & canes veniebant, & lingebant vicera eius. Factum est aute.vt moreretur medicus, & portaretur ab Angelo in linum Abraha: Mortuus est autem 👉 dues, & sepultus est in inferno. Hic certè diues Epulo vnus erat ex illis, qui existimant, se dominos esse diuitiarum suarum, & non villicos, aut œconomos Dei Ideo non existimabat sepeccare in Deum, si indueretur purpura & bysio, & epularetur quotidie splendide, & canes multos alerer, fortalle etiam mimos & bistriones. Dicebat enim intra se:ego res meas confumo, nulli facio iniuria, no violo leges Dei, non blasphemo,nő peiero, obseruo sabbathum, honoro parentes, no homine occido, non adulterium perpetro, non furor, non falsum testimoniu dico, nő cőcupisco vxoré, aut rem alieuã. At si res ita se haber, cur sepultus

est in inferno? cur cruciatur in igna gehennæ & Facendum igitur ell, fallin omnes, quiarbitrantur, seessedominos ablolutos opum luatum. nã fidiues Epulo habuisset alia peccata graniora, scriptura sancta ali quo modo corum meminisset. Sed. no intelligi voluisse, superuacaneuin. illum cultum corporis in vestibus nimis preciofis, & quotidianos mamultitudinem seruorum, & canum, cum nutla misericordia erga pauperem viceribus plenum; latis mag-nam caulam fuille, cur diues ille lepultus fit in inferno, zternis ardoribus cruciandus.

Sit igitur certa lex bene vinenadi, & bene etiam moriendi, læpè cogitare, & seriò considerare, ac mente reuoluere reddendam esse Deo rationem de superuacaneo su in palatijs, in hortis, in curribus, in multitudine seruorum, in pretio vessi.

vestium, in conuui js, in coaceruandis opibus, in alijs sumptibus non necessarijs, ob qua sit iniuria magna multitudini pauperum, & zegrotorum, quibus deest quodalijs superest; qui sine dubio & nuncad Deum clamant, & indie tudicij clamare non desinent, donec ipsi quoque cum diutte Epulone stammis inextinguibilibus cremandi tradantur.

## CAPVT VI.

De pracepto sexto artis bene moriendi, quo explicantur tres virtutes morales.

Vamuis tres virtutes theologicæ, Fides, Spes, Charitas, compendio quodam contineant omnia præcepta bene viuendi, ac per hoc etiam bene moriendi: tamen Spiritus sanctus auctor primarius omnium libroru diuinorum, ad maiorem intelligentiam huius

50

artis saluberrimæ, addere voluit tres alias virtutes, quæ mirum in modum adituant homines, vt bene viuant,& bene etiam moriantur. Eg sunt Sobrieras, sustitia, & Pietas, de quibus sic loquitur Apostolus Paulus in Epistola ad Titum, Apparais gratia Dei Saluatorii nostri omnibus hominibus, erudiens nos, vt abnegantes im-

Tit.2.

quibus fic loquitur Apostolus Pau. lus in Epistola ad Titum, Apparun gratia Dei Saluatoris nostri omnibus hominibus, erudiens nos, vt abnegantes impretatem, & sacularia desideria, sobrie, iuste & piè viuamus in hoc saculo, expe-Chantes beatam spem, & aduentum gloria magni Dei & Saluatoris nostri Iesu Chrifti. Erit ergo sextum preceptum bene viuendi, & bene moriendi, ve abnegantes impietatem, & sacularia desideria, sobrie, iuste & piè viuamus in boc Saculo. Habetur hic summa totius diumæ legis,ad vnå sententiam in credibili breuitate contracta: Declina à

Pfal 36. malo, & fac bonum, ait S. Prophera
Dauid. In malo duo funt, auersio à
Deo, & conuersio ad creaturas, iu-

Mier. 2. xta illud H. eremiæ, Duo mala fecie populus meus: me deretiquerunt fontem

Aqua

man vina, & foderunt sibi cisternas, qua continure non valent aquas. Quid igitur faciet, qui viruque malu cupiet declinare? abnegabit impietatem & sacularia desideria. Impietas enim auertit à Deo, & sæcularia desideria convertunt ad creaturas. Quod verò attinet ad faciendum bonum, tunc legem implemus, cum sobrie, iuste de pa viuimus, hoc est, cum sumus sobrij erga nos iplos, iusti erga proxi.

mum,& pij erga Deum.

Sed placet hacpaulò copiolits. explicare, vt faluberrimum, breuiffimumá præceprů facilius ad praxim redigi possit. Quid igitur est impietas?vitium cottarium pietati.Quid pieras? virtus fine donum Spiritus Gasti, quo Deum respicimus, colimus, & veneramur vt patrem. Iubemur ergo sic abnegare impierate, pr. piè viuamuinhoc saculo : vel quod. in idem recidicisc piè vinere in hoc. faculo, vt omnem abnegemus impieratem. Sed cur duo ilia polita sur, C 2 cum

cum alterum sufficeret? Nimirum placuit Spiritui sancto ita logui, vt intelligamus, debere nos, si volumus Deo placere, sic pietatem colere, vt nullam admixtam babeat impietatem. Negue enim desunt inter Christianos, qui pieratem colunt, dum orant Deum, dum sacrificio tremendo affikunt, dum sacerdotem concionantem audiunt : sed interim vel blasphemant Deum in ludo, vel iurant per Deum sine causa, vel vota Deo facta non implent. Id verò quid aliud est, quàm piè colere Deum, & impium esse in Deum? Oportet igitur cos, qui cupiunt bene viuere, vt detur illis bene mori, ita piè Deum colere, vt abnegent omnem impietatem, immò etiam omnem vmbram, quamuis tenuissiina impietatis. Parum enim prodest, quoridie Millamaudire, & Christu in facro mysterio venerari, si sacerim impiè Deum blasphemes; vel per Deum peteres.

Est verò illud etiam diligenter attendendum, quod non dixit Apofolus abnegantes impietatem, sed, omnem impietatem; id est, omne genus impieratis., & non folum atrocem. fed criam leuem impietatem. Quod aduersus cos dicitur, qui non magnifaciunt iurare fine necessirate, in . locis sacris petulanti oculo quamuis non lasciuo feminas respiecre, inter Cicra solemnia confabulari,& alia id genus peccata committere, quali Deumpræsentem elle, & om-Bia cernere, & peccata quantumuis: leuia notare non crederent. Deus noster. Deus zelotes cst, visitans iniqui: Exo. 20. tutes patrum in filios, in tertiam, & quartam generationem eorum, qui oderūt eum, & faciens misericordiam in millia bis qui diligunt cum, & cuftodium pracepta eius. Hocipsum exemplosuo docum Filius Dei, qui cum miris,& humilis effer , & cummalediceretur, 1. Pet. 2. nonmaledicebat, cum pateretur, non comminabature tamen cum vidifiet in te- Ioan.2.

44

clamat, Meum est argentum, meum est aurum. Nominevillici, siue œconomi, vt legitur in codicibus Græcis, intelligi debet homo diues, vt exponunt san di Patres Ioannes Chryfoltomus apud fanctum Thomans in Carhena aurea, Augustinus in quæstionibus Eurngelicis libro 2. quaft.34. Ambrof. Beda, Theophylactus,& Euthymius,& alij in hunc locum sancti Euangelistæ Lucæ. Omnis igitur homo diues faculi huius, si Euangelio credit, fateri debet, opes, quas possidet sue titulo-iusto, sue iniusto, non esse suas, sed se iusto titulo possidet, se villicum, siue œconomum esse Dei; si iniusto. effe furem & latronem Quodaute homo dives in hoc mundo non fit dominus opumquas possider;ex eo potest intelligi, quod accusatum iniustitiæ apud Deum; Deus aut per mortem corporis, aut per egeffatem illum amouet à villicatione: Loc enime significant illa verba, Red-

Redde rationem villicationis tue, iam enim non poteris villicare. Neque defunt Deo rationes multæ redigendiduites ad inopiam, & fic eos amouendi à villicatione; naufragia, latrocinia, grandines, erucæ, nimiæ plunie, nimie ficcitates, nimiæ procellæ, & alia id genus multa, voces Dei funt, quæ diuitibus dicunt, No

poteris diutius villicare.

Quodautem in extrema parabola Dominus dicit , Facite vobis amicos de maminona iniquitatis, vt cum defeceritu, recipiant vos in aterna tabernaxula, non significant elœmosynas effe faciendas de iniustis diuitus, sed eleemosynas esse faciendas dediuirijs, quæ re vera non sunt diuitiz. sed vmbræ diuitiarum. Id apertè colligitur ex codem loco Euangelij secundum Lucam, vbi Domimus dicit, Si in iniquo mammona fideles non fuiltie, anod verum est, qui credet vobie! quorum verborum hæc est Contentia, si in mammona iniquo, id esta-

fi in diuitijs fallis fidetes non fuiftis, vt cas liberaliter largiremini pauperibus ; quis eredet vobis divitias veras, diuitias virtutum, quæhominë were diuitem faciunt? Sic intellexit, & explication hunc locum sanctus Cyprianus in ferm. de opere, & eleemofynis. nec multo aliter expofuit sanctus Augustinus in libro secundo Quastionum Euangelicarum, quæstione trigesima quarta, vbi mammona iniquitatis, esse di-cit diuitias, quas soli iniqui, & stulai reputant pro diuitijs, cum homi-nes iusti & sapientes nihili eas faciant, & sola dona spiritualiter diuitias veras effe contendant.

Alter locus Euangelicus est in eodem cap.16. Sancti Lucz, qui potest haberi tanquam commentarius parabolz de visico iniquitatis. Homo quidam, inquit Dominus, erat. Luc. 16. diues, qui induebatur purpura & bysso, & epulabatur quotidie splendide. Et e-sat guidam mendieu, nomine Luza-

vas, qui iacebat ad ianuam eius, viceribas plenus, supiens saturari de micis, que cadebant de men a diuitis, & nemo illi dabat, sed & canes veniebant, & linge. bant vicera eius. Factum est aute, vt moreretur medicus, & portaretur ab Angelo in sinum Abraha: Mortuus est autem & drues, & sepultus est in inferno. Hic certè diues Epulo vnus erat ex illis, qui existimant, se dominos esse divitiarum suarum, & non villicos, aut œconomos Dei Ideo non existimabat se peccare in Deum, si indueretur purpura & byllo, & epularetur quotidie splendide, & canes multos alerer, fortalle etiam mimos & histriones. Dicebat enim intra se:ego res meas consumo, nulli facio iniuria, no violo leges Dei, non blasphemo, no peiero, obseruo sabbathum, honoro parentes, no homine occido, non adulterium perpetro, non furor, non falsum teltimoniù dico, nő cőcupisco vxoré, aut rem alienã. At si res ita se haber, cur sepultus

est in inferno? cur cruciatur in igna gehennæ Facendum igitur est, falli-omnes, qui arbitrantur, se esse dominos absolutos opum suarum. nã sidiues Epulo habuisse alia peccata grauiora, scriptura saucta aliquo modo corum meminisset. Sed cum nihil addiderit, videtur omnino intelligi voluisse, superuacaneum illum cultum corporis in vestibus nimis pretiofis, & quotidianos ma-gnosque sumptus in conuiuijs, & multitudinem seruorum, & canum, cum nuila misericordia erga pauperem viceribus plenum; satis mag-nam causam fuisse, cur diues ille sepultus sit in inferno, eternis ardoribus cruciandus.

Sit igitur certa lex bene viuendi, & bene etiam moriendi, sepè cogitare, & seriò considerare, ac mente reuoluere reddendam esse Deo rationem de superuacaneo luxu in palatiis, in hortis, in curribus, in multitudine seruorum, in pretio

vestium, in conuiui s, in coaceruandis opibus, in alijs sumpribus non necessaris, ob qua sit iniuria magna multitudini pauperum, & agrotorum, quibus deest quod alijs superest; qui sine dubio & nunc ad Deum clamant, & in die tudicij clamare non desinent, donec ipsi quoque cum diutte Epulone stammis inextinguibilibus cremandi tradantur.

## CAPVT VI.

De pracepto sexto artis bene moriendi, quo explicantur tres virtutes morales.

Vamuis tres virtutes theologicæ, Fides, Spes, Charitas, compendio quodam contineant omnia præcepta bene viuendi, ac per hoc etiam bene moriendi: tamen Spiritus fanctus auctor primarius omnium libroru divinorum, ad maiorem intelligenciam huius

50

Tit.2.

artis saluberrimæ, addere voluit tres alias virtutes, quæ mirum in modum adituant homines, vt bene viuant,& bene etiam moriantur. Eç

funt Sobrietas, Iustitia, & Pietas; de quibus sic loquitur Apostolus Pau-

lusin Epistola ad Titum, Apparuit gratia Dei Saluatorii nostri omnibus hominibus, erudiens nos, vt abnegantes im-

pretatem, & sacularia desideria, sobriè, instè & piè vinamus in hos saculo, expe-

ctantes beatam spem,& aduentum gloriæ magn: Dei & Saluatoris nostr; Iesu Chri-

fi. Erit ergo sextum preceptum bene viuendi, & bene moriendi, vt de-

negantes impietatem, & sacularia desideria, sobriè, iustè & piè viuamus in boc saculo, Habetur hic summa totius di-

uinæ legis, ad vnå sententiam incredibili breuitate contracta: Declina à

Pfal. 36. male, & fac bonum, ait S. Propheta
Dauid. In malo duo funt, auersio à
Deo, & conuersio ad creaturas, iu-

Mier. 2. xta illud Hieremiæ, Duo mala fecit populus meus: me dereliquerunt fontem

equa viua, & foderunt sibicisternas, qua continere non valent aquas. Quid igitur facter, qui viruque masu cupiet declinare? abnegabit impietatem & sacularia desideria. Impietas enim auertit à Deo, & sacularia desideria conuertunt ad creaturas. Quod verò attinet ad faciendum bonum, tunc legem implemus, cum sobrie, iuste & pre viuimus, hoc est, cum sumus sobrie erga nos ipsos, iusti erga proximum, & pij erga Deum.

Sed placet hæcpaulò copiosits explicare, ve saluberrimum, breuissim mumá, præceptű facilius ad praxim redigi possit. Quid igitur est impietas? virtus siuc donum Spiritus sancti, quo Deum respicimus; colimus, & veneramur ve patrem. Iubemur ergo sic abnegare impietais, ve piè viuamus in hoc saculo: vel quod in idem recidic, sic piè viuere in hoc saculo, ve omnem abnegemus impietatem. Sed cur duo ista posita sut,

cum alterum sufficeret? Nimirum placuit Spiritui sancto ita loqui, vt intelligamus, debere nos, si volumus Deo placere, sic pietatem colere, vt nullam admixtam babeat impieratem. Neque enim desunt inter Christianes, qui pietatem colunt, dum orant Deum, dum sacrificio tremendo affikunt, dum facerdotem concionantem audiunt : sed interim vel blasphemant Deum in ludo, vel iurant per Deum sine causa, vel vota Deo facta non implent. Id verò quid aliudelt, quàm piè colere Deum, & impium esse in Deum? Oportet igitur cos, qui cupiunt bene viuere, vt detur illis bene mori, ita piè Deum colere, vt abnegent omnem impietatem, immò etiam omnem vmbram, quamuis tenuissimã impietatis. Parum enim prodest, quotidie Missamaudire, & Chrastu in facro mysterio venerari, si suterim impiè Doum blasphemes; vel per Deum peteres.

Est verò illud etiam diligenter attendendum, quod non dixit Apo-Rolus abnegantes impietatem, sed, omnem impietatem; id est, omne genus impieratis, & non folum atrocem, fed criam leuem impietatem. Quod aduersus cos dicitur, qui non magnifaciunt iurare fine necessitate in . locis facris petulanti oculo quamuis non lasciuo feminas respiecre, inter Cicra solemnia confabulari,& alia id genus peccata committere, quali Deumprælentem elle & omnia cernere, & peccata quantumuis: leura notare non crederent. Deus noster. Deus zelotes cst, visitans iniqui: Exo. 20. tates patrum in filios; in tertiam, & quartam generationem eorum, qui oderūt eum, & faciens misericordiam in millia bis qui diligunt cum, & cuftodium pracepta etus. Hocipsum exemplosuo docum Filius Dei, qui cum mitis,& humilis effet , & cummalediceretur, 1. Pet. 2. nonmaledicebat, cum patetetur, non comminabature tamen cum vidifiet in te- Ioan.2.

plo

plo vendentes columbas, & nummularios sedentes, zelo magno luccensus, flagello facto ex funiculis, elecit vendentes, & ementes, & menlas nummulariorum euertit;& dixit, Scriptii est, quia domus mea domus orationis est. & vos fecificillam speluncam latronum

atg, hoc iplum bis fecit, femel anno Mat. 21. primo prædicationis, teste sancto Mar. II. Ioanne, & semelanno postremo, te-Ribus tribus alijs Euangelistis.

Pergamus ad lecundam virtutem, quæ dirigit actiones erga prozimum. Secunda virtus est Iustitia, dequa dicit Apostolus, Abnegantes sacularia desideria iuste viuamus. Hic eria locu habet illa sententia generalis, Declina à malo, & fac bonumenon enim potest esse vera iustitia, erga proximum, vbi non cessant secularia delideria. Quid n fignificat delideria [cularia, nili cocupilcetia carnis, cocupilcetia oculoru, & superbiam vitæ,quæ non funt ex Deo, sed ex mundo, fiue faculo ? Itaque ficut instituia iniusta este non potest, sic

etiam sæcularia desideria non pos sunt vslo modo cum institua vera conjungi. Poterit quidem filius huius fæculi verbo & lingua fimulare iustiriam, sed opere & veritate eam præstare nullo modo poterit. Prudentiffime igitur S. Apostolus non dixit folum, iuste viuamus, fed præmilit, abnegantes facularia defideria;vt radicem infectam veneno concupiscentiæ prins euellenda effe fignificaret,qua bona arbor iustitie plantari in corde bono & optimo possir.

Quid autem fit iufte vivere, non videtur in dubium renocari debere. Notum enim omnibus est iustitiam hoc iubere, vt detur vnicuique suum. Reddite, inquit Apostolus, emnibus debita; cui tributum, tribu- Rom. 13. tum; cui vectigal, vectigal; sui timorem , timorem ; cui honorem , honorem. Principi debetur tributum, parentibus honor, dominis timor: sic enim loquitur Dominus per Malachiam, Si pater ego fum, vhi est honor Mala 12 mens ?

meus? & si Dominus ego sum, vbi est timor meus? Venditori debetur iust: im pretiu, operario iusta merces, & sic de alijsad eŭdem modum. Nec minori ratione, sed multò etia maiore is, ad quos pertinet distribuere bona communia, secundum iustitiam diftributiuam ea conferre debent magis merentibus; non secundum acceptionem personarum magis coniunctis, vel magis dilectis. Si quis igitur artem bene viuendi, & bene moriendi discere velit, audiat Sapientem initio libri sui clamatem, Di-.

Sap. 1. ligite iustitiam, qui iudicatis terram. audiat & S. Iacob. in Epistola sua lamentantem; Eccemerces operariorum, qui messuerut regiones vestras, qua fraudata est à vobis, clamat & clamor eorum;

in aures Domini Sabaoth introuut

Restat virtus tertia, que dicitur-Sobrietas, cui non minus contraria, sunt desideria secularia, quam sustitie. Neque enim per sobrietatem hocloco intelligimus solu vir use

137

contrariam ebrietati, sed in vniuerfum virtutem temperantio, fiue moderationis, quæ facit, vt homo fecundum rationem, non secundum supiditatem meriatur, que funt neeessaria ad corpus curandum, vel conseruandum. Porrò virtus ista mrissime apud homines inucuiture & læcularia desideria videntur domos penè omnium diunum replewife. Sed qui sapiunt, non attenderedebent ad id, quod fulti faciunt, quantum vis plurimi, 20 penè innumerabiles fint fed ad id quod faciunt spientes. Certe sapientissimus fint Salomon & tame ora uit Deum dicens, Buenogauite, ne deneges mi- Prou 36 hi antequam: morsar: mendicitatem, & divitsas ne dederis mibi , fed tantum nau meo tribue necessaria: Apostolus Paulus sapiens erat, & dicebat, Habentes alimenta, & quibus tegamun; Tim. 6: bis content i simus. nibil enimintulimus in bunc mundum band dubium; quod nec suferre quid possumus: que racio lapi-C. 5.

entissima est. Quorsum enimsolliciti esse de superuacaneis diuitijs, cum eas nobiscum asportare ad locum, adquem per mortem pergimus, nequeamus? Christ Dominus no solum Salomone, & Paulo sapientior, sed ipsa diuina sapiem

Enc. 6. tia orat, & tamen dicebat : Beats panperes; &, va vobis diuitibus : & de lei-

pse dixit, Vulpes foueas habent, & vorlucres coli nidos filius autem hominis non babet vbi caput suum reclinet. Si in ore

duorum, veitrium testium stabit omne verbum, quanto magis in ore trium horum sapientissimorum virorum stare debetomne verbum? Quids addamus, quòd diuitiæ, quæ nobis supersum, vi communis sententia Santoru Patrum, & Scholasticoru Dostorum habet, nonne stulti sunt, qui diligenter custodiutid, vude ad gehenna diuino iudicio damnabutur?

Si quis igitur cupiat artem bene viuedi, & feliciter moriedi omni-

no perdiscere, no sequatur turbam, quæ non credit, vel non magni facit, nisiquæ videt: sed Christum,& Apostolos eius seguatur, qui verbo & opere docuerunt negligenda effe præsentia, & expectandam esse ma- Tit. & gnam spem , & aduentum gloria magni Dei, & Saluatoris IESV Christi. Verè enim tam magna res eft, quam fperamus in gioriosoaduentu Domini nostri tesu Christi de calo adiudicium;vt omnis gloria, & omnes diuitiz, & omnia gaudia præterita mundi huius habenda fint, quafi no fuerint, & stultissimi, & infelicissimi iudicandi fint, qui in re tanti momenti stultis potius, quam sapientibus fidem habere voluerint.

## CAPVT VII.

Deseptimo pracepto artis bene moriendi, quod est de oratione.

Dyxin de hactenus præceptal bene moriendi extribus virtu-C 6 sibus

tibus theologicis, fide, fpe, & charitate; & rursum ex tribus moralibus, sobrietate, iustitia, & pietare, de quibus omnibus Beatus Apostolus. nos admonuit. Addam nunc altudi præceptum ex tribus operibus virtutum, Oratione, lejunio, & Eleemofyna, quod ab Angelo Raphaele didicimus: sic enim legimus in li-Tob: 12. bro Tobiæ Raphaelem Angelum effe locutum, Rona est oratio cum ie-iunio, & eleemosyna, magis quam thefauros auri recondere. Est autem hoc ternarium operum bonorum, fru--Aus trium virtutum, religionis, milericordiz,& temperantiz,quz cum pietate, iustitia, & sobrietate magnam, habent, similitudinem. Nam quemadmodum pieras respicit Deum, iustitia proximum, so-brietas seipsum: sic etiam orario,, quæ estactio religionis, respicit Deum; eleemolyna, quæ est actio misericordiæ, respicit proximum; ieinnium, quod eft actus abstinentiæ, respi-

tespicit se ipsum. De oratione multi multa scripserunt: nos pro ratione instituti nostri tria solum capita: explicabimus; vnum de necessitate: orationis, alterum de sructibus orationis; tertium de modo fructuose orandi.

Necessitas orationis in divinis literis adeò perspicua est, ve nihil ea : clarius vel præcipiatur, vel oftenda-tur. Quamuis enim sciat Deus, quibus rebus indigeamus, ve Dominus ipse affirmat apud Matthaum: Mats. 6. tamen vult, vt ea petamus; & per, orationem, quasi per manus spirituales, vel instrumentum aliquod ad hanc rem accommodatum, ea i capiamus. Audi Dominum apud! Lucam, Oportet semper orare, & nun Luc 18. qua desicere item, Vigilate omni tem Luc. 11. pore, orantes. Audi Apostolum, Sine 1. Thess. 5, intermissone orate. Aud Ecclesiali Eccle. 18; cum, Neimpediaris orare semper. Quæ precepta non hoc fignificat, vt nihil aliud agamus, led vt huius tâm falu-

bris exercitationis nunquam obliuiscamur, & ad eam identidem reuertamut. Id quod nos Dominus, & Apostolus eius, exemplo suo, docuerunt. Christus enun, & Apostolus non ita semper orabant, vt non etiam populos docerent, & signis ac prodigijs sermonem confirmarent; & tamen dici poterant semper orare, quia frequentissime orabant. Quo modo in elliguntur

orabant. Quo modo in enguntur fal. 24 illa, Oculi mei semper ad Dominum. fal. 33. &, Semper lam ems in ore meo. & il-

suc. 24 lud de Apostolis, Erant semper in templo laudātes & benedicētes Dominū.

lam vero fructus orationis præcipuè sunt tres, Meritum, Satisfactio, & Imperratio. De merito testimont Christinbemus in Euange-

Mair. 6. 100, Cùm oratis, no eritis ficut hypocrita;
qui amat in Synagogis, & in angulis platearum flantes orare, vi videantur ab hominibus. Amen dico vobu, receperunt mereede fua Tu aut cu oraucris, intra in cubûculum tuum, & clauso ostio ora patrem

mum in abscondito ; & pater tum,qui videt in abscondito, reddet tibi. Quibus verbis non prohibet Dominus orationem in loco publico fieri; nam & iple publice orașit, antea quâm loamin Lazarum excitaret, sed prohibet orationem publicam, quando ea fit, vt qui orat, à multis videatur, idque ob inanis gloriæ cupiditatem: alioqui etiam in templo possumus oracordis, & in courare Patre in abscondieo.Illud autem, redder tibi , fignificat meritum. nam quemadmodumde Pharifa o dixit, recepit mercedems fuami.e.laudem humanam: sic de orance in cubiculo cordis, & folum. Deum respiciente, intelligedum eff, reddendam illieffe mercedem à patre , qui videt in abscondito. De satisfactione pro peccaris præteritis, notum est ex viu Ecclesiæ, in quasemper cum iniungitur satisfactio, cum elcemolyna, & iciunio adiungitur oratio:immo vero sæpè omitti-,

M:

tur eleemolyna, vel ieiunium, led oratio nunquam omittitur. Denique: quod lit impetratoria beneficiorum: multorum, docet pulcherrime lanaus Ioannes Chrylostomus in duo. bus libris de oratione : vbi vtitut fimilirudine manuum humanarum. Nam quemadmodum homo nafciz tur inermis, & nudus, & egenus o mnium rerum, & tamen queri non potestide creatore, quia dedit illimanus, quæ funt organum organorumquibus potesthomo sibiparare cibum, & vestes, & domum, & arma,& reliqua omnia: fic etiam homo spiritualis nihil potest fine: opediuma; fed habet orationis virturem; quali organum organorum spiritualium, per quam facilepotest omina fibi parare.

Præter hos ettes primarios fruschis, sunt alippermult. Nam in primis oratio mentem illustrat. Neques enim fieri potest, ve homo mentissoculos in Deum, qui luxest, inten-

tè:

tè defigat, quin ab eo al quantulum illustretur. Accedite ad eum , inquit Pfal. 33. David, & illuminamini. Deinde oratio spem & fiduciam alit. Quò enim aliquis cum alio frequentius loquitur, eò sidentiùs ad eum accedit. Tertiò inflammat oratio charitatem, & mentem ad maiora dona recipienda capaciorem reddit, vr S. August. affirmat. Quarto auget Lib.2.de humilitatem, & timorem cassum. Domini Nam qui ad orationem accedit, inmonte; intelligit, se Dei esse mendicum, ac cap. 7. per hoc humiliter coram eo apparere solet; & diligentissime cauet, neeum offendat, cuius ope in rebusomnibus eget. Quintò gignit oratio frequens in animo orantis contemprum rerum omnium temporahum. Neque emm fieri potest, we non vilescant, & fordeant omnia terrena illi, qui cælessia, atque ærerna affidue (pecularur. vide San & Tuge thinum in I. Bro none Lib , 6. Cofessionum Sexid paritora io de 1.6-10.

ogle

lestationem incredibilem, cum per eam fiat, veincipiat homo gustare, quàm suaus sit Dominus. Quanta autem sit hec suauitas, vel ex co potest intelligi, quod nonnullos non folum pernoclare, sed etiam dies integros cum integris noctibus in oratione coungere fine labore potuisse nouimus. Denique preter vtilitatem, & voluptatem affert etiam oratio dignitatem, atque honorem non exiguum oranti. Ipfi enim etiam orario dignitarem, atque honorem, quam cernunt tâm familiariter, & tam crebrò ad colloquium diuinæ Maiestaris admitti. Vide fanctum Ioannem Chrysostomum libro primo de orando Deum.

Restat, vt de ratione bene orandi aliquid dicamus, in qua re pofica est præcipue ars bene viuendi, ac per hoc ettam ars bene moriendi.

Zuc. 6. Num quod ait Dominus, Petite, & accipietis. &, Omnis qui petit, accipit, declarauit fanctus Lacobus in Epi-

tto!

Rola sua effe intelligedum cum codirione, fi bene peramus. Petitis, in- Inc. 1. quit, & non accipitie, eò quod male petatis. Licebit ergo sic ratiocinari, Qui bene petit donum bene viuendi, vtiq; accipiet; & qui bene petit perseuerantiam bene viuendi vsq:ad mortem, & per hoc ipsam felice mortem . fine dubitatione accipiet. Explicemus igitur breuiter conditiones bonz orationis, vt discamus bene orare, bene viuere, & bene. mori.

Prima conditio est Fides, dicente Apostolo: Quemodo inuocabunt, in Rom. 16 quem non crediderunt? cui confonat S. lacobus, Postulet in side nibil hasitans. Inc.1. Sed hæc necessitas fidei non ica instelligenda est, ve necesse sie, certò credere, Deum facturum effe, quod petimusific enim fides non raro falfa inueniretur, ac per hoe nihil omnino impetraremus. Credendu igitur eft, Deum esse potentissimum, fapientissimum,optimum,fidelissimum;

mum, & proinde posse, & scire, & paratum esse facere, quod petimus, si deceat illum dare, & nobis expediat accipere, quod petiuimus. Hanc sidem postulauit Christus ab illisduobus cacis, qui curari desidera-

bis? Eadem fide orauit Dauid pro filio ægrotante: Nam non certò credidiffe, Deum facturum, sed posse facere quod petebatur, demon-

2.Reg.12: strant illa verba, Quis scit si fortè donet eum mihi Dominus? Simili fide

ferretur ab eo stimulus carnis i dubitari non potest: quoniam oraun exside, & sides eius salsa suisset, si certò credidisses, Dum sacturum suisse, quod eo tempore penist; non: enim tunc quod petist; mare enim tunc quod petist; mare unt. Neque alia side orat Ecclesii, vt omnes hæretici, pagani, schismatici, denique mali Christiani convertantur ad pænitentiani, quos tamen certum est, non

omnes conuerti, de qua re vide sancum Prosperum in libris de voca-Lis. 4.

tione gentium.

Altera conditio bonze orationis. eaque valde necessaria, spes, siue siducia est. Quamuis enim non oportest perfidem, que est opus intelligentiæ, certò statuere, Deum facturum esse, quod petimus; oportet tamen per fpem,&fiduciam, que estactio voluntatis, firmiter adhærere benignitati diuina., & certò confidere, Doum facturu effe, quod petimus. Hanc conditionem quesiuit Dominus in paralytico, cui di Matt. 9. xit Confide, fili, remittuntur tibi peccata tua. Eaudem requirit Apostolusab Omnibus, cumait, Accedamus cum Heb. 4. fiducia ad thronum gratia eius. & multoantea Propheta Deum dicentem induxit, Quoniamin me sperauit, liberabo eum. Lua verò fictucia nalciturex perfecta fide, ideo cum scriptura requirit fidem in rebus magnis, adjungit aliquid pertinens ad fiDe arte bene moriendi

duciam, hinclegimus apud Marcu, Mar. 11. Quicumque dixerit monti haic, tollere, o mittere in mare, o non hasitaneris. in corde fuo , sed crediderit , quia quacumque dixerit fiant ; fiet ei. de qua fide gignente fiduciam intelligitur

I:Cor. 13 iflud Apostoli, Si habuero tantam fi-

dem,ita vt montes transferam oc. Hinc Col.g. c. scribit Ioan. Cassianus in collatione 12. de oratione, fignum certum impetrationis esse, cum quis in oratione certò confidit, se accepturum quod petijt; & nullo modo in ea petitio- ... ne hæsitat, & lætitia spirituali oran-

do perfunditur.

Tertia conditio est charitas, 6ne institia, qua instificamur à peccatis: non enim certò impetrant beneficia Dei, nisi qui sunt eius amici. fic enim loquitur David in Psalmis. Oculi Domini super iustos, &

₽[al. 33. aures eius ad preces eorum. & in alio.

loco, Si aspexi iniquitatë in corde meo, no exaudiet Dominus & in testamen o

tonn. 15. noue Dominus dicit, Si manseritie

snime.

in me, & verba mea, id est, præcepta mea, in vobis manserint, quodcumque volueritis, petetis, & fiet vobis & Difcipulus dilectus, Si cor nostrum non 1. Ioa. 3. reprehederit nos, fiduciam habemus apud Deum, & quicquid petierimus, accipiemus, quoniam mandata eius custodimus, & ca qua sunt placita, coram eo facimus. Naque huic doctrina contrarium est, quod Publicanus perens à Deo Lie. 12. indulgentiam peccatorum, iustificatus discesserit. Nam peccator penitens non impetrat, vt peccator, sed vt poenitens: vt peccator enim inimicus est Dei, vr pænitens amicus Dei esse incipit. Nam is,qui peccat facit quod Deo non placet, sed is, quem peccasse pænitet, facit quod Deo maximè placet. Quarta conditio est humilitas,

Quarta conditio est humilitas, qua is, qui orat, non in sua institua, sed in Dei benignitate considir. Ad quem aspiciam, inquir Dens. nist ad 15a.66, pauperculum, & contritum spiritu, & trementem sermoves meos? & Eccicsi. Eccle. 35 asticus addit, Oratio humiliantis se nubes penetrabit, & non discedet, dones

Altisimus aspiciat.

Quinta conditio, Deuotio est. quæ facit, vt qui orat, non negligenter oret, vt plerique facere solent, sed attente, sollicite, diligenter, atque ardenter orer. Reprehendit enim Dominus grauiter eos, qui so-Isai. 29. lis labijs orant. Populus hic, inquit Matt.15. Dominus per Isaiam, labijs me honorat, cor autem corum longe est à me.Oritur autem hæc virtus ex fide viua, & non in solo habitu, sed in actu polica. Qui enim attentè & firma fide cogitat, quanta sit maiestus Dei. quanta vilitas nostra, quam magna res, qua perunus, vix fieri potest, vt non cum summa humilitate, reuerentia, deuotione, ardore adorandum accedat.

> Placet hicadiungere duo sanctorum Patrum egregia testimonia. Sanctus Hieronymus in dialogo aducisus Luciferianos, Adorationem,

Digitized by Google Inquit,

inquit, asifto; non orarem, si non crederem : sed si verè crederem , illud cor, quo Deus videtur, mundarem, manibus tunderem pectus, genas lacrymis rigavem, corpore inhorrescerem, ore pallevem , iacerem ad Domini mei pedes . eofque fletu perfunderem, crine tergerem, harerem certè trunco crucis, nec prins omitterem o quam misericordiam impetrarem; nunc verò creberrimè in oratione mea aut per porticus deambulo.aut de fænore computo, aut abductus turpi cogitatione, etiam ea, qua dictu erubefrenda sunt, gero. Vbi est fides? siccine putamu orasse Ionam ? sic tres puevos? sic Danielem inter leones? siccerte latronem in cruce ? Sanctus Bernardus in sermone de quatuor modis orandi, Omnino, inquit, oportet nos orationis tempore curiam intrare celestem . illam viique curiam. in qua Rex Regum stellato sedet solio . circundante innumerabili , & ineffabili beatorum (birituum exercitu. Quanta er-' go cu reverentia, quanto timore : quan-· French

tailluchumilitate accedere debet à palude sua procedens, & repens ranunculavilis? Quam tremebundus, quam supplex, quam denique humilis, & solicitus, & toto intentus animo Maiestati gloria in prasentia Angelorum, in concilio iustorum, & congregatione assistere poterit miser homuncio? in cuntus igitur actionibus nostris multa est opus animi vigilantia, sed pracipue in oratione.

Sexta conditio, perseuerantia est, quam Dominus duabus parabolis propositis commedauit apud Luc. 11. Euangelistam Lucam. Prior est de illo, qui media nocte perrexit adamicum, vt accommodaret ei tres panes; qui cum sæpè reijceretur, quòd effet importunum tempus; tamen perseuerans in perendo, obtiquit quod petebat. Posterior est :ue. 18. de vidua, quæ interpellabat iudice, vt cam viadicaret de aduersario suo; qui Iudex quamuis effer valde malus, & neque Deum timeret, neque homi-

hominem reuereretur; tamen vi-Aus perseuerantia, & importunitate mulieris, vindicauit illam de aduersario suo. Exhis colligit Dominus, multò magis perseuerandű nobis esse in oratione ad Deum, qui iustus, & benignus est. Atque, vt addit Sanctus Iacobus , Dat omni- 140.x2 bus affluenter. & nonimproperat, hoc est, dat liberaliter omnibus dona sua petentibus & no improperat importunitatem, quòd videlicet nimis sæpè molesti sint in petendo. Deus enim est fine mensura dives, & fine mensura misericors. Addit sanctus Augustinus in explicatione vltimi versic. Psalmi 65 ad illa verba, Benedistus Deus, qui non amouit orationem meam, & misericordiam suam à me. Si videris non effe amotam deprecationem tuam , securus es , quia

non est amota à te misericordia e-

oruia e

1115

DΖ

CA-

## CAPVT

De octavo pracepto Artisbene moriendi, quod est de Leiunio

CEquitur, vt de iciunio, secundùm ordinem ab Angelo politum, breuiter exponamus: ac omilsis multis, quæ Theologi de iciunio disputant, ea solùm adferemus, quæ ad rem nostram faciunt. Propositum nobis est, artem bene viuedi exponere, quatenus ea ad artem bene moriendi viam sternit. Ad banc artem tria illa sufficere videntur, quæ disputauimus de oratione, necessitas, fructus, & modus. Necessitas ieiunij pendet ex duplici lege,diuina, & humana : de lege diuina testis est Ioel Propheta, qui ex parte Deidicit, Conuertimini ad me in toto corde vestro, in iciunio, sletu, & planctu. Idem habetur ex Iona Propheta, qui testatur, Niniuitas ad

100l 2.

placandum Deum prædicauisse ieiunium, & saccum; & tamen nulla
tunc erat lex positiua de ieiunio. Idë
intelligi potest ex verbis Domini apud Sanctum Marthæum, Tu autem Matt. 6.
eum ieiunas, vnge caput tuum. vt non
videaris hominibus ieiunans, sed Patri
tuo, qui videt in abscondito; & Pater
tuus, qui videt in abscondito; reddet
tibi.

Addamus vnum, vel alterum ex Patribus. S. Augustinus sic loquitur in Epistola ad Casulanum : Ego in Euangelicis, & Apostolicis litteris, Epist Co totog, instrumento quod appellatur testamentum nouum, animo id revoluens, video praceptum esse ieiunium : quibus aurem diebus non oporteat ieiunare, & quibus oporteat pracepto Domini, vel Apostolorum , non inuenio definitum. Sanctus Leo in sermone de Iciumo decimi mensis: Illa, inquit, qua rerum futurarum figuras gerebant , impletis, qua significauere, finita sunt : ieumorum verd vtilitatem noui testamen-

t is

3 Britished by Google

ti gratia non remouit : & continentiam corpori , atque anima semper profuturam pia observatione suscepit. Quia sisut permanet ad intelligentiam Christianam Dominum Deum tuum adorabis G illi foli servies, & catera talia mandatorum:ita , quod in eisdem libris de ièiuniorum sanctificatione praceptum estvulla interpretatione vacuatur. Hæc Sanctus Leo, qui non voluit signisscare, illis issdem temporibus ieiunandum effe Christianis, quibus ieiunabant Iudæi: sed præceptum itiunandi Hebræis traditum obleruandum esse Christianis iuxta determinarionem corum, qui prafunt Ecclesiæ, quod ad tempus,& modumattinet.Quæ autem illa determinatio sit, notius est omnibus, quàm vt sit àme necesse declarari. atque hac de necessitate ieiunij.

Porrò fructus, & vtilitates ieiunij facilè demonstrabimus. Acprimum, vriliffimu eft ieiuniu ad ani-. Digitizes by Google

mam præparandam ad orationem, & rerum caleftium contemplationem, vt Angelus Raphael tignificauit, chim ait , Bona est oratio cumieiunio. Sic Moses quadraginta dierum Exo. 34. icunio anima præparauit, antequa ad colloquium Dei auderer accedere. Sic Elias quadraginta dies ieur- 3. Reg.19 nauit, vt cum Deo in monte Oreb, eo modo, quo poterat, colloqui posser. Sic Daniel ieiunio heb. Dan.10. domadarum trium præparatur ad reuelationes Dei recipiendas. Sic Ecclefia in profeshs magnarum celebritatum ieiunia ir stituit, vt Christiani paratiores reddantur ad vacandum rebus diumis. Porrò fanti Patres hanc ipsam vtilitatem ieiunij passim prædicant. Consulat lector sanctum Athanasium in libro de Virginitate; sanctum Basilium in oratione prima & secunda de ieiunio; sanctum Ambrofium in libro de Elia, & iciunio : sanctum Bernardum in sermone de Vigilia

Sancti Andrez. Sedverba sancti Ioannis Chrysostomi ex Homilia prima in Genefim, quæ pauca, & illustria sunt, non grauabor adducere.

Jeiunium, inquit Chrysostomus, nıma nostra alimentum est , leues ei pennas producit, vt in sublime feratur. & fumma contemplari queat.

Altera vulitas ieiunii estad carnem edomandam. & hoc nomine ieiunium valde placet Deo, cui placet, vt carné crucifigamus cum vitijs & concupiscentijs eius, vt docer Apostolus in Epistola ad Galatas, qui eriam hac ipla de caula di-

cebat, Castiga corpus meum, & in ser-1.Cor. 9. untutem redigo, ne cum alys pradicauero,ipse reprobus efficiar. Nam de ieiunio hæc verba exponunt Chrysostomus, & Theophylactus in Commentario, & fanctus Ambrofius in Epistolaad Ecclesiam Vercellesem. Hanc vtilitatem ieiunij prædicant fancti Patres, Cyprianus in fermone de iciunio, Basilius in oratione 1. Digitized by Google

## Lib. I. Cap. VIII.

de ieiunio; Chrysostomus homilia prima in Genesim; Hieronymus in Epistola ad Eustochium de custodia virginitatis; & Augustinus libro primo Confessionum, capite trigesimo primo; & Ecclesia vniuersa ad officium hora prima canit ex hymno sancti Ambrosij, Carmiterat superbiam potus cibia, parcitas.

Tertia iciunij vtilitas est ad Deum colendum: honori enim sibi ducit Deus, cum eius causa ieiunamus. Sic enim Apostolus loquitur in Epistola ad Romanos, Obsecrovos, vt Rom. 12. exhibeatis corpora vestra hostiam viuentem, sanctam, Deo placentem, rationabile oblequium vestrum, Grace doyli dareman, id off, rationabilem cultum. Et de hoc cultu loquitur Sanctus Lucas cum de Anna vidua dicit, Non Luc. 23 discedebat de templo, iei unijs & obsecrationibus serviens nocte, ac die. Et isa magna Nicena Synodus canone quinto vocat iciunium Quadragesime mūdū,& solemne munus,quod

offertur ab Ecclesia Deo. quomodo etiam loquitur Tertullianus libro de Resurrectione carnis, vbi sacrificia Deo grata vocat seras, & aridas escas. Et sanctus Leo in sermone secundo de rejunio decimi mensis, Pro consummata, inquit . perceptione emnium fructuum dignissime largitori corum Des continentia libamen offertur. Denique sanctus Gregorius in homilia sextadecima scribit, per quadragefimale ieiunium efferri Deo decimas, & primitias vita noffræ.

Quarta vtilitas iciunii est satisfactio pro peccatis. Id primum ostendunt exempla scripturarum. Niniuitæ iciunio Deum placauerunt, vi lonas testatur. Idem ludai fecerunt, qui ieiunantes cum

3. Regial Samuele Deum placauerunt, & victoriam de hostibus retulerunt. A-

chab Rex impius iciunio, & ci-Efter 4. licio Deum ex parte placauit. He-

Polgitized by Google

Boam.z.

bræi tempore Iudith, & Efter non alio sacrificio, qua iciunio, fletu & plauciu apud Deű misericordia innenerunt. Hanc eade doctrina veteres Patres perpetuò docuerunt. Tersulhanus in libro de iciunio, sicut, inquit, primum vsu cibi perdidit, sic zeiunium Deo satisfaciat. Sanctus Cyprianus in fermone de Lapfis, Iram. inquit, & offensam Dei tetuniis & fletibus, sicut monet ipse placemus. Sactus Basilius oracione prima de iciunio: Pantentia, inquit, fine icumo infru-Stuofa, & otiofa eft; per ieiunium fatisfacito Deo. S. Ioannes Chrysoftom. homilia 1. in Genesim Dens, inquit, veluti pater indulgens hanc nobis que per teiumam fit , curationem invenit. Sanctus Ambrosius in lib. de Elias & iciunio, Iciunium, inquit, culpa mors, excidium delictorum, remediu (alutis est. Sactus Hieronymus in Comentario ad caput tertium Ionæ, Saccus, inquir . & ieiunium arma sunt poenitentia, auxilia peccatoru. Sanctus AuAugustinus sermone sexagessimo de tempore, Nemo, inquit, pro laude humana, sed pro peccatorum indulgentia zeiunet. Sanctus Leo sermone quarco de iciunio septimi mensis docet, ieiunij sacrificio Deum placari. Sanctus Bernardus sermone sexagesimosexto in Cantica, Ego, inquit, interdum abstineo, sed abstinentia measa tiefattio est pro peccato, non superst tie pro impietate:

Quinta denique vtilitas ieiuniji est, quod est meritorium, & ad beneficia diuina impetranda multum valet. Anna vxor Elcanæ perieiu-1. Reg. 1- niŭ, cum esset sterilis, filium habere:

meruit. sic enim interpretatur sanctus Hieronymus libro secundo im Iouinianum illa verba scripturæ,. Porrà illa slebat, & non capiebat cibum. Anna, inquir, inanem cibo ventrem film meruit implere: Sara item per iciunità triduanum à dæmone liberatur, vt scribitur in libro Tobię. Sed est insignis locus in Euangelio pro meri-

Digitized by Google to ic-

- (

to iciuniphic enim Dominus loquitur, Tu autem cum ieiunas, vnge caput, Mais. 1 tuum, & faciem tuam laua, ne videaris hominibus ieiunans, & Pater tuus qui widet in abscondito, reddet tibi. V bi verba illa, redder tibs, significant, reddet tibi mercedem: nam opponuntur illis, Exterminant facies suas, vt appareant hominibus ieiunantes. Amen dico vobis, quia receperunt mercedem suam: Itaque hypogritæ jeiunantes recipiunt mercedem suam, laudem humanam : iusti ieiunantes recipiunt mercedem suam, præmium divinu. Neque desunt clarissima Sactorum testimonia Patrum. Sanctus Ioannes Euangelista scripturus Euangelium induxit solemne ieiunium .vt gratiam rectè scribendi accipere mereretur, vt sanctus Hieronymus tradit præfatione commétariorum in Marthæum = & eum fequutus venerabilis Beda in primum caput loannis. Tertullianus in lib. de iciunio, Etiam, inquit. sacramenterum

agnitionem iciunia de Dec merentur. Sanctus Ambrosius in Epistola ad Ecclesiam Vercellensem, Qui funt , inquit , hi preceptores noui , qui meritum excludunt winny ? Sanctus Athanafius in libro de Virginitare Quisquie, inquit, ab immunde foritu vexatur, certum habere debet, ieiunio firstus malos afflictos abscedere, vine ieiumi metuentes. Sanctus Balilius 💁 ratione prima de feiunio: Ieiunium, inquit ad venturi saculi mala fugienda, & ad assequenda bona ville est. Sanetus Gregorius Nazianzenus in oratione de laudibus Sancti Cypriani explicans, quibus armis quedam fancta virgo diabolum à se repulerit, leiung, inquit, & humiculationu pharmucum obsecit. S. Ioannes Chrysostomus serm. primo de ieiunio, leiuna, inquit quia peccasti; ieiuna, vt non pecces; ieiuna, vt accipias; seinna, vi non pereant, que accepific S. Hieronym in libro aduerfus Louinianum, ex propolito disputat de meri\_

metito iciunij. S. August.serm.62. Feiunium inquit remedium est, aut pramium, hoc est aut indulgentiam peccatorum, aut pramium regno calestu acquirit. S. Leo sermone primo de iciunio septimi mensis, Per humilitatem, inquit, iciuni contraomnes hosses nostros diuinum meremur auxilium.

Habemus igitur necessitatem', & fructum teiunij. Reliquus est modus, ideft, vt breuiter explicemus, quo modo sit iciunandum, vi iciunium nobis verè sit veile ad bene viuendum, ac per hoe etiam ad bene moriendum. Multi enim ieiunant'ın diebus omnibus ab Ecclefia constitutis, videlicet in vigilijs, in quatuor temporibus, in Quadragelima: neque desunt, qui spontè ieiunent in aduentu, ve piè fe præparent ad diem Natalis Domini : vel in sexta feria ob memoriam passionis Dominica; vel in Sabbato ad honorem Virginis Dei-

Distract by GO para-

paræ. Sed virum ita ieiunent, vt verè fructus ieiunis consequanturs non sine causa quæri potest. Finis primarius iciunij ek mortificatio carnis, vt spirits fortior euadat. Ad hunc finem necesse esset modica & vilı esca nutriri. Et quidem Mater Ecclesia hoc indicat, cum iubet, no bis in die, sed semel tantum refici corpus,& refici non carnibus,aut lacticinis, fed herbis, & leguminibus, & alijs leuioribus escis. Duobus verbis id Tertullianus in libro de resurrectione carnis expressit, cum cibum ieiunantium esse dixit seras. & aridas escas. Certè illi ista non obscruant, qui qua die ieiunant, no minus comedunt in vno prandio, quàm alijs diebus in prandio simul & cœna: & qui in prandio illo tam pretiola fercula ex varijs piscium generibus, alissque c bisad gulam. irritandam aptissimis præparant, vt non prandium lugentium, & pænitentium, sed cænam nuptialem.

alem, ad multam noctem peruenturam, parare videantur. Qui sic ieiunant, fructus ieiunij sine dubio non

consequuntur.

Sedneque illi fructumiciunij cosequuntur,qui quamuisminus laute, & magis sobriè comedant, tamen 'in diebus ieiunij non magis fibi tëperant à ludis, & iocis, à rixis, & cotentionibus, à cantu lasciuo, & immoderata lætitia, & quod grauius est, à flagitijs, & facinor bus, quam alijs diebus, qui non sunt iciunio confecrati. Andi , quid Kaias Pro- Ma 18. pheta de hoc hominum genere dicat, Ecce in die ieiung vestri inuenitur voluntas vestra, & omnes debitores vestros repetitis. Ecce ad lites & contentiones tetunatis, & percutitis pugno impie: nolite iciunare, sicut vsque ad hanc diem, nt audiatur in excelfo clamor vester. hæc Dominus in Hebræis reprehedit, quòd in diebus ieiuni, qui sunt dies pænitentiæ, voluntates suas, & non Domini voluntate

Digitized by Googlim-

90

implerevellent. & quòd debitoribus suis non solum debuta dimittere nollent, sicut sibi à Deo dimitti postulabant, sed neque vellent dilationem aliquam debitoribus suis concedere. Item quod tempus, quod ie unantes in oratione ad Deu confumere debuissent, in litib. prophanis,immò & in contentionibus cofumebant. Denig; quòd non folum, vt par erat in diebus ieiuniorum, no vacabant spiritualibus studijs, sed peccata peccatis addetes, proximos suos impiè percutiebant. Hæc & fmilia cauere debent viri pij, si ieiunia sua cupiunt esse Deo grata, & stbi vtilia, sic, vt sperare possint deinceps viram bonam, & mortem pretiolam . Restat eleemolyna ex tribus operibus, quæ Angelus Raphaelapud Tobiam laudauit, & nobis

omnibus ad imitandum propoluit.

## CAPVT IX

De nono pracepto artis bene moriendi, quod est de elsemosyna.

E eleemolyna tria breuiter explicanda funt, necessitas, fru-Aus, modus. Et quidem quòd aliquod sir præceptum de eleemosyna facienda, nemo vnquam in dubium reuocauit. Nam etiamsi nihilaliud haberemus, fatis abunde sufficeret fententia Iudicis iustissimi, & supremi, qui in extremo iudicio iniquis dicet, Discedne à me maledicti in ignematernum, qui paratus est Diabolo O Angelis eius : Esuriui enim , & nondediftu mihi manducare; fitiut, & non: dedistis mihi potum. hospes eram, & non collegistis me; nudus, & non cooperuiftis me : infirmus, & in carecre . & non visitastis me. & paulò post addit, Quamdiu non fecifis vni de minoribus his., nec mihi fecistis. Ex ...Googqua.,

16.

quo loco possumus intelligere ad eleemolynam faciendam non teneri nili eos , qui pollunteam facere. Nã ipse etiam Dominus no legiturista opera fecisse; sed solum ex pecuniis sibi datis iussisse partem aliquam pauperibus donari, vt ex ilso Euangelij loco potest intelligi, vbi cùm Ioan: 13 Dominus dixisset Iuda, Quod facis, faccitius, existimauerunt discipuli, imperasse Dominum Ludæ, vt ex loculis, quosportabat, egenis ali-In 4. See. quid daret. Theologi tamen hoc dissar. præceptum contineri volunt in illo præcepto decalogi, Honora parentes: alij in eo , Non oucides. Sed uon est necesse hoc præceptum in decalogo contineri, cum eleemosyna pertinear ad charitatem, præcepta decalogi sint præcepta iusti-tiæ. Sed si omnia præcepta mora-lia reuocari debeant ad decalogum, probabilis est Alberti Magni senrentia, qui præceptum de eleemofyna facienda reuocat ad illud', Non

fura-

furaberis; quoniam genus furti esse videtur, non tribuere pauperibus, quod debemus. Sed probabiliorvi-2-2-4. detur sententia sancti Thomæ, qui 32-101.5. hoc præceptum reducit ad primum secundæ tabulæ; Honora parentes. Honor enim parentum non intelli-gitur co loco sola reuerentia, sed pracipuè procuratio terum necel-Tariarum ad vitam, quæ est eleemofyna quædam,quam debemus principali proximo nostro, vt explicat fanctus Hieronymus in Commentario ad caput decimum quintum Sancti Matthæi. Ex quo intelligitur, deberi etia eleemolynam alijs proximis nostris egentibus. Accedit, quod præceptum de eleemolyna, non est negatiuum, sed affirmatiuus inter præcepta autem secundam tabulæ nullum est affirmatiuum, nisi primum, quod est, Honora parentes. Sed de his fusiùs disputare non est huius loci. Atque hæc de necessitate eleemolynæ.

Tam

Iam verò fructus eleemolynæ copiosissimus est. Primum enum eleemolyna liberat à morte sempiterna, siue id siat per modum satisfactionis, siue per modum dispositionis ad gratium, siue aliquo alio modo. Id enim maniscità docent Scripturæ diuine. In libro To-

peccato, & à morte liberat. & non patitur animam ire in tenebras. & in codem libro Angelus Raphiel di-

Wob. 12. sertis verbis ait. Eleemosyna à morte liberat; & ipsa est, qua purgat peccata, & facit inuenire misericordiam, & vitam aternam. & Daniel ad Rege

Dan. 4. Nabuchodonosor ait, Quamobrens, Rex, consilium meum placeat tibi, & peccata tua eleemosynis redime & int-quitates tuas muserucordys pauperum.

Dinde eleemosyna, si siat ab homine iusto, & ex vera charitate, meritum habet æternæ vitæ; cuius veritatis testis erit Christus Judex viuorum, & mortuorum, cum

cilim in iudicio dicet, Venite benedidi Patris mei, percipite Regnum, quod Matt.25 vobis paratum est ab origine mundi: Efuriui enim, & dediftis mini manducare, & infrà: Quod fecistis vin ex fratribus meis minimu, mini fecistis.

Terrio elecmosyna vim habet cuiuldam baptismi, peccara videlicet, quo ad culpam, & pænam fimul delendi , dicente Ecclesiastico, Eccl ; Suut aqua extinguit ignem, ita eleemo-Ina extinguit peccaium. Aqua enim penitus extinguit, vt nec fumus quidem supersit, atque hoc ipsum lan-& Patres docent, Cyprianus, Ambrolius, Chrylostomus, Leo. San-Aus Cyprianus in sermone de elecmolyna fic ait, Sicut lauacro aqua salutaris gehenna ignis extinguitur, ita eleemosynis at que operibus iustis dels-Borum flamma sopitur. Sanctus Ambrofius in fermone trigefimo pri+ mo, Eleemofyna, inquir quodam modo, animarum aliud est lauacrum, ficut dit Dominus, Date eleemofyna, & omnia

munda sunt vobis; nist quod salua fide dixerimus, indulgention est eleemosyna quam lauacrum; lauacrum enim femel datur & semel ventam pollicetur : elemosynam autem quoties feceris, toties eveniam promereris. Sanctus Ioannes Chrysoftomushomilia 25. in Acta Apostolorum, Non est, inquit, peccatum, quod non posit purgare eleemofy. ma, quodue non posit extinguere. Sand ceus Leo sermone quinto de Collectis, Eleemosyna , inquit, peccata delent, mortem perimunt, & pænam perpetui ignu extinguunt. Hæc and magna est elcemosynæ prærogatiua, & deberet omnes homines ad amorem eleemolynæ inflammare. Sed hoc non de quacunque eleemofyna intelligendum ellewidetur . fed de illa duntaxat, que ex magna contritione, & magno charitatis ardore procedit. Qualis fuit sanctz Mariz Magdalenz, que lacrymis contritionis rigauit pedes Domi-ni, & eleemolyna unguenti preriolistimi pedes eoldem inunxit.

Quartò, eleemosynafiduciam auget apud Deum, & gaudium Spirituale producit. Quamuis enim id commune sie eleemosynz cum omni opere bono; tamen præcipuè conuenit eleemolynæ, cum per eam Deo simul & proximo gratum præstemus obsequium; & sir opus, quod non obscurè, sed apertissimè dignoscitur esse bonu. Hinc est illud Tobiæ . Fiducia magna Tob. 4. erit cor am summo Deo eleemos yna omnibus facientibus eam. & illud Apostoli, Vinctis compassi estis, nolite it aque amit- Heb. 10. tere confidentiam vestram. Denique sanctus Cyprianus in sermone de eleemofyna, eleemofynam vocat folatium grande credentium.

Quinto, eleemosyna conciliat beneuolentiam multorum qui pro benefactoribus Deum precantur, eisque vel gratiam conuersionis, vel donum perseuerantiæ, vel incrementum gratiæ, & gloriæ im-

petrant

petrant. Nam his omnibus modis intelligi potest verbum illud Do-

Luc. 16. mini, Facite vobis amicos de mammona iniquitatis, vt cum defeceritis, reci-

piant vos in aterna tabernacula.

Sextò, eleemolyna dispositio est ad gratiam iustificantem. De hoc fructu loquitur Salomon in Pro-

Prou. 5. uerbijs, vbi dicit, Eleemosynis & fide delitta purgantur. Et Dominus audita liberalitate Zacchai dicen-

Lue. 19. tis, Ecce dimidium bonorum meorum do pauperibus, & si quem defraudaui, reddo quadruplum: ait, Hodie salus buic domuifacta est. Deniq; in Actis Apostolorum legitur dictum suisse Cornelio nondum Christiano, qui crat

eleemosynarum multarum largitor;
AA. 10. Eleemosynatua ascenderunt in memoria
in conspectu Dei. Ex quo loco probat

Lib.1.de eleemofynas impetrasse à Deo grapradest tiam fidei Christianz, & persectz rume.7. iustificationis.

Septi-

Septimò denique eleemolyna Lepè causa est, ve crescant bona temporalia. Id quod affirmat Sa-pieus, cùm dicit, Fæneratur Domino, Pro 19. qui miseretur pauperis. & rursum Qui dat pauperibus, nunquam egebit.' Idem exemplo suo Dominus do- Ioa. 6. cuit, cum iuffit discipulis, vt quing; panes, & duos pisces, quos solos habebant, distribuerent turbis : & effecit, vt reciperent duodecim cophinos plenos fragmetorum pa-num, & piscium, qui ad multos dies illis sufficere potuerunt . Tobias quoque, qui bona sua cum pauperibus liberaliter communicabat, ingentes diuitias breui consequutus est. Vidua quoque Sarephtana, 3. Reg. quæ modicum farinæ & olei, Eliæ 17. Prophetæ in eleemolynam tribuit, id ex beneficio Dei consecuta est, ve ad-longum tempus farina, & oleum ei non defuerit. Exempla præterea plurima, & dignissima quæ, legantur, exstant apud Gregorium E 2

90

implerevellent. & quod debitoribus suis non folum debita dimittere nollent, sicut sibi à Deo dimitti postulabant, sed neque vellent dilationem aliquam debitoribus suis concedere. Item quod tempus, quod ie unantes in oratione ad Deu confumere debuissent, in litib. prophanis,immò & in contentionibus cofumebant. Denig; quòd non folum, vt par erat in diebus ieiuniorum, no vacabant spiritualibus studijs, sed peccata peccatisaddetes, proximos suos impiè percutiebant. Hæc & similia cauere debent viri pij, si ieiunia sua cupiunt esse Deo grata, & sibi vtilia,sic, vt sperare possint deinceps viram bonam, & mortem pretiolam . Restat eleemolyna ex tribus operibus, quæ Angelus Raphaelapud Tobiam laudauit, & nobis

omnibus ad imitandum propoluit.

## CAPVT IX

De nono pracepto artis bene moriendi, quodest de elsemosyna.

DE eleemosyna tria breuiter ex-Aus, modus. Et quidem quod aliquod sit præceptum de eleemosyna facienda,nemo vnquam in dubium reuocauit. Nam etiamsi nihilaliud baberemus, fatis abunde fufficeret fententia Iudicis iustissimi, & supremi, qui in extremo iudicio iniquis dicet, Discedne à me maledicti in ignematernum, qui paratus est Diabolo O Angelis eius : Esuriui enim , & nondediftis mili manducare; fitius, & non: dedistis mihi potum. hospes eram, & non collegiftis me; nudus, & non cooperuistis me infirmus, & in careere . 6 non visitastis me. & paulo post addit , Quamdiù non fecifis vni de minoribus his , nec mihi fecistis. Ex Googqua ,

quo loco possumus intelligeread e-Leemolynam faciendam non teneri nisi eos, qui possunteam facere. Nã iple etiam Dominus no legiturista opera fecisse; sed solum ex pecunijs sibi datis iussisse partem aliquam pauperibus donari, vt ex ilso Euangelij loco potest intelligi, vbi cum

Ioan: 13. Dominus dixisset Iuda, Quod facis, faccitius, existimauerunt discipuli, imperasse Dominum Iudæ, vt ex loculis, quosportabat, egenis ali-

In 4. See quid daret. Theologi tamen hoc 16.

lo præcepto decalogi, Honora parentes: alij in eo , Non occides. Sed uon est necesse hoc præceptum in decalogo contineri, cum eleemolyna pertinear ad charitatem, præcepta decalogi sint præcepta institiæ. Sed fi omnia præcepta mora-ha reuocari debeant ad decalogum, probabilis est Alberti Magni sententia, qui præceptum de eleemo-

Tyna facienda reuocat ad illud', Non

fura-

fur aberis; quoniam genus furti esse videtur, non tribuere pauperibus, quod debemus. Sed probabiliorvi-2-2-4. detur sententia sancti Thomæ, qui 32-2015. hoc præceptum reducit ad primum secundæ tabulæ; Honora parentes. Honor enim parentum non intelligitur co loco fola reuerentia, sed præcipuè procuratio terum necelfariarum ad vitam, quæ est eleemo-fyna quædam, quam debemus principali proximo nostro, vt explicat fanctus Hieronymus in Commentario ad caput decimum quintum Sancti Matthæi. Ex quo intelligitur, deberi etia eleemolynam alijs proximis nostris egentibus. Accedit, quòd præceptum de eleemosyna, non est negatiuum, sed affirmatius: inter præcepta autem secundam tabulæ nullum est affirmatiuum, nisi primum, quod est, Honora parentes. Sed de his fusiùs disputare non est huius loci. Atque hac de necessitate eleemolynz.

Iam verò fructus eleemolyna copiosissimus est. Primum enum eleemolyna liberat à morte sempiterna, siue id siat per modum satisfactionis, siue per modum dispositionis ad gratium, siue aliquo alio modo. Id enim maniscità docent Scriptura diuine. In libro To-

Tob. 4. biæsic legimus, Eleemosyna ab ommi peccato, & à morte liberat, & non patitur animam me in tenebras. & in codem libro Angelus Raphiel di-Tob. 12. sertis verbis ait. Eleemosyna à morte

liberat; & ipfaest, qua purgat peccata, & facit muenire misericordiam, & vitam aternam. & Daniel ad Rege Dan 4. Nabuchodonosor ait, Quamobrem,

Rex, confilium meum placeat tibi, & peccata tua eleemosynis redime & iniquitates tuas misericordijs pauperum.

Dinde eleemosyna, si siat ab homine iusto, & ex vera charitate, meritum habet æternæ vitæ; cuius veritatis testis erit Christus Judex vinorum, & mortuorum, cum

cilm in iudicio dicet, Venite benedidi Patris mei, percipite Regnum, qued Mass.25 vobis paratum est ab origine mundi: Esurini emm, & dedistis mini manducare. & infrà: Quod fecists vm ex fratribus meis minimu, mini fecistis.

Terriò eleemosyna vim habet cuiuldam baptifmi, peccara videlicet, quo ad culpam, & pænam fimul delendi, dicente Ecclesiastico, Eccl s. Sicut aqua extinguit ignem, it a eleemofyna extinguit peccarum. Aqua enim penitus extinguit, vt nec fumus quidem supersit, atque hoc ipsum lan-& Patres docent, Cyprianus, Ambrofius, Chrylostomus, Leo. San-Aus Cyprianus in sermone de elecmosyna fic ait, Sicut lauacro aqua salutaris gehenna ignis extinguitur, ita eleemosynis atque operibus suftis dels-Borum flamma sopitur. Sanctus Ambrofius in fermone trigefimo pri+ mo, Eleemosyna, inquir. quodam modo, animarum aliud est lauacrum, ficut dit Dominus, Date eleemosynd, & omnia

munda sunt vobis; nist quod salua fide dixerimus, indulgentior est eleemolyna quam lauacrum; lauacrum enim femel datur & semel ventam pollicetur: elemosynam autem quoties feceris, toties eveniam promereris. Sanctus Ioannes Chrysistomushomilia 25. in Acta Apostolorum, Non est, inquit, peccatum, quod non possit purgare eleemofyma, quodue non posit extinguere. Sanctus Leo sermone quinto de Collectis, Eleemosyna , inquit, peccata delent, mortem perimunt, & panam perpetui ignu extinguunt. Hæc fanè magna est elcemolynæ prærogati-ua, & deberet omnes homines ad amorem eleemosynæ inflammare. Sed hoc non de quacunque eleemo-Jyna intelligendum elle videtur, Jed de illa duntaxat, que ex magna contritione, & magno charitatis ardore procedit. Qualis fuir san &z Mariæ Magdalenæ, quæ lacrymis contritionis rigauit pedes Domini, & eleemolyna vnguenti prerioliffimi pedes eosdem inunxit.

Quartò, eleemosynasiduciam auget apud Deum, & gaudium Spirituale producit. Quamuis enim id commune sit eleemosynz cum omni opere bono; tamen præcipuè conuenit eleemosynæ, cum per eam Do simul & proximo gratum præstemus obsequium; & sit opus, quod non obscurè, sed apertissimè dignoscitur esse bonu. Hinc est illud Tobiæ . Fiducia magna Tob. 4. erit coram summo Deo eleemosyna omnibus facientibus eam. & illud Apostoli, Vinctis compassi estis, nolite it aque amit- Heb. 10. tere confidentiam vestram. Denique sanctus Cyprianus in sermone de eleemofyna, eleemofynam vocat solatium grande credentium.

Quinto, eleemosyna conciliat beneuolentiam multorum qui pro benefactoribus Deum precantur, eisque vel gratiam conuersionis, vel donum perseuerantiæ, vel incrementum gratiæ, & gloriæ im-

E petrant

petrant. Nam his omnibus modis intelligi potest verbum illud Do-

Luc. 16. mini, Facite vobis amicos de mammona iniquitatis, vt cum defeceritis, reci-

piant vos in aterna tabernacula.

Sextò, eleemolyna dispositio est ad gratiam iustificantem. De hoc fructu loquitur Salomon in Properbis, vhi dicit. Eleemolynis des fia

Prou. 5. uerbijs, vbi dicit, Eleemosjinis & side delieta purgantur. Et Dominus audita liberalitate Zacchæi dicen-

Live. 19. tis, Ecce dimidium bonorum meorum do pauperibus, & si quem defraudaui, reddo quadruplum: ait, Hodie salus buic domuifatta est. Deniq; in Actis Apostolorum legitur dictum fuisse Cornelio nondum Christiano, qui erat eleemosynarum multarum largitor;

AA. 10. Eleemosynatua ascenderunt in memoria in conspectu Dei. Ex quo loco probat

Lib.1.de eleemolynas imperrasse à Deo graprades. tiam sidei Christianz, & persectz rume.7. iustissationis.

Septi-

95

Septimò denique eleemolyna lapè caula est, vi crescant bona tem-poralia. Id quod affirmat Sa-piens, cùm dicit, Faneratur Domino, Pro. 19. qui miseretur pauperis. & rursum Qui dat pauperibus, nunquam egebit." Idem exemplo suo Dominus do- Ioa. 6. cuit, cum iussit discipulis, vt quing; panes, & duos pisces, quos solos habebant, distribuerent turbis : & effecit, vt reciperent duodecim cophinos plenos fragmetorum pa-num, & piscium, qui ad multos dies illis sufficere potuerunt. To-bias quoque, qui bona sua cum pauperibus liberaliter communicabat, ingentes diuitias breui consequutus est. Vidua quoque Sarephtana, 3. Reg. quæ modicum farinæ & olei, Eliæ 17. Prophetæ in eleemolynam tribuit, id ex beneficio Dei consecuta est, vo ad-longum tempus farina, & ole-um ei non desuerit. Exempla præterea plurima, & dignissima quæ, legantur, exstant apud Gregorium

Turonicum libro quinto historiæ Francorum; apud Leontium in vita sancti Ioannis Eleemosynarij; apud Sophronium in Prato Spirituali, capite 185. & 201. Idem confirmat sanctus Cyprianus in sermone de eleemosyna, & sandus Basilius in oratione ad diuites, vbi eleganti similitudine comparat diuitias aquis puteorum, quæ si frequenter hauriantur, semper meliores, & copioliores scaturire solent; si verò immotæ conseruentur, decrescunt, arque putrescunt. Hæc auari diuites non libenter audient, & vix credent; sed post hanc vitam intelligent, & vera esse credent, quando intelligere, vel credere, nihil proderit.

Supereit, vt de modo largiendi eleemolynas aliquid scribamus. Id enim præ omnibus alijs rebus necessarium est, vt piè, sancteq, viuamus, & selicissime moriamur. Primum igitur necesse est, vt elee-

molynas faciamus intentione rectiffima placendi Deo, non ad captandam auram popularem. Id enim Dominus noster disertis verbis docet, cum ait, Cum facis eleemosynam, Matt. 6. noli tuba canere : & nesciat sinistra tua, quid faciat dextera tua. Explicat hunc locum fanctus Augustinus in expl;- Trad.6. catione Epistola sancti Ioannis, vbi per sinistram, intelligit intentio--nem faciendi eleemolynam propter honorem temporalem, vel aliud quodcumque temporale lucrum: per dexteram, significari dicit intentionem faciendi eleemosynam propter vitam æternam, propter gloriam Dei, propter proximi charitatem.

Deinde, facienda est eleemosyna prompte, facile, vi non videatur extorta precibus, nec differatur de die in diem, si statim sieri possit. Ne dies, inquit Sapiens, vade, & re-Prous. nertere, cras dabo tibi, cum statim possis dare. Abraham amicus Deirogat Gen. 18.

hof-

ized by Google

102

hospites, vt ad se divertant, no expe-Gen.19. Stat, vt ab eis rogetur. Quod idem fecit nepos eius iustus Loth. Sic et-Tob. 1. iam Tobias non expectabat pauperes, vt ad se venirent, sed ipse eos

quærebat.

Tertio, requiritur, vt eleemosyna fiat hilariter, non cum tristitia. In omni dato, inquit Ecclesia-

Ecc. 13. sticus, hilarem fac vultum tuum. Et Apostolus, Non ex tristitia, aut ex necessitate: hilarem enim datorem di-

ligit Deus.

Quarto, necesse est, vt eleemosyna siat humiliter, sic vt intelligat homo diues, se plus accipere, quant dare: de qua re sic loquitur sanstus Gregorius, Multum ad edu-

Lib. 21. mandam dantis superbiam valet , si moral . cum terrena tribuit , verba sollicitè ma-

cap. 14. giftri caleftis penset, qui ait: Facite volis amicos de mammona iniquitatis, vt cùm defeceritis, recipiant vos in aterna tabernacula. Si enim eorum amicii ijs, aterna tabernacula acquirimus; dantes

Digitized by Google

pra-

proculdubio pensare debemus, quia patronis potius munera offerimus, quam

egenis dona largimur.

Quinto, opusest, vt eleemolyna abundanter tribuatur pro modo facultatum. fic enim docet Tobias infignis eleemolynarius, Quo- Tob.4. modo, inquit, potueris, ita esto misericors: si multum tibi fuerit, abundanter tribue; si exiguum tibi fuerit, etiam exiguum libenter impertiri stude. & Apo- 2 Cor. 8. folus docet, eleemolynam effe dandam, vt benedictionem, non vt auaritiam. & fanctus Ioan. Chryfostomus addit, Non dare, sed copiosè dare , eleemosyna est. Et in codem sermone addit, eos qui audiri volunt, cum Deo dieunt, Miserere mei Serm 17 Dem secundum magnam misericordiam, ad pop. tuam; debere etiam misereri pauperum secundum magnam eleemosynam luant.

Postremò, necesse est superomnia alia, ve qui vult saluus esse, ac per hoc bene mori, diligenter E 4 inue-

ized by Google

inuest get, vel per se legendo, & meditando, vel per homines verè doctos, & pios, an diuitiæ superuacanez possint absque peccaro retineri, aut fint necessario dandæ paupe-ribus: & rursum quæ sint appellandæ diuitiæ superuacaneæ, quæ necessariæ. Fieri enim potest, vt alicui mediocres opes superuacanez fint, alteri ingens copia diuitiarum planè necessaria esse videatur. Et quoniam opusculum hoc meum non requirit, nec patitur Scholasticarum questionum prolixitatem, annotabo hic breuiter loca Scripturarum sanctarum, & Doctorum, tum veterum, tum recentio-. rum,& finem huic disputationi imponam.

Loca Scripturæ sunt, Matthæis sexto, Non potestis Deo servire, & mammona. Lucæ tertio, Qui habet duas tunicas, det non habenti; & qui habet escas, similiter faciat. Lucæ duodecimo dicitur diviti habenti multa bona,

vt vix sciret, vbi ea reponeret, stalte hac notte repetent à te animam tuam. Quæ verba sic exponit sanctus Augustinus in sibro 50. homiliarum, homilia septima, vt ille diues perierit in æternum, quia superuacaneas opes resinuerit.

Loca Sanctorum Patrum præcipua hec funt. Sanctus Bafilius in Oratione ad divites, At tu, inquit, nonne spoliator es, qui qua dispensanda accepifi, propria reputas? & paulo post, Quocirca, inquit, tot pauperibus minriam facis, quot dare valeres. San-Aus Ambrosius sermone 81, Quid, inquit, iniustum est, si cum aliena non inuadam, propria diligenter seruem? ·O impudens dictum ! propria dicis ? qua? & infra , Non minus est criminis, quam babenti tollere, cum posis, & abundes, indigentibus denegare. San ctus Hieronymus in Epistola ad Hedibiam quæstione prima, Si plus, inquit, habes, quam tibi ad victum, & ve-ES

ftitum necessarium eft; illud eroga, Ginillo debitricem esse te noueris. Sanctus Ioannes Chrysoft. homilia 34. ad populum Antiochenum, Nunquid, inquit, tua possides? res pauperum tibi funt credita, fine ex laboribus iustis, sine ex hareditate paterna possideas. Sanctus August. tractatu in Psalmum 147. Superflua, inquit, die nits necessaria sunt pauperi: res aliena posidentur, cum superflua possidentur. Sanctus Leo insermone quinto de Collectis fic ait, Terrena, & corporea facultates ex Dei largitate proueniunt, vt meritorationem corum quafiturus fit, quano magis posidenda, quam dispenfanda commist. San cus Gregorius in tertia parte Pastoralis curæ, admonitione vigefima fecunda: Admonendi sunt, inquit, qui nec aliena appetunt, nec sua largiuntur, vt sciant sollicitè, quòd ea de qua sumus, cunttis hominibus terra communis est, & idcircò alimenta quoque omnibus comuniter profert, & incasu se innocentes putant, qui

qui commune Dei munus sibi prinatism vendicant. Sanctus Bernardus in Epistola ad Henricum Archiepifcop. Senonensem fic ait Wostrum eft, pauperes clamant, quod effunditis: nobis crudeliter subtrabitur, quod vos inaniter expenditis. Sanctus Thomas in lecunda lecundæ, quæstione sexagesima sexta, articulo septimo, Res mouit, quas aliqui superabundanter babent, ex naturali iure debentur pauperum suftentations. & quæstione 87. artic. 1: Dominus, inquit, non solum decimam partem, fed omnia superflua pauperibus inbet exhiberi. Denique idem auctor seribens in quartum librum sententiarum ad quintamdecumam distinctionem, testatur, băc ipsam esse doctrinam communem omnium Theologoru. Addo hoc loco, quàd si quis forte conten. dere velit ex rigore iuris, non efle superuacanea danda pauperibus; mmen negare no poterit, saltem ex charitate id esse faciendum. Parum

. 6 autei

autem refert, virum quis ex defectu institiz, aut defectu charitatis in gehennam descendat.

## CAPVT X.

De decimo pracepto Artis bene moriendi, quod est de Sacramento baptismi.

Xplicatis virtutibus præcipuis, Equæ docent artem bene viuendi:addemus nunc pauca ex doctrina Sacramentorum, quæ non minus adiquant ad candem artem bene viuendi feliciter addiscedam. Sacramenta à Christo Domino instituta septem numerantur, Baptismus, Cofirmatio, Eucharistia, Pœnitentia, Ordo, Marrimonium. Extrema Vnchio. Quæ sunt veluti instrumenta diuina, quibus vtitur Deus per ministerium seruorum fuorum ad gratiam diuinam conferendam, vel augendam, vel restituendam; vt homines libe-

rati à seruitute Diaboli, & translati ad honorem filiorum Dei, ad beatitudinem sempiternam cu Angelis Sanctis aliquando perueniant. Exhis igitur sanctissimis Sacrametis propositum nobis est breuiter demonstrare, quis in arte bene viuendi proficiat, quis deficiat; ve inde possit intelligi, quis ad selicem mortem aspirare possit; quis è contrario mortem inselicem expectare debeat, nissivitam, moresque commuter.

Ordiamura primo Sacramento. Baptismus primumest in sacramentis, & iure dicitur ianua sacramentorum; quoniam nist Baptismus præcedat, non est yllus homo idoneus ad sacramenta cætera suscipienda. In sacramento Baptismi hi ritus seruantur. Primum omnium debet, qui baptizandus est, per se, vel per alium consiteri sidem Catholicam. Deinde, abrenuntiare debet Diabolo, & pompis eius, & operi-

peribus eius. Tertiò, baptizandus est in Christo, in quo baptismo traffertur à seruitute diaboli ad gratiam filiorum Dei; & peccatis omnibus deleris accipit dona cæleftis gratiz, per que filius Dei ad-optiuus, & hæres Dei, & cohæres Christi constituitur. Quarto, datur ei stola candida, & iubetur eam puram, & nitidam conseruare vsque ad mortem. Quinto, datur quoque candela accenfa, quæ fignificat opera bona, quæ debet adiungere dum viuit,ad innocentiam vitæ, quam fignificat flola candida, paulò antèsuscepta. Sic enim loquitur Dominus in Euangelio, Sic luceat lux vestra coram hominibus, ve videant opera vestra bona , & glorifisent patrem vestrum, qui in calu est.

Hi sunt precipul ritus, quibus viitur Ecclesia in conferendo baprismo: Omitto enim exterds; qui ad rem nossram non pertinent. Exhis poterit vnusquisque intelli-

gere,

gere, an bene vixerit à suscepto baptismo vsque ad annum, quem nunc agit. Ego verò vehementer suspicor paucos esse inueniendos, qui omnia impleuerint, quæ vel se facturos promiserint, vel certè Mat, 200 implere debuerint. Multi enim funt vocati, pauci verò electi. & angusta Mast. 7- est via, qua ducit ad vitam, & pauci va-

Incipiamus à Symbolo fidei; quot funt homines rullici, vel mendici, vel opifices artium infimarum, qui symbolum sidei vel non tenent memoria, vel nunquam didicerunt; vel sciunt quidera verba fonare, sed sententiam non percipiunt? Et tamen in baptismo, per patrinos, ad fingulos articulos credere le responderunt. At si Christus per sidem babitare deber in cordibus nostris, vt Apo- Eph.; folus Paulus docer, quo modo habitabit in cordibus corum, qui vix per linguam sonare possunt verba

Symboli, & in corde nihil prorlus habent? & si Deus side purisicat corda nostra, ve Apostolus l'etrus loquitur; quàm sordidum erit cor illorum, qui sidem Christi corde non perceperunt, quamuis baptisinum in carne perceperint? Loquor autem de adultis, non de infantibus. Infantes enim per habitum gratia, sidei, spei, & charitatis iustissicantur: sed cum adoleuerint, sidei symbolum discere, & sidem Christiana corde credere debent ad iustitiam,

Rom. 10 & ore confiteri tenentur ad falutemi vt Apostolus apertissime docet in

Epistola ad Romanos.

Veniamus ad alterum ritum. Christiani omnes vel per se, vel per patrinum, interrogati, an abrenuntient Diabolo, & pompis eius, & operibus eius, respondent, abrenuntio. At quam multi sunt, qui verbo abrenuntiant, re ipsa non abrenuntiant? quin potius, quam pauci sunt, qui pompas, & operi

& opera diaboli non toto corde di-· ligant, & sequantur? Et tamen Deus omnia videt, & irrideri non potest. Ergo qui bene viuere cupit, & bene mori desiderat, ingrediatur in cubiculum cordis sui, & non se ipse fallat, sed seriò, & attentè cogitet, & recogitet, an pompis mundi huius delectetur, an operibus diaboli, quae funt peccata, in corde fuo, & in factis, dictisque suis locum dederit. Sic enim vel conscientia bona eum consolabitur, vel conscientia mala ad pænitentiam eum adducer.

In tertio ritu manifestatur nobisibenesicium Dei tam sublime, tam profundum, tam longe lateque patens, et si totos dies; & totas noctes cosumeremus in eius admiratione, & agendis pro ea gratijs Deo, nihil dignu tanto benesicio præstaremus. Deus bone, quis capiat, quis non obtupescat, quis non totus in pias laterymas conuertatur, si cogitet; ho-

minemad inferos iure damnatum, repente per Christi baptisinum, transire de captiuitate miserrima ad ins Regni feliciffimi? Sed quantò est hoc beneficium maius, tantò est etiam plurimorum hominum ingratitudo magis detestanda; çum pauci sint ; qui vix ad vsum rationis peruenerunt, cum incipiut Deo beneficium tam admirandum quasi renunciare, & in seruos se ipsos Diabolo tradere. Quid enim est, in prima adolescentia, concupiscentiam carnis, concupiscentiam oculorum, & superbiam vitæ sectari, msi cum Diabolo amicitiam & fœdus coptrahere, Christum Dominum're, & factis abnegare? Rari sint, qui auxilio Dei singulari præuenti, gratiam baptismi diligenter custodiunt, &, vt loquitur Ieremias, iugu Domini portare in-

Thre. 3. cipiunt ab adolescentia sua. Sed nisi vel gratiam baptisini diligenter conseruemus, vel per veram pæni-

ten-

tentiam item diabolo renuntiemus, & ad Christi servitutem reuertamur, & in ea ad mortem vsque perseneremus, nec bene viuere,nec à mala morte liberari poterimus.

Quartus ritus in copolitus est, vt stolam candidam baptizatus accipiat, eamque ferre iubeatur, quousque ad conspectum Domini veniat. Quo ritu fignificari diximus vitæ innocentia, per baptismi gratiam comparatam, diligentissimè conservandam esse vsque ad mortem, Sed quis explicet, quantæ fint insidiæ diaboli, hostis perpetui generis humani, qui nihil magis procurat, quâm veste illam maculis omnis generis afpergere? Itaq; paucistimi reperiuntur, qui fi diutius vixerint, fordes peccatorum cuadant. Certe fanctus Dauid , bea- Pf. 118. tos immaculatosin via esse pronūciauit. Sed quò difficultas maior est in via sordida fine maculis

incedere, tantò gloriosior erit palma, & corona innocentis vitæ. Debent igitur omnes, qui bene viuere, & beate mori desiderant, vestem innocentiæ totis viribus candida feruare. Sed si fortè illi maculæ aliquæ adhæserint, debent iterum atq, iterum eam in sanguine Agni dealbare; quod fit per veram contrittonem, & per la crymas pænitentiæ. Certè sanctus Dauid cum peccatum suum longo tempore defleuisset, respirauit in spem gratiz, & Domino gra-

Pfal, co. tias agens confidencer dixit, Afterges me Domine hyssopo, lauabis me, & super niuem dealbabor.

> Postremus ritus est, cereum lucentem accipere, manibusque illum gestire; id quod, vesuprà diximus, nihil fignificat aliud, nisi opera bona; quæ ad innocentiam vitæ adiungenda sunt. Quæ sint autem opera bona quæ facienda sunt ab hominibus renatis per baptilmum in Christo; exemplo suo docet Apostolus.

stolus cum dicit , Bonum certamen 2. Tim. certaui, cursum consummani, fidem ser- 4. uaui: inveliquo reposita est mibi corona institia quam reddet mibi in illa die iustus sudex. His paucis verbis breuissime numerata sunt omniabona opera, quæà renatis per baptilmum in Christo facienda sunt. Oportet enim fortiter dimicare aduersus tentationes diaboli, qui tanquam s. Pet. 5. leo rugiens circuit quarens quem deuoret. Oportet etiam cursum bonorum operum confummare in observatione mandatorum Domini, iuxra illud Pfalmi, Viam mandato- Pfal, 11. rum tuorum cucurri, cum dilatasti cor meum. Oporter denique fidem Domino nostro servare in multiplicadistalentis, vel in colenda vinea, vel in villicatione commissa, vel in præfectura familiænobis impolita, vel in alijs quibuscunque negocijs nobis à Domino commendatis. Voluit enim sapientissimus Dominus, nosquidem, vt filios adoptiuos ad

hæreditatem cælestem admitteres sed vtid cum maioregloria sua, & nostra fieret, placuit diuinæ sapientiæ suæ, vtbonis operibus ex gratia ipsius, & libero arbitrio nostro sactis, cælestem hæreditatem, id est, sempiternam beatitudinem mereremur. Itaque opulentissima, & gloriosissima illa hæreditas non dabitur dormientibus, vel otiantibus, vel sudentibus, sed vigilantibus, laborantibus, & ad sinem vsque vitæ in operebono perseuerantibus.

Discutiat ergò vnusquisque opera sua, & vitam, ac mores suos diligenter examinet, si vult bene viuere, & feliciter mori : & si conscientia sua testimonium sibi reddit, quòd bonum certamen certauerit cum vitijs & concupiscentijs, & cum omnibus tentationibus serpentis antiqui: & quòd cursum seliciter consummauerit in omnibus mandatis, & sustificationibus Domini sine querela: & quòd sidem

dem Domino servauerit in omnibus officijs, vel præfecturis sibi commissis; securus exultet, & cum Apostolo dicat, Reposita est mihi carona iustitia, quam reddet mihi Dominus instus Index. Quod si conscientia accurate discussa testetur, in certamine cum hoste generis humani non leuiter se vulneratam, & ignita facula víque ad animam penetrasse, idque non semel, sed sæpius: & quod in cursu operum bonorum sæpè defecerit, & non solum alacriter non cucurrerit, sed præ lassitudine in via sederit, vel iacuerit: & denique fidem Domino in negocijs sibi commissis non seruauerit, sed partem sucri sibi abstulerit, vel inanis gloria, vel acceptio personarum, vel aliquid huiusmodi; ad remedium pænitentiæ, atque ad ipsum Deum, vt medicum, fine interpolita mora recurrat; & non differat hoc negocium negoDe arte benè moriendi tempus; quia mortis neque diem scimus, neque horam.

## CAPVT XI.

De pracepto vndecimo Artis bene moriendi, quod est de Confirmatione.

Post Sacramentum baptismi le-quitur sacramentum Confirmationis, ex quo duci potest documentum ad bene viuendum no minùs accommodatum, quàm ex baptismo: quamuis enimbaptismi facramentum sit magis necessarium, quàm sacramentum confirmationis, tamen facramentum confirmationis nobilius est, quam sacramentum baptismi.Id quod intelligi potest ex Ministro, ex materia, & ex effectu. Minister ordinarius baptismi est presbyter, vel diaconus, & in tempore necessitatis quilibet homo. Minister consirmationis ordinarius est Episcopus; & ex dispen-Satio-

fatione Summi Potificis solus presbyter. Materia baptismi est aqua naturalis, materia confirmationis est oleum pretiosum mistum balsamo, & ab Episcopo consecratum. Effectus baptilmi est gratia, & character, qualis requiritur ad procreandum infantem spiritualem, iuxta illud fancti Petri, Quafi modo geni- I.Pet. 2. ti infantes lac concupifcite. Effectus confirmationis est gratia, & charaeter, qualis requiritur ad creandum militem Christianum ad pugnandum aduersus hostes inuisibiles.iuxta illud fancti Pauli , Non est nobis Ephef.6. colluctatio aduersus carnem & sanguinem, sed aduer sus Principes, & potestates, aduersus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritualia nequitiæ in calestibus. Denique in baptismo datur infantibus gustus salis: in cofirmatione infligitur alapa, vt difcat miles Christianus pugnare non feriendo, sed pariendo.

Sed-vr facilius intelligamus, F quod quod sit officium hominis chris mare inuncti, hoc est, militis Christiani, videndum est, quid acceperint Apostoli in sua confirmatio-ne, quæ data est eis in die Pentecostes. Apostolienim non fuerunt confirmati propriè per sacramentum Chrismatis, sed acceperuntà Christo Principe sacerdotum effe-Etum sacramenti sine sacramento. Acceperunt autem tria dona, sapientiam, eloquentiam, & charitatem inaltiffimo gradu, & præterea donum miraculorum, vtilisfimum ad convertendos infideles ad fidem. Atque hæc dona fignificauerunt igneç linguz,quç in die Pentecostes apparuerunt, & sonitus vehemens, qui simul auditus est. Siquidem lumen ignis sapientiam, calor eiuldem ignis charitatem, figura linguæ eloquentia, & sonitus vehemens donum miraculorum fignificabant. Sacramentum nostræ confirmationis non adfert leçü donum

num variarum linguarum, neque donum miraculorum; quoniam hæc necessaria erant non pro ipsorum Apostolorum vtilitate, & perfectione, sed pro conversione infidelium: Sed adfert donum sapientiæ spiritualis, & donum charitatis,quæ benigna & patiens est; & in fignum hutus patietiæ, quæ est virtus rarissima, & pretiosissima; alapam dat Episcopus publice homini confirmato; nimirum vt intelligat, se militem Christi esse creatu; non ad percuriendum, sed ad patiendum non ad iniurias inferendas. sed ad tolerandas. Sic enim pugnatur in Christiana militia non aduerfus homines, quos videmus, fed aduerfus dæmones, quos non videmus. Sic enim pugnauit, & vicit Imperator noster Christ, qui cruci affixus debellauit aereas potestates; & fic pugnabant Apostoli reces cofirmati, qui flagellis grauter cesi in concilio Iudxorum, ibat gaudetes à At. 5. F 2

conspectu concily, quoniam digni babiti erant pro nomine lesu contuineliam pati. Hæc videlicet est gratia sacramenti confirmationis, id efficere, vt homo casus iniustè, non cogitet de vindicta, sed gaudeat, se propter iustitiam iniuriam pati.

Ingrediatur nunc homo confirmatus in cor suum, & diligenter attendat, an dona Spiritus sancti, ac præcipuè sapientiam, & fortitudinem in corde suo inueniat. Attendat, inquam, an acceperit sapiétiam lanctorum, quæ magni facit bona æterna, & contemnit temporalia; & fortitudinem militu Christi, qui iniurias accipiunt libentiùs, quam faciunt. Ac neforte decipiatur, descendatad praxim, examinet conscientiam suam. Nam si verè inueniat, se promptum ad elecmolynas faciendas, non ad opes cu-mulandas: & fi passus iniuriam, de vltione non cogitauit, sed facillime, & libentistime iniuriam condonauit;

uit; iure poterit in spiritu exultare, vt qui pignus in corde suo habeat spiritus adoptionis filiorum Dei. Sed si post acceptum Confirmationis Sacramentum, non minus cupidum, non minus auarum, non minùs iracundum, non minùs impatientem esse se videat, & re ipa difficulter patiatur, fibi nummu aureum, vel argenteum exire de marsupio ad pauperem reficien-dum; & contra, si pronum se cernat esse ad omnes captandas lucri occasiones : & rursus, si facilem se cognoscat ad iram, pronumad vitionem, & etiamab amicis rogatus, vt offensionem remittat, exorari se non patiatur : quid hinc colligere paterit, nisi se Sacramensum accepisse, gratiam Sacramenti non accepisse?

Hæc dixerim pro ijs, qui maiores natu funt, cum ad hoc Sacramentum suscipiendum accedunt; nam qui in prima ætate vix doli capaces ad confirmationem accedūt;
ijs dona, & virtutes infundi credendum est, cum nihil sit, quod impediat. Sed timendum est illis, ne superuenientibus criminibus, & pœnitentia in longum tempus dilata,
spiritum in confirmatione susceptum extinguant, id est, Spiritus sandi gratiam amittant. Sic enimintelligitur, quod monet Apostolus,
spiritum volite extinguere. Ille enim,
quod ad se attinet, Spiritum san-

ctum extinguit, qui gratiam Dei in se extinguit.

Qui ergo cupit semper bene viuere, vt ei contingat semel bene mori; sacrametorum gratiam magnifaciat, quæ sunt vasa cælestium thesauroru, ac præsertim sacrameta illa magnifaciat, que semel amissa inueniri nullo modo queut; quale est sacramentum consirmationis, in quo thesaurus incomparabilis bonorum accipitur. Quauis enim character sacramentorum deleri no

Lib. 1. Cap. XII.

possit; tamen character sine gratiæ donis, non solacium aliquod adseret, sed pænam consusionis augebit.

## CAPVT XII.

De duodecimo precepto artis bene moriendi quod est de Eucharistia.

S Acrosanda Eucharikia sacramentum est omnium maximum, in quo non fola gratia copiolissimeded ipleauctor gratiz contine. tur. Vt autem homo Christianus, quod attinet ad hoc facramentum, bene viuat, & suo tempore bene moriatur; duo necellaria sunt. Vnum vtaliquando hoc sacrosandum alimétum sumat, dicête Domino. Nisi manducaueritu carnem si- Ioan. 6. by hominis, non habebitis vitam in vobis. Alterum, vt digne cibum tamieximium manducet, dicente Aposto- 1. Cor. 11 lo in epistola ad Carinthios, Qui

manducat, & bibit indigné, iudicium sibi manducat, & bibit, nondyudicans corpus Domini. Est autem quæstios quam frequenter expediat hunc cibum sumere: & rursuro, quænam sit habenda sufficiens præparatio, vt digné, aut certé non indigné ad hoc cœleste consissium accedamus.

De priore quæstione habemus, plures, ac diuersas fuisse in Ecclesia Catholica consuctudines. In Ecclesia primorum temporum frequentissimè fideles communicabat corpori Dominico. Namideo fan-Aus Cyprianus in sermone de oratione Dominica, qui est sextus in ordine, explicat de sacra Eucharistia verba illa, Panem nostrum quotidianum da nobis hodie, ac docer, quotidie sumendă esse Eucharistiă, nist quis legitimo impedimento prohibeatur. Postea tamen charitate refrigescente, adannos integros non pauci facram comunione differe-Digitized by Google

Lib. I. Cap. XII.

bant. Hinc Innocentius Pontifex Tertius decretum illud edidit, vt Cap. O-faltem annis singulis in ferijs Pas-chalibus omnes tam mares quam de refemine acram Eucharistiam perci-miss. pere tenerentur. Videtur autem communior Doctorum sententia; valde pium, & laudabile esse, vt qui facerdotes non funt, fingulis Dominicis diebus, & festis adhuc celebrioribus ad sacrosanctam Eucharistia accedere non grauentur. Celebris est apud scriptores sententia illa, quali à lancto Augustino prolata, Quotidie Eucharistiam accipere nec Loude, nec reprehendo : omnibus tamen diebus dominicus communicandum suadead hortor. Quamuisautem liber de Ecclesiasticis dogmaribus, vnde bac fententia perita est, non videatur elle fancti Augustini, tamen vesufficauctoris est, neque contraria doctrina lancti Augustini, qui in Epifiola ad lanuarium apertissime Epishii8 docet, neque illos errare, qui quo-

**E**ZUII

tidie arbitrantur esse communicadum,neque illos,qui non quotidie, sed rariùs comunicandum esse censent. Certe qui hoc docet, nullo modo reprehenderet eos, qui mediam fententiam eligerent, vt falte fingulis diebus dominicis ad hoc facramentum accederent. Eandem sententiam placuisse sancto Hieronymo intelligi potest ex commen-tario cius in Epistolam ad Galatas; vbi exponens caput quartu, ita loquitur, Sicut nobis licet, vel ieiunare semper, vel semper orare, & diem Dominicam accepto corpore Domini indefinenter celebrare gaudentes, non ita fas eft Iudais immolare agnum, Go. Endem sententia placuit sancto Thomæ in tertia parte summæ Theologicæ;quæstione 80. artic. 10. extremo.

Quod attinet adalterum caput de præparatione ad tam magnu faeramentu percipiendu, vt in falutem, no indicium & condemnatio-

79

nem fufcipiatur, primum omnium requiritur, ve anima fit viuens vita gratiæ, non mortua morte peccati lethalis. Nam ea de causa dicitur cibus, & in specie panis datur, quia cibus non est mortuorum, sed vinentium. Qui manducat hunc panem, loan 6. Dominus air apud Ioannem, viner in aternum. & in codem loco, Care Synod. mea verè est cibus. Addidit autem Trid. Synodus Tridentina, non satis esse selle s hune cælestem cibum rite percipiendum, vt qui lethali peccato est inquinatus, fola contritione contentus fit, sed etiam per sacramentum pœnitentiæ peccata sua expiarefatagat, modò cofessarij copiam habere queat. Deinde, quia hoc facramentum non solum est panis, sed ctiam medicina, & medicina optima & saluberrima aduersus omnes morbos victoru, ideo requiritur secudo loco, vi homo zgrotus desideret bonă valetudinem, & cu-

rari cupiat ab omnibus morbis via tiorum, ac præcipuè à principalibus, quæ sunt luxuria, auaritia, superbia. Quòd autem Eucharistia sit medicina, docet sanctus Ambrosius libro quinto de sacramentis, capite quarto: Qui vulnus, inquit, babet, medicinam requirit: vulnus est, quia sub peccato sumus:medicina est coleste, ac venerabile sacramentum. & Canctus Bonauentura in libro secundo de profectu Religiosorum. capite 78. Qui se, inquit, indignum reputat, cogitet, quod tanto magu eget, & necesse babet requirere medicum, quanto magis senserit se agrotum. & sanctus Bernardus in sermone de cona Domini, admonet fratres suos, vt sanctiffimo sacramento tribuant, cum experiuntur in se minui malas propensiones, & alias a-nimi agritudines.

Postremo, sacrosancum sacramentum non solum est cibus viatorum, & medicina agrotorum,

Sed etiam Medicus doctiffimus & amantissimus; & ideo recipiendus cum ingenti exultatione, & reuerentia; & ornanda est domus anime omni genere virtutum, ac præcipuè fidei, spei, charitatis, denotio, nis, pieratis, & fructibus bonorum operum, orationis, iciunii, & elecmolynæ. Hæcenim ornamenta reauirit dulcis hospes anima nogræ, qui bonorum nostrorum non indiger. Adde, quòd iste Medicus, qui nos visitat, est etiam Rex, & Deus, quius infinita est puritas; & purissimum requirit habitaculum. Audi sanetum Ioan. Chrysostomű in fermone sexagesimo ad populu Antiochenum; Quo, inquit nov aportet effe puriorem tali fruentem facrificio?quo solari radio non splendidorem, carnem hanc dinidentem ! os quod igne Biritali replesur?

Ingrediatur nunc, quicumque bene viuere, & bene mori desiderat, in cubiculum anima sua, & clauso

7 0111

oftio folus cum folo corde fuo, coram Deo, qui seruratur renes & corda, attente confideret, quam fæpè, & cum qua præparatione com-municet facraméto Dominici corporis. Et si quideminueniat, se per Dei gratiam frequenter, & falubriter communicare, & mde bene nutriri, & à morbis vitior paulatim curari, seque in virtutibus, & operibus bonis quotidie magis ac magis proficere; exultet cum tremore, & pergat seruire Domino in timore, non tam seruili, quam casto, & filiali. Quòdsi vnus fit ex illis, qui contentiannua communione, de faluberrimo sacramento non amplius cogitant, & obliti manducare panem viuificum; quantò magis corpore pinguescunt, & dilarantur, tantò magis animæ corum debilitantur, & arescunt: intelligat, se multum desipere, & longe abeste à Regno Dei. Annua enim comunio decreta est à sacro vniuerfali Con-

Digitized by Google Cilio,

cilio non vt non fiat nifi semel per annum , fed vt fiat falrem semel per annum, nisi velint ab Ecclesia exturbari,& tradi Sathanæ. Itaque isti veplurimum non amore filiah, sed timore seruit Dominum suum in facramento recipiunt, & paulò post redeunt ad siliquas porcorum, ad mundi delitias, ad lucra temporalia, ad ambiendos fugaces honores; vt in morte audiant cum divite Epulone, Memento fili quiare- Lue. xx cepisti bona in vita tua. Quòd si quis inueniatur, qui sacramenti sacrofancti frequeter mysteria vel omnibus dieb dominicis, vel etiam quotidie, si forte sacerdotio fungatur, & tamen neq; à peccaris lethalibus fibi caucat, neq; in bonis operibus feriò fe exercest, neque de mundo verè exierit, sed vt alij, qui de mundo funt, lucris pecuniarum inhiet, carnis illecebris delectetur, ad gradus honorum & dignitatum suspiret, ille certe carnem do-

cat, & quò l'apiùs mysteria sacro-Sancta indignus attrectat, cò magis Iudam proditorem imitatur, de Mat. 26 quo Dominus ait, Melius erat ei , fe watus non fuisset home ille. Sed nemi+ ni desperandum est de salute, dum viuit. Proinde, qui in cubiculo cordis recogitat annos suos, & opera sua, & se extra viam salutis huc vs que cucurrisse cognoscit, sciat adhuc relipiscedi tempus adelle, modò seriò velit pænitentiam agere,

Adiungere liber ad finem huius capitis, quid sanctus Bonauentura scribat in vita sanctiPatris Francisci de admirabili pretate, & amore huius sanctissimi viri erga sacrosanctam Eucharistiam; vt ex eius ardore nostra tepiditas, vel frigiditas incalescat: Flagrabat, inquit, er-Francis- ga sacramentum Dominici corporis fer-

& ad viam veritatis reuerti.

cicap. 9. uore omnium medallarum; stupore ad-

mirans permaximo illa charisimam di-

Digitized by Google gnatin-

gnationem & dignantisimam charitatem. Sapè communicabat, & tam deuotè, yt alsos deuotos efficeret, cum ad agni immaculati degustationem suauë, quasi spiritu ebrius, in mentis yt plurimum rapiebatur excessum hæc ille. A quo longissimè absunt non solum laici multi communicantes; sed etiam sacerdotes plurimi celebrantes, qui incredibili sessinatione rem tam sacram peragunt, yt neque ipsi scire videantur, quid agant, neque alios rem tantam paulò attentiùs tonsiderare permitant.

#### CAPVT XIII.

De pracepto tertiodecimo artis bene moniendi,quod est de Poinitentia.

Sequitur sacramentum pænitentigquod in tribus præcipuè virtutibus positum est, quod attinetad eum, qui recipit sacramentum pænitentiæ, contritione cordisi

- Coogle

dis ; cofessione oris, & satisfactione operis. Nam qui hæc tria rite præstant, line dubitatione vila peccatorum suorum veniam affequuntur. Sed videndum est, & attentissimè considerandum, ansit vera contritio, an integra confessio, an plena Catisfactio.

Jeck 2.

Incipiamus à contritione. Toel Propheta clamat, Scindite corda vestra & non vestimenta vestra. Hebræi cum fignum doloris oftendere vellent , seindebant vestimenta sua: monet autem Propheta fanctus, vi fi velimus dolorem verum & intimum de peccato commisso coram Deo demonstrare, scindamus corda nostra. E: Prophera Dauid addit,vt non folum feindamus, fed etiam conteramus,& quafi in puluerem redigamus. Cor contritum, in-Pfal.50. quit, Chumiliatum Deus non despicies.

Quæ similitudines apertè designat, ad placandum per pænitentia Deu non fatis effe, verbo dicere, pœni-

fet me peccasse; sed opus esse do-Iore cordis intimo, & graui, qui fine fingultibus, & lacrymis ac fufpirijs inueniri vix potest. Sancti quoque Patres mirum est, quam scuere de vera contritione loquantur. Sanctus Cyprianus in sermone de lapfis, Quam magna, inquit, deliquimus, tam granditer defleamus: alto vulneri diligens, & tonga medicina non desit: pænitentia crimine minor non sit. Orare impensius oportet, & regare; diem luctu transigere; vigilijs noctes ac fletibus ducere; tempus omne lacrymis, & lamentationibus occupare; stratos solo adharere cineri, in cilicio volutari, & fordibus. Cle-Lib.; c. mens Alexadrinus apud Eusebium 17. alias in historia, pænitentiam appellat 24. baptifmum lacrymarum. Sanctus Gregorius Nazianzenus in oratione fecunda de baprismo, Recipio, inquit, panitentes, filacrymis rigatos videro. Theodoretus in Épitome diumoru decretorum, capite de pænitentia,

scribit, vulnera, quæ post baptismum accipiuntur, curabilia quidem esse: sed non vt olim facili negocio per lauacrum regenerationis, sed per multas lacrymas, & o-

pera laboriosa.

Hac & similia omnes Patres Sancti scripta reliquerunt de veritate contritionis. Hoc tempore accedunt plerique ad confessionem, qui contritionem aut modicam, aut nullam ostendunt. Sed qui volunt verè cum Deo reconciliari, & rectè viuere, vt postez securi moriantur; debent intrare in cor suum, & clauso ostio negotijsalijs, hæc, aut similia attentissime apud se voluere: Hei mihi, quid miser egi, cum tale, & tale flagitium perpetraui?primum, Patrem illum dule cissimum, auctorem omnis boni-& meiamätissimű offendiaqui me vndique beneficijs suis vallauit, cuius tot figna charitatis video, quot bona in me, vel in alijs video. Sed Digitized by Google

quid de Christo meo dicam, qui dilexit me inimicum, & indignu, & tradidit semetipsum pro me oblationem, & hostiam Deo in odorem sua- Ephes. 5. uitatu? & ego ingratus, & miser ab offentione eus non cesso. Que tanta est mea crudelitas? Dominus meus virgis fuit cæsus, spinis coronatus, clauis in cruce suffixus, vt veteribus meis peccatis, & sceleribus medicinam faceret,& ego non cel-So noua semper addere? ille nudus in cruce salutem meam sitire se clamat, & egosemper pergoacetum ei, & fel amariffimum propinare? Quis mihi præterea explicabit, de quanta gloria excideriin, cum peccatum hoc, aut illud lerhale commisi?Hæres eram Regni celestis,vitææternæ feliciffinæ:ab hac tanta felicitate,& certè tam præclara, & omnibi modis maxima excidi mifer, per illam breuissima voluptatem, & per illa verba, vel in homines cotumeliosa, vel in Deum blasphema,

ie Ie

ma, quæ nihil mihi attulerunt bo. ni. Et ab illa tanta felicitare, ad qua sortem deueni? ad captiuitatem diaboli, hostis mei crudelissimi: & quàm citò frangetur maceries ista putrida corporis mei, que mométis fingulis ruinam minatur; tam citò & ego fine vllo remedio in ignem æternum descendam. Heu me miserum, fortasse cras, fortasse hac nocte in illis sempiternis ardoribus habitare incipiam. Sed super hæc omnia cor meum torquet, & lancinatingratitudo mea, filij, & serui deterrimi, in patrem, & Dominum amantissimum, & optimum: nam quò magis illeme beneficijs cumulauit, hocego magis illum peccatis meis offendi.

Hæc, & similia si attente cogitare volueris in cubiculo cordis clausus, quicumque es, qui hunc libellum diguaris legere; spero omnino te contritionis donum à bono Domino nostro imperraturum. Intrauit aliquando pænitens Dauid in solitudinem cordissui post adulterium perpetratum; & mox contritione adepta, cæpit sacrymis stratum sium rigare. Intrauit pænitens Petrus in cor suum post Christi negationem, & continuo sleuit amarè. Intrauit pænitens illa peccatrix in cor suum, & strim sachrymis cæpit rigare pedes I z s v, & capillis suis tergere Hi sunt ergo fructus sancta: contritionis, qui non nascuntur nisi in solitudine cordis.

Iam de confessione pauca dicamus. Video multos homines sine vilo fructu, aut certè valdè modico ad hoc saluberrimum sacramentum accedere, nec aliam ob causam, sussiquia in cor suum non ingrediuntur, cum se ad confessionem faciendam parant. Aliqui sunt, qui ira negligenter ad hoc opus accedunt, vt solum generatim, e confuso quodam modo di-

# 144 De arte benè moriendi

cere possint, se omnia præcepta violasse, vel omnia peccata mortalia perpetrasse: quibus non alia quàm generalis, & confusablolutio conueniret, immò verò neque tali abfolutione digni sunt. Consitentur enim, quod fortasse non fecerunt, & quod verè fecerunt, non confitentur. Alij sunt, qui peccata quidem sua signilatim referre, & ordine did cerunt: verum nullam rationem habent de qualitate personæ, de loco, de tempore, de numero, deque alijs, que circumstantiædici solent: quæ insignis, & periculosa negligentia est. Aliud enim est percutere clericum, altud percuterelaicum; cum priori percussioni excommunicatio adiuncta sir, non posteriori. Aliud quoque est cum virgine, aliud cum san-Etimoniali, aliud cum coniugata, aliud cum meretrice flagitium perpetrasse: aliud semel, aliud decies in idem peccatú incidisse. Idem enim

Idem enim peccatum sæpius repetitum, non vnum peccatum est, sed multiplex. Deniq; non desũt, quod magis est admirandum, qui peccata interna, vt desideria fornicationis, adulterij, homicidij, furti, arbitrentur non esse peccata, nisi opere copleantur: immò verò neque aspe-Aus impudicos, neque verba lasciua in peccatis numerent. Et tamen Dominus ipse disertis verbis loquirur, cum ait, Qui viderit mulierem Matt. 5. ad concupiscendum eam, iam mochatus est eam in corde suo. Oportet igitur, vt si quis conscientiæ suæ consulere velit, & vtilem, ac falutarem confessionem facere, primum l. bellum alique de arte recte confitendi peccata inueniat, aut certe confessariu pium, & doctum confulat: deinde in cor luum ingrediatur,& no curfim,& breuiter, sed accurate, & serid conscientiam suam discutiat,&diligeter cogitationes, desideria, ver-ba, & facta, uec non omissiones exa-

minet,& pio ac perito medico animarum conscietiam suam aperiat, arque ab eo humiliter absolutionem petat, paratus pænitentiam implere, quam ipse confessarius iniungendam esse censuerit.

Restat satisfactio, cuius maiores nostri, viri sapientsimi, multo maiorem rationem habebant, quã multi ex nobis habere videantur.Illi enim cum seriò considerarent, multò facilius hic in terris, quam in locis purgatorijs Deo satis fieri posse, mulctas imponebant grauissimas atque longissimas. Et quidem quod ad tempus attinet, pænitentias iniungebant annorum leptem, vel quindecim, vel triginta, interdum etiam totius vitæ. Quod verò attinet ad qualitatem, iniungebant iciunia frequentistima, orationes adhuc frequentiores; præterea, vt non vterentur balneis,

non equis, non curribus, non vestibus pretiosis, ve abstinerent à ludis, iocis, theatris: denique omnis corum vita in luctu, & nærore pænitentibus congruente ferè consumebatur. Adferam vnum exem-

plum:

In Concilio Tolerano decimo legimus Episcopum Bracharensem Potamium nomine, qui semel tactu femineo forduerat ( fic enim Concilium loquitur) ipsum se, nullo cogente, in ergastulo quoda inclussife, & novem mensrum pænitentia egisse: ac deinde proprijs litteris hoc fuum peccatum, & pænitentiam sponte susceptă Concilio Episcoporum significauisse: Cocilium autem decreuisse, vt toto vitæ suæ tepore in agenda pænitentia perseueraret; cum affirmaret nihilominus Concilium humanius, & misericordius cum illo actu effe, quàm antiquorum regulæ, & feueritas pateren ut. Hæc erat antiqua

Digitized by Google

233

tiqua seueritas. Nunc verò sic imbelles, & delicati sumus, vt mul-Eta imposita iciunij in pane, & aqua ad paucos dies cum septem Psalmis, & Litanijs, totidem diebus recitandis, & eleemosyna paucorum nummorum pauperibuseroganda, satis videatur seuera esse, etiamsi pro multis flagitijs, & sceleribus eluendis imponatur. Sed auodhic nobis ipsi indulgemus in purgatorijs locis, iustitia Dei sic exigente, grautter luemus: nist tanta sit vis veræ contritionis, ex atdenti charitate prodiens, vt à misericordia Dei remissionem totius culpæ & pænæ valeat impetrare. Verè enim miro modo commouet viscera Patris nostri Dei cor verè contritum,& humiliatum. Non enim potest dulcedo, & bonitas patris le continere, quin ad filium

parris re continere, quin ad infum Luc. 15. prodigum, sed verè pænitentem accurrat, complectatur, osculetur, annulum pacisdonet, & ab-

stergat lacrymas doloris, & lacrymis lætitie repleatomni sauo mellis dulcioribus.

#### CAPVT XIV.

De pracepto quartodecimo artis bene moriendi, quod est de sacramento Ordinis.

D'vo Sacramenta, quæ sequuntur breuiter consideranda, non ad omnes Christianos pertinent, sed vnum ad clericos, sacramentum videlicet Ordinis, alterum ad laicos, sacramentum Matrimonij. Dicamus breuiter de primo, non omuia quæ ad hoc sacrametum pertinent, sed ea solum, quæ necessaria sunt ad artem bene viuendi, & seliciter moriendi.

Ordines numerantur septem, quatuor minores, & tres maiores, quoru supremus, qui dicitur sacerdotium, in duos dividitur, sunte-G 3 nim

nım sacerdores maiores, qui dicuntur Episcopi, & minores, qui dicũtur presbyteri. His omnibus ordinibus præmittitur prima tonfura, quæ eft quasi ianua ad omnes ordines,& ea clericos propriè facit. Et quoniam ea, quæ requirentur à Clericis, quod attinet ad piè, & religiosè viuendum, maiori ratione requiruntur ab 115, qui sunt constituti in ordinibus minoribus, vel maioribus, & potissimum à presbyteris, vel Episcopis: ideo cofetus ero breuiter ea considerare, & explicare, que ad clericos pertinent.

Duo sunt, quæ de clericis explicanda esse videntur; primum iple ritus, quo clerici fiunt; deinde officium, quo in Ecclesia fungi deber. Ritus, quo fiunt clerici, vt ex libro Pontificali potest intelligi, hic est; vt primum tondeantur capilli capitis; quo ritu lignificatur depofitio cogitationum & cup ditatum supervacanearum, quales sunt co-Digitized by Google greati-

gitationes, & cupiditates rerum temporalium, opum, honorum, deliciarum, & aliarum id genus rerum: & simul iubeantur, qui tondentur, dicere versiculum illum Pfalmi quintidecimi, Dominus pars hareditatis mea, & calicis mei, tu es, qui restitues hareditatem meani mihi. Deinde iubet Episcopus adferri superpelliceum candidum, coque induit nouum clericum, dicens illud ex Apostolo ad Ephesios, Induat te Do- Ephe. 4. minus nouum hominem, qui secundum Deum creatus est in iustitia, & sanctitàte veritatis. Porto officium nouo clerico nullum propriè assignatur, sed ex consuerudine munus ipsius est ministrare Sacerdori rem sacră facienti, quando prinatim idagit.

Consideremus nunc quanta perfectionis eminentia requiratur in elerico; & sitanta in clerico, quanta in acolyto, in subdiacono, in diacono, in presbytero, in Epscopo? Horret prosecto mens-G. 4. méa.

## 152 De arte benè moriendi

mea id cogitare; cum vix inuenian-> tur in multis presbyteris, quæ îure exiguntur in simplici clerico. Iubetur clericus abijcere superuacaneas cogitationes, & cupiditates, qua propriæ sunt hominum sæculariu, id est, hominum, qui ad hoc seculu pertinent, qui sunt de hoc mundo, qui quæ mundi funt, affidue cogitant, & concupiscunt. Iubetur bonus clericus non aliam partem, vel hæreditatem quærere, nisi Deum, vr fit Deus solus pars, & hæreditas ei, & ipse solius Dei pars & hæreditas verè dicatur,& fit.O altitudo clericalis perfectionis, que toti mudo renunciat, vt solum Deu vere possident; & ipse vicissim à solo Deo possideatur. Hoc significăt illa verba Psalmi, Dominus pars hareditatis mea , & calıcis mei. Pars haredıtatis, dicitur illa portio, quæ ex diuisione hæreditatis in multos fratres, vnicuique illorum contingit. Itaq, non est sensus illorum verborum,

- platized by Google quod.

quòd clericus velit, partem hæreditaris suæ esse Deum, alteram partem esse opes terrenas: sed quòd ex corde cupiat, totam partem suam, id est, quicquid ad eum pertinere poilit ex hoc mundo, id totu transferre per affectum bonum in Deu: inter calicem autem, & hæreditatem hoc interesse videtur, quod calix ad voluptatem, & delicias, hæreditas ad opes, & honores pertineat.Itaq, integer sensus crit, Domine Deus meus, ex hoc tempore quidquid in mudo sperare potera, vel diuitiaru, vel deliciaru, velaliorũ teporalia bonora, id tota in te solo habere desidero: tu vnus pro rebus omnibus abunde sufficis. Et quonia abundantia cælestium bonorum hic in terris haberi non potest, ideo pergit orando, & dicit bonus clericus, Tu es,quirestitues bareditatemmeam mibi. Quæ.n.propter te cotempli & abieci, vel pauperib. tuis donans, vel diripientibus pro-G٢

prer te condonans; tu mihi fideliter conferuas, & tempore suo restitues, non in specie corruptibili, sed in te ipso, qui es fons inexhaustus omnium bonorum.

Sed ne quishanc nostram explicationem in controuersiam reuocare velit, addemus duos testes omni exceptione maiores, sanctum videlicet Hieronymum, & anctu. Bernardum. Sanctus Hieronymus in Ep stola ad Nepotianum, de vita clericorum, Igitur, inquit, cleri-.cus, qui Christi seruit Ecclesia, interprotetur primo vocabulum suum, & nominu definitione prolata, nitatur esse, quod dicitur Sienim xxxpos grace, fors latine appellatur, propterea vocantur · clerici, vel quia de sorte sunt Domini, vel quia ipse Dominus sors, id est, pars clericorum est. Qui autem vel ipfe pars Dominiest, vel Dominum partem habet, talem se exhibere debet .. vt & ipse posideat Dominum, & posideatur à Domino. Qui Dominum posideta

det, & cum Propheta dicit, Pars meaDo- Plat 35.

minus nibil extra Dominū habere potest. Quod si quidpiam aliud babuerit prater Dominu par s eius non erat Dominus, verbi gratia, si auru, si argentu, si possesiones, si varia supellectilem; cum istis partibus Daminus pars eius fieri non dignabitur. Heclanctus Hieronymus: cuius totă epistolam si quis legere voluerit inueniet profecto, magnam omnino vitæ perfectionem in clericis requiri. Accedat nunc fanctus Bernardus, qui no solum approbat: Gntentiam sancti Hieronymi, sed aliquando verbis eius witur, quauis eũ nổ nominet. Sic igitur loquitur in illa longissima declamatione super verba S. Petri, Ecce nos reliquimus omnia, que habentur apud sanctum Matthæu: Clericus, inquit, qui habet Mat.19] partem in terraznon habebit parte in calo Clericus si quidpiam habuerit prater Dominuin, pars eius non erit Dominus. & paulo post declarans, quid possit clericus ex beneficijs ecclesiasticis:

736

cis sibi retinere, ait, Res pauperum non pauperibus dare, par sacrilegij crimen esse dignoscitur : sanè patrimonio pauperum, facultatibus Ecclesiarum, facrilega crudelitate subripitur, quicquid ministri & dispensatores , non vtique domini & possessores, vitra victum accipiunt & vestitum. Hæc lanctus Bernardus, qui cum sancto Hicro: nymo non falsa loquirur, sed perfecta.

Sequitur ritus induendi superpelliceum cadidum, cum illis ver-Ephes. 4. bis Apostoli, Indute nouum hominem, qui secundum Deum creatus in i estitia, & sanctitate veritatis. Neque enim satis est clericis, non abundare diuitijs, sed necesse est eriam innocentem, & sine macula vitam gerere, quippe qui altaris ministerio sunt dedicati, in quo Agnus si-ne macula quotidie immolatur. Porrò induere nouum hominem, nihil est aliud, nisi exuere mores veteris Adami, qui corrupit viam fuam,

دكناني

fuam, & induere mores lecundi Adami,id est, Christi, qui de Virgine nouo modo natus, nouam vitam instituit, in iustitia, & fanctitate veritatis, id est, non solum in iustitia morali, sed etiam in sanctitate verissima,& supernaturali, qualem in se Christus exhibuit, qui teste Apostolo Petro, Peccatum non fe. L.Pet. 2. cit, nec inuentus est dolus in ore eins. Vtinam multos eiulmodi clericos haberemus, qui quod veste can-

dida præferunt, moribus & vita præstarent.

Denique munus clericorum est, Angelica puritate sacrificio diuino, in quo Agnus Dei quotidie immolatur, deuotè, grauiter, affiduè, diligenter affistere. Scio multos in Ecclesia pios clericos inueniri: led non leio tantum, led vidi lepissimè perulantes, gyrouagis oculis sic altari Dominico ministrare, ac si res ageretur non solùm non sacro horrore plena, sed vulgaris,

ris, & leuis. Et fortasse culpa tam grauis non in solo ministro, sedi eriam in sacerdote sacrificium celebrante inhæret, quippe qui aliquando sic festinat, & sic indeuotè se gerit, vt videatur nescire, quid agat. Audiant isti, quid sanctus Ioannes Chrysostomus de tempore celebrationis Missa loquatur, Pexid tempus, inquit in libro sexto de Sacerdorio, & Angeli sacerdoti asident, & calestium potestatum vniuersus ardo clamores excitat, & locus altari vicinus in illius bonorem, qui immolatur, Angelorum choris plenus est. Id quod oredere abunde licet vel ex tantoillo sacrificio, quod tunc peragitur. Aud ant quoque sanctum Gregorium: is in quarto libro Dialogo. rum: Quis fidelium, inquit, habere dubium possit, in ipfa immolationis bora ad sacerdotis vocem colos aperiri, Angel rum choros adesse, summu ima fociari, terrena calestibus iungi, vnum que a visibilibus, & ininsibilibus fieri? hac.

hæille. Quæsi seriò cogitarent, tum presbyrer celebrans, tum clericus ministrans, quo modo fieri poet, vt rem tantam agerent, quomodo agunt? O quam trifte, & de-plorandum spectaculum esset, si oculos mentis apertos haberemus, videre sacerdotem diuina mysteria tractautem, Angelorum choris vndique septum, quiad ea, quæ ipse operatur, obstupescunt, & tremunt; & pre admiratione clamores spirituales excitant, & tamen facerdos in medio positus, totus frigidus, & quali stupidus, non attendit, quid agat, non intelligit, quid loquatur, & ita properar ad finem, & signa involuit, & verba præcipitat; vt videatur nescire, quid agat : & interim clericus mi-nister hue arque illuc circumspicitaut cum aliquo garrit. Sic Deus irridetur, fic res sacratissimæ contemnuntur, sic materia ob-loquendi hærericis datur. Quæ

cum ita sint, clericos omnes maiores, & minores moneo, & hortor,
vt mundo mortui, Deo soli viuant,
rerum temporalium copiam non
affectent, innocentiam magno zelo
custodiant; & res diuinas religiose,
vt par est, tractent, & ab alijs tractari procurent: sic magnam siduciam
sibi apud Deum acquirent, & Ecclessam Christi bono iugiter odore replebunt.

# CAPVT XV.

De quintodecimo pracepto arti bene meriendi, quod est de Matrimonio.

Sequitor Sacramentum Marimonij, quod duplicem habet institutionem vinam, vi est contractus ciuilis de iure natura; alteram, vi est Sacramentum de iure euangelico. De viraque institutione breuiter disseremus, non absolute, sectin ordine ad bene viuendum, vi

feliciter postea moriamur. Prior

inßi-

institutio facta est à Deo in paradiso terrestri : siquidem illa verba Dei , Non est bonum hominem effe fo- Gen. 2 lum faciamus ei adiutorium simile sibi: non possunt recte intelligi nisi de adiurorio ad propagandam, & educandam sobolem. Nam, vt rectè docer Sanctus Augustinus, nulla in 19.de re viri egent adiutoriò feminarum, lic.e. 7nisi in parienda, & educanda prole: inalijsenim rebus melius viri à viris, quam à mulicribus adiquantur. Itaque paulò post coditam mulierem, Adam ex diuina inforratione dixit, Relinquet homo patrem, & matrem, & adharebit vxori sua. quæ verba Saluator noster apud Matthæű Deo attribuit, dicens, Non legistis, Matt. 19 quia qui fecit hominem ab initio, mafculum, & feminam fecit eos, & dixit, Propter hoc dimittet homo patrem, & matrem, & adharebit vxorisua, & erunt duo in carne vna ? quod ergo Deus coniunxit, bomo non separet. Attribuit igitur Domin' verba illa Deo, Goquoquoniam illa non ex se loquetus est Adam, sed ex inspiratione Dei. Arque hæc suit prima institutio Matrimonij.

Altera institutio, vel potius exaltatio matrimonij ad eminentiam Sacramenti habetur apud Apostolum in illis verbis Epistolæ ad Esphes. phesios, Propter hoc relinquet homo patrem & matrem, & adharebit vxori sua, & erunt duo incarne vna. Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo, & Ecclesia. Esse autem matrimonium veru Sacrametum,

docet sanctus Augustinus in Jibro De bono de bono coniugali, Innostrarum, incoiugali,ca. 18.
menti quam facunditas vteri. & capite

vigesimo quarto, Bonü, inquit nuptiaru per oes gentes, atá, omnes homines in causa generandi est, & inside castitatu: quod autem ad populum Dei pertinet etiam in sinstitute Sacramenti

De fide tinet, etiam in sinctitate Sacramenti. & ope- & in libro de fide & operibus, In-- in a proper de la comini de la monte sacramenti. fancto eius hoc est, in Ecclesia nuptiarum non solum vinculum, sed etiam Sacramentum commendatur. Sed de his rebus non est huius loci accuratius disputare. Illud ad hunc locu propriè pertiner, vi explicemus, queadmodum viri, & mulieres matrimonio copulati possint ita viuere, vi bene se mori posse considant.

Tria fuut bona Marrimonij, & quis co bene vratur profes, fides. & gratia facramenti. Prolis generatio, & bona educatio quærenda est; si' quis coingio bene vti velit: contrà verò grauissimè peccat, qui prolem ex conjugio non quærit, sed solam carnis voluptarem. Hinc grauistimè reprehenditur in scripturis sanctis vnus ex finjs ludæ Patriarchæ Gen. 384. nomine Onã, quia in congressu cũ vxore semen fundebat in terram, ne filijuascerentur. Hoc enim non est vii matrimonio, sed abuti. Quòd si aliquando pij coiuges grauentur ex multitudine proliu, quas

> prae , Digitized by Google

## 164 De arte benè moriendi

præ inopia non facilè sustentare queant, remedium est honestum,& Deo gratum, ex consensu mutuo separarià thoro; & orationi, ac iciunis deinceps vacare. Namb gratum est Deo, coniuges in virginitate consenescere, ad exemplum Virginis Deiparæ,& sancti Ioseph: quorum viuedi genus imitati funt Henricus Imperator, & Chunegunda eius coniux, Eduardus Rex, & Egdida eius vxor, Elzearius Comes, & vxor eius Dalphina, & alij non pauci: quare displicere posset Deo, vel hominibus, vt coniuges suscepta prole cessent ex consensu mutuo à nuptiarum opere, vt quod illis superat vitæ, in iciunijs, & oratione consumant?

Deinde quoque grave peccatum eff,si quis in statu matrimonij positus susceptas profes negligat, & vel educatione piam, vel necessaria ad vitam illis deesse patiatur. Extant exempla de hacre multa in historijs

rijs facris, & prophanis: sed ego quia breuitati studeo, ero contentus vno, quod habetur in primo libro Regum. Sic enim Deus ipse loquitur, In die illa suscitabo aduersum 1.Reg.3.. Heli omnia qua locutus sum super do- 6.4. mum eius,incipiam & complebo. Pradixi enim ei, quòd iudicaturus essem domum eius in aternum propter iniquitatem, ed qu'od nouer at indigne agere filios fuos, & non correputt eos. Ideirco iu-Taui domui Heli, quòd non expietur iniquitas domus eius victimis, & muneribus vsque in aternum. Hæc Dominus prædixit, & paulo post impleuit. Nam filij Heli occili sunt in bello, & ipse Heli è sella cadens retrorsum ceruices fregit,& misere perijt. Ergo si Heli, alioqui vir iustus, & ludex populi sui, ex peccatis siliorum, quos non educauerat, vi par crat, & postea deteriores factos non corripuerat, misere cum fil sperijt, & principatum populi lui 2milit, quid de illis fiet, qui non fo-

iùm filios non bene educare studer fed exemplo malæ vitæ suæ illos ad peccandum inuitant?certè mhil aliud exspectare debent, nisi exitum horribilem & fibi, & filijs,nil mature refipiscant, & pœnitentia

condignam agant.

Alterum Matrimoij bonum est fides, quæ in eo posita est, vt intelligant conjuges, corpus fuum non esse suum, sed coniugis, & sicut non potest vnus alteri debitum negare, sic non potest copiam sui corporis alteri, quàm proprio coniugi facere, cuius rei fignum est annulus. Hac do-Arina apud Apostolum diserris Cor.7. verbis legitur: Vxori, inquit vir debitum reddat, similiter autem & vxor viro. Mulier sui corporis potestatem non habet, sed vir Similiter autem & vir. sui corporis potestatem non habet , sed, mulier . Nolite fraudare inuicem , nis. forte ex consensu ad tempus, vt vacetu. orationi. Hæc est Apostolica doctri-

na, qua diligenter conservare debet conjuges Christiani, si bene viuere, & bene mori desiderant. Adulteros enim, si publici sint, facilè vel Iudices iustè puniunt, vel si cognati, affines, honoris gratia de medio tollut; sed occultos, qui multo sut plures. Iudex omnipotes, & iustissimus, quem secreta non latent, sine dubio ad æterna supplicia condemnabit.

Tertium bonum, idque nobiliffimum, est graria Sacramenti, quam Deus iple cordibus piorum coniugum infundit; sidum coniugium legitime celebratur, ipliconiuges benedisposici,& parati mueniacur. Ea verò gratia, præter alia bona, quæ secum adfert, mirū in modumiliuat ad conciliandă beneuoletiam inter coniuges; quamuis ingenia, mores, morbi, variæ dispositiones corporis & animi facile inimicitias serere poffint. Sed super omnia dulciffimum coniugium, & beatif-i simumfacit unitatio coingij Christia

Digitized by Google

ris, & leuis. Et fortasse culpa tam: grauis non in folo ministro, sedi eriam in sacerdote sacrificium celebrante inhæret, quippe qui aliquando sic festinat, & sic indeuotè se gerit, ve videatur nescire, quid agat. Audiant isti, quid sanctus Ioannes Chrysostomus de tempore celebrationis Missa loquatur, Perid tempus, inquit in libro sexto de Sacerdorio, & Angeli sacerdoti asident, & calestium potestatum vniuersus erdo clamores excitat, & locus altari vicinus in illius bonorem, qui immolatur, Angelorum choris plenus est. Id quod oredere abunde licet vel ex tantoillo sacrificio, quod tunc peragitur. Aud ant quoque sanctum Gregorium: is in quarto libro Dialogo. rum: Quis fidelium, inquit, habere dubium possit, in ipsa immolationis bora ad sacerdotis vocem coelos aperiri, Angel rum choros adesse, summis ima fociari, terrena calestibus iungi, vnum que a visibilibus, & inimsibilibus fieri? hæc.

lizeille. Que si seriò cogitarent, tum presbyrer celebrans, tum clericus minufrans, quo modo fieri poet, vt rem tantam agerent, quomodo agunt? O quam trifte,& deplorandum spectaculum esset, si o-culos mentis apertos haberemus, videre sacerdotem diuina mysteria tractautem, Angelorum choris vndique septum; quiad ea, quæ ipse operatur, obstupescunt, & tremunt; & pre admiratione clamores spirituales excitant, & tamen facerdos in medio positus, totus frigidus, & quali flupidus, non attendit, quid agat, non intelligit, quid loquatur, & ita properarad finem, & figna involuit, & verba præcipitat ; vt videagur nescire, quid agat: & interim clericus minister hue atque illuc circumspicit, aut cum aliquo garrit. Sic Deus irridetur, sic res sacratissimæ contemnuntur, sic materia obloquendi hæreticis datur. Quæ

cum ita sint, clericos omnes maiores, & minores moneo, & hortor,
vt mundo mortui, Deo soli viuant;
rerum temporalium copiam non
astectent; innocentiam magno zelo
custodiant; & res diuinas religiose,
vt par est, tractent; & ab alijs tractari procurent: sic magnam siduciam
sibi apud Deum acquirent, & Ecclessam Christi bono iugiter odore replebunt.

# CAPVT XV.

De quintodecimo pracepto arti bene moriendi, quod est de Matrimonio.

S Equitur Sacramentum Marimonij, quod duplicem habet inflitutionem; vnam, vt est contractus ciuilis de iure naturæ; alteram, vt est Sacramentum de iure euangelico. De viraque institutione breuiter disseremus, non absolute, sed in ordine ad bene viuendum, vt feliciter postea moriamur. Prior insti-

institutio facta est à Deo in paradiso terrestri : siquidem illa verba Dei , Non est bonum hominem effe fo- Gen. 2 lum faciamus et adiutorium simile sibi: non possunt recte intelligi nisi de adiutorio ad propagandam,&educandam sobolem. Nam, vi rectè docer Sanctus Augumnus, mma m re viri egent adiutoriò feminarum, line. 7docer Sanctus Augustinus, nulla in Ly. de nisi in parienda,& educanda prole: in alijsenim rebus melius viri à viris,quàm à multeribus adiuuantur. Itaque paulò post coditam mulierem, Adam ex diuina infpiratione dixit, Relinquet homo patrem, & matrem, & adharebit vxori sua. quæ verba Saluator noster apud Matthæű Deo attribuit, dicens, Non legistin, Matt. 19 qui a qui fecit hominem ab initio, mafculum, & feminam fecit eos, & dixit, Propter hoc dimittet homo patrem, & matrem, & adharebit vxorisua, & erunt duo in carne vna ? quod ergo Deus coniunxit, bomo non separet. Attribuit igitur Domin' verba illa Deo,

Digitized by GO QUO-

quoniam illa non ex se loquutus est Adam, sed ex inspiratione Dei. Atque hac fuit prima institutio

Matrimonij.
Altera institutio, vel potius ex-

altatio matrimonij ad eminentiam Sacramenti habetur apud Apostolum in illis verbis Epistolæ ad E-Ephes. 9. phesios, Propter hoc relinquet home patrem & matrem, & adharebit vxori sua, & erunt duo in carne vna. Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo, & Ecclesia. Esse autem matrimonium veru Sacrametum, docet fanctus Augustinus in Jibro De bono debono conjugali; Innostrarum; incõiuga. quir, nuptijs plus valet sanctitas Sacrali,ca. 18. menti quam facunditas vteri. & capite

vigetimo quarto, Bonū, inquit nuptiarū per oes gentes, atá, omnes homines in caufa generandi est, & infide castitatis: quod autem ad populum Dei per-De fide tinet, etiam in fanctitate Sacramenti.

6 ope- & in libro de fide & operibus, In mb. a.7. ciuitate, inquit, Domini, & in monte

Sancto.

fancto eius hoc est, in Ecclesia nuptiarum non solum vinculum, sed etiam Sacramentum commendatur. Sed de his rebus non est huius loci accuratius disputare. Illud ad hunc locu propriè pertiner, vi explicemus, queadmodum viri, & mulieres matrimonio copulati possint ita viuere, vi bene se mori posse considant.

Tria fuut bona Matrimonij, & quis eo bene vratur profes, fides, & gratia facramenti. Prolis generatio, & bona educatio quærenda est; si' quis coingio bene vti velit: contrà verò grauissimè peccat, qui prolem ex coniugio non querit, sed solam carnis voluptarem. Hinc grauissimè reprehenditur in scripturis sanctis vnus ex fihjs ludæ Patriarchæ Gen. 381 nomine Onã, quia in congressu cũ vxore semen fundebar in terram, ne filijuascerentur. Hoc enim non est vii marrimonio, sed abuti. Quòd si aliquando pij coiuges grauenturex multitudine proliu, quas

### 164 De arte benè moriendi

præ inopia non facilè sustentare queant, remedium est honestum,& Deo gratum, ex consensu mutuo separarià thoro; & orationi, ac ieiunis deinceps vacare. Nam 6 gratum est Deo, coniuges in virginitate consenescere, ad exemplum Virginis Deiparæ, & fancti Ioseph: quorum viuedi genus imitati funt Henricus Imperator, & Chunegunda eius coniux, Eduardus Rex, & Egdida eius vxor, Elzearius Comes, & vxor eius Dalphina, & alij non pauci : quare displicere posset de Deo, vel hominibus, ve coniuges suscepta prole cessent ex consensu mutuo à nuptiarum opere, vt quod illis superat vitæ, in ieiunijs, & oratione confumant?

Deinde quoque grave peccatum eff,si quis in statu matrimonii positus susceptas proses negligat, & vel educatione piam, vel necessaria ad vitam illis deesse patiatur. Extant exempla de hacre musta in histo-

rijs facris, & prophanis: sed ego quia breuitatistudeo, ero contentus vno, quod habetur in primo libro Regum. Sic enim Deus ipse loquitur, In die illa suscitabo aduersum 1. Reg. 3... Heli omnia qua locutus sum super do- 6.4. mum eius,incipiam & complebo. Pradixi enim ei, quod iudicaturus essem domum eius in aternum propter iniquitatem, eò quòd nouer at indigne agere filios fuos, & non correputt eos. Idcirco iu-Taui domui Heli, quòd non expietur iniquitas domus eius victimis, & muneribus vique in aternum. Hæc Dominus prædixit, & paulo post impleuit. Nam filij Heli occili sunt in bello, & ipse Heli è sella cadens retrorsum ceruices fregit, & misere perijt. Ergo si Heli, alioqui vir iustus, & ludex populi sui, ex peccatis siliorum, quos non educauerat, vi par crat, & postea deteriores factos non corripuerat, misere cum fil sperijt, & principatum populi lui amist, quid de illis fiet, qui non so-

lùm filios non bene educare studer fed exemplo malæ vitæ suæ illos ad peccandum inuitant?certe nihil aliud exspectare debent, nisi exitum horribilem & fibi, & filijs,nili mature refipiscant, & pœnitentia

condignam agant.

Alterum Matrimoij bonum est fides, quæ in eo posita est, vt intelligant conjuges, corpus fuum non effe luum, led coniugis, & sicut non potest vnus alteri debitum negare, sic non potest copiam sui corporis alteri, quam proprio coniugi facere, cuius rei signum est annulus. Hac do-Arina apud Apostolum diserris Cor.7. verbis legitur: Vxori, inquit vir debitum reddat, similiter autem & vxor viro. Mulier sui corporis potestatem non habet, sed vir Similiter autem & vir. succerporis potestatem non habet , sed mulier . Nolite fraudare inuicem, nis. forte ex consensu ad tempus, vt vacetu. enationi. Hæc est Apostolica doctrin

na, qua diligenter conservare debet conjuges Christiani, si bene viuere, & bene mori desiderant. Adulteros enim, si publici sint, facilè vel Iudices iustè puniunt, vel si cognati, affines, honoris gratia de medio tol-lur, sed occultos, qui multo surplueres. Iudex omnipotes, & iustissimús, quem secreta non latent, sine dubio ad æterna supplicia condemnabit.

Tertium bonum, idque nobilifsimum, est graria Sacramenti, quam Deus ipse cordibus piorum coniugum infundit; sidum coniugium legitime celebratur, ipliconiuges benedisposici,& parati mueniacur. Ea verò gratia, præter alia bona, quæ secum adfert, mirū in modum. iliuat ad conciliandă beneuolêriam inter coniuges; quamuis ingenia, mores, morbi, variæ dispositiones corporis & animi facile inimicitias serere possint. Sed super omnia dulciffimum coniugium, & beauf-i simumfacit unitatio congij Chri-

sticum Ecclesia, de quosic Aposto-Ephef. 5- lus loquitur in Epistola ad Ephesios, Veri diligite vxores vestras, sicut Christus dilexit Ecclesiam, & seipsum tradidit pro ea , vt illam sanctificaret, mundans lauacro aqua in verbo vita, vi exhiberet ipse sibi gloriosam Ecclesiam, non habentem maculam , neque rugam. Qui beatus Apostolus admonet etiam feminas dicens, Mulieres virus suis subdita sint, sicut Domino, queniam vir caput est mulicris, sicut Christus caput est Ecclesia Sed sicut Ecclesia subie-&a est Christo, ita & mulieres viris suis in omnibus. Denique concludit Apostolus, V nusquisque vxorem suam, sicut feipsum diligat: vxor autemtimeat virum suum. Hæc Apostolica doctrina si diligenter consideretur, & obseruetur, beata faciet coniugia in terra, & in cælo.

Explicemus breuiter totam hac fententiam Apostolicam Pauli, Principio hortatur Apostolus viros, vt diligant vxores, ficut Christus dilexit

dilexis Ecclesiam. Christus certe Ecclesiam dilexit amore amicitia, non amore concupiscentiæ; quæsiuit bonum Ecclesie, vtilitatem Ecclesiæ, salutem Ecclesiæ; non vtilitatem, aut voluptatem aliqua suam. Proinde Christum non imitantur, qui vxorem diligut propter forma eximiam, capti amore pulcritudi-nis eius, vel propter dote multoru millium numorum aureorum aut opulentissimam hæreditatem. Isti enim non diligunt sponsä; sed ipsi se diligunt, cupientes satiare concupiscentiam carnissuz, vel concupiscentiam oculorum suorum, quæ auaritia dicitur. Sic Salomon initio sapiens, ad vltimum insipiens dilexit vxores, & concubinas suas, 3. Reg. non amore amicitiæ, sed amore 11. concupiscentia; cupiens non illis benefacere, sed carnalem concupit. centia sua implere, qua concupiscentia excœcatus, non timuit sacrificare dijs alienis, ne delicias suas

\*Digitized by Google

## 70 De arte benè nsoriendi

vel minimum concristaret. Quòd autem Christus in coniugio cum Ecclesia non quæsierit seipsum, id est, vtilitatem, vel voluptatem suam, sed bonum Ecclesiæ sponsæ, perspicuum est ex verbis sequentibus, & seipsum tradidit pro ea,vt illam fanctificaret, mundans eam lauacro aquain verbo vita. Hac nimirum est vera, & perfecta charitas, tradere seipsum ad supplicia pro salute zterna Ecclesia sponsa suz. Neque solum dilexit Christus Ecclesia amore amicitiæ, non concupiscentiæ, sed amore perpetuo, non ad tempus. Nam quemadmodum naturam humanam, quam seniel assumpsit, nunquam dimisit: sic etiam Ecclefiam sponsam vinculo coniugij infolubilis fibi adiunxit.

per Prophetam. Et hæcest causa, cur matrimonium consummatum apud Caristianos sit omnino insolubiles tubile, quia videlicet est sacramentum significans matrimoniu Christi cum Ecclesia, quod matrimoniu est penitus insolubile, cum matrimonium Hebraorum, & Paganorum in certis casibus sokii possit.

Addit poster idem Apostolus erudiens mulieres, ac docet, vt subditæ fint viris suis, quemadmodu Ecclesia subdita est Christo. Hoc præceptum non observauit lezabel, que viro suo dominari vole- : Reg. 21 bat, & fe, & illu cum omnibus filijs 4. Reg. fuis perdidit. Atque vtinano mul- 10. tæ essent apud nos quæ virissuis dominari contendunt's sed culpa virorum fortaffe est, qui primatum fuum tenere non norunt. Sara certè vxor Abrahami sic subdita erat viro, vt Dominum suu eum nominarer: Ego, inquit, iam senui, & Doniinus meus petulus est. Quarr vir- Gen. 18, tutem Sarz laugabat Sanctus H. 2 Petrus

Digitized by Google

Petrus in priore Epistola dicens, 1.Pet.3. Sancta mulieres subjecta erant viru fuis, sicut Sara obediebat Abraha, Dominum illum vocans. Mirum autem esse videtur, quod Apostoli Petrus, & Paulus vbique docent, vt viri vxores suas ament, & vxores wiros suos timeant, vel quod in idem recidit, viris suis subditz fint: annon criam debet vxor virum suum diligere ? debet quidem virum diligere, & diligià viro : sed diligere debet cum timore, & reuerentia; sic vt amor timorem non impediat: alioqui mulier in tyrannum euadit . Certè Dalila Jud. 16. virum suum Sampsonem, alioqui fortiffimum, non vt virum, sed vt seruum illudebat. Et in tertio libro Regum narratur de Rege amo-3 Reg re capto concubinæ suæ, qui patiebatur amicam suam à dextris sibi assidere, & coronam de capite Regis sublatam capiti suo imponere,

Digitized by Google

& alapis regem ipsum cædere Ita-

que mirum non est, si ipsi primæ mulieri dictum sir à Domino, sub Gen. 2. viri potestate eris, & ipse dominabitur rui. Quare non parum sapientis requiritur in viro, vt vxorem suam fimul diligat, & dirigat; & contrà, simul eam admoneat, & doceat, & si opus sit, corrigat, & emendet; vt tamen verè diligat, vt partem corporis sui, & efficiat, vi illa vicissim virum diligat, & sibi certò persuadeat, se à viro pariter diligi, . & ex charitate, non ex odio admoneri. Exemplum habemus sanctæ Monice matris sancti Augustini, quæ cum virum haberet ferocem, & paganum, sictamen eum prudenter & piè tolerauit, vt ab eo semperamaretur, &ad Christum tandem ipse idem converteretur,

Consulat lector librum confessionum Sancti Augusti-

nr.

#### CAPVT XVL

De sextodecimo pracepto artis bene moriendi, quod est de Sacramento V n-Etionis extrema.

ESTAT virimum facramentum, quod dicitur Extrema vnctio, ex quo colligitur vtilissimum documentum non pro vltimo tempore tantum, sed pro toto decursu vitæ. Siquidem in co sacramento inunguntur ille omnes. corporispartes, in quibus relident quinque eiusdem corporis sensus & ad fingulas dicitur, Ignofeat tibi Dem quicquid deliquifti per visum, & fic de cæteris. Ex quo intelligimus quinque sensus este portas, per quas ingrediuntur in animam omnium generum peccara. Proindesi quis diligenter custodiat portas istas, facile vitabit ingentem. multitudiuem peccatorum, ac perboc.

Digitized by Google

Lib. I. Cap. XVI. 171

hoc bene viuet, & felicissime mo-

Differamus ergo breuit er de custodia harum quinque portarum. Quòd oculus sit porta, per quam intrant peccata, quæ ad luxuriam pertinent, docet magister omnium Christus, cum d'eit, Qui viderit Mast. 5. mulierem ad concupiscendum eam, sam machatus est eam in corde suo Quod fioculus tuus scandalizat te, erue eum, & projece abs te. Expedit enim tibi, yt pereat vnum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum mitti in gehennam. Deinde scimus, senes, qui Dan re-Sulannam nudam viderunt, statim exarsisse in concupiscentiam eius & inde misere fuisse occisos. Sci- 2 Rep. 13 mus etiam Dauidem, amicum Dei præcipuum; ex solo conspe-Au Bethlabew leiplam lauantis incidisse in adulterium; vnde homicidium, & detrimenta innumerabilia successerunt. Denique ratio naturalis est in promptu. Si-H 4

quide pulchritudo feminæ cogit quodam modo seamari à viro, & pulchritudo viri à femina, neque amor iste quiescat, donec ad coniuctionem corporum veniatur, pro-pter concupiscentiam, quæ in no-bis relicta est ex peccato originis. Quod malum etiam Apostolus san-Aus deplorat, cum dicit, Video Rom. 7. aliam legem in membris meis repuignantem legs mentis mea, & captiuanrem me in lege peccati, qua eft in membris meis. Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis huius ? gratia Dei per IESV M Christum Domi-

num nostrum.

Quod remedium inueniemus aduersus tam grauem tetationem? Remedium est expeditum, & facile cum Dei adiutorio, si quis eo velit vti. Remedium extat apud sanctum Augustinum in epistola centesima nona, que epistola continet regulam sanctimonialium.

Sic enim loquitur hic fanctus Pater ad sanctimoniales suas, Oculi vestri fi iaciantur in aliquem, figan. tur in neminem. Nam timplex alpectus ferè est ineuirabilis, sed non potest, aut certe non solet ferire corda, nisi continuetur. Itaque si quis affuescat non aspicere de industria formolam personam, & fi casu incidat in eiusmodi personas, & ex bona consuctudine contmuò auertat oculos, nihil periculi illi erit. Verè enim scribit fan-Aus Augustinus, non conspe-Aum, sed moram in aspiciendo effe periculosam. Atque hoc est, quod exemplo suo docuit suctus Iob, cum ait, Pepigi fudus sum leb 31. oculis meis, vt ne cogitarem quidens de virgine. vbi non dicie, pepigi fædus, vt non viderem, sed vt non cogitarem; hocest, ve non taindiuharerem in visione virginis, vt visio ad cor penetret, & inciperem cogitare de pulchritu-

178 dine eius,& paulatim etiam desiderare colloquium, & complexum eius. Et reddit rationem optimam, qualem reddere decebat virum anciffimum : Quam enim partem baberet in me Deus? ac si dicere voluisser: pars mea, & omne bonum meum Deusest, bonum vrique maximum, quo nihil melius cogitari potest; Deus autem non amat nisicastos, & iustos. Hic etiam pertinet admonitio Domini, Si oculus tuus scandalizat te, erue eum; Matt.5. id est, sic eum posside, ac si non possideres; & sic assuesce oculos ab huiulmodi spectaculis continere, ac si cœcus esses. Porrò autem, qui à prima adolescentia incipiunt de hac resolliciti este, nonlaborāt in reliqua vita fugere, & vitare eiusmodi vitia. Qui verò malè assucti sut, difficulter quide, sed polfunt tamen cum auxilio gratiæ Dei

Der-

Digitized by Google

mutare mores, & laqueum istum

# Lib. I. C.A. IVE

perniciolissimum declinare.

Sed dicet fortasse aliquis, cur Deus formolas mulieres, & formolos viros creauit, fi non vult conspici, & amari? Facilis est responsio, & quidem duplex: Deus enim creauit viros, & feminas propter conjugium. Sic enim dia xit ivitto Deus , Non est bonum ho- Gen & minem esse solum, faciamus es adiusorium simile sibi. Non autemindiget vir adiutorio femina, nisiad gignendam, & educandam prolem, ve suprà docuimus ex do-Arina sancti Augustini in libro de Genesi ad litteram. Vir autem, lib. 9.23 & femina non facile conuentrent, nec per totam vitam fimul libenter viuerent, nisi adesset forma, quæ amorem conciliaret. Cum igitur facta six mulier formosa, vt ametur à viro suo, non debet amari amore ad conjunctionem incitante nisi à viro suo: propterea dictum est in lege Domini, Non concupisces Exercis H 6

مهرو مام 180

vxorem proximi tui. Et viris di-Ephe.s. cit Apostolus, Viri diligite vxores vestras. Præterea multa sunt bona, & pulchra, quæ non ab omnibus appetenda sunt, sed ab ijs tantum, quibus conueniunt. Esus carnium. & potus vini bona sunt, sed sanis, non agrotis. Sic pulchritudo virorum,& mulierum post resurrectios nem, quando verè sani erimus, tusissime amari poterit ab omnibus, quoniam tuncaberit morbus concupiscentiæ carnalis, quo mortales laboramus. Iraque mirum videri non debet, si nunc permittitur omnibus cum delectatione videre Solem, & Lunam, & Stellas, & flores, & alia id genus pulchra, quæ morbum concupilcentiæ non nutriunt:non autem permittitur cum delectatione considerare pulchras mulieres vel pulchros viros: nè fortè illa confideratio morbum concupiscentiz adaugeat, vel nutriat.

Sequitur post sensum videndi sensus audiendi, qui non minus diligenter custodiendus est, quam sensus videndi. Sed cum auribus coniungenda est lingua, que est in-Arumentum loquendi. Verba cnim siue bona, siue mala, non perueniunt ad auditum, nisi sonent per linguæ instrumentum. Et quo-, niam lingua, nisi diligentissimè . custodiatur, malorum plurimorum causa est, ideo Sanctus Iacobus clamat, & dicit, Si qui in verbo non lac .3 . offendit, his perfectus est vir. & paulo post, Esce quantus ignis quam magnam sylvam incendit & lingua igms, est vniuersitas iniquitatis. Tria hoc loco docet lan-Rus Apostolus; primum, linguam bene custodire, rem esse difficillimam,&ideo raros effe, co íque folos perfectos viros, qui linguam bene custodire sciant. Deinde à mala lingua breuissimo tempore ingens detrimentum prouenire posse;id H 7

quod explicat similitudine duda & scineilla ignis, que niss subità exsinguatur, ingentem (yluam lignosum consumere potest. Sic enim vnum verbum incaute prolatum potest excitare suspiciones sceleris slicuius; vade inimicitie, rixe. contentiones, homicidia, atque integræ familiæ exterminium fequitur. Docet fanctus lacobus denique, linguam malam non esse rem vnam malam, sed includere in se malorum multitudinem. Idea vocateam, vniuerfi:atem iniquitatis. Nam per cam omnia facinora aut præparantur, vt stupra & latrocinia; aut patrantur, vi periuria, & falsa testimonia; aut defenduntur, vt cum impius excusat malum euod commilit, aut simulat bonum quod non fecit. Et rurfum iure dicitur lingua mala vniuersitas iniquitatis, quia per linguam peccat homo contra Deum, blasphemando, & peierando, contra proximum

mum derrahendo, & conuiciando; contra seipsum, iactando se fecisse bona opera, quæ te vera non fecit; & mentiendo se non fecisse mala. quæ fecit.

Ad hoc testimonium Apostoli łacobi adderę volo, testimonium Prophete Davidis in Plalmo primo ex gradualibus, Domme, inquit, libera animam meam à labijs Platin iniquis, & à lingua dolosa. Si sunctus Rex timuit sibi à lingua iniqua, & dolosa, quid facere debent homines privati , & multo magis, sinon solum priuati, sed pauperes, debiles, obscuri sint? Addit Propheta, Quid detur tibis. aut quid apponatur tibi ad linguam: dolosam? Verba sunt obscura ob lingue Hebraice proprietatem; fed sensus hic esse mihi videtur: Non fine causa timeo mihi à lingua iniqua & dolola; quia tàm. grande malum est eiusmodi lingua, vt nihil mali addi illi posse widea-

videatur. Pergit Propheta, ac dicit; Sagitta potentis acuta, cum carbonibus desolatori; . Declaratur his verbis elegantissima similitudine, quàm ingens malum sit lingua dolofa. Similem enim illam facit Propheta sagittæ ignitæ,à robusta manu emissæ. Primum enim fagittæ longè feriunt,& tanta celeritate volant, ve vix eutrari possint, Deindesagittæ, quibus coparatur lingua dolola, dicuntur emissa à potenti, & robusta manu. Tertiò additur, figittas illas effe icutas, id est, ab artifice perito bene politas, & exacutas. Denique addit, effe fimiles carbonibus desolatorijs, id est, este ignitas, vi quiduis quamuis durum desolare possint, ac per hoc fimilem esse linguam dolosam, & iniquam, non tam fagittishominum, quam figittis de cœlo emillis, qualia fune fulgura cœlestia, quibus nihil omnino relistere potest. Hæc certe prophetica defcrifcriptio linguæ dolosæ & iniquæ talis est, vt nullum tam grande malum cogitari possit, quod cum lingua dolosa, & iniqua comparari valeat.

Atque, vt hæc omnia facilius adhuc intelligi poffint, duo exempla scripturarum addam. Vnum fit Tcelestistimi Doeg Idumæi, qui accusauit Sacedotem Achime- 1.Reg. 12 , lech apud Regem Saulem, quod coniurasset cum Dauide aduersus Regem: quæ mera calumnia, & impostura erat. Quia tamen Rex Saul pessime animatus erat co tempore erga Dauidem, facilè omnia credidit; & iuffit occidi continuò non solum Sacerdotem Achimelech, viruminnoxium, sed etiam omnesalios Sacerdotes, ad numerum octoginta quinque virorum, qui nulla in re peccauerant contra Regem . Neque hac strage contentus Saul Rex, iussir occidi omnes qui habitabant Vrbem, nominomine Nobe, sacerdotalem. noe solum sauire contentus suit in omnes viros, & seminas, sed etiam in paruulos, & lactantes, ac in ipsa etiam animantia, oues, boues, & assinos crudelitatem suam extendit. Ac de ista ipsa lingua dolosa, & iniqua Doeg Idumæi credibile est loquitum esse Dauidem in psalmo, cuius partem iam expositimus. Ex hoc exemplo apertè discimus, quatæ sint vires linguæ dolosa, & iniqua ad malum.

Alterum exemplum desumemus ex Euangelio apud Sanctum Mar
a. cum: Saltante filia Herodiadis coram Herode Tetrarcha & Principibus eius, vsque adeo placuit Herodi ludus illius puellæ, vt coram
omnibus iurauerit, se daturum
puellæ quicquid peteret, etiam si
dimidium Regni sui. Hoc iurametum stultum & temerarium, causa
suim enim Herodiadis silia à ma-

tre quasiuir, quid esse, ei petendum; quæ illam admonuit, vt peterer caput foannis Baptistæ. hoc ipsum illa petin 🕳 & mox allatum est caput præcursoris Domini, à corpore auullum in disco. Quanta bic funt mala ? Peccat mater grawistime petens rem iniustissimam. Reccauit non minus grauiter Temarcha Herodes, qui virum incurlor Domini, plusquam Propheta, & quo maior inter natos muhierum non surrexerat, & quem Herodes iple sciebat virum esse iustum, & fanctum, iustir occidi; & fine causa, sine iudicio, tempore solemnis cona, ad peririonem puellæ faltarricis. Sed audiamus. mala culpæ, cum iam audierimus. mala culpæ. Herodes paulà post ab Imperatore Caio spoliatus Principatu, in exilium perpetuum re-legatus fuit, atque ita qui iuraucen se daturum dimidium Regni,,

188 De arte bene moriends

totum Regnum cum exilio perpestuo commutauit, teste Iosepho in libro antiquitatum. Ipsa silia Herodiadis, quæ sua saltatione causa suit mortis sancti Ioannis Baptista, traijciens congelatum slumen, disrupta glacie, cecidit in profundum corpore toto, capite excepto, quod recisum à corpore supra glaciem saltitabat; vt omnes intelligerent, qua de causa tam

tinus mortem obijt, & filiam ad inferni tormenta sequuta est. Scribib. 1.

psit hanc tragædiam Nicephorus
Callistus in historia sua. En quot mala, tum culpæ, tum pænæ consequuta sunt ex iuramento stusto, & temerè concepto ab Herode Te-

trarcha.

Veniamus ad remedium, quod à prudentibus viris adhiberi debet peccatis linguæ. Sanctus Propheta Dauid initio Psalmi trigesmi

misere obijsset. Ipsa denique Herodias nimio dolore correpta pro-

Digitized by Google

184

mi octaui indicat, quo remedio ipse vteretur: Dixi, inquit, custodiam vias meas , vt non delinquam in Pfal. 8. lingua mea. hoc est, ego ve effugiam peccata lingua, diligenter custodio vias meas; non enimloquor, neque cogito, neque ago aliquid, nisi præmissa dijudicatione corum, quæ acturus, vel locuturus, vel cogitaturus sum. Istæ enim funt viæ, per quas gradiuntur homines in hac vita. Itaque remedium contra verba noxia; nec solum contra verba noxia, sed etiam contra facta, vel concupita, vel cogitata noxia, est præcogitatio, vel præmeditatio corum, quæ acturus, locuturus, cogitaturus, defideraturus fum . Atque . hoc est hominis proprium, non temerè aliquid agere; sed refle-etere considerationem ad ea, quæ agenda sunt. & si quidem cum re-cta ratione concordant, agere; sin minus, non agere. Et quod de

infidelitatis nulla sunt magis perniciola, quam corum,qui gant vel prouidentiam Dei, vel animi humani immortalitatem. Ista enim verba non tam hæreticos, quàm atheos faciunt, & omnibus sceleribus aditum latissimum aperiunt. Alterum genus verborum malorum politum est in detractionibus, quæ charitatem fraternam tollunt è medio, & satisauide audiuntur, sed ab hominibus curiosis. Sanctus enim Dauid, qui erat homo secundum cor Dei, Pf. 100 dicit in pfalmis; Detrabentem fecreto proximo suo, hunc persequebar. Et quoniam detractiones non rarò in conuiuijs audiuntur, sanctus Augustinus ad parietem menlæ luæ hos verficulos po-Suerat:

> 'Quisquis amat dictis absentum. rodere vitam,

Hanc mensam indignam nouerit esse sibi.

Id refert Possidius in vita sancti Augustini. Tertium genus verborum malorum est, quod in adulationibus confistit. Adulationes enim libenter audiuntur, & tamen elationem, & superbiam gignunt. Superbia autem Regina vitiorum est, & Deo potissimum inimica. Quartum genus verborum malorum pertinet ad luxuriam, & in fermonibus amatorijs, & canticis la 🕻 ciuis positum est. Et ab amatorib. huius mundi nihilidulcius auditur, cum nihil fit ea voce nocentius. Similia enim sunt cantica lasciua cãticis sirenum, quæ homines dele-Sabant, vt eos in mare deijcerent, & denorarent.

Aduersus hac omnia pericula salutare remedium est, amicos probos habere, & ab improbis omnia animi prouisione disiungi. Nequa enim homines ignoti facilè audent verba miscere detractoria, vel haretica, vel assentatoria, vel lasci194

ua cum ijs, quos velnon viderunt antea, vel illis familiares non funt. Itaque Salomon in principio Prouerbiorum instituens filium, primu præceptum illis verbis expressit,

præcepium illis verbis expressit, Prou. 1. Audi fili mi disciplinam patristui. si te lactauerint peccatores, ne acquiescas eis, si dixerint, veni nobiscum, insidiemur sanguini , abscondamus tendicutas contra insontem, deglutiamus eum. ficut infernus viuentem, & integrum. tanquam descendentem in lacum: omnem pretiosam substantiam reperiemus, implebimus domos nostras spolys: sortem mitte nobiscum, marsupium vnum sit omnium nostrum; fili mi, ne ambules, cum eis. Ipfi contra sanguinem suum infidiantur, & molsuntur fraudes contra anımas suas. Hocigitur consiliu hominis sapientissimi facilè potest remedium adhibere sensui audiendi ve verbis malis non facile corrupatur; præfertim fi addamus fente-

tiă Domini, qui Salomone sapieti-Met.10. or erat, & aperte pronunciauit; Inimicos hominis esse domesticos eius. Arque hæc desensu audiendi.

Sensus terrius est odoratus, de quo nihil ferè dicendum occurrit. Sensus enum olfaciendi versatur circa odores, qui nec magnam vim habent ad corrumpendum animu, & pretiosi odores ad paucos pertinet: communes autem, quales sunt odores slorum, rosarum, liliorum,

innoxij funt.

Venio ad sensum quartum, qui dicitur sensus gustandi. Peccata, quæ per hanc portam ingrediuntur ad animam corrumpendam, generatim duo sunt, crapula, & e-brietas: sed ex istis plurima oriuntur. De crapula & ebrietate habemus admonitionem Dominiapud Lucam, Videte ne grauentur corda Luc. 21. nestracrapula, & ebrietate. Et aliam admonitionem Apostoli in epistola ad Rom. Non in commessario. Rom. 17 nibus, & ebrietatibus. Ista vero duo peccata in scripturis sanctis cu-le-thali-

Digitized by Google

## 196 De arte bene moriendi

thalibus criminibus numerantur, dicente Apostolo Paulo in epistola.

Gal. s. ad Galatas, Manifesta sunt opera carnis, qua sunt, fornicatio, immunditia, impudicitia,idolorum seruitus,veneficia, homicidia, ebrietates, commessationes, & bis similia, qua pradixi vobis, sicut pradico : quoniam qui talia agunt, Kegnum Dei non possidebunt. Neque sola hæc est horum peccatorum pæna, sed præterea crapula, & ebrietas grauant corda humana, vt ad res diuinas cogitandas, & procurandas affurgere non valeant. Id quod IAC. 21. Saluator noster docuit, & san-Etus Bafilius in oratione de ieiunio explicat duabus aptissimis similitudinibus. Prior est de Sole, & vaporibus. Quemadmodum enim craffi illi vapores, qui de lo-

cis humidis ascendunt, cælum nubibus obducunt, & radios Solis, ne ad nos penetrent, impediunt: sic etiam ex crapula, & chrietate sumt quidam, & quast vapovapores in nobis excitar ur, qui cælum rationis obscurant, & radios diuini luminis nobis eripiunt. Altera similitudo à sumo, & apibus ducitur. Sicut enim apes mellis procreatrices ex aluearibus sinis expelluntur sumo: sic etiam sapientia Dei, quæ tanquam apis quædam in animis nostris mel virtutum, & gratiæ, & consolationum cælestium gignere solet, nulla re alia faciliùs, quàm sumo crapulæ & électricatis eijeitur.

Adhæc accedit, quòd crapula, & ebrieras nocet corporis bonæ valerudini. Antiphanes medicus pertiffimus, vt elemens Alexandrinus in libro secundo Pædagogi resert, vnam esse causam penè omnium morborum asserebat, ciborum multitudinem, & varietatem: contra verò sancius Basilius concione prima de ieiunio, parentem bonæ valetudinis abstinetiam appellandam esse censuit. Et passim

3 180

· medici omnes ad sanitacem teltituendam corporibus male affectis inediamadhibent , & vini , & carnium abstinentiam imperant. Adde ad hæc, crapulain & chrietatem non soli corpori, & animæ incolumitati, sed etiam rei samiliari plurimim obesse. Multos crapula, & ebrietas ex diuitibus pauperes, ex dominis sermos effecit. Denique crapula, & ebrietas multos pauperes, & mendicos diuitum eleemofynis priuant. Qui enim sobrio sibo, & potu contenti non sunt, omnem substantiam suam in proprias voluptates facile confumunt, vt nihil pro frattibus egenis supersit. Et impletur illud Apostoli, A-

1. Cor.11. lius quidem esurit, alius autem ebrius est.

> Sed his omissis, ad remedia veniamus. Remedium aduerfus crapulam, & ebrietztem esse potest exemplum omnium Sanctorum. Omitto Heremitas, & Monachos Gu-

sanctos, de quibus scribit sanctus Hieronymus in epistolaad Eistochium de custodia virginitatis, apud eos cochum aliquid comedisse luxuria erat. Omitto sanchum Ambrofium, qui teste Paulino in eius vita, omnibus diebus ieiunabat, exceptis festis solemni-bus, & Dominicis. Omitto san-- Chum Augustinum, qui teste Postidio in eius vita, in mensa sua legumina, & herbas habebat, & aliquando carnes propter hospites, vel infirmos. Omitto alios Sanctos. Si quis attente confideret, quid ipse Dominus omnium, \* & Pater omnium egerit, cum in descrito populum suum pascendi munus sibi ipse suscepit; artem fobrieratis admirabiliter fine dubitatione perdifcet. Nam ad an-- nos quadraginta Deus folus porenssi solus sapiens, & solus bomus, qui potuit, & sciuit, & voluit populo suo dilecto quam op-14 timè

videatur. Pergit Propheta, ac dicit : Sagitta potentis acuta , cum carbonibus desolatoriji. Declaratur his verbis elegantissima similitudine, quàm ingens malum sit lingua dolofa. Similem enim illam facit Propheta sagittæ ignitæ,à robusta manu emissæ. Primum enim fagittæ longè feriunt, & tanta celeritate volant, ve vix eustari possint, Deinde sagitræ, quibus coparatur lingua dolosa, dicuntur emissa à potenti, & robusta manu. Tertio additur, figittas illas effe icutas, id est, ab artifice perito bene politas, & exacutas. Denique addit, effe fimiles carbonibus desolatorijs, id est, este ignitas, vi quiduis quamuis durum desolare possint, ac per hoc fimilem esse linguam dolosim, & iniquam, non tam fagitrishominum, quàm sigittis de cœlo emissis, qualia sunt fulgura cœlestia, quibus nihil omnino relistere potest. Hæc certe prophetica defcriscriptio linguæ dolosæ & iniquæ talisest, vt nullum tam grande malum cogitari possit, quod cum lingua dolosa, & iniqua comparari valeat.

Atque, ve hæc omnia faciliùs adhuc intelligi possint duo exempla scripturarum addam. Vnum fit Tcelestistimi Doeg Idumzi, qui accusauit Sacedotem Achime- 1. Reg. 12 , lech apud Regem Saulem, quod conjuraffet cum Dauide aduersus Regem: quæ mera calumnia, & impostura erat. Quia tamen Rex Saul pessime animatus erat co tempore erga Dauidem, facilè omnia credidit; & juffit occidi continuò non solum Sacerdotem Achime-Tech, viruminnoxium, sed etiam omnes alios Sacerdotes, ad numerum octoginta quinque virorum, qui nulla in re peccauerant contra Regem . Neque hac strage contentus Saul Rex, iusir occidi omnes qui habitabant Vrbem,

nomine Nobe, sacerdotalem. nec solum sæuire contentus fuit in omnes viros, & feminas, sed etiam in paruulos, & lactantes; ac in ipla etiam animantia, oues, boues, & 2finos crudelitatem suam extendit. Ac de ista ipsa lingua dolosa, & iniqua Doeg İdumæi credibile est loquutum esse Dauidem in plaimo, cuius partem iam exposuimus. Ex hoc exemplo apertè discimus,quãtæ fint vires linguæ dolofæ, & iniquæ ad malum.

Alterum exemplum desumemus ex Euangelio apud Sanctum Mar-🎎 💰 cum: Saltante filia Herodiadis coram Herode Tetrarcha & Principibus eius, víque adeo placuit Herodi ludus illius puellæ, vt coram omnibus iurauerit, se daturum puelle quicquid peteret, etiam fi dimidium Regni sui. Hoc iuramesumstultum & temerarium, causa fuit plurimorum malorum. Primin enim Herodiadis filia à ma-

tre quæsiuir, quid esse, ei petendum; quæ illam admonuit, vt pcteret caput soannis Baptistæ. hoc ipsumilla petijt = & mox allatum est caput præcursoris Domini, à corpore auulium in disco. Quanta hic funt mala ? Peccat mater grawissime petens rem iniustissimam. Reccauit non minus grauiter Teerarcha Herodes, qui virum in-nocentissimum, quique erat præcurlor Domini, plusquam Propheta, & quo maior inter natos muhierum non surrexerat, & quem Herodes, iple sciebat virum esse iustum, & fanctum, iustir occidi; & fine causa, sine iudicio, tempore solemnis conæ, ad peritionem puellæ faltarricis. Sed audiamus. mala culpæ, cum iam audierimus. mala culpæ. Herodes paulò post ab Imperatore Caio spoliatus Principatu, in exilium perpetuum re-legatus fuit, atque ita qui iurauctat se daturum dimidium Regni,

## - 188 De arte bene moriends

totum Regnum cum exilio perpe-Lib. 18. tuo commutauit, teste Iosepho in 6.9. libro antiquitatum. Ipfa filia Herodiadis, quæ sua saltatione causa fuit mortis sancti Ioannis Baptistæ, traijciens congelatum flumen, disrupta glacie, cecidit in profundum corpore toto, capite excepto, quod recisum à corpore sus pra glaciem saltitabat; vt omnes intelligerent, qua de causa tam misere obijsset. Ipsa denique Herodias nimio dolore correpta protinus mortem obijt, & filiam ad

tinus mortem obijt, & filiam ad inferni tormenta sequuta est. Scripsit hanc tragodiam Nicephorus Callistus in historia sua. En quot mala, tum culpæ, tum pænæ consequuta sunt ex iuramento stusto, & temerè concepto ab Herode Te-

trarcha.

Veniamus ad remedium, quod à prudentibus viris adhiberi debet peccatis linguæ. Sanctus Prophera Dauid inicio Pfalmi trigetimi

Digitized by Google

184

mi octaui indicat, quo remedio ipse vteretur : Dixi, inquit, custadiam vias meas, vt non delinquam in Psal. 8. lingua mea. hoc est, ego vi effugiam peccata lingua, diligenter custodio vias meas; non enimloquor, neque cogito, neque ago aliquid, nisi præmissa dijudicatione eorum, quæ acturus, vel locuturus, vel cogitaturus sum. Istæ enim sunt viæ, per quas gradiuntur homines in hac vita. Itaque remedium contra verba noxia; nec solum contra verba noxia, sed etiam contra facta, vel concupita, vel cogitata noxia, est præcogitatio, vel præmeditatio corum, quæ acturus, locuturus, cogitaturus, defideraturus fum . Atque . hoc est hominis proprium, non temerè aliquid agere, sed refle-ere considerationem ad ea, quæ agenda lunt. & si quidem cum recta ratione concordant, agere; sin minus, non agere. Et quod de

actione diximus, idem intelligi debet de locutione, defiderio, acque alijs anime rationalis operibus.

Sed si fortè non possunt aliqui præmeditari omnia, quæ acturi, vel dicturi funt: certe nullus effe deberet homo prudens, & salutis eternæ cupidus, qui non singulis diebus primo mane, antequam negotia vitæ huius aggrediatur, ad Deum per orationem accedat, & perat dirigi vias suas, facta sua, verba sua, defideria sua, cogitationes suas ad gloriam Dei, & falutem animæ luz. Deinde completo die, antequam cubile suum dormiturus adicendat, discutiat conscientiam suam, & rationem à se ipso petat, an Deum offendetit cogitatione, locutione, opere, defiderio: & si offensionem aliqua Dei,præsertim lethalem inuenerit, non audear oculos claudere ad nocturnam quietem captandami Digitized by Google

nisi Deo primum per veram pœattentiam reconciliato, & vero ac certo proposito concepto de custodiendis vijs suis, vt non delinquat in lingua sua, nec in operibus, aut appetitionibus suis. Atque hæc de custodia linguæ susticiant.

Quod iam attinet ad sensum audiendi, pauca omnino dicenda restant. Siquidem lingua fræno rationis cohibita, ne in verba mala prorumpat, nihil ferè erit, quod fensum audiendi corrumpere posfit. Quatuor funt genera verborum, quibus maxime claudendum & ostium sensus audiendi, ne peraures ad cor inficiendum penetrent. Primum locum obtinent verba contra fidem, quæ ob curiositatem humanam non illibenter audiuntur; & tamen si intus penetrent, tollunt de corde fidem, quæ estradix, & principium omnium bonorum. Sed inter verba

infidelitatis nulla sunt magis perniciola; quam corumqui gant vel prouidentiam Dei, vel animi humani immortalitatem. Ista enim verba non tam hæreticos, quàm atheos faciunt,& omnibus sceleribus aditum latissimum aperiunt. Alterum genus verborum malorum positum est in detractionibus, quæ charitatem fraternam tollunt è medio, & satisauide audiuntur, sed ab hominibus curiosis. Sanctus enim Dauid, qui erat homo secundum cor Dei, Pf. 100 dicit in plasmis; Detrabentem secretà proximo suo, hunc persequebar. Et quoniam detractiones non rarò in conuiuijs audiuntur, sanctus Augustinus ad parietem menlæ suæ hos versiculos pofuerat:

> 'Quisquis amat dictis absentum rodere vitam,

Hanc mensam indignam nouerit esse sibi.

Id refert Possidius in vita sancti Augustini. Tertium genus verborum malorum est, quod in adulationibus confistit. Adulationes enim libenter audiuntur, & tamen elationem, & superbiam gignunt. Superbia autem Regina vitiorum est, & Deo potissimum inimica. Quartum genus verborum malorum pertinet ad luxuriam,& in fermonibus amatorijs, & canticis la [ ciuis positum est. Et ab amatorib. huius mundi nihilidulcius auditur, cum nihil fit ea voce nocentius. Similia enim sunt cantica lasciua cãticis sirenum, quæ homines dele-Cabant, vt eos in mare deijcerent, & deuorarent.

Adversus hæc omnia pericula salutare remedium est, amicos probos habere, & ab improbis omni animi provisione disiungi. Neque enim homines ignoti facilè audent verba miscere detractoria, vel hæretica, vel assentatoria, vel lasciua cum ijs, quos velnon viderunt antea, vel illis familiares non funt. Itaque Salomon in principio Prouerbiorum instituens filium, primu præceptum illis verbis expressit,

præceptum illis verbis expressit, Prou. 1. Audi fili mi disciplinam patristus. si te lactauerint peccatores, ne acquiescas eis. si dixerint , veni nobiscum., insidiemur sanguini , abstondamus tendicu-Las contra insontem , deglutiamus eum. ficut infernus viuentem , & integrum, tanquam descendentem in lacum: omnem pretiosam substantiam reperiemus, implebimus domos nostras spolys: sortem mitte nobiscum, marsupium vnum sit omnium nostrum ; fili mi , ne ambules cum eis. Ipsi contra sanguinem suum insidiantur, & moltuntur fraudes contra anmas suas. Hocigitur consiliú hominis sapientissimi facilè potest remedium adhibere sensui audiendi,vi verbis malis non facile corrupatur; præfertim fi addamus sente-

tia Domini, qui Salomone sapieti-Met.10. Or crat, & apertè pronunciauit; Ini-Google micos micos hominis esse domesticos eius. Atque hæc desensu audiendi.

Sensus terrius est odoratus, de quo nihil ferè dicendum occurrit. Sensus enum olfaciendi versatur circa odores, qui nec magnam vim habent ad corrumpendum animu, & pretiosi odores ad paucos pertinet: communes autem, quales sunt odores storum, rosarum, liliorum,

innoxij funt.

Venio ad sensum quartum, qui dicitur sensus gustandi. Peccata, quæ pet hanc portam ingrediuntur ad animam corrumpendam, generatim duo sunt, crapula, & ebrietas: sed ex istis plurima oriuntur. De crapula & ebrietate habemus admonitionem Domini apud Lucam, Videte ne grauentur corda Luc. 21. nestra crapula, & ebrietate. Et aliam admonitionem Apostoli in epistola ad Rom. Non in commessario-Rom. 17 nibus, & ebrietatibus. Ista vero duo peccata in scripturis sanctis cu-letali-

od by Google

## 146 De arte bene moriendi

thalibus criminibus numerantur, dicente Apostolo Paulo in epistola.

Gal. s. ad Galatas, Manifesta sunt opera carnis, qua sunt, fornicatio, immunditia, impudicitia,idolorum seruitus,veneficia, homicidia, ebrietates, commessationes, & bis similia, qua pradixi vobis, sicut pradico : quoniam qui talia agunt, Kegnum Dei non posidebunt. Neque iola næc est horum peccatorum pæna, sed præterea crapula, & ebrietas grauant corda humana, vt ad res diuinas cogitandas, & procurandas assurgere non valeant. Id quod

IMC. 21. Saluator noster docuit, & san-&us Bafilius in oratione de ieiunio explicat duabus aptissimis similitudiaibus. Prior est de Sole, & vaporibus. Quemadmodum enim craffi illi vapores, qui de locis humidis ascendunt, calum nubibus obducunt, & radios Solis, ne ad nos penetrent, impediunt : sic etiam ex crapula, & chrietate fumt quidam, & quafi Digitized by Google Vapo

vapores in nobis excitar ur, qui cælum rationis obscurant, & radios diuini luminis nobis eripiunt. Altera similitudo à sumo, & apibus ducitur. Sicut enim apes mellis procreatrices ex aluearibus suis expelluntur sumo: sic etiam sapientia Dei, quæ tanquam apis quædam in animis nostris mel virtutum, & gratiæ, & consolationum cælestium gignere solet, nulla re alia faciliùs, quàm sumo crapulæ & é-brietatis eijcitur.

Adhæc accedit, quòd crapula, & ebrietas nocet corporis bonæ valerudini. Antiphanes medicus peritifimus, vt clemens Alexandrinus in libro secundo Pædagogi resert, vnam esse causam penè omnium morborum asserbat, ciborum multitudinem, & varietatem: contra verò sanctus Basilius concione prima de iciunio, parentem bonæ valetudinis abstinetiam appellandam esse censuit. Et passim

3 : 100

· medici omnes ad sanitarem testituendam corporibus male affectis inediamadhibent, & vini, & carnium abstinentiam imperant. Adde ad hæc, crapulain & chrietatem non soli corpori, & animæ inco-tumitati, sed etiam rei samiliari plurimum obesse. Multos crapula, & ebrieras ex diuitibus pauperes, ex dominis seruos effecit. Denique crapula, & ebrietas multos pauperes, & mendicos diuitum eleemosynis priuant. Qui enim sobrio cibo, & potu contenti non funt, omnem substantiam suam in proprias voluptates facile consument, vt nihil pro frattibus egenis supersit. Et impletur illud Apostoli, A-

Et impletur illud Apostoli , Az.Cor.: lius quidem esurit, alius autem ebrius est.

Sed his omissis, ad remedia veniamus. Remedium aduersus crapulam, & ebrietarem esse potest exemplum omnium Sanctorum. Omitto Heremitas, & Monachos san-

14 timè

rent.

Eal 2.

timèprouidere; pluit illis manna de cælo, & ex petra aquas eduxit. Erat autem manna cibus non diffimilis placentæ ex farina & melle En quam fobriè fapictiffimus Dominus populum suum prandere,& cœnare voluit. Placenta cibus, aqua potus erat; & tamen omnes incolumes, & sani viuebant, donce carnium desiderio teneri incipe-

Ad exemplum Patris filius Dei Christus IESVS, in quo erant emmes thesauri sapientia, & scientia Dei, cum prandiŭ simul & cenam multis millib.auditorum suorum parare vellet, apposuit illis panis, & pisciŭ fragmenta, & potum aquæ. Neque solum Dominus Christus, cum adhuc mortalis esset, tanta sobrietate auditorib. suis conuiuium parauit, sed etiam post resurrectionem, cum data illi esset omnis potestas

doan.31. in celo & in terra, discipulis suis

Digitized by Google

pran-

prandium dedit ad littus maris ex solo pane & pisce, coque modicos nequevini, aut rerum aliarum vlla sit mentio. O quàm longè distant consilia Dei à consilijs hominum!

Rex cæli, & terræ simplicitate gaudet, sobrietate delectatur, de anima locupletanda, replenda, exhilaranda in primis sollicitus estes do homines malunt concupiscentiam suam, & Diabolum hostem suum exaudire, quàm Deum: nisi cum Apostolo dicamus, Deum carnalium homi-

Restat sensus tangendi; qui omnium crassissimus est, & simul etia
omnium viuacissimus. Per hunc
sensum ingrediuntur ad animum
inquinandum, & simul ad alios homines corrumpendos, opera carnis, quæ beatus Apostolus enumerat dicens, Manifesta sunt opera Gal, J.
carnis, qua sunt, fornicatio, immunditia, impudicitia. Itaque tribus voI sibus

num non alium esse, quam ven-

trem.

cibus omnia genera luxuriæ Apoftolus designauit. Neque opus est longius progredi in his rebus explicandis, quas oporteret potius apud sideles ignorari,& ne nomina quidem carum unquam audiri. Sic enim loquitur ide Apostolus scri-Ephes.; bens ad Ephessos, Fornicatio autem,

Commis immunditia nec nominetur in vobis, ficut decet sanctos.

Remedia verò aduerfus hæc omnia scelera hæc mihi occurrunt: - & sunt ferè illa ipsa, quibus veuntur medici ad curandos ægrotos. Primum enim incipiunt medicià iciunio, siuc abstimentia, prohibent ægrotare incipientibus carnis edulium,& potum vini . Idem . omnino fieri debet ab homine lu-- xuriz dedito, abstinere à nimio ci-· bo, & ànimio potu.Id ptæscripsit Apostolus Timotheo suo, Vtere, in-ITim, s. quit, modico vino propter stomachum, & frequentes tuas infirmitates : id est, vtere vino propter stomachi debilitatem

Digitized by Google

Lib. I. Cap. XVI.

tatem, sed modico ad cauendam luxuria, nam in vino eft luxuria. De- Eshe ;: inde medici corporum potiones amaras, venæ incilionem, & alia id genus naturæ inimica adhibent. Sic viri sincti cum Apostolo dicebant, Castigo corpus meum, & in 1. Cor. 9. feruitutem redigo: ne cum alijs pradicanero, ipse reprobus efficiar. Hinc veteres Heremitæ, & cenobitæ vinendi genus instituerunt deliciis carnis, & voluptatibus ommino contrarium, in iciunijs, vigilijs, humicubationibus, flagellis, cilicis, non odio corporis, sed odio fuxuriantis carnis. Vnum de multis exemplum proféram: Sanctus Hilarion, fancto Hieronymo teste in eius vita, cum libidinosis cogitationibus tentaretur Ego, inquit corpus alloques suu, faciam, vt non calcitres, nec te hordeo alam, sed paleis : fame te conficiam, & siti, graui onerabo pondere, per astus indagabo & frigora, vt cibum potius, quam lasciniam cogites. Ad lixe

Digitized by Google

medici corporum exercitationem moderatam, vt deambulationem, vel pilæ ludum, vel aliquid eiufmodi ad sanitatem conservandam præscribunt. Id ipsum adanimæ sanitatem conseruadam valdè conducit, si videlicet homo salutis æternæ cupidus horam aliquã quotidie in mysterijs redemptionis nostræ, vel in quatuor nouissimis, vel in alijs pijs argumentis meditandis tribuat. Quòd si meditatio non succedit ad votum, saltem in scripturis sandis, vel in pijs libellis, vel in vitis anctorum legendis tempus aliquod diebus fingulis ponat.

Denique remedium esticax valde ad omnes carnis tentationes, & peccata luxuriæ superanda est, ocium sugere. Nullus enim tam est obnoxius turpibus cogitationibus, quam is, qui nihil habet quod agat, & tempus suum terit, vel ex senssira respiciens ambu-

lantes, vel cum amicis fabulando & Iudendo. Contrà verò nulli sunt magis immunes à cogitationibus fordidis, quam ij, qui totos dies in laboribus agrorum colendoru, vel in varijs exercendis artibus occupantur. Huius rei gratia magister noster Christus parentes elegit pauperes, ve proprio labore vi-Aum fibi pararent. & iple quoque antequam ad labores predicationis accederet, patrem putatiuum fabru lignarium habere voluit; eumque in arte illa laborantem adiunit. dicebant enim de illo , Nonne bic est faber film Maria? Hoe addere volut, vt opifices, & rusticos non pæniteat fortis suz, cum sortem illam elegerit fapientia Dei pro fe, & pro matre sua, & pro sanctiffimo patre suo putaticio; non quòd ipsi hoc remedio indigerent, sed vt nos infirmos admonerent ocium fugere, 6 peccata plurima vitare velimus.



## DE ARTE BENE MORIENDI

vicina iam morte,

LIBER SECVNDVS.

CAPVTL

De primo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de meditatione mortis.



Reem bene moriendi in duas partes initio distribuimus. In earum priore posita sunt pracepta bene

moriendi,quæ ad illud tepus perti-

nere poterant, in quo mors ad-huc longiùs abesse videri poterat: in posteriore, quæ nunc præ manibusest, ea ponemus, quæ ad mortem quasi præsentem, aut breui adfuturam pertinent . Dicitur autem mors imminere, vel præ foribus esse, quando vel senio confecti fumus, dicente Apostolo,. Quod antiquatur, & senescit, pro Heb. 1 . pe interitum est. vel morbus grauis,&medicorum iudicio valde periculosus, sine senem, sine inuenem, siue etiam adolescentem, aut puerum corripuit. Huius secundi ordinis primum præceptum . nobis esse videtur, mortis meditatio. Mors enim, quantumuis diligenter, & attente confideretur, . dum in florenti ætate sumus, parum omnino nos mouer;cum lon-- gè abesse, ac per hoc minus horribilis esse videatur. Sed cum pro-. pè adesse conspicitur, vt quasi . manibus tangatur; tunc verè afficit, & illius consideratio multum prodest. Omnes artes melius addiscuntur exercitatione, quam doctrina; & qui, si non sepius, saltem bis mortui sunt, vt Beata Chrifina, & ille Drithelmus Anglus, cuius memini in libro de Gemitu Columbæ; & ille eremita, cuius historiam narrat Ioannes Climacus, de quo nos in extremo capite pauca dicemus, satisalacriter mortuos fuiffe conftat. Nobis, quibus non nisi semel mori permittitur, nulla via melior aperitur, quàm meditandi, & cogitandi quid in morte geratur.

Primum igitur cogitandum nobis est, in morte fieri separationem animi à corpore, sed neque animum extingui, neque corpus sine spe resurgendi cadere, a in puluerem redigi. Si enim hoc sieret vt athei opinantur, restè dixisse viderentur illi, qui mortem contemnebant, atque dicebant, Edamus, mus, & bibamus, cras enim moriemur. quod proueibium est antiquissimum, vt intelligi potest ex Isaiz capite vigefimo secundo, & Apostolo in priore ad Corinthios cap. quintodecimo. Esse aute inter nos, qui dicant se credere, factis autem negent; ex eo potest intelligi, quòd nonnulli etiam in extremo senio de morte non cogitant; perinde ac si vel nunquam essent morituri, vel cum morte corporis animum quoque penitus extingui existimarent. Sed quicquid isti delirent, separatio carnis ab animo, quali sponfe à sponso, diuortium est ad tempus, non repudium in perpetuum vanimus enim immortalis est, & caro in nouissimo die sine vlla dubitatione refurget. /

Oportet igitur, si Christiani sumus, & si quid sapimus, de propinqua morte assiduè cogitare. In hoc enim summa rerum nostrarum posita est, ve bene moriamur,

Digitized by Google

siquidem in hac vita non difficilis transicus est à virtute ad vitium,& cum Dei gratia à vitio ad virtute: potest enim qui nunc est hæres regni celorum, cras per peccatum ex-cidere ab hæreditate filiorum Dei, & fieri reus ignis æterni; & contrà, Dei grania aspirante, qui est mancipium Diaboli, potest ab illa seruitute liberari, & iterum adscribi inter filios Dei, & hæredes regni celestis. At qui moritur inimicus Dei, & reus ignis æterni, semper erit inimicus Dei , & igni æterno addictus: & contrà, qui moritur amicus Dei, & hares regni calorum,nunquamab illa gratia,& gloria eminentissima poterit excidere.Itaque nostra omnis felicitas, vel infelicitas à bona, vel mala morte dependet. Quis igitur nifi planè stultus, & omni indicio carens, audebit de hic vita per morrem discedere, nisi antea, omni diligenria adhibita, bene mori didicerit, átque

atque ad bonam mortem obeunda

se comparauerit?

Altera confideratio circa mor-.. tem vulissima esse potest, quòd - quamuis mors certiffima fit, dicête Propheta, Quis est homo, qui viuit, & Psal 88. non videbit mortem? & Apostolo concinente, Statutum est hominibus Heb. 9. femel mori; & post hos, indicium: tamennihil est incertius die, vel hora, Id quod Scriptura ipsa clamat, Vigilate, quia nescitis diem, neque boram. multi rapiuntur in infantia, alij contrà ad decrepitam - perueniunt senecturem, alifadolescentes, alij in ætate matura moriuntur. Sed quod miserabilius est, multi repenté moriuntur, vt nonsit illis ocium Deum inuocandi, & - fpiritum suum diuinæ misericor-- diæ commendandi. Hæc vero non alia de causa djuina prouidentia secundum thesaurum sapientia, suæ procurat, nisivenemo electorum - audeat vel ad momentum in luro pec-

Digitized by Google

peccati lethalis hærere. Proinde qui hæe legis, si sortè conscientia peccati mortalis contra te testimonium dicat; non audeas diem custinum expectare, immò neq, præsentis diei, vel horæ sinem pra stolari, quin saltem corde contrito & humiliato coram Deo peccatum tuum deresteris.

Tertio confideratio non minus vtilis erit, si manè antequàm ad negocia diurna progrediaris; & vespere antequam ad somnum capiendem te componas, ne fortè mors adveniens to imparatum of fendat ; conscientiam tuam diligenter discutias, an quid nocte præterita, vel die proximè exacto egeris, quod peccatum præsertim lethale videri possit: & si nihil inuenias, Deo bonorum omnium austori gratiacagas, sin autem in-ueneris aliquid aduersus Deum admissum, seriò & ex corde ingemiscas, & primo quoque tempore ad pedes Sacerdotis illud confitearis: & impositam mulctam libeter accipias, & sideliter reddas. Ista ratio bis saltem in die examinandi conscientiam mirisice iuuat, ve mors nunquam nos inueniat imparatos.

Quarta consideratio non minus vtilis, quam superiores, illa est, cuius meminit Ecclefiasticus, In o. Eal.7. mni opere tuo memorare novisima tua, G in aternum non pecccabis. Quo pa-Ao enim peccare poterir in vilo opere suo, qui qui cquid agit, expedit ad trutinam divini iudicij; quod in mortefiet? Huc pertinet memorabile illud dictum hominis bis mortui, cuius meminit Ioannes Climacus in fua fcala, gradu fexto. Sic autem loquitur, Non omittam felitary illius, qui in Choreb habit abat, referre historiam. Hic cùm diu negligentisime vixisset , nullamque anima Sua curam haberet, worbo tandem comprehensus ad extrema deductus est cum-

que iam à corpore perfecte m'grasset, polt vnam horam in feipfum redut, orauitque nos omnes, vi inde protinus abscederemus & cella adetu lapidibus obstructo, permansit intus annis duodecim, nulli omnino quicquam loquens, nec aliud quicquam prater panem, & aquam degustans Sedens autem ea tantum, quain excessu viderat, attonitus voluebat; atque in his adeò fixo erat cogitatu,vt numquam vultum immutaret, sed : semper sic attonitus perdurans vim lacrymarum feruentium tacitus profunderet Cum verdiam morti effet proximu, rupto, ac patefacto aditu ingresi sumus : cumque ab illo doctrina verbum Supplices inquireremus; hoc ab illo tantummodo audiuimus : Nemo qui re vera mortis memoriam agnouerit, peccare vnquam poterit. hæc ille. Consideret lector, hanch storiam esse, non fabulam, & ab illo scriptam, qui & vir sanctus erar; & scripsit, que proprijs oculis vidit, & proprijs auribus audiuit.

Ex que facile est intelligere, quanti momenti sit mortem assiduè meditari, & eius præsentiam nunquam à memoria sua repellere. Hic enim negligens antea fuerat in falure sua quærenda, sed ex magna-Dei misericordia mortem gustauit, & refurgens à mortuis, per annos duodecim mortem affidue cogitauit, & simul lacrymis continuis peccara sua defleuit: Et que ante primam mortem leuia, & venialia arbitrabatur, gustata mortis amaritudine, iudicauit esse grauissima, & digna, quæ lacrymis annorum duodecim expiarentur. Hic est igitur verus commentarius verberum scriptura, que dicit, Me-Eccle.7. morare nouisima tua, & in ater-. num non pecçabis. Et si perpetua re-. cordatio vnius ex nouissimis tam grande lucrum attulit monacho illi; vt per pænitentiam anno-rum duodecim redemerit pænam gehennæ sempiternam, & lu-Digitized by Cratus

cratus fuerir gloriam regui perpetui: quid faceret iugis memoria nouissimorum quatuor, mortis, iudicij, gehennæ, & paradis? Vtinam multi cognoscerent, & experiri vellent compendium lucri huius.

## CAPVT IL

De secundo precepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de ludicio extremo.

Lterum nouissimum est iudicium, quod quide duplex est, vnum particulare, quo singulæ animæ iudicantur statim, ac de corpore exierunt: alterum generale, quod siet in nouissimodie: vetrumque horribile, & tremendum valde impijssamabile, & gloriosum iustis. de vtroque attente, & sæpissime cogitare vitissimum est ijs, qui feliciter mori cupiunt. Futurum autem iudicium particulare

flatim à morte vniuscuiusque, nemini dubitate licet; cum aduersus hæreticos in Concilio Florentino declaratum sit, eos, qui peccato mortali inquinatiex hac vita decedunt, mox ad gehennamignis descenderes cos, qui sine culpa lethali, sed cum debito pænæ temporalis moriuntur, ad purgatorium duci; illos denique, qui post susceptum baptisma immunes à culpa, & debito pænæ inueniuntur, in cælum ad ætetnam selicitaté repentè conscendere.

Credibileautem est, vt Theodogi docent, sentenniam Christi iudicis veleper Angelos significari, cusà sovel mentibus ipsarum animarum à to in 4.
Deo reuelarissed piasanimas comitantibus Angelis vel ad cœlum ascendere; vel ad purgatorium descendere; reprobotum verò àdamonibus rapi & in gehennam der
turbari. Hoc iudicium in mimento: sieni patsit, quita pratens adest

K lu-

Iudex, qui cum sit Deus, & homo, secundum formant De voique etfecundum formam hominis omnia nouit. Verissimè enim sanctus Petrus Christo dixit, Domine tu om-Ioan. 21. nia nosti. Adestaccusator, qui est Di-

abolus, qui dicitur in Apocalypfi, Accufator fratrum nostrorum ; & aca Apoc.12 currit ad moribundos, vt lupus, vel leo, vel canis ad prædam . Adeft teftis, conscientia animæ, quæ cum à corpore soluta est, non amplius falli potest ignorantia, vel obliuione; led penitus le ipla cognofcit, & videt, an fit grata Deo, yel Deo exosa . Itaque nihil impedit, quò minus iudicium hoc flatim fiat, & executioni mandetur, Hoc tamen iudicium priuatum dis ci potest, si conferatur cum iudicio; quod fier in die nouissimo; quod erit publicum & generale coram omnibus omnino Angelis, & hominibus.

> Sed reddenda est breuiter ratio.

tio, cur necesse sit iterum iudicari cos, qui sunt iam non solum iudicati, sed etiam pæna, vel præmio affecti. Rationes hæ sunt. Prima ratio est ex parte Dei : nunc enim non desunt, qui videntes multos homines iustos ab impijs non pau-cioribus iniuste affligi; & contra, multos iniquos affluere temporalibus bonis, suspicantur Deum aut ista non videre,aut no curare.Quareve totum genus humanum in-telligat, mundum à Deo sapientissimè gubernari, placuit ipsi Deo in die nouissimo coram omnibus Angelis, & hominibus reddere præmia bonis, & supplicia malis: vnde omnes cogantur prædicare, & dicere: Lefius es Domine, vera & iustain- Apo. 16. dicia tua.

Alteraratio est, vt Christus, qui coram hominibus iniuste iudicatus, & supplicio granissimo, & indignissimo affectus est; ipse coram toto mundo cernatur in K 2 thro-

throno sublimi oes impios iudicare: vt illud impleatur, quod scri-Iob 36. prum est in libro lob, Causa tua quasi impij iudicata est, causam iudici-

umque recipies. Itaque ignominia patitionis filij Dei justè compensabiturper gloriam tudicantis in theatro totius mundi: & tunc imple-Phil. 2. bitur illud Apostoli, Innomine I E-

SV omne genu flectatur, calestium, terrestrium,& infernorum.

Tertia ratio est, ve retributio iustorumintegra sit. Merces enim 1ustitiæ est honor, & gloria. Et quo-niam multi homines eximiè iusti, quasi scelesti & impij publicè interfecti funt, æquum fuit, vt in publico totius orbis theatro iustitia ipsorum prædicaretur. Ad hunc numerû sanctorum Martyres Domini præcipuè pertinent, qui in oculis persecutorum paganoru, vel hæreticorum Principum, & Regu coronari assistent.

Quarta ratio erit ad confusio-

nem

nem hypocritarum. Non enim defunt, qui cum opinione san ctitatis moriantur, cum vere sint impij, quales sunt hæret ci Caluiniani, vel Anabaptistæ; & olimerant illi, de quibus scribit S. Cyprianus in libro de vnitate Ecclesie Ardeant licet slammis, & ignibus traditi, vel obiesti bestijs animas suas ponant, non erit illa sidei corona, sed pæna persidiæ, necreligiosa virtutis exitus gloriosus, sed desperationis interitus. Itaque neccsse cst, vt sikem in vniuersali indicio corum hypocrisis publice deseguir-

Quintaratio illaest, ve anina fimul & corpora iudicentur. Siquidem in iud cio particulari sola anima iudicantur, & pramium, vel pænam accipiunt: sed in iudicio voiuersali integri homines comparebunt. Et quoniam anima cum corporibus peccauerunt, vel bene egerunt; sic etiam oportet, ve post resurrectionem anime cum corporibus pramia, vel pænas accipiant. Sexta denique, ac postrema ratio est, vt non solum bona, vel mala, quæ gestimus in vita, præmia, vel pænas suas habeant, sed etiam bona, vel mala, quæ nascuntur ex operibus bonis, vel malis nostris, & propagantur vsque ad mundi consummationem, in mundi consummatione laudem, aut vituperatio-

nem publice sortiantur.

Acvt exemplis rem illustremus, non desunt homines pij, qui xenodochijs extructis, aut monasterijs, aut gymnasijs, in quibus multi vel conualescunt, vel instituuntur ad pietatem, vel erudiuntur in difciplinis, & hæc opera perseuerant in longum tempus : alij scribunt libros vtiles ad sapientiam, vel ad varias artes, vel pieracem, & alia bona opera propaganda: quibus multi singulis etatibus proficiunt, & adiquant proximos fuos: nee desunt homines improbi, qui scriptis libris lasciuis, vel seditiofis,

tiolis, veletiam hareticis, multos homines perdunt, & extructis theatris ad ludos gladiatorum, vel ad comædiasobicænas, velalio modo proximis nocent in Jongum tempus post obitum suum. Qugniam igitur in fine mundi procefsus omnes finem accipient, & merita omnium hominum siue bona, fine mala confummabuntur, aquu erit, vt co die omnium, qui fluxerunt ab initio mundi, maxime memorabili, Iudicis supremi, potentissimi, atque iustissimi sententia proferatur.

Hæ sunt igitur causæ, cur præter iudicium particulare; quod fier in morte. singulorum, expe-Chandum sit iudicium vniuersale in consummatione sæculi. Explicandum igitur breuiter est, quis fit futurus Iudex in hoc tremendo iudicio, vnde venier, ad quem locum veniet, quos iudicabit, & quæ erit sententia indicantis. Iu-

K 4 Digitized by GOOGLEEN

dex erit sine vlla dubitatione Dominus noster IESVS Christus. ipse enim apud sanctum Matthæum sic

Mat. 5. loquitur: Cùm venerit Filius hominis in maiestate sua, & omnes Angeli eius cum eo, tunc sedebit super sedem maiestatis sua, & congregabuntur ante eum omnes gentes, & quæ sequütur. Idem confirmant Apostoli Petrus, Pau-

Act. 10. lus, & Ioannes. Petrus in Actis Apostolorum ait, Ipse est, qui constitutue est sudex viuorum, & mortuorum.

Apostolus Paulus in issem Actis, Att. 17: Dens, inquit, statuit diem, in quo iudi-

caturus est orbem in aquirate, in viro,in que statuit suscitans eum à mortuu. Apostolus soame sum Eurongelio sic

Ioan 5. Inquirur, Dedit expotestatem indicium facere, quia filius hominis est & un endem loco, Pater no indicat quemquam, fed omne indicium dedit filio.

Venier autem ad iudicandum
de cælo, & venier víque ad aerem
reprævicinum, ut videri, & audiri possitabomnibus, qui in rærae-

runi.

runt. Audi Christem ipsum apud Marthæum, Videbitis Filium hominis venientem in nubibus cali. Audi Apostolum Paulum scribente ad Thes- 1. Thes. falonicenfes , Rapiemur, inquit, cum 4. illis obuiam Christo in aera. & hoc ipsum prædixerat Ioel Prophera, Congregabo omnes gentes, & deducam eos in Wallem Iosaphat, & ibi discepta- 10el. 3. bo cum eis. Ex verbis autem illis in Vallem Iosaphat, rectè intelligitur eo loco futurum esse iudicium omniñ maximumitum quia voxHebraica. Iosaphat, proprie significar, Dei iudicium; tum quia, Vallis Iofaphat, est prope serusalem, ad partem Orientalem Fempli, vt fanctus Hieronymus testatur in Commentario capitis tertij Ioel. Quo loco nullus esse porest opportunior pro tanto iudicio Indeenim cospicitur Lerusalem, vbi Christus prædicaust, & judicium vitimum futurum effe prædixit: indeetiam conspicitur mons Caluaria, vbi Christus idem Kς

pro redemptione generis humani cruci fuit affixus, & mons Oliueti, vode victor mortis in cælum ascendit. Ad eum igitur locum in nubibus cæli Christus venier cum Dan. 7. omnibus Angelis, qui sunt vt mi-Li.de ca nimum milliamillium, & decies mil-

lest. hie- lies centena millia, vt Daniel (cribit. zarch. Dixi autem, vt minimum, quoniã

par. 1. 9. sententia sancti Dionysij Arcopa-19. AT. 3 gytæ, & sancti Thomæest, numerum Angelorum sanctorum superare numerum omnium rerum corporalium. Ibi etiamaderit cum Rege Christo omnis multitudo fanctorum hominum in corporibus gloriosis, de quibus dicitur.

Apoc. 7. in Apocalypsi , Vidi turbam magnam quam dinumerare nemo poterat ex onmibus gentibus, tribubus, & lin-

guis.

Erit igitur in hoc iudicio spe-Aaculum, quale non suit ab initio mundi, neque fiet. Porrò rei mortis æternæ erunt omnes i mpij

impij, qui refumptis corporibus, nudi, & mælti, mæltitia lumma, & incredibili, astabunt in terra ab 🔗 Angelis adducti ex toto orbe terràrum ad Vallem Iosaphat, & loca vicina. Numerus autem eorum erit longe major numero sanctorum: cum Dominus ipse dixerit: Multi sunt vocati, pauci electi, & arcta Mat 22 est via, qua ducit ad vitam, & pauci in Mat. 7. ueniunt eam; lata est via, quaducit ad. perditionem, & multi ingrediuntur per eam. Quod si verum cft, vt est ve- Apoc. 7. rissimum, multitudinem sanctorum hominum numerari non posse : quanto minus numerari poterit turba reproborum ? His autem adiuncti erunt spiritus maligni, qui sunt etiam in numero ma-

His ita constitutis antequam Dan. 7. sententia sudicis profestur, dibri apot 20 rationum aperientur, ve ex Daniele Propheta, & fancto Loanne intelligi potest. Quid sunt hi like 6 bri,

District to Google

bri, qui iudicio aperientur, explicat Apostolus Paulus ad Corin-1. Cor. 4 thios dicens, Nolite ante tempus iudicare, quoad vsque ventat Dominus, qui illuminabit abscondita tenebrarum, & manifestabit consilia cordium. Effundet enim Deus eiulmodi lucem, ve in co cernantur conscientie omniu hominum impiorum. Videbunt igitur omnes, qui in eo theatro erut. conscientias omnium, ac per hoc opera, verba, cogitationes, appetitiones. O quale spectaculum erit, videre conscientias hypocritarum, mendacium, proditorum, cauillatorum, qui nihili faciebant, per omnia sacra peierare! Ex hac publicatione scelerum, & flagitiorum omnium hominum, ex qua lequetur præiudicium futuræ lententiæ, id fiet, quod legitur in

Apoc. 6. Apocalypsi, Reges terra, & Principes, & tribuin, & divites, & fortes & omnes servi & liberi abscondent se inspeluncis, petris montium, & di-

cent

Ernt montibus, & petris, cadite super nos, - & abscondite nos à facie sedentis supér thronum & abira Agni, quoniam venit dies magnus ipsorum, & quis poterit staze? Et hoe idem prædixit Dominus in Euangelio, cum crucem in humeris deferret, alloquens pias: mulieres, Filia lerusalem, nolite flere super me, sed super vos, & filios ve\_ Luc. 23: fros flete, quoniam ecce venient dies, in: quibus dicent, Beata steriles, & ventres, qui non genuerunt, & vbera, que non la-Etauerunt Tunc incipient dicere montibus, cadite super nos, & collibus, operite mos. Ad extremum feretur sententia à ludice dicente, Venite benedicti, ite: maledicti. Er ibunt iusti in vitam 2- Mat 25 ternam,&iniusti in ignem æteruű:.

Oblecro ego nunc lectores meos, vi cogirent & recogirent (æpe), & attente, se quoque futuros in hoc theatro; & nunc, cum tempus habent, seriò deliberent, quid facto opus sit. Neq, obijciant, d. e iudicii adbuc procul abesse, vt non sit K 7

opus

opus ante tempus cruciari, quali in-ftet dies Domini: Na fi forte diftet iudicium generale; iudicium particulare non distat, sed instat, & plane pre foribus est: & qualis erit sententia iudicij particularis, talis erit & generalis. Itaque quicumque fapit, debet omnino ita se comparare ad sententiam iudicij diuini audiendam, ac si hodie, vel cras audienda esset. non enim magis distat hora iudicij, quàm distet hora mortis; & hora mortis ab homine sene, vel graui morbo laborante procul abesse non potest. Ergo in expectatione tanti iudicis, in quo de fumma rei agitur, oportet seriò implorare aduocarum, qui idem ludex futurus est Aduocatum 1.104.2. enim habemus IESVM Christum iustum, vt Apostolus Ioannes nos docer;&ruifum amicos aduocati follicitare, arque in primis Virginem clementissimam aduocati paretem, & Angelos, at que homines sanctos.

Digitized by Google Neque

Neque solum vocibus, sed etiam muneribus adire nos conuenit tum aduocatum, tum aduocati amicos: non enim recusant Sancti munera, quæ non illis prosunt, sed pauperibus IESV Christi: ipsi enim beati in cælo bonorum nostrorum non indigent.

## CAPVT III.

De tertio pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de gehenna.

POST mortis, & iudici) considerationem expedit gehennæ quoquæ cruciatus, & paradisi gaudia attentissimè cogitare. Hæc enim sunt duo nouissima, quorum alterum vnicuique nostrum, Christo iudicante, continget; sed hæc duo sic inter se contraria sunt, vt vnum nos miserrimos, alterum felicissimos reddere debeat. Sed quoniam de vtroque scripsimus in

In libro de ascensione mentis in Deum, prope finentlibri: &rurlum de gaudijs paradisi scripsimus in toto libro de æterna felicitate San-&orum: & de cruciatibus gehennæ in libro secundo de gemitu columbæ: denique de omnibus quatuor nonissimis, in concionibus latinis, quæ nobis tunc in mentem venerunt,&diximus ad populū,& scripta reliquimus: visum est hoc loco breuiter summa capita attingere, vt lector habeat, in qua re attentè cogitanda vtiliter exercere se posfit,dum mortem expectat, atque ad eam cum gaudio suscipiendam se parar.

Igitur de satu infelicissimo danatorumad gehennam tria breuiter consideranda suscepimus, locumtempus, modum; locus est, profunditas tempus, eternitas; modus, pænasine modo. Locus, inquant, est profunditas: siquidem homines. reprobi propter ingentia criminæ læsæ maiestris diuinæ carcerem obtinebunt in profundissima parte mundi, quæ longissimè distatà Regia domo, quæ est in cœlis: hoc enim decebat vt supplicio mulctaretur superbia Diaboli, & hominu superborum. Diabolus enim diccibat; Ascendam incalum, super sydera Isa. 14. exaltabo solium meum similis ero Alussimo: sed responsium est illi, Adinfernum detraheris ad profundum laci. quod idem continget omnibus hominibus superbiæ silijs.

Ex hac autem prima ærumnarreproborum sequentur tres aliæ,
tenebræ, augustiæ, & egestas. Nam
cum gehenna sit in centro terræ, ad
quem socum radij Solis & Eune, &
Stellarum penetrare non postunt;
nihir in ca luminis esse poterit, nisi
quantum ex igne sulphureo exire
poterit, qui augebit, non minuet
pænä. Videbunt.n. eo lumine dæmones, hostes suos crudelissimos:
-widebunt quoque homines i los, si-

ue amicos, siue cognatos, qui perditionis corum causa fuerunt: videbunt denique suam nuditatem, - fuam mendicitatem, sua vincula, suatormenta. Quæ omnia cuperent fortalle non videre: aliquid boni,vnde consolationem possent ac-cipere, certè non videbunt. O tenebras, non tenebras! tenebras, ad omnia bona occultanda; non tenebras, ad omnia mala manifeflanda.

· Porrò angustiæ in gehenna tautæsunt, vt multitudinem corporum damnatorum vix capiant. Nam cum terra sit quasi punctum impartibile, ficum cæli immensitate comparetur, & gehenna non terram totam, neque partem dimidiam, sed centrum solummodo comprehendat, & numerus hominum damnatorum sit amplior, quàm numerus saluandorum, de quibus tamen legimus in Apocaly-Apoc. s. pfi, Vidi turbam magnam, quam dinu-

mer 4.

merare nemo poterat: Quis animo comprehendere poterit, quantæ fint angustiæ in gehenna? Eant nunc Reges magni, Nabuchodonosor, Darius, Alexander, Iulius Casfar, & alij, quos terrarum orbis vix capere poterat; & dilater, si possunt, angustias gehennæ, vt paulò commodiùs iaceant, & paulò mitius torqueantur. O vanitas vanitatum! extendere, & dilatare contendunt mortales ferè omnes agros suos, ditiones suas, Regna sua, vi ad breue tempusde subditorum multitudine glorientur, & in mentem illis nunquam venit, quantæ illos in gehenna angustiæ maneant, vbi non actempus breue, sed fine vllo fine, velint, nolint, habitare cogentur.

lam verò quid de incredibili egestate perditorum hominum dicam? omnium rerum bonarum egeni, sola pœnarum abundantia diuites sunt omnes illi, qui in

infe-

inferis habitant. Memores quidem erunt in gehenna homines diuites, quantis delitijs abundauerint, in terra dum viuerent, siue in cibo, & potu, fiue in vestibus preriosis, siue in venationibus, & aucupijs, siue in horris & vineis, siue in theatris, & ludis varijs. Sedhæc omnis recordatio dolorem augebit, cùm se viderint in gehenna nudos,iacentes, despectos, rebus, ac fortunis omnibus miserrime spoliatos. tunc dicent, quod in libro Sapientiæ le-

Sap: 5. gimus, Quid nobis profuit superbia, aut diuitiarum iactantia quid contulit nobis? transierunt omnia illa, tanquam

vmbra:

Veniamus ad secundum caput, quod est tempus. Quamdiu durabit exilium gehennæ? Vrinam non diutius, quâm durauit incolatus vitæ præsentis: sed nulla erit comparatio: temporienim no tempus, sed ærernitas succedet. Itaque tamdiu durabit habitatio impiorum in

in tormentis gehennæ, quamdiu durabit æternitas Dei , quæ sicut principio caret, ita carebit & fine. Tamdiu torquebuntur damnati, quamdiulatabuntur beati. Denique tamdiu reprobi morientur, quamdiu Deus ipse viuet : & nisi desinat esse Deusid quod est, non desinent reprobi esse in pænis, in quibus sunt. O vita mortifera!ô mors immortalis!si vita es quomodo occidis? si mors es, quomodo duras?neq, igitur mors, neque vita dicenda es, quoniam vtrumq; horu Monialiquid habet, vita quietem, & mors fine: tu verò neq; quiete, neq; finem habes. Quid igitur te esse dicemus, nisi id totum mali, quod & vita, & mors habet? Magna profecto res esset it vel mediocriter intelligere possemº, quid sit eternitas pænaru Hecenim sola cogitatio, tanqua frænum quoddam,omnes hominű libidines coerceret; & ita nostram vitam temperaret, vt noi Christiani

modò, sed etiam Anachoretæ san-&issimi omnes esse videremur.

Restat ex tribus rebus propositis solus modus, quem esse diximus pænam fine modo. Pæna enim gehennæ non est singularisaliqua pæna, sed pænarum omnium cumulus: torquentur enim in gehenna omnes potentiæanime intelligentis, & omnes sensus fiue interni, siue externi; idque non per vices, sed omnes istæ pænæ maquam agmine facto in hominem irrunt. Hic in terris sicut bonum generale beatorum, ita malum istud generale damnatorum nunguam experimur : nam qui oculis doler, non simul den-tibus doler, & qui dentibus, non simul oculis: & sic de cæteris ad eumdem modum . Sed apud inferos dolores atrocislimi in omnibus membris vno tempore tolerandi sunt; cum ignis gehennæ totum, corpus ambiat, & totum

vehementissime torqueat, & nunquam consumat. Ite, inquit ludex, Mat.25 in ignem aternum. & Isaias, Vermis eo- 1sa. 66. rum non maritur, & ignis non extingunur.quæ verba Dominus in Eua-gelio apud Marcum ter in eodem Marc. 9 Capite repetiuit, ve nobis planè in cordibus imprimeret, poenam gehennæ elle ignem æterno tempore duraturum, & corpus totum dolore accrrimo per omnem æternitatem crudelissime vexaturum. Qui vidérunt hommem iusto iudicio hic in terris igne cremari, vix potuerunt conspectum einsmodi supplicit tolerare, cum tamen breuissimo tépore finiatur. Quòd fihomo, quantumuis reus, ad integrum diem in igne perseueraret, certe nullus ferre posser spe-Etaculum tam horrendum. Dicat igitur intra se vnusquisque, Si ferre non possum combustionem hominis viuentis, qui nihil ad me pertinet; quo modo ferre potero com-

combustionem corporis mei advnam horam, vel diem, vel mensem, velannum?&fi hoc nimismihi videtur horrendum, vt ne cogitate quidem id possim; qua stultitia ego ipse metam grandi periculo expono vt ardeam in æternum? Quod si ista non credimus, vbi est fides nostra?si credimus, vbi est Indiciú? vbi prudētia?fi lanç mentis lumus, & fide Scripturis fanctis habemus, quo modo fieri potest, vt tam immani periculo imminente non excitemur? Ingrediatur ergo in cor fuum quicumque saluus effe cupits & rebus omnibus attentiffime consideratis, ita se gerat, vt mors cum paratum inueniat, & non eum gehennæ ignis excipiat, sed in gaudi-

um Domini sui feliciter ingredi merea-

tur.

## CAPVT IV.

De quarto pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de gloria beat orum.

RESTAT gloria beatoru, quæ postremum locum inter nouissima tenet. De hoc nouissimo illa tria capita solum breuiter considerabo, quæ in superiori capite de gehennæ supplicijs consideraui-locum, tempus, & modum. Locus gloriæ beatorum cælestis paradisus est, tempus, æternitas, quæ sinem nullum habet, modus, felicitas excedens omnem modum.

Incipiamus à primo. Paradificalestis locus est altissimus, supra omnes montes terra, supra omnia elementa, supra omnes stellas. Indeenim in Scripturis sanctis dicitur Regnum colorum, domus Dei, ciuitas Regiu magni, ciuitas Dei viuentu.

ningrad by Google

tis, lerusalem calestis. Ex hoc sublimissimo situ ciuitatis cælestis facilè possumus intelligere, multa esse privilegia, sue prærogativas huius loci præ omnibus locis mundi totius. Primum enim, quò locus in hac rerum vniuersitate est alrior. gò quoque est maior, atque capacior. Siquidem figura vniuersitatis rerum creatarum rotunda effe cernitur, sic vt.orbis terræ centrum mundi teneat; supremum celum extremam, sue supremam sphæram latitudinis propemodum infinitæ complexu suo contineat.

Locus igitur beatorum vt est altissimus, sic etiam amplissimus est: quamadmodum è contrario locus perditorum vt est omnium insimus, sic est omnium angustissimus. Deinde locus altissimus est etiam locus purissimus. certe enim aqua purior est, quam terrai, a aer, quam aqua; & ignis, quamaer, & cælum, quamignis,

🗞 cælum empyreum,quầm cælum Sydereum. Denique locus altisfimus, tutissimus eriam est, vt non possit ad eum locum accedere ma- Pfal.99. dum vllum, neque flagellum appropinquare tabernaculo eius. Primum igitur sedes beatorum est amplissima, vt possint beari homines de loco ad locum libere comigrare, neque periculum erit, ne forte fatigentur, cum exdote agilitatis momento possint de loco ad locum pergere . Quanta erit illa voluptas, nunc ab oriente ad occidentem inigrare, nunc ab austro ad aquilonem se transferre, nunc orbem totum momento circuire, dum perditi homines in gehennaligatis manibus, & pedibus Mat. 22 in omnem æternitatem vno in loco confistent ? Sed major adhuc felicitas erit hominum beatorum, dum aura illa purissima in cælo fruentur, quam neque tenebræ, neque caligines, neque vapores,

neque ventorum flatus, neque peftis vlla inquinare poterit : dum vltra omnem modum miserabiles gehennæ incolætetra caligine, & sumo æstuantis sornacis, sine vlla spe auræ purioris, in loco illo horroris plenissimo iacere cogentur. Qid ia de ciuitate superna di-

cam propter summam altitudinem abomni prodicione, vel malo quo-Pf.147. cumque tutistima ? Lauda lerufalem Dominum, inquit Sanctus David. lauda Deumtuum Sion: quoniam confortauit seras portarum tuarum. Hæc verò portarum munitio non id fignificat, quod verba sonant, dicitur enim in Apocalypsi de ciui-Apoc 21. tate cælesti, Et portæeius non claudentur per diem: nox enim non erit illic. Itaque confortauit Deus seras portarum Ierutalem cælestis, quia fecit eam inexpugnabilem ob altitudi-nemsuam. Et si Draco in celo pugnauit cum Michaele Archangelo, causa est, non quod ex infe-

ris in cælum conscederit, sed quod in cælo conditus, antequam confirmaretur in gratia, rebellauit à conditore suo, & in superbiam elatus çqualis esse tentauit Altissimo. Sed quia cælestis Ierusalem in pace fundata est, non potuit inimicus pacis in ea confistere; sed continuo ran- Luc. 10. quam fulgur de calo cecidit : neque deinceps pedem in ea figere potuite atque ab eo tempore nemo admitritur ad inhabitandam cælestem lerusalem, nisi in pace perpetua fundatus . & folidiffime confirmatus. atque hæc de loco.

Nunc de tempore pauca dicemus: Tempus habitandi cælestem
Ierusalem; post Diabolt casum, est
tempus sine tempore, id est, duratio
perpetua sine fluxu dierum, & noctium sic enim in Apocalypsi sura-Apoc. 10
mit Angelus per viuentem in sacula saculorum, quia tempus non erit amplus.
& Dominus in Euangelio, completo die nouissimo, dicet, su ibunt bi Mat. 21

Google

videlicet iniqui, in ignem aternum; iusti autem in vitam aternam. Hoc tantum erit discrimen, quod iniqui æternitatem inuiti patientur, & quærent mortem, & non inuenient: iusti autem nihiliucundius audient, quam beatam æternitatem, id est, vitam sinetimore moriendi, & standi virtutem sine timore cadendi.

Religium est, vi de modo, quo sehabebunt in paradiso postrefurrectionem Beati, paucis explicemus. Arque id vnum veriffime dici posse censeo, omnia bona, quæ in terris optantur, quamuis admixta malis plurimis, ea multà maiora, & sine vlla admixtione malorum possidenda esse à bearis. in cœlo. Quæ in bonis numeranturinterris, hæc funt, honor, potestas, diuitiæ, delitiæ. Honor in cœlo hominum beatorum planèvideri posset incredibilis, enisis id affirmarer, qui mentiri non potc f

tift. Audi Dominum Christum. qui est veritas, sic loquentem in Apocalypsi beati Ioannis: Qui vice- Apoc. 3. vit, dabo ei sedere mecum in throno meo. ficut ego vici, & fedi in throno Patris mei. Quid obsecroad hunchonorem addi potest? thronus certè filij Dei in cœlo ait ssimus est, & qui in eo sede honorem plane incredibi-Iem consecurus esse existimari potest. Quis plausus, quæ laudes resonabunt in cœlo coram Deo, & omnibus Angelis, quando homo aliquis, quondam mortalis, & fragilis, Dei manibus collocabitur in throno filij Dei, qui est Princeps Regum terra & Rex Regum, ac Dominus Dominantium ? Certe ad hunc honorem nihil addi potest. Potestas autem eiuldem homi-

nis beati tanta erit, quantami suspicari vix possumus. Eiusdem Christi promissio est in Euangelio de scruo sideli. Amen dico vo- Matth. his, quoniam super omnia bona sua 24.

nogle

constituet eum. Que verba hoc planetignisicant, seruum sidelem in celo fore participem potestatis, qua Deus habet super omnes res creatas. Et quanta est potestas Dei in res creatas? omnino maxima, & incomparabilis. Itaque dicentur, & verissimè erunt Sancti omnes Reges mundi totius, no ad annos paucos, sed in omnem eternitatem. Atque hæc est sententia, qua Christus sudex supremus in iudicio nouissimo pronunciabit, cum dicet

Mat.25 Iustis : Venite benedicti Patris mei posfidete paratum vobis Regnum à consti-

tutione mundi.

De divicijs beatorum hoc solum.
Satis esse deberet omnibus hominibus quòd erut divitiz amplissimz,
& semper duraturz, dicente ProPsa.111. Cor. &, Erit Deus omnia in omnibus, vt A15. postolus loquitur in Epist. ad Corint. Quz verbasic exponit Theophylactus, & etiam sanctus Anselmus,

mus, vt fenfus fit , Erit Deus omniaire omnibus; quia nunc res vna nobis cft cibus, alia potus, alia vestis, alia domus, alia diuitiæ, alia voluptas, alia honor, alia potestas: sed in cælo post resurrectionem erit Deus beatis omnibus cibus, potus, vestis, domus, divitiæ, voluptas, honor, potestas. Erunt igitur beatis in celo omnia pretiola,omnia incorrupti-Bilia, omnia diuina. Addit fanctus Hieronymus in epistola ad: Amandum, Deum futurum omnibus Beatis omnia no solum corporalia, fed einm spiritualia; nunc enim gratiæ diuinæ non dantur omnes omnibus, sed vni sapientia, vr Salomont, alteribonitas, vt Dauidi; alteri patientia, vt lob. Cum autem rerum omnium finis aduenerit tuc omnia in omnibus erunt, vt finguh fanctorum omnes virtutes,&dona possideant. Quid que so daret in hoc mundo auarus, vt diuitias omnes omnium possideret ?quid luxu-

riosus, vt voluptates, quas cupit, omnes consequeretur? quid ambitiosus, vt honores, & dignitates, quas ambit, omnesassequi posset? Et tamen ista temporalia sunt, & citò peritura; & quod miserabilius est, breui cum sempiterna egestate, & dolore, & ignomina commutanda. Cur ergo non quarimus Deum, in quo vno bona omnia spiritualia & corporalia in omnem æternitatem mansura possedebimus?

Sed quid tandem de gaudio, 
voluptate beatorum dicemus!
Isaias, & Paulus exclamant, & dicunt, Oculus non vidit, auris non auIsa 64: divis, in cor hominis non ascenderunt
Verè enim parauit Deus diligentibus se.
Verè enim parauit Deus iustis diligentibus se in calesti patria gaudium, latitiam, voluptatem, delizias, duscedinem, suauitatem, qualem nullus mortalium neque gustanit, neque cogitatione assequi vnquame

quam potuir. Tria requiruntur;ve delectatio generetur; potentia, obiectum, & vnio potentia cum obiecto: & quò ilta maiora funt, e🌣 maior gignitur delectatio. Nulla potentia in rebus creatis maior, & viuacior, & delectationis capacior estrationali voluntate: nullum obiectum præstantius, & amabílius, & suauius est essentia creatoris Gustate, inquit David, & videte, quoniam fuauis est Dominus. Et fapiens loquens de Sole, & Stellis: Quorum, inquit, si specie delectati, deos putauerunt, sciant quanto his dominator corum peciofior est. Specier enim generator hac omnia conflituit. Nulla coniunctio magis intima cogitari potest, quam Dei cum voluntate rationali, dicente Apostolo : Qui adharet Deo, vnus spiritus est. Coniunctio corporum vi pluri-mum in superficie fieri solet, ad interiora no penetrati& tame ficafficit homines corporalis voluptas,&

Digitized by Google

ad infiniam quodam modo redigantur. Quam igitur suauratem, quam duscedinem gustabitarima, quando sic intimè coniungetur cu Deo, qui est suauras infinita, vi ynus spiritus siat cum eo? Hic mihi planè verba desunt, vi explicare nullo modo queam, quod cogitando mecum ipse reuoluo.

Adde, quod omnis humana voluptas, quæ ex rebus creatis oritur, aut momentanea, aut certe breuiffima est; voluptas autem, que ex coiunctione spiritus humani, cum Deo, qui est suauiras infinita, nunquamomnino finietur. Et tamen. tanta regnat in multis hominibus amentia, vt malint frui carnalibus voluptatibus, fordidis, & modicis, & ad tempus breuissimum, quam maximis, & purissimis, & in omnem æternitatem fine vllo dubio duraturis. Arque hac de quatuor nouisimis hocloco sufficiant.

C A-

# C A P V T V.

Dequinto pracepto artis bene moriendi,.
vicina iam morte, quod est de testamento condendo.

PRæmissa consideratione mor-tis appropinquantis, & aliorum nouissimorum, conseques cst, vt qui discedere parat ex hoc mundo, disponat domu fuam. Sic enim admonuit Isaias Ezechiam dicens, Dispone domui tua, quia morieris tu, & 1sa. 38... non vines. A qua moleftia liberi funt viri regulares, qui cum Anoltolis dicere possunt, Ecce nos reliquinus Mat.19. amnia: Exquibus fuit vnus fanctus Augustinus, de quo scribit Possidius in eius vita, Testamentum, inquit . nonfecit , quid vnde faceret pauper Christi non habebat : Quamuis emm Episcopus esset, tamen more Regularium mhil proprij retinebat.

Porro restamentum fieri debet

L 7 ad

ad initium morbi, nisi quis prudenteranteuerterit: & non leuiter errant, qui de testamento condendo non cogitant, nisi cum zgritudine inualescente à cognatis, vel amicis coguntur: quo tempore vel delirare incipiunt, vel certè ressius non ea prudentia disponunt, qua disposuissent, dum bene valebant.

Oportet autem , vt primum omnium de ærealieno, si quo forrè grauantur, restituendo cogi-Deinde opes suas illis omnino relinquant, ad quos de inre pertinere intelligent, neque finant ferrali ad personas, quas magis diligunt, siquoquo modo repugnet iusticia. In ijs verò, quæ ab ar-Bitrio dependent suo, consulant in primis gloriam Dei, deinde proximorum necessitates. Quod fi forte abundent divitijs, quas, vti superuncaneas, pauperibus iam dudum distribuere debuissent; non existi-

Digitized by Google

existiment se conscientiæ satisfecisse, si hoe ipsum cum alijs criminibus suis sacerdoti aperuerint, - & absolutionem obtinuerint; nisi res illas pauperibus erogari mandauerint, velipsi potius continuò. erogauerint. Est enim sententia communis sanctorum Patrum, & præcipuorum Doctorum scholafticorum, res superuacaneas pauperibus deberi. de qua re scripsimus in libro priore, capite nono, quæ repetenda non funt. De ijs verò, quæ arbitrio suo donare poterunt, confulant viros pios, que fint opera charitatis magis grata Deo pro loco & tempore. Alicubi enim magis vrgebit ædificatio Ecclesiæ, vel Cœmeterij; alibi collocatio paupercularum virginum in matrimonio; alibi multitudo ægrotantium in xenodochio, vel pauperum mendicantium in plateis; alibi redemptio captiuorum. Denique in huiusmodi distributione nulla est regula melior, quam 6des sincera, & prouidentia perspicax, vt

scribit Sanctus Ambrofius : vel Lib. 3: de offic. charitas cum prudentia, & prudentia: cum charitate consuncta, ve loquitur C. 48.

3: p. Sanctus Gregorius.

past ad-Illud autem magni momenti efmonit. se videtur, vt eleemosyne, que fiunt 21. à viuentibus, vel vt fiant mandantur à morientibus, tunc potissimu aut fiant, aut mandentur vt fiant, quando is, qui facit, vel mandat, est gratus Deo, tunc enim meritum magnum conciliant largienti,& eiusmodi boni eleemosynarij reci-

piuntur à bonis amicis in aternata-Luc. 16 bernacula, inxea promissione Christiapud Lucam: Si verò fiant, aut mandentur, vt frant ab homine impiostune eleemolyne non profunt ad vitam æternam, quicquid litde alijs meritis, neque efficient, vt largitores recipiantur in æterna tabernacula. Quare consulendum est à prudenti confessario, vel amicis

Digitized by Google

homini, qui sibi conscius est, quòd testamentum condiderit, cum iaceret in cœno lethalis peccati, vt post nouam confessionem integre, & ritè peractam consirmet, & approbet, ac ratum habeat id totu, quod in suo testamento disposuerat, ac præsertim de eleemosynis postobitum suum, vel Ecclesiæ, vel paupe-

ribus largiendis.

Addendum est postremò, ve qui in testamento suo multis muneribus affecit proximo. suos, non obliuiscatur animæsuæ,preserim cu: facile sieri possit, vt non rectà in calum euolet, sedad purgatoria loca deducatur. Itaque prudenter, & piè faciet, si partem eleemosynaru: iubeat coferri sacerdotibus, qui pro anima ipsius facrificia Domino 2. Mac .. offerant , Sancta enim, & salubris est 12. cogitatio pro defunctis exorare, vt à Lib de peccatis foluantur, ve dicitur in libris curapro. Macchabæorum. Ex quo loco col- mortuis: ligit S. Augustinus, multo magis cap 1.

iuuari animas defunctorum factificio corporis Christi,si iuuabanur facrificijs pecorum in testamento veteri.

#### CAPVT. VI.

Defexto pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quodest de Con-festione peccatorum.

DOs T considerationem quatuor nouissimorum, & rebus domesticis expeditis, necesse est, vt homo senex, vel periculoso morbo laborans serio animum applicet, reiectis alijs curis, ad facramentum pænitentiæ rite percipiendum. Sæpè enim accidit, vt sacramentum pænitentiæ, quo tempore magis est necessarium, illo iplo tempore minus accurate suscipiatur. Qui enim graui mor-Bo laborant, vel doloribus impediti, vel debilitate, aut deficiente iùdi-

mortis, vel horrore propinque mortis, vel amore charorum quos inuiti relinquent; satis insperfectam confessionem peccatorum faciunt, & valde agrè contritionem veram & perfectam in illis angustijs in se ipsi excitare

queunt.

Testis ego non possum essé huius. difficultatis, quam ægroti ve plurimum patiuntur. Nam cum aliquando inuilerem amicum, virum diuitem & nobilem, qui ex peccato quodam graui perpetrato. in morbum lethalem inciderat, atque et dicerem, nihil ei salutarius in eo temporis articulo effe poffe, quam veram peecatorum suorum pænitentiam, & contritionem, quia Deus cor contritum, & humiliatum nunquam despicit. Respondit ille, & quidest contritio?non capio quid à merequiras. Subjectiego, hoc requiro, vt ex: vero corde displiceat tibi, quod!

Digitized by Google

in Doum peccaueris, & omninoft. in D. fi d'utius vixeris, nunquan 2019 is Deum off udere, idquenamplionedat ex vero amore Del qui tibi innumerabilia benesica qui tiet, cui tuingratiffimuspro beneficijs iniurias reddidifii. Ref pondie illemon intelligo, nonsum supax rerum istarum. Ita obijt, sig. na damnationis sue satis apertano. bis relinquens. Hæc, & finilia exepla nos monent, ve cum bene va-lemus, sic conscientiam nostram exoneremus, & poenitentiam veramagamus, ac si illa confessio vitima nobis effet futura.

seduchilominus tamen in ipso gravi morbo confessio sacramengraul nio-talis quara fieri porcst diligentia sieri debet : ac prasertim contritio excitanda est ex vero dolore præteritorum, & proposito sirmissimo non amplius peccandi, si viterius si viuendum: Neq; folum de peccatis commissis pænitentia agenda est, fed:

Ted etiam de operibus bonis omiffis, ad quæ ex officio, vel ex charitate tenebamur multi emim satis accuratè peccata in Deum vel proximu admissa considerant, omissionu autem sacilè oblius cuntur, vel cas nou magnisaciunt. Addere possum etiam aoc loco exemplum satis ville:

AEgrotabat ad mortem Episcopus valde doct' & pius. Accessit ad eum Sacerdos vtrig, nostrű amicus, à quo hocaccepi quod narro. Quefiuit ab episcopo comunis amicus, an conscietia eius saris pacata esser: respondit per gratia Dei, nihil graue sibi occurrere, quod in Deum so commifife ab vltima confessione meminisset. Addidit Sacerdosamicus, an conscientia omissionu non eum reprehenderer, cum Apostolus tă follicite Episcopum Timotheumadmonuerit, decens Testificor & Tim. coram Deo , & Lefu Christo, qui iudica- 4 turus est viuos, & mortuos, per aduen-

tum

tum ipsius, & regnu eius: pradica verbum, insta opportune, importune argue, obsecra, increpain omni patientia, & dostrina. His audicis ingemuit bonus Episcopus, & air, vere omissiones me non parum exterrent: & his dictis, coeperunt oculi eius profundere sumina lacrymarum.

Porrò ijs, qui ad bene moriendum se parant, præcipuè contritio necessaria est: Confessio enim sine contritione, vel attritione vera non sufficit ad salutem: satisfactio quoque, vel sine contritione ne non prodest, vel ægrè ab ægroto præstari potest. Contritio verò, quæ charitatem includit, etiam sine confessione & satisfactione, cùm illæ præstari non possunt, ad salutem perducit. Nam vt paulò antè diximus, cor contritum é bumiliatum Deus non despiciet. Con-

Pfal. 5º miliatum Deus non despiciet. Contritio igitur ægrotanti sollicitè quærenda nobis esse videtur: cuius rei habemus exempluegregium fancti Patris Augustini, qui resto Possidio, qui eius viram scripsit, in vltima ægritudine,ex qua defun-Aus eft, delcribi fibi imsit.Pfalmos Dauidicos, quiad pænitentiam percinent ; ipsosque quaterniones, iacens in lecto, contra parietem positos diebus suæ infirmitatis intuebatur, & legebat, & jugiter ac vbertim flebat. Et ne intentio eius à quoquam impediretur, cauebat. Ante dies ferme decem, quam exiret de corpore, postulauit à familiaribus luis, ne quis ad eum ingrederetur, nisi ijs rantum horis; quibus medici ad inspiciendum intrarent, vel cum ei inferretur refectio: nam omni reliquo tempore orationi vacabat. O beatissimum, & sapientissimum virum. Post baptismum susceptum, & peccata præteriti temporisei dimissa vixitannos tres & quadraginta, in quibus ysque ad vitimam ægritudinem assidue prædicauit verbum

Dei: scripsit libros innumerabile, Ecclesiæ vniuerlæ vtilissimos : vitam duxit fine querela, innocente, & fanctiffime: & tamen in vltima Lenecture, & morbo, per dies plurimos contritioni, & pænitentiz ita vacauit, vt in legendis pfalmis pænitentialibus jugiter, &vbertim fleret. Et plane obseruanda sunt duo illa verba, iugiter & ?bertim. Non enim vna die vel hora contritioni vacauit, sed per dies plurimos, sæpissimè, & copiosissimè peccata sua defleuit. & cuius generis peccata defleu t vir sanctissimus?opinor,venialia tantùm:vt no solum à flammis gehenæ, sed etiam ab igne purgatorio liber rectà in celum conscenderet. Er si vir sanctus. & prudens delicti venialia per tot dies jugiter, & vbertim defleuit, quidfaciendum effet illis, qui non solum pro delictis venialibus, sed etiam pro criminibus lechalibus satisfacere debent Deu?

Igitur ægroti omnes, qui vicinam habent mortem, ita se comparent, antequam ægrotent, vt in
senectute, vel morbo non sit illis
necessarium gravia peccata expiare, sed pro levioribus tantum delictis pænitentiam agere; & sacra
confessione, & communione, &
vnctione ita se communione, &
vnctione ita se communire studeat
adversus insidias Diaboli, vt ad patriam cælessen feliciter Deo duce,
& Angelo sancto custode comitante perueniant.

## CAPVT VII.

De septimo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de Sacrosantto viatico.

VETERES Christiani in administrando sacro viatico, & sacra vnctione ægrotis, primo loco inungebant ægrotos sacra vnctione, deinde porrigebant issue ægro-

ne nulla est regula melior, quam fides sincera, & prouidentia perspicax, vt (cribit Sanctus Ambrofius : vel Lib. 3: charitas cum prudentia, & prudentia:

de offic. cum charitate coniuncta, ve loquitur C. 48. 3: p.

Sanctus Gregorius:

21.

past.ad-Illud autem magni momenti efmonit . se videtur, vt eleemosyne, que fiunt à viuentibus, vel vt fiant mandantur à morientibus, tunc potissimû aut fiant, aut mandentur vt fiant, quando is, qui facit, vel mandat, est gratus Deo, tunc enim meritum magnum conciliant largienti,& eiusmodi boni eleemosynarij recipiuntur à bonis amicis in aternata-

Luc. 16 bernacula, inxta promissione Christiapud Lucam. Si verò fiant, aut. mandentur, vt fiant ab homine impiojtune eleemolynæ non profunt ad vitam æternam, quicquid lit de alijs meritis, neque efficient, vt largitores recipiantur in æterna tabernacula. Quare consulendum est à prudenti confessario, vel amicis

. Digitized by Google

homini, qui sibi conscius est, quòd testamentum condiderit, cum iaceret in cœno lethalis peccati, vt post nouam consessionem integre, & ritè perastam consirmet, & approbet, ac ratum habeat id totu, quod in suo testamento disposuerat, ac præsertim de eleentosynis post obitum suum, vel Ecclesiæ, vel paupe-

ribus largiendis.

Addendum est postremò, ve qui in testamento suo multis muneribus affecit proximo fuos, non obliuiscatur animæsuæ, preserim cu: facile sieri possit, ve non rectà in calum cuolet, sedad purgatoria loca deducatur. Itaque prudenter', & piè faciet, si partem eleemosynaru: iubeat coferri sacerdotibus, qui pro anima iplius facrificia Domino 2. Mac .. offerant , Sancta enim, & salubris est 12. cogitatio pro defunctis exorare, vt à Lib de peccatis foluantur, ve dicitur in libris curapro Macchabæorum. Ex quo loco col- mortuie: bait S. Augustinus, multo magis cap 1. iuuari

iuuari animas defunctorum faciificio corporis Christi, si inuabantur facrificijs pecorum in testamento veteri.

#### CAPVT. VI.

Defexto pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quodest de Con-fesione peccatorum.

DOsT considerationem quatuor nouissimorum, & rebusdomesticis expeditis, necesse est, vt homo senex, vel periculoso morbo laborans seriò animum applicet, reiectis alijs curis, ad facramentum pænitentiæ rite per-cipiendum. Sæpe enimaccidit,vr sacramentum pænitentiæ, quo tempore magis est necessarium, illo ipso tempore minus accurate suscipiatur. Qui enim graui morbo laborant, vel doloribus impediti, vel debilitate, aut deficiente iudi-

iudicio, vel horrore propinque mortis, vel amore charorum quos inuiti relinquant; satis imperfectam confessionem peccatorum faciunt, & valde agrè contritionem veram & perfectam inillis angustis in se ipsi excitare

queunt.

Testis ego non possum esse huius. difficultatis, quam agrotive plurimum passuntur. Nam cum aliquando inuiferem amicum, virum diuitem & nobilem, qui ex peccato quodam graui perpetrato. in morbum lethalem inciderat, atque et dicerem, nihil ei falurarius in eo temporis articulo effe poffe, quam veram peccatorum suorum pænitentiam, & contritionem, quia Deus cor contritum, &c. humiliatum nunquam despicit. Respondit ille; & quid est contritio?non capio quid à merequiras. Subjectiego, lioc requiro, vt ex: vero corde displicat tibi, quod!

Digitized by Google in a

tima nobis esset sutura.

1 Sed mhilominus tamen in ipso graui morbo consessio sacramentalis quara sieri porest diligentia sieri debet : ac prassertim contratio excitanda est ex vero dolore prateritorum, & proposito sirmissimo nou amplius peccandi, si viterius sit viuendum. Neq, solum de peccaris commissis pænitentia agenda est, sed.

ram agamus, ac si illa confessió vl-

Ted etiam de operibus bonis omiffis, ad quæ ex officio, vel ex charitate tenebamur multi emim satis accuratè peccata in Deum vel proximu admissa considerant, omissionu autem sacilè obliuiscuntur, vel eas non magnisaciunt. Addere possum etiam boc loco exemplum satis vrile:

AEgrotabat ad mortem Episcopus valde doct' & pius. Accessit ad cum Sacerdos vtriq nostru amicus, à quo hocaccepi, quod narro. Quefiuit ab episcopo comunis amicus, an conscietia eius savis pacata esser: respondit per gratia Dei,nihil graue sibi occurrere, quod in Deum so commifife ab vitima confessione meminisset. Addidit Sacerdosamicus, an conscientia omissionu non eum reprehenderer, cum Apostolus tă sollicite Episcopum Timotheumadmonuerit,d cens Teftificor & Tim. coram Deo, & lesu Christo, qui iudica- 4 turus est vivos, & mortuos, per aduentum ipsius, & regnu eius: pradica verbum, insta opportune, importune argue, obsecra, increpain omni patientia, & dostrina. His audicis ingemuit bonus Episcopus, & ait; vere omissones me non partim exterrent: & his dictis, cæperunt oculi eius profundere slumina lacrymarum.

Porrò ijs, qui ad bene moriendum se parant, præcipuè contritio necessaria est: Confessio enim sine contritione, vel attritione vera non sufficit ad salutem: satisfactio quoque, vel sine contritione ne non prodest, vel ægrèabægroto præstari potest. Contritio verò, quæ charitatem includit, etiam sine confessione & satisfactione, chim illæ præstari non possunt, ad salutem perducit. Nam vt paulò antè diximus, cor contritum & bumiliatum Deus non despiciet. Con-

ante diximus, Cor contritum & hu-Pfal. 5 miliatum Deus non despiciet. Contritio igitur ægrotanti sollicite quærenda nobis esse videtur: cuius rei habemus exempluegregium

fancti Patris Augustini, qui resto Possidio, qui eius viram scripsit, in vltima egritudine, ex qua defun-Aus eft, delcribi fibi iusit Pfalmos Dauidicos, quiad pœnitentiam pertinent ; ipsosque quaternio-nes, iacens in secto, contra parietem positos diebus suæ infirmitatis intuebatur, & legebat, & jugiter ac vbertim flebat. Et ne intentio eius à quoquam impediretur, cauebat. Ante dies ferme decem, quam exiret de corpore, postulauit à familiaribus luis, ne quis ad eum ingrederetur, nisi ijs tantum horis, quibus medici ad inspiciendum in-trarent, vel cum ei inferretur refectio: nam omni reliquo tempore orationi vacabat. O beatissimum, & sapientissimum virum. Post baptilinum susceptum, & peccața præteriti temporisei dimisa vixit annos tres & quadraginta, in quibus ysque ad vitimam ægritudinem alsıdue prædicanit verbum

Dei: scripsic libros innumerabiles, Ecclesiæ vniuerlæ vtilissimos: vitam duxit fine querela, innocenter, & sanctiffime: & tamen in vltima Senectute, & morbo, per dies plurimos contritioni, & pænitentiæ ita vacauit, vt in legendis pfalmis pænitentialibus jugiter, &vbertim fleret. Et planè obseruanda funt duo illa verba, ingiter & vbertim. Non enim vna die vel hora contritioni vacauit, sed per dies plurimos, sæpissinė, & copiosissimè peccata sua defleuit. & cuius generis peccata defleuit vir sanctissimus?opinor,venialia tantùm:vt n**ŏ** folum à flammis gehenæ, sed eriam ab igne purgatorio liber rectà in celum conscenderer. Er si vir sanctus, & prudens delicta ventalia per tot dies jugiter, & vbertim defleuit, quid faciendum effet illis, qui non solum pro delictis venialibus, sed etiam pro criminibus lechalibus satisfacere debent Deu?

Igitur ægroti omnes, qui vicinam habent mortem, ita se comparent, antequam ægrotent, vt in
senectute, vel morbo non sit illis
necessarium gravia peccata expiare, sed pro leuioribus tantum delictis pænitentiam agere; & sacra
consessione, & communione, &
vnctione ita se communione, &
vnctione ita se communire studest
aduersus insidias Diaboli, vt ad patriam cælessen feliciter Deo duce,
& Angelo sancto custode comitante perueniant.

## CAPVT VII.

De septimo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de Sacrosante viatico.

VETERES Christiani in administrando sacro viatico, & sacra vnctione ægrotis, primo soco inungebant ægrotos sacra vnctione, deinde porrigebant issue ægro-

M . Coods

tis Sacratiffimum Christi corpus-Ac vt vnum vel alterum testimonium adferamus, exstat apud Laurentium Surium tomo primo, vita sancti Guilielmi Archiepiscopi Bituricenfis, qui vixit temporibus Innocentij Tertij Pontificis. In ea fic legitur, Vnctionis Sacramentum humiliter, ac deuote suscepit : eo percepto , sacrosanctam Eucharistiam sibi porrigi instantisimè postulauit, vt tanto itineru duce munitus, posset securius hostium cuneos penetrare. Id ipsum habetur de sancto Malachia, in vita eius à sancto Bernardo conscripta,quòd videlicet Eucharistiæ viaricum post extremam vnctionem acceperit.

Præter hæc duo testimonia, quæ demonstrant ordinem inter extremam vnctionem, & Eucharistiam, possunt adserri alia duo, quæ docent viaticum susse postremum, quamuis non siat mentio vnctionis extremæ. In vita lancti

Digitized by Google

Ambrosi, quam scripsit Paulinus, habetur viaticum datum susse sancto Ambrosio morte iam imminente; ita vt sumpto viatico statim spiritum emiserit. Idemomuino scribit Simeon Metaphrastes de sancto loanne Chrysostomo in vita ipsius. Itaque perspicuum est, apud vereres vleimum sacramentum suisse viaticum corporis Domini.

Nos hoc tempore primum ægrotos munimus facro viatico, deinde post aliquot dies morbo crescente inungimus oleo sancto.
Vierque ritus habet suas rationes. Veteres considerabant, olei sancti venerabile sacramentum institutum suisse tum ad bonam valetudinem recuperandam, tum ad peccata, siue peccatorum reliquias expellendas. Sic enim loquitur sanctus sacolaus, Insirma-sacra que in volis? induoat presbyte-tos Ecclesies orent super eŭ, vnguentes m.

eum oleo in nomine Domini : & oratio fidei saluabit insirmum & alleniabit eum Dominus & si in peccatis sit, remittentur ei. Vereres igitur sperantes ex hac facra vnctione finitatem corporal m ægroti, non differebat hoc facramentum ad illud tempus, in quo desperata est salus medicorum iudicio; led cum morbus incipiebatà medicis periculosus iudicari, continuò ad sicram vnctionem confugiebant. Id quod etiam potest intelligiex eo, quod S.Bernardus scribit in vita S.Malachiæ Episcopi; eundem sanctum virum ægrotantem ex cubiculo, quod erat in parte superiore domus, descendisse pedibus suis ad Ecclesiam, vt vnctionem extremam primum, deinde viaticum acciperet; & his sacramentis susceptis redijsse etiam pedibus suis nullo adiumento ad cubiculum & lectum suum. Nostro tempore ægroti cum audiunt mentionem fieri extremæ vnetio-

Digitized by Google

nis, arbitrantur iamactum esse de vira sua, eaque de causa cognati vel amici ne ægrotos terreant, disferunt hoc sacramentum, quamdiu

possunt.

Est eriam alia ratio, quæ veteres mouebat, vt primo loco inungerent ægrotos, deinde viaticum eis præberent; quia videlicet in sacramento vnctionis remittuntur peccata, vt iam ex Apostolo Iacobo audiumus: & ideo vocaturà nonnullis veterum extrema vnctio. Panitemia infirmoram. Peccatorum autem remissio & pænitentia rectissimè præponitur, tanquam præparatio, siue dispositio ad altissimum sacramentum Eucharistiæ, quod puritatem maximam requirit.

Denique sacramenta omnia concluduntur, & quasi consignantur sacramento corporis Domini. Sic enim qui baprizaturadulti, vt. Hebræi, vel Turcæ, post baptismum

M 3 co

continuò confirmantur, & admittuntur ad sicrificium Missa. & facram Euchar Riam percipiunt: fic etiam qui pœnitentiam age-bant,pœnitentia peracta ad Eucharistiam, altem more veteri, semper accedebant. Illi etiam qui ordines minores, vel maiores accipium, susceptis ordinibus, ad sacram comunionem accedunt. Denique qui matrimonio iunguntur, acramen-tum coniugij sacramento Eucharistiæ muniunt,& confirmant.Noftro tempore invertitur ordo, non fine causa rationabili. Sæpè enim accidit, vt extrema vnctio, ne terreantur ægroti, differatur in longum tempus, & periculum eft, ne interimægrotus vel vlum ration s amittat, vel alia de causa reddatur inhabilis ad sacrosanctam Eucharistiam ritè percipiendam. Ideo igitur viaticum nostro tempore præmittuur. Melius enimest, vt iruerlo ordine sacramenta ista minifirenstrentur ægrotis, quèm vt altero, coque saluberrimo careant. Vnstio cenim extrema costerri potest ægrotto etiam in agone posito, & non intelligenti, vel sentienti, quid circa se agatur, modò tamen in viuis sit: defuncti enim nullius sacramenti capaces sunt. Atque hæc de ordine sacramenta ægrotis conserendi.

Venio nunc ad pretiosum Christi corpus ægrotis vtiliter conferendum. Ac primum breuiter exponam, quid agendum sit ægroto; antequam sacramentum ad eum deseratur: deinde quid agere debeat sidem ægrotus Christi corpore præsente: denique quomodo se gerat diuinissimo cibo recreatus.

Quod attinet ad primum, ego consulerem, nss patri spirituali asiquid viilius suggerendum occurrerit, vi diligenter ægrorus consideraret verba illa sandi Thomæ:

M 4 Of

O facrum conuinium, in quo Christus /2mitur, recolitur memoria pasionis eius, mens impletur gratia, & futura gloria nobis pignus datur. Primum igitur attenté cosiderabit, sacrosanctam Excharistiam præberi nobis viatoribusper modum cibi, vt no deficiamus in via ad patriã, præsertim eo tempore quo longo itinere fatigatis vires minui solent. D'citur auté hic cibus, conuinium & facrum conuiwil, quia licèt detur in specie solius panis, famé est integru, magnumá; conuiuium,& conuiuium,no prophanum, sed facrum; non corporis, sed animæ:ideo additur in quo Chri-ftus sumitur:est enim sub illis socciebus, siue accidentibus panis, verum Christi corpus, non separatum ab anima,& divinitate; ac per hoc res max ma, &pretiofiffima, & ingens, dulcissimumque conuiuium, omnem saporem suauitatis exuperans: fed animæ nutriendæ, & delectandæ, non corpori accommodatum.

Qui sint autem fructus, siue vij-

litas huius cibi, additur, cum dicitur , Recolitur memoria passionis eins, mens impletur gratia, & futura glorio nobis pignus datur. Primusigitur fru-Eus huius conuiuij cft, memoria passionis Christi: ideo enimin duplici specie,panis,& vini,corpus,& sanguis Domini consecratur, vt species panis repræsentet corpus à sanguine separatum , acper hoc mortuum: & species vini repræsentet languinem separatum à corpore, quamuis sub vtraque sprcie Christus totus, & viuens ex stat. Voluit enim Dominus, vt per hæc mysteria iugis, & quotidiana memoria apud nos exstaret venerande passionis sue, per quam omnia mala euasimus, & omnia bona consequuti sumus. Hinc enim Dominus ipfe dixit Apostolis suis : de hoc sacramento toquens, Hoc facite in means commemorationem, Luc. 22. & Apostolys Paulus hac Domini .

## De arte benè moriendi

11.

verba exponens ait, Quotiescumque 1. Cor. manducabutis panem hunc, & caluem bibetis, mortem Domini annuntiabitu, donec veniat. hoc est, quotiescumque ad hoc facrofanctum mysterium accesseritis, memores eritis, Chrifrum Dominum vitam posuisse pro vobis, & hæc commemoratio durabit víque ad fecundum aduentum Domini, id est, vsque ad mundi confummationem. Voluit autem Dominus nos assiduè memores esse passionis, & mortis suz; quia sciebat, hanc memoriam nobis vtiliffimam fore: vt memores tam admirabilis charitatis suæ erga nos,omnem spem nostram in illo poneremus, tum in vita, tum in morte. Quidenim negare poterit illis, pro quibus vitam ipse suam tam alacriter posuit?

Alter fructus huius calestis conuiuij notatur in verbis illis, Mens impletur gratia: quod est privilegium sacramenti Eucharistia singulare,

quando cunto debita præparatione fuscipitur. Nam quemadmodum cibus corporalis, res vna est, & per manducationem ad stomachum traijcitur tamen omnia membra corporis reficit, nutrit -roborat, exhilarat ; contra verò nimia cibi abitinentia non stomachum solum inanem reddit, fed omnia membra debilitat, extenuat, deformia, & languia reddit, ac tandem occidit. sic cibus iste diuinus omnes animæ spirituales potentias reficit; nutrit, roborat. Memoria hoc facro alimento impletur gratia dulcitsime recordationis beneficiorum Dei, ac præcipuè passionis Dominicæ, per quam liberati, & saluati fumus. Intelligentia hoc eodem alimento repletur gratia fidei, non habitualis tantum, sed etiam actualis; fides autem purificat cor- Aft. 15. da ab erroribes plurimis, & replet mentem intelligentia rerum diuinarum, quæ incredibile gaudium M 6

# 576 De arte bene moriendi

parit. Denique voluntas, hoc ipso alimento repletur gratia spei
certissimæ, & charitatis ardentissimæ: quæ cùm sit regina virturum,
omnes virtutes ad se trahit; quarum possessione homo ditissimus
cælestium opum euadit. Sic igitur
per hoc diuinissimum sacramen-

tum mens repletur gratia.

Denique futura gloria nobis pignus datur per hoc idem salutiserum sacramentum. Sumpta est autem metaphora pignoris ab eo, quòd inter homines non potest negari id, quod promissum est, quando in sidem seruandæ promissionis relictum est pignus. Reliquit autem Dominus corpus suum in Eucharistia, vt pignus cælestis beatitudinis, proinde qui moritur suscepto corpore Dominico, cum debita puritate, & reuerentia; is pignus oftendet, & à cælesti seli-citate excludi non poterit. Ostendit autem pignus, qui moritur vnitus Curisto per veram charititem, quam reliquit in anima digna perceptio huius falutiferi facraméti. Tunc enim egreditur anima de corpore, vtsponsa innixa super diledum suum:

Atque hoc est, quod scribit san-Aus Ioannes in Apocalypsi, cùm dicit, Beats mortui, qui in Donnno mo. Apoc. riuntur; id est, beati morientes, qui 14. moriuntur coniuncti Domino, vt membra capiti. Nemo enim ascendit ın cœlum,nıfi qui descendit de cala, Fi- Ioan. 3. lius hominis qui est in calo Filius autem hominis Christus non ascendit sine corpore suo, cuius ipse est caput, proinde soli illi moriuntur in Domino, qui dum moriuntur, adhærent Domino, vt membra capiti: quod illi omnes obtinent, qui paulò ante mortem Christum in Euchariftia dignè percipiunt.

Atque hactenus de præparatione ægroti ad viaticum pereipiendum, antequam viaticum ipsum

lit

sit præsens. Nam statim atque facrum viaticum allatum eft, debet ægrotus eo modo quo potest affurgere, & Dominum fuum vel in genua prouolutus, vel certè inclinato capite adorare. Sæpe autem Dominus vires præbet, vt homines, etiam moribundi, in illa hora consurgant, & genua flectant. Sicenim legimus de sansto Guilielmo Archiepiscopo Bituriensi, Vt autem Dominum, & Creatorem Jum ad se venisse cognouerat, illiso resumptis viribus de strato profiliens, tanquam sant febris omnis abscesisset, non fine ftupore circumstantium, maximè quòd iamferè in supremo spiritu positus videretur, concito gradu procedit obuiam faluatori suo vires submenistrante charitate slexifg, genibus, totus lacrymis diffluens, illum adorat, vique sapius genua posit flectere, crebrò prostratus erigitar, illique suum agonem tota denotione commendat; or ans

orans, vt quicquid purgandum superest, ipse purgare dignetur, ne quid funes m

possit inuenire inimicus.

Videtur autem mihi optimum factu, vi zgrotus, antequam Domini corpus accipiat, recitet vel recitari audiat versiculos illos S. Thomz Aquinatis, qui simulfidem protestantur, & spem erigint, & charitatem accendunt. Sunt autem hi:

Adoro te deuote laten Deitas:
Qua sub his sigurus vere latitas.
Tibi se cor meum totum subycit,
Quia te contemplans totum desicit.
Visus, gustus, tactus in te fallitur,

Sed auditu foli tuto creditur.

Credo quicquid dixit Dei Filius,

Nibil veritatis hoc verlo verius.

In cruce latebat fola Deitas,

Sed hic latet fimul & humanitas:

Ambotamen credens, atque confitens,

Peto quod petiuit latro panitens.

Pla

Digitized by Google

Plagas, sicut Thomas, non intuer, Deum tamen meum te consiteor:
Fac me tibi semper magis credere,
In te spem habere, diligere.
O memoriale mortis Donuni,
Panis verus vitam prastans homini.

Prasta mea menti de te viuere,
Et te illi semper dulce sapere.
Pie pelicane I E S V Domine,
Me immundum munda tuo sanguine,

Cuius vna stilla saluum face-

Totum mundum poset omni scelere.

IES V, quem velatum nunc aspi-

Quando fiet illud quod tam fitie, Vt te reuelata cernens facie, Vifu fimbeatus tua gloria?

His versiculis deuotissime recitatis, versuditis, præmissa confessione ordinaria, constreor Deo, & c. & accepta sacerdotis ab olutione, & bc-

nedictione, dicto, Domine non sum dignus: summa qua potest humilitate, deuotione adiungat, In manus tuas Domine, d. d. sacrosanctum ac coelestem cibum securè accipiat.

Sumpto viatico restat gratiarum actio pro tam eximio Dei beneficio. Et præter orationes vocales, quæ ex pijs libellis recitari folent, valde ville effet, vt qui viaticum accepit, ingrederetur cubiculum cordissui, & tacitus intra Le meditaretur verba illa dulciffima Domini Ielu, que habentur in Apocalypii: Ego fto ad oftium, Apoc 3. pulso, si quis aperuerit mibi, intrabo ad eum , & coenabo cum illo, - ipfe mecum : Hac enim proprie conuemunt illis, qui à sacra communione recedunt. Domimusenim, qui hoc facramentum instituit in specie conuiuij, n. h.la-· hud magiscupit, quam vi Christiani ad conumum istud accedant:& hoc fignificatur illis verbis, Ego fo

Digitized by Google

ad oftum, & pulso, id est, ego me ipse inuito ad commune conuiuium, vt fimul pascar, Si quis mihi aperuerit, affentiens bono desiderio à me illi inspirato, vt fimul conuiuamus; intrabo ad eum per Sacrofancti conviui communications & canabo cum illo, & ipfe mecum. Deus enim canare dienur nobifcum, guando delectatur de nostro spirituali prosectu, iuxta islud Pro-Ps. 103. phera: Latabitur Dominus in operibus suis. Et in eodem loco, Iucundum sit ei eloquium meum, ego verò delectaber in Domino. Quibus verbis exprimitur muiua delectatio, & quali dulce conuiuium Dei cum anima, & anima cum Deo. Deus enim delectatur de profectu spirituali avimæ, & anima delectatur de acceptisà Deo beneficijs, quorum præcipuu est, quòd ipfe idem per hoc magnificum facramentum cum anima quodam modo conglutinari dignetur.

Cogi-

Cogitet igitur anima fidelis post acceptum viaticum, quam dulce, & quam frueluolum fit habere hospitem Christum, dum sacræ illæ species durant, non sohim vt Deum , sed etiam vt hominem, & possecum illo cum fiducia agere, & pericula atque angustias suas in exitu de corpore cum illo communicare, seque illi ex toto corde commendare, arque ab co petere, vi tentatorem reprimat, Angelum fandum comitem fibi adiungat, atquead portum falutis perducat.

#### CAPVT VIII.

De octavo pracepto arti bene moriendo, vicina iam morte, quod est de Vnctione extrema.

VILTIMVM Sacramentum est Sacra vnetio, que magua consolationem agroto adferre potest, si vir-

Digitized by Google

Sacramentum opportuno tempo-re percipiatur. Duo sunt effectus huius Sacrameri, vt capite superiori dicebamus: sanitas corporalis, & remissio peccatorum. De veroque effectu paucis disseremus. De priano fic loquitur S.Iacobus, Infirmatur qui in vobis? inducat presbyteros Ecclesia, & orent super eum, vngentes eum oleo in nomine Domini; & orațio fidei faluabit infirmu. Hæc sanè satis aperta,& certa promisso est.

si virtus eius intelligatur, & ipfum

Cur autem rarissime nostro tempore conualescant ægroti, hac vnetione suscepta; duz sunt causæ: vna est, quia nostro tempore serius, quain oporteret, hoc Sacramentum exhibetur agrotis : neque enim per hoc Sacramentum miracula expectanda funt, quale miracu'um esfer, si is, qui agit animam, continuò conualesceret. Verum fihoc Sacramentum conferretur ægrotis, quando pericu-10-

losè ægrotare incipiunt : sæpè videremus effectum fanitatis , quæ nonquiden in momento, sed tempore suo succederer. quæ causa est, cur extrema vnctio non conferaturijs, qui propter commissa crimina à carnifice intersiciuntur, Isti enim non nisi apertissimo miraculo à mortis periculo liberari possunt. Altera causa est, quia non semper expedit ægroto à mor-bo suo liberari, sed expedit poțius mori; & orațio Ecclefia, qualis est, que funditur in bac vuctione, non petit absolute sanitatem ægroti; fed fi vtile illi fit ad falutem æternam eo tempore conuale-· scere.

Alter effectus huius Sacramenti est remissio peccatorum. Sic enim loquitur sanctus sacobus, Et si in peccatis fuerit, remissio peccati originalis proprie pertinet ad baptismum; remissio peccati actua-

Digitized by Google 118

lis tum ad baptismum, si bapti" zentur adulti, tum ad sacramen tum pænitentiæ: ideo Theologi docent, peccata, quæ remittuntur in facramento vnctionis extremæ, esse reliquias peccatorum. Sunt aurem duo genera eiulmodi reliquiarum: aliquando enim rehquiæ peccatorum dicuntur peccata ipfa lethalia, aut venialia, quæ post sacramentum pœnitentiæ iam susceptum commissa sunt, & non sunt postea confessario manifestata; vel ex ignorantia, quia non sciebat pœnitens illa esse peccara lethalia; vel ex obliuione, quia memoriae non occurrerunt, & ideo non quæfiuitægrotus confessarium, cui illa confiteretur. Has igitur reliquias peccatorum facra vnctio delet. Et de hoc genere peccatorum dicit sanctus Tacobus, Si in peccatis fuerit, remittentur ei. Quod etiam sarisaperte docent Concilium Florentirentinum, & Tridentinum feff. 14. can. 2.

Aliud genus reliquiarum peccatorum est quidam horror, & torpor, sine tristiria, & mœror, quæ inuadunt ægrotos: & huc respicit illa promissio sancti lacobi, Et alleuiabit eum Dominus. Exhilarat enim hoc Sacramentum ægrotos, quando attendunt ad promissiones divinas, quæ in hoc venerabili Sacramento exprimuntur, atque ea de causa non deberet disserri ad extremum illud tempus, quo ægrotus nihil audit, vel nihil intelligir.

Quanta verò sit vrilitas huius Sacramenti, ex ipsa forma verborum intelligi porest. Inunguntur enim Sacro oleo præcipue quinque loca corporis, in quibus sedes sunt quinque sensum, videdicet sensus videndi, sensus audiendi, sensus olsaciendi, sensus gustandi, & sensus tangendi; a inte-

rim Sacerdos dicit, Indulgeat the Dominus quicquid deliquisti per visum, auditum, & sic de alijs. Et quoniam oratio illa est forma Sacramenti, sine dubitatione vila essicaciter operaturid, quod verba sonant, nisti aliquid impediat ex parte suscipientis.

Quanta verò sit in hoc Sacramento liberalitas, & benignitas Dei nostri, facilè intelliget, qui cogitauerit, quanta multitudo peccatorum profluzt ex his quinque fontibus peccatorum. Atque hæc causa est, cur Sanctus Malachias Epi-. scopus Hibernus, cuius vitam scriplit Sanctus Bernardus, cum distulisset ad aliquot horas ministrare Sacramentum vnctionis extremæ cuidam nobili feminæ ægrotanti, & illa interim vitam cum morte commutasset; tanto dolore correprus sit, vt in cubiculo mulieris defunctæ cum suis presbyteris tota nocte iacuerit, orans, & lugens, cul-

pæ suæ deputans, quòd illa pia mulier per Sacramentum extremæ vnctionis vel non conualuisset, vel tam largam indulgentiam peccatorum de Domini liberalitate non percepisset. Quia verò Sanctus ille Episcopusamicus Dei erat, à Domino suo precibus, & lachrymis obtinuit, vt muliet illa resurgeret, & ab codem Sancto viro cum ingenti deuotione inuncta, vtrumque effectum Sacræ vnctionis acciperer. nam & plane convaluit, & ad multos annos superuixit, & indulgentiam peccatorum, vt piè credimus, nonamisit. Hoc exemplum tanti viri, & ab alio sanctiffimo viro fideliter litteris commendatum potest omnibus facile persuade-

re,quanti fieri débeat hoc venerabile Sacra-

N

CA.

#### CAPVT IX.

De nono pracepto artis bene morienti, vicina iam morte, quod est de prima tentatione Diaboli, idest, de ha-

resi.

PROPINQUANTE morte, dia-bolus aduerfarius noster, tanquam les rugiens non deest sibi, sed tanquam ad prædam velox accurrit, & totis viribus in extrema illa kucka moribûdum aggreditur. Pri-mum vero prælium inchoare solet à tentatione circa fidem. Nam & res quas credimus, non solum supra seusum, sed etiam supra ratione naturalem ascendunt; & ipsa eadem fides fundamentum iustificationis nostræ est; & eo fundamento euerso omnis ædificatio bonorum operum corruit. Est autem hæc tentatio facile omnium grauissima, quia præsium nobis est cum aduersario non solum docus Digitized by Google

doctiffimo, & acutiffimo, fedetiam eiulmodi prælijs afflicto ab exordio mundi. Ipse omnes principes hæreticorum seduxit, quorum non pauci viri optimi, & sipientissimi fuerant. Rectè igitur Apostolus nosadmoner dicens, Non est no- Ephe. 6. bis colluctatio aduersus carneni, G fanguinem, id est. aduerfus bomines; sed aduersus spiritualia nequitia in ca-Lestibus, id est, aductsus demones, qui spiritus sunt; & spiritus nequifimi, & astutissimi, & ex cælo aereo nos omnes vident. Arma nostra in hoc prælio no funt disputationes, sed timplex veritatis fides. Sic enim Principes Apostolorum nos docent. Apostolus Petrus, Aduei-Sarius , inquit , vester diabolus , tan- 1. Pet. 5 quam leo rugiens circuit quarens quem denoret, cui resistite fortes in fide. & "Apostolus Paulus , In omnibus , inquit, sumentes scutum fidet, in quo Ephes.6. pessitis omnia tela nequisimi ignea extinguere. Itaque ex doctrina A-N 2

gitized by Google

postolorum non oportet cum Diabolo disputare, sed clypeo sidei excipere, & retorquere omnia tela ipsius, quantumuis ignita, & ardentia, id est, essicacia, & subtilia esse videantur.

Habemus exemplum valde tremendum apud Petrum Barocium Episc. Patauinu, qui scripsifiibros. tres de ratione bene moriendi. Is in libro lecundo fic loquitur, Fuere,quemadmodum audiui, fluo quondam viri eruditissimi, & omnium, qui ex codem gymnasio essent, in disputando facilè principes: acijdem bene morati .maximeg, religiosi: E quibus vnus cum excesisset è viuis, ei, qui superstes erat, in sua forte bibliotheca Scriptura sacra ftudys incumbentiatotus ardens apparuit, territoque, ac quenam ei tam grandu pæna causa foret, interroganti; gemens dolensque respondit : Cum essem migraturus è vita, venit ad me hostin antiquus, & quoniam apprime eruditum nouerat, sciscitari capit, de fide

ade quid crederem. Ego, quain Apostulorum symbolo sunt, credere me respondi. Ille exponi sibi quadam, qua minus lucida viderentur, rogauit. Exposui, vt in Symbolo Athanasij legeram. Ned enim lucidius, aut verius export posse put abam. Tumille, non est, ait, ve put as: fed qua ad Patrempertinent, partim agerta & vera, partim obscured salfasunt. Nam ipse quidem eternus est, non tamen vt semper Deus fic femper & Pater, sed prius Deus, postes Pater. Ad hac cum ego exclamarem hæretwim effe documentum, doctrinamque diabolicam: non est ,inquit ilie, clamorabus differendum, fed rationibus fi veritatu indaganda studio ducimur Igo .quid pro mea sententia sit, dicere facile possum: tu quid pro tua fit , explicare si poteris, ab errore me grandi liberaueris Ipfemiser, qui ingonio, & doctrina mea magis, quam equum erat, confiderem, cum eo tanquam cum vno quolibet honinum caterorum disputare capi, tandemque rationibus, quas militex adverso plurimas ingerebat, &, quod

magis admiratus sum , scriptura sacra testimonys in errorem me paulatim tam nefarium misit , vt iam neque Filium, neque Spiritum (anctune Deum putarem. Interim rapuit animam mors, & qualemreperit, Indici obtulit. Ab eo discedere in hunc ignem fum iussus : quem , etsi maximus est, tolerabilem tamen vecumque putarem, si post mille annorum millia finnendus foret. Sed eternus est, idemque tantus, quantum nullx apud nos vidit atas : vt me in fingulas ferme horas scientia niea pæniteat, qua in tam immane pracipitium me deiecse; & hac dicens euanuit: At ille tum rei nouitate, tum verò amici damno permotus, vt in se primum reversus est, cum is, qui sibi amicisimi erant, quod viderat, contulit, petitque, quidnam aduersus eiuscemodi rem sactu o. ptimum ducerent. Decretum in commune est, vt ad eam se quisque fideni referret, quam Catholica seruat Ecslefta. Paulo post in agrotationem, ex

qua mortuus est incidit, & ecce ad eum itidem antiquus hostis, prioris disputa-Cionis successu animosior, venit, querit de fide , quid credat. Respondes credere se , que mater Ecclesia eres dit. Rursus antiquus bostis , quidnam eredat Mater Ecclefia feifentatur. Et ille, quod ego, inquit, at que in hunc modum, audientibus his ; qui aftabant, veluti ab aliquo interpogatus, credo, qua credit Ecclesia; & Ecclesia credit, que egocredo, tantisper dicere non cessauit , dum animam redderet. Itafactum est , vt delufa mimici verfutia, ipse in calum migraret. Et post paucos dies amicis, quos, quidnam in buiuscemodi re factu optimum videretur confuluerat , longé also habitu corporis apparens, gratias egit, quod eorum confilio ad calefte Regnum afcenderat Qua nos, vti funt gefta, defcribere superstuum arbitrati non surmis, vt horum vel infortunio, vel successie discere vnusquisque posset, de fide cum Diabolo disputari non oportere;

7000

fed satu esse, si ad eam vnusquisque se referat sidem, quam Catholica seruat Ecclesia. Hac Barocius, cui nihil est quod addanus.

### CAPVT X.

De decimo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de secunda tentatione, id est, de despetatione.

ALTERA tentatio solet esse de desperatione, qua tentatione. Diabolus solet non solum improbos homines, sed etiam valde pios aliquando vexare. Et quide homines valde improbos satis saeile imminete morte in desperationis barathru detrudit. Subsicit enim ante oculos mentis omnia omnino crimina, qua dum viuerent, gesserunt: vt de quoda milite scribit venerabilis Beda in libro quinto història gentis sua, cuius hac sunt verba:

Buit quidam temporibus Coenredi, qui Lib. f.a. post Edilredum regnauit, vir in laico lia- 14. bitu, atque officio militari positiu: sed quantum pro industria exteriori Regis placens, tantum pro interna suimet neglizentia displicens. Admonebat ergo illum sedula, ve conficeretur , & emendaret, ac relinqueret fielera sua , priusquam subito mortis superuentu tempue omne poenitendi. & emendandi perde. ret Verumille, licer frequencer admor nitus, fernebat verba faturu ; feseque tempore sequenti ponirentiam acturum effe promittebat. Inter hac tactus infirmutate cecidit in lectum, at que acri cepit dolore torqueri: Ad quem ingressus. Rex ( diligebat entur eum ) multum bor. tabatur, ve vel'tuno, antequane moreretur panitentiam ageret commissorum. At illevespondebat, non setunc velle confiters peccasa sua , sed cum ab infirmit at e resurgeret , ne forte exprebraret fibi sodales , quod timore mortis faceret en, qua sospes facere noluerat. Fortiter. quidem , vi feti videbatur , locutus , fed

miferabiliter, vt postea patuit, damomiaca fraude feductus est, Cumque morho ingrauescente denno ad eum inuisendum ac docendum kex intraret, clamauit statim miserabili voce , Quid vie, modo? quid huc venifti? non emm milis Aliquid viilitatis, aut falutis potes vitra conferre. At Rex, noti, inquit, it a loquit vide vt sanum sapias. Non inquit insamo, fed pessimam miln conscientiam certus pra oculu babeo- Paulo antè intrauerunt ad me duo pulcherrimi iuueneo,. & resederunt circa me, vnus ad caput. Gronus ad pedes: protulity, vinslibellum perpulchrum, sed valde medicum, ac milii ad legendum dedit, in quo omnia,quacug, bona feceram, intuens scripta reperi : & hac erant nimu paucu-& modica. Tunc subitò supernenit exercitus malignorum , & borrendorum. foirituum. Tuncille, qui obscuruate tenebrosa faciei, & primatu sedu maior esse videbatur , proferës codicë horrenda. visionis,& magnitudinis enormis, & poderis peneimportabilis, infit vni.ex fa-

willitibus suis mihi ad legendum deferri-Quem cum legissem, inueni omnia scelera, non solum qua opere, vel verbo, sed etiam que tenuisima cogitatione peccaui, manifestisime in eo tetris esse descripta litterie. Sie loquebatur mifer desperans, & non multo post defunctus, panitentiam quam ad breue tempus cum fructio venue facere supersedit, in aternum sine fructu pænis subditus facit. hac venerab lis Beda. Vbi manifeste videmus hostem nostrum Diabolum primum egisse cum isto miserab li milite, vi non ageret pænitentiam, spe vitæ longioris: deinde adegisse cum ad desperationem.

Alterum exemplum habetur a- Lib. s.c. pud eumidem auctorem in sequenti 15. hist. capite, vhi sic loquitur, Noui, in- sur, ipse fratrem, quem vinam non nossem, cuius etiam nomen, si boc aliquid prodesser, dicere possem, positum in monasterio nobili, sed ipsum ignobilizar viuentem. Hic percussus languore, atque ad extrema perductus, vocauis

Digitized by Google

fratres, & multum morens, ac damnato similis corpit narrare, quia videret inferos apertos, & satanam immersum in in profundum tartari : Caipbam quoque: cum cateru , qui occiderunt Daminum, suxta eum flammis vltricibus contraditum; in quorum vicima, inquit, beut wilfero mihi locum afficio eterna perditionis esse praparatum. Audientes hac fratres coperunt diligenter bortari, vt vel tunc adhuc posities in corpore panttentsam ageret. Respondebat ille desperans; Non est mihimodo tempus vitam: mutandi, cum ipse viderim indicum: meum iam esse completum. Talsa dicens fine viatico abijt, & corpus eius in vltimis est monaftery locis humatum. hæc Beda. Quod autem hic miserabilis monachus dicit, non fuisse tunc sibi tempus vitam mutandi, non ex veritate, sed ex Diaboli persualione dicit. Spiritus enim sactus apertiffimeclamat per Ezechielem Prophetam, Deum semper esse paratu amplecti cos, qui conuerrunturà

Brech. 28.6 33.

pcc-

peccato ad poenitentiam: quod'apertius docet sanctus Leo Papa in epistola ad Theodorum Foroiuliensem Episcopum his verbis, Mifericordia Dei nec mensuras possumus pomere nec tempora desinire; ad quem nullas patsiur venire moras conuersio, dicente Spiritu Dei per Prophetam. Cum conuersus ingemueris, tune saluur: erzs.

Addam exemplum vnum, velal-terum quibus demonstretur, à dæmone tentari etiam pijssimos viros in exitua de hac vita de peccato desperationis. Extat apud Lauren-Biu Suriu Vita B. Comitis Elzea+ arijiqui vixit in virginitate cu con- Tom: 5. inge fua Dalphina, & post sanctif- ad diem fimā morte multis fignis, & mira- 27. Sep. culis claruit. Istame in exitu de hac vita tentationes granissimas tolerawit Sic enim feribit auctor in vltimo capite, Adextremum in agone pofins vultum pratulit valde terribilem, unde colligi liceret, eum in magno ver-N 7

Digitized by Google

fari labore ob quadam illi obietta: atque fub eiusmodi constictu exclamanit, migna est Damonum vis: sed eam penitum eneruarunt virtus, & merita sacrosanta incarnationis, & passionis IES V Christi. Post paululum rursus oxelar mans ait; planè vici. post aliquantum temporis spatium cum ingenti clamore dixit, totum me divino tudicio comitto. Atque his dictis reparatus est vultus eius, & quodam rubore, atque splendore multaque elegantia persusus eddidit spiritum.

Alternim exemplum multiadhuc terribilius extar apud Ioannem. Climacum, qui refert, monachum quemdam valde venerabilem, nomine Stephanu, cum annos circiterquadraginta in eremo vixissetieunijs, vigilijs, lacrymis, precibus, alijsque virtutibus exornatus; adexitum tande peruenisse. Cum autem in extremo illo agone constitutus, à Dæmonibus multosumariminum reus sieret, et ad desperationems tionem impelleretur; repente obflupuisse animo, & apertis oculis elara voce respondere copisse, a. Alguando quidem, Ita sane, revezaita esti, sed pomitentia, & lacry mis crimen dilui. aliquando vero, Non estata, mentamini. Deinde rurfum , Verum loquimini , sed fleui, sed: miniftraui. In quibuldam tamen, verè me accusatis, & quid respondeans. monhabeo. Arq; ita obijt ambiguuna relinquens, salunsne, an reprobus effer. Hæcigitur & alia einsdem generis exempla nos monent, vtantehoram illam sollicitè conscientiam nostram expurgemus, & numqua de misericordia Domini dissidamus.

## CAPVT XI.

De vndecimo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est detertia tentatione, id est, odio Dei.

DVERSARIVS noster Diabolus non solumnitium, quatum

Digitized by Google

rum petelt, ve moribundos spolice fide, & spe, & inducat in hærelim, & desperationem; sed etiam cortendit amicos De abamicitia eius feparare, & inducere in odium Dei, & blasphemias, & magicas artes. Isti ve plurimum non timent mottem,nec pænas gehennæ, Sperant. enim se apud inferos felicem vitamacturos, vipote focios dæmonum; quos in inferis regnarearbitrantur Scribunt de hac re Crillandus in libro de sortilegis, quæstione nona, num. 2. & ex co Martinus del Rio libro sexto disquisicionum magicarum; capite primo, fectione terria. Sic igitur loquuntur bi aucores: Postquacapta sut malefice, vet ipsemet sæpe fastæ sunt, tuc Diabolus nibil'aliud faragit, net laborat in alio, nisi in perfuadendo, vt persistint in sententia, vique ad mortem. Adducantur licer in suppliciflocum, ignifque fuccendatur, se illorum corpora & laqueo, & flamRammis palam erepturum, facturum que, vt ex flammarum cotactu nullum dolorem percipiant. Quòd si mori. illas contingat incendio, mortem illam cruciatus expertem fore, migraturas ex huius vitæ miferijs abique supplicij sensu, vt in suturæ vitæ beatitudinem transsorantur. illic cas dæmonibus similes sore, codem robore, scientia, diuitijs, potentia, voluptate, quibus ipse dæmon potiturac pollet, fore demandas: sic diabolus mendax saltit.

Sunt prærerea quidam alij, qui quamuis malefici, vel magi propriè non sint; tamen sic ab auaritia excœcati sunt, ve parum omnino ab infidelibus absint. Neque
enim sine causa beatus Apostolus Ephes. sanaritiam appellauit idolorum ser- Colos 3;
nitutem.

Ego iple inuilens aliquando ægrotum morti propinquum, cum inci-

inciperem loqui de præparatione ad exitum de præsenti vita: respondit constanti animo, & sine vilo metu,ac dixit, Ego Domine cupiui de loqui te, non pro me, fed pro coinge mea, o filijs meis. Ego enim propero ad inferos, neque est quod aliquid pro me agas, hæc verò protulit animotrãquillo, ac si de itinere ad villam. vel oppidum aliquod loqueretur. Ita nimirum Diabolus animam eius sibi subiecerat, vt non cuperet, nec vellet ab co diuelli. Nec tamen magus, aut necromanticus erat, sed artem exercebat valde persculosa; & intentus lucro per fas, & nefas, oblitus videbatur non solum Dei, fed etiamanimæ suæ. Summa eff. cummultis verbis illum ad meliorem mentem renocare tentassem, nihil efficere potui. Cupiet fomasse aliquis nosse, quam ille artem exercerer. dicam, vreius interitus alijs bominibus eiuldem artis, si qui sut ei similes, prosit, ve resipiscant. ProcuProcurator causarum erat, ex illorum numero, qui non multum laborant, vtrum causam iustam, an iniustam defendendam suscipiant. Atque interim vtrique parti iniumam faciut, modo ipsi marsupium

impleant.

. . .

A. Jam vnum, quando in bune fermonem incidi, virquidam apprime doctus cum mecum ageres, & merita caufæ cuiusdam exponer ret, ego fermonem eius interrumpens aio, videris mihi causam iniu-Ram fouere, ille affentiens respondit, ego non sum aduocatus veritaris, aut iustitie, sed chentis mei:meum est exponere merita cause, qua defendedam suscepi: Iudex viderit, pro qua parte sententiam ferat. Ar ego, noto, inquam, mihi fidem.habeas, sed fancto Thomas Aquinati, Doctori lummo, & fanctiffimo.is enim in secunda parte summæ Theologica sic loquitur, Respondeo, di- 2.2 qu cendum, qued illicitum eft alicui coope. 71. art. 2

vari ad malum factendum, fine confulendo, siue adiuuando, siue qualitercunque consentiendo, quia confilians, & coadiunans quodam modo est faciens: & Apostolus dicit ad Romanos scribens, quòd digni sunt morte non solum qui faciunt peccatum, fed etiam qui confentiunt facientibus vude, vt supra dictum est, omnes tales ad reflitutionem tenentur.. Manifestum est autem, quòd aduocatus auxilium , & confilium prastat ei, cuius causa patrocinatur. vnde si scienter iniustam causam defendit, absque dubio graviter peccat, & ad restitutiosem tenetur eins damni , quod contra suftitiam per eius auxilium altera pars: incurrit. si autem ignoranter iniustam causam defendit, putans esse iustam, excufatur, fecundum modum, quo ignorătia excusare potest Hec S. Thomas:: explicat auté Caletanus Cardinalis vluma verba S. Thomæ. dicens, Qui omnino defendisset sine instant, sine musfam caufam , quammis nesciat iniustam: effe, non ex ignorancia, sed cum ignorantia, qua non excusat patrocinatur iniuste: qui etiam non curant discernere & penetrare, an iustam, vel iniustam causam suscipiant; manifeste negligum scire id, quod tenentur scire. necille.

Ad has tentationes addi potelle alia, que non tam nocet, quam prodest, quamuis diabolus ea vtatur, vt noceat. Solet enim iple hostis generis humani plerunque adesse, seque terribili facie oftendere morituris; vt eos si decipere non potest, faltemimpediat abalacritate,&studio orationis. Sic de B. Marcino scribit Seuerus Sulpitius, morienti apparuisse diabolum, eique à Sando Martino dictum, Quid hic aftas cruenta bestea? nibil in me funeste reperies. Scribit quoque venerabilis Petrus Damiani in vita Sancti Odilonis, apparuisse prædicto Odiloni paulò ante morte diabolum teterrima specie, de quo sic ipse B. Odilo locutus dicitur, In ipsa mea decesio214

nis hora in illo angulo ( oftendebat enim quasi digito locum) vidi figuram quamdam trucem nimis atque terribilem, que mihi teterrima sue visionis horrorem atque formidinem tentauit incutere: sed Christi confortante virtute nul-La me potuit infestatione nocere . Scribit eriam functus Adelelinus Sagienlis Epilcopusapud Laurentium 22 Apr. Surium in vita Sancta Opportunz virginis, morienti S. Oppotunæ apparusse diabolum in specie ni-gerrimi A Ethiopis, cuius capilli, & barba distillabant quasi picem ca-1idam, & liquidam; oculi eius erant quali ferrum ignitum, quod defornace multis scintillis emicans producitur: de ore & naribus eius flam-

ma exibat, &vapor fulphureus. Cur autem Deus permittat, santos viros eiulmodi vilionibus exerceri, docet Angelus Domini in vita Sacti Aicardi, quæ extat apud Laurentium Surium ad diem quintum decimű Septembris. Nã chm . .

diabolus esser in quodam monasterio intentus ad prædam, Angelus Canctus eius monasterij custos diritad diabolum: Habebis hie minis Amium monachis quidem fructuosum, sed non tibi proficuum: illis ad expiritionem . sed tibi ad confusionem. & respodente diabolo, Numquid ego his, aut vllis Christicolis debitor sum ad salutem? respondir Angelus, Inhoc, inquit, his debitor es, quia si quid in ein est , quod resecari debeat; horrore visionu tua purgabitur. Deinde paulò post idem Angelus Sancto Aicardo de diabolo dixit, Ne verearu à facie eius: nulla ei in hac Christi familia ad nocendum data potestas est, praterquam quòd animabus è corpore exituris visio illius expiabilem terrorem incutiet: \*

fi in eis aliquid est, quod refecari debeat, horrenda illius visionis terrore expietur.

## CAPVT XII.

De duodecimo pracepto artis bene moriendi, vicina iam morte, quod est de remedio primo aduersus tentationes diaboli.

Perioribus terationes quatuor, que moribundos grauiter vexare folent; aduerfus eas tentationes duo remediorum genera adhiberi possunt. Vnum est pro ijs, qui compotes sunt rationis, & audire, & intelligere possunt , que ipsis dicuntur. Alterum est generale pro omnibus, idque viilissimum atque tutissimum.

Quod ad primum attinet, li tentatio fidem Catholicam impugnat, nullo modo expedit, vt supra diximus, cum diabolo disputare. Sed generatim admonendi sunt, qui tentantur, vt si tentatio versatur circa

tirca naturam Dei , qui vnus in esfentia, & trinus in personis credendus est: docendus est agrotus, ve cogitet quam multa ignoramus de rebus creatis, non solum spiritualibus, sed etiam corporalibus: siquidem magna pars hominum no facilè credere potest, stellas firmameti singulas maiores esse toto orbe terrarum & tamen hociplum Mathematici facile demonstrant esse verissimum. Quod si res ista, quæ corporalis est, non intelligitur à plurimis, qui tamen fidem habent hominibus doctis: cur non credent denatura Dei id, quod ipse Deus per Apostolos, & Propheras reuelauit, & fignis, ac miraculis plurimis, & maximis confirmauit?

Quòd si tentatio ad ea pertineat, que Deum fecisse, & in dies sacere credimus, quale in primis est transmutatio panis, & vini in corpus, & sanguinem Christi, remanentibus accidentus panis, & vini,

Digitized by Google

adhibenda sunt exempla reruminnumerabilium, quas credimus Deu fecifie, cum earum nullam rationem reddere possimus. Quis capiat, mundûm vniuerlum folo Dei nútu ex nihilo fieri potuisse? & tamen multi id credunt, qui mysterium Eucharistiæ adduci non posfunt vt credant. Quis itidem crederet, corpora omnium defunctorû redacta in cineres vel in pulueres, aut à bestijs vorata, vel in herbas conuerfa, iustu Domini in momento resurrectura? Et tamen hac omnes Catholici facilè credunt,& in symbolo confirentur, & credidit hocipsu Iob antealiquot annorum millia. air enim , Scio quod redeniptor meus viuit, & in nouissimo lob 19. die de terra resurrecturus sum , & rurfum circundabor pelle mea Ex his igitur, & alijs id genus miraudis operibus Dei, que superant captum nostrum, facile credi possunt alia, quenobis Ecclesia Catholica credenda

Digitized by Google

denda proponit; cum sit Ecclesia, Apostolo teste, columna & sirma, . Tim.; mentum veritatis. Hac & similia proponi possunt ijs, qui tentantur circa sidem.

Qui verò tentationes patiuntur çirca îpema ijs proponenda cîl ma-gnitudo plane infinita mifericor diæ Dei, quæ longe fuperat numerum, & molem omnium peccatorum. Sic enim loquitur Spiritus Sanctus per Dauidem in Plalmo 144. Miserator & misericors Dominus, patiens & multuni mifericors Sund uis Dominus vniuerfis, & miserationes eius super omnia opera eius. Item proponenda est propitia io mediato-ris, de qua finctus loannes dicit, Ipse est propitiatio pro peccatis nostris: non pro nostris autem tantum, sed etiam pro totius munds. Proponenda quoq est virtus pænitētiæ, quæ si ex cordevere contrito procedat, nunqua apud Deum repulfam accipief: Veristime cum feripfi: Prophetal Cor Pfal so:

Digitized by Google

- 31.63

contritum, & humiliatum Deus non deempium filij prodigi, qui vix illa Luc. 15. verba protulerat, Pater peccaui in celum & coramte : cum ftatim patris viscera commota sunt, & in com-- pl.xum filij ruit; & suffit indui tu-

nica pretiofa, & imponiannulum in digitum eius, & parari conuiuium solemne, quia filius eius pe-

rierat, & inuentus crat.

Denig; proponendum est exemplum Sancti Pauli, qui dum adhuc Ecclesiam persequererur, præuentus à gratia Dei mutatus est de persecutore in prædicatorem. Id quod iple idem scribit factum effe, vt omnes peccatores eius exemplo couerterentur & nemo, quantumuis scelestus, desperaret de misericordia Dei. Fidelis, inquit, sermo, & o-LIM. mni acceptione digmus, quod Christus

IESVS venit in bunc mundum peccatores saluos facere; quorum primus ego sum : sed ideo misericordiam

confecutus sum, vt in me primo ostenderet Christus IESVS omnem patientiam ad informationem corum, qui credituri sunt illi in vitam aternam.

Qui autem renrantur à dæmone tentatione gravissima contra charitatem Dei, & incitantur ad odiu Dei, & amorem Diaboli; docendi sung primo loco, Diabo um esse mendacemidicente Domino . Cum Loquitur Diabolus mendacium, ex pro- Ioan.8. prys loquitur, quia mendax est, & pater eius, Vbi illud, & pater eius sigruficat, diabolum (ffe patrem medacij, vt fanctus Augustinus, & fan-Aus Ioannes Chrylostomus docer. Diabolus enim primum omnium Tract. mentiri cœpit, cum ait Euæ. & per 41 in. illam Adamo, Nequaquam morgemi- 10an. ni. Deus enim dixerae Adamo, Hom. vt non comederet de ligno vetito, 42 m , si vellet nunquam mori: Diabolus loan.

autem contra dixit, vt comede- Gen 3. rent, quia non morerentur. Itaque diabolo nulla fides haberi debet,

cùm sit mendax,& parer mendacij? Deinde diabolus iam iudicatuset ad ignem eternum, cum omnibus, qui illum sequentur. Sic enim Dominus dicet in die judicij, Itema-Mas.25, ledicti in ignem aternum, qui paratus est diabolo, & angelis eim. Errant igitur, quicunque Diabolo le subitciunt, sperantes, se cum Diabolo post mortem apud inferos regnaturos, & opes ac voluptates maximas habituros. Deniq, experimetoconstat omnia Diaboli promissa esle fallacia; nemo enim exijs, qui ad notitiam nostram venite potietut, adhuc inuentus est, qui thesauros. ingentes à Diabolo promiffos acceperit; neque qui adiudicati ad carceres, vel triremes, vel'ad ipsa mor-tem à legitima potestate, per Dis-

bolum eripi potuerint.

Hæc tria fià cupidis hominibus feriò cogitarentur, fortaffe pauci aut nulli effent, qui à Deo vero, vereque omnipotente, & fapientissi-

mo,&

mo, & optimo, ad Diabolum mendacissimum, & mendicissimu, nec non miserimum desicere auderer.

De quarta tentatione nihil est quod dicamus, cum iam satisabude constiteris, eam tentationem non tam noxiam, quani salutarem morientibus esse. Si quis tamen velut remidium ex scripturis ad eam facilius tolerandam: legat ipse, vel iubeat sibi legi, dum horribilis illa visio durat, psalmum vigesimumextum, qui incipit, Dominus illumimatio mea & salus mea.

#### CAPVT XIIL

De tertiodecimo pracepto artis benemoriendi, vicina iam morte, qued est de secundo remedio aduersus tentationem diaboli.

EXPLICAVIMYS remedium primū aduersus singulas tétationes. Dabol: nunc explicabimus reme-O 4 dium.

dium secundium, quod erit commune omnibus tentationibus. Hoc magnum, & salutare remedium in oratione politum est, sine ipse pro se agrotus orare possit, siue alij pro ipso orent, sue ipsius astantium oratio coniungatur. Id enim constat, multum valere orationem timentium Deum; præsertim cum pro comperto habeamus,non posseDiabolo tentare, nist quantum Dominus illi permittit. Est enim quasi leo rugiens, vel ca-nis rabidus cathena ferrea attigatus, qui non potest pro arbitrio mordere, sed quantum Deus, qui cathenam manu sua potentissima regit, illum mordere finit. Hocdoeet in primis lanctus Augustinus, exponens verba illa Pfitini . Dic anima:

primis fanctus Augutinus exponens verba illa Pfilmi. Die amma:

Pla 44 mea, falus tua ego fum. Et adterens.
exemplum fancti Iob: Oftendra,
inquit, hoc Deus in caufa vera illus
fancti Iob., quia & pfe Diabolus
auferendi hac remporalia nun habet

pose

meestatem, mf cum acceperit à summe illa potestate . Innidere potnit sanctoe punquid nocere potuit? accufare potuit, damnare numquid potuit, numquid valuit aliquid tollere? numquid vel vnguem? numquid vel capillum Ledere , mf Deo diceret , mitte manum tuam? quidest, mittemanum tuam? Da potestatem accepit, ille tentauit, ille tentatus est: tentatus tamen vicit, tentator victus est. Deus enim, qui Diabolo permoferat, villa tolleret, ille fernum fuum interius non deseruerat, & ad ipsum Diabolum superandum, animam servi sui frameam sibs fecerat. Quantum valet hoc? de hannne dico. Victus in Paradifo, vicit in stercore, lbi victus est à Diabolo per muliesem ; biç vicit Diabolum, & mulie-Bem:

Hociplum, quod fanctus Augustinus docet, nitul posse diabola, nifi quantum permittit Deus : exeplo suo docuerat fanctus Autonius & fanctus Fraciscus. De fancto Autonio

tonio fic loquitur fanctus Avliant flus, qui cius vitam feripfit , Antonis us multitudine damoniorum vallatus, quasi de inimicis luderet, diceba: Si virium aliquid haberetis, sufficeret vnus ad pralium. Sed quomam Domino vos eneruante frangimini , multitudins tentatis inferre terrores; cum hoc ipfum infirmitatis indicium fit, quodirrationabilium induitis formas bostiarum. Rursumque confidens aichat : Si quid valetis, fi vobis in me potestatem Dominus dedit, deworate concessione fi verd non potesti, cur frustra misiminis. fignum enim crucie, & fides ad Dominum, inexpugnabilis nobie

- De fancto Francisco eadem ferè S. Bon. narrat S. Bonaventura: Loca., inin Vita quit, solitaria quarens ad solitudines. & Eccleftas derelictas oraturus noctecifci c. pergebat : vbi damonum pugnas herri-70. biles frequenter sustinuit, qui secu sensibiliter confligentes niteliantur ipfum aborationu studio perturbare, Ipse verd

<u> 47 mie</u>

· armis munitus caleftibus, quanto vehen memius impetebatur ab bostibus, tante fortior invirinte, & feruentior reddebatur in opere, fidenter dicens ad Chrifum: Sub vmbra alarum tuarum protegeme, à facie impiorum, qui me afflixerunt. Ad damones autem: facite quitquid in me valetis malignt foritus. & fallaces. Non eium potestis, mfi quantum vos manus superna relaxat : & ego ad perferendum omnia, que ille infligenda decreuerit, cum omni iucunditate paratus asisto. Quam mentia conftantiam superbi damones non ferentes abscedebam confusi Hocigituriaco solidiffimo fundamento, quòd Diabolus nihil possit, nisi quantum ei Deus permittit 3 dubitari non potest, quin oratio feruens ad Deu, fiue ægroti, fiue adstantium, mukti. omnino valeat, præsertim si ij, qui orant, fint amici Dei.

Habemus huius rei præclarissi.
mum exemplum apud sanctu Gro. Li. 4. &.
gorium in libro quarto dialogoru, 37. diali.

6 qu

qui etiam hociplum exemplum in monasterio suo contigiste, & interconcionandum narrasse se dicit. Hæc funt eius verba, Is, inquit, de quo in homilys coram populame narraffe sam memini, inquietus valde puer fui. Theodorus nomine, qui in monasterium. meum fratrem suum necessitate magu: quàm voluntate sequutus est. Cui nimrum graneerat, si quis pro salute sua. aliquid l'oqueretur. Bona enim non solum facere, sed etiam audire non poterat. nunquam se ad sancta conversationis babitum venire, iurando, irascendo, deridendo testabatur. In hac autem pestilentia, qua nuper buius vrbis populum magna ex parte consumplit, percussus ininguine, est perductus ad mortem. Cumque extremum firitum ageret, convenerunt fratres, vt egressum illius orando protegerent. Iam corpus eius ab extrema parte fuerat pramortuum : in solo tantum pecture vitalu. adhuc calor anhelabat. Cuncti autene fratres tanto coperunt pro ea entzius orare, quantd eum iam videbant Sub celeritate discedere. Tuno repente: corpit eisdem fratzibus afistentibus clamare, atque cum magnic vocibie o-Lationas corum interrumpere, dicens, recedite , recedite , ecce dracom ad. denorandum datus sum , qui propter restram prasentiam devorare me non potest. caput meum iam suo ore absorbuit: date locum, vt me non amplius cruciet , fed faciat quod facturus est: Si ei ad deuorandum datus sum , quare: propter vos moras pation? tunc fratres sæperum ei dicere, quid est, qued toquezu frater ? signum tibt fancta crucu: imprime. Respandit ille dicens., volo mefignare, fed non possum, quia squamis buius Dracanis premor. Cumque hoc fratres audirent ; proftratem terram cum lacrymis coperunt pro ereptione ellius vebementius orare. Et ecce subito. coepit: ager clamare dicens. , Gratias, Deo, ecce Dracoille, qui me ad denorandum acceperat, fugit, orationibus. Restria expulsus stare non potuit. propecpeccatu meis modò intercedite, quine conuerti paratus sum, & sacularen ritam funditus relinquere: Homo ergo, qui iam, sicut distum est, ab extrema: corporis parte suerat pramortuus, reseruatus ad vitam; toto corde ad Deum conuersu est: & postquam mutatus mente, diu est slagellis adstrictus, tum eius anima carne soluta est. Hac sanctus

Gregorius.

Discantigitur, qui morientibus; affiftunt, non ram cum ægroto loqui, quam Deum pro eo ardenter orare. Neque quoscunque homines. ad visendum ægrotum in extremis constitutum admittere, sed viros pios & probos, qui suffragijs: fuis multum valeant apud Deum. Multum enim valet oratio iusti assidua, & feruens. Et quemadinodum Diabolus, quia modicum tepus habet, omnem mouet lapidem in eo temporis articulo: fic etiam, & multò amplius debent fidelesa. mici iuuare precibus, & lacrymis

Eib. H. Cap. XIV.

327

Autres suos de presenti le culo excumetes.

#### CAPVT XIV.

Dequartodecimo pracepto artic bone: moriendi, vicina iam morte, quodi est de ijs, qui non exconfueto morbos. fed ex alia causa moriuntar.

Ocuimus hactenus, qua rarione comparare se debeant admortem, qui ex morbo diuturno decumbunt. Nunc addere vifum est, quid illis faciendum sit qui non ex morbo diuturno, sed aliunde in periculo mortis versantur. Sunt autem tria hominum genera, quibus extra morbum confuerum imminet mortis discrime. Alijs enim adest mors propinqua, improuisa & certa, quales sunt, qui corripiunturapoplexia, vel feriuntur celefti fulmine. Alijs adeft mors propinqua, nec improuisa, nec

Digitized by Google

testunt, qui vel bellum gerunt cum hostibus, vel in alto mari cum successione, vel in alto mari cum successione, & ventorum statibus pugnăt. Alijs denique propinqua morsest, nec improvisa, nec incerta, quales sunt, qui decreto sudicis à carnifice feriuntur.

Primi generis homines nullum aliud remidium habent, nisi quotidianam, vel potius continua mortis memoriam. Arque ad hos propriè pertiner grauissima illa Domini Saluatoris monitio, Vigilate, Mari 25 quia nescitts diem neque boram. Grauis quidem, sed preriosa necesticas, quæ ad optima, & vtilissima compellit.Sidiceret Dominus.Vigilate nuditin aere frigidissimo, donec congeleris, & difrupris vndiq; carnibus extinguamini, vt quadragintamartyres olim vigilauerunt: 116ne id faciendum effet, vt fi curi ad æcernam felicitatem læti perueni+ remus? & si diceret, Vigilate nudi,

Digitized by Google

&: cr2~

& craticulæ alligati,donec à subiectó igne ardenti cum intimo, & 20 cerrimo dolore confumpti de vita recedatis, vt quonda cu sancto Laurentioactum fuiffe legimus: nonne id quoque alacrianimo faciendum effet, vt gehennam ignis ætetni euaderemus ? At non hoc iubet Dominus Deus noster omnib. nobis; fed vi vigilemus, ne dormientibus nobis fur nocturnus adueniat,& aurum charitatis,vel gemmas. pretiofifimæ castitatis, vel thesaurumfidei, ant alia veræ virtutis bona nobis in peccato dormientibus eripiat: & fomno peccati lethalis oppressi, & morte praoccupari, regni celestis iacturam faciamus, & in gehennam igne inextinguib li ardenrem proijeramur. At pauci sunt, qui fic repente moriantur, ve nullum eis remedium afferri queat. Esto, pauci sint, vnde nofire non futurum vnum ex illis? & li de illis paucis unus eris, quid proproderit tibi multitudo eoru , qui eiusmodi periculum euaserunt. Audi ergo, quandolicet tibi tam horrendum malum euadere, consilium Patris nostri Dei clamantis, & disentis, Vigilate, vigilate: quia nescuis

diem,neque boram.

Alteri generi hominum, qui vel in bello repente mortui cadunt vel in mari vi tempestatis ab vndis absorpti extinguntur, tria videntur esse necessaria, vt feliciter moriantur. Primum est, vt ad bellum non accedant, nisi constet eis, bellum effe iustum, aut si non sponte, sed coasti à proprio principearma capiunt, saltem non sciant, bellum esse iniustum . Sic enim docet sin-Augustinus in libris contra--Faustum Manichaum. Scribit & nim, aliam esse rationem principis imperantis, alia militis obsequentis. Ac Principem non posse bellare docet, nisi sciat bellum effe iufum; militem autem posse, modò

Eib 22.

non sciat, bellum esse iniustum. Alterum est, ve in bello leges obsertrent fancti Ioanis Baptista, qui interrogarus à militibus, quid agen. dum illis effer, vt fatui fieret refi & Luc . 3. det. Neminem concutiatis neque caluniam faciatis, & contents estote stipendus veftris. Puftremum eft, vt non pariantur peccatum lethale in conde suo vuquam harere : alioqui facile crit, vt mors, que in prelijs mulsos de medio tollit, illos imparatos inuadat, & ad mortem æterna perperuò cruciandos amander. Haque infilites in castris positi in periculo maximo verlanturamittende vitæ fempiterne, nift perpetud vigilent, & pugnent non minus aduerlus demones tentantes ad precuta, quamaduerlies hoffes morrales pro tentporali gloria dimicantes.

Hæc cadem diei possunt ad cos, qui non sine periculo nauigant mare. Primum enim cauere debent, nead malum finem nauigare inci-

pia**n**t,

piant, vtad capiendos, & spoliandos quoscunque obuios, vt piratæ faciunt. Deinde si bellandi causa suscipitur nauigario, observent etiam ipsi leges acceptas à sanctissimo Præcursore Domini. Denique vt ipsi quoque non audeant lethali crimine Deum offendere, cum non longius distent à morte, quam na-

aus corum ab aquis.

Terrij generis homines felices dici posse videntur, si bona sua nouerint. Nam vel occidutur sure damnati, vel iniuria: fi iure, mors illis ad sansfactionem coram Deo prodelle poterit, modo seriò peccacum fuum derestentur, & libenter mortemad peccata sua expianda suscipiant Simiulté occidantur, & ignoscant ex animo ijs, qui causa exitij illis fuerunt, imitatores Redem-, ptoris crue, qui pro crucifixoribus-. fuis Patrem orauir, dicens. Pater 19nosceillis, quia nesciunt quid faciant. Adde quòd isti longè minus paci-

· Digitized by Google

untur in morte, quàm ij, qui gra- ' ui, & diurturno morbo laborant. Deinde isti integris sensibus, & cerebro non vitiato cum fint, facilius possunt sacræ confessioni, & sacramento corporis Domini suscipiendo, & orationibus operam dare, quàm ij, qui detinetur in lecto doloribus varijs tolerandis occupati, & virtute naturali ve plurimu debilitata, vel etiam prostrata. Deniquenon desunt multis in locis homines docti, & prj, qui lumma diligentia,& follicitudine affiftut eiufmodi hominibus supplicio extremo afficiendis, colque docent, quo modo se comparare debeant ad mortem pièsuscipiendam, ve cum mori incipiunt vitæ mortali, viuere incipiant bea-

tæ immorta.

litati,

#### CAPVT. XV.

De felici morte eorum, qui artembene moriendi didicerunt.

XPLICATIS præceptis artis Lbene moriendi, illud vnum fuperesse videtur, vt breuiter explicemus, quæ sit vtilitas in arte bene moriendi. Reseltfacilis, & tamen maxima: qui enim bene moritur. felicier moritur, qui bene moripur, neque quomodocunque infeliciter moritur, qui malè moritur. Sed qui bene moritur, transit à vita mortali, & milera ad vitam æternã; & omni ex parte beatistima. Et cotra qui male moritur, transit à vita, quæ videturdiuturna, & felix, ad vitam omni labore, & dolore plenissimam, quaque finem laboris, & doloris nullum inueniet, ve inde mors æterna sit potius dicen-. 1. . .

da,quam vita, erunt enim homines reprobi mortui ad omnem lætitiam, & voluptatem: sed viui ad omnem laborom, & dolorem.

Rem ita se habere Scripturæ san-Et aperte nos docent. De illis, qui bene moriuntur, loquitur Sanctus Ioannes in Apocalypfi dicens: Audi- Apo.14. ui vocem de celo dicentem mihi, scribe, Beati mortui, qui in Domino nioriuntur. Amodò cam dicit spiritus, ve requiescant à laboribus suis : opera enim illorum seguuntur illos. Hanc sententiam nondesunt exteriptoribus, quiad folos martyres pertinere existimet: fed communior, & verior explicario, ad omnes sanctos, qui piè moriuntur in Christo, verba S. Loannis pertinere docet. Certe sanctus Bernardus in Epistola quadam, quæ inscribitur de Machabæis', sicloquitur, Beatimortui, qui in Domino Epift 98 moriuntur : non fole, qui pro Domitno, ficut mattyress, fed qui in Domino morruntur, sicut cofessores, profecto bea -. . . . . .

Digitized by Google

ti funt. Dua proinde res mili videntia mortemfacere pretiofam, vita & caula, sed amplius causa, quam vita, porrò ila erit pretiosisima, quam & causa com. mendat, Grita. hæcille. Hucaccedit, quòd Ecclesia, que optima interpresell Scripturarum, ex hoc loco Apocalypsis lectionem legi iubet in Missa pro defunctis omni-bus. Ait igitur sanctus Ioannes, Beatimortus, qui in Domino morsuntur. hoc est, beati sunt illi omnes, qui cum moriumur, inveniuntur in Domino: id est, inueniuntur coniuncti Dommo per veram charitatem, ve membra viua capitis, quod est Christus. Sie de Sancto Stephano moriente seripsit Sanctus Lucas, Obdorminit in Domino; id est, coniunctus Domino, vt membrū capiti.

Cur autem fint beati, qui moriuntur in Domino, explicat Santus Ioannes dicens, Amodo iam dicu spiritu, ve requiescant à laboribus fiii Spiritus enim fanctus apertè declarat, in morte Sactorum finem imponi laboriosis operibus omnibus & inchoari requiem sempiternamenec folum cellare labores omnes, sed etiam inchoari vitam feliseisimam, plenam omni genere voluptatis: quia opera illorum sequiturillos Operaenim bona, & meritoria omnis consolationis, & voluptatis, non temporaria, sed æterna, non remanent in terra, fed fanctos operarios fequentur in calum: iuxta illud Prophetæ: Dispersit, dedit pauperibus, institua eine manet in faculum saculi. Opes quidem sancti viri relinquuntur in terra, vel potius consumuntur in terra; sed inftitie, liberalitas, misericordia, qua opes terrenæ communicatæ funt pauperibus, manet in saculum faculi; nec solum manet, sed ditissimu fa-cit eum, qui diuitias perituras in egenos d'istribuit super terram. Nec solum opera libera litatis sequuntur

Digitized by Google

eos, sed etiam opera sapientia, opera fidei, opera spei, opera charitatis, opera timoris Domini, opera temperantiz, opera fortitudinis, opera castitatis, opera religionis; denique opera omnia bona fequentur cos, & præmia amplissima, & perpetua illis acquirunt. Vereigitur felicifimus est, qui bene moritur, cum & requiem à laboribus, & summam omnium bonorum in æternum acquirat. Accedunt ad hoc Scripturæ verissimum testimonium, visitationes sanctoru, qui adesse solent morientibus pijs hominibus, vt cos in exitu de corpore consolentui, &adiuuent; & dæmonia, quæ terrorem ipso tempore incutere solent, compelcant: quæ vilitatio inter felicitates piè morientium no modica est.

Possem hoc loco historias plurimas recensere, sed contentus ero exemplis, quæ extant in dialogis sancti Gregorij. Igitur in quarto libro sic ipse B. Gregorius de Vr-

fino presbytero loquitur : Vrsimus Lib. 4. presbyter vicinus morti, cum magna cœ- dialog. pit latitia clamare, dicens, Bene ventant C.II. Domini mei quid ad tantillum seruula vestrum estis dignati convenire? venio, venio: gratiss ago. Cumque hoc iterata crebro voce repeteret , quibus boc diceret , qui illum' circuinsteterant, requirebant, quibus ille admiran. do respondit duens, Nunquid hic conuenisse sanctos Apostolos non videtis? B. Petrum, & B. Paulum primos Aposto-- lorum non aspicitis? Ad ques iterum conuersus dicebat, Ecce venio, ecce venio atque inter hac verba animam reddidit. Et quia veraciter sanctos Apostolos viderit, eos etiam sequendo restatus est. Quod plerumque contingit suftis, vt in morte sua sanctorum pracellentium visiones aspiciant; ne ipsa mortis sua panglem sententiam perti-. mescant:sed dum corum menti supernorum ciuium societas ostenditur à carnis sua copula sine doloris, & formidinis fatigatione soluantur.

Idem

Idem fanctus Gregorius in eo-dem libro capite sequenti narratad Probum Reatinæ Ecclesiæ Episcopum moribundum venisse sanctum Iuuenalem,& fanctum Eleutherium martyres, cum ingenti splendore; & mox venerabilem Probum carne solutum cum illis, qui ad eum venerant, in cælum abissse. Idem capite sequenti refert, fanctæ Galle ancille Dei ægrotanti, & morti proxima apparuisse sancum Petrum; eique significasse, dimissa illi suisse omnia peccata, ve secure de mundo recederet. Idem sequéti capite refert, moriente Seruulo paralytico, audita fuisse in cælo cantica Angelorum, & odorem mirificum effusium. Idem sequenti capite narrat de Romula ancilla Dei, ingentem numerum animaru fanctarum de cælo ad ea venisse cu inæstimabili claritate luminis, & suauissimi odoris fragrantia. In sequenti capite refert de amita sua TharTharfilla, quòd primum viderit apparentem fibi Felicem Pontificem,affinem suum, dicentem, Veni, quia in hac te lucis massone recipio: Deinde mox febri correpta, & ad extrema deueniens Iesum ad se venietem viderit, & in eum intendens expirauerit. Tantam autem odoris fragrantiam in eo loco relictam fuisse, ve ipsaquoque suauitas ostenderet, illic auctore suauitatis fuisse. Idem in sequenti capite scribit, Mulæ puelle B. Virginem Dei matrem cum Virginum choro apparuisse, camque morientem ad Regna celorum fecum duxiffe. Deniq; in sequenti capite scribit, morienti Stephano Angelos sanctos adfuisse.

Habemus igitur, teste S. Gregorio, viris aut mulieribus pijs de hac
vita migrantibus assistere solitos
non solum Angelos, sed etiam martyres iam desunctos, vel Apostolorum Principes, vel ipsam Reginam
celorum, vel deniq, Christu ipsum,
P 2 Re-

Regem æternæ gloriæ. Quanta autem hæc fit felicitas, quanta gloriæ, quanta cordis lætiria ijs, qui bene viuere, æ feliciter mori didicerunt, ij soli explicare possunt, quibus datum est, hæc tam ingentia Dei benesicia experiri.

# CAPVT XVL

De infelici morte eorum, qui artem bene moriendi discere neglexerunt.

Mat.26

De Iuda proditore Dominus, ait Bonum erat ei sinatus no suifset homoille. Nihil enim inselicius cogitari potest homine, qui à fine suo, ad quem creatus erat, culpa sua aberrat. Res enim cæteræ, siue animantia bruta, siue plantæ, siue res inanimæ, si sinem suum non consequatur, nihil tamen molestie patiutur, cum esse desinut: homo verò si à sine suo aberret, quia est vita beata, & sempiterna, non desinit esse & viue-

viuere, sed vitam ducit omni morte deteriorem, ve perpetuo quarat
mortem & nuquam inueniat. Proinde omni stulto stultior est, & omni insipiente insipientior, qui non
contendit omnibus viribus ad felicitatem atternam peruenire: cum
nemo possir ab eterna selicitate excidere quin incidat in atterne damnationis abyssum.

Adhoc iplim lummi momen, ti negocium verecapiendum operæ pretium elle duxi veiba illa Apostoli Pauli breuiter considerare, que habentur in epistola posteriore ad Corinthios: 1d enim, quod 2.Co. 4 in prasenti est momentaneum, & leue tribulationis nostra; supra modum in fublimitate aternum gloria pondus opetatur in nobis : non contemplantibus. nobis que videntur, sed que non videntur, qua enim videntur, temporalia funt ; qua non videntur , aterna. Hæc Apostolica, & plane aurea verba homini spirituali apertissima fun t

Digitized by Google

### 244 De arte benè moriends

lunt; & ex ijs potissimum spiritualis homo discit facilimo negocio artem bene viuendi, & artem bene moriendi; sed homini carnali, vel animali verba ista sunt meræ tenebræ, eæque cimmeriæ, ac si homini Latino, vel Græco Hebraica, vel Arabica essent.

Homo spiritualis ex his verbis colligit, tribulationes, quamuis grauissimas, pro Deo susceptas, esse leuissimas, &breuissimas, etiams per multosannos toleradæessent: quis omne, quod finem habet, non potest esse diuturnum. Easdem verd tribulationes efficere apud Deum meritum tanti pretij, vt inde ematurimmenlus,& lempiternus gloriz, & bonorum omnium thefausus. Ex quo intelligunt homines fapientes, non esse timendas tribulationes, sed timenda esse peccata, neque esse magnifacienda bonateporalia, sed zterna. Ex quo sequitur, vt bene viuant in terris, vt feli-

Citer

citer regnent in colo; &per hoc piè viuant, & feliciter moriantur.

Sed homines animales, & spiritum non habentes, qui verbis dicunt se credere verbis scripturæ diuinæ factu autem negant; ijs prorsus inuertunt verba Apostolica, & dicunt.finon voce, saltem corde,egestatem, ignominiam, iniurias, tribulationes effe grauissimas, & omni animi provisione cauendas, & propullandas, etiamli oporteat mētıri, fraudare, homicidia perpetrare, Deum offendere, & gehennam post obitum tolerare. Quisenim scir,inquiunt,an sit vsquam gehenna?& quisnam vidit æternum gloriæ pondus? At egestatem, ignomi-' niã, iniurias este malas, experimur, certò scimus, manibus palpamus. Hac mundus, & qui de mudo funt, non quidem ore pronunciant, sed operibus testantur, & ea causa est; cur magna pars hominum malè viuat,& infelicissime moriatur.

Ac

346

Acvt exemplum vnum, vel alterum mortis infelicisima hominis perditi afferamus; extat apud fandum Gregorium in libro quarto dialogorum exemplum cuiulda Crisorij, qui cum esset vnus de ilhis, quos paulò ante descripsi, homo politicus, prudens, & ad res mundi, vt sanctus Gregorius loquitur, valde idoneus, superbus tamen & auarus: Hic ad extrema vitæ cum venisset, apertis opulis, vidit teterrimos spiritus coram se assistere, & vehementer imminere, vt ad inferni claustra eŭ raperent. Cæpit tremere, pallescere, sudare, & magnis vocibus inducias petere, clamans, & dicens, Inducias vel vique mane, inducias vel vsque mane. Sed cum hæc clamaret, in ipsis vocibus de habitaculo suz carnis euulsus est. De quo nimirum conftat,quia pro nobis ista, no pro se viderit, vt eius vifio nobis proficiat. Ita nimirŭ accidere solet ijs, qui conuerfione suam

outroot in Google

ad extremam vitæ horam differre volunt, & de illorum numero sunt, qui, vt idem sanctus Gregorius inuio quarti libri docet, quæ no vident, non facilè credunt; velsi credunt, non ita credunt; vt eosad vitam probè agendam inducant.

Alterum exemplum in eode loco idem sanctus Gregorius narrat
de monacho quodam hypocrita,
qui iciunare credebatur, cu interim
secreto comederet, & biberet. Huc
enim ad inferos damnatum suise
scribit sanctus Gregorius, ipso consitente peccatum suum, nec tamen
pænitentiam agente. Voluit enim
Deus, vt appareret hypocrisis eius;
nec tamen gratiam pænitentiæ illi
concessir, vt ali discerent non differre consessionem, & pænitentiam
vsque ad sinem.

Sed his dimissis, qui culpa sua artem bene viuendi non didicerunt. & ideo selicem de hac vita exitum no habuerunt: Redeo ad verba san :

Digitized by Google

chi Apostoli Pauli, waz grauida sunt mysterijs, & salubarianis do-

cumentis.

Primum igitur observare par est, quam vehementer extenuet Apo-Rolus merita sua, id est, labores pro Christo susceptos; & extollat gloriam regni cœlorum, quæ merces est meritorum. Qued, inquit, est momentaneum, & leue tribulationis nofra.Hzc est meritorum suorum extenuatio. Laborauit Apostolus totis viribus ad annos circiter quadraginta. Nam cum accessir, vocatus à Christo ad obseguium, adolesces crat. Sic enim scribitur in Actis Apostolorum, Deposuerunt vestimeta sua (lapidatores S. Stephani) secus pedes adolescentis, qui vocabatur Saulus. Vixit autem in obsequio Christi viquead senectutem, ipso scribente de se ad Philemonem, Cum sis, sicut Raulus, senex. Itaq; confumplit Apo-Rolus Paulus in obsequio Christi annos omnes iuuctutis,&virilis 2-

Act.7.

tatis, & partem senectutis; & tamen dicit, tribulationes suas, que perpetuæ illi suerunt à conversione sua vsque ad martyrium, suisse mometaneas. Et verum dicit, si comparetur ad eternitatem sempiterne selicitatis: tamé absolute longo tem-

pore durauerunt.

Adiungit breuitati leuitatem, dicens, Momentaneum, & leue tribu- 1. Cor. 4 lationis nostra. Quam autem fuerint crudeles, & asperæ tribulationes, ipse indicat, cum ait priore epi-Rola ad Corinthios, V sque in hanc horam esurimus, & sitimus, & nudi sumus, & colaphis cadimur, & instabiles sumus, & laboramus operantes manibus nostris ; maledicimur , & benedicimus ; persecutionem patimur, & sustinemus; blashhemamur, & obsecramus, tanquam purgamenta buims mundi facti sumus, omnium peripsema vique adhuc. Idem ipse in posteriore epistola ad cosde Corinthios 2 Co. 12 hæcaddit, In laboribus plurimis, in

carceribus abundantius, in plagis supra modum, in mortibus frequenter. à ludais quinquies quadragenas, vna minus, accepi : ter virgis casus sum, semel lapidatus sum. Ter naufragium feci, nocte & die in profundo maris fil. In itineribus sape, periculis fluminum, periculis latronum, periculis ex genere. periculis ex gentibus, periculis in ciuitate, periculis in solitudine, periculis in mari, periculu infalsis fratribus: in labore & arumna, in vigilys multis, infame & siti: in iciunijs multis, in fripore & nuditate. Hæ sunt tribulationes, quas appellauit leues, quæ quamuis in le grauissime fint, tamenamor Christi, & magnitudo præmij non fine caula fecit videri leuiHimas.

Adiungit Apostolus magnitudinem præmij dicens, Supra modum in sublimitate aternum gloria pondus operatur in nobis. Vbi more scripturaru sanctarum, quæ se nostræ capacitati accommodare solent, descri-

Digitized by Google

bir

bit Apostolus' pra mium laborum ad similitudinem magnitudinis rei corporalis. Resenim corporalistuc magna esse dicitur, cum est sublimis, diuturna, ampla, & profunda. De sublimitate felicitatis Beatoru dicit: Supra modum in sublimitate, id est, præmium laborum nostrorum erit sublime supra modum, id est, celfiilimum, fic, ve nullus honor, nulla dignicas, nulla sublimitas cogitari possit maior. De longitudine dicit, eternum, quod videlicet finem nullum habebit, ad cuius coparationem omnis duratio breuiffima, & momentanea dici poterat: De latitudine, & profunditate dicit gloria pondus. Nomen, gloriæ, significat, beatitudinem similem fore splendori, vel lumini, quod vbiq; diffunditur, & omnia replet. Nome, ponderis, delignat profunditarem rei solida, & plena, qua non est fitperficialis, & inanis, fed folidiffima. atque plenissima. Erit igitur beattrudo

tudo Sanctorum res quedam supra omnem modum & mensuram sublimis, æterna, solidissima, atque pknissima.

Quia verò ista non capiunt hominesanimales, quales funt ciues mundi huius, addidit, Non contemplantibus nobis, qua videntur, sed qua non videntur. Qua enim videntur, temporalia sunt ; que non videntur, eterne. Hæc est tota, & vera ratio cur tam pauci discant artem bene, & feliciter viuendi, & moriendi. Quia vel non cogitant, vel non seriò cogitant ea, quæ non videntur, & æterna sunt; sed toti sunt occupati ia confideranda pulchritudine, vel vtilitate rerum corporaliu, & trans-cuntium, quæ videntur. Itaque hoc solum interest inter animantia bruta, & homines animales spiritum non habentes, quòd illa non confiderant, nisi prasentia, quia non habent mentem rationis capacem, qua sola confiderari possunt

res futuræ & sempiternæ: homines autem carnales, & animales no cogitant, neque considerant res suturas, & sempiternas: quia visco concupiscentiæ carnalis capti non volunt mentem auertere à rebus præsentibus, & conuerteread res suturas, quæ sole sunt verè magnæ, pretiosæ, & sempiternæ. Atque hæc de prima consideratione sententiæ Paulinæ.

Altera consideratio non minus vtilis, & salutaris ad illos pertinet, qui ad inseros descenderunt; illi enim, quibus pæna iam oculos mētis aperuit, quos in hoc sæculo culpa clauserat; illi, inquam, iam apertissime intelligunt, bona mūdi huius, diuitias, honores, delitias, Regna & Imperia suisse pro ipsis momentanea, & leuia, & tamé propter illa amissse se bona eminentissima, & perpetuò duratura. Vnde perpetuò gement, & cosolatione nullam inuenient, quòd cui in terris essent,

ram stulti fuerint, vt propter bona fragilia,& peritura,& non tam bona quàm ymbras bonorum, amilerinr bona cælestia supra modum in sublimitate aternum gloria pondus habenria.

Audiamus voces corum ex libro Sapientia: placuit enun Spiritui fancto in libro Sapientiz nobis referre voces infipientium illoru;que illis quide inutiles funt, nobis aute fructuosæ esse poterunt, si velimus: Sap. J. Brgo errautmus, inquitunt, à via veritatis & inflitia lumen non luxit nobis & fol intelligentia non est ortus nobis. Laxati fumus in via miquitatis, & perditionis, & ambulauimus vias difficiles, viam autem Domini ignorauimus. Quid nobis profunt superbia, aut dinitiaram sactantia quid contulit nobis ? transievunt omnia illa tan juam vmbra, Gtanquam nuncius pracurrens, & tanquam nauis, que pertrasit fluctuantem aquam, cuius cum praterierit, non est vestigium inuenire; aut tanquam anis, qua trans-

transuolat m aere cuius nullum inuemzur argumetum stineru.hæc Sapiens. Exquibus no folum intelligimus, animales homines in inferno poeniter tan acturos, quod propter bona exigua, & temporalia amifes rint magna, & æterna : fedetram quod multum laborauerint víque ad magnam defatigationem in bonis perturis acquirendis, vel colernādis. Qaod plane veriflimum eft) & sapeaccidit , vt contemptores temporalium bonorum viuant hi-Briores, & lætiores, quam ij, qui di nitijs,& honoribus abundant.

Verte Apostolus Paulus, cuius verba explicanda susceptimus, de se ipse dient susceptimus susceptimus, de se ipse dient susceptimus susceptimus susceptimus de se susceptimus de susceptimu

Digitized by Google

borantibus perpetuò in orationes & iciunio, & carnis proprize morficatione. Itaque qui propter bona temporalia comparanda, vel conferuanda, vel augenda non timent amittere bona sempiterna, ij no solum sempiterna bona penitus amittunt, sed magna ex parte propter ipsa temporalia, letitie, & consolationis interne iacturam faciunt, & dum selicitatem terrenam querunt, selicitatem terrenam, & cole-Rem perdunt.

An non igitur æquü esset, ve nos, qui adhuc in via sumus, exemplo eorum, qui nos præcesserunt, sapere inciperemus? Certe si, dum iter sacimus admoneret nos aliquis, viam, quam ingressi sumus, non ducere ad locum, ad quem peruenire desideramus, sed ad præcipitis, vel ad speluncam satronum; nemo nostrum esset, qui non cum gratiaru actone acciperet admonitione, & dicto citius aliud iter arriperer.

Quod si in corporali, & temporali periculo facimus; æquum profectò est, vt multò libentiùs, & alacriùs id faciamus in periculo spirituali simul & corporali, temporali & sem-

piterno.

Poltremò restat confideratio pro illis hominibus, qui víque adeo carnales & animales funt, vt detrimentum æternæ vitæ,& gloriæ ælestis exuperantis omnem sensum non magnifaciant. Isti verò admonendifunt, vt fi non magnifaciunt gloriam cælestem, qua niiquam viderunt; saltem non despiciant ignem,& fulphur, & alias corporales pœnas, quas nouerunt, quæque in gehenna atrocissimæ inueniuntur. Verè enim quod est in presenti mometaneum & leue voluptatis carnalis, supra modum in profunda gehenna eternü miseriæ pondus operatur in impijs. Et quidem Dominus Christus in die nouissima paucis verbis aperiethoc ipsum dicens, Ite maledicti in Mat. 25 ignem aternum, qui praparatus est Diabolo, & angelis eius.

Sed Beatus Ioannes in Apocalypsicopiosius explicauit, qualia sint
tormenta parata Diabolo, & angelis eiùs, & hominibus ab ipso circuuetis, & seductis. De Diabolo principe impiorum sic legimus in Apocalypsia, Et Deabolus, qui seducebat
eas missus est in stagnum ignis es subphuric phi en pessia es psiculariamente.

Арос. 20. eos missus est in stagnum ignis es sulphuris, voi es bestia, es pseudoprophera cruciabuntur die ac nocte in secula saculorum. & capite sequenti de reliquis ad interos damnatis dicitur,

Apoc 21 Timidis. & incredulis, & execratis, & homicidis, & formicatoribus, & veneficis, & idololatris, & omnibus mendacibus, pars illorumerit in stagno ardenti igne, & sulphure, quod est mors secunda Exquibus verbis primum solum indiget explicatione, reliqua enim manischa peccata sunt. Timidos igitur vocat sanctus Ioannes eos, qui non audét resistere tétatori,

Digitized by Google

tinuò

tiue Diabolo, siue homini; sed con-

tinuo dant manus, colentiunt tentatori. Quibus sanctus sacobus ait,. Resistite diabolo, & fugiet à vobis Sunt Iac. 4. autem non pauci, sed tere innumerabiles, qui non didicerunt bellare bella Domini, sed absque vlla resistentia suscipiunt vulnera Diaboli, & moriuntur morte prima, quæ est peccatum lerhale: & quia timidi funt etiam in agenda pœnitentia, chm non audeant castigare, & in seruiturem redigere corpus suum; ideo incidunt in mortem secundã. quæ est gehenna. Itaq, rectè posuit Ioannes primo loco timidos, quia " timiditas infinitos homines adinferos perducit.

Quid igitur hic dicent homines carnales? momentanea, & leuia esse bona temporalia, experimero aliorum, & nostro omnes didicimus: grauissima, & sine sine duratura esse tormenta genena, scriptura diuina, in qua falsitas esse non potest, apettè testatur. Ex quib. sequitur, ve sum-

## 360 De arte bene moriendi

fumma totius artis bene moriendi fit ea, quæ tribus sequentibus propositionibus continetur; siue quæ sequenti ratiocinatione cocluditur.

## CAPVT XVIL

## Summatotius artis bene moriendi.

MO MENTANEA, & modica est tam consolatio, quam tribulatio vitæ præsentis: sempiterna & maxima est tam consolatio, quá tribulatio vitæ futuræ:Igitur stulti sunt qui consolationem, vel tribulationem vitæ futuræ contemnunt. Huius argumentationis propolitio prima nota est per experimentum; secunda notissima est per scripturam Spiritus sancti; tertia sequitur ex duabus præcedentibus. Si quis igitur velit artem bene moriendi facile & citò perdiscere, non sit contentus lectione libri huius, aut aliorum similium : sed attente confide-

Digitized by Google

fiderer; non femel led fæpius; non animo discendi, sed intentione bene viuendi, & falicirer moriendi. quantum distent à momentaneis lempiterna,& à grauissimis leuissima. Et fi in hac vtilissima veritate folidissimè confirmari cupit, confideret exempla corum, qui fuerunt ante nos, fine fapientes, fine stulti illi fuerint; hoc est, sine bene viuendo feliciter mortui fint, siue malè viuendo perierint in æternum. Ac ve laborem quærendi exempla lectoribus demamadferam ego tria paria exemplorum, vnum Regum, altorum hominum privatorum, tertium Ecclesiasticorum; &omnia ex diuinis literis deprompta proponã.

Primum erit Saulis, & Dauidis.
Saul primus Rex Hebræorum, cum
esset homo priuatus, & pauper, vsque adeo probus erat, vt Scriptura
testante, non esset inter filios Israel
melior illo. Creatus Rex, mutauit
vitam, & mores, vt iam non inueni-

Digitized by Google

returillo deterior. Perseguutusest Dauidem innocetem vla, ad mottem, non alia de causa, nisi quia suspicabatur, eum post se Regem futurum. Tandê cum regnauisset an-nisviginti, occisus in bello ad gehennam descendit. Dauid fidelis.& pius post diuturnam persecutione Saulis Rex declaratus, Regnum annis quadraginta iustissime gubernauit, in quibus multas tribulationes perpellus, tande in pace quieuit.

Conferamus nunc vtriulq; consolationes, & tribulationes; &videamus, vter artem bene viuendi & feliciter moriedi melius didicerit. Saul dum vixir, voluptatem imperandi, quæ maxima elle folet, nö liquidă,nec solidam habuit, propter odium, quo Dauidem prosequebatur. Itaq; viginti annis regnadi dul-cedinem, no fine felle inuidetie, de-gustauit. Annis illis euolutis fugit ab eoomnis vitæ iucuditas, & luccessit pura, & sempiterna calamitas Digitized by Google

& nunc vique ad annos circiter bis mille & septuaginta viuit pars eius nobilior, id est, animus in doloribus maximis, & quod miscrabitius est, fine fine vllo duraturis. David cotrà vixit annis septuaginta, quadraginta regnauit. Et quamuis tribulationes non exiguas, nec paucas gustauerit, tamen consolationes etiam maximas, & frequetisiimas expertus est ex reuclationibus diuinis, quas in plalmis suis dulcissimis expressit; & post obitum non adpœmas, led ad refrigerium in finum Abrahæ cum sanctis Patribus cocesfir: & post Christi Domini resurre-Atone cum iplo Christo ad regna cœlorum sempirerna conscendir.

Iudicet nunc lector, an no sit infelicissimus exitus de corpore hominum iniquorum, quamuis Regum, vel Imperatorum, & felicisimus exitus sustoru, eriamsi Regum
vel Imperatorum. Saul, vt dixi, annis viginti regnauit, post obitum

annorum duobus millibus, & co amplius in igne gehennæ absq, vllo refrigerio mansit. Quæ comparatio est annorum viginti cu duobus millibus annorum?Quis optaret vigintiannos summæ & liquidiffimæ voluptatis, ficertò sciret, ob eam voluptatem in ardentifima fornace mansurum lead annos bis mille, & amplius? Et effetne vllus homo tam vecors, qui tormentum omnium maximu lubire vellet ad annos, non dicam, bis mille, sed bis centum, vt postea adahnos viginti voluptate quantumuis maxima potiretur? Quid fi nüc addamus, tormentum gehennæ non annos bis mille duraturum, fed finem nullum habiturum?Hæc certè sola tormentorum æternitas sine vlla cessatione, & sine vilo refrigerio duratura eiulmodi est, vt cor ferreum, & pectus æneum ad pænitentiam flectere possir. Eandem considerationem lector per se adiun-

Digitized by Google

gitized by Google

gere poterit de tribulatione Dauidis momentanea, & leui, cum gloria,& voluptate maxima,& sempiterna, quam post obitum is ipse Dauid in cælesti regno consequetus est, quamuis magis nos moueant tormenta gehennæ, quàm gau-

dia paradifi.

Alterum exemplum erit Epulonis, & Lazari ex Euangelio sancti Lucæ. Diues Epulo ad modicum tempus letatus est cum amicis suis, quippe qui induebatur purpura, & byffo, & epulabatur quotidie fplendide: Lazarus è contrario mendicus,& çger iacebat ad fores Epulonis viceribus plenus,& cupiebat saturari de micis,qua cadebant de mensa diuttis, & nemo illi dabat. Sed paulo post mutata sunt omnia: Diues Epulo mortuus est, atque ad gehennam descedit: morruus est eriam Lazarus, & ab Angelis in locum refrigerij & finum Abrahe delatus est. Et quidem Epulopost breufsimam consolationem

in flamma ignis æterni cruciari cepit,& nunc etiam cruciatur, & fine vllo refrigerio, vel cessatione cruciabitur in fæcula fæculorum: Lazarus pius, & patiens post breuem tribulationem ad quietem in finu Abrahe concessit; deinde post Christi resurrectionem ad calestia, & felicifsima regna migrauit, vbi beatus sine fine erit. Certe quidem, si tempore illo nos quoque fuissemus in viuis, pauci aut nulli ex nobis fimiles Lazari; sed omnes aut plurimi ex nobis similes esse cupiuissemus Epulonis. Et nunc tamen omnes Lazarum felicissimum, & Epulonem miserrimum iudicamus.Čus igitur nunc, cùm nobis optio detur, non eligimus virtutem Lazari potius, quam vitia Epulonis neque enim vituperandæ funt diuitiæ, cùm Abraham, & Dauid, & alij multi sanctorum ditissimi fuerint ; sed damnanda est crapula, luxus, vanitas, immisericordia, & alia vitia, quæ

quæ Epulonem ad gehennam perduxerunt. Neque in Lazaro solam pauperiem, & vlcera confideramus, sed patientiam, & pietatem extollimus. Illud autem est valde mirandum, quòd chmista omnia nouerimus, & Epulonem stultissimum, & Lazarum sapientissimum iudicemus; taméadhuc non pauci reperiuntur, qui viuendo Epulonem imitari non desinant, cum certissimi esse possint similes illi se suturos esse in pænis, cuius similitudinem in vitijs exprimere voluerunt.

Restat exemplum tertium Iudæ proditoris, & sancti Matthix, qui Ludæ in Aposto!atu successit. Iudas prorfusinfelix in hoc mundo, & infesicissimus in alio, tribus annis Dominum Saluatorem fequutus,ex furto facrilego marfupium implere fatagens, non contentus ijs pecunijs quas excommuni elcemofyna fibi accipiebat; auaritiæ morbo stimulante, eò peruenit, vt Dominum

& Ma-Digitized by Google 🚄

& Magistrum venderet. Sed paulo post à Diabolo in desperationem adductus, pecunias restituit, & se iple suspendio necauit, vitamque temporalem & sempiternam simul amisit.Itaq; Dominus de Iuda horribilem illam sententiam protulit,

Mat. 26 Bonum erat ei, si natus non fuisset. Sanctus Matthias, qui Iudæ successit, id est, in locum eius electus, momentaneum laborem, & dolorem, non sine affluentia cælestium delitiaru, fustinuit:nunc verò omni labore,& dolore finito, cum Christo felix regnat in cœlis, cui fidelissimè seruiuit in terris.

> Hæc ludæ cum Matthia collatio ad Episcopos, & Regulares pertinet Fuit enim Iudas Christi Apofolus, ac per hoc Episcopus designatus. Nam de Iuda, & Matthia S. Petrus illa verba psalmi expo-

Pf. 109. suit, Episcopatum eius accipiat alter. Et idem Iudas inter viros Regulares numerabatur, cum de Apostolis

omnibus Gadus Perrus dixerir: Ecse nos reliquimus connia, & fequuti sumus te:quid ergo erit nobus! Indas ergo omnium hominum intelecissimus, exaltissimo perfectionis staru cum cecidiffet, id parum lucri, quod malè acquisserat, restituendo, amisir, & fibi iple carnifex factus, ad pænas sempiternas danarus exemplo esse potest Ecclesiasticis, & Regularibus omnibus, vt videaut, quomdo ambulent,& quale periculum illis immineze; nifi perfectioni ftatus fui, sancte viuendo, respondeant. Nam Saul, & Epulo de felicitate temporaliad ærumpam sempiterna moriendo venerunt: ludas verò temporalem felicitate nullam habuit, fed vmbram folum, fiue spem fe'icitatis; & tamen ad sempiternum exitium, & quidem horribilius, quàm Saulis, & Epulonis exitium fuerir, semetipsum occidendo, descendit. Sed euamsi Indas ditescendo divitias omniā mortalium superaffet,

370 De art.bene mor. Lib.11.Ca.XVII.

perasset, & postea tamen ad æterna pauperiem, & supplicia gehennessene fine duratura venisset, vt re ipla iam venit; quid illi diuitiarum cumulus prosuisset?

Maneat ergo stabilis, & veraratiocinatio, quam initio capitis pofuimus, & quam nunc verbis Apo-2.Co.4. stolicis repetimus, QVOD IN PRAESENTI EST MOMENTA-NEVM , ET LEVE TRIBULA--TIONIS NOSTRAE, SVPRA MO-DVM IN SUBLIMITATE AE-TERNYM GLORIAE PONDYS OPERATUR IN NOBIS: NON CONTEMPLANTIBUS NOBIS QVAE VIDENTUR, SED QVAE Non Videntyr: Qvae Enim VIDENTUR, TEMPORALIA SVNT; QVAE NON VIDENTYR, AETERNA SVNT.

## FINIS.



