

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





-0

<36622088000012

S

<36622088000012

Bayer. Staatsbibliothek

Philos. Opera varia. 16%.

Digitized by Google

## : 0

# BENEDICTI PERERII SOCIE-

TATIS IESV,

De Communibus omnium rerum naturalium principiis & Affectionibus,

LIBRI QVINDECIM.

Qui plurimum conferunt, ad eos octo libros Aristotelis, qui de Physico auditu inscribuntur, intelligendos.

Adiecti sunt huic operi, tres indices; vnus capitum singulorum librorum; Alter Quæstionum; Tertius rerum.



#### PARISIIS,

Apud Micaëlem Sonnium, via Iacobæa, sub scuto Basiliensi.

M. D. LXXIX.

Sum ex vibliotheca Ich. Georgy a Werden fein Canonici, 15 %.

Baverische Studsniblieht -Monchen



## BENEDICTI PE-RERII SOCIETATIS IESV,

In suos de principiis & affectionibus rerum naturalium libros.

#### PRÆFATIO.



O C nostrum opus de communibus omnium rerum naturalium principiu & affectionibus, primam & generalem continet totius Physiologia partem: quam Aristoteles, octo libris Physicorum explicatam, nobis reliquit. In duas autem partes, opus divisum est: prior pars, qua est de principiu & causu rerum naturalium: no-

uem libru comprehenditur. Posterior, reliquos sex libros complectitur, in quibus, generales quada affectiones, qua communes sunt omnium rerum naturalium, eiusmodi sunt, Quantitas, Locus, Tempus, & Motus, explicantur, As licet nobis multas ob caussis (quas hoc loco exponere non est necesse) visum non suerit. Commentarios in Aristotelem scribere, quibus eius sententias & verba, sigillatim interpretaremur, sedulò tamen curauimus, vi quicquid Aristoteles iu de rebus, quas hoc opere docemus, vsquam sensit, & scriptum reliquit, varius ex librus eius colligentes, suo quodque loco, pertractaremus. Quorum autem scriptorum vestigia in huius operiu molitione, persequuti simus, quid etiam de Philosophorum lectione asque imitasione sensiamus, quomiam ea ex re intelligi potest, quam, nos philosophandi viam & rationem maximè probemus ac sequamur, nuc paucu exponemus. Gracos Aristotelu interpretes, Alexadrum, Themistium, & Simplicium,

in Aristotelicu sententijs & verbu explanandu, præter cæteros, secuti sumus. Hos enim, extra controuersiam est, omnium optime Aristotelem intellexisse, or in cius scriptis interpretandu, diligentissimos or accuratisimos fuisse. Horum fontibus, fateor me hos meos hortulos irrigasse, hocest, ex ductissimus corum commentarijs, multa, qua interiorem quandam, & reconditam habent Peripatetica disciplina cognitionem, in hos libros transtulisse. Latinos vero Philosophos, præsertim autem Theologos Scholasticos, propter ingeny acumen & obertatem propter disserendi subtilitate denique propter incredibilem vim atque copiam argumetorum, quibus de omni re proposita in veramque partem disputare solent, equidem semper sum admiratus, in hoc autem opere, non raro etiam imitatus. Quorum disputationibus, has meas comentationes neruosiores & robustiores factas esse, non dubito. Sed D. Thomam, eximium Philosophia decus, & splendidisimum Theologiæ lume, sirmissimumque columen, præ cæteris miramur, & colimus: cuius diuini ingeny monimentis, quantum nos adiuti & locupletati simus, hac nostra qui legent, facile intelligent. Inter Arabes, Auicenna suos quoque amatores, & sectatores habet. Quem ego in Philosophia,nes maonopere laudo,nec plane contemno. Fuit is prastantissimus medicus fuit etiam (quorundam iudicio) peracutus Metaphysicus ; sed eum doctrina Aristotelu (quam omnibus Philosophia studiosis maxime probatam & cognitam esse oportet) nec valde studiosum, net admodum intelligentem fuisse constat. De Auerroe, quoniam de eo varias multúmque discrepantes hominum sententias esse video , dicam breuiter, vt sentio. Ego, sicut eos non laudo, qui Auerroem fastidiose contemnunt, convitiis lacerant, & veluti pestem ingeniorum, omnibus fugiendum esse clamant; sie contra, quosdam esse, qui cum laudibus in calum efferant, & quasi Deum quendam Philosophia colant, eiusque sententias tanquam oracula dininitus ædita in veneratione habeant; grauiter duleo, molestéque fevo; utrumque profecto in vitio est; sed illud minus; habet enim vel excusationem ignoratiæ, vel etiam speciem quandam & umbram pietatis atque religionis: hoc autem, cuiuu Philosopho,turpe est; Christiano autem Philosopho,etiam infame. Quid enim turpius, quam unius hominis, qui labi potuit (@ verò in rebus magni momenti non semel lapsies est) decreta omnia pugnaciter

defendere, ac mordicus tenere, or quasi tempestate delatos, ad eius do-Etrinam, tiquam ad saxum aliquod, adhærescere? Quid sædius? quam multus Auerrois sententias, &, que vocant, commenta, tertio quoque verbo vsurpantes; sese iactare, o in hu puerilibus nugu, primas sapientiæ suæ partes collocare? Sed dicent, Auerroem suisse acri ingenio, iudicio grani, & singulari studio ac diligentia; multa subtiliter, & do-Ete, scripsisse; omnes pene libros Aristotelis, eruditis commentariis illustrasse, denique, de Revipatetica disciplina esse optime meritum. Sint ista vt dicunt:negari tamen non potest, Auerroem, interpretando Aristotelem, ob ignorationem lingua Graca, mendo sósque codices, & bonorum interpretum penuriam, multifariam hallucinatum esse. De rebus quoque naturalibus, humanis, & diuinis, opiniones eum habuisse certum est, complures quidem falsas, quasdam verò etiam impias, & absurditas. Quid igitur magu à Philosophiæ grauitate, dignitatéque remotum, Galienum esse potest, quam Philosophum, id est amatorem sapientia, quem ad hanc rerum omnium vniuersitatem animo perlustrandam, atque contemplandam, solutum, o liberum esse decet, unius hominu,non omnium mortalium sapientisimi, quasi vile mancipiu, & verum de Auerroe ha-Etenus.Illud autem studiosos Philosophia diligenter intelligere volumus; si magno cum fructu, nullóque veritatu atque pietatu detrimen-🍎 Philosophari cupiunt, duos ipsis, hominum de Philosophia male sentientim, errores, verumque sane, meo iudicio, valde perniciosum, esse fugiendos. Sunt enim nonnulli, qui propter pauca, que in libris Philosophorum reperiunt, à decretu sanctitatéque nostra religionis aliena,non modo catera quam plurima vere & viliter ab illu tradita reuciunt; sed omnem etiam Philosophiæ cognitionem damnant, Tanquam certam animorum pestem, ex hominum, præsertim Christianorum, societate exterminandam putant. Videlicet isti, Philosophiæ rudes, omnisque liberalis doctrina expertes, omnes sui similes esse cuperent, quo minus in multitudine, ipsorum appareret inscitia. Ac olim quidem Iulianus Augustas, quo sectior & callidior, eo acrior atque permiciosior Christianorum hostu, nulla re putauit magu se Chri. stianu obesse, corumque religionem uchemenius labefactare posse, quam si en omnium bonarum artium studia interdixisset. Huc queque spectat Hareticorum nostri temporis artificiosa calliditas, Philo-Sophiam, reconditiorésque disciplinas, Christianis hominibus repudiandas, & execrandas effe clamantium ; quo nimirum facilius, homines indocti ac simplices, argumentu quibusdam ipsorum, in speciem modo probabilibus, captiosisque circumuenti atque irretiti,in eorum errores pertrahantur. In quo videntur mihi quidem Hæretici , similiter facere, ve fecisse quondam Philistaos, diuina litera prodiderunt: qui ommes fabros ferrarios, armorúmque opifices Hæbreu abstulerunt, vt inermes, nec bellum illu vltrò auderent inferre, nec illatum ab illu, facile propulsarent. Sed aiunt isti, errasse Philosophos, errarunt sane, sed sunt illi quidem errores Philosophorum , non Philosophia , hoc est , hominum, non scientia. Et illos ipsos errores, qui Philosophiam norunt, refellere poterunt; qui non norunt , non poterunt. Non eget fides nostra Philosophia prasidiu; non ea tamen reiicit. Non desiderat humana sapientia ornamenta, sed ea prorsus non aspernatur. Sua vi tuta on munita est suáque luce spendet; sed que docere & hominibus persuadere studet, ea si rationibus, exemplis, & similitudinibus è Philosophia petitis, quasi aspersa & condita sunt, incundius audiuntur, facilius intelliguntur, creduntur promptius, constantius retinentur. Ac ego quidem mirari soleo,quenquam esse Christianorum hominum,qui Philosophiam, tanquam rem Deo inuisam, sacru literis cotrariam, 🖘 noxiam iis, qui Christianam doctrinam profitentur, vituperare andeat. An non facrus literus proditum est, Deum, qui (vt Ifaias inquit) est Deus docens villia, quò suam erga Salomonem beneuolentiam atque liberalitatem, magu illustrem testatámque faceret, amplisimam ei omnium rerum naturalium scientiam dedisse? Nonne cernimus, multos diuina scriptura libros, philosophicarum rerum esse plenos? quos indocti legentes non intelligunt ; docti, quia intelligunt , magno cum fructu & voluptate legut. Quid clarisma illa Christiana Theo. logia lumina, Basilium dico, Dydimum, duos Gregorios, Nazianzenum & Niffenum. D. Augustinum, Hieronymum, & in primis D. Thomam Aquinatem, vt nunc omittam Iustinum & Lucianum martyres, Clementem Alexadrinum, Origenem, Tertullianum, Arnobium, aliosque quamplurimos, quo plus Christianis prodessent, magifque Christianam disciplinam munirent, augerent & exornarent,

libros à se de rebus divinis scriptos, quam multa, quam varia, quam recondita & exquisista, Philosophia, omniumque doctrinarum cognitione referserunt? Verum, contra istos Philosophia vituperatores, & mune dictum sit satu, & alies fortasse dicetur vberius. Sunt contra, nonnulli, qui divina, vt vocant, Platonu & Aristotelis ingenia, vberrimamque cumctarum rerum scientiam cum excellenti eloquentia coniunctam, vsque eo sunt admiratio amplexati, vt eos, veluti numina Deosque Philosophia, colerent, corúmque decreta Philosophia, a, tanta animi assemble, quod improbaretur, vix vt crederent quicquam esse posse probabile, quod improbaretur ab illu; aut quod ab illu probaretur, improbabile. Fuit hac quondam Pychagoraorum vanisa atque superstitio; quibus instar omnium rationum erat, praceptoris auctoritas, or ve quiduis facile promptéque crederent satis erat, id dixisse Pythagoram-nes asque putabane, cur illud ita esse velle requirere.

O miseras hominum mentes, ô pectora caca.

Quid min vilin & abicetius and qua major animi cacitan effe potoft, quam mibil per se sapere, mibil indicare, totum ex alieno semsa indicióque pendare ? Nulla duci rasione, sed quaso pesudos, aliorum semtentia, natuque tantum, moneri ae regi? Theologus, enim scientia, Dei, à que profecta est, auctorisate nititur arque fulciour, nec rationam eget prasidiis humanas tamen rationes non contemnit aut reiscie: Phi-Eosophus, cuius doctrina ex racione, oreum incrometa, robun, omnémque vim suam asque dignitasem habes omesi ratione posthabisa, in unius hominis multanum ravum ignani, mulsifquo vice & doctrime fordibus inquinati, autiboritate conquisfeer, Ego multum Platoni tribuo, plus Aristoreli , sed racioni pluvimum. In emplicandis Philosophia quastionibus, disceprandisque concrouersiis, equiden, quid Aristoteles senserit, diligenter considero; sed multo magis, quid ratio suadeat, mecum ipse perpendo. Si quid Aristotelis doctrina congruens & conueniens esse intelligo probabile duco; si quid autem rationi consentaneum esse video, verum certumque iudico. Itaque in Physiologia, primas iudicio sensuum, longa experientia & diligeti obseruatione explorato atque confirmato ; secudas rationi, auctoritati Philosophorum, postremas defero. In legedis autem Philosophorum libris, temperatum quoddam ac salutare indicium adhibeo. Etenim, pauca illa qua reli-

#### PRÆFATIO.

gioni aduersantur, repudio, alia verò quamplurima, cum ad vsum vita perutilia, tùm ad agnitionem animi, pulcherrima, probo ac retineo; & viros humanarum & diuinarum rerum scientia excellentes, libenter fequor, qui Philosophiam cum sacris literus coniungentes, incredibiles viilitates, maximumque decus Christiana religioni attulerut. Si Agar & Ismael, Sara & Isaac cocordes, & obedientes esse velint, maneant în domo Abrabæ, sin autem insolescant & repugnet, rixásque & iurgia excitent, domo eyciantur & exulent : sic Philosophi hattenus legendi & probandi sunt, quoad Veritati & pietati consenferint atque infernierint; sin auté quid effutierint, diuinu decretu alienum, deserendi sunt ac reijciendi. Nec mirandum cuiquam accidat, Platonem & Aristotelem, cateroqui sapientes viros, & philosophorum principes, nonnunquam grauiter & turpiter errasse: videlicet, homines fuerunt, quorum erant fallaces sensus, angusta ingenia, infirma iudicia, vita multu flagitiu inquinata, mens humanæ inscitiæ circumfusa tenebris, & calesti lumine destituta. Quin potius nos immortales Deo gratias agamus, qui ea nobu clarissime patefecit, qua acutis. mos Philosophos latuerunt. Nec solum in iis qua tradit Philosophia, quid nobis probandum sequendúmque, quid contra repudiandum 🔗 fugiendum effet,ommium erroru discussa caligine, indicauit; sed etiam earum rerum, que omnem humana intelligentia vim & facultatem superant, cognitionem, ad quam Philosophia aspirare non potest, libevaliter impertiuit. Atque hæc quidem est nostra de studio Philosophiæ, Philosophorumque lectione, & imitatione sententia; quam initio huius operis prafari & pradocere voluimus, vt quam nos Philosophiæ formam maxime probemus, quódve philosophandi genus in his libris secuti simus, notum omnibus testatumque faceremus.



# INDEX LIBRORVM, QVOS HOC OPVS COMPLECTITUR.

Rimus liber, est de Philosophia.

II. De Philosophia naturali.

III. De via & ordine doctrina Physica.

IIII. De Antiquis Philosophis, & varys eorum, circa principia rerum naturalium, opinionibus.

V. De Materia & Prinatione.

VI. De Forma.

VII. De Natura.

VIII. De Caußis.

IX. De Fortuna, Casu, & Contingentia.

X. De Qualitate.

XI. De Loco.

XII. De Tempore, Æternitate, & Aeuo.

XIII. De Natura Motus.

XIIII. De Varietate & pracipuis dinisionibus Motus.

XV. De Motus & Munds Acternitate.

# INDEX CAPITUM QUE IN SINGULIS LIBRIS HVIVS OPERIS

CONTINENTY R.

#### CAPITA PRIMI LIBRI DE PHILOSOPHIA.

Cap. L.

E nomine Sapientis & Philosophi; & quid sit Sapientia, & Philosophia: qualem item deceat esse Sapietem atque Philosophum.

Ponitur diuisio Philosophiæ in speculatiuam, & practicam: & declaratur significatio illorum vocabulorum (practicum & speculatiuum.)

III. Explicatur primo, ratio supradictæ divisionis: deinde cuiusmodi sint scientiarum differentiæ (practicum & speculatiuum.)

Declaratur, vtra pars magis mereatur nomen scientiæ, & vtra sit prior, certior, ac nobilior.

V. Traditur diuisio Philosophiæ speculatiuæ in Physicam, Metaphysicam, & scientias Mathematicas.

VI. Explicantur aliquot dubitationes. VII. Soluitur alio modo tertia dubitatio.

VIIL. Quid de eo quod tangitur quarta dubitatione, nonnulli Philosophi, opinentur.

IX. Explicatur quinta dubitatio.

X. Contra ea quæ dicta sunt, ponuntur nonnullæ dubitationes.

XI. An scientia speculatina vninocè dicatur de illis tribus, Physica, Metaphysica, & Mathematicis disciplinis.

XII. Scientiam speculatiuam non dici vniuocè de Mathematicis disciplinis, & aliis, quoniá do Arina Mathematica non est propriè sciétia.

XIII. Reliquas scietia propriè subalternari Metaphy.opinio quorundam.

XIIII. Contraria opinio magis probatur.

X V. Prædocentur quædam necessaria ad solutionem rationum prioris opinionis, & solutiones.

XVI. Quæ illarum trium scientiarum, sit nobilissima, & certissima.

XVII. Quæ illarum trium scientiarum, sit prima.

XVIII, Exponitur diuisio Philosophiæ practicæ.

## CAPITA LIBRI II. DE PHILOSOPHIA.

Cap. I. Vod sit subiectum Physicæ, opinio D. Thomæ.

II. Exponuntur aliæ opiniones de subiecto Physicæ.

III. Ponitur quinta opinio, subiectum Physicæ esse corpus mobile, sem naturale, quæ magis probatur.

TIII. Differentia inter Medicum & Physicum: & an Medicina subalternetur Physica, & cuius sit ponere discrimen inter scientias.

V. Memorantur caussa, & principia, assectiones item, & species corporis naturalis.

VI. Inter species corporis naturalis, quæ sit omnium præstantissima.

VII. Enumeratio partium Philosophiæ naturalis.

VIII. De Quarto libro Meteorologico.

IX. De vtilitate, & iucunditate Philosophiz naturalis.

X. Declaratur inscriptio octo librorum Physicorum, quæ est πρὶ τῆς φυστεῖς ἀπροάστως hoc est, de naturali auditu: & disputatur de libris Acromaticis, & Exotericis.

## CAPITA LIBRI III. DE VIA ET ORDINE DOCTRINA PHYSICA.

Cap. I. A Gitur de significatione illorum trium vocabulorum (principiu) (caussa) & (elementum.)

II. Quæ genera caussarum tractet Physicus.

III. An scientiæ Mathematicæ tractent vllum genus caussæ.

An præstantissima illa demonstratio, quæ ab Aristotele describitur priori libro Poster. vel solum, vel maxime reperiatur in disciplinis Mathematicis.

V. An cognicio omnium caussarú, necessaria sit ad perfectam scientiam rerum naturalium: & primò agitur de cognitione substantiæ.

VI. Explanariò rextus secundi primi libri Physicorum.

VII. Confutantur, qui aliter exponunt (notum fecundum naturam.) & docetur, cur via procedendi à notioribus fecundum nos, dicatur esse nobis innata, vel naturalis.

VIII. In rebus naturalibus permulta reperiri, quæ sint nota nobis simul, atque secundum naturam.

1 X. An demonstrationes Mathematicæ maxima ex parte costent ex his, quæ sunt nota nobis, & secundum naturam.

X. Expenditur interpretatio secundi textus, & aliorum sequentium, tradita à D. Thoma & Alexandro Aphrodisco.

XI. Explanatio textus quarti (Quapropter ex vniuersalibus ad singularia procedere oportet.)

XII. Cur magis vniuersalia sint nobis notiora, & quomodo hic sumatur nomen vniuetsalis.

Digitized by Google

ē ij

XIII. Explicatur dubitationes duz, circa id quod dictum fuit (magis vniuersalia esse notiora nobis.)

XIIII. Introducitur quæstio (de primo cognito) & exponitur opinio Scoti.

XV. Discutitur opinio Thomistarum, qui volunt primò cognitu esse ens.

XVI. Opinio aliorum, qui volunt singulare esse primò cognitum.

XVII. Secundum propriam opinionem ostenditur, singulare per se distinctè cognosci ab intellectu.

XVIII. Quibus rationibus ostendant aliqui, singulare non cognosci per se, ac primo, ab intellectu nostro.

XIX. Soluuntur supradicta rationes.

## CAPITA LIBRI IIII. DE ANTIQUIS

Cap. I. Vàm sit vtilis consideratio variarum opinionum.

II. De variis sectis Philosophorum.

- 11 I. Expircatur, quo tempore floruerint nonnulli expræcipuis Philosophis; sed prius agitur de ratione olympiadú, quarum cognitio ad exponenda illorum Philosophorum tempora, mirificê confert.
- IIII. Exponitur duodecim clarissimorum Philosophoru Chronographia.
- V. Opinio eorum, qui dicentes omnia esse vnum ens immobile, omné principij rationem de medio tollunt.
- VI. Opinio eoru, qui faciunt vnu principiu omnium rerum naturalium.
- VII. Opinio corum, qui faciunt principia multa quidem, sed finita, præ : cipuè autem Pythagoræorum.

VIII. Declaratur opinio Anaxagoræ.

IX. Opinio Democriti, Leucippi, & Epicuri.

- X. Reprehenditur Simplicius, qui conatur ostédere omnes supradictas opiniones veterum Philosophorum veras esse, atque inter se cofentientes.
- XI. Refellitur ab Arist. opinio corum, qui dicunt omnia esse vnum ensimmobile.
- XII. Rationes Xenophanis foluuntur secundum Aristotelem.

XIII. Soluuntur rationes Melissi.

XIIII. Refutatur ab Arist. argumentatio Parmenidis.

X V. Explicatur sententia Platonis de non ente.

XVI. Defenditur opinio Parmenidis, Xenophanis, & Melisi.

XVII. Contra eos qui faciunt vnum aliquod corpus principium rerum.

X V I I I. Contra eos, qui multa, sed finita faciunt principia.

XIX. Refellitur opinio eorum, qui faciunt infinița principia, & primum Anaxagora, deinde Democriți.

Digitized by Google

Vni-

XX. Vniuerse indicantur errata veterum Philosophorum, quibus tamen ignoscere, quin etiam gratias agere oportet.

#### CAPITA LIBRI V. DE MATERIA ET PRIVATIONE.

Cap. I. E laudibus Aristotelis.

II. Quæ Aristoteles de principijs rerum naturalium, & quibus locis, scripta reliquerit.

III. De varijs significationibus, & vocabulis Materiæ, apud Philoso-

phos vlitatis.

IIII. An sit necessaria Materia in rebus naturalibus.

V. De creatione.

VI. An vis creadi in solo peo insit, ita ve nulli creature comunicari queat.

VII. An creatio admittenda sit secundum Arist. doctrinam: & an lumine naturali cognosci possit.

VIII. Ponutur quæda obiectiones contra ea, quæ dicta sunt de creatione.

1 X. De materia cæli opinio Egidij.X. Refellitur opinio Egidij.

XI. Quid sit Materia.

XII. Refellitur insignis quorundam error, qui dixerunt Deum esse materiam primam.

XIII. Materiam ex se habere existentiam, propter quam est in rebus.

XIIII. Opinio corum, qui inducut formă corporeitatis materiæ coæternă.

X V. Hanc opinionem esse contra Auerroem, & Arist.

XVI: Opinionem de forma corporeitatis esse contra veritatem.

XVII. Explicantur tres dubitationes.

XVIII. Quantitatem interminatam immediate inhærere materiæ primæ.

XIX. Opinio & argumenta eorum, qui contra sentiunt, & oppugnant dimensiones interminatas.

XX. Soluuntur supradictæ rationes.

XXI. Propter quid sit materia, & de potentia eius duplici.

XXII. Dubitationes contra ca, quæ dicta sunt de potentia materiæ.

XXIII. De Priuatione.

XXIIII. Soluuntur, & explicantur supradictæ octo dubitationes.

#### CAPITA LIBRI VI. DE FORMA.

Cap. I. E formæ nominibus, & varietate.

11. An sit, & quid sit forma.

III. Qualis sit forma naturalis.

Digitized by Google

IIII. De forma relata ad materiam.

V. De forma relata ad compositum & primo an forma sit prior, & nobilior composito.

VI. Secunda quæstio. An forma sit tota quiditas rei compositæ.

- VII. Altera opinio veterum Peripateticorum aietium totam quiditatem rei in forma eius rei contineri.
- VIII. Soluuntur rationes prioris sententia, & sententia au Coris aperitur.
- IX. Exploditur opinio eorum qui putant distinctionem numericam prouenire à quantitate.

X. Non esse principium indiuiduationis illam Scoti Hæcceitatem.

- XI. Principium individuationis no esse materiam signatam quantitate.
- XII. Vnitatem & distinctionem individuorum principaliter esse à forma substantiali.
- XIII. De forma relata ad suos esfectus, ac primum de existentia, quæ est esfectus formalis ipsius.
- XIIII. Quarta questio. An existentia distinguatur realiter ab essentia, & primum exponitur opinio D. Thomæ.
- XV. Refellitur supradicta opinio & demonstratur existentiam re non distingui ab essentia.
- XVI. Soluuntur rationes quibus probabatur existentiam re distingui ab essentia.
  - XVII. De altero effectu formæ, qui est operatio.
  - XVIII. An fit aliqua forma Physica separabilis à materia, & de immortalitate animæ rationalis secundum doctrinam Platonis.
  - XIX. Animű nostrú esse immortalem etiam secundú doctriná Aristotelis.
  - XX. Probatur immortalitas animæ rationalis rationibus Philosophicis.
  - XXI. Animam rationalem esse veram, & naturalem formam hominis.
  - XXII. Exponitur secunda ratio qua fimpliciter probatur animam rationalem nullo modo esse assistentem.
- XXIII. Explicatur tertia ratio, qua contra Assistentiam animæ rationalis quam Auerroistæ sinxerunt, acriter disputatut.
- XXIIII. Refellitur opinio Platonicorum de numero quodam definito Animarum rationalium à principio mundi constituto.

#### CAPITA LIBRI VIL DE NATURA.

- Cap. I. DEclaratur nomen Naturæ, & quot modis dicatur esse aliquid Naturale.
- 11. De differentiis inter res naturales, & artificiales.
- An forma artificialis sit principium alicuius motus: & an re differat à subiecto in quo efficitur, & inhærer.

- 1111. Declarantur particulæ definitionis Naturæ.
- V. Explicantur quatuor Dubitationes.
- VI. Prima quæstio, An definitio Naturæ conueniat Cælo.
- VII. Explicatur vera sententia refellendo supradictas opiniones, & demonstrando motum cæli esse naturalem.
- VIII. Refelluntur qui putant Intelligentiam esse veram formam & naturam cæli.
- 1 X. Soluuntur rationes primæ sententiæ eorum, qui negant definitione naturæ conuenire cælo.
- X. Soluuntur rationes secundæ opinionis.
- XI. An definitio naturæ conueniat animæ, præsertim autem animæ rationali.
- XII. An anima rationalis sit natura.
- XIII. In quibus rebus naturalibus, & respectu quorum motuum, Natura sit principium actiuum, & passiuum.
- XIII. In quibus rebus natura fit principium actiuum alterationis.
- X V. An natura in Elementis sit principium actiuum motus localis, quo ipsa naturaliter mouentur.
- XVI. Secunda sententia, quod nimirum elementum moueantur à se, tam quam probabilior confirmatur.
- XVII. An natura quæ hic definitur, sit non solum forma, sed etiam materia, & an vtrique nomen naturæ conueniat vniuocè.
- XVIII. An in composito naturali, præter materiam, & formam, sit quædam alia tertia natura re diuersa à partibus.
- XIX. Exponitur secunda opinio ponentium distinctionem realem inter totum & partes.
- XX. Tertia opinio corum, qui negant totum re distingui à suis partibus.
- XXI. Soluuntur rationes secundæ opinionis.
- XXII. Soluuntur rationes tertiæ opinionis.

#### CAPITA LIBRI VIII. DE CAVSSIS.

- Cap. I. E numero caussarum.
- 11. DExplicantur definitiones, & caussalitates singularum caussarum.
- 111. Explicantur tres Dubitationes.
- 1111. An in iis quæ agunt per intellectum, finis causset prout habet esse in anima, an prout habet esse extra animam in ipsis rebus.
- V. An inter caussam efficientem, & finem, sit necessaria connexio.
- VI. An omnes caussæ sint inuicem necessario connexæ.
- VII. An caussa vniuersalis præsertim autem prima quæ est Deus necessario concurrat actu cum caussa particulari, ad quemlibet eius esseé iii

Digitized by Google

ctum, & operationem.

VIII. Exponitur, & probatur opinio D. Thomz, quæ est vera.

IX. Soluuntur argumenta contraria. X. Explicantur duæ Dubitationes.

XI. An accidens possir producere substantiam.

XII. Explicatur opinio D. Thomæ, accidens in virtute substantiæ posse producere substantiam.

XIII. Tertia opinio probabilior cæteris ponitur, & soluuntur rationes co-

XIIII. Enodantur quatuor aliz dubitationes.

XV. An idem numero effectus à multis canssis possit effici.

XVI. Quæ generantur ex semine, & ex putri materia, an sint eiusdem speciei. Ac primo examinatur opinio Auicennæ.

XVII. Declaratur secunda opinio, que est auerrois.

XVIII. Explicatur tertia opinio.

XIX. An possit verum aurum effici per artem alchymisticam, ac primo quod non possit effici, opinio multorum exponitur.

XX. Declaratur opinio corum, qui defendunt Alchymiam.

XXI. Explicatur breuiter opinio auctoris.

#### CAPITA LIBRI IX. DE FORTVNA CASSV ET CONTINGENTIA.

Cap. I. Refellitur opinio corum, qui penitus auferunt de rebus Fortună, & casum.

II. Soluuntur rationes supradictæ opinionis.

An in rebus fublunaribus, aliquis effectus naturalis possit casu contingere respectu cæli.

IIII. Opinio aliorum, qui negant vllum effectum simpliciter naturalem, casu euenire posse respectu cæli.

V. An Fortuna sit diuinum aliquod numen, vt vulgò putatur.

VI. Exponitur definitio Fortunz,

VII. Exponitur vltima pars definitionis Fortunæ, & expenditur opinio Auicennæ aientis fortunam versari in iis quæ sunt ad vtrumlibet.

VIII. Ponuntur dubitationes contra definitionem Fortunæ.

IX. Soluuntur supradictæ dubitationes.

X. De Casu vel potius de Monstris, quæ vulgo putantur casu enenire.

XI. De Contingentia.

XII. Probatur esse in rebus contingentiam.

XIII. Solumtur rationes negantium contingentiam.

Quz

XIIII. Quæ sit caussa contingentiæ secundum alios scriptores.

XV. Quæ sunt veræ ac proprie caussæ cuiusliber contingentiæ, quæ in rebus naturalibus reperitur.

#### CAPITA LIBRI X. DE QVANTITATE.

Cap. I. A N quantitas re distinguatur à substantia.

H. A Ponitur alia opinio, corum qui negant quantitatem re distingui à substantia.

111. De superficie, linea, & Puncto, an sint extra animam, & an sint inter se realiter distincta.

1111. Quod Puncta, linez; superficies sint et positiua; & inter se realiter distincta.

V. Declaratur opinio aliorum, qui contra sentiunt.

VI. Soluuntur supradictæ rationes secundæ opinionis & aperitur auctoris sententia.

VII. Demonstratur non esse in rebus infinitum secundum multitudinem aut magnitudinem.

VIII. Ponuntur octo dubitationes contra id quod conclusum fuit.

IX. Soluuntur supradictæ Dubitationes.
X. An infinitum possit effici à Deo.

XI. Ponitur propria opinio, & soluuntur argumenta Gregorij.

XII. An continuum sit divisibile in infinitum.

XIII. Viginti rationibus oftenditur continuum non componi ex indiuisibilibus, & esse in infinitum diuisibile.

XIIII. Soluuntur rationes contrariæ, quibus tollebatur infinita continui diuisibilitas.

X V. De infinitate continui secundum diuisionem, & additionem.

XVI. Dubitationes aliquot circa textus 67.68 & 69. libri tertij Physicoru explicantur.

XVII. De abstractione Mathematicæ quantitatis.

XVIII. Explicatur altera sententia eorum, qui aiunt quantitatem Mathematicam simpliciter abstractam esse ab omni substantia, & præsertur priori sententiæ.

XIX. De Quadratura circuli, an sit scibilis, vel possibilis.

XX. Refellitur opinio Zimaræ, & eorum, qui negant Quadraturam circuli possibilem esse.

XXI. Soluuntur rationes contrariæ.

XXII. De Maximo, & Minimo.

XXIII. Ponuntur nonnullæ propositiones, quibus explicatur quæstio de Maximo, & Minimo.

#### CAPITA LIBRI XI. DE LOCO.

- Cap. I. Explicantur quinque proprietates loci, que sunt, continere locatum, trahere ad se, conservare, dare vnitatem & distinctionem motui locali, & esse immobilem.
- 11. Quomodo locus sir immobilis secundum opiniones aliorum.
- III. Exponitur, & confirmatur alia sententia de immobilitate loci, que videtur cæteris probabilior.
- IIII. Explicatur opinio eorum qui censent locu esse quoddam interuallu.
- V. Refellitur opinio corum, qui existimarunt locum esse interuallum.
- VI. Ponuntur multæ jiectiones contra id, quod dicit Aristoteles, nimirum, locum esse superficiem.
- VII. Soluuntur supradica obiectiones.
- VIII. Quis sit locus primi & supremi cæli, variæ Philosophorum opiniones ponuntur, & refutantur.
- IX. Exponitur propria opinio de loco cæli.
- X. An si esset vacuum, in eo motus localis in tempore fieri posset.
- XI. Exponuntur octo hypotheses, quæ ad desensionem, & confirmationem sententiæ Aristotelis de vacuo, plurimum conferunt.
- XII. Probatur motum localem non posse sieri in vacuo.

#### CAPITA LIBRI XII. DE TEMPORE ÆTERNITATE ET ÆVO.

- Cap. I. D'Isputatur contra eos, qui putant tempus non esse ens reale; & contra eos, qui cesent esse ens reale, realiter distinctum à motu.
- II. Explicatur definitio illa temporis. Numerus motus, secundum prius, & poferius, & primo loco exponitur illa prima particula. Numerus.
- Non esse addendum in definitione temporis, ipsum esse numerum motus & quietis.
- IIII. Declarantur duæ aliæ particulæ definitionis, nimirum Motus & Secundum prime & posterius.
- V. Quid sit Duratio.
- VI. De varietate durationis, quæ nascitur ex varietate ipsius existentiæ.
- VII. De varietate durationis, quæ oritur ex quantitate ipsius existentiæ.
- VIII. De Æternitate, & primum de varis significationibus huius vocis Æternum.
- IX. Declaratur quid sit æternitas.
- X. An æternitati conueniat ratio mensuræ.
- XI. De Æuo.

- XII. Refellitur opinio D.Bonauenturæ.
- XIII. In quo sit ratio Æui secundum D. Thomam, & secundum Scotum.
- XIIII. An sit vnum æuum omnium æuiternorum, an multa, recensetur opinio D. Thomæ.
- X V. Explicantur eadem de re opiniones Henrici, Scoti, Ochan, Durandi.
- XVI. Exponitur sententia auctoris.
- XVII. Expenitur sententia auctoris.
- XVIII. De tempore discreto, opinio Thomistarum.

#### CAPITA LIBRI XIII. DE NATURA MOTUS.

- Cap. I. N quo Genere seu Categoria sit motus.
- II. LExplicatur definitio motus tradita ale Arist.3. Phy.tex. 6.
- III. Soluuntur supradictæ quatuor dubitationes.
- IIII. Exponuntur reliquæ particulæ definitionis motus.
- V. Explicantur decem magni momenti dubitationes, quæ circa definitionem motus existunt.
- VI. Anactio & passio re disserant inter se, an ratione tantum.
- VII. Actionem non esse in Agente, nec re distingui à passione.
- VIII. Soluuntur rationes Scotistarum,
- 1X. De Terminis Motus tractantur decem celebres quæstiones.
- Quæst. L. An omnis motus requirat terminos.
- Il. An omnis motus requirat duos terminos.
- III. An in vno motu possint esse plures termini quam duo.
- IIIL Antermini motus debeant esse divisibiles.
- V. An termini motus debeant esse oppositi inter se.
- VI. An Terminus à quo, debeat specie differre à termino ad quem.
  - VII. An abiectio termini à quo, & acquisitio termini ad quem sint vnus, motus numero.
  - VIII. Ab vtro termino sumenda fit vnitas motus.
  - IX. Vnde petenda sit contrarietas motuum.
  - X. An motus re differat à termino ad quem.

## CAPITA LIBRI XIIII. DE. VAREIS. DIVISIONIBUS MOTUS.

- Cap. I. Enerationem & corruptionem non esse motus proprie dictos.
- De tribus speciebus motus propriè dicti, hoc est, de augmentatione, motu locali, & alteratione.
- III. Tracatur secunda Divisio motus in naturalem & violentum.
- 1111. De caussa motus violenti corum quæ proijciuntur.

V. Refellitur opinio faciens caussam motus proiectorum, virtutent quandam impressam proiectis.

VI. Exponitur terria diuisio motus in partes eius quantitatiuas, & agi-

tur de continuitate motus.

VII. De duplici genere partium motus, altero secundum extensionem, altero autem secundum successionem.

VIII. An continuatio & successio sit de essentia motus, an potius sint eius accidentia.

IX. De variis modis incipiendi & desinendi quos habent res naturales.

## CAPITA LIBRI XV. DE MOTVS ET

Cap. I. Ponuntur duo fundamenta, quibus maximè nititur solutio argumentorum quæ sunt pro æternitate mundi.

Exponuntur, & refelluntur argumenta duodecim, quibus Aristotoles vittur ad æternitatem mundi & motus comprobandam, ex varijs eius locis deprompta.

III. Respondetur ad argumenta Aristotelis.

Viginti argumenta Procli pro æternitate Mundi, & solutiones eoru.

An Plato senserit Mundum ortum esse, aliquando cæpisse, an potius sempiternum esse, atque ortu interituque carere.

VI. Duodecim argumenta Auerrois pro Mundi æternitate.

VII. Soluuntur Auerrois argumenta

VIII. Duodecim alia argumenta pro æternitate Mundi.

IX. Supradictæ rationes soluuntur.

X. An Mundus potuerit esse ab æterno, variæ Theologorú opiniones, ac prima omnium Henrici, & Philoponi, æternitatem creaturæ repugnare aientium, opinio explicatur.

XI. Secunda opinio Durandi, eternitatem repugnare rebus corruptibi-

libus non autem incorruptibilibus.

XII. Tertia opinio D. Thomæ, & Nominalium, omnem creaturam potuisse fieri ab æterno.

XIII. Exponitur Authoris sententia,

DE



### DE PHILOSOPHIA

#### LIBER PRIMVS.

DE NOMINE SAPIENTIS, ET PHILOfophi & quid sit sapientia, & Philosophia: qualem item deceat esse sapientem atque Philosophum.

### CAPVT PRIMVM.

APIENTES olim dicebantur, quicunque con-Qui dicebantemptis rebus his, quas vulgus maxime concu-tur olim fapiscit & admiratur, & à rerum ciuilium admi-pientes. nistratione remoti, se totos ad studium veri cognoscendi, & admirabilium occultarum que rorum inquisitionem atque perceptionem contulissent. Hoc autem Aristoteles lib. 6. Ethicor.

aperte declarat his verbis, Anaxagoram, Thaletem, caterosque tales viros sapientes quidem effe dicunt prudentes verò minime, cum videant cos que sibi utilia sunt ignorare, atque fatentur eos recondita, eximia, admirabilia, & diuina quadam tenere, sed inutilia, quia humana bona non querunt. In candé sententiam multa preclare scribit Plato, cuius verba refert Eusebius lib. 12.de pręparat.Euagelica cap.20. Verùm, quoniam multi glorię aut questus cupiditate, profitebantur & predicabant se sapientes esse, qui vere sapientie non solidam & expressam essigiem, sed vmbram tantum & imaginem tenebant, primus omnium Pythagoras, vt talium hominum comprimerer arrogantiam, & ostenderet arduam esse adeptionem possessionémque sapientie, noluit souds id est sapiens, sed φιλόσοφος hoc est sapientie studiosus appellari. Hac autem de re sermonem, quem Pythagoras habuisse dicitur cum Leote Phlyasiorum principe, eleganter Cicero perscripsit in quinta Tufculana. Hoc igitur discrimen Philosophi & Sapientis secuti ta Platonici quam Stoici, aliter sapientiam definierut atque Philosophia.

#### PHILOSOPHIA

ptiones [apientia ac Philosophia lecudum vaphorum sečtas.

Varie descri- Plato quidem, vult sapiétiam esse perfectam Dei cognitionem cum puro eius cultu & religione coniunctam: Philosophiam autem variè describit, nunc secundum etymologiam nominis, appellans eam studium sapientie; interdum solutionem animi à corpore, seu commérias Philise- tationem mortis; nonnunquam etia conuersionem animi ad ea que vera sunt & diuina. Stoici (authore Plutar.in 1. lib. de placitis Philosophorum cap.1) definierunt sapientiam esse diuinarum & humanarum rerum scietiam: Philosophiam autem, accommodate ad vitam artis meditationem; atque hanc vnam esse & eandem summam virtutem. Arist. Philosophiam ait esse scientiam contemplatricem veritatis, ita scribes in 2. lib. Metaphy. tex. 3. Recte se babet Philosophiam scientiam veritatis contemplatricem appellare. Idem auctor est in lib. 6. Ethicorum, nomen sapientie aliquando tam late patere, vt attribuatur etiam artibus mechanicis. Etenim Phydiam & Polycletum, fapientes dicimus; illum lapidum sculptorem, hunc sictorem statuaru. Attamen propriè tale nomen non conuenit, nisi in scientiam omnium limatissimam & absolutissimam, quæ versatur in rebus præclaris, atque diuinis; nec modò considerat ea, quæ manant ex principiis, sed etiam ipsorum principiorum, vim & rationem edocens, omniú scientiarú quasi fontes aperit. Hanc sapientiá Arist in libris Metaphysicis, proprio nomine vocat primam Philosophiam, eaq; à Philosophis dicitur Metaphysica, quæ est scientia declarans primas caussas, primáque principia entis, vt ens est, ac eorum quæ tali enti per se insunt; & primas, perpetuas, immutabilésque substantias, quæ à sensibus intelligentiaque nostra remotissima sunt, mortalibus pa-De prassan- tefaciens. Quantum verò laudis & honoris deferendum sit sapientiæ, & Philosophiæ, præclare ostendit Arist. multis locis, nam in 1. Metaphysicorum libro, cap. 2. ait hanc vnam omnium scientiarum esse vere liberam, & sui gratia, nec eius possessionem humanam esse, sed diuinam : hanc solum Deum perfect è habere, eamque solam de Deo agere. alias disciplinas fortassis vtiliores & magis necessarias esse posse, præstantiorem vero nullam. In 6. Metaphy.tex. 2. inquit scientias speculativas præstare aliis, speculativarum autem hanc esse præstätissimam. In sectione 30. Problem. 10. scribit ideo veteres non statuisse præmium aliquod sapientiæ veluti certaminibus, quoniam propter eximiam sapientiæ præstantiam, nec idoneus iudex eius reperiri, nec satis dignum præmium constitui potest. In 9. libr. Ethic. affirmat Philosophiam tanti esse, vt his à quibus eam accepimus, nec honorem, nec mercedem vllam parem referre possimus, non secus ac Diis & parentibus. Ac mihi quidem videtur, si cuiusuis scientiæ præstantia, ex rebus ei subiectis potissimum æstimari deber, quan-

phia.

tum Deus, intelligentizque præstant ceteris rebus; tantum plane sapientiam, dignitate reliquis scientiis anteire. Verum, quia de sapien. tia satis dictu est, deinceps qualis esse debeat sapiés & Philosophus,

exponamus.

Plato in 5.& 6. de Rep. vult eum qui futurus est Philosophus, sic Qualis esse informatum esse à natura, vt habilis & idoneus sit ad percipiendas sectidum Pla-omnes disciplinas, excellens ingenio, memoria & iudicio. Deinde, tonem, Arivt vehementer oderit, atque horreat mendacium, quippe cum futu- stotele, stoirus sit defensor, magister, & interpres veritatis: Tum, vt habeat se- cos et alios. datas omnes perturbationes & appetitum rationi obedientem, qui nisi perdomitus fuerit, & veluti iniecto fræno in gyrum rationis ductus, magnam partem animi sæpe detorquet & à contéplatione cognitionéque veritatis abducit: Ad hæc oportet eum esse amantem temperantiæ, liberalitatis, & iustitiæ; nam qui est vitiorum sordibus inquinatus, indignus est qui in purissimum sapientiæ domicilium admittatur: Ad extremum, non debet animi studium atque intelligentiam ponere in rebus singulis quæ in generatione, interitu, alissque mutationibus continenter versantur, sed defigere mentis aciem & vim in propriam cuiusque rei formam & ideam; non considerare quæ sunt talia participatione, sed quod est per se tale in vnoquoque genere, vt si quæratur quid sit bonum aut pulchrum, non attendere animum ad eas res quæ vulgo dicútur bonæ aut pulchræ, sed ideam pulchritudiais, hoc est rationem eius, quasi per se cohærentem, animo contueri. Atque huic documento Platonico, id valde congruit quod Aristait in Problem. Sectione 18. probl. 1. & Sectione 30. problem. 8. scribens, Philosophum ea re distingui ab Oratore, quòd ille considerat quid sit iustitia, aut tyrannis; hic autem cogitat an hic vel ille homo sit iustus, & tyrannus: ille species & formas rerum speculatur; hic verò perscrutatur tantummodo eas res, quæ talium formarum sunt participes. Sapientem autem Stoicum Cicero scitè depingit in oratione pro Muræna ad hune modum, Fuit quidem summo ingenio Vir, cuine inuentorum amuli, Stoici nominantur. Huius, sententia sunt O pracepta buiusmodi: sapientem gratia nunquammoneri:nunquam cuiusquam delisto ignoscere: solos sapientes esse: si distortisimi sint formosos: si mendicissimi, divites:si servitutem serviant, reges : sapientem nihil opinari:nullius rei pænitere:nulla in re falli:sententiam mutare nunquam . Arist . in 1 . libro Metaphy.cap.2.pulchrè declarat cuiusmodi oporteat esse sapietem. Oportet, inquit, sapientem nosse omnes res quoad eius fieri possit, non quidem speciatim sed vniner set tum, scire difficillima quaque, co occultisima: nam qua sesibus subiecta sunt or patent omnibus cognoscere, non facit hominem sapientem: deinde habere non popularem & adumbrată notitiă reru, sed exquisită 🔊 om-

nibus numeris suis absolută, quă & ipse quă rectissime teneat, & alios rite docere valeat. Ad hec, propriu est sapientis, imperare & præscribere aliis, quid facere conueniat: sapientia auté oportet esse scientia, que no propter aliud expetatur, vti sunt hæ disciplinæ quæ in actione effectionéq; versantur, sed quæ per se & solius cognitionis gratia quæratur. Alij putat triplex esse munus sapietis, vnu de quauis re subtiliter & aptè disputare posse: Alterú corú que in vnaquaque re insunt, caussas omnes non modò proximas, sed etiam maxime generales & primas, perspectas atque cognitas habere: Tertium aperire primos fontes omnium dubitationum; earumque solutionem rite tradere. Quid igitur sit Sapientia, & Philosophia; vnde item manarit nomen sapientis, & Philosophi; & qualem esse deceat vtrumque, ita dictum sit. Nos autem deinceps vniuerse agemus de Philosophia, que continet scientias speculatiuas & practicas, cuius prima & maxime generalis diuisio, primo loco tractanda est.

Ponitur dinisio Philosophia in speculatinam, or practicam, or declaratur significatio illorum vocabulorum (practicum) 🖝 (feculations)

#### CAP. II.

patations.

Dissifio Phibifophia seconsulum Placonicos, Stoiconicos, S er er Peri- cet apud Ciceronem primo Academic. quæst. Plutarchum lib.1.de placitis Philosophorum cap.r. Alcinoum. in libro de doctrina Platonis cap.3. Diogenem Laërtium in vita Platonis. D. August. lib. 8. de Ciuitate Dei cap.4. Euleb.de præparat. Euang.lib. 11. cap. 1. vbi citat pulcherrimum quendam locum Arist.in huius diuisionis Platonicæ commendationem ex lib.7. de Philosophia, quod opus nunc non extat; & lequenti capite affirmat talem divisionem manasse ex Hebræis. Hæc tamé diuisio Peripatericis non probatur, quippe qui Logicam submouent à partibus Philosophie; camque censent non tamesse scientiam, aut Philosophiæ partem, quam modum sciendi & instrumetum Philosophiæ, de qua re nos infra dicemus. Quamobrem nos qui horum disciplinæ conuenieter philosophari studemus, primam & generalem Philosophie divisionem bimembrem facimus in speculatiuam & practicam, quam Arist.innuit 2. Metaphy.tex.3. Cur autem Arist. & Theophrastus ita diviserint bipartito Philosophiam, exponit Plutarchus co loco, quem supra posui. Vt igitur diuisio hæc

plane intelligatur, primum explicanda est significatio illorum vocabulorum(practicum)&(speculatiuum)postea dicendum est, vnde talis diuisio ortum habeat; tum cuiusmodi sint disferentiæ scietiarum; ad extremum, tractanda est comparatio inter Philosophiam practicam & speculatiuam. Ac de practico quidem & speculatiuo multa disserunt Theologi circa Prologum sententiarum, multa item Philosophi super 6.lib. Metaphy. Aristot. sed nos ea tantum, quæ olent doctrinam Peripateticam, nec sunt aliena instituto nostro, paucis

exponemus.

Speculatiua scientia(vt nunc ruditer dicam)ea est, quæ res sibi sub- Quid sit scieiectas docet nos tantummodo scire & contemplari, vt Physica, Cæ- sia speculatilum; Geometria, Triangulum; Metaphysica, Deum. Vnde speculatio wa & practisest actio intellectus, cuius finis est sola cognitio eius rei circa quam ". versatur: vel quæ in sola cognitione veri consistit, nec vlterius progreditur, aut per se dirigitur ad aliquam actionem seu opus. Quocirca Arist.in 6. Ethicor. & 3. de Anima 46. inquit mentem seu intellectum speculatiuum nihil mouere, quoniam non intelligit ea quæ possint cadere sub appetitum & actionem nostram: quare principia nostrarum actionum & motuum, sunt appetitus & intellectus pra-&icus. Scientia vero practica est, quæ res circa quas versatur, non solùm docet nos scire, sed præcipuè operari vel facere, vt finis scientiæ practicæ non sit scire, aut cognoscere verum, sed actio seu opus aliquod. Nonnulli Arabes, in quibus est Algazel 1. lib. suæ Philosophiæ cap.1.definiunt doctrinam practicam esse scientiam earum rerum, quæ fiunt à nobis: quæ definitio, nisi quid aliud addatur, vitiosa est, vtpote quæ conueniat etiam in aliquam scientiam speculatiuam, vti est scientia animæ, quæ speculatiua est; tamen agit de operationibus animæ quæ efficiuntur à nobis, cuiulmodi sunt, ali, sentire, intelligere, appetere. Quamuis ergo, tam speculatiux scientix, quam practicæ, proximus & proprius actus sit scire & intelligere ( quæ enim potest esse alia operatio scientiæ quam scire? & intellectus quam intelligere?) tamen in eo est discrimen, quòd ipsum scire, qui est a-Aus speculatiuz scientiz, per se intenditur ac expetitur, nec refertur alio: scire autem quod proficiscitur à scientia practica non expetitur per se, sed propter aliud, ad agendum enim faciendumve aliquid totum plane refertur, vt in Philosophia morali, Medicina & artibus mechanicis perspicuum est. Praxis autem, nomen (vnde practica nomen inuenit) laté patens, complectitur actionem & effectionem. Quid autem inter actionem & effectionem intersit, Arist. declarat in primo libro magnorú moralium cap. 33. & in 6. Ethicor. vbi agit de arte & prudentia. Actio enim est operatio, post quam nullum a iij

existit opus, vt omnes actiones morales virtutum. Esfectio verò est operatio relinquens aliquod opus: vel per quam perficitur aliquod

opus, quod, expleta finitaq; operatione manet & extat, vt cernimus in exædificatione domus. Est autem praxis, operatio hominis non quælibet, sed quæ subest voluntati & arbitrio eius, & cum subiaceat, errori, indiget habitu quodam, qui insidens & inhæres in intellectu practico sit taquam norma & regula à qua praxis dirigatur. Hic autem habitus, seu regula, in praxi quidem quæ est operatio moralis, est prudentia; in ea verò quæ est mechanica, & in qua non inest per se ratio virtutis aut vitij, est ars, siue sit mechanica siue liberalis, vt est musica practica. Actio autem quæ subest voluntati, triplex est. Vna. quæ elicitur ex ipsa volútate, vt electio. Altera, quæ producitur quidem ab alia potentia:tota tamen imperatur à voluntate, & dirigitur ab aliquo habitu practico, vt operationes eius facultatis animæ sensitiuæ, quæ dicitur irascibilis & concupiscibilis. Tertia, quæ secundum quid subest volutati, & dirigitur ab intellectu practico, vt sunt operationes intellectus speculatiui, quæ per se,& (vt vulgo dicunt) fecundum specificationem, non subsunt voluntati aut prudentiæ: earum tamen vsus & exercitatio, id est, vt hoc tempore, vel tamdiu, vel hoc modo, vel his aut aliis circunstantiis fiant, subiicitur voluntati & prudentiæ. Quatenus igitur tales operationes propter circunstantias secundum quas exercentur, possunt esse moraliter, vet bonæ, vel malæ; diriguntur à prudentia, quæ est habitus practicus; quo modo etiam possunt vocari praxes, simpliciter autem minimè. Operationes autem animæ vegetatiuæ, neque per se, neque secundum vsum & exercitium, subiacent arbitrio & voluntati hominis, nisi forte ex accidenti & indirecte, quatenus in actionibus animæ vegetatiuæ magna existit varietas ob quantitatem, qualitatémve aliméti, cuius assumptio & moderatio, est in nostra potestate. Quamobrem, peccata quæ in supradictis functionibus alentis animæ contingunt, plerumque nobis vitio verti solet. Quin etiam effectus na-

turalis, quodam modo subicitur nostræ potestati: quatenus in nobis est applicare (vt aiunt) actiua passiuis; ex quo tales estectus exiflunt. Actio autem voluntatis, quæ naturaliter tendit & resertut in vltimum finem, non est praxis: quia neque pendet à libero arbitrio, & omni vacat errore; vt non egeat vllo habitu practico à quo dirigatur; nam sicut intellectus speculatiuus non potest errare circa prima principia speculatiua (quis enim, vt inquit Aristot. 2. Metaphy, aberrabit à ianua?) ita voluntas non potest errare circa vltimum sinem, quanquam in eo designando, & constituendo peccari possit, vt si voluntas aut diuitiæ aut honos, statuatur & expetatur taquam vl-

Que actiones subsiciantur voluntations fre of que non.

timus finis. Ex his quæ diximus manifestú est quid sit praxis, quam ita multi definierunt, yt sit operatio alterius potentiæ ab intellectu, naturaliter posterior intellectione, apta fieri conformis intellectui recto. Heruzus Quolibeto primo quzit.3. paulo aliter definit praxim.quam definitionem, & alia quæ scribit de praxi, ne longior sim, hic prætereo. De significatione igitur illorum vocabulorum (Pra-&icum)& (Speculatiuum)hæc dicta sint.

Explicatur primò ratio supradicta divisionis: deinde cuiusmodi sint scientiarum differentia (practicum) ( speculatiuum.)

ATIO, & vt vocant, sufficientia supradictæ divisionis, ex multis rebus cognoscitur. Primo, quia Philosophia, vt ve- wisionem Phi teres sapienter dixerunt, est medicina animi, sanás eius mor- losophia in bos: quorum duo sunt genera, vnum pertinens ad intellectum, quæ practicam, ? est ignoratio veri; alterum ad affectum: cuius ægritudo ex vitiis, mo-speculatinam rúmque corruptela proficiscitur. contra priorem morbum, compationibus serata est Philosophia speculatiua; aduersus verò posteriore instituta fuit practica. Tum; omnis homo naturaliter scire desiderat, primum quidem ea, quæ conferunt ad tuendam, degendámque vitam, tum priuatam, tum etiam ciuilem, quæ nobis suppeditant partim artes mechanicæ, partim Philosophia moralis: postea vero etiam eas res, que licet nihil coducant ad actiones humanas & ciuiles: tamen quia habent pulcherrimam contemplationem veritatis, vehementer expetuntur ab intellectu nostro.quarum rerum scientiam largitur nobis Philosophia speculatiua. Deinde; subiectum scientiæ est intelle-Aus, qui duplex tantum est, vnus speculatiuus, alter practicus, vt docet Arist. 6. Ethicor. & 3. de Anima, 46. & 49. quare scientia quoque & Philosophia duplex erit, vna practica, altera speculatiua. Postea; Philosophia refertur ad dirigendam vitam hominis, eiúsque fælicitatem comparandam; vitam autem, & fælicitatem hominis Arist. 10. Ethicor.duplicem facit, actiuam & speculatiuam. ergo Philosophia etiam duplex erit, speculatiua & practica. Præterea; omnis doctrina est propter aliquod bonum & finem, vt scribitur in principio primi libri Ethicorum; talis autem finis, vel est sola cognitio, quam doctrina præbet, sicut fit in scientiis speculatiuis: vel præter cognitionem aliud pro fine intenditur, fiue sit alia quædam operatio hominis, siue aliquod opus externum, veluti cernimus in doctrinis practicis. Ad hæc; omnis doctrina comparata est ad dirigendas eas operationes hominis, quæ subsunt arbitrio nostro, & possunt prauè ac vitiosè

fieri. Vnde ad regendas actiones animæ vegetatiuæ,& sensuum tam interiorum quam exteriorum, nulla fere videtur esse inuenta & instituta do Arina. Sunt igitur tria genera humanarum actionum, quæ à doctrina possur dirigi; Primi generis, sunt operationes intellectus, ad quas dirigendas & perficiendas, ordinantur scientiæ speculatiuæ; Secudi generis, sunt operationes appetitus, tam rationalis quàm sensitiui, in quibus versantur habitus vitiorum & virtutu; harum autem operationum gratia instituta est Philosophia moralis; Tertij generis, sunt plurimæ aliæ operationes hominis, siue in membris eius inhærentes, vt sunt currere & saltare; siue transeuntes in opera aliqua externa, vt ædificare, pingere, & fabricari naues ad quas operationes moderandas: ritéque obeundas, inuentæ sunt omnes artes, tam mechanicæ quàm quæ vulgo dicumtur liberales. Postremò; vnitas & distinctio scientia, sumitur ex vnitate distinctionéque objecti; obje-Aum autem siue materia scientiæ, sunt tres quæ tractantur: quas duplici genere cotineri necesse est; aut enim eiusmodi sunt, vi in actionem, effectionémque nostram cadant; aut solum in cognitionem. omne enim ens aut est tantùm speculabile, aut non solum est speculabile sed etiamagibile vel factibile. Bonam igitur esse bimembrem illam diuisionem Philosophiæ in practicam & speculatiuam, ex his perspicuum est.

Quales differentia fint practicum et speculatiuñ.

Quales vero scientiarum differentiæ sint practicu & speculatiuu, breuiter etiam dicamus. Primò sunt differentiæ essentiales, no enim accidit scientiæ esse practicam, vel speculatiuam, cùm id conueniat ei tum ex parte obiecti tum ex parte finis. vnde Arist. nunquam tradit aliam Philosophiæ divisionem. Sed dicet aliquis, scientia cum sit habitus,& cótineatur in prima specie Qualitatis, est ens absolutum; practicum autem & speculatiuum, sunt entia respectiua, nullum autem respectiuum potest esse differentia essentialis vlius absoluti, ergo non potest scientia vel Philosophia diuidi essentialiter per practicum & speculatiuum. Verùm hoc ita soluitur, scientia, vt est habitus perficiens intellectum, eumque aptum & promptum reddens ad intelligendum, est ens absolutu, ea verò ratione, vt confertur cum obiecto suo scibili, habet ad ipsum relationem quandam, quæ vulgo dicitur secundum dici, propter quam est ens relatiuum, eáque ratione diuiditur essentialiter per practicum, & speculariuum. Scietia igitur non vt quid absolutum, sed vt quidpiam relatiuum & vt habet relationem ad obiectum vel finem suum, diuiditur per practicum & speculatiuum essentialiter. Quamuis autem practicum, & speculatiuum non diuidant secudum rem intellectum (idem enim numero intellectus est practicus, & speculatiuus)nec semper distinguant secundum rem obiectum scientiæ; (potest enim idem secudum diuersam rationem subiici practicæ, & speculatiuæ scientiæ; etenim de operationibus animæ sentientis & intelligentis, & de his quæ vulgo
vocantur passiones animi, veluti sunt gaudere, dolere, sperare, metuere, agit Philosophus moralis & physicus) habitus tamen scientificos diuidunt secudum rem, adeo, vt impossibile sit vnam eandémque scietiam verè practicam, & speculatiuam esse. Excipio Theologiam, de qua D. Thom.in 1. parte, q. 1. art. 4. sic scribit, Licet in scientiis
Philosophicis, alia sit speculatiua, alia practica; sacra tamen dostrina comprebendit subse veramque; sscut & Deus eadem scientia se cognoscit, e ea qua facit: magis tamen est speculatiua quam practica; quia principaliua agit de rebus
dininis quam de astibus bumanis, de quibus agit, secundum quod per eos ordinatur bomo ad persestam Dei cognitionem, in qua aterna beatitudo cossistit. Scio
non probari hoc aliis Theologis, sed nobis id cure non sit, qui hoc
loco de scientiis magis loquimur.

Verum duplex hoc loco existit dubitatio: Vna est, quoniam solet Duplex dubi communiter dividi Medicina in practicam & speculativam, ergo tatio. vna eadémque scientia, potest esse practica & speculatiua: Altera est, quia si aliquis discat Medicinam tantum vt cognoscat & sciat quæ in ea tractantur, illi erit speculativa; sin autem alius discat eam propter opus, illi erit practica.ex quo efficitur eiusmodi differetias non distinguere secundum rem scientias, sed couenire ipsis per accidens. Ad primam respondet D. Thom. super Boëtiu de Trinitate in quest. de divissione scientiæ speculativæ art. I. in responsione ad quartum, Solutio prio. dicens aliter se habere practicum & speculatiuu cum dividunt Phi-ri dubitatiolosophiam & scientias inter se, quam cum vna scientia, veluti Medicina, diuiditur in practicam & speculatiuam: priori enim modo, talis distinctio attenditur penes vltimum finem scientiæ, vt ea dicatur practica, cuius finis vltimus sit præter cognitionem, actio vel opus aliquod; speculatiua verò, cuius est sola cognitio. Posteriori autem modo, non sic attenditur; tota enim Medicina, si vltimu finem eius spectes, practica debet appellari: Sed quoniam in his, quæ tractat Medicina, quædam funt remotiora à praxi, accepta ex scientiis speculatiuis, vt quid sit morbus, vel sanitas, quid, quale, & quotuplex sit elementum; alia vero propinquiora sunt actioni, vt quòd talibus morbis, tales curationes & remedia funt adhibenda (cuius generis est tota fere doctrina Aphorismorum Hippocratis) ideo pars Medicinæ, quæ superiora illa docet, appellatur speculatiua, quæ verò tra- Solntio posse-Cat posteriora hæc, dicitur practica. Ad posteriorem dubitationem rioris dubitadicendum est, finem scientiæ non esse spectandum ex intentione & tionu. voluntate discentis, quæ est contingens, incerta, & multiplex, sed ex

co ad quod per se ordinatur scientia, & propter quod inuenta & instituta fuit, & communiter discitur. Quamuis igitur possit aliquis discere Medicinam, non intendens mederi, tamen hoc est per accidens, nec obstat quominus Medicina dicenda sit practica, quippe quæ medendi caussa communiter discatur, & propter id inuenta & comparata fuerit. Vide quæ in hanc sententiam pulchrè scribit D. Thom.1.parte,q.14.art.16. faciens triplicem scietiam speculatinam, vnam propriè, quæ est de rebus non operabilibus: duas reliquas secundum quid; alteram quidem ex modo sciendi quo res operabiles tantum speculatiue considerantur, definiendo eas & diuidendo, atque vniuerse tantum contemplando; alteram vero ex fine, vt si quis doctrinam rerum operabilium, non ad operationem, sed ad nudam & solam earum cognitionem referat.

an ex fine ∫cientia.

Sed controuersum est inter nonnullos Philosophos, an tales dif-An prattich ferentiz sumi debeant ex obiecto, an potius ex fine. quam controtiuum suma. uersiam puto facile dirimi posse; nam proxime sumuntur ex fine, sisur ex objecto nium tamen distinctionem pariunt objecta. Sicut enim objectum esse factibile, non satis est ad costituendam scientiam practicam(intelligo autem per factibile quidquid subest praxi, siue sub actionem, siue sub effectionem cadat) cùm circa tale obiectú possit etiam versari scientia speculatiua, vt antè diximus de scientia Animæ; ita distinctio finium, oritur necessariò ex distinctione obiectorum, nam caussa quare finis practicæ sit operatio vel opus est, quia obiectum eius est quidpiam operabile, non autem contrà. similiter contigit in Speculatiua. quare principium & veluti radix huius distinctionis hæret in obiecto, complementum autem in fine. Quocirca Arist.in 2.quidem Metaphy.tex. 3. distinctionem Philosophiæ practicæ, & speculatium, sumit in fine vtriusque; in 6.autem & 11.Metaphy. videtur eam petere ex obiectis. Deinde, sciendum est has différentias manare per omnes scientias, vt nulla sit quæ non existat vel practica vel speculatiua. Neque quisquam mihi opponat Logicam, quam vt libenter concedo non esse practicam aut speculativam; ita nego esse propriè scientiam, quod infra planius explicabitur. Patét autem latius prædictæ differentiæ, quam scientia; etenim sapientia & intellectus sunt habitus speculatiui, ars & prudentia practici, qui tamen omnes differunt à scientia, vt perspicuum est ex his quæ scribuntur 6. Ethicorum. Quocirca elle Practicum, & Speculatiuum, non funt differentiæ adæquatæ ipfius scientiæ, cùm his etiam rebus conueniant quæ non sunt scientiæ, videlicet habitui principiorum, arti,& prudentiæ: Ergo quod proximè & adæquatè diuiditur in Practicum. & Speculatiuum, id non est scientia vel Philosophia, sed est habitus.

intellectus, quo verum certò cognoscitur.quod perspicuè intelligere licet ex his quæ scribit Aristoteles in lib. 6. Ethicorum. Verùm deinceps has Philosophiæ differétias inter se comparemus;& primum videamus an nomen & ratio scientiæ ac Philosophiæ æqualiter vtrique conueniat, deinde vtra sit prior, certior, ac nobilior.

Declaratur Vtra pars magis mercatur nomen scientia, & Vira sit prior, certior, ac nobilior. CAP. IIII.

Æ differentiæ, non vniuocè, ac æqualiter diuidunt scientiam Scientiam & & Philosophiam: speculatiua enim per se ac principaliter di-Philosophia citur Philosophia & scientia; practica verò non niss secun-dici de specudum quid & propter aliud. quod potest ostedi & confirmari his ar- latina quam gumentis. Primo, Arist.in 2. Metaphy.tex.3. volens ostendere Philo-deprativa. sophiam esse scietiam veritatis, probat ex eo, quia Philosophiæ speculatiuæ finis est veritas, practicæ auté opus; nam licet practici considerent veritatem, non tamen per se, sed in ordine ad operandum. quæ probatio non valeret, nisi putaret Arist.speculatiuam scietiam, aut tantum esse Philosophiam, aut certe principaliter. Verba Philo-Sophi sunt hæc, Recte se habet Philosophiam Veritatis contemplatricem appellasse: speculatina etenim finis, veritas; practica autem opus : etenim st quomodo se habeant considerant, non caussam per se sed ad aliquid, & co in tempore practici speculantur. Præterea, ex communi modo & consuetudine & fentiendi & loquendi: Philosophos enim & sapientes, eos communiter putamus & appellamus, qui versantur in scientiis speculatiuis; eos autem qui excellunt in rebus gerendis, non Philosophos, sed prudentes vocamus. Deinde, quia scire, qui est finis scientiæ, per se competit speculatiux, practica auté non nisi propter opus. quòd si doctrina practica est & vocatur scientia, hoc ei accidit, prout aliquo modo assimilatur speculatiuæ, & continet aliquas speculationes. Ad hæc, Philosophia est perfectio hominis, sed speculatiua per se perficit hominem circa speculationem; intellectus enim noster tunc est simpliciter perfectus circa speculationem, cum perfecte habet scientias speculatiuas, scientia autem practica tantum secundum quid perficit hominem circa praxim, v.g. vt homo moraliter & practice perfectus sit, minima partem confert scientia moralis, sed hoc præstat tum prudentia, tum virtutes morales: similiter ad perficiendum opus artificiosum, præter scientiam artis, maximè opus est peritia quadam, & exercitatione, quæ est habitus quidam inhærens membris corporis. Postea, obiectum scientiæ debet esse certum, & immutabile, vt habetur 1. Post. sed doctrina practica, veluti est Philo-

sophia moralis & artes mechanicæ, versantur circa res contingentes & mutabiles, vt significat Arist.1.2.& 6.lib.Ethicorum.Neque verò dicat aliquis hoc intelligédum esse de cognitione practica quæ versatur circa singularia, no autem de ea quæ traditur de vniuersalibus præceptis & regulis praxeos:nam Arist. 2. Eth. ait non solum particulares, sed etiam vniuersales sermones de rebus moralibus esse parum certos & exquisitos: immo cognitio practica, quo propior est rebus singularibus & magis accedit ad actionem, eò perfectior est atque vtilior; tunc autem est maxime incerta. vnde in rebus moralibus multa relinquuntur prudentiæ, & arbitrio boni, & prudentis viri, quia non possunt vniuerse certò præscribi, nec aliqua scientia Scientias pra- comprehendi. Porro, scientia non dicitur vniuocè, de subalternate clicas subal- & subalternata, quia subalternata, cu accipiat principia à subalternante, pendet essentialiter ab illa, nec potest sine adminiculo eius, scientiæ nomen & rationem obtinere, at omnes scientiæ practicæ subalternantur speculatiuis, vt omnes ferè artes mechanicæ pendent à scientiis Mathematicis; & Medicina pendet à Philosophia naturali; scientia moralis magna ex parte pendet à scientia animæ:nam diuisio habituum, & virtutum moralium, pendet ex distinctione potentiarum animæ. Distinctio etiam passionum, & quæ de fælicitate traduntur, supponút multa ex Philosophia naturali. Vnde Arist. sub finem primi Ethicorum ait; si elegantiores Medici qui oculum vel aliam partem corporis probè curaturi sunt, multum studij & operæ in animi cognitione ponere consueuerunt, multo magis oportere Philosophum ciuilem, qui in morbis animorum curandis sanandisque versari debet, habere cognita ea, quæ pertinent ad scientiam animæ. Auerr. quoque ait in 1.de Anima com.2. scientiam de Anima dare multa principia Philosophiæ morali. Maneat igitur scientiam

ternari speculatium.

Speculativas

Eticis.

Sed núc videamus vtra sit prior, certior & nobilior. Ac prior quidem secundum naturam est speculatiua quam practica. Primò quia fcientias pra-intellectus speculatiuus natura prior est quam practicus, prior enim est cognitio simpliciter, quam cognitio practica, & verum simpliciter, quam verum practicum. Tum quia prior est res secundum naturam suam, quam prout cadit sub actionem & affectionem nostram, priora sunt quæ à Deo naturaque fiunt, quam quæ fiunt à nobis. Ad hæc, quia scientia subalternans prior est quàm subalternata, at scientiæ practicæ fere subalternantur speculatiuis, vt supra diximus. Præterea, hoc patet si comparemus scientias speculatiuas, vt Metaphysicam & Philosophiam naturalem, cum scietiis practicis, secundum res quas tractant: nam in Metaphysica, agitur de Deo & intel-

non dici vniuocè de practica & speculatiua.

Digitized by Google

ligen-

ligentiis; in Physica, de cælis & elemétis; quas res natura priores esse his rebus quas tractant scientiæ practicæ, per se manisestum est. An verò scientiæ speculatiuæ sint priores secudum nos, hoc est, an prius fuerint à nobis inuentæ & excultæ, quam practicæ, non est ita certum. Sed videtur mihi ita distinguendum esse, vt scientiæ practicæ quæ pertinent ad incolumitatem & dignitatem vitæ ciuilis tuédam &conservandam, prius inventæ tractatæque suerint quam scientiæ speculatiuz, quod perspicue docet Arist. 1. Metaphy. cap. 1. scribens, Inventisiam of inftitutis scientiss que ad necessitates vel voluptates vita humana pertinebant, postea suisse institutas illas scientias speculativas qua neque ad degendum voluptaria sunt, neque ad necessaria conducunt, or millis locis primo, vbi vacabant. Quare circa Egyptum Mathematicas artes constitutas esse quia illic gens sacerdotum vacare permitebatur. Sientia autem moralis videtur inuenta fuisse post scientias speculativas:nam cum ante Socratem memorentur excelluisse in scientiis speculatiuis plurimi, vt ThalesMilesius, Anaxagoras, Empedocles, Democritus, pythagoras; primus tamen ipse dicitur coepisse docere & tractare studium philosophie moralis.cui rei fidem facit Cicero 1. Acad.quest.his verbis, Socrates mihi videtur, id quod constat inter omnes, primus a rebus occultis & ab ipfa natura inuolutis, in quibus omnes ante eum Philosophi occupati fuerunt auscauisse Philosophiam, & ad vitam humanam adduxisse, vt de virtutibus. O vitin, omninoque de bonis rebus O malis quareret ; calestia autem, vel procul esse à nostra cognitione censeret, vel si maxime cognità essent, nihil tamen ad bene viuendum conferre. Idem in quinta Tusculana sic ait. Ab antiqua Philosophia, vique ad Socratem, numeri moth que tractabantur O unde omnia orirentur quove recederent, fludioseque ab his syderum maenitudines, internalla, cursus requirebantur, or cuncta calestia. Socrates. autem primum Philosophiam deuocauit è calo, & in vrbibus collocauit,& in domos etiam introduxit, & capit de vita & moribus, rebusque bonis & malis quarere. Et in Bruto sic ait, Ex vberrimis sermonibus Socratis, extiterunt viri doctisimi : primumque tum Philosophia non illa de natura, qua fuerat antiquior, sed hac in qua de bonis & malis rebus, deque hominum vita & moribus disputatur, inuenta dicitur. Quibus consonant que scribit Aristoteles primo de partibus animaliú capite primo. Socratis temporibus indagationem rerum naturalium desiisse; & omne philosophandi studium, ad virtutem ciuilémque vsum translatum esse: Et in 1. Metaphysice Socrates, inquit, de moralibus quidem tra-Hauit, de tota verò natura mbil. Cur autem id Socrates fecerit, pulchrè disputat D. August. libr. 8. de Civitate Dei. c. 3. Illud quoque certum: est, scientias speculatiuas ordine doctrine priores esse Philosophia morali, si non omnes, faltem Mathematicas: vnde Arist.1. Ethicorii. ait iuuenem non esse idoneŭ auditorem Philosophie moralis, quem tamen costar aptum esse ad intelligendas Mathematicas disciplinas: & in 6.lib. Ethicorum, scribit puerú euadere posse Mathematicum, non tamen Phylicum aut prudentem; Non quòd precepta moralia non possint capi, & intelligi à iuuene, sed quia vsum eorum, qui est verus finis Philosophie moralis, ob ardorem perturbationum, & humanarum rerum imperitiam, refugit; nec ita faciendum esse vt precipitur, sibi persuadet. Plutarchus in libro de Contrarietatibus Stoïcorum ait Chrysippum in 4.lib.de vitis, voluisse vt primò disceretur Logica, tum moralis, deinde naturalis, vltimò scientia diuina, vnde Greci tractationes de Diis, vocabant redéras. Quod autem Simplicius ait in Proæmio suo super categorias Arist. speculatiuas scientias discendas esse post Logicam & disciplinam moralem, sic intelligendum est; puerum antè bonis moribus per disciplinam & institutionem moralem imbutum esse debere, quam addiscar reliquas scientias. Loquitur igitur Simplicius de institutione morali, non que percipitur ex scientia morali, sed ex bona parentum aut magistrorum educatione. Vsus tamen Philosophie moralis videtur antiquior fuisse quam vsus scientiarum speculatiuarum, neque enim humana focietas aut coalescere aut conseruari potuisser sine gubernatione politica & œconomica, fine observantia legum, denique sine vsu virtutum. Aliud est igitur loqui de scientia rerum moralium, que certis regulis & preceptionibus comprehenditur, & aliud de ylu iplarum.

practicu 🖅 mobiliores.

Certiorem autem esse speculatiuam scientiam quam practicam, Certiores ef manifestum est, tum ex eo quod obiectum practica est contingens se speculati. & mutabile, speculatiuæ autem minime; tum etiam, quia certior est suas scientias scientia quæ declarat propter quid cuiuscunque rei, quam quæ tantùm docet quod res sit, vt est apud Arist.1. Post.42: Scientiæ autem practicæ, vt plurimum supponunt illud propter quid, declaratum in · speculatiuis scientiis, quippe cum, vt ante diximus, practicæ ferè subalternantur speculatiuis. Planum eriam fit hoc, si quis consideret sigillatim scientias speculatiuas, eásque conferat cum practicis. Porrò maiorem nobilitatem, & præstantiam esse in speculatiuis quam practicis, nemini dubium est. Arist. enim in 6. Metaphy. tex. 2. ait scientias speculativas præponédas esse aliis omnibus, idémque significat in 1. Metaph.cap. 2. & ratio est. Primò, quia speculativa est gratia sui, practica vero propter aliud, hoc est propter opus. Deinde, illa per se tola perficit hominem in suo genere, & finem suum citra alterius au xilium assequitur & præstat homini; Practica verò non potest consequi per se finem suum, sed eget auxilio virtutum moraliu, vel alio-

rum habituŭ.Præterea, illa perducit ad fælicitatem speculatiuam, & hominem perficit in ordine ad Deum & intelligentias, hæc autem ad fælicitatem activam, & in ordine ad societatem hominum. Demum, idem pater ex eo, quòd inter speculativas est aliqua, nimirum Metaphylica, que longe superat omnes practicas; inter practicas autem non reperitur aliqua, quæ superet omnes speculativas. Sed dicet aliquis, Philosophiam moralem practicam esse, quæ tamen videtur an Philosoesse præstantior quam discipline Mathematicæ, quæ sunt speculati- phia moralie ux; nam illa agit de homine, de virtutibus & fœlicitate, hæ vero tá- sit nobilior tum de quantitate. Sed respondendum est; vnam scientiam esse me-disciplinia liorem alia, vel ratione obiecti, quia versatur in rebus nobilioribus; Mathemas vel ratione medij & modi procedendi, hoc est, quia seruat meliorem methodum, & vtitur potioribus demonstrationibus. Doctrinæ igitur Mathematicæ licet priori modo sint ignobiliores disciplina morali, tamen posteriori modo præstantiores sunt. Adde, quòd Mathematica cognitio est sui gratia, quo nomine melior est quam moralis, quæ dirigitur aliò, cuius nobilitas, non tam pendet ab ipfo scire, quam ex operatione. Sic igitur explicata sit prima diuisio Philosophiæ, in practicam & speculatinam. Deinceps divisionem Philosophiæ speculatiuæ in disciplinas Mathematicas, Metaphysicam & Physicen, exponamus.

Traditur divisio Philosophia speculatina in Physicam, Metaphyscam, & scientias Mathematicas.

C A Pa

RISTOTELES sexto libro Metaphysicæ tex. 2. Philosophiam speculatiuam tripartito dividit, in Physicam, disciplinas Mathematicas, & Metaphysicam, quæ diuisio à veteribus primò approbata fuit, deinde in scholis adhuc retenta & celebrata est: cuius ratio hæc communitor redditur; Scientia speculatiua Ratio vuleaest cognitio rerum, quarum tria sunt genera; nam quædam sunt ex- ru hulus ditra materiam, quarum cognitio constituit Metaphysicam: aliæ sunt wisionu & in materia, id quod bifariam contingit; nam quædam ita existunt in maxime promateria, vt sine ipsa tamen definiri &sciri possint, cuiusmodi est quatitas, & quæ insunt in ea, vt est vel continua vel discreta, quas res pertractandas sibi sumunt disciplinæ Mathematicæ: Aliæ vero res penitus hærent in materia, vt non modò re separari non possint ab ipsa, sed neque cogitatione: Itaque quemadmodum natura non potest eiulmodi res perficere sine motu & materia, sic etiam sine illis non

## PHILOSOPHIA NATURALI DE

possunt in scientia persecte declarari, quarum rerum scientia nominatur Phyfica.

Scholastici Philosophi modo suo declarant sufficientiam huius Ratio Scho- divisionis ad hunc modum. Scientia speculativa est perfectio intel-Lasticorii Phi lectus nostri, qui est immaterialis, quapropter obiectum scientiæ debet esse aliquo modo abstractum à materia: triplex autem est abstra-&io rei à materia; Vna tantum à materia singulari, quam ipsi vocant materiam signatam, vt qui dicit animal vel hominem, significat ea quidem abstracta ab hoc vel illo corpore, & ab his vel illis carnibus aut offibus, non tamen à corpore & à carne simpliciter & absoluté, sicut qui dicit simum, dicit curuitatem abstractam ab hoc vel illo naso, sed non simpliciter à na so: Altera est abstractio rei à materia, non folum singulari, sed etiam vniuersali, non quidem secundum ré, verum tantummodo secundum rationem & cognitionem, vt licet quantitas non possir naturaliter existere, nisi aut in cælo aut in elementis aut in mixtis, tamen potest sine his considerari ac sciri; qui enim ait triangulum habere tres angulos æquales duobus rectis, cósiderat per se triangulum, non quatenus est in cælo, aut in alijs corporibus Tertia est abstractio rei ab omni materia, tam secundú rem, quam secundum rationem, quam abstractionem cernimus in Deo, & intelligentijs. Prima igitur abstractio facit scientiam Physicam; secunda Mathematicam; tertia Metaphysicam.

Ratio Schotiftarum.

Quidam autem Scotistæ, aiunt ea quæ possunt cadere sub scientiam speculatiuam tantum esse tria, vnum quidem ens, prout ens est, quod tractatur in Metaphysica: Alterum substantiam corpoream, que dupliciter considerari potest, vel vt subijciuntur tantum quantitati, quomodo facit scientias Mathematicas, vel prout subijeitur omnibus aliis accidentibus,&habet in se principia motuum,& operationum naturalium, quo pacto constituit Philosophiam naturalem. Quod si quæras ab istis car prætermiserint substantiam incorpoream, vri est Deus & intelligentiæ; respondent, quia talis substantia non potest à nobis naturaliter & scientifice cognosci secundum propriam naturam & proprietates eius, sed tantummodo secundum proprietates communes entis & substantiæ. Quorum sententia videtur mihi duplici nomine esse reprehendenda; primum quia faciut subiectum Mathematicz doctrinz substantiam corpoream, cum tamen Mathematicus tantum consideret ea quæ insunt quantitati vel figuræ, nullam faciens mentionem aut tradens cognitionem substatiæ corporeæ. Et sanè si Mathematicus haberet pro subiecto substátiam corpoream, deberet vrique cossiderare principia, species & passiones illius, talia enim & tot considerari à scientia circa subiectum **fuum** 

suum Arist.docet in 1. Post.sed Mathematicum abstrahere ab omni substantia, decimo libro huius operis à nobis explicadum est. Deinde substantias incorporeas non posse sciri à nobis nisi secundú proprietates communes entis & substantie, cum Arist.in 12.lib. Metaph. tradat specialem earum scientiam demonstrans multa attributa pro-

pria iplarum, perspicue falsum est.

Albertus Magnus in principio suz Philosophiz naturalis, inquit, Ratio Abaalias res esse per se intelligibiles secundum naturam, de quibus est Metaphysica; alias intelligibiles & imaginabiles, vt est quatitas, circa quam versantur Mathematicæ disciplinæ; postremò alias imaginabiles, intelligibiles & sensibiles, vt sunt res naturales quas Physica tractat.quáticas enim non videtur per se primò sensibilis esse, quippe quæ nisi coniuncta propriis sensibilibus, à nullo sensu percipiatur, ab imaginatione verò sic eam apprehendi nihil prohibet. Hæc Albertus. Quæ mihi non valde probantur. nam quo pacto quantitas non est sensibilis, cum sit sensibilis per se ab omnibus sensibus? quid, quod fi est imaginabilis, ergo sensibilis; nam imaginatio describitur ab Arist in fine 2, lib. de Anima, motus factus à sensu secun dum actum; & qui ab ortu caret sensu aliquo, non potest ea quæ sub illum sensum cadunt per imaginationem propriè imaginari, nam proprium cuiuluis rei phantasma exprimitur ex propria specie sensibili vel ex motu proprio sensuum exteriorum, qui ex rebus obie-Ais efficitur. Sed valeant hæc quantum possunt, si non per se, saltem propter auctoritatem Alberti Magni.

## Explicantur aliquot dubitationes. CAP. VI.

ERVM circa prædictam diuisionem existunt multæ dubi- Quinque du tationes, quæ nisi diligenter explicentur, non potest res de bisationes. qua agitur, certò & perspicuè cognosci. Prima dubitatio est. Qualis nam sit supra dicta diuisio, an generis in species, an totius in partes, an subject in accidentia? Secunda dubitatio; Si quantitas est posterior natura & definitione quam substatia. Arist. enim in 4. Metaphy.tex.4.ait substătiam tempore, natura & definitione priorem esse accidenti, qui fieri potest, vt à Mathematico quantitas secundum rationem abstrahatur à substantia? quod enim posterius est, non potest abstrahi à priori, præsertim ab eo à quo per se depen der. Tertia dubitatio est; Videtur falsum esse abstractionem Metaphysicam solam esse eam quæ sit à materia secundum rem & rationem etenim multa considerat Metaphysicus quæ tali abstractione

minime continentur, agit enim de ente, bono, vero, actu & potentia, quæ non sunt abstracta secundum rem à materia, quippe cum infint quoque in rebus materialibus. Præterea, decem quoque Prædicamenta tractantur à Metaphylico, vt perspicuum est ex his quæ scribuntur in 4. Metaphy. Prædicamenta verò non possunt à materia separari secundum rem; nam substantia prædicamentalis est cópolita ex materia & forma: Quantitas item non reperitur nisi in rebus quæ constant materia, sed quid opus est argumentis ad id ostedendum?cum Arist.in 7.8.& 12.Metaphy.vsque ad tex.38.subtiliter &copiosè disserar de substantia generabili & corruptibili, quam luce clarius est, non posse abiungi à materia secundum rem. Quarta dubitatio: Sicut est vna scientia Physica, quæ considerans corpus naturale pertractat omnes species eius, cur non itidem erit vna sciétia tantum quæ consideret ens vt ens,& omnes species entis, ita vt reuera vna solum sit scientia, reliquæ verò quæ appellantur scientie, non tam sint inter se diuerlæ scientiæ quam partes vnius; sicut scietia animalium & plantarum, sunt partes Physicæ. Atque vnam esse scientiam talem, qualis nunc à nobis breuiter est descripta, videtur ipsemet Arist.innuere in 4.lib.Metaphy.tex.2.his verbis, sieut Grammatica Ina existens, omnes Voces speculatur, ita Inius scientia est, entis species & specierum species speculari. Quinta dubitatio est de Anima rationali; Nam si ipsa est immortalis & vera forma hominis (vt verè est)non potest contineri abstractione Physica, secundum quam formæ naturales, nec re nec ratione possunt separari à materia. Quare, vel anima rationalis non pertinebit ad Physicam, vel erunt quatuor genera abstractionum. Etenim ponendum erit quartum genus oppositum abstractioni Mathematica, quo anima rationalis potest abstrahi à materia secundum rem, quia est separabilis à corpore, no autem secundum rationem, quia definitur esse actus corporis, quod genus quartum abstractionis si pertinet ad Physicam non continebitur tota Physica vno illo genere(quod ante posuimus)abstractionis.atque hæc quidem circa prædicta diuisionem dubitari possunt.

Solutio prima dubitationis.

Prædictarum autem quinque dubitationum priores quidem duas facile est soluere, cæteras autem minime. Ad primam igitur dubitationem respondemus, illam diuisionem non esse generis in species, quia genus significat naturam quandam diuersam à naturis specierum, & habet proprietates diuersas, & est prius atque vniuersalius quam quælibet species eius, at non existit aliqua scientia speculatiua generalis diuersa ab illis tribus, habens subiectum diuersum, principia item atque passiones, & quæ sit prior & vniuersalior quam Metaphysica. Deinde tota natura generis continetur in qua-

liber specie; at vniuersa cognitio speculatiua non cotinetur in vnaquaque scientia alioquin quælibet specularetur omnes res quæ pos sunt cadere sub speculationem. Ad hæc, si ponatur esse talis scientia proculdubio de illa & de aliis tribus diceretur scientia speculatiua, vniuerse sumpta:nam illa esset scientia speculatiua, quare præter illam generalem esser alia generalior, & sic in infinitum & semper existeret eadem dubitatio. Sed hæc nunc tanquam probabiliter di-· · Ca accipiantur, paulò enim infra ostendemus quo pacto scientia speculatiua possit dici vniuocè, saltem de Physica & Metaphysica. Non est etiam hæc divisio subiecti in accidentia, quia subiectu non prædicatur de accidente;hæc enim prædicatio,album est homo, nó est bona, nisi per accidens, at Philosophia & scientia speculativa rede prædicatur de Physica & Metaphysica & quia hoc est per se clarum, supersedebo afferre alias rationes. Neque verò est totius in partes, totum enim non prædicatur de parte sua, sicut hic sieri videmus; nam quod potest opponi de totis homogeneis, in quibus pars accipit appellationem totius, repellitur ea ratione, quia eiusmodi partes homogenez, sunt vnius naturz, non differentes essentialiter inter se, at illæ tres scientiæ speculatiuæ, essentialiter differunt inter se. Restat igitur, vt talis diuisio sit superioris quidem in sua inferiora, sed ita vt illud superius non sit genus, aut vniuocum quidpiam; sed nome ab vno ad vnum, quod vulgo appellatur analogum, quod non significat naturam diuersam ab analogatis, sed tantum rationé quandam communem, seu(vt vocant) conceptum formalem distinctum ab aliis, quo modo ens affectum est ad substantiam & accidens.Itaque cum vniuerse pronunciamus hoc nomen(scientia speculatiua)non significamus aliquam scietiam distinctam ab aliis, sed illis verbis explicamus ratione quandam communem scientiæ speculatiuæ, quæ inuenitur in omnibus doctrinis speculatiuis; talis autem ratio non est aliud quam esse scientiam cuius finis sit sola cognitio veritatis; quemadmodum hoc nomen ens, non significat naturam quampiam diuersam à substantia & accidente; omnem enim naturam necesse est alterutro illorum duorum contineri; significat igitur rationem quandam communem, quæ est habere esse vel esse actu, quæ ita communis est substantiæ & accidenti, vt non prius coueniat alicui superiori, sed immediate insit in ipsis, cum quadam tamen proportione; nam accidenti conuenit propter fubstantiam.

Ad fecundam dubitationem respondedum est, quantitatem pos- Solutio securise considerari bisariam, uno modo, ut est ens reale & accidens ma- da dubitatioteriæ primæ, & sic partim est prior, partim est posterior substantia. Materia enim posterior est quantitas, non duratione aut tempore,

b ii

sed tantum natura: Forma vero substantiali & composito, prior est tempore, ponimus enim quantitatem coæuam materiæ atque immediaté ei inhærentem ante formas substantiales qua de re postea latius agetur in hoc opere. & hoc modo, neque potest simpliciterabstrahi ab omni substantia neque sic consideratur à Mathematico, sed à Metaphysico: Altero modo potest accipi per se in ordine ad eas passiones quæ conueniunt illi, vt quantitas est, non autem respectu substantiæ cuius est accidens; quas proprietates considerat Mathematicus,& eas de quantitate vel figura demonstrat, sicut esse æquale vel inæquale, esse commensurabile; nam quod triangulum habeat tres angulos æquales duobus rectis, non accidit ex eo quia sit figura alicuius substantiæ vel corporis naturalis, sed quia est talis figura. Quoniam igitur Mathematicus omnes suas theoritas resoluit vsque ad figuram vel quantitatem, ibique sistit nullius substantie considerationem aut mentionem faciens; idcirco dicitur abstrahere quantitatem à substantia sed de abstractione Mathematica alio huius operis loco agetur copiosè. Præter illas autem duas considerationes quantitatis, quarum prior est Metaphysica, posterior Mathematica, est alia quæ pertinet ad Physicum, secundum quam consideratur quantitas vt est affectio rei naturalis, conferens ad motus & operationes Physicas quam considerationem docet Aristot.2. Phy. tex.18.ergo Physicus à nulla materia abstrahit quantitatem, Metaphysicus abstrahit eam à substantia Physici, sed non Metaphysicè sumpta: Mathematicus autem ab omni substétia. quantitas nanque ea ratione vt consideratur à Mathematico nullo modo pendet ex substantia.

Solutio tertiz dubitations .

Ad tertiam dubitationem, quidam respondent abstractionem Me taphylicam quæ lecundum rem & rationem fit à materia, duplicem esse, vnam per essentiam, qualis cernitur in Deo & intelligentiis, alteram per indifferentiam, quæ conuenit in prædicata transcendentia; vti est, bonum, verum, ens, quæ dicuntur secundum rem sic ab-Aracta esse à materia, quoniam indisferenter reperiuntur tam in rebus materialibus quam immaterialibus. Prædicamenta verò aiunt non tractari à Metaphylico nili quatenus funt partes entis, & in ipsis insunt prædicata transcendentia. Quod si Arist in Metaphysica verba facit de substantia corruptibili, hoc esse per accidens, vel repetendo ea quæ dicta fuerant ab eo in libris Physicis, vel vt liquidò ap-Refellitur ab- pareat discrimen inter substantiam corruptibilem & incorruptibifractiv à ma lem; ad cuius cognitionem in primis contendit nos perducere Meseria secondi taphysicus:Hæc illi. Quorum responsum, quoniam videtur parum indifferenti, & veritati & doctrinæ Arist.consentaneu, paucis refutabo; primum

Digitized by GOOGLE

enim illa duplex abstractio Metaphysica, secundum essentiam & secundum indifferentiam nunquam traditur aut nominatur ab Arist. sed tota fuit ab ipsis adinuenta, vt ita euadere possent multas & graues difficultates quibus vehementer premebantur. Deinde, rationi consentaneum non est dicere transcendentia esse Metaphysica & immaterialia, & abstracta secudum rem & rationem à materia, quia non solum inueniuntur in rebus materialibus, sed etiam in his quæ vacant materia; nam propter eandem caussam diceret aliquis ea predicata esse Physica & materialia, quandoquidem non solum insunt in rebus carentibus materia; sed in his que materiam habent. An non redargueremus eum qui affirmaret animal vniuerse sumptum quòd per se indifferens sit ad rationale & irrationale, esse potius rationale, quam irrationale? nam quod est indisferens ad aliqua, non magis referri debet ad vnum illorum quam ad alterum. si ens est indifferens ad res materiales & immateriales, non ideo fit, vt fit abstra-&um secundum rem à materia, sed ab veroque genere rerum abstrahi poterit, tantum secundum rationem; non secus atque animal tatùm ratione separari potest ab homine atque bruto. Quòd autem Refelliturqui aiunt de predicamentis ea non per se ac proprie considerari à Metaphysico, adeo rationi dissentaneum est, vt non egeat resutatione: na cossiderare per cum Arist.in 4. Metaphy.tex. 2. scribat non solum considerari à Me-sedecem Cataphylico ens, vt ens est, sed etiam passiones eius & species, quæ sunt regorias. substantia & accidens; principaliter tamen quæri principia & causas substantiarum: ídque declaret exemplo sensus & Grammaticæ; vnus enim sensus, ve visus, percipit colores, & omnes species eius; Grammatica item vna estistens, omnes voces speculatur: quare inquit Arist. terminans illum textum, Entis quoque quot species sunt, of species specierum speculari, vnius scientia genere est; & ibidem in fine text. 6. ita dicit, Quod igitur Vnius scientia est ens prout ens est & qua ei, prout enti insunt speculari, manifestum est, & quod non solum substantiarum, verum etiam corum que subffantiu insunt cadem speculativa est. Præterea, cum in libro sexto Metaphyfices remoueat à consideratione Metaphylici tantum ens per accidens, & quod lignificat verum & fallum, relinquat autem ei tres diuisiones entis, ynam in decem categorias, alteram in vnum & multa; tertiam in actum & potentiam: Ad hæc cum in 5. Metaphy. diligenter explanet significationes eorum quæ pertinent ad decem categorias; & initio septimi & duodecimi libri asserat Metaphysici esse potissimum agere de substantia, cum relique accidentium categorie sint propter substantiam. Cum hec igitur Arist.tam multis in locis tam apertè scripta testataque reliquerit, quis non videt cos qui contra sentium, Arist. repugnare? Veteres iij

etiam Peripatetici, aiunt accuratam scientiam prædicamentoru tra-Ctandam elle à Metaphylico, sicut videre potes in commentariis eorum qui interpretati sunt categorias Arist. Possumus etiam redarguere aduersarios ad hunc modum. Omnis scientia (authore Arist. 1. Post.)tria consideratur circa subiectú suum ; principia,passiones,& species eius; si ens ponitur subiectú Metaphysicæ, ergo metaphysica distincte considerabit species entis, sicut Philosophia naturalis propriè & scientifice declarat species corporis mobilis: Atqui proxima species entis sunt decem predicamenta, illorum igitur cognitio per se attinebit ad Metaphysicam:nam ad quam obsecto aliam scientia pertinere potest?cum in nulla tradatur aut tradi possit, vt perspicus est perlustranti animo omnes scientias, & ratio entis prædicamentalis excedat materiam cuiuslibet particularium scientiarum. Iam vero quid magis insulsum & ineruditum esse potest quam quod isti aiunt Arist.in Metaphy.agere de substantia corruptibili per accidés, cum videamus eum ad explicandam vim & naturam eius totum librum septimum & octauum, & bonam partem duodecimi, contulisse: Cum igitur dubitatio ab his soluta non fuerit, doceamus nos quo pacto illi fit occurrendum.

tationis terauctorem.

Ego sic statuo, tres partes esse Metaphysice, ac proinde triplicem esse considerationem eius; Vna est principalis & quasi finis ceterum tie secundum (propter quam talis scientia dicitur Metaphysica, Theologia, & omnium nobilissima)in qua tractantur res seiuncte à materia secundu rem & rationem, cuiusmodi sunt intelligentie & Deus: Altera est pars in qua declaratur transcendentia, vt ens, vnum, verum, bonum, actus, potentia; propter quam partem, Metaphylica dicitur vniuersalissima, & habere ius & imperium in ceteras scientias: Tertia pars eius, complectitur decem predicamenta. Sed quid nam causse est, dicet aliquis cur hec tria in Metaphysica tractentur? An quia omnis scientia(vt antea diximus)considerat principia, species, & passiones subiecti sui; Metaphysice autem subiectum est ens vt ens, cuius prime causse sunt intelligentie; passiones maxime communes, vnum, vérum, bonum; species proxime sunt decem categorie, quare non est mirum hec omnia complexu vnius Metaphysice contineri; & quamuis hec tria víque eo diuería fint inter se, vt videatur nihil esse commune intelligentiis, transcendentibus & decem Predicamentis, nihilominus tamen possunt rectè comprehendi vna seientia, quatenus in ea tractantur, prout habet ordinem & attributionem ad vnú, quod precipue in ea scientia spectatur, hoc autem in Metaphysica, est doctrina intelligentiarum, sicut ens est vnum quidpiam, quia licet immediate significet multas res, tamen significat eas per attibutionem ad vnum, nimirum ad substantiam. Non enim ea sola que sunt vnum quidpiam vel specie vel genere, cadunt sub vnam scientiam, sed etiam que Aristoteles vocat ab vno ad vnum, vt ipse docet 4.lib.Metaphy.tex.2.

## Soluitur alio modo tertia dubitatio. CAP.

VANOVAM terria dubitatio eo modo quo diximus fatis bene solui potest, nobis tamen candem rem acriori studio, see aliquam maiorique diligentia considerantibus (non enim in predicta listiam uniresponsione planè conquiescebamus) visum est eidem dubitationi versalem que alia ratione melius atque probabilius occurri posse. Et vt quod do-trasse transcere volumus facilius explicetur atque intelligatur; ponemus tres cendentia & conclusiones, in quibus explicatio sententie nostre continebitur. nes res sunt Prima conclusio oportet esse aliquam scientiam vniuersalem diuer-Barsa. sam à scientiis particularibus, que agat de transcendentibus, & iis, que sparsa sunt per omnes disciplinas (cuiusmodi sunt decem Predicamenta, & generales divisiones entis ) ita vt subiectum eiusmodi scientie sit ens vt ens, principia eius sint dignitates quedam generales;(quarum princeps est illa.Quodlibet est vel non est) species proxime, fint decem Predicamenta. Secunda conclusio.predicta scientia vniuersalis, non debet agere de intelligentiis per se, & vt sunt frientia qua species entis, sed tantum fortasse in ordine ad suum subiectum, ni- agre de tranmirum vt sunt generalia principia & vniuersales causse omnium en. seendentibus tium. Tertia conclusio. Necesse est esse duas scientias distinctas in- agit de intelter le; Vnam, que agat de transcendétibus, & vniuersalissimis rebus: ligentin. Alteram, que de intelligentiis. Illa dicetur prima Philosophia & scientia vniuersalis; hec vocabitur propriè Metaphysica, Theologia, Sapientia, Dinina scientia. Sed has tres conclusiones rationibus etiá confirmemus. Prima conclusio sic probatur; Ens vt ens, cum suis passionibus & proximis speciebus alissque generalibus attributis, est aliquid scibile, ergo consideratio eius & tractatio pertinet ad aliquam scientiam, sed non ad aliquam ex scientiis particularibus; tùm quia vel ad omnes, & hoc est absurdum, idem enim sepius repeteretur, vel ad vnam aliquam earum, at cur potius ad hac quam ad illam cùm tale subiectum vniuersale communiter insit in omnibus? tum etiam, quia cum quelibet earum sit particularis, si assumeret sibi tra-Ctationem entis vniuersaliter sumpti, transiret fines suos, & ex particulari scientia euaderet vniuersalis, ergo tractatio & consideratio entis vniuersaliter sumpti, & eorum que tali enti conueniunt, per-

tinet ad aliquam scientiam vniuersalem distinctam à sciétiis particularibus. Secunda conclusio na probatur: cum subiectum predicte scientie vniuersalis sit indifferens ad omnes species entis particulares siue materiales siue immateriales, non debet scientia consideras. ens vniuersaliter sumptum descendere ad tractationem & considerationem vllarum specierum eius particularium: nam vel descender ad considerationem omnium specierum, & sic scientia vniuersalis efficietur etiam particularis rimmo tollentur omnes scientie particulares, & vna tantum erit scientia omnium entium: vel descender ad species entium immaterialium, non autem rerum materialium; at id est contra rationem: cum enim ens, indifferenter se habeat ad ens materiale & immateriale, & comuniter de vtroque dicatur, aut non debet scientia agens de ente vt ens est, descendere ad considerationem entis siue materialis siue immaterialis, vt ita seruet modum sue considerationis, aut si transgrediens modum sui subiecti & fuæ considerationis, descedit ad inferiora & particularia entia, nulla ratio aut caussa esse potest, cur potius descendat ad considerationem rerum immaterialium quam materialium. Tertia conclusio facile probatur ex iam dictis, nam si que conueniunt intelligentiis per se, & vt sunt species entis, sunt scibilia in aliqua scietia, & non in illa vniuerfali, vt ostensum est, ergo in alia scientia distincta & diuersa, quare necesse est duas esse scietias diversas, quaru vna de intelligentiis per se agat, altera de ente vniuersaliter sumpto. Ex his liquet quomodo respondendum sit tertie dubitationi consideratio enim transcendentium & Predicamentorum, & item consideratio intelligentiarum non pertinet ad vnam aliquam scientiam, quod tamen in tertia dubitatione supponebatur.

tiones.

Verùm hoc loco existunt due dubitationes: Vna est. Cur si ita res Due dubita- habet vt diximus, Arist tamé vna scientia est complexus doctrinam transcendentiù & intelligentiarum? Altera est, si que dicta sunt concedimus, necesse etiam est quatuor esse scientias speculativas, Vnam, Physicam; Altera, Mathematicas disciplinas; Tertiam, eam que agir de intelligentiis; Quartam, illam vniuersalem, que agit de ente vniuersaliter sumpto.at ponere quatuor scientias speculatiuas, videtur Commentator inferre & habere pro absurdo in 1. Metaphys.com. Solutio prioris 47 disputans contra ideas Platonis.

dul itationis.

Ad priorem dubitationem relpodemus, paucissima esse que de intelligentiis secundum seipsas, & prout sunt species entis, scientifice cognosci & probari possunt cognitione naturali ex sensibus vel per sensus acquisita, quamobrem noluit Aristot, talem intelligentiarum doctrinam propter eius inlignem paruitatem seorsim tradere, sed alicui aliaru scietiarum adiungere: non est autem ei visum alij scientie commodius adiungi posse quam illi vniuersali que agit de transcendentibus, propterea quod in ea necessario agendum est de intelligentiis, prout sunt communia principia & vniuersales caufse omnium entium; Ex qua cognitione deuenitur in notitiam eorum que intelligentiis conueniunt secundum seipsas: Etenim cognitio intelligentiarum, prout sunt species entis, & earum rerum que per se ac propriè illis conueniunt, non alia via naturaliter à nobis parari & haberi potest, quam ex cognitione earundem, vt sunt principia entium. Quocirca Arist. 12. Metaphys.non alia via inuestigat & colligit attributa intelligentiarum, quam ex eo quia æternum motum efficiant. Aristor.igitur docendi commoditatem secutus & amplexus, doctrinam intelligentiarum coniunxit cum doctrina illa vniuersali quæ agit de ente vniuersaliter sumpto.

Ad posteriorem dubitationem respondemus, non debere videri absurdu, si ponatur quarta scientia speculativa cum ad id nos manifesta & necessaria ratio, vt diximus, cogat & impellat: Auerr. auté no fimpliciter negat quartam scientia speculariuam; sed talem tatum, Auerreis nedualis deberet esse illa de ideis Platonis. siquidé ea partim esset Me-gat esse quare taphylica, partim Phylica: nam ideæ quatenus sunt immateriales & tam sciential immobiles, sunt res Metaphysicæ; quatenus autem sunt quidditates speculatinam. rerum naturalium, eiusdem rationis cum illis, vt volebat Plato, sunt res Physice; atque ita sunt medie inter res diuinas & naturales, quod Auerr. ducit absurdum; nam in eodem lib.1. Metaphysicæ, com.39. ita scribit, Notum effe per se, quod nulla natura est media inter abstractum & materiale; bac enim duo cotraria, aternum & corruptibile, manifestum est quod sunt immediata. Sed hoc dictum Auerr. si vt sonant verba simpliciter intelligatur, falsum est, vt manifeste patet in anima rationali; quæ media est inter formas omnino abstractas, & formas omnino mareriales. Non solum autem non est absurdum ponere quarta scien- videri sciens tiam speculatiuam; sed etiam qui poneret quintam quadam, hoc est tiam quaessi scientiam Dei, secundum ea quæ possunt de eo naturaliter cognosci, de Deo, didistinctam à scientia intelligentiarum, is iudicio nostro non pessime debere ab es: sentiret. Nam in distinctione scientiarum duo considerari solent, ni- que est de inmirum diuerlitas obiectorú & diuerlitas rationis formalis, seu modi telligentino considerandi, vel secundum alios diuersitas abstractionis, ex qua putant præcipuè petendam esse scientiarum distinctionem; sed vtrumque horum declarat maiorem elle distinctionem inter scientia Dei, & scientiam intelligentiarum, quam est inter scientiam intelligentiarum, & scientiam rerum naturalium. Cum igitur hæ duæ poste-

mores scietiæ, inter se distinctæ sint, multo magis erit distincta scien-

tia Dei, à scientia intelligétiarum. Minor ita probatur; Maior est distantia & diuersitas inter Deum & intelligentias, quam inter has, & res naturales, siquidem maior est distantia inter finitum & infinitum, quàm inter duo finita. Præterea, plura funt communia intelligentiis & aliis creaturis, quam Deo & intelligentiis, & ea in quibus Deus distinguitur ab intelligentiis sunt plura & insigniora. Quare sisspectetur diuersitas obiectorum, liquidò cernitur maior diuersitas inter scientiam Dei,& scientiam intelligentiarum, quam inter hanc & scientiam rerum naturalium. Similiter etiam idem perspecuum erit si spectetur diuersitas abstractionis; nam res naturales, sunt penitus immersæ materiæ sensibili; res Mathematicæ sunt abstractæ à materia sensibili ratione tantum; intelligentiæ secundum rem & rationem, verum habent in se materiam quandam spiritualem & Este in intel- metaphysicam; Etenim esse in potentia, esse mutabile, esse imperfeligentin ali- chum, esse limitatum, esse compositum, subiici, recipere, participare, quid materia dependere, multiplicari, hæc inquam omnia, nescio quid sapiunt materiæ & potentialitatis. Deus autem ab omni ratione materiæ, qualiscunque ea sit, est purus & liber. Cum igitur longe alia sit in Deo abstractionis ratio quam in intelligentiis, necesse erit scientiam Dei etiam hanc ob causam, diuersam esse à scientia intelligentiarum, non minus quam hæc est diversa à scietia rerum naturalium.

litatu 👉 potentialitatis.

> Quid de eo quod tangitur quarta dubitatione nonnulli Philosophi opinentur.

est ve quartam dubitationem enodemus.

Atque hæc quidem probabiliter à nobis dicta sint:nam ea subtilius consideranda & rectius diiudicanda aliis relinquantur. Proximum

Antonius Mi randulanus de eversione

VIDAM ætatis nostræ non contemnendus Philosophus in quodam opere suo Philosophico; astirmat vnam tantummodoesse scientiam rerum omnium, cuius subiectum sit ens fingularis cer- vt ens, complectens in se omnia tanquam passiones, vel modos, vel taminu li.13. species entis; cas verò quæ appellantur scientiæ, vt Physica, Metaphysica, Mathamatica, non tam esse scientias inter se diuersas, quam vnius scientiæ partes; non secus, arque doctrina animalium, plantarum, & metallorum, sunt partes vnius Physiologiæ; Diuisio autem scientiarum, inducta est non propter varietatem scibilium, fed propter maiorem commoditatem discendi, ne multitudo scibilium confusionem afferret; & angustam atque infimam ingenij humani vim captumque obrueret. Sicut enim vasa angusti oris, ma-

gnam aliquam aquæ copiam simul infusam respuunt, guttatim autem instillatam totam recipiunt; sic angustiæ humani ingenij quæ simul coniuncta non accipiut, ea variè diuisa & distincta, non ægrè percipiunt. Atque hoc ipsum eleganter docet Crassus apud Ciceronem in 3. lib. de Oratore, affirmans primum quidem fuisse vnum quali fontem sapientiz, eum autem postea ceu in multos scientiarum riuulos deriuatum ac diductum fuisse, vt quæ simul complicata & coniuncta, ægrè poterát ab hominibus addisci, ea varie disiuncta & dispertita, commodius & facilius perciperetur. Hanc autem opinionem suam Philosophus ille conatur persuadere his argumentis. Primo, Arist. 4. Metaphy. tex. 2. ait, secut vnus sensus v.g. visus, percipit omnes colores sibi subiectos, & vna doctrina Gramatica considerat omnes voces, ita esse vnius scietiæ, ens vt ens, & omnes species entis, ac specierú species speculari. Secudo, ens vt ens, & vt in se continet omnia entia, est scibile per vná scientiam, quippe cum sit vnú, saltem secundum vnitatem analogică, vel potius secudum eam quæ dicitur ab Arist. ab vno ad vnú, quæ vnitas sufficit ad rationé scientiæ; sicut vna est scietia Physica considerans corpus naturale & omnes eius species, affectiones, cunctáque quæ in illo cotinentur; quare sicut est vna scientia omniù rerum naturalium, ita esse poterit atque erit vna scietia omnium entium. Tertiò, si quid obstaret quominus posset esse vna scientia omniŭ entium, id esset fortasse, vt multis placet, varietas abstractionu à materia, que cernitur in rebus scibilibus. & vulgo putatur necessaria esse ad constituedam vnitatem & distin-Ationem Icientiæ. Etenim longè alia abstractione à materia, res Metaphylicæ quàm Mathematicæ & Phylicæ habent, sed hoc nihil est; ergo nulla caussa est cur non possit esse vna scientia omniú entium: Minor probatur, nam si diuersitas abstractionum faceret diuersas scientias, non posser vna sciétia complecti diuersas abstractiones; at Metaphyfica cotinet in se omnia tria genera abstractionum, siquidé abstractio secundú ré & rationé à materia, reperitur in intelligériis, abstractio secundum ratione tatum invenitur in transcendetibus & in quatitate; abstractio Physica, quæ est tantum à materia signata, reperitur in substătia prædicametali, & in substătia generabili & corruptibili, de qua copiose agitur in 7.& 8. Metaphy. Adde, quod Geometria & Arithmetica habentur inter se diuersæ scientiæ, quæ tamé vno genere ac modo abstractionis continétur. Quartò, facultas quæ ponit discrimé inter aliquas res, debet eas de res cognoscere; sic enim de sensu communi argumentatur Arist. 2. de Anima; sed est aliqua differentia inter res Metaphylicas, Mathematicas & Phylicas, eaque differenția est scibilis per vnam aliquă sciențiă; ergo illa eade scieția,

tam res Metaphylicas quam Phylicas, atque Mathematicas confiderabit, quare omnes res subiicientur vni scientiæ. Hæc pro opinione illius Phylosophi.

Refellitur fu-

Verum ex sentétia non est probanda: 1. quia tollit veram distinpradicta opi- ctionem scientiarum tot iam sæculis ab omnibus probatam, receptam, & ab Arist. in 6. Metaphy. alissque in locis traditam, declaratam, atque confirmatam. 2. Arist. in primo Post. 43. docet nos cognoscere, ac diiudicare quæ scientia sit vna, & quæ scientie sint inter se diuerlæ, scribens, eam esse scietiam vnam, quæ vnius subiecti propria principia, species, & affectiones considerat, eas verò scientias es-Te diuersas inter se quarum principia ita sunt diuersa, ve principia vnius non sint sub principiis alterius, nec principia vtriusque sint sub principiis alicuius scientiæ superioris at claru est ita se habere principia physica, Mathematica, & Metaphysica; id quod manifestius erit ex iis, quæ inferius dicemus de subalternatione: & sanè doctrina illa Arist.de vnitate,& diuersitate scientiarú, planè superuacanea & inanis esset, si nulla esse posset diversitas scientiarum, & omnia compre-Vnaqueque henderentur vnica scientia.3. Diuersas esse tres scientias illas speculatiuas, quiuis in philosophia exercitatus, clarè perspiciet, si consideculatina, ha- rat quam sit diuersus modus vniuscuiusque scientiæ, in demonstradis, tractandisque rebus sibi subiectis. Na physicus procedit ex causdendi & de- sis, vel ex effectibus, vel accidentibus, vel signis, vel aliis rebus; quæ sensibus, experientiaque perceptæ & exploratæ sunt. & nunquam quoad eius fieri potest, à sensu & experientia, vel latum(vt dicunt) vnguem discedit. Metaphysicus, quia circa res vniuersales, & abstractas versatur, procedit ex principiis quibusdam, atque propositionibus maxime generalibus, & naturali lumine rationis manifestis. Mathematicus autem in conficiendis suis demonstrationibus, non spectat essentias rerum, neque proprietates, prout manant ex assentia, neque curat an medium quod assumit ad demonstrandum, sit caussa rei domonstrandæ, vel effectus, per se, an per accidés: propriè, an communiter ei coniunctum sit: neque robur suarum demonstrationum capit ex sensibus & experientiis (loquimur autem hic de puris Mathematicis, quales funt Geometria, & Arithmetica; nam Perspectiua & Astromania nituntur etiam sensibus & experientiis) sed hoc vnum curæ Mathematico est, vt medium habeat necessariam, euidentémque connexionem cum quæstione quæ demonstranda demonstrandis, tractandisque rebus apertissime declarat, testaturque nullo modo fieri posse, ve vna tantum se rerum omnium scientia.atque hinc patet solutio quartæ dubitationis.

scientia spebes peculiare

Restat nunc, vt ad argumenta pro illius Philosophi opinione allata

leta breuiter respondeamus. Ad primum respodetur. Arist. loqui eo ciones illimo in loco de Metaphylica, ut perspicuum est consideranti antecedentia & consequentia, dicit autem Metaphysicam considerare species omnes entis non simpliciter & absolute, sed cum adjunctione illius particulæ(quot funt) quo verbo innuit Metaphysicum considerare species entis secundum numerum, distinctionem, ordinem, vel subordinationem earum inter se:nimirum, quia sunt genera quædam, & gradus entis, in quos ens per primas, & generales divisiones distribuitur. Ergo corpus naturale exepli gratia, quia est genus quod- consideratio dam, & gradus entis (ens enim diuiditur in ens naturale, mobile, & entu naturaimmobile) quidditatiue consideratur à Metaphysico, quatenus est lu vel mobilio talis gradus entis, & ab aliis gradibus distinguitur; nam qui conside- partim sit Me rat diuisionem aliquam, idem considerare debet, & id quod diuiditur, & membra dividentia; quare si Metaphysici est tractare divisio- sua, nes generales entis, eiusdem erit declarare & tractare ea, in quæ diuiditur ens. ex quo fit vt Metaphysici sit declarare quid sit corpus naturale,& demonstrare quòd sit, si quidé opus id fuerit; quam rem Arist.insinuat.6.Metaphy.tex.1.at corpus naturale, no vt est species quædam,& gradus entis, sed vt est genus quoddam in se continens omnes res naturales, non pertinet ad Metaphysicum, sed ad Physicum.is enim agit de corpore naturali in particulari, secudum omnia quæ in ipso continentur. Signum autem eorum, quæ diximus, illud est, quod Metaphysicus generatim tantum agit de corpore naturali, nec ad vllá eius specié in particulari tractandam descendit, Physicus auté ipsum cosiderat no in comuni, nec vsquam declarat quid illud fit; sed totus occupatur circa species eius, vel circa principia & affe-Ationes, vt pertinet ad motu, & sensibus atq; experietiis subiiciutur.

Ad secundam, & tertiam respondemus, caussam cur non possit esse vna scientia entis, & omnium quæ continentur in ente, sicut est vna scientia corporis naturalis,& omnium, quæ in eo continentur, paulò supra fuisse à nobis expositam, in secunda, & tertia ratione, quibus vsi sumus ad astruendam diuersitatem scientiarum. nempe maxima diuersitas tum principiorum, tum modi procedendi & demonstrandi, quem sibi proprium vendicat vnaquæque scientia, non patitur omnia vnius scientiæ amplexu comprehendi.

Ad quartam respondemus à Metaphysico poni discrimen inter fu,id, quod fubiecta scietiarum particularium, eaque ab illo cognosci co modo, ponis discriquo dictum est in solutione primi argumenti. Vel aliter; sicut sensus men inter communis ponens discrimen inter albu, & dulce, cognoscit vtrumque, non per vnicam speciem: sed per aliam speciem cognoscit alberevtrásque bum, & per aliam dulce; sic idem intellectus, qui ponit discrimen cognoscere;

intelligi dum

inter res diuerlarum scientiarum, eas cognoscit: non per vnicum habitum scientiz, sed per diuersos habitus: alioquin, si discrimen inter duas scientias semper referri deberet ad vnam aliquam scientiam communem, arque distinctam, res profecto abiret in infinitum; nam etiam discrimen inter illam scientiam communem, & alias pertineret ad aliam scientiam: vt item discrimen inter illam, & cæteras, pertineret ad aliam, & sic deinceps in infinitum. Verum cum de quarta dubitatione, satis supérque dictum sit, veniendum est ad enodationé quintæ dubitationis, quæ & grauior est, & non minus difficilis ad explicandum,

Explicatur quinta dubitatio.

Solutio quinsa dubitatio-

E anima rationali, quid senserit Arist. sunt tres opiniones apud Peripateticos: Vna est Alexandri, qui vult eam esse formam naturalem hominis generabilem, & corruptibilem: Altera est Auerr.qui negat eam esse formam dantem esse naturale homini, sed tantummodo affistentem corpori, & in eo operantem, quo modo etiam communiter dicitur intelligentia esse forma, & anima cæli: Tertia est D. Thomæ qui arbitratur animum nostrum, etiam secundum Aristotelem, & immortalem esse, & veram atque naturalem formam corporis: quarum opinionum perspicuè constat solam tertiam esse veram quænam autem propior, & congruentior sit doctrinæ Atist.summa Philosophorum dissensione certatur. Sed vtcunque sit (neque enim hoc loco talis controuersia diiudicanda est) illud certè affirmari potest, secundum opinionem Alexandri, scientiam animæ rationalis esse penitus Physicam, non minus quam cuiuslibet aliarum formarum naturalium; secundum verò opinionem Auerr. catenus esse Physicam, quatenus est forma assistens corpori, & in co exercens functiones intelligendi, simpliciter autem & secundam sua quidditatem, non esse Physicam, quemadmodum intelligétia, prout allistens orbi cælesti largitur ei sempiternum motum, cognoscitur à Physico; per se autem, & (vt dicunt) quidditatiue, à Metaphysico sciri debet: tota igitur difficultas existit secundum tertiam operationem. Quamobrem ego sic statuo, etiam si Arist. senserit (quod nos pro cernalem no post to habemus) animam rationalem esse immortalem, & verum actum seperfelte co- corporis; nihilominus tamen scietiam eius non posse à Physico pergnoscià Phy- sectè cognosci ac tradi; sed tátummodo aliqua ex parte. Hoc autem ita confirmo. Si anima rationalis simpliciter scitur à Physico; aut cognoscitur ex propriis caussis eius, aut ex propriis effectibus & opeessentiam separabilem, bos determinare pertinet ad Philosophum primum:

Rrobaturani-

rationibus ipsius; sed neutro modo perfecte cognosci potest à Physico, ergo, &c. Maior per se patet, nam bifariam tantum contingit aliquid demonstrare vel scire, aut à priori, id est ex caussis, aut à posteriori, id est ex effectibus; Minor autem probatur, primò ostendé-, do caussas anima rationalis sciri non posse à Physico, postea demóstrando, neque proprias operationes eius ab eo cognosci posse. Caussa efficiens proxima anime rationalis est Deus, ex nihilo producens eam, non per motum Physicum, sed per creationem, vtens virtute infinita ad eam creandam; at neque physicus potest cognosscere fieri aliquid ex nihilo, neque aliquid de nouo immediate pro- Physicae est. duci à Deo, neque esse aliquam productionem, que non sit motus, non potest covel mutatio Physica; neque in natura existere aliquod agés quod ha- grosser. beat infinitam vim secundú vigorem. Hæc enim vt possint naturali lumine cognosci, attamé non queunt rationibus Physicis percipi &. demonstrari. Finis autem anime rationalis vltimus quidem, in quo solo potest animus conquiescere, est supernaturalis, consistens in clara visione Dei. Media item quibus opus est ad consequendum illum finem, supernaturalia sunt; finis autem non vltimus; sed qui potest contingere in hac vita, duplex est: vnus speculatiuus, consistens in perfecta cognitione rerum divinarum; alter activus, qui politus est. in vsu atque functionibus virtutum moralium & ciuiliú. Clarú auté. est neutrius finis cognitione à Physico percipi, aut tradi posse: oporteret enim eum tenere scientiam rerum divinarum, in qua est sinis speculations; aut virtutum moralium; in qua est actions: Physicus etiam docet eundem elle finem vltimum partis, atq; totius; cùm non. possit esse perfecta pars remota à toto, at cum anim<sup>o</sup> sit immortalis. homo autem mortalis; impossibile est, physicè loquendo (neq; enim. Phylico cognita esse potest resurrectio mortuorum) vitimum finem. & perfectionem vtriusque eandem este: Forma verò, seu proprius gradus formalis, per quem anima rationalis differt & ab intelligentiis & à ceteris formis naturalibus, continet duo: vnú est, ipsam esse formă materiæ cui dat esle, quare distert ab intelligetiis; alterum est 🗆 no esse forma educta ex potentia materiæ, atq; separabile esse & immortalem: qua nota secernitur ab aliis formis naturalibus. atq; hoc. posterius, quod est precipuum & magis attingir quidditaté anime, non potest sciri à Physico: forme enim omnino Physice, vt supra diximus, & Arist. confirmat. 2. lib. Phys. tex. 19. sunt minus abstracte. quàm Mathematice, quippe cum fint (veluti fimum) re atque ratione inseparabiles à materia. Cui rei fidem etiam facit D. Thom.in 2... Phy.super tex.26, his verbis, Quomodo se habet anima rationalis secundum quod eft separabilis, & fine corpore existere potens, & quid se secundum sua

Idem scribit atque issdem propernodum verbis Scotus in suis Commentariis (quidem ipsius funt) super Metaphy. Arist. in 6. lib.exponens textum 2. Præterea, si operatio animæ rationalis aut est per se corporea aut non est sine corpore, non est ipsa anima separabilis a corpore; sed Physicus non potest cognoscere animam, nisi prout operans in corpore dependet ab obiecto corporeo, hoc est à phantalmatejergo non potest cognoscere illam vt est a corpore separabilis. hæc manifest i sunt ex his quæ scribit Arist, tum 1. de Anima tex.13.tum in 3.lib.textu.39.Porro materia de qua Physicus agit, ea tantum est de cuius potentia per transmutationem Physica formæ naturales extrahuntur in actum, & semper ex æquo respondet formæ cuius est materia. Nam cum materia & forma numerentur in his quæ sunt ad aliquid, inter vtramque esse debet certa quædam & rata proportio; vt quanta est potentia passiua materiæ, tanta quoque sit potentia formæ; & quod in vna possibile est, sit etiam possibile in altera: alioquin, cum neq; materia sine forma, neq; sine materia forma possit cohærere(hoc enim ingenium est relatiuorum, vt si ponatur aut tollatur vnum, alterum quoque vnà poni aut tolli necesse sit) si potentia passiva materia amplior esset quamuis informatiua ipsius formæ, aut contrà, hæc latior quàm illa) necessariò alterutra superuacanea esset nec vllum vsum haberet. Cum igitur anima rationalis neque habeat materiam, ex cuius potentia educatur, vt quæ à Deo procreatur ex nihilo; neque eam, quæ sit omnino par, & æquè respondens illi; nam si est immortalis, habet suapte natura. vim & facultatem ad informandam materiam infinito tempore; cùm tamen nulla materia, aut corpus existat, quod infinito tempore possit ab ea informari. Itaque datur informatiuum quidem infinitum, informabile verò minimè, & homo est immortalis ratione animæ rationalis, ex parte verò corporis nequaquam. Cùm igitur hæc ita se habeant, perspicuum est nullam caussam animæ rationalis à Physico sciri posse.

Sed de causis satis, veniamus ad effectus & operationes. Duo sunt quæ manant ex natura animæ rationalis, vnum quidem, duæ illæ potentiæ (siue re disferant inter, se siue non) intellectus, & voluntas; alterum verò actiones, quæ ab his potentiis proficiscuntur, cuiusmodi sunt intelligere & velle; horum autem nihil per se ac simpliciter pertinet ad scientiam Physicam: Nam illæ duæ potentiæ, sunt incorporeæ, & abiunctæ à materia, quæ non manant ex anima rationali, vt est forma Physica, quæ vnita materiæ, existit actus & persentiali, vt est som persentialisment en experiment and som persentialisment en experiment en

Intellectiu & Ctio corporis; cuius signú est, quod tales potentiæ insunt animæ rawduozas, non tionali etiam cum separata est à corpore; & quamuis in codem instanti stanti temporis, anima creetur, & simul vniatur corpori, tamen prius simt per sepe natura est, eam creari, & habere esse per se, quam informare materia: tetia Physica. in illo auté priori ligno naturz, iam infunt in ea prædictæ potentiæ. Intelligere auté neque subiectiue, neque effectiue, neq; formaliter, neque terminatiue, seu obiectiue, est quidpiam Physicum. Non subiectiue, quia talis actio recipitur taquam in subiecto in potentia intellectiua, quam ostendimus non esse Physica, cum nullius corporis sit actus; non esfectiue, quia talis operatio esficitur ab anima rationali, vt est immaterialis, & per se subsistés, atq; separabilis à corpore; alioquin esset actio comunis animæ, & corpori, veluti est ali & sentire, quod manifeste falsum est, & contrarium his quæ scribit Arist. in 2.lib.de Gen.Animal.c.3. Præterea, si animus intelligit quoniá est coniunctus & consociatus corpori; ergo ab eo solutus & distractus, nihil posset intelligere. Nec formaliter ipsum intelligere est aliquid Physicu.etenim per se non est motus Physicus, sed potius actio quadam immaterialis, ac propè diuina. Neque postremò terminatiuè; nam obiectum intellectus ad quod terminatur actio eius, transcédit fines Physiologie: quippe cùm cotineat multa, que nullo modo sunt res Physicæ, vt intelligentias & Deum. Ac licet modus intelligendi quem habet animus noster dum est in corpore sit quodam modo Physicus, quia sit cu discursu qui assimilatur motui Physico, & pendet obiectiue à phatasmatibus que sunt res physice, atque hanc ob caussam à physico, & possit & verò debeat considerari, idem tamen ob eas quatuor caussas quas proxime ante exposui, no est physicus: & certè modus intelligendi, quem habet animus noster à corpore seiunctus, quin is physicus non sit, nec ad physiologiæ doctrinam pertineat, negari non potest. Iam verò operatio voluntatis, quæ est welle, cum nullius corporis, aut motus physici legibus teneatur, nec per se subiaceat ipsi cælo, à quo tamen physici docent omnes res naturales necessarió pendere, nullo modo debet, aut numerari in rebus physicis, aut scientia naturali comprehendi. Sed video me disserendi studio, & huius disputationis suauitate ac iucunditate captum, longiùs quam vellem processisse; quare pedem referamus, & ad paucas propositiones reuocemus ea, in quibus est posita solutio proposita dubitationis, & nostræ opinionis explicatio.

Sit igitur prima propositio. Sciétia animæ rationalis, non est simpliciter & omnino physica. Hoc no eget probatione, cùm accurate, datio quaconioseque demonstratum sucrit in pracedenti capite. Secuida proscientificamente. copioséque demonstratum fuerit in præcedenti capite. Secuda propolitio. Scientia animæ non est omni ex parte Metaphylica: Multa enim sunt, que de anima rationali tractari debenț à Physico. que autem sint eiusmodi breuiter declarandum est. Primò, quòd pro-

Eles Physicus de anima rationali.

ductionis anima rationalis, sicut caterarum formarum naturalium. Quarres tra- sit naturaliter fixum, ratum & prefinitum tempus: nam quemadmodum aliæ formæ producuntur simul atque materia ritè præparata, & disposita fuerit; sic etiam anima rationalis: adeo vt possit dici esse finis generationis humanæ, non quidem internus, hoc est, qui per dispositiones præcedentes educatur ex potentia materiæ; sed externus, id est qui in codem instanti, in quo materia disposita est, producatur à Deo, & copuletur materiæ. Secundò, quia vnio animæ rationalis cum materia est naturalis, partim, quia respectu materiæ efficitur, propter dispositiones Physicas inductas ab agente naturali; partim etiam, quia talis vnio fit ad modum formaru naturaliu, hoc est. non per solam assistériam aut operationem; sed per veram, & naturalem informationem, dando esse materia. Tertiò. Quia est cirale YELD prima corporis naturalis & organici, ipsum viuificans, conseruans, mouens & regens. Quartò, quia constituit hominem in certa quadam specie viuentium, ita vt homo quà homo, & sit, & numeretur in rebus naturalibus, propter animam rationalem. Quinto, quoniam cum vna tantum anima sit in homine:cæterarum tamen animarum facultatibus mirabiliter instructa & adornata est, earúmque functiones & munera ita expler, vt homo melius alatur, & sentiat excellentius per vnam animam rationalem, quàm vel planta per animam vegetatiua, vel brutum per sensitiuam. Sextò, quia per animam rationalem homo intelligit, & vult; sicut enim animaduertimus nos sentire, ita deprehendimus nos esse qui intelligimus, & volumus.quod neutiquam accideret, si anima rationalis non esset vera, & naturalis forma hominis. Septimò, quia intellectus per se est in pura potentia ad intelligendum, quia intelligere est quoddam pati, quia homo in intelligendo dependet à phátalmate; quia intellectio fit per discursum & mensuratur tempore, quia intellectus practicus & voluntas, sunt principia motuum, & actionum humanarum. Hæc igitur, & si qua sunt alia his similia, tractabit Physicus de anima rationali. Tertia propositio. Nonnulla sunt, que neque Physicè, neque Metaphysice, neq; per vllam scientiam humana sciri possunt de anima rationali; sed habentur cognita ex sacris literis, &per lumen fidei Que sant es nobis divinitus infusum, cuius generis sunt hæc. Primò, quis sit vltimus finis simpliciter animæ rationalis, & quæ sint necessaria ad talé ma rationalis finem consequandum. Secundo, quis sit status anime rationalis post arriò agnossi mortem hominis, an maneat apud nos; an potius concedat alio; an missiper lumen omnes anime in vnum locum conueniant, vel aliz in alium, quæ sit, & vbi, talis varietas locorum; quid intelligant, quid agant, & quomodojan perpetuo erunt spoliatæ corporejan reuersuræ sint ad cor-

pus, & num ad ide, an ad diversa; quomodo possir sieri eiusmodi reuersio, & quado. Tertiò. Si animus est immortalis, quonam consilio iunxit illum Deus cum mortali corporetvidetur enim monstrosa talis coiunctio, nam licet prædictæ obiectioni occurri possit dicendo, Deum à principio cum hominem condidit; immortalitatem, quam natura denegauerat. corpori per gratiam dedisse, ita vt si præceptis eius obedirer homo, illo singulari munere adiutus & conseruatus, mortis penitus expers vitá ageret immortalé.licet, inquam, hoc verè possit respoderi, tamé hoc naturaliter cognosci nequit, sed ex sacris literis acceptum, fide tenemus. Non est igitur dubium, quin multa de anima rationali cognita habeamus, quæ à, nulla scientia humana discere potuimus, sed sacrosance Christiane, fidei referre accepta debemus. Quarta propolitio. Hinc necessariò esficitur, ve perfecta scientia eorum omnium que conueniunt anime, sit mixta ex tribus doctrinis, ná partim est Physica, partim Metaphysica, partim est do-Ctrina revelata.ex quo fit, vt scientia illius sit maxime difficilis, prestans & admirabilis, vt vel hac de caussa verissimè dictú fuerit illud à Regio & divino vate, Mirabili facta est scientia tua ex me, confortata est, mon potero ad eam. Sed quia hæc quæ diximus non vacant difficultatibus, eas nunc breuiter expediamus.

Contra ea qua dicta funt, ponuntur nonnulla dubitationes.

OCTRINAM alicuius rei bene fuisse constitutam, illud est Otto dubl indicio, quòd ex ea, quæcunque existunt difficultates paruo varione. negotio solui, & explicari possur. Quocirca, vt appereat quæ supra diximus, ea vera & firma esse, ponemns hic nonnullas dubitationes, quibus explicatis veritas sententiæ nostre illustrior existet. Prima dubitatio. Si doctrina animæ rationalis no est Physica, cur ea Arist.tractauit in Phys.hoc est in.3 de anima? Aut cur de anima nostra separatim non scripsit,& diuersam doctrinam instituit?Secunda dubitatio, Si doctrina animæ non pertinet ad Physicam ad quam ergo scientia alia pertinere potest? Si ad Metaphys.cur eam Arist. in in sua Metaphysica ne attigit quidem?& sanè formæ Metaphys sunt omnino immateriales, hoc est, re, & ratione separatæ à materia, qualis non est anima rationalis. Nó posse autem hanc scientiam referri ad Mathematicas disciplinas, manifestius est, qua vt probari debeat. Tertia dubitatio. Si doctrina animæ rationalis non est Physica tantùm, nec Metaphyfica, nec Mathematica, ergo dabitur quarta scietia speculativa, quare nulla 'erit tripartita illa divisio scientiæ speculatiuz primum tradita ab Arist.post ab omnibus peripateticis recepta

& celebrata. Quarta dubitatio. Illa forma subiicitur scietiæ naturali. cuius generatio est naturalis, sed generatio hominis est naturalis, ergo forma eius, quæ est anima rationalis comprehéditur scientia naturali? Minor probatur partim ex co, quia sol & homo generant hominem, vt scriptú est. 2. Phys. 26. partim etia quoniam Arist. latissimè disserit de generatione hominis in lib. de Gen. animal. etiá respectu animæ rationalis, vt licet videre in 2.lib.illius operis c.3. Quinta dubitatio. Is agit quidditatiue de aliqua re, qui dat eius definitionem, definitio enim explicat natură, & quidditatem rei quæ definitur: sed Philosophus naturalis tradit definitionem communé omni anima; etiam rationali: ergo quidditatiue, ac simpliciter cosiderat eam: Minoris veritas perspicitur ex his quæ Arist. 2. de Anima tex.7. scribit hoc modo, Si autem aliquid commune in omni anima oportet dicere serit Viique primus actus corporis naturalis, instrumetalis, coc. Sexta dubitatio. Arist.in 2. Metaphy. à tex.21. ad 26. multis verbis ostédit eiusdem esse perscrutari materiam, & formam: cùm materia, & forma sint in his, quæ vocantur ad aliquid:sed Philosophus naturalis agit de materia propria animæ rationalis, hoc est, de humano corpore cuius illa est έρτελέγεια, ergo tractabit etiam de anima rationali. Septima dubitatio. Homo, vt homo, est res quædam naturalis, quæ ad nullam aliam scientiam referri potest, quàm ad Physiologiam: sed homo est homo propter anima rationalem, ergo cognitio eius pertinebit ad eandé disciplinam. Octaua dubitatio. Illa definitio hominis, animal rationale; vel, animal corpore & anima rationali constant, Physica est, ergo similiter partes ipsius erunt Physicæ, quarum partium Solutio dubi- vna, & quidem principalis, est anima rationalis. Sed ad has dubitationes ita responderi potest. Ad primam, Arist.in libris physicis agit de anima rationali quatenus ea habet aliqua phylica, & communia cum aliis formis physicis: Sed quæres, vbi Arist. exposuit cætera attributa animæ rationalis, quæ non sunt physica?an ea tractare supersedit, quia fortasse non possunt lumine natura liquidò cognosci, & demostratiue probari?an ea tractauit in libris Exotericis de Anima? quorum métionem ipse facit in fine primi libri Ethici; vel in iis quæ de Anima scripsit ad Eudemum, cuius operis meminit Themistius in 3. de anima? Habuisse auté in animo Arist, post libros de anima & libros Metaphy.tractare nonnullas grauiores, & obscuriores quæst. de anima rationali, videtur ipsemet innuere in 3.de Anima tex.36.& in 12.lib.Metaph.tex.17. Ad 2. Ad quas scientias pertineat absoluta cognitio animæ rationalis, declaratú fuit in præcedenti capite propolitione quarta, nimiru, partim ad Phylicam, partim ad Metaphylicam, partim etia ad doctrinam reuelatam. Adz. Diuersam esse debere

tationum.

Nota.

**scientiam** 

scientiam anima, ab aliis scientiis speculatiuis, eamque non simplicem esse sed varia & multiplicem, ex tribus nimirum doctrinis concretam, satis perspicuè demonstratum est in præcedenti capite. nec Non est soitsi quis scientiam anima rationalis ab aliis scientiis speculatiuis di- tia animara uersam faceret, omnino aberraret. quanquam ego non video, quo-tionalu, vna modo talis scientia partim Physica, partim Metaphysica, partim e- fed waria tiam ex reuelatione pendens, vna & simplex scieria dici, aut esse pos-multiplex. sit. Ad 4. Nos vitro concedimus, animam rationalem pertinere ad Physicu, ea ratione vt est terminus generationis humana, & vt procreatio eius fit certo quodam tempore naturaliter constituto, non aliter, atque productio ceterarum formarum naturalium. Et quia reliquæ dubitationes eodem tendunt, nimirú vt ostendant Physicum agere de quidditate animæ rationalis, & de operationibus eius, quod nos, si absolute intelligatur, aperte negamus; sin autem aliqua ex parte, non abnuimus; idcirco earum dubitationum facilis est & in promptu solutio. Placet enim nobis animam rationalem, vt est actus corporis, & differétia hominis, costituens eum in certo gradu, & specie rerum naturalium, & vt ad intelligendum eget opera facultatum sentientium, cognosci & tractari à Physico; sed quia præter hæc, sunt alia plurima quæ conueniunt animæ rationali ea ratione. vt est separabilis à corpore, immortalis & diuina quædam substantia, quæ proculdubio superant facultatem Physiologiæ, ideireo non
ma rationatemere diximus perfectam eius scientiam à Physico percipi, & tra- Lis partim se ctari non posse. Ex iis autem quæ adhuc explicata fuerunt de cogni- Physica partione animæ rationalis, facile intelligitur quomodo solui debeat tim que at quinta dubitatio, dicendú enim est animam rationalem, ea ratione, vt est forma corporis, & pars essentialis hominis, essiciens actiones partim omnino Phylicas, vt funt alere & sentire, partim aliquo modo Phylicas, cuiulmodi est intelligere per phantasmata, esse inseparabilem à materia secundum rem, & rationem; atque eo modo verè ac propriè considerari & tractari à Physico: Sed ea ratione vt est immaterialis, per se subsistens, habens multa cum intelligentiis communia, eam separabilem esse secundum rem à materia, neque cognitionem eius, quà talis est, Physicam esse, sed partim Metaphysicam, partim Theologicam, atque propter hanc fortasse caussam Arist.in 6.lib.Metaph.tex.1.non dixit Physiologiam speculari circa substantiam omnino, & simpliciter inseparabilem à materia; sed ait circa substantiam(vt plurimum inseparabilem)innuens aliquam esse substantiam Physicam aliquo modo separabilem, qualem nos ponimus animam rationalem; Verum de hac quæstione satis dictum sit. Quare ad divisionem scientiæ speculativæ revertamur.

c iij

An scientia speculatina uninoce dicatur de illis tribus, Physica Metaphysica, & Mathematics disciplinis.

rundam de scientia speculatina Ta-

XPOSITA dinisione Philosophiæ speculatiuæ in Physica, 🕻 Metaphysicam & Mathematicam, nunc declarandum est an Metaphyneam & Dimensional Metaphyneam & Manuel Metaphyneam & Millional Metaphyneam & Quiden System System Fatio-Opinio quo- illarum sit prima, certissima & nobilissima. Quidam putant rationem scientiæ speculatiuæ non posse æqualiter atque vniuocè conuenire in illas tres scientias; propterea quod ita se habent scientia, vt res quæ subiiciútur illis: sed doctrina Mathematica agit de quantitate, quæ est accidens; Physica verò de corpore mobili, quod est substantia; similiter Metaphysica agit de Deo; reliquæ duæ de rebus

creatis ab illo. Cùm igitur neque substantiæ & accidéti, neque Deo

Refutantur

[upradicte opiniones.

& creaturis sit aliquod commune & superius vniuocè, relinquitur huiusmodi scietias non posse cotineri ab aliquo vniuoco. Alij con-Opinio alio- firmant idem sic. Scientia non dicitur vniuocè de subalternante, & subalternata; sed Physica; & scientiæ Mathemaricæ subalternantur Metaphysicæ, ergo scientia non dicitur vniuocè de his. Sed neutra ratio multum roboris habet, peccat enim prior ratio, quia subiecta scientiarum spectat, vt res sunt. quo pacto, verum est, nihil esse vniuocum commune illis. Non debent autem sic cossiderari; sed, prout funt scibilia,& participant ratione scientiæ, quæ est cognoscere rem per caussam, propter quam res est, vt dicitur in 1. Post. Quæcunque igitur scientiæ fuerint & qualium cunque rerum, si in illis tractadis teneant atque seruent prædictam scientiæ rationem, simpliciter, & vniuocè censeri debent scientiæ; alioquin nec Physica vniuocè diceretur de suis partibus. Etenim alia pars eius agit de substantia, vt homine, & equo, & alia de accidentibus, vt de colore, sapore, motu: quin etiam Geometria, & si agit de accidenti; tamen non vnius categorie; sed diuersaru, vt de magnitudine, sigura, proportionibus: quorum primum pertinet ad categoria quantitatis, secudum qualitatis, tertium relationis. Quanquam si propriè loqui velimus, scietia non est nisi accidetium.nam est demonstrationis effectus, demonstratio verò non est substantia, sed accidétium. Etenim substatia cognitio, quam definitio parit, propriè no est sciétia, sed refertur ad habitum principioru, qui vocatur intellectus. Posterioris auté rationis vitiu in eo est, quia sumit pro certo, quod apud Philosophos habetur dubiú, & incertú, quin etiá nobis videtur falsum esse, sed infra ostendemus alias scietias propriè no subalternari Metaphysicæ. Ex aduerso autem sunt nonnulli, qui putat scientia dici vniuocè de illis tribus,

Alia opinio.

Digitized by Google

Idque probare cotendunt hoc arguméto, quia sciétia ponitur in categoria qualitatis; in categoriis auté nec æquiuocu, nec, quod vulgo dicitur, analogum habet locum; sed quidquid in serie prædicamentali locatú dicitur de multis, necesse est aut genus, aut speciem esse. ergo scientia, quæ dicitur de multis non tantim numero differentibus, erit quidpiam vniuocum & genus illorum. Cæterum ratio istorum nihil nos mouere debet. Nam longè aliud est, considerare scientiam, vt est quida habitus & qualitas ægrè mobilis à subiecto, quomodo predicta ratio procedit, & aliud, prout habet ordinem ad subiectú, id est, ad res quas tractat, & prout attenditur secundú propriam rationé scientia, que cossistit in eo, vt faciat cognoscere re per propriă caussam eius, quod scitur: quo pacto no oportet scietiă dici vniuocè de omnibus scientiis, alioquin si qua vim haberet illa ratio, cogeret etiá nos conteri scientia dici vniuoce de Logica, & scientiis Duplex conrealibus: de subalternate, & subalternata, de scientia, quæ est à priori sideratio sui-& ea, quæ à posteriori. Scientia igitur respectu subiecti, cuius est ha- tia. bitus firmus, & dispositio egrè mobilis, vniuocè dicit de omnibus sciétiis; respectu auté obiecti,& rerú, quas tractat,& respectu modi procedédi, & demostrandi, no diciur vniuocè de omnibus scientiis.

Alexander Aphrodisæus in suo proœmio super lib. Priorum, vide vandri Atur sentire scientiam speculatiuam principaliter dici de Metaphy-phrodises. sica, sumens argumentum ad id confirmadum ex etymologia verbi Græci Jempeir. quod verbum è verbo si reddas latinè, sonat diuina inspicere: ex quo fit vt scientia theorica, quam nos latine vocamus speculatiuam, ea propriè sit, quæ versatur in explicatione rerum diuinarum, hanc vero vel solam vel maximè omnium costat esse Metaphysicam, vt apertè docet Arist. 1. Metaphy. cap. 2. proximè autem secudum metaphysica, id nominis Physica meretur, propterea quod res naturales sunt effectus diuinarum mentium, in quibus extant diuinitatis quædam impressa vestigia: quibus insistetes, vestigamus, & venamur scientiam rerum diuinarum. Disciplinis verò mathemati- Quomodo do cis idem nomen vltimo loco impertitur, tum quia suppeditant ad- strina Maiumenta quamplurima Physicæ & Metaphysicæ: Physicus enim in thematica, coducat Physica tractandis multis rebus, vtitur abstractione mathematica, vt cum a- fice & Megit de infinito, cótinuo, & motu: metaphylica etiam multa fumit ex taphylica. rationibus Astronomicis cui rei sidem facit 12.lib. Metaphy. Aristot. tùm maxime quoniam doctrinæ mathematicæ exercent métem nofram in cognoscendis rebus, quæ sunt aliquo modo immateriales: qua ratione eam præparant, & assuefaciunt ad perspiciendas res diuinas que vacat penitus materia. Hec ab Alexadro verè ac sapienter scripta sunt. Quibus cosona sunt quæ Auerr. in suo prologo physice

c iiij

scribit his verbis, Scientia speculatina funt duobus modis, Inus est propter exercitium, sicut Mathematica: alius propter perfectionem propter quam ipsum exercitium eft, & eft scientia naturalis, & dinina. Vide etiam quæ scribir Proclus de vtilitate Mathematicæ scientiæ cap. 8. primi commentarij sui in Euclidem. Hæc igitur accepimus ab aliis circa propositam dubitationem; quæ vt declaretur enucleatiùs, addam quædam quæ huius dubitationis solutionem continent.

Scientiam speculativam non diei vnivoce de Mathematicis disciplinis, Co alus, quoniam doctrina Mathematica non est proprie scientia. CAP. XII.

eam non effe

Duid Centerit

thematicis.

EA opinio est, Mathematicas disciplinas non esse propriè scientias: in quam opinionem adducor tum aliis, tú hoc vno maxime argumento. Scire est ré per caussam cognoscere proproprie scien. pter quam res est; & scientia est demonstrationis essectus: demon-Aratio autem(loquor de perfectissimo demonstrationis genere) cóstare debet ex his quæ sunt per se, & propria eius quod demonstratur; quæ verò sunt per accidens, & communia, excluduntur à perfe-Etis demonstrationibus sed Mathematicus neque considerat essentiam quantitatis, neque affectiones eius tractat prout manent ex tali essentia, neque declarat eas per proprias caussas, proprer quas insunt quantitati, neque conficit demonstrationes suas ex prædicatis. propriis, & per se; sed ex communibus, & per accidens, ergo do Arina Mathematica non est propriè scientia: Maior huius syllogismi. non eget probatione, etenim aperte elicitur ex his quæ scripta sunt ab Arist. 1. Post. Confirmatio Minoris ducitur ex his, que scribit Plato in.7.lib.de Rep.dicens Mathematicos somniare circa quantitaté, Plato de Ma & in tractandis suis demonstrationibus non scientifice, sed ex quibusdam subpositionibus procedere, quamobrem non vult doctrină corum appellare intelligentiam, aut scietiam, sed tantum cogitationem.In quam sententiam multa scribit Proclus in. 1. lib. suoru Cómentariorum in Euclidem. Verum, tametsi neque Platonem neque Proclú neque alios Philosophos graues, haberemus auctores huius sententiæ, tamen id per se manifestum sit cuius, qui vel leuiter attigerir eruditum illum Mathematicorum puluerem. Nam si quis secum reputet atque diligenter consideret demonstrationes geometricas, quæ continentur libris Elementorum. Euclid. planè intelliget eas sic esse essectas ve ante diximus. Ac ve de multis vnum, aut alterum proferá exemplum, Geometer demóstrat triangulum habere tres angulos equales duobus rectis, propterea quod angelus externus, qui effi

Digitized by Google

citur ex latere illius trianguli producto, sit æqualis duobus angulis eiusdem trianguli sibi oppositis: Quisnon videt hoc mediú non esse caussam illius passionis quæ demonstratur?cum prius natura sit triágulum esse, & habere tres angulos æquales duobus rectis, quam vel produci latus illius, vel ab eo latere fieri angulum æqualem duobus rectis, quam vel produci larus illius, vel ab eo latere fieri angulum æqualem duobus internis? Præterea, tale medium habet se omnino per accidens ad illam passionem; nam siue latus producatur, & fiar angulus externus; siue non, imotamet si fingamus production e illius lateris effectionemque anguli exerni esse impossibile, nihilominus tamé, illa passio inesset triágulo; at, quid aliud definitur esse accidés. quam quod potest adesse & abesse rei preter eius corruptione? Ad hec, illas propositiones. Totú est maius sua parte; æquales esse lineas. quæ ducutur à cetro ad circuferentia; illud latus esse maius, quod op ponitur maiori angulo, & id genus alia, quam crebro vsurpat in demonstrandor in quam multis demonstrationibus eas pro medio adhibet, & inculcat Mathematicus? vt necesse sit ex his demonstrationibus, que constant predicatis communibus, non gigni perfectam: scientiam. Verum hec accipiantur núc tanquam perfunctorie dicta, quæ subtilius atque vberiùs pertractanda sunt in 3. lib.huius operis. Cùm igitur Mathematicus negligat ea, quæ maximè attingunt vim-& rationem demonstrationis, & scientiz, tantumque illud curet, & attendat.vr medium habeat necessariam.& euidentem connexione eum eo, quod demonstratur, qualectiq; fuerir mediti respectu coclufionis, siue caussa, siue non, siue per se, siue per accidés: nemo erit qui non vna nobiscum sentiat, & dicat, disciplinam Mathematicam no esse propriè sciantiam. Physica autem, & Metaphysica, licet no semper demonstrent per caussas: neque ad explicandas omnes res adhibeat perfectas demonstrationes: tamen faciut id sepe, videlicet quátum licet, vel per obscuritaté, instabilitatémque reru quas tractant, vel per infirmitaté ingenij humani; & certè student atq; contendut id prestare quod non est curæ Mathematico: & saltem in suis demőstrationibus non adhibét, nisi ea, quæ per se, ac propriè insunt rebus. & sine quibus res ipsæ nullo modo consisterent.at que sunt comunia, vt plurimum; que auté sunt per accidés, omnino reiiciút. Ex his. igitur planum est, scientiam speculatiuam non dici vniuocè de disciplinis Mathematicis, & de Physica, ac Metaphysica, quippe cum pro pria scientie ratio, que docetur & traditur in 1.lib.Post, non insit inillis, sicut in his cernitur inesse. An vero scientia speculatina vniuocè dicatur de Physica, & Metaphysica, breuibus ostendamus.

Si Meta phylicam conferamus cum Philica, difficile est iudicare, an dicatur vinis

Ah frientis

taphysica.

anie, & agua scientia vniuocè dicatur de illis; nec ne, partim enim videtur dici liter de Phy-vniuocè, quoniam Physicus affectiones naturales demonstrat de rebus sibi subiectis per proprias caussas earum, non secus atque Metaphysicus, & vtitur perfectis demonstrationibus, quæ prout sunt demonstrationes, & habent vim gignendi scientia Physicam, non pendent à Metaphysica. Cum enim Physicus ostendit terram naturaliter ferri ad ima loca, quoniam est grauissima omnium corporum; motum esse continuum, & fieri successiue, quia est actus entis in potentia, prout in potentia; hominem natum aptum esse ad ridendú, quia est rationis compos:adeo bene demonstrat prædictas affectiones naturales per proprias caussas illarum; vt illas neque melius, neque aliter Metaphysicus demonstrare posset. Partim videtur nomen scientiæ præcipuè tribuendum esse Metaphysicæ. Primò, propter ea caussam quam ex Alexandro adduxi supra cap.x1. Deinde,quia scietia speculatiua est sui gratia, vt inquit Arist. 1. Metaphy. cap. 2. Hoc autem potissimum conuenit in Metaphysicam, ad quam tandem referuntur cæteræ scientiæ,& in qua magna ex parte consistit naturalis fœlicitas hominis.Præterea,Metaphysica habet patrociniú aliarum disciplinarum, defendendo eas contra proteruos, & sophistas; & sua cusque scientiæ materiam præscribit, in qua versetur: & cùm agat de his quæ vocantur transcendentia, quæque latissimè patent arque permanant ad omnes scientias, videntur reliquæ disciplinæ sæpenumero egere præsidio, & adiumento Metaphysicæ. Ad hæc, Plato, cùm in Philebo, tum in 7. Dialogo de Rep. tantum concedit Metaphysicæ(quam ibi appellat, & significat nomine Dialecticæ) vt præ illa, non dignetur appellatione scientiæ alias disciplinas: sed libet apponere verba Platonis ex lib.7.de Republica, vbi ita scribit. Catera artes, aut opiniones hominum, cupiditates que respiciunt, vel ad generaçio-

physica.

cons de pra- nes, & compositiones, vel ad-culturam corum, qua generantur, & corrumpuntur, stantia meta- spectant. Reliqua vero, quas diximus verarum rerum quoquomodo participes esse, (Geometria fcilicet,eiusque comites)circa ipsam essentiam,quodammodo somniat; fincere autem quidquam ab illis cernere impossibile est, tantisper dum suppositionibus harent, ed que ratas & immobiles adeo seruant, ut illarum rationem reddere nequeant. Nam vbi principium quidem ponitur id quod est ignotum, sinis autem, o media ex ignoto tracta inuicem connectuntur, collectam inde affertionem quonam pacto scientiam vocemus? Nullo. Dialectica verò sola, sublatio suppositionibus omnibus ad ipsum principium, ut compertum habeat, pergit. re vera animi oculum cœno barbarico obrutum, paulatim sursum trahit, ac ducit, tanquam adiutricibus, ac ministris quibusdam viens his artibus, quas narramimus.eus porrò nos sape scientias propter consuetudinem nominauimus, indigent autem also nomine clariore quidem, quam sit opinio, obscuriore verò quam scietta;

Cogitationem certe nos in superioribus, earum notionem cognominauimus. noque tamen est de nomine controuersia inter eos, quibus de rebus tantis, quantis nobis ad prasens est disceptatio, sermo est. Placet igitur, quemadmodum supra, primam partem vocare scientiam: secundam cogitationem: tertiam sidem: postremam imaginationem, vel assimilationem: or ambo illa simul opinionem, or opinionem quidem circa generationem,intelligentiam verò circa essentiam esse. Quod autem est essentia ad generationem; id ad opinionem intelligentia; quodue intelligentia ad opinionem, id or ad fidem scientia, or ad imaginationem denique cogitatio, Et paulo post, An ergo videtur tibi doctrinu omnibus Dialectica (intelligit De codem sen autem primam Philosophiam) velut apex praposita; nec vlla doctrina vlte- tentia Pracis. rior ac eminentior reperiri? Proclus autem cap. 4. primi Commentarij sui in Euclidem, Metaphysicæ præstantiam declarat, atque commendat his verbis. Hac est omnium scientiarum capacissima, & ab illa catera sibi omnes sua sumunt principia: semper namque superiores, inferioribus primas demonstrationum suppositiones prabentalla autem, qua scientiarum omnium perfectißima est,omnibus ex se principia largitur, alys quidem magis vniuersalia, alys verò particularia magus. Et paulò infra, una igitur scientia omnes scientias pracellit, quippe qua communia & per omnia genera permeantia cognoscat, cunctisque Mathematicis scientis principia suppeditet, Idem atque iisdem prope verbis scriptum reliquit magnus Syrianus initio sui commentarij super 3.lib.Metaphy.Arist.Ex quibus verbis tam Procli, quam Platonis, & his que dicta sunt initio huius capitis, perspicuum sit quid respondendum sit quæstioni propositæ.etenim breuiter dicendum est. Scientiam si consideretur propria ratio eius, (quæ est esse porissimæ demonstrationis essectum,& declarare subiectas sibi res per proprias earum caussas) vniuocè dici de Metaphysica & Physica; sin autem spectetur excellentia Metaphysica, & singulares quædam prerogatiuæ quas concessu omnium habet supra cæteras scientias, iure optimo nomen scientiæ attribuedum esse magis principaliter Metaphysicæ quàm reliquis disciplinis.Simpliciter igitur scientia vniuocè dicitur de Metaphysica, & physica: secudum quid autem minime. sed hoc ex iis quæ infra dicentur, planius erit. Verùm, quia multi pro certo habent alias scientias vere subalternari Metaphycæ, ex quo putant necessariò essici, vt scientia speculatiua non dicatur vniuocè de illis tribus, ideovidetur non alienum esse abhoc loco, quin etiam permagni referri ad pleniorem atque vberiorem susceptæ disputationis intelligentiam, yt etiam hac de resentétiam nostram aperiamus.

Reliquas scientias proprie subalternari Metaphysica, opinio quorundam. CAP. XIII.

Tria requiri ad subalterna tionem scientiarum.

V1 opinantur omnes alias scientias verè subalternari Meta-physicæ, his ferè rationibus conantur persuadere aliis opi-nionem suam. Prima ratio est hæc: Tria sunt quæ necessariò concurrere debent ad perficiendam subalternationem scientiarum, vt aperté colligitur, ex his quæ scribuntur a. Post. tex. 20. 23. 30. Vnú est. vt subjectum vnius scientiæ contineatur à subjecto alterius : Alterum est vt eiusmodi subiecta sint diuersa inter se, non quidem es-Sentialiter, sed accidentarie; nam inferior scientia superioris subie-Qum contrahit per differentiam quandam accidentariam, & sic ipsa quoque viitur eo, tanquam subiecto suo, quemadmodum Geomeéria agit de linea, Perspectiua verò quæ subalternatur illi, agit de linea vt est visibilissesse autem visibile, non per se, sed per accidés inest lineæ qua ratione linea est: Tertium est, vt principia inferioris scientiæ, quamuis demonstrabilia sint, tamen supponantur in ea scientia veluti quæ debeant declarari atque demonstrari in scientia subalternante. Hac igitur tria in quibus scientijs insunt, faciunt eas subalternas; sed insunt alijs omnibus respectu Metaphysicæ, ergo aliæ omnes scientiæ subalternantur Metaphysicæ: Minor ita probatur 1.Ens de quo agit Metaphysicus, continet ens mobile, quantitate, & alias res in quibus versantur cæteræ scientiæ, vnde in 4. Metaph.tex.1.dicitur Metaphylica speculari vniuerse ens prout ens; reliquæ autem disciplinæ sumunt suam quæque partem entis, ceu abscindentes aliquem ramum ex vniuersa arbore. Deinde, esse mobile, vel esse quantum(quod Physica & Mathematica disciplina adiungunt ad ipsum ens)sunt differentiæ accidétarie; nam entivt ens est, accidit esse mobile, vel esse quantum; sicut Arist. docet in 2. lib. Topic.per accidens esse vt triangulum sit æquilaterum. Postremò, principia reliquarum scientiarum, declarantur atque probantur à Metaphysica, cuius rei auctor est Arist.tum in 1. Phy, tex.8. tum in 1. Post.tex. 23. scribens nullam scientiam posse probare sua principia, sed corum probationem esse reiiciendam ad Metaphysicam, quæ est scientia communis, & tanquam Domina Reginaque omnium, habet ius atque imperiú in alias scientias. Idem quoque scriptum reliquit Auerr. 3. lib. de Celo com.4. dicens Meraphyfici esse verificare arque defendere subie-Eta scientiarum particularium. atque hæc quidem est prima ratio; quam, quia multas partes continet, aliquanto latiùs exposuimus. Altera ratio que affertur ad confirmandum eandem opinionem hec est; proprium est scientiæ subalternate non posse perfecte declarare **Subject as** 

subiectas sibi res sine auxilio subalternantis, vti cernimus in Perspe-&iua & Geometria; sed quæ subijciuntur alijs disciplinis, no possunt. cognosci perfecte sine Metaphysica; ergo alie scientie subalternantur Metaphylice: Minoris veritas per se manifesta est, nam cum Metaphysicus agat de his rebus que per se insunt in omnibus aliis ( cuiulmodi lunt ens, vnum, verum, bonum, lubstantia, accidés, &c.) qui fieri potest, vt nisi eiusmodi predicata Metaphysica, perspecta & cognita habeamus, scientiam aliarum rerum consequamur? Ad hec, si nihil potest perfecte sciri, nisi cognoscantur que cuque per se insunt illi, víque ad prima & immediata, vt docet Arist. 1. Post. tex. 5. & 1. Phy.tex.1.ergo non poterit cognosci, v.g. homo, nisi cognoscantur prima & vniuersalissima predicata que insunt in illo; hec autem sút Metaphysica, vt ens, substantia, corpus, & c. & si quod est aliud. Quare physicus non potest dare perfectam scientiam hominis sine subsidio & opera Metaphysici. Preterea, tritum est illud sermone omniŭ Philosophorum, quemadmodum res se habet ad esse, sic se habere ad veritatem & cognitionem; ergo sicut causse particulares non possut. operari sine caussis vniuersalibus, & aliç res non possunt existere sine rebus Metaphysicis (nam formaliter pendent ab illis predicatis trascendentibus, effectiue autem ab intelligétiis & ab iplo Deo) ita quoque scientia aliarum rerum non poterit absolute percipi sine cognitione Metaphylicæ. Tertia ratio nititur testimoniis philosophorum, qui videntur astipulari huic sententiæ; & primum quidem citant Arist.in his locis, quæ supra ex 1. Phy. & 1. Post.in medium protuli, & in 11.lib. Metaphy. summ. 2. cap. 2.ait scientiam Mathematicam & Physicam, esse partes Sapientiz, hoc est Metaphysicz: Deinde Themistium, qui in sua paraphrasi super lib.1.post.cap.20.explanans 23. tex.ita scribit : Sed quero sit hoc inexorabile, ut principia Geometria, Arithmetica, Musica, caterarum artium demonstrari non possint? an possint quidem illa, sed non in ea scientia, cuius sunt principia, & qua ys vt principys vtitur: Themisti senam si ita sit, tunc scientia alia, principia suis principio facerent, sed ratio hac pri- tentia, de poma Philosophia commissa, mandataque est; cuius ambitu omnes doctrina cin-testate Metaguntur, sta enim demum obire scientias omnes potest, si amplexa omnes sit, quem-physica supra admodum Geometria Perspectiuam , alioquin imposibile arbitror , quando-alias scititas. quidem necesse est demonstrationem aut ex propris aut ex cognatio & finitimis confici. Atque hac illa est pradicatione omnium celebrata Sapientia, quam. fimplicater & maxime scientiam appellare oportet. Vna hac,caussas rerum non . omnes, sed principes & optimates attingit; principes & optimates caussas nuncupamus, quarum nulla superior caussa sit. Hæc Themistium. Præterea idem videtur Simplicius, exponens 8. textum, primum Physicorum, significare hic verbis, Porrò autem prima quoque Philosophia.

Digitized by Google

demonstrabit omnia principia; quocirca & ars artium & scientia scientiarune celebratur. Item D. Tho.in opusculo de natura generis, inquit Physicam subalternari Metaphysicæ. Sed videtur mihi maximè omnium huic opinioni fauere atque suffragari, tum Plato in 7.lib. de Repub. tum apertissimè Proclus I.lib.eorum commentariorum, quos scripfit in Euclidem.cap. 4. quorum verba, quoniam in præcedenti capite commemorauimus, non attinet hoc loco repetere. Quæ igitur afferri possunt ad declarandam conueniendamque prædictam opinionem, à nobis ferè sunt explicata.

## Contraria opinio magis probatura CAP. XIIII.

Subalternari Metaphysica

An c sententiam, quia nonnulli graues & docti viri sequuntur, eaque nititur satis multis & verisimilibus argumentis, non aspernor equidem aut condamno, sed neque probo taprobator sep- men, arque amplector. Rationes autem, quæ non sinunt, me assentiri predicte opinioni, & cogunt opinari alias scientias non propriè subalternari Metaphysice, septem nunc afferam. Prima ratio est hec; principia scientiæ subalternate non sunt per se immediata & indemonstrabilia, sed physica habet principia per se immediata, & indemostrabilia, ergo physica per se non subalternatur metaphysice: Maior huius syllogismi manifesta est ex his, que paulo ante docuimus pertinere ad subalternationem scientiarum; Minor autem ita probatur: principia phylica sunt, vt naturam esse principium motus & quietis; Motum esse actum entis in potentia vt in potentia; hominé esse animal rationale, & alia his similia. Hec aut em non possunt demonstrari à metaphysico, nisi forte demonstratione que ducit ad im possibile, vel que procedit ex communibus: nam propositio, in quapredicatur definitio de suo definito, apud omnes cesetur esse prima, immediata, & indemonstrabilis, quare predicte definitiones physicæ, sunt per se indemonstrabiles. Preterea, si que tractat metaphysicus, communia funt tam rebus physicis quam non physicis, qui fieri potest vt demonstratio, que de rebus physicis à Metaphysico conficitur ex illis predicatis communibus, aut sit, aut dicatur perfecta demonstratio? quippe que constare debeat ex propriis & ex iis que in alias res conuenire non possint.2. ratio. Arist. in 1. post. 23. ponit hoc discrimen inter subalternatam & subalternatem scientiam, quod subalternata tantùm declarat & demonstrat quòd res sit, subalternans autem propter quid sit; quorum verborum germanus intelle-Que hic est, non quòd subalternata aliquando non declaret propter

quid,& caussam eorum, quæ demonstrat, sed quia in his rebus quas subalternata demostrat tantum eas esse, subalternas demonstrat propter quid sint; vt perspectiuus sæpe demostrat tantú aliquid inesse alteri, cuiº caussa & propter quid, oportet petere à Geometra: vel quia licet subalternata nonnunquá declarer propter quid, nó tamé resoluit demonstratione vsq; ad vltimu propter quid vel ad primas causfas, hoc enim proprium est subalternantis. Cum igitur hoc sit discrimen inter subalternatam & subalternantem scientiam, si Physica demonstrat ipsum propter quid affectionum naturalium eoru proprias & primas caussas docens, non petens cas à Metaphysica; perspicuum erit Physicam propriè non subalternari Metaphysicæ; phyficum autem dare primas caussas affectionum naturalium, testatur Arist.in principio physice, scribens physici esse agere de caussis omnium rerum naturalium maxime primis, propterea quod tunc arbitramur scire vnumquodque cum cognoscimus primas caussas, primaque elementa. Idem quoque ostendi potest multis exemplis, de quibus proferam in medium vnum aut alterum: Quæritur, cur terra motu suo naturali petat infimum locum mundi, physicus reddir hanc caussam, quia est corpus grauissimum; qua caussa, neque physicus, neque Metaphysicus potest priorem, aut magis propriam alia reddere: Similiter, si quæratur à physico, cur terra obtineat figuram rotundam, & partes eius conglobentur in orbem, respondet physicus, quia cum omnes partes terræ propter insitam æqualem vim gra uitatis, contendant æquè appropinquare centro, tanquam loco suo naturali, non possunt id omnes æquè consequi, nisi æqualiter se innicem premendo & trudendo, efficiant figuram rotundam: An Metaphylicus afferet vnquam magis idoneam aut propriam caussam ? Immo vero arist.irridet atque increpat eos, qui esfectuum naturaliü Audét afferre caussas non naturales, vt videre licet apud ipsum tum: alibi, tű lib.3. de Cęlo tex. sexagesimo primo. 3. ratio, in 1. Post. tex. 23. scriptum est, passiones quas demonstrat scientia subalternata, non esse passiones per se subiecti sui, veru superioris subiecti circa quode versatur scientia subalternans; at passiones naturales quas Physicus explicat, non conueniunt per se subiecto Metaphysica, vt clarum est consideranti affectiones naturales, ergo physica non subalternatur Metaphylicæ.4.ratio, ait Arist.in 1. de Anima tex. 11. definitioné: esse caput scientia, & principium omnis demonstrationis, sue hoc intelligatur de definitione subiecti, siue passionis; sed definitiones naturales ex quibus constat physica, & ex quibus conficiuntur demonstrationes affectionum naturalium, non considerantur aut traduntur à Metaphylico, led omnes dátur & declarátur à phylico, ergo

Physica per se est scientia perfecta, non pendens à Metaphysica, cen Iubalternata pendet à subalternante. s. ratio, Arist. ait 1. Post: 43. Vname scientiam esse qua est vnius generis, quacunque ex primis componuntur, & partes sunt aut passiones borum, per se:alteram verò scientiam esse ab altera, quarumcunque principia, neque ex es dem, neque altera ex alteris sunt. buius autem signum, cum ad indemonstrabilia venerit. Ex quibus verbis colligimus scientiam subalternată, per se ac essentialiter non differre à subalternante, quoniam principia illius pendent ex principiis huius; quare si omnes scientiæ subalternantur Metaphysicæ, non dabuntur duæ alique scientie per se primò diuersæ, sed vna tantum erit scientia, nempe Metaphysica, quod videtur planè aduersari. Aristot. qui in & Metaphy.facit tres scientias spéculatinas, easque distinguit secundum diuersos modos abstractionis vel per diuersam rationem definiendi, quæ distinctio videtur esse per se ac enssentialis scientiæ.6. ratio. si Metaphysica est subalternans, aliæ vero scientiæ subalternatæ, ergo Metaphysica ordine doctrinæ deberet præcedere alias . scientias,& à nobis disci ante omnes disciplinas: consequens absurdum est & fere contra omnes; Metaphysicam enim, tum quia omnium difficillima, tum quia præsupponit aliarum scientiarum notitiam, constat esse vltimam secundum nos: Consequentia autem per se patet nam cum subalternata in ratione scientiæ pendeat à subalternante, non potest sine cognitione ipsius, scientifice disci aut teneri.7.ratio. Perfecta demonstratio debet constare ex primis & immediatis, vt colligitur ex iis quæ Aristot.scribit 1. Post.tex.5.ergo si aliæ scientiæ subalternantur metaphysice, non conficient demonstrationes suas ex primis, quare nec in Physica nec in mathematicis, erunt persecte demonstrationes, sed in sola metaphysica, quodest contra opinionem omnium, etiam ipforum qui illud tenent.

Pradocentur qu'edam necessaria ad solutionem rationum prioris opinionis, & soluturem rationes.

CAP. XV.

nis. sed quo planius intelligatur quod dicturi sumus, altiùs repetendum est. Omnis scientia, quæ alij scientiæ subalternatur, necessariò etiam subiicitur ei, non tamen retro commeat ve quæ cunque subiicitur, continuò etiam subalternetur, etenim scientia hominis, subiicitur scientiæ animalis, non secus atque homo subiicitur animali, nemo tamen dixerit illam subalternari huic. Quocirca declarandum est quot modis contingat vnam scientiam subiici

fubijci alteri, & quis modus eorum constituat veră subalternatione; sic enim remota omni ambiguitate, perspicuum erit in quas scietias conueniat propria ratio subalternationis. Dupliciter potest vna scié-coungat vna tia subiici alteri; vel secundum se totum, vel secundum aliquam par- scientia subtem tantum: priori modo perspectiua subiicitur Geometria; poste- yei alij sien. riori autem, phylica perspectiuz, in eo quod tractat de iride. sicut videre potes 1.post.tex. 30. Rursum, potest vna scientia subiici alii vel secundum naturam suam, quia per se ab illa pendet, sicut musica ab Arithmetica, vel secundú nos, quomodo metaphysica subiicitur physice, vipore à qua accipit Deu & intelligétias esse, & pleraque ac potiora eorum quæ docet, declarat rationibus physicis. Nobis in præsentia, sermo futurus est de scientia, quæ secundum se totam, & secundú naturam subiicitur alteri; quo ité pacto contingit vnam disciplinam subiici alteri, vel ratione finis, vel ratione subiecti, vel ratione principiorum; ratione finis, dupliciter, vel ex parte scientis, & sic aliæ scientiæ, subiiciuntur Metaphysicæ ratione finis: Nam cùm vltimus finis naturalis ipsius hominis, cossistat magna ex parte in cognitione rerum diuinarum quam suppeditat Metaphysica; ideo reliquas disciplinas;ad vnam illam refert atque ordinat: Ex parte auté scientiæ, cùm vna scientia est quasi administra & instrumentaria alterius vt ea sublata illa superuacanea esset, qua ratione Arist.1. Ethic. cap.1.docet artem frænefactoriam subiici equestri, hanc verò imporatoriæ facultati; si enim equestris atque imperatoria facultas tolleretur, superuacanea & inanis esset ars conficiendi fræna: atque hoc modo etiam Logica subiicitur Philosophiæ, cum munus & finis Logicæ non sit alius quam præbere philosophie, omnia instrumenta que necessaria sunt ad consequendam scietiam omnium rerum. Ratione autem subjecti, tunc vna scientia subjicitur alij cum vnius subiectum continetur à subiecto alterius . id quod fieri potest duobus modis; nam subjectum inferius, vel per se vel per accidés subjicitur superiori; per se, cum subiectum cotrahitur per aliquam differériam per se ac essentialem, sicut animal per rationale; per accidens, cum limitatur perdifferentiam accidentariam, vt animal, per esse album, & linea per esse visibilem; Vnde scientia hominis est sub scientia animalis ratione subjecti priori modo, posteriori autem, perspectiua est sub Geometria. Ratione vero principiorum, dupliciter vna scientia est sub alia, vel quia vnius principia non sunt per se nota, sed declarantur & per se demonstrantur in superiori; veluti perspectiua multa supponit, quorum declaratio atque demonstratio petenda est à Geometria: vel licet principia alicuius scientie sint per se nota &per ce indemonstrabilia, tamen si forte negantur & impugnantur ab

aliquibus, defenduntur à scientia superiori; & sic Metaphysica dicitur demonstrare principia omnium scientiarum, non proprio & perfecto genere demonstrationis, sed eo tantum quod sumitur ex rebus communibus, vel quod ducit ad impossibile. Atque his quidem positis & perceptis, facile est nunc occurrere argumentis contrarijs.

Solutio argumenterum quibus probatur Physicam subalternari Mctaphysica.

Ad primam igitur rationem respondeo: Eorum trium que posita fuerunt pertinere ad subalternationem scientiarum, terrium hic deficere:nam principia scientiæ subalternatæssunt eiusmodi vt sint per se ignota & per se demonstrabilia, eorumque propria demonstratio tractetur in scientia subalternante; quod valde remotum est à principiis physicis, vt ante diximus; quæ, si quando vsuuenit vt probentur à Metaphysico, id fit contra sophistas à quibus opugnantur, vt quodammodo redarguantur atque couincantur: no quod talia principia vlla egeat probatione, aut quòd possint à quoqua ex prioribus atque propriis caussis eorum demonstrari. Ad secundam dicendum est, hominem verbi gratia (sit enim idem arguméti & solutionis exéplum)posse dupliciter considerari, vno modo absolute ac secundum omnia predicata que in eo infunt:altero modo, vt solum est res quedam naturalis ac secudum prædicata Physica quæ haber: priori quidem modo, non potest physica perfecte declarare hominem sine metaphylica, nec verò Metaphylica, fine auxilio Phylicæ; siquidem eorum quæ insunt in homine, quædam sunt prædicata Metaphysica, quædam verò physica; posteriori autem modo physica potest tradere perfectam scientiam hominis, non simpliciter, sed physice, no omni ex parte, sed qua est corpus quoddam naturale. Præterea, duplex est resolutio, vna rei in omnia prædicata quæ in ea insunt, altera esse-Aus in suas causas, prior non potest persece fieri à physico circa res naturales, posterior autem potestid quod planum siet exemplo rerre, hanc enim non potest Physicus vt physicus est, resoluere vsque ad vltima & immediata prædicata que dicuntur de terra, vti est substátia, ens & alia eiusdem generis: quippe cum sint plane Metaphysica. Illum autem effectum naturalé terre; qui est proprio & naturali motu ferri deorsum, Physicus resoluet in propriam & perfectam eius caussam, videlicet quòd sit corpus simplex omnium grauissimum, vltra quam caussam non potest Metaphysicus afferre aliquid quod sit vel caussa vel certè sit propria caussa illius effectus: nam si exposita tali caussa, rursum quispiam quærat, cur terra sit corpus grauissiniú, vel quid sit terra, aut grauitas, vel cur terra sit substantia aut corpus, gravitas autem qualitas & aceidens, quærat item aliquis quid sit aut quam vim habeat vnumquodq; horum; profecto talium questionu explicatio, ve maxime conferat ad perfectam atque absolutam-cognitionem terræ, atque grauitatis, minimè tamen necessaria esse videtur ad demonstrandum & cognoscendum illum effectum terræ. Quamuis igitur Physica non possit res sibi subiectas declarare secudum omnia prædicata quæ habent, potest tamen explicare effectus naturales secundum omnes caussas naturales corum, etiam vsque ad primas & immediatas: Ex quo intelligitur cætera quæ adiuncta fuerunt secundo argumento, nullius esse momenti; non enim concludunt aliud quam res naturales absolute & secundum omnia prædicata ex quibus constant, non posse declarari à Physico, quod nos vltro damus sed negamus constanter, hoc facere physicam subalternatam Metaphylicæ. Vera enim subalternatio in eo posita est, vt non possint conclusiones seu esfectus in scientia subalternata resolui vsque ad principia immediata, & indemonstrabilia caussasque primas. Ad tertiam rationem respondendum est, quoniam cæteræ discipli- Cur nonnutti næ multis modis subiiciuntur metaphysicæ, nimirum ex parte finis, Peripatetici subiectorum & principiorum, eo modo quo declaratum fuit à no-significauebis; ideo habent speciem & similitudinem quandam subalternatio- rint alias seenis, ex quo factum fuit, vt veteres Philosophi significauerint alias nari metaphy scietias subalternari metaphysicæ; aliquanto latius vsurpantes vocabulum subalternationis: Verum si propius accedamus ad contemplandam propriam vim & rationem subalternationis, planè intelligemus (id quod faris, vt opinor luculenter oftensum est) neque phyficam, neque cereras doctrinas proprià subalternari metaphysice, sed reuertamur ad pertractandam comparationem inter scientias speculatiuas.

Qua illarum trium scientiarum sit nobilisima, & certisima. Č A P.

ST concors sententia omnium, Metaphylicam dignitate an. Prime loca tecellere reliquis disciplinis, propter summam nobilitatem nobilisima earum rerum, quas tractat; agit enim de Deo & intelligétiis; metaphysica. quapropter vocatur prima Philosophia, Metaphysica, Sapientia, Theologia, hoc est scienzia Dei; vel quoniam hanc propriè solus Deus habet, vel quia hæc sola continet scientiam rerum diuinarum. Ac licet perexigua sit ea cognitio diuinitatis quam nobis reliquit Arist. quamuè possunt mortales adipisci; tamen propter excellentiam rerum quæ cognoscuntur, longè anteponenda est etiam limatissimis & absolutissimis scientiis aliarum rerum: Quam rem Arist. lib.1.de Partib.animal.cap.5.pulchre docet, his verbis, Res illas superiores tametsi leuiter attingere possumus, tamen ob eins cognoscendi generis excellentiam, ampline oblectamur, quam cum hac nobe iuncta, omnia tenemm.

lior est Mashematicu disciplinis.

Physica nobi- Secundum locum dignitatis obtinet Physica; extremum autem doctrine mathematice; etenim physicus disserit de substantiis & corporibus naturalibus, in quibus funt stirpes, animantes, homo & celum, quibus rebus nihil est infra intelligentias excellétius atque nobilius: Mathematice autem discipline in sola cognitione accidentiu occupantur; agunt enim de quantitate, & his que in quantitate insunt affectionibus: Excipio Astrologiam, que versatur in cotemplatione corporum celestiu, de qua ita scribit Arist. 12. Metaph. tex. 44. Pluralitatem verò rationum ex peculiarißima Philosophia Mathematicarum scientiarum, videlicet ex Aftrelogia, considerandum est, hac enim de substantia sensibili quidem, at sempiterna speculatur, catera verò de nulla quidem substantia, veluti qua circa numeros, er qua circa Geometriam. Quanquam si rem subtiliter expendamus, ne ipsa quidem Astrologia attingit substantiam cæli, sed tantummodo occupatur in quantitate, figura & proportionibus motuum celestium, non physico sed Mathematico modo pertractandis,

Cortitudo frientia duplex.

obiecti.

Quam difficilis sit rerum Metaphysica. ru cognitio.

Certitudo autem scientiæ duplex est; vna spectatur ex firmitate ac immutabilitate rerum quæ docentur, eaque tanto maior est quanto res quæ cadunt sub scientiam, sunt magis immateriales & expertes. potentiæ; quo fit vt Metaphylica maximè certa hoc nomine censeri debeat; propterea quòd agit de rebus diuinis quæ à materiæ, potentiæque concretione penitus segregatæ omni ex parte immutabiles sempiterno auo perseuerant: de quibus Arist.1.lib.de Calo tex.100. hæc verba scribit, Extra autem calum, quod neque est neque contingit esse corcertissima om pus ostensum est; mani festum igitur, quod neque locus, neque vacuum, neque temnium ratione pus est extrinsecus: quapropter neque que illic sunt, nata sunt in loco esse, neque tempus ipsa facit senescere, neque vlla transmutatio vllius corum est, qua super extima disposita sunt latione, sed inalterabilia 🖝 impasibilia , optimam habentia vitam o per se sufficientissimam, perseuerant toto aus. Et paulò post ait, Omne diwinum necesse est inalterabile esse. quod sumptum fuit ex Platonis Timæo Politico, & 10.lib.de Legibus. At Plato quidem huiusmodi certitudinem scientiæ consideræs, sæpe numero ait solam Metaphysicam, scientiam esse, quoniam versatur in rebus diùinis quæ sunt omnino necessariæ atque immutabiles. Altera certitudo scientiæ nascitur ex vi firmitatéque rationum ac demonstrationum, quibus nititur scientia, quarum maior copia est in aliis scientiis quam in Metaphylica, propter summam difficultatem earum rerum quas tractat.quod significat Arist.in 1. Metaphy.cap. 2. ita scribens, Fere autem & difficillima hominibus cognitu sunt ea, que maxime universalia sunt, siquidem remotissima sunt à sensibm. & in 12. Metaph. tex.1. Quemadmodum vespersiliorum oculi ad lumen diei se habent ita & intellectus anima postre

nostra ad ea qua manifestisima omnium sunt Et in 1.de Partib.animal.ca.s Sed partem illam aternam ac proinde nobilem, ac diumam minus contemplari licet, quod admodum pauca illius sensui patent, quorum beneficio, tum de ea ipsa parte diuina, tum de us qua nosse cupimus facultas nobis cogitandi indagandique Suppeditatur, res mortales atque caducas, vt stirpes & animates, quòd eas socias familiare[que habemus,nosse oberius possumus, quippe cum multa inesse quoque in genere percipere posint, quicunque non laborem recusant. Simile fere scribit de Cælo in 2.lib.tex,17.& 60.si autem natura cæli, quod tamen sub abspectum oculorum cadit, tam difficilis est ad intelligendum, quid existimandum est de intelligentiis?quæ non modo exuperant comprehensionem omnium sensuum, sed etiam intellectus nostri facultatem captumque multum excedunt. Si autem Physicam cum Mathematicis disciplinis conferamus secundum certitudinem, comperiemus doctrinas Mathematicas certiores esse quam Physicam tribus de causis. Primò quia Mathematicz nunquam vtuntur nisi ra- Dostrina ma rionibus demonstratiuis, probabiles autem nunquam adhibent ad thematica docedum.vnde Arist.1.lib.Ethicor.ait nihil interesse vtrum Mathe-certior quáno maticum probabilibus rationibus vtentem feras, an ab oratore demonstrationes postules. Deinde si aliquid patet sensui, physicus non curat id amplius demonstrare, quin immo docet esse valde absurdum & ridiculum, quod euidens est id argumentari velle. Vnde Arist. 2. Phy. tex. 6. ait, ridiculum esse si quis tentet demonstrare naturam esse, quoniam hoc per se manifestum est; & in.8.phy.tex. 22. ait in his, quæ sensibus perspecta & cognita sunt, rationem quærere dimisso sensu, infirmitatem quandam esse intellectus. & in lib. 3. de Generatione animalium cap. 10. ait, credendum esse magis sensui quàm rationi, & rationi tunc credendum esse, cum ea consentit cum fensibus:vnde manauit illud Auerrois, experimentum verorum sermonum esse, si consentiant cum rebus sensatis, at Mathematicus no curans euidentiam, que est secundum sensus, eorumque iudicia, licet clara & certa contemnens, omnia, vt aiunt, reuocat ad calculos, cunctaque ad exactissimam scientiæ normam exigens, nihil præterit sine firma demonstratione. Postremò, tametsi rhysica interdum vta- Quatta su fir tur rationibus necessariis, tamen vis atque firmitas rationum Mathe-mitudo [4] maticarum est multo clarior ac euidentior intellectui, ex quo fit, vt euidentia desi demonstratio Mathematica bene percepta fuerit, eximat omnem monstrationis fortunulum dubitationis nulliumque relinquat dissertionid locum Mathematica scrupulum dubitationis, nullumque relinquat dissentiendi locum, quin etiam plerumque fit, vt Theoremata quædam Mathematica antequam demonstrentur, videantur incredibilia atque adeo impossibilia, postquam autem eorum veritas à Mathematico demon-Arata atque patefacta est, ita credutur, vt euidenter cognoscatur op-

d iii

positum eorum esse falsum & impossibile. Propter has igitur caussas, Icientie mathematice vincunt certitudine philosophiam naturalem. Quamobrem cum Arist. vult significare genus aliquod docendi limatum, firmum, exquisitum, & omnibus numeris absolutum, appellat illud mathematicum, vt apud eum videre licet in 1. Ethicor. & in fine 2. libri metaphy. & in 3. de Celo tex. 65. vocat certissimas disciplinas Mathematicas. Auerr. quoque in eandem sententiam scribens 2. Metaphy.com. 16. hec ait, Demonstrationes Mathematica sunt in primo ordine certitudinis, or demonstrationes naturales consequentur eas in hoc. Ca-Physica possit terum physica potest dici secundum quid certior mathematicis, vel quoniam agit de substantia, que est certior accidente, vipote quod videatur sustentari atque stabiliri in substantia, ab ea dependens inesse; vel quia vtitur potiori genere demonstrationis, faciens scire per proprias caussas, propter quas res sunt, & per ea quæ per se, primog; insunt in rebus que demonstrantur, quod non facit Mathematicus: Verum hoc partim fuit à nobis superius explicatum, partim aliàs vberiùs explicabitur. Reliquum est vt videamus, quenam illaru triu scientiarum sit prima.

Quomodo dici certior Mathematieis disciplinis.

Qua illarum trium scientiarum sit prima.

CAP. XVII.

I FARIAM contingit vnam scientiam esse priorem alia, vel fecundum naturam, li verfatur in rebus fuapte natura prioribus, vel secundum nos, si tractat eas res, quæ à nobis priùs atque faciliùs cognoscuntur. Quæ verò sint priora, & notiora secundum naturam & secundum nos, breuiter quidem indicat. Arist. 1. Post.tex.5. diligentiùs autem pertractat in.6. lib. Topic. nos autem propriè agemus hac de re in 3. huius operis libro. Ex his perspicuum est metaphysicam secundum naturam esse omnium primam, quoniam agit de prædicatis, caussisse, omnium primis & generalissimis, hoc est de transcendentibus, & intelligentiis, quamobrem vocatur prima Philosophia. Secundum nos verò postremam omnium esse, homines enim iam cognitis & perceptis aliis rebus, tandem ad extremú, perueniunt ad notitiá rerum diuinarum, propter fummá earú difficultatem & remotionem à sensibus nostris quæ omnia manifesta sunt ex his quæ paulò antè diximus) & quoniam in multis præsupponit cognitioné aliarum scientiaru præsertim autem Physicæ. Quod autem quidam aiunt, Metaphysica eria ordine doctrinæ priorem'esse cæteris disciplinis, propterea quòd quæ aliis scientiis subiecta sunt non possint scientifice percipi sine cognitione rerum metaphysicarum (quæ per omnes res pertinent, atque peruadunt & quæ funt superiora & per se dicuntur de subiectis aliarum scientiarum,

Quomodo Metaphy (ica lit omnium scimtiarum prima & postrema.

cuiusmodi sunt transcendentia, docem predicamenta, &c.) nullius momenti est, eiusque refutatio in promptu est ex iis quæ tractata

funt in præcedenti capite.15.

Si autem contentio fiat inter physicam & Mathematicas disciplinas, dubitatio existit vtri scientie principatum deferri oporteat. Nos vt planè intelligatur quod docere volumus, subiiciemus duas propositiones. Prima est hæc; Mathematicæ secundum nos sunt priores vira scientia physica. hoc patet ex duobus: primum quia principia Mathematica sica, an Masunt per se & secundum nos manifesta, nec ve cognoscantur & cre-thematica. dantur, indigent longa experientia, qua tamén & multa, & diligenti, opus habent principia physica. Hac etiam de caussa absolute appellatur disciplinæ, quoniam facillimæ sunt ad discendum, licet aliam caussam ponat ex Platone Proclus in 1. Super Euclidem, Deinde, quia scientiæ mathematicæ(loquor de puris mathematicis, Geometria inquam & Arithmetica, nam in aliis, vti est Astrologia, & Perspectiua, non ita manifestum est quod dicimus) facillime addiscuntur etiam à pueris & rudibus aliaru disciplinaru; Quocirca olim mathematice, primæ omnium exponebatur: Arist.item in 6. Ethic. scribit puerum posse euadere mathematicum, prudentem verò aut philosophum minime. Cæterum Albertus in 1. Tract. suo physico cap. 1. vult physicam priorem esse mathematicis secudum nos, quoniam agit de propriis obiectis sensuum, quæ sunt magis sensata ac proinde notiora quam sit quantitas, quæ est tantum sensibile commune. Sed pace Alberti dictum sit, licet quantitas non sit proprium sensibile, tamen, quia omnibus sensibus vsurpatur, atque percipitur, hac ratione notior erit quam quoduis sensibile proprium: preterea, dictum Alberți si quidquam valeret, illud tantuinmodo concluderet, res physicas notiores esse cognitione crass, que est secundum sensus, secundum quos res tantum cognoscitur(vt aiunt)quoad esse, non autem cogni tione distincta & scientifica, quæ est per caussas & principia; hæc enim constat notiora nobis esse(vt diximus) in mathematicis quam in physicis. Altera propositio est hæc; mathematicæ secundum naturam videntur priores rhysica. Ratio est, quoniam mathematicæ considerant quantitatem vt quatitas est, physica verò, res prout sunt mobiles, atque sensibiles, sed esse mobile & sensibile præsupponit quatitaté, ergo prior natura est materia mathematice doctrinæ, quæ est quantitas, quam physice, quæ est ens mobile. quare tametsi substantia sit prior quantitate quæ est accidens, tamen substantia vt mo bilis vel sensibilis, est posterior, hoc auté modo etiá physicus cósiderat;nă prior conteplatio substantiæ vt substantia est, ad metaphysică pertinet. Hoc item perspicuum sit ex eo, quia res mathematica sunt d iiii

magis abstractæ à materia quam Physicæ, ex quo fit, vt sint quoque priores natura; nam prius potest abstrahi à posteriori, non autem cotrà, sed quantitas abstrahitur à rebus physicis, vt physicæ sunt, hæ vero, vt tales, non possunt ab ea separari, ergo, &c. Idem confirmari potest testimonio Arist.qui in 1.post.tex.42.ait eam scietiam esse priorem, quæ non agit de subiecto aliquo, hoc est, vt interpretantur omnes, de re materiali & sensibili: præterea, inquit illam scientiam priorem esse, cuius subiectum est magis simplex, & cui altera scientia addit aliquid, licut perspectiua addit lineæ, esse visibilem, & Musica numero, esse sonorum, sed Mathematicus agit de quantitate abstracta à materia, physicus autem de rebus quæ sunt coniuncte motui & ma. teriæ; physicus item considerat quantitatem ex additione, hoc est no agit de quantitate, vt quantitas est, sed vt quantitas materialis, mobilis & sensibilis, ergo physica est posterior secundum naturam Mathematicis: Sed quia nonnihil hac in relatet difficultatis, id breuiter. explicandum est.

Duplex du. bitatio.

Duplex hoc loco dubitatio existit, vna est hæc; Arist.in 6.Metaph... tex.3. inquit, si non essent substantiæ abstractæ, fore, vt physica esset prima Phylosophia; & in 7. lib.Metaph.tex.39.inquit Physicam esse fecundam philosophiam; ex quibus verbis intelligitur physicam esse proximam Metaphylicæ, ac proinde secundam inter scientias speculatiuas, ergo, est natura prior Mathematicis disciplinis. Altera dubiratio est hæc; Mathematica quantitas abstrahitur à rebus physicis, ergo est posterior illis, prius enim est talem quantitatem fuisse physicam, quam esse abstractam ab intellectu à rebus physicis; sed vt est abstracta, consideratur à Mathematico, consideratio igitur quantitatis Mathematica, erit posterior cognitione physica eiusdem quantitatis. Ad primam dubitatione respondent quidam Schotista, si tollerentur de medio intelligentiæ, non remansurá Metaphysicam di-Verum fubla- stinctam à physica & disciplinis Mathematicis, quia tunc sola philosuintelligen sophia naturalis ageret de substantia quæ est prima omniú entium, tolleretus Me- idcirco physica meritò diceretur tunc prima philosophia: hoc autem saphysica, & ita confirmant, Metaphysica dissert à physica & Mathematicis per tune Physica abstractionem, quæ secundum rem & ratione sit à materia, sed sublatis intelligentiis nullo modo remaneret talis abstractio, ergo neq; remaneret Metaphysica. Sed hi rhilosophi dupliciter meo iudicio falluntur; primum enim falsum est, sublatis intelligentiis non esse remansuram Metaphysicam, nam tunc remanerent res naturales & res Mathematica, quibus essent aliqua prædicata communia, vt ens, verum, accidens, prius, posterius, totum, & pars, idem, diuersum, & alia permulta his similia, quæ cum sint communia ytrique sciétiæ

tys omnino e∬et prima Philosophia.

fnimirum Phylice & Mathematica) neutra posset sibi sumere & vendicare peculiarem eorum tractationem, sed id pertineret ad scientiam quampiam superiorem, & magis communem, quæ non potest fingi esse alia quam Metaphysica. Deinde, illud quoque procul est à vero totam Metaphysicam cotineri illa abstractione quæ est secundum rem, & rationem à materia, cum Metaphysicus agat de multis rebus, quæ minimè cadunt sub predictam abstractionem, de qua re, quoniam satis, supra dictum fuit cap. 6. & 7. nihil attinet in præsentia plura verba facere. Nos igitur respondemus illum locum Arist. Explicature rametsi perdifficilis sit, plurimumque negotij facessat his qui nobis-locus difficilis cum sentiunt, tamen sic esse interpretandum, vt Arist. significare velit Physicam tunc futuram fuisse primam Philosophiam, primam inquam, dignitate atque præstátia, quoniam sola agerer de substantia, quæ præstátior est accidentibus, non auté primam, vel secundum naturam vel secudum nos; quanquam & hac etiam ratione quoda modo prima esse & dici posset, sublatis enim intelligetiis omnique substantia incorporea & immobili, tunc non esser alia substantia, quàm naturalis: Physicus igitur non solum cosideraret substantiam. vt est naturalis, sed absolute etia, vt substantia est, ac proinde natura præcederet scientias mathematicas: Et quamuis etiam sublatis intelligentiis relinqueretur quædam scientia considerans, vt antè dixi, nonnulla prædicata communia rebus naturalibus & mathematicis, tamen quoniam talis scientia perexigua esset, non numeraretur tanquá distincta ab aliis duabus, sed cam complectererur Philosophia. naturalis tanqua parté aliqua sui: Quemadmodum non est dubium: quinsit aliqua scientia mathematica comunis, quæ debeat speculari: affectiones comunes magnitudini & numero, quæ tamen scientia, à mathematicis no numeratur distincta à Geometria& Arithmetica... Ergo quia sublatis intelligentiis, Physica non solum ageret de substantia vt est mobilis & sensibilis, sed etiam absolute, vt est substantia, & tractationem eorum que rebus Physicis & metaphysicis communia sunt, sibi ipsa sumeret, quod nunc non facit, ideo tunc censeretur prior mathematicis, & prima Philosophia. Sic igitur sit occurlum priori dubitationi.

Ad posteriorem autem dubitationem Proclus in 1. Commentario sur in Euclid.cap.6. respondet, negando res mathematicas habere esse per abstractione à rebus naturalibus, sed esse insitas in anima ab eaq; genitas & multo priores esse materia physica. Quomodo enim (inquit Proclus) rationes mathematica inesse pédét à rebus physicis, cum fint certiores illis, & gignant firmiorem limatiorémque scientiam? Verum, quia hoc Procli responsum, olet magis doctrinam Pla-

tonis quam Arist. idcirco conuenienter Philosophiæ Peripateticæ respondentes proposite dubitationi; dicimus illud argumentum nihil valere: illo enim pari ratione confici posset, vniuersalia singularibus & superiora suis inferioribus posteriora esse, quoniam ab his abstrahuntur illa; quamuis enim quantitas priùs existat in re Physica quam sit actu abstracta ab intellectu, tamen prior est quantitas per se ac secundum rationem suam quam eacim prout est physica, & coceptus atq; ratio quatitatis vt quantitas est; & vt cossideratur à mathematico, prior est quam conceptus quantitatis, vt est in rebus naturalibus, & vt consideratur à physico. Neque verò aliud est intellectu abstrahere quantitatem à materia physica, quam considerare illam sine cossideratione huius, quod procul dubio arguit quantitatem per se priorem esse, & non pédere à rebus naturalibus. priùs enim à posteriori, non autem è contrario posterius à priori potest abstrahi

Exponitur divisio Philosophia practica.

CAP. VIII.

📨 V оні Ам satis diligenter (ni fallor) explanata sunt quæcunque pertinere videbantur ad intelligendam diuisionem 🛎 Philosophiæ speculatiuæ, consequens est, vt de Philosophia practica aliquid eria dicamus: sed libet hic breuem esse; festinamus enim ad alia maiora, & quæ magis propria funt huius operis. Scienția igitur practica, si late sumatur hoc vocabulum (practicum)complectitur scientiam actiuam & factiuam; nomen actiuæ tametsi latius patet, tamen fere ( sic vsus iam obtinuit) vsurpatur pro philosophia morali, factiua autem continet omnia genera artium. Rurium, nota & peruulgata est tripartita diuisio philosophiæ moralis, in Ethicam, Politicam, & Occonomicam, quarum partium, si animum attendas ad ordinem doctrinæ, prima est Ethica, quippe quæ continet principia & quasi fundamenta reliquarum partium, agens de pallionibus seu affectionibus animi, de vitiis & virtutibus, earumque actionibus, denique de summo bono, & vltimo fine hominis, quibus rebus non antè cognitis, atque constitutis, facultas Oeconomica & Politica ne digitum quidem progredi possent: Sin autem spectes excellentiam atque præstantiam, proculdubio primas tenet politica, etenim ad hanc cæteræ tanquam extremum & finem, referuntur; vnde Arist.in 1.lib.Ethicor. & in principio Magnorum moralium, scientiam morum(quæ Græcè dicitur Ethica) subiicit roliticæ, eiusque partem quandam facit. Ac licet facultas Oeconomica natura sit prior ciuili disciplina (veluti pars est prior toto; & vnum

Dinifio Philofophiamoralu.

Politică ordine doctrine asse priorem Occanomica. 医艾生 医热点性炎

multis) tamen quoniam Oeconomica, hoc est administratio rei familiaris, non potest bene designari, & doceri, nisi ante descripta & constituta fuerit ratio administrationis politice, hac vna re inductus est Aristot.vt facultati Ethicæ proximè subiungeret doctrinam politicam, quod planè liquer ex vltimis verbis eius in 10.lib. Ethicorú. Artes autem mechanicas, nemo, qui bene sentiat, posuerit partes philosophie; quis enim fabrú ærarium, aut lignorum appellet philosophum? sed sunt quasi famulæ & administræ facultatis politicæ, mechanicu. in id comparatæ; vt societas ciuilis, illis instructa, nullum desideret, vel præsidium, vel ornamentum ad benè beatéque viuendum. Harum artium varietatem indicat Aristot. 2. physic. 24. & 25. & 79. Plato item in 10. lib.de Repub. Verum subtiliorem, atque pleniorem diuisionem artium, eleganter, & copiose persequitur plato in Dialogo, qui dicitur Sophista, seu de ente.

Cæterum merito quispiam mirari posset, & à nobis requirere, cur Dubitatio, Logica pretermissa fuerit in divisione rhilosophiæ, quam rlatonici, fuerit nume& Stoici, in rhilosophie partib numerarut? Verùm huic potest durata in partipliciter responderi; Primum quidem Logicam pretermitti, proptet- bus Philosea quod illa generali diuisione philosophiæ, philosophi voluerunt phia. dividere tantummodo scientiam & philosophiam (vt vocant) realem, hoc est, quæ tractat genus aliquod entis realis; qualem constat non esse Logicam. Deinde, potest etiam dici, à peripateticis pretermitti Logicam in divisione philosophiæ, quòd ipsi existiment Logicam non tam esse scientiam & partem philosophie, quam modum sciendi,&(vt ita loquar)omnium scientiarum,cunctarumque rhilofophie partium instrumentum. Vide Ammonium, & Simplicium in prefatione super categorias-Aristot. Philoponum in Proæmio Priorum, Alexandrum ibidem, & 1. Topicorum cap. 9. Albertum in principio posteriorum, & in 1. Metaphys. tract. 1. cap. 1. & in fine secundi libri Metaphysici.D. Thomam in Opusc. super Boëtium de Trinitate, in questione de divisione sciétiæ speculativæ art. 1. sub finem, Egidium Romanum in principio rost. qui omnes negant Logicam, si propriè ac subtiliter de scientia & philosophia sentire ac loqui volumus, esfe scientiam aut partem philosophiæ. Ac mihi quidem cùm inter philosophos nostri temporis disputatur an Logica sit scientia vel pars philosophiæ, videtur huiusmodi controuersia, & philosophorum dissentio, non tam esse in rebus, quam in verbis vel in modo loquendi; aliis nimirum philosophia & scientia nomen latiùs, . ahis verò angustiùs, & magis propriè sumentibus. Sed iam finis sit huius primi libri.

FINIS PRIMI LIBRI.

# DE PHILOSOPHIA

# NATVRALI

#### LIBER SECVNDVS.



Rimo libro disputatum est de diussione Philosophiæ in speculatiuam & practicam, & ipsius speculatiuæ, in disciplinas mathematicas, Physicam & metaphysicam. Sed quia hoc opus quod in manibus habemus, totum planè dicatum est docendis tractandisque rebus Physicis; de ipsa physiologia, omissis aliis philosophiæ partibus, deinceps agendum est. Ac primum

quidem statuendum est, quæ sit eius materia vel subiectum tum ipsius subiecti, principia, species, & passiones indicadæ: deinde, de partibus philosophiæ naturalis, earúmque inter se connexione, ac ordine disserndum; postremò, explicanda est inscriptio præsixa octo sibris physicorum Aristotelis, vt quale sit hoc genus doctrine quod
nunc explicare ingredimur, meliùs intelligatur.

Quod sit Subjectum Physica, opinio D. Thoma. CAP. 1.

V & possent huc afferri ex Logica de varia significatione ac proprietatibus subiecti, consultò pretermittentes, primum exponemus precipuas aliorum rhilosophorum opiniones de subiecto rhysice: tum aperiemus quid nobis hac de re magis probetur. Ab opinione igitur D. Thome ordiamur. D. Thomas in suo procemio rhysico videtur asserere, subiectum rhysice esse ens mobile, scribens his verbis, Cuim (scilicet rhysice) subiectum est ens mobile simpliciter, non dico autem corpus mobile, quia omne mobile, esse corpus probatur in isto libro, nulla autem scietta probat suum subiectum; or ideo statim in principio de Calo qui sequitur ad istum, incipitur à notificatione corporu. Hec ille. & licet D. Thom. in procemio suo super lib. de Calo scriptum reliquerit,

liquerit, lubiectum Philosophiæ naturalis esse corpus mobile, Tho- Opinio Dius mista tamen priorem sententiam defendunt, & suadent his fere armobile, ess
mobile, ess gumentis. Primo, subiectum Physicæ, aut est corpus mobile, aut ens subiectum mobile(nam de his duobus præcipuè dubitatur inter Philosophos) Physica prosed non est corpus mobile, ergo est ens mobile: Minor sic probatur; batur quasubiecum esse, supponitur in ea scientia, cuius est subiectu, sed Physicus probat corpus mobile esle, siquidem Aristot. in 6.Phys. 32.demonstrans omne mobile esse diuisibile, simul etiam demonstrare videtur omne mobile esse corpus ( nam esse diuisibile, conuenit mobili quia est corpus) qui autem ostendit omne mobile esse corpus, aliquo modo etiam probatum relinquit, corpus mobile esse, cum enim probatur esse coniunctio aliquarum partium quæ faciunt aliquod totum videtur etiam aliquo modo probari illud totum esses. Aristor.igitur demonstrans coniunctionem mobilis cum corpore, simul etiam demostrasse videtur corpus mobile esse, quare hoc nonpotest esse subjectum Physica. Deinde, idem est subjectum scientia. & præcipuæ passionis quæ de ipso demonstratur in tali scientia; sed subiectum motus vel mobilitatis, quæ est præcipua passio Physica, non est corpus sed ens, siquidem cum subjectum ponatur in definitione propriæ passionis. Aristot. in 3. Phys. tex. 6. definit motum non per corpus, sed per ens, dicens, Motus est actus entis in potentia prout in potentia. Posteà subiectum (vt vocant) adaquatum debet complecti omnia quæ tractantur in scientia, sed multa sunt mobilia: quæ non sunt corpora; materia enim mutatur ad substantiam, quantitas item, & qualitas producuntur per motum, constat autem huiusmodi res. non esse corpora, cùm tamen sint entia; Adæquatu igitur subiectum Physicz est ens mobile. Postremò, Arist. in 6. Metaphy.tex.1.& Auerr.4. Metaphys.com.1. aiunt Physicam versati circa ens quod habet in se principium motus & quietis, quibus verbis significat subiectum phylicæ esse ens mobile. Ne videatur autem esse repugnantia in verbis D. Thomæ scribentis in principio physicæ subiectum eius esse ens mobile, & in lib.de Cælo asserentis esse corpus mobile, quidam Thomistæ aiunt duplex esse subiectum, vnum adæquatú, & hoc in Physica esse ens mobile, alterú principale, & hoc esse corpus mobile; de illo D. Thom. locutú esse in physicis, de hoc autem in lib. de Cælo. Alij, qui volunt re idem esse ens mobile & corpus mobile. dicur D. Thom.in phy.loqui de subiecto formaliter sumpro, in libr. auté de Celo, de eo materialiter accepto. Hec pro sentétia D. Thom. Esidin re-Hanc opinionem Egidius in principio Physicæ dupliciter con-nem D. Tho-

futat. Primò, si ens mobile esset subiectum physicæ, ipsa physica sub- ma, sed nome alternaretur Metaphylicæ (quod tamé falsum esse ostensum à nobis bene.

est in primo libro (nam ens mobile, cotinetur ab ente quod est subiectum Metaphysicæ, eique addit ipsum mobile, quod cum sit inferius ente, nec fluens ex principiis eius, est quodammodo differentia accidentalis respectu entis, cum igitur hæc duo faciant vnam scientiam subalternari alij, ambo autem coueniant in physicam, si ea pro subiecto habet ens mobile, relinquitur physicam subalternari Metaphysicæ. Deinde, sequeretur physicam esse partem Metaphysicæ; cum enim Metaphylica, vt scriptum est in 4. Metaphylica, consideret ens & species entis, omnisque scientia cosiderans aliquod commune etiam consideret differentias & modos, per quos illud commune proxime dividitur; ens autem proxime dividitur in ens mobile & immobile, sicut in ens finitum & infinitum, in contingens & necessarium, Metaphysica considerans ens, etiam considerabit ipsum ens mobile, quare physica, quæ agit de ente mobili, erit pars Metaphyficæ. Hec Egidius contra D. Thomam. Sed rationes Egidij parum firmæ videntur ad euertendam hanc opinionem. Nam prior cius ratio in eo deficit, quòd relinquit tertiam proprietatem, quæ in primis requiritur ad faciendam subalternationem in scientiis, nimirum vt principia inferioris scientiæ per se demonstrentur in superiori, quia per se sint ignota & demonstrabilia; hoc autem non conuenire in Phylicam, probatum fuit in primo libro. Ad posteriorem autem eius rationem, Thomistæ responderent dupliciter, primum quidem, concedendo considerari à Metaphysica species entis non quidem omnes, sed eas tantum quæ continentur abstractione Metaphylicæ:Est auté abstractio metaph, quæ sit secundú rem & rationé à materia & motu, in qua abstractione perspicuum est ipsum ens mobile non posse contineri. Deinde, diceret esse Metaph. generatim & vniuerse considerare generales species, modos, & gradus entis, sed propriá atq; plená tractationé eorú modorú qui alieni sunt à Metaphysica, relinqui scientiis particularibus. Quocirca licet Metaphysicus dividat ens in mobile & immobile, & veriusque differentiam generatim exponat, singularem tamen explicationem rerum mobilium, non sibi sumere, sed totam Physico relinquit.ex quo intelligitur Phylicam non elle partem Metaphylicæ.

Oppugnatur aliter opinio D.Thoma. Sed opinionem D. Thomæ valentiori fortasse ratione oppugnare quis posset ad hunc modum: Subiectum cuiuslibet scientiæ, vt est apud Auerroem 1. post. commen. 179. habet duas partes, vnam veluti materiam, quæ est res ipsa quæ tractatur in scientia; alteram veluti formam, quæ est ratio & modus secundum quem prædicta res tractatur; inter has autem partes oportet talem esse proportionem, qualis cernitur in rebus naturalibus inter materiam & formam, ita

ve vnicuique formæ respondeat propria materia; sed inter ens & mobile, non seruatur talis proportio; nam esse mobile non conuenit rebus quæ sunt entia, alioquin omne ens esser mobile, sicut non conuenit rebus, quatenus sunt animantes, sic enim sieret, vt præter animal, nihil esse mobile; quærendum igitur est proprium aliud subiectum cui primò insit mobile, & propter quod etiam competat aliis rebus, hoc autem quodnam sit, facile reperiemus si ponamus nobis ante oculos seriem corum quæ numerantur in categoria Substantiæ, exempli gratia,

Ens Substantia Corpus Viuens Animal Homo Petrus

Ex hac serie quidquid sumpseris infra corpus, non propriè responder mobili, quoniam est angustius & minus late patens; de pluribus enim rebus dicitur mobile, quam quodlibet corum quæ numerantur sub corpore; sin autem sumas aliquid eorum quæ sunt supra corpus, id profecto amplius erit atque latius quam mobile; non enim omne ens aut omnis substantia, est mobilis. Ex his igitur intelligitur, esse mobile non esse coniungendum cum vllo corum quæ sunt præter corpus; quare non rectè statuitur subiectum Physica, ens mobile. Praterea, si quis ita loqueretur, animal componitur ex materia prima & anima, verè quidem sed impropriè loqueretur; nam propriè materia animæ, non est materia prima, sed corpus organicum; etenim anima definitur actus corporis organici; símiliter si quis ita definirer hominem, homo est substantia rationis compos, non bene definiret, quia rationale, non est proxima differentia substantiæ, sed animalis, quamobrem in definiendo homine, rationale non debet coniungi cum substantia sed cum animali: Vnde Aristot.in 6. Topicorum reprehendit eas definitiones quibus res definiuntur per genus remotum; ergo pari ratione absurdum videri debet, si quis ponat subjectum Physica, ens mobile, cum mobile non conueniat enti vt ens est, sed potius vt est corporeum, non secus atque si quis faceret subjectum Medicinæ, ens sanabile, ac non potius corpus humanum sanabile. Verum, quid pro opinione D. Thomæ, & quid contra cam dici posfit, ita sit explicatum.

Si cui autem opinio D. Thomæ non maxime probatur, is posset Solutiorande

num opinionu D. Thoma. ad rationes quæ pro confirmatione eius supra positæ sunt, hoc modo respondere. Ad primam rationem responderi potest nusquam demonstrari ab Arist. corpus mobile esse, neque verò posse demon-Arari à physico: Etenim demonstratio adhibetur ad faciédam fidem rebus obscuris & dubiis, non autem certissimis & maxime perspicuis, vti est in physica, corpus mobile esse; & Arist. significat hoc supponendum esse in physica, scribens in 1. physicorum tex.11. ad hunc modum, Nobis autem supponatur ea que sunt natura, aut omnia, aut quedans moueri:manifestum est autèm ex inductione: Deinde si ridiculu est demonstrare naturam esse, vt scriptum est in 2. Phys. tex. 6. quanto magis ridiculus esset physicus, si tétaret demostrare corpus mobile esse, cum manifestius sit esse corpora mobilia, quam naturam esse: præterea, Physicus non debet neque potest demonstrare motum esse, vt pulchrè docet Arist. 8. Phys. tex. 22. sed corpus mobile, est notius nobis quàm motus, ergo physicus nullo modo potest demonstrare corpus mobile esse; Minor patet tum ex his, quæ sunt apud Arist. 4. Phys. tex.104. vbi fic ait, Eterum motus notus est per id quod mouetur, & latio per ed quod fertur, Hoc aliquid enim est ed quod fertur, motus autem non : tum ex his, que scribit Themistius in 3. Phy. super tex. 16. hoc modo, Accedit, quod notius est mobile aliquanto quam motus, non enum idem est nosse motum esse, or quid sis mothe exploratum habere. Nam ut sit mothe, neminem latet, quid autem sit, vel nos quoque nue quarimus; at verò motum esse, res mota nobis ostendunt, hac autem sunt, qua nos mobilia nuncupamus, quare u qui in motu definiendo admonitionem habet rei mobilis, affert rem magis planam, & notam ad docendum, id quod erat ignotius. Nam igitur Thomistæ bene concludunt cum ita ratiocinantur, Aristoteles demonstrat omne mobile esse diuisibile, vel esse corpus, ergo demonstrat corpus mobile esse; nam illud potest demonstrari, quoniam est dubium; etenim Schotus putat Angelos verè mobiles esse, cum tamen non sint corpora; & Democritus, Leucippus, & Epicurus faciebant atomos mobiles, & indiuisibiles; hoc autem, cum sit per se notum, non potest cadere sub demonstrationem. aliud igirur est, omne mobile esse diuisibile, quod cum non sit per se notum probatur à physico, & aliud est, corpus mobile esse, quod cum sit manifessimum sensibus, non potest à physico probari. Ad secundam; Ens, dupliciter sumitur, vel tanquam nomen quoddam transcendens, vel tanquam participium verbi substantiui, sum, vt idem valeat; atque id quod existit; in definitione motus ponitur ens, non vt nomen transcendens, sic enim faceret definitionem vitiosam; nam Aristot. 2. post. tex.17.&. in 6. Top. vetat adhiberi definitionibus eiusmodi nomina transcendétia, propterea quòd quidquid ponitur in definitione alicuius rei, deber

debet eam separare ab alia quapiam re. Itaque illud, Entis in potentia, idem valet, atque si dixisset, motus est actus eius quod existit in potentia; Sed dices, cur non loco entis posuit (corporis) quandoquidem corpus est proprium subjectum motus? An quia nondum erat notum omne mobile esse corpus, idque postea demonstraturus erat in 6. Physicorum? Ad tertiam, est quidem mutatio in formis tam sub stantialibus quam accidentariis, tanquam in terminis inter quos, & circa quos fit mutatio.est quoque in materia prima tanquam in eo quod substernitur, & subiicitur mutationi, verum propriè motus est in toto compositio; si enim quæratur quid est quod generatur, aut corrumpitur, quid item est quod alteratur; qui diceret materiam aut formam generari, & corrumpi, non bene profecto responderet, etemin totum compositum est quod generatur, corumpitur, alteratur secundum qualitaté, mouetur secundú locú, cæterísque mutationú generibus efficitur. Vnde Arist.in 1. Phy. 63. dicit, omne quod sit semper esse copositu. Ad quartă, cum idem plane sit corpus mobile, atq; ens mobile, & substantia naturalis vel sensibilis, 'Arist. & Auerr. no admodum soliciti de vocabulis fuerunt, & variis nominibus designant subjectum physica, nunc hoc nunc alio vocabulo appellantes. Quod si tantum tribuant verbis Arist, vt ab his negent temere discedendum esse, cur non animaduertunt Arist. in 6 Metaphysicæ proxime ante eum locum, quem ipsi citant, scribere physicum versari circa substentiam que habet in se principium motus & quietis? quare hinc liceret concludere, subiectum Physicæ esse substantiam mobilem. Cur item non repetunt memoria, quæ scripta sunt ab Auerroe in 12, Metaphy. & in principio physicæ? etenim illic ait subiectum Philosophiæ naturalis esse corpus mobile, hic autem; esse res sensibiles prout sunt transmutabiles? cum igitur tam variæ locuti fuerint de subiecto physicæ, non sunt eorum verba, argumenti loco trahenda ad vnam aliquam certam opinionem afferendam & astruendam.

Exponuntur alia opiniones de subiesto Physica.

CAP. 11.

Cotistæ arbitrantur subiectum philosophie naturalis Opinio Sco-esse esse substantiam naturalem, idque probant ad hunc mo-tistarum esse dum. Primum quoniam Arist.id aperte significat in 6. Me-substantiam taph.textu 1. his verbis quæ paulò antè commemoratimus. Deinde, naturalem si subiectum Physice non est substantia naturalis, aut igitur erit ens mobile, aut corpus mobile, sed neutrum potest esse: Minoré ita pro-

hat: non potest esse subiectum, ens mobile, duas ob causas, tum quià sic Physica subalternaretur Metaphysicæ, quod ipsi confirmant similiter vt Egidius, cuius rationes superius exposui, tum etiam, quia mobile, cum significet motum, seu mobilitatem que est passio quædam l'hylica, non potest esse ratio formalis subjecti, nam passio vna cum subjecto facit ens per accidens, & posterior est subjecto, ita vt citra passionem subjectum possit perfecte cognosci secundú quidditatem suam, & potest passio demonstrari de subjecto suo, sicut mobile de ente naturali demonstrari potest, hoc modo: Omne ensquod habet in le principium motus & quietis, est mobile, sed omne ens naturale est tale, ergo est mobile. Hæc autem omnia repugnant rationi formali alicuius subiecti. Præterea, quod non possit esse subiectum phylicæ corpus mobile, sic ostendunt; nam Angeli sunt mobiles motu l'hysico, quia tamen non sunt corpora; Angelos autem moueri posse ex vno loco ad alium tametsi latuit Aristotelem, tamen: nos qui Christianæ doctrinæ præceptis imbuti sumus, ex sacris litezis certum atque perspectum habemus. Hec illi.

Refellitur secuda opinio.

Sed tres ob causas no probatur nobis hec sententia. Primò, quia sicut supra docebamus mobile non bene coniungi cu ente, quia multo latius patet ens, quam mobile, sic nunc contra istos dici potest, mobile no benè ac propriè congruere cum substantia, siquidem no omnis sul stantia est mobilis motu Physico. Deinde, falso existimat, eos qui ponunt subiectum physice corpus aut ens mobile, vsurpare ipfum mobile, pro passione aliqua physica, ac non potius per id vocabulum significare velle idem quod ipu vocant naturale, hoc est, id. quod habet in se principium motus & quietis: non secus atque cum dicimus, animal rationale esse definitionem hominis, non sumimus rationale, pro quadam potestate ratiocinandi, quæ est qualitæ accidentalis, sed eo vocabulo innuimus atque denotamus proprium gradum & differentiam essentialem hominis, Postremò, falsum est Angelos esse mobiles motu Physico: etenim motus Angeli, vel potentia passiua eius ad motum, non potest anhy non dico scientifice comprehendi, sed ne coniectura quide aut suspitione aliqua percipi. Præterea, si Angelus mouetur Physice, ergo vel ab also vel à se:sed no ab alio, vt clarum est, nec à se, quia haberet duas partes, quarum vna mouerer, altera moueretur: nisi forte dicant secundum idem mouere, & moueri, quod simpliciter absurdum est. Deinde, si Angelus mouetur Phylicè, ergo habet in se principium motus, sed quæ sunt huiusmodi, per se ac simpliciter pertinent ad scientiam naturalem; hão enim regulam reliquit nobis Arist.2 phy.tex.71.ad dignoscendas eas res quæ cadunt sub scientiam physicam; ab his quæ non pertinene

Angelas momers secundio locum, non Physic è necmodo Physico probatur multu argumentis. ad ipsam, quæcunque inquit, mouent & mouentur, quoniam habét in se principium motus quod est natura, sunt verè physica, & propriè pertinent ad sciétiam naturalem. Necesse igitur est Scotistas cofireri Phylici esse, agere de Angelis simpliciter, & vt vocant, quidditatiue. Ad hec, si Angelus physice non est in loco, nec potest moueri Physicè secundum locum; sed non est physicè in loco; nam quod sic est in loco, coæquatur ei, & ab eo continetur, & alias proprietates habet quas de loco physico tradit Arist.in 4.lib physico. Adde, quòd cum Aggelus sit substantia immaterialis & incorporea, nullam habet proportionem ad locum rhysicum nec ad motum, His accedit quod Aristoteles in 6. lib. physice probat omne mobile physicum e le dinisibile & habere partes quantitatinas; & alio loco confirmat cuncta quæ mutantur phyfice, habere materiam, & nullum indiuisibile posse moueri phylice secudu locu. aliud igitur est Angelos moueri ex vno loco ad alium, quod neque nos neque vllus Theologus negabit, & aliud est Angelos moueri secundum locum physice eo nimirum modo quo mouentur mobilia phylica, quo pleríque omnes Theologi inficiantur.

Quidam recentiorum Philosophorum; faciunt materiam physice, Tertiaopinio substantiam sensibilem, moti verbis Auerrois quæ scripta sunt ab eo sensibilem, moti verbis Auerrois quæ scripta sunt ab eo sensibile, ee in prologo physico, vbi ait subiectú kuius artis non esse akiud quàm felliur. res sensibiles; Sed hi si volunt substantiam sensibilem, quatenus est sensibilis esse materiam physicæ, dupliciter errant; primum quia ex eo fieret, vt libri de Anima continerent vniuersam phisiologiam; nã si bona est ratiocinatio Arist. qua ipse vtitur in 1. de partibus animalium cap. 1. ad ostendendum scientiam animæ intellective non pertinere ad physicam quæ sic habet. si physicus ageret de intellectu; similiter etiam deberet agere de omni intelligibili; ergo pari ratione liceret nobis in præsentia sic argumentari: in libris de Anima agitur de sensu, ergo ibidem debet tractari de omni sensibili; qua sensibile est, sed esse sensibile secundum illos est ratio formalis subiecti physicz, ergo libri de Anima continent vniuersam materiam physicæ, ac proinde totam scientiam naturalem. Deinde, si esse sensibile, est ratio &causa cur aliquid subiiciatur scientie naturali, ergo cui talis ratio per se conueniet, id per se ac simpliciter tractabitur in physica, cui verò competet secundum quid atq; per accidens, id quoq; per accidens & secundum quid pertinebit ad physicam; sed esse sensibile per se conuenit accidentibus, per accidens autem substantiæ (vt clarum est ex his quæ traduntur in 2. lib. de Anima textu.65. )physicus igitur per se aget de accidentibus, per accidens autem de substantia, quod perspicue fallum est. Adde, quod subiectum physicæ, oportet

Digitized by Google

esse quidpiam absolutum, cuius ratio formalis non potest esse, ve vocant, respectiua, sed esse sensibile habet in se respectium & relationé ad aliud, ergo no potest esse propria ratio subjecti Phy. Neque verò debuit eos mouere auctoritas Auerr. quippe qui non ta subtiliter de re ipsa loqués variè descripsit materia Phy. vt suprà diximus.

Quarta opinio, subiectă esse, res gene rabiles & corruptibiles.

Non desunt etiam qui putent subiectum Philosophiæ naturalis, esse res generabiles & corruptibiles; quam opinionem corroborant his duobus argumétis. Primum est hoc: Arist. in octo libris Phy.tradit principia & affectiones comunes omniu retum naturaliu; sed no exponit nisi principia & affectiones reru corruptibiliu; ergo in Physica tantum agitur de rebus corruptibilibus: Maiorem ita probant, Arist, initio Physice proponit se velle tractare de principiis maxime vniuersalibus, idémq; præcipit tum ibi, tu in primo de Partibus animalium cap.1.priùs explicada esse que sunt comunia quam quæ sunt propria, & quæ sunt magis vniuersalia quàm quæ minus. Deinde, si in octo libris Phylicis non tractatur principia communia omnium rerum naturalium, ergo aut traduntur alibi, aut nusquam; manca igitur & imperfecta esset doctrina Arist.alibi verò nec Arist.egit,nec potuit agere sine vitio: Etenim doctrina talium rerum poni ac explicari debuit in vestibulo Philosophiæ naturalis. Minorem autem cófirmant hoc modo. Arist.in 1. Physicorum agit de materia, forma & prinatione, que tria propriè non infunt nisi in rebus corruptibilibus nam quibus rebus priuatio accidit, in eas necessariò aliquando cadit interitus.Præterea,hoc apertissimè declaratArist.in 1.phy.tex.78.vbi quasi facians epilogum eorum quæ antè docuerat, ait se dixisse de princpiis eorum quæ generantur & corrumpuntur, Postea, in 2. Phy. definit naturam else principium motus & quietis; quam definitioné perspicuum est non conuenire nisi in natura corruptibilem, cælestis enim natura sempiterno & irrequieto motu cietur. Ad hec; motus est actus entis in potentia, & circumscribitur duobus terminis, quorum vnus dicitur terminus à quo, alter ad quem, quod de motu cæli verè dici non potest. Ad extremum, esse in loco & in tempore, tantumodo competit in res corruptibiles, ergo &c. Alterum verò argumentum quo hanc opinionem comuniunt est hoc; Tota Physiologia occupatur & cosumitur in explicandis rebus corruptilibus, exceptis modò duobus libris de Celo, in quibus tamen non agitur de cælo per se,nec vt est species subiectiPhy.sed quatenus est principiú mouens ac efficiens rerum corruptibiliú.quod ita esse ex eo perspicuem est quia eiusdé est tractare de forma atque de materia aliculus rei, vt docet Arist.in 2. Phy. a 21. ad 26. quare si Phy. ageret de materia celi, eundem quoque oporterer disserere de forma eius quæest

intelligentia, quod palam est & ab Arist. doctrina, & à veritate plurimùm abhorrere. Non igitur Physicus considerat cælum nisi prout

est caussa mouens & efficiens rerum sublunarium.

Horum sentétia licet in speciem probabilis sit, tamen si bene perpendatur, falsa est. Primum, quoniam Arist. 3. de Cælo tex.1. in 8. Metaph. tex. 12:& in 12. Metap. tex. 5. & in primo de Partibus animalium cap. 5. numerat cælum inter substentias naturales, & vult sciétiam eius, Physicam esset Vnde, cum in 12. Metaph.tex.5. tripartitò diuisisset substantiam, in mobilem & immobilem, rursus mobilé in sempiternam & corruptibilem, inquit substantiam mobilem, siue fuerit æterna siue corruptibilis, pertinere ad Philosophum naturalem, immobilem autem minime. At si cælum tantummodo pertinet ad Physicum, vt est principium mouens & efficiens, cur Arist.celum refert ad scientiam naturalem, intelligentias autem minime, cum sint etiam ipsæ causæ mouentes, efficientésq; rerum naturalium? Deinde, in 2. Phy. tex. 71. Arift. ait quæcunque mota mouent. siue corruptibilia sint, sue incorruptibilia, esse Physica & spectare ad negociú Physicu, sed cælu mouet & mouetur, ergo &c. Amplius, Arist.in lib. de Celo, non tantum agit de cælo, vt est principiu harum rerú inferiorum, sed absolute, & vt loquuntur nunc Philosophi, quidditatiuè; demonstrat enim naturam cæli diuersam esse à naturis elementorum, eámque ingenerabilem atque incorruptibilem; nec víquam in dicat quidditatiuam cognitionem cæli requirendam esse ex alia scietia. Preterea, cælum habet naturam quæ est principium motus vt do cet Aristoteles 1.lib.de Cælo, tex.5, propria item operatio eius, quæ est motus circularis, est plane Physica, ergo celum erit corpus Physicum. Postremò, si perfecta cognitio celi non traditur à Physico, à quo igitur petenda est? Nunquid à Mathematico? Atqui Astronomus, qui vnus de cunctis Mathematicis solum verba facit de cælo, non perscrutatur substantiam eius, vt egregiè ostendit Simplicius in 2.Phy.super tex.18.Num à Metaphysico? Sed neque Arist.tale scientiam dedit in sua Metaphysica, nec ibi profitetur aut significat eiusmodi doctrinam esse Metaphysicam.

Cæterum dissoluamus rationes, ipsorum. Ad primam respondeo, Solutio ratioin primo libro Physicorum solum tradi principia rerum generabi- num quarta lium, in lib. autem de Celo declarari principia cæli; causa autem, cur opinionio. non primum dederit principia communia vtrisque rebus corruptibilibus nimirum, & cælis, duplex afferri potest, vna est quoniam corpus naturale analogice dicitur de cælo & rebus sublunaribus no autem vniuocè, saltem loquendo Physicè; analogum autem, seu (vt cum Aristotele loquar)id quod dicitur ab vno ad vnum, non signifi-

#### DE PHILOSOPHIA NATVRALI 72

Deinde, memoria repetendum est id quod supra diximus, cum discuteremus opinionem Schotiallud vocabulum (mobile) non signifi-

care aliquam passionem, nam passio subiecti, non potest esse ratio formalis eius, vt ibi ostendimus. significat igitur mobile, idem prorsus atq; naturale, & quod habet in se principium motus. Cùm enim ille gradus & ratio corporis quæ præcise consideratur à Physico, nobis occulta sit & careat proprio nomine; ideireo exprimitur & declaratur ex comparatione ad motum, qui est effectus & passio eius, cunctis notissima. Itaque apud nos idem omnino valent hæc omnia, corpus mobile, naturale, habens in se principium motus, & si quod aliud nomen est eiusdem generis. Quocirca materiam Physice variis nominibus designauit Auerroes. Nam in prologo Physicæ, ait esse res sensibiles prout sunt trasmutabiles; at in 12. Metaphy.com.s. scribit esse corpus mobile, & in 4. Metaphy. com. 1. ens mobile; yt vel inde perspicuum sit, non debere Philosophum, vbi res manifesta est, valde solicitu esse de verbis; pulchrè enim illud à Platone dictum est, si verba vbi opus est contemneremus, prudentia eruditionéque ditiores essemus. Ac his quidé positis, facile & breuiter costrmari po Demonstratio test opinio nostra de subiecto Physice, hoc modo: Illud est subiectú alicuius scientiæ, cuius quæcunque per se tractantur in scietia, sunt Elum Physice vel principia vel passiones, vel species, hæc enim tria, vt est in 1. Post. omnis scietia perscrutatur circa subiectum suum, sed tale est corpus mobile, ergo, &c. In promptu est Minoris probatio; ná materia, forma & natura, funt proxima principia corporis mobilis; Item quantitas, motus, locus & tempus, sunt affectiones naturales, quæ per se ac primò conueniunt corpori mobili; denique, cælum, eleméta mixta, inanima, stirpes, animantes, homo, sunt species corporis mobilis. Adde, quod mobile seu naturale, propriè & (vt vocant) adequate, nec enti, nec alij subiecto couenit preterquam corpori, quod quia suprà fusius explicauimus, hoc loco simpliciter & breuiter attingimus. negat igitur, subiectu Philosophiæ naturalis esse corpus mobile seu naturale.

quòd subiefit corpus mobile vel naturále.

Panuntur decem dubitationes.

Sed ex his quæ de subiecto Physicæ dicta sunt, existunt nonnullæ dubitationes quas nunc enodare oportet. 1. Dubitatio. Cur facimus tantum subiectum Physicæ corpus mobile', & non addimus etiam, ve ita loquar, quiescibile?cum natura definiatur esse principium motus & quietis? 2. Cur dicimus corpus mobile, & non mouens, cùm mouere sit nobilius quam moueri? 3. Cur non ponimus subiectum Physica, corpus quantum, vel siguratum? nam sicut necesse est omne corpus naturale aliquo motu præditum esse, vt scribit Arist, 1. de Cælo tex,57.sic etiam debet esse affectum quantitate, & sigura. 4. Phyficus agit de intelligentiis, & vt videre est in 8. Phy. agit item de formis tam substantialibus quam accidentariis, harum autem rerum nulla est corpus mobile, ergo &c. 5. Arist. in 1. Phy.tex.11.ait supponendum esse ea quæ natura constant, aut omnia, aut quædam moueri; ergo his veibis innuit esse aliquas res naturales quæ non sint mobiles, non igitur erit adæquatum subiectum Physice, corpus mobile. 6. Corpus mobile continet res generabiles & corruptibiles, sed huiusmodi rerum non potest esse scientia; etenim Arist. scribit in 1. Post.tex. 21. & 22. res corruptibiles, neque sub demonstrationem neque sub definitionem cadere posse; quibus duobus instrumentis. omnis scientia perfecta continetur. 7. Multa tractat Arist. in libris Philosophiæ naturalis, quæ non videntur attinere ad corpus mobile, quin etiam ei repugnare, cuiusmodi sunt casus, fortuna, infinitum & vacuum.8, Meritò etiam dubitari porest, an cognitio rerum naturalium quam nobis reliquit Arist. sit vere scientia? 9. Si subiectum Physicæ est corpus mobile, ergo physicus non considerabit res nisi prout habent respectum ad motum, quare non erit physici considerare puras quidditates rerum naturalium; nam quidditas, exempli caussa, hominis præcise sumpta, non includit motum neque respe-&um ad motum, ad rationem enim quiditatiuam eius quod est ens. absolutú & substantia, non potest vllo modo pertinere vel accidens vel respectus aliquis; quod si physicus non cosiderat tales quidditates, vix dici aut fingi potest, à quo alio cognosci aut declarari debeat 10.Si subiectum physicæ est corpus mobile, ergo Astrologia & Medicina erunt partes philosophiæ naturalis, quoniam tractat, illa quidem de cælo, hæc autem de humano corpore, quæ funt species corporis mobilis. Verum ad has obiectiones facile responderi potest ad hunc modum.

Ad 1. Respondemus, Quia omne corpus naturale est mobile, non tamen omne capax est quietis, vt in celo manifestum est, & quia mo tus est veluti habitus, quies autem tanquam priuatio, priuatio autem ex habitu cognoscitur, idcirco diximus corpus mobile esse subiectum phylicæ, non addentes quiescibile. Huc accedit, quod Arist. in. 8. Phy. tex 28.ait motum esse quiddam magis Physicum, quam quietem; his verbis scribens, Fere autem & omnia dicere moueri, falsum quidem est, minus autem hoc præter methodum, posita est enim natura in naturalibus principium, sicuti motus & quietis, tamen Physicum magis est motus. Addunt preterea quidam, motum elle perfectiorem quiete; quod in corporibus quidem animatisverum est, non autem in simplicibus ve sunt elementa, quorum persectio non est motus, sed potius quies. in suo loco naturali. Vnde Auerr. 4. libro de Celo ait definitiones.



## DE PHILOSOPHIA NATVRALI

corporum simplicium quæ assignantur per quietes, esse perfectiores, quoniam declarant naturalem statum, & dispositionem talium corporum; corpus enim simplex ideo mouetur quia est extra suam naturalem dispositionem, & ideo mouetur, vt motu perueniat ad fuum locum in quo quiescat, itaque quies est finis motus. Ad 2. Res aliqua nó dicitur aut est naturalis, quia mouet naturaliter, alioquin intelligentiæ essent res naturales & physice, quippe quæ cælum moueant motu physico, sed vocatur aliqua res naturalis, propterea quod naturaliter mouetur; etenim natura definitur esse caussa vt id in quo inest, moueatur & quiescat: Vnde Aristoteles in 2. Physici tex. 71.ait duplex esse se mouens physice, vnú quod etiam mouetur, alterum quod mouet & non mouetur, illud & physicu est & pertinet ad scientiam naturalem, hoc autem minime. Ad 3. Licet quantitas & figura sint affectiones communes omnium rerum naturalium, tamen non sunt ita Physicæ vt motus, neque ita declarant naturam cuiusque rei naturalis. Quamobrem Arist. ex varietate motuum naturalium folet indagare varios gradus & ordines rerum naturalium. Ad 4. Physicus agit de intelligentiis, non absolute, sed vt mouent Physice orbes cælestes, forme auté substantiales & accidentiales, & si non sunt corpora mobilia, tamen sunt principia vel affectioneseius: neque enim oportet quæcunq; tractantur in scientia esseipecies sub iecti, sed vel species vel principia, vel passiones eius. Ad s. Arist.non subiunxit illa verba (aut quædam) propter polos mundi, aut centrum, aut animam rationalem, aut formas substantiales, seu accidentales, in quibus non videtur inesse motus; quoniam prædictæ res non constant natura, vt ipse ibi dicit; hoc enim proprium est corporum, neque illud dixit quasi dubitaret an esset aliquod corpus naturale quod non esset mobile, id enim apud ipsum est impossibile. Sed Arist. pronuntiauit illa verba, quia licet omnia corpora naturalia sint mobilia, tamen hoc apertissimum est in quibusdam, vt in animabilibus & cælo, in aliis verò subobscurum est, vt in elemento terræ; satis autem erat Aristoteli ad ostendendum non posse demonstrari motum esse, docere per se manifestum esse aliqua corpora naturalia moueri. Ad 6. Rerum corruptibilium vt sunt corruptibiles, hoc est vt sunt singulares, non est scientia, tamen in huiusmodi rebus, intellectus noster reperit predicata quædam vniuersalia & necessaria, que colligit & vocat ad rationem scientiæ; etenim licet homo sit corruptibilis, tamen hoc ipsum, nimirum hominem esse corruptibilem, est quidpiam incorruptibile; similiter. Petrum sedere, est contingens, tamen illud esse continges, est necessarium; res item sublunares sunt mutabiles, sed ipsas esse mutabiles, est pror-

Quomodo sti scientia re rum corruptibilium. sus immutabile; & quamuis res naturales non semper ac perpetuò contingant eodem planè modo, sed interdum à naturali statu & ordine suo deficiant, tamen hoc ipsum non fugit, aut latet Phy. etenim Physicus docet rerum caducarum atque mortalium hoc esse ingeniú vt licet fere ita eueniant, tamen aliquando à fine & scopo suo naturali aberrent; quod, quo modo, quando, cur, aut in quibus rebus contingat, idem Physicus verè ac diligenter explanat: ita fit, vt res naturales per se quidem sint comutabiles, & non necessaria, tamen quod de huiusmodi rebus physicus nos docet, est penitus necessariu atque immutabile. His consentanea sunt que ait D. Tho.1.p.q.86.ar.3.scribens si considerentur rationes vniuersales rerum sensibilium, omnes scientias esse de necessariis, nedum physicam. Ad 7, physicus in docenda Philosophia naturali(id quod etiam in aliis disciplinis tradedis eodem modo contingit) quædam tractat per se, hæc autem sunt vel principia, vel species, vel affectiones subiecti adequati, alia tractat per accidens, demonstrans ea falsa esse. & redarguens eos qui de talibus rebus male sentiút, cuius generis sunt quæ disputatur ab Arist.de casu, & fortuna, vacuo, & infinito; nonnulla etiam sub aliena persona vel Metaphysici, vel Mathematici, à Physico pertractantur; disputatio enim de vno, & ente aduersus Parmenidem in I.lib. Physicorum, Metaphysica est: que autem de continuo Arist. in lib. 6. disserit, non tam redolent doctrinam Physicam quam representant abstractionem Mathematicam. Denique multa vel digrediendi, vel ordinandi & amplificadi caussa intexuntur in tractandis disciplinis quæ videntur esse remota & aliena proprio ipsarum instituto. Ad An Physica 8. Doctrina rerum naturalium quam nobis scriptam reliquit Arist: doctrina qua nobis feriptam reliquit Arist: si quis velit bene sentire & propie loqui, non potest dici absolute & friptam Api in totum scientia. Primum, quia æternitas materiæ, motus, mundi, stoteles, pofintelligentiarum, necessitas Dei in agendo, finita virtus eius, & id ge. sit appellari nus alia, que sunt præcipua fundamenta, atque firmamenta Philo-scientia. sophiæ Aristorelicæ, perspicuum est falsa esse. Ex quibus principiis falsis, cum ab eo texatur & nectatur magna quedam series aliarum rerum, necesse est magnam partam Physicæ Arist.non esse scientia. Deinde, eas res que verz sunt, plerumque leuiter ac molliter tractat. non eas confirmans firmis necessariisque rationibus, sed tantùm Dialecticis ac probabilibus, vt ipsemet Aristoteles confiteri videtur, libro 2. de Cælo, textu 17. & 60. cum igitur pars Physicæ Aristotelis sit falsa, pars autem topicam tantum & probabilem do-&rinam continens, non potest physica Aristotelis simpliciter & absolute appellari scientia. Verum, ne ingrati videamur in principem & parentem Philosophie, constanter affirmamus, eum præter

#### PHILOSOPHIA NATVRALI 76

cæteros Philosophos, dignum esse laude & admiratione, eiusque disciplinam longe præferendam esse doctrinis aliorum Philosophorum. Primum, quia vnus Arist. plura scripsit de rebus naturalibus, quam omnes alij Philosophi simul, quorum extent opera; Deinde quia vsus est meliori methodo; tum quoniam adhibuit genus orationis maxime accommodatum ad tractandas & docendas res Philosophicas: Ad hæc, quoniam primus fere in declarandis rebus naturalibus omnia quatuor genera causarum tam prima & remota, quam proxima, patefecit, & vnamquaque rem declarauit non ex comunibus & alienis principiis sed ex propriis atque germanis causis. Postremò, cùm tamen multa, & tam varia scripserit, minimè tamen omnium Philosophorum à veritate aberrauit: Et qui sunt errores eius, hi nec multi sunt, nec ita ridiculi & absurdi, vt aliorum Philo-Sophorum.

sicue consideculari.

Ad 9. Dubitationem hoc modo respondendum est. Cùm ponitur ret quiddita- subiectum Physicæ corpus mobile, non sic intelligendum est, vt putes omnis re- temus Physicum non aliter considerare res naturales quam prout rum in parti- habens respectum ad motum, sed quia omnium rerum naturalium quidditates sunt huiusmodi, vt ipsas necessariò ac per se cosequatur motus?& quoniam Arist.per motum inuestigat essentiam rerum na turalium, & cum non presto adsunt differentiæ essentiales, quæ profecto magna ex parte nos latent, earum loco adhibere consueuit proprios motus & operationes naturales, idcirco Philosophistatuerunt materiam Physicæ corpus mobile, significantes per mobile, non respectum ad motum.sed rationem & gradum essentialem corporis, ex quo per se oritur motus, & respectus ad motum, ita vt eas omnes res comprehendat subiectum Physice, que per se sunt Physicè mobiles, atque mutabiles. Non esse autem Metaphysici, perscrutari quidditates rerum naturalium, vt quibusdam visum, ex his quæ mox dicam perspicuum erit.Primò, Arist.in 1. Metaphy.cap. 2. ait sapientem omnia nosse, non singulariter, sed vniuersaliter: & in 11. lib. lum. 2. cap. 2. ita scribit. Philosophia verò de particularibus quidem prout unicuig horu aliquid accidit, non cosiderat, circa verò ens, prout ens unuquedá horum speculatur: Deinde, falsum esser subiectum Metaphysicæ esse ens prout ens, quod tamen plusquam millies inculcat Arist.in libris Metaphy. Etenim Metaphy. si cognosceret quidditates reru naturaliu, consideraret homine non solum, vt est ens, sed vt est homo, & leonem item, idémque contingerer in aliis rebus. Præterea, rueret ea distinctio scientiarum speculatiuaru, quam Arist.in 6. Metaphy, tradit & colligit ex diuersa definiendi ratione. Ad hæc in libris Metaphysicis Arist. non explicatur scientia quiditatum naturalium, led

sed in 7. lib. Metaphy, vniuerse tantum agitur de quidditate, nusquam autem de quidditatibus Physicis, ergo hoc est indicio, eiusmodi quidditatum cognitionem non esse Metaphysicam. Amplius reliquæ scientiæ superuacaneæ essent, nam perfectissima cognitio ea est, qua cognoscitur quidditas rei, vt est apud Arist.in 3. Metaph. tex.3: & 7.lib.tex.4.hæc autem cognitio quidditatú omniú rerum, esset Metaphy.ergo &c.Quod si quis dicat, reliquas scientias speculari passiones earum rerum, quarum Metaphysicus contemplatur quidditates atque hac ratione locum aliquem relinqui cæteris sciétiis.hic profecto vehementer fallitur; eiusdam enim scientie est considerare causam & effectú, principiú & conclusionem, mediú & extrema demonstrationis, vt ex his quæ scribuntur ab Arist.1.Post.tex. 20.& 23.conspicuum est; sed quod quid est, est causa passionum, est caput scientiæ, est principium atque medium demonstrationis, ergo non potest consideratio definitionum vel quidditatum pertinere ad Metaphysicam, & consideratio passionum quæ fluunt ex illis quidditatibus, ad alias scientias. Et in 2. lib. Phy. tex. 17. ait Arist. Inconueniens esse si Physicus scit quid sit sol & luna, nullum autem accidens eorum determinat. significans his verbis, vtrumque declarandum esse ab eadem scientia. Item, hoc pacto aliz omnes scientiz subalternarentur Metaphysicæ, quod supra explosum est: Nam principia demonstrationum, quæ sunt definitiones, supponerentur ex Metaphysica, sicut facit Perspectiua respectu Geometriæ. Dicitur autem Metaphysicus tractare ipsum quod quid est omnium rerum, no quidem speciatim, sed vniuerse, vel quia tractat ea quæ attingut quidditates om nium rerum, vti sunt, ens substantia, vel accidens, actus, & potentia; vel quia docet quale esse debeat ipsum quod quid est, ex quibus rebus constet, quo pacto differat quod quid est substátie, à quod quid est accidétis, vt videre est apud Arist.in 7.lib. Metaphysicæ, vel quia cùm ipsum quod quid est, sit principium cuiuslibet scientiæ particu-Iaris, supponitur in ea vel declaratur leuiter per inductionem, sicut ait Arist.in 6. Metaphy.tex.1. Si auté necesse sit contra sophistas tueri & confirmare ipsum quod quid est, & ostendere id bene constitutum esse, id profecto iam pertinet ad Metaphysicam. Sed dicet ali- Dabitatio. quis Arist. 4. Metaph. tex. 5. significare primi Philosophi esse speculari de omnibus rebus etiam in particulari; nam subdit, illius esse considerare an Socrates, & Socrates sedens, sint idem an diversa? Sed ad hoc dicitur, sentétiam illorum verborum hanc esse, primum Philosophum considerare illa prædicata transcendentia, idem & diuersum, ita vt an Socrates, & Socrates sedens sint idem an diuersa, non possit cognosci sine doctrina Metaphysice; hoc igitur quod de So-

Pulcra dostri na de analogo, seu co quod dicitur ens ab uno ad unum.

cat naturam aliquam diuersam ab analogatis, sed proximè significat omnia analogata, vnum tamen eorum principaliter, alia verò prout sunt aliquo modo affecta ad illud & habét ordinem seu proportionem quadam ad ipsum; Ex quo fit, vt bene declarato principali analogato, facilis sit cognitio & reliquorum analagatoru, & ipsius analogi quod est commune omnibus. Quamobrem vsu venit, vt Arist. & alij philosophi, interdum posthabito communi analogo, præcipuè commorentur in explicando principali analogato: Vnde Arist. in libris Metaphylicis pauca scripsit de accidente, de ente verò, paucissima, sed omnem operam suam contulit ad docendam, explanandámq; substátiam quæ est principale analogatum entis. Altera causfa est, quoniam paucissima sunt communia cælo & rebus corruptibilibus. quanto enim interuallo distant inter se materia, forma, motus, locus, deníque meníura durationis corporum cælestium, atque corruptibilium? Quamobrem quoniam ea quæ videntur esse communia, perpauca sunt, eaque perobscura & perdifficilia cognitu, nisi antè perspectam habeamus naturam vtriusque corporis, ideo satius fuit quæ propria funt vtriusque corporis, seorsim & distinctis operibus edocere; quemadmodú videmus factum fuisse ab Arist. Exorfus autem fuit scientiam naturalem à doctrina rerum corruptibiliu, quoniam hæc facilior est ad perdiscendum, multumque adiumenti præbet ad peruestigandam & cognoscédam naturam celi. Ad secundam rationem, dicendum est ipsos falso existimare intelligentiam esse veram formam cæli, cùm sit tantùm forma (vt aiunt) assistens, non autem dans esse cælo; quod luculenter confirmarem, nisi hoc alienű videretur instituto nostro(pertinet enim talis disceptatio ad lib.de Cælo)& hac de re infra lib.7.huius operis, nonnihil attingemus. Verum quia satis supérque alienas opiniones refutauimus, restat vt sententiam nostram deinceps exponamus.

> Ponitur quinta opinio, subiectum Physica esse corpus mobile seu naturale, qua magis probatur. CAP. 111.

I H I quidem probatur maxime, & ad veritatis similitudinem videtur esse propensior, opinio Auicennæ, Linconiensis, Alberti, Egidij, & aliorum grauium atque præstantium philosophorum, qui existimant subiectum philosophie naturalis, esse corpus mobile seu naturale; Sed vt probabilitas huius opinionis cunctis perspecta exploratàque sit, quædam antè declaranda sunt. primùm igitur sciendum est, triplex esse corpus, vnum physicum; alte-

rum Mathematicu, terrium autem Metaphysicum: etenim trina di- Triplex vol mensio, quæ continet longitudinem, latitudinem & crassitiem, & quadruplem propterquam aliquid est atque nominatur corpus, tribus modis, co-corporu, Phy derari potest, vel precise & seorsim ab omni materia, & sic facit cor- sica, Mathepus mathematicum: vel vt inest in substantia composita ante motu, matica ? & qualitates sensibiles, atque hoc modo constituit corpus metaphy Metaphysic. sicum; nam si Metaphysicus speculatur decem categorias, necesse est eum quoque agere de substantia composita & de quantitate; ex quo necessariò efficitur, ve tractet erià de corpore: vel ve est affectio substantie mobilis & sensibilis, necessaria cum ad suscipienda sustinendaque cætera accidentia tum ad exercendos motus & actiones naturales; at que propter huiulmodi quantitatem sic affectam, appellatur corpus physicum; qua significatione corporis, nos in præsentia vtimur, cum facimus subiectum Physicæ corpus mobile. Sed dicet aliquis, neque Auerr. neque Arist. agnoscere hoc nostrú corpus Me- Dubitatio. taphysicum; illum quidem, quia in 3. Metaph.com.17. scribit duplex tantummodo esse corpus, physicum & Mathematicum; hunc autem quoniam 3. Physicus textus 40. & item aliis locis innuit solum duo genera corporum, vnum intelligibile, hoc est Mathematicum, alterum sensibile, hoc est physicum; Et in 2.de Anima tex.3.ait corpora naturalia esse principia aliorum corporum, quod verum non esset si existeret aliquod corpus Metaphysicum, hoc enim non esset posterius corpore Physico, sed potius esfet natura prius. Verum, Solutio dubihuic dubitationi occurri potest ad hunc modum:non potest nega-tationis. ri quin (vt antea diximus) triplex sit & ad tres scientias pertinens consideratio corporis, sed Aristoteles & Auerroes partim quia corpus Metaphysicum, & physicum re non differunt, partim sequuti communem modum loquedi vlitatum in scientiis, tantum faciunt duplex corpus; vnum phylicum alterum Mathematicum. In 2. autem lib. de Anima Aristoteles loquitur de corporibus quæ re vera exiftunt, & fub fenfus nostros cadút, non quæ fola cogitatione cohærent, cuiusmodi est corpus Metaphy. & Mathematicum. Illoru auté corporum quæ existunt in natura, duo genera sunt, vnum naturale, vt lapis & planta, alterum verò artificiosum, vt mensa, vel le-&us; & quia formæ artificiales habent pro subjecto in quo inhærent & à quo sustentantur, ipsum corpus naturale, idcirco Arist. ait corpus naturale esse principium, videlicet tanquam materiam aliorum corporum, nimiru artificialium. Est quoque quarta consideratio corporis prout est artificiale; nam quantitas, vt variè figuratur & determinatur per artem mechanicam, facit corpus artificiale quod prioribus tribus posterius est, & vocari potest corpus artificiosum.

#### DE PHILOSOPHIA NATURALI

Deinde, memoria repetendum est id quod supra diximus, cum dis-

cuteremus opinionem Schotizillud vocabulum (mobile) non significare aliquam passionem, nam passio subiecti, non potest esse ratio formalis eius, vt ibi ostendimus. significat igitur mobile, idem prorfus atq; naturale, & quod habet in se principium motus. Cùm enim ille gradus & ratio corporis quæ præcise consideratur à Physico, nobis occulta sit & careat proprio nomine; idcirco exprimitur & declaratur ex comparatione ad motum, qui est effectus & passio eius, cunctis notiflima. Itaque apud nos idem omnino valent hæc omnia, corpus mobile, naturale, habens in se principium motus, & si quod aliud nomen est eiusdem generis. Quocirca materiam Physice variis nominibus designauit Auerroes. Nam in prologo Physica, ait esse res sensibiles prout sunt trasmutabiles; at in 12. Metaphy.com.5. scribit esse corpus mobile, & in 4. Metaphy. com. 1. ens mobile; vt vel inde perspicuum sit, non debere Philosophum, vbi res manifesta est, valde solicitu esse de verbis; pulchrè enim illud à Platone dictum est, si verba vbi opus est contemneremus, prudentia eruditionéque ditiores essemus. Ac his quidé positis, facile & breuiter costrmari po Demonstratio test opinio nostra de subiecto Physice, hoc modo: Illud est subiectú alicuius scientiæ, cuius quæcunque per se tractantur in scietia, sunt thum Physica vel principia vel passiones, vel species, hæc enim tria, vt est in 1. Post. bile vel naturo omnis scietia perscrutatur circa subiectum suum, sed tale est corpus mobile, ergo, &c. In promptu est Minoris probatio; na materia, forma & natura, funt proxima principia corporis mobilis; Item quantitas, motus, locus & tempus, sunt affectiones naturales, que per se ac primò conueniunt corpori mobili; denique, czelum, eleméta mixta, inanima, stirpes, animantes, homo, sunt species corporis mobilis, Adde, quod mobile seu naturale, propriè & (vt vocant) adequate, nec

quòd fubiefit corpus morsle.

Pounter decom dubitationes.

naturale.

Sed ex his quæ de subiecto Physicæ dicta sunt, existunt nonnullæ dubitationes quas nunc enodare oportet. 1. Dubitatio. Cur facimus tantum subiectum Physicze corpus mobile, & non addimus etiam, vt ita loquar, quiescibile?cum natura definiatur esse principium motus & quietis? 2. Cur dicimus corpus mobile, & non mouens, cùm mouere sit nobilius quam moueri? 3. Cur non ponimus subiectum Phylica, corpus quantum, vel figuratum?nam ficut necesse est omne corpus naturale aliquo motu præditum elle, vt scribit Arist, 1. de Cælo tex,57.sic etiam debet esse affectum quantitate, & sigura. 4. Phy-

enti, nec alij subiecto couenit preterquam corpori, quod quia suprà fusius explicationus, hoc loco simpliciter & breuiter attingimus. negat igitur, subiectú Philosophiæ naturalis esse corpus mobile seu ficus agit de intelligentiis, & vt videre est in 8. Phy. agit item de formis tam substantialibus quam accidentariis, harum autem rerum nulla est corpus mobile, ergo &c. 5. Arist. in 1. Phy. tex. 11. ait supponendum esse ea quæ natura constant, aut omnia, aut quædam moueri; ergo his veibis innuit esse aliquas res naturales quæ non sint mobiles, non igitur erit adæquatum subiectum Physice, corpus mobile. 6. Corpus mobile continet res generabiles & corruptibiles, sed huiusmodi rerum non potest esse scientia; etenim Arist. scribit in 1. Post.tex. 21. & 22. res corruptibiles, neque sub demonstrationem neque sub definitionem cadere posse; quibus duobus instrumentis. omnis scientia persecta continetur. 7. Multa tractat Arist, in libris Philosophiæ naturalis, quæ non videntur attinere ad corpus mobile, quin etiam ei repugnare, cuiusmodi sunt casus, fortuna, infinitum & vacuum.8, Meritò etiam dubitari porest, an cognitio rerum naturalium quam nobis reliquit Arist. sit vere scientia? 9. Si subiectum Physicz est corpus mobile, ergo physicus non considerabit res nisi prout habent respectum ad motum, quare non erit physici considerare puras quidditates rerum naturalium; nam quidditas, exempli caussa, hominis præcise sumpta, non includit motum neque respe-Etum ad motum, ad rationem enim quiditatiuam eius quod est ens. absolutu & substantia, non potest vllo modo pertinere vel accidens vel respectus aliquis; quod si physicus non cossiderat tales quidditates, vix dici aut fingi potest, à quo alio cognosci aut declarari debeat 10. Si subiectum physicæ est corpus mobile, ergo Astrologia & Medicina erunt partes philosophiæ naturalis, quoniam tractat, illa quidem de cælo, hæc autem de humano corpore, quæ sunt species corporis mobilis. Verum ad has obiectiones facile responderi potest ad hunc modum.

Ad 1. Respondemus, Quia omne corpus naturale est mobile, non tamen omne capax est quietis, vt in celo manifestum est, & quia mo tus est veluti habitus, quies autem tanquam priuatio, priuatio autem ex habitu cognoscitur, idcirco diximus corpus mobile esse subiectum physicæ, non addentes quiescibile. Huc accedit, quod Arist. in. 8. Phy. tex 28.ait motum esse quiddam magis Physicum, quam quietem; his verbis scribens, Fere autem & omnia dicere moueri, falsum quidem est, minus autem hoc præter methodum, posita est enim natura in naturalibus principium, sicuti motus & quietis, tamen Physicum magis est motus. Addunt preterea quidam, motum else persectiorem quiete; quod in corporibus quidem animatisverum est, non autem in simplicibus ve sunt elementa, quorum perfectio non est motus, sed potius quies in suo loco naturali. Vnde Auerr. 4. libro de Celo ait definitiones.



### DE PHILOSOPHIA NATVRALI

corporum simplicium quæ assignantur per quietes, esse perfectiores, quoniam declarant naturalem statum, & dispositionem talium. corporum; corpus enim simplex ideo mouetur quia est extra suam naturalem dispositionem, & ideo mouetur, vt motu perueniat ad fuum locum in quo quiescat, itaque quies est finis motus. Ad 2. Res aliqua nó dicitur aut est naturalis, quia mouet naturaliter, alioquin intelligentiæ essent res naturales & physice, quippe quæ cælum moueant motu physico, sed vocatur aliqua res naturalis, propterea quod naturaliter mouetur; etenim natura definitur esse caussa vt id in quo inest, moueatur & quiescat: Vnde Aristoteles in 2. Physici tex. 71.ait duplex esse se mouens physice, vnú quod etiam mouetur, alterum quod mouet & non mouetur, illud & physicu est & pertinet ad scientiam naturalem, hoc autem minime. Ad 3. Licet quantitas & figura sint affectiones communes omnium rerum naturalium, tamen non sunt ita Physicæ vt motus, neque ita declarant naturam cuiusque rei naturalis. Quamobrem Arist. ex varietate motuum naturalium solet indagare varios gradus & ordines rerum naturalium. Ad 4. Physicus agit de intelligentiis, non absolute, sed vt mouent Physice orbes cælestes, forme auté substantiales & accidentiales, &ssi non sunt corpora mobilia, tamen sunt principia vel affectiones eius: neque enim oportet quæcung; tractantur in scientia essesses subiecti, sed vel species vel principia, vel passiones eius. Ad 5. Arist.non fubiunxit illa verba (aut quædam) propter polos mundi, aut centrum, aut animam rationalem, aut formas substantiales, seu accidentales, in quibus non videtur inesse motus; quoniam prædictæ res non constant natura, vt ipse ibi dicit; hoc enim proprium est corporum, neque illud dixit quasi dubitaret an esset aliquod corpus naturale quod non esset mobile, id enim apud ipsum est impossibile. Sed Arist. pronuntiauit illa verba, quia licet omnia corpora naturalia sint mobilia, tamen hoc apertissimum est in quibusdam, vt in animabilibus & cælo, in aliis verð subobscurum est, vt in elemento terræ; satis autem erat Aristoteli ad ostendendum non posse demonstrari motum esse, docere per se manifestum esse aliqua corpora naturalia moueri. Ad 6. Rerum corruptibilium vt sunt corruptibiles, hoc est vt sunt singulares, non est scientia, tamen in huiusmodi rebus, intellectus noster reperit predicata quædam vniuersalia & necessaria, que colligit & vocat ad rationem scientiæ; etenim licet homo sit corruptibilis, tamen hoc ipsum, nimirum hominem esse corruptibilem, est quidpiam incorruptibile; similiter. Petrum sedere, est contingens, tamen illud esse continges, est necessarium; res item sublunares sunt mutabiles, sed ipsas esse mutabiles, est pror-

Quomodo fit fcientia re rum corruptibilium.

fus immutabile; & quamuis res naturales non semper ac perpetuò contingant eodem planè modo, sed interdum à naturali statu & ordine suo deficiant, tamen hoc ipsum non fugit, aut latet Phy.etenim physicus docet rerum caducarum atque mortalium hoc esse ingeniúvt licet fere ita eueniant, tamen aliquando à fine & scopo suo naturali aberrent; quod, quo modo, quando, cur, aut in quibus rebus contingat, idem Physicus verè ac diligenter explanat: ita fit, vt res naturales per se quidem sint comutabiles, & non necessariæ, tamen quod de huiusmodi rebus physicus nos docet, est penitus necessariú atque immutabile. His consentanea sunt que ait D. Tho.1.p.q.86.ar.3.scribens si considerentur rationes vniuersales rerum sensibilium, omnes scientias esse de necessariis, nedum physicam. Ad 7, physicus in docenda Philosophia naturali(id quod etiam in aliis disciplinis tradédis eodem modo contingit) quadam tractat per se, hac autem sunt vel principia, vel species, vel affectiones subiecti adequati, alia tractat per accidens, demonstrans ea falsa esse. & redarguens eos qui de talibus rebus male sentitt, cuius generis sunt quæ disputatur ab Arist.de casu,& fortuna,vacuo,& infinito;nonnulla etiam sub aliena persona vel Metaphysici, vel Mathematici, à Physico pertractantur; disputatio enim de vno, & ente aduersus Parmenidem in 1.lib. Physicorum, Metaphysica est: que autem de continuo Arist. in lib. 6. disserit, non tam redolent doctrinam Physicam quam representant abstractionem Mathematicam. Denique multa vel digrediendi, vel ordinandi & amplificadi caussa intexuntur in tractandis disciplinis quæ videntur esse remota & aliena proprio ipsarum instituto. Ad An Physica 8. Doctrina rerum naturalium quam nobis scriptam reliquit Arist: doctrina qua nobis scriptam reliquit Arist: nobisreliquit si quis velit bene sentire & propie loqui, non potest dici absolute & friptam Api in totum scientia. Primum, quia æternitas materiæ, motus, mundi, stoseles, pofintelligentiarum, necessitas Dei in agendo, finita virtus eius, & id ge. sit appellari nus alia, que sunt præcipua fundamenta, atque firmamenta Philo-scientia sophiæ Aristotelicæ, perspicuum est falsa esse. Ex quibus principiis falsis, cum ab eo texatur. & nectarur magna quedam series aliarum rerum, necesse est magnam partam Physica Arist. non esse scientia: Deinde, eas res que veræ sunt, plerumque leuiter ac molliter tractat. non eas confirmans firmis necessariisque rationibus, sed tantùm Dialecticis ac probabilibus, vt ipsemet Aristoteles confiteri videtur, libro 1. de Cælo, textu 17. & 60. cum igitur pars Physicæ Aristotelis sit falsa, pars autem topicam tantum & probabilem doctrinam continens, non potest physica Aristotelis simpliciter & abfolutè appellari scientia. Verùm, ne ingrati videamur in principem & parentem Philosophie, constanter affirmamus, eum præter

## PHILOSOPHIA NATVRALI

cæreros Philosophos, dignum esse laude & admiratione, eiusque disciplinam longè præferendam esse doctrinis aliorum Philosophorum. Primum, quia vnus Arist. plura scripsit de rebus naturalibus, quam omnes alij Philosophi simul, quorum extent opera; Deinde quia vsus est meliori methodo; tum quoniam adhibuit genus orationis maxime accommodatum ad tractandas & docendas res Phi-Iosophicas: Ad hæc, quoniam primus fere in declarandis rebus naturalibus omnia quatuor genera causarum tam prima & remota. quám proxima, patefecit, & vnamquaque rem declarauit non ex comunibus & alienis principiis sed ex propriis atque germanis causis. Postremò, cùm tamen multa, & tam varia scripserit, minimè tamen omnium Philosophorum à veritate aberrauit: Et qui sunt errores eius, hi nec multi sunt, nec ita ridiculi & absurdi, vt aliorum Philofophorum.

sicus consideculari.

Ad 9. Dubitationem hoc modo respondendum est. Cùm ponitur ret quiddita- subiectum Physicæ corpus mobile, non sic intelligendum est, vt puses omnis re- temus Physicum non aliter considerare res naturales quam prout rum in parti- habens respectum ad motum, sed quia omnium rerum naturalium quidditates funt huiusmodi, vt ipsas necessariò ac per se cosequatur motus?& quoniam Arist.per motum inuestigat essentiam rerum na turalium, & cum non presto adsunt differentiæ essentiales, quæ profecto magna ex parte nos latent, earum loco adhibere consueuit proprios motus & operationes naturales, idcirco Philosophistatuerunt materiam Physicæ corpus mobile, significantes per mobile, non respectum ad motum.sed rationem & gradum essentialem corporis, ex quo per se oritur motus, & respectus ad motum, ita vt eas omnes res comprehendat subiectum Physice, que per se sunt Physicè mobiles, arque mutabiles. Non esse autem Metaphysici, perscrutari quidditates rerum naturalium, vt quibusdam visum, ex his quæ mox dicam perspicuum erit.Primò, Arist.in 1. Metaphy.cap. 2. ait sapientem omnia nosse, non singulariter, sed vniuersaliter: & in 11. lib. fum. 2. cap. 2. ita scribit. Philosophia verò de particularibus quidem prout unicuia horu aliquid accidit, non cosiderat, circa verò ens, prout ens unuquedá horum speculatur: Deinde, falsum esset subjectum Metaphysicæ esse ens prout ens, quod tamen plusquam millies inculcat Arist.in libris Metaphy. Etenim Metaphy. si cognosceret quidditates reru naturaliu, consideraret hominé non solum, vt est ens, sed vt est homo, & leonemitem, idémque contingeret in aliis rebus. Præterea, rueret ea distinctio scientiarum speculatiuaru, quam Arist.in 6. Metaphy, tradit & colligit ex diuersa definiendi ratione. Ad hæc in libris Metaphysicis Arist. non explicatur scientia quiditatum naturalium,

sed in 7. lib. Metaphy. vniuerse tantum agitur de quidditate, nusquam autem de quidditatibus Physicis, ergo hoc est indicio, eiusmodi quidditatum cognitionem non esse Metaphysicam. Amplius reliquæ scientiæ superuacaneæ essent, nam perfectissima cognitio ea est, qua cognoscitur quidditas rei, vt est apud Arist.in 3. Metaph. tex.3: & 7. lib. tex.4. hæc autem cognitio quidditatú omniú rerum, esset Metaphy.ergo &c.Quod si quis dicat, reliquas scientias speculari passiones earum rerum, quarum Metaphysicus contemplatur quidditates atque hac ratione locum aliquem relinqui cæteris scié-\ tiis.hic profecto vehementer fallitur; eiusdam enim scientie est considerare causam & effectú, principiú & conclusionem, mediú & extrema demonstrationis, vt ex his quæ scribuntur ab Arist.1.Post.tex. 20.8c 23.conspicuum est; sed quod quid est, est causa passionum, est caput scientiz, est principium atque medium demonstrationis, ergo non potest consideratio definitionum vel quidditatum pertinere ad Metaphylicam, & consideratio passionum quæ fluunt ex illis quidditatibus, ad alias scientias. Et in 2. lib. Phy. tex. 17. ait Arist. Inconuemiens esse si Physicus scit quid sit sol & luna, nullum autem accidens eorum determinat. significans his verbis, verumque declarandum esse ab eadem scientia. Item, hoc pacto aliæ omnes scientiæ subalternarentur Metaphylicæ, quod supra explosum est: Nam principia demonstrationum, quæ sunt definitiones, supponerentur ex Metaphysica, sicut facit Perspectiua respectu Geometriæ. Dicitur autem Metaphyficus tractare ipsum quod quid est omnium rerum, nó quidem speciatim, sed vniuerse, vel quia tractat ea quæ attingút quidditates om nium rerum, vti funt, ens substantia, vel accidens, actus, & potentia; vel quia docet quale esse debeat ipsum quod quid est, ex quibus rebus constet, quo pacto differat quod quid est substatie, à quod quid est accidétis, vt videre est apud Aristan 7. lib. Metaphysicæ, vel quia cùm ipsum quod quid est, sit principium cuiuslibet scientiæ particularis, supponitur in ea vel declaratur leuiter per inductionem, sicut ait Arist.in 6. Metaphy. tex. 1. Si auté necesse sit contra sophistas tueri & confirmare ipsum quod quid est, & ostendere id bene constitutum esse, id profecto iam pertinet ad Metaphysicam. Sed dicet ali- Dabitatio. quis Arist. 4. Metaph. tex. 5. significare primi l'hilosophi esse speculari de omnibus rebus etiam in particulari; nam subdit, illius esse considerare an Socrates, & Socrates sedens, sint idem an diversa? Sed ad hoc dicitur, sentétiam illorum verborum hanc esse, primum Philosophum considerare illa prædicata transcendentia, idem & diuerfum, ita vt an Socrates, & Socrates sedens sint idem an diuersa, non possit cognosci sine doctrina Metaphysice; hoc igitur quod de So-

#### DE PHILOSOPHIA NATVRALI 72

Deinde, memoria repetendum est id quod supra diximus, cum discuteremus opinionem Schotiallud vocabulum (mobile) non fignifi-

care aliquam passionem, nam passio subjecti, non potest esse ratio formalis eius, vt ibi ostendimus. significat igitur mobile, idem prorfus atq; naturale, & quod habet in fe principium motus. Cùm enim ille gradus & ratio corporis quæ præcifè confideratur à Physico, nobis occulta sit & careat proprio nomine; idcirco exprimitur & declaratur ex comparatione ad motum, qui est effectus & passio eius, cunctis notissima. Itaque apud nos idem omnino valent hæc omnia, corpus mobile, naturale, habens in se principium motus, & si quod aliud nomen est eiusdem generis. Quocirca materiam Physice variis nominibus designauit Auerroes. Nam in prologo Physicæ, ait esse res sensibiles prout sunt trasmutabiles; at in 12. Metaphy.com.5. scribit esse corpus mobile, & in 4. Metaphy. com. 1. ens mobile; yt vel inde perspicuum sit, non debere Philosophum, vbi res manifesta est, valde solicitú esse de verbis; pulchrè enim illud à Platone dictum est, si verba vbi opus est contemneremus, prudentia eruditionéque ditiores essemus. Ac his quidé positis, facile & breuiter costrmari po Demonstratio test opinio nostra de subiecto Physice, hoc modo: Illud est subiectú alicuius scientia, cuius qua cunque per se tractantur in scietia, sunt vel principia vel passiones, vel species, hæc enim tria, vt est in 1. Post. bile vel natu- omnis scietia perscrutatur circa subiectum suum, sed tale est corpus mobile, ergo, &c. In promptu est Minoris probatio; na materia, forma & natura, funt proxima principia corporis mobilis; Item quantitas, motus, locus & tempus, sunt affectiones naturales, quæ per se ac primò conueniunt corpori mobili; denique, cælum, eleméta mixta, inanima, stirpes, animantes, homo, sunt species corporis mobilis. Adde, quod mobile seu naturale, propriè & (vt vocant) adequate, nec enti, nec alij subiecto couenit preterquam corpori. quod quia suprà fusius explicauimus, hoc loco simpliciter & breuiter attingimus. negat igitur, subiectú Philosophiæ naturalis esse corpus mobile seu

quòd subie-Etum Physica fit corpus morále.

Panuntur decem dubitationes.

naturale.

- Sed ex his quæ de subiecto Physicæ dicta sunt, existunt nonnullæ dubitationes quas nunc enodare oportet. 1. Dubitatio. Cur facimus tantum subiectum Physicæ corpus mobile', & non addimus etiam, vt ita loquar, quiescibile?cum natura definiatur esse principium motus & quietis? 2. Cur dicimus corpus mobile, & non mouens, cum mouere sit nobilius quam moueri? 3. Cur non ponimus subiectum Physicx, corpus quantum, vel figuratum? nam sicut necesse est omne corpus naturale aliquo motu præditum esse, vt scribit Arist, 1.de Cælo tex,57.sic etiam debet esse affectum quantitate, & sigura. 4. Phy-

ficus agit de intelligentiis, & vt videre est in 8. Phy. agit item de formis tam substantialibus quam accidentariis, harum autem rerum nulla est corpus mobile, ergo &c. 5. Arist. in 1. Phy. tex. 11. ait supponendum este ea quæ natura constant, aut omnia, aut quædam moueri; ergo his veibis innuit esse aliquas res naturales quæ non sint mobiles, non igitur erit adæquatum subiectum Physice, corpus mobile. 6. Corpus mobile continet res generabiles & corruptibiles, sed huiusmodi rerum non potest esse scientia; etenim Arist. scribit in 1. Post. tex. 21. & 22. res corruptibiles, neque sub demonstrationem neque sub definitionem cadere posse; quibus duobus instrumentis omnis scientia perfecta continetur. 7. Multa tractat Arist, in libris Philosophiæ naturalis, quæ non videntur attinere ad corpus mobile, quin etiam ei repugnare, cuiulmodi sunt casus, fortuna, infinitum & vacuum.8, Meritò etiam dubitari porest, an cognitio rerum naturalium quam nobis reliquit Arist. sit vere scientia? 9. Si subiectum Physicz est corpus mobile, ergo physicus non considerabit res nisi prout habent respectum ad motum, quare non erit physici considerare puras quidditates rerum naturalium; nam quidditas, exempli caussa, hominis præcise sumpta, non includit motum neque respe-Etum ad motum, ad rationem enim quiditatiuam eius quod est ens absolutú & substantia, non potest vllo modo pertinere vel accidens vel respectus aliquis; quod si physicus non cosiderat tales quidditates, vix dici aut fingi potest, à quo alio cognosci aut declarari debeat 10. Si subiectum physicæ est corpus mobile, ergo Astrologia & Medicina erunt partes philosophiæ naturalis, quoniam tractat, illa quidem de cælo, hæc autem de humano corpore, quæ sunt species corporis mobilis. Verum ad has obiectiones facile responderi potest ad hunc modum.

Ad 1. Respondemus, Quia omne corpus naturale est mobile, non tamen omne capax est quietis, vt in celo manifestum est, & quia mo tus est veluti habitus, quies autem tanquam priuatio, priuatio autem ex habitu cognoscitur, idcirco diximus corpus mobile esse subiectum physicz, non addentes quiescibile. Huc accedit, quod Arist. in. 8. Phy. tex 28.ait motum esse quiddam magis Physicum, quam quietem; his verbis scribens, Fere autem & omnia dicere moueri, falsum quidem est, minus autem hoc præter methodum, posita est enim natura in naturalibus principium, sicuti motus & quietis, tamen Physicum magis est motus. Addunt preterea quidam, motum esse persectiorem quiete; quod in corporibus quidem animatisverum est, non autem in simplicibus ve sunt elementa, quorum persectio non est motus, sed potius quies. in suo loco naturali. Vnde Auerr. 4. libro de Celo ait definitiones,



#### DE PHILOSOPHIA NATURALI

corporum simplicium quæ assignantur per quietes, esse persectiores, quoniam declarant naturalem statum, & dispositionem talium corporum; corpus enim simplex ideo mouetur quia est extra suam naturalem dispositionem, & ideo mouetur, vt motu perueniat ad suum locum in quo quiescat, itaque quies est finis motus. Ad 2. Res aliqua no dicitur aut est naturalis, quia mouet naturaliter, alioquin intelligentiæ essent res naturales & physice, quippe quæ cælum moueant motu physico, sed vocatur aliqua res naturalis, propterea quod naturaliter mouetur; etenim natura definitur esse caussa vt id in quo inest, moueatur & quiescat: Vnde Aristoteles in 2. Physici tex. 71. ait duplex esse se mouens physice, vnú quod etiam mouetur, alterum quod mouet & non mouetur, illud & physicu est & pertinet ad scientiam naturalem, hoc autem minimè. Ad 3. Licet quantitas & figura sint affectiones communes omnium rerum naturalium, tamen non sunt ita Physicæ vt motus, neque ita declarant naturam cuiusque rei naturalis. Quamobrem Arist. ex varietate motuum naturalium folet indagare varios gradus & ordines rerum naturalium. Ad 4. Physicus agit de intelligentiis, non absolute, sed vt mouent Physice orbes cælestes, forme auté substantiales & accidentiales, & si non sunt corpora mobilia, tamen sunt principia vel affectiones eius: neque enim oportet quæcunq; tractantur in scientia essespecies sub iecti, sed vel species vel principia, vel passiones eius. Ad 5. Arist.non subiunxit illa verba (aut quædam) propter polos mundi, aut centrum, aut animam rationalem, aut formas substantiales, seu accidentales, in quibus non videtur inesse motus; quoniam prædictæ res non constant natura, vt ipse ibi dicit; hoc enim proprium est corporum, neque illud dixit quasi dubitaret an esset aliquod corpus naturale quod non esset mobile, id enim apud ipsum est impossibile. Sed Arist. pronuntiauit illa verba, quia licet omnia corpora naturalia sint mobilia, tamen hoc apertissimum est in quibusdam, vt in animabilibus & cælo,in aliis verò fubobfcurum eft,vt in elemen: to terræ; satis autem erat Aristoteli ad ostendendum non posse demonstrari motum esse, docere per se manifestum esse aliqua corpora naturalia moueri. Ad 6. Rerum corruptibilium vt funt corruptibiles, hoc est vt sunt singulares, non est scientia, tamen in huiusmodi rebus, intellectus noster reperit predicata quædam vniuersalia & necessaria, que colligit & vocat ad rationem scientiæ; etenim licet homo sit corruptibilis, tamen hoc ipsum, nimirum hominem esse corruptibilem, est quidpiam incorruptibile; similiter. Petrum sedere, est contingens, tamen illud esse continges, est necessarium; res item sublunares sunt mutabiles, sed ipsas esse mutabiles, est pror-

Quomodo fit fcientia re rum corruptibilium.

sus immutabile; & quamuis res naturales non semper ac perpetuò contingant eodem planè modo, sed interdum à naturali statu & ordine suo deficiant, tamen hoc ipsum non fugit, aut latet Phy.etenim Physicus docet rerum caducarum atque mortalium hoc esse ingeniú vt licet fere ita eueniant, tamen aliquando à fine & scopo suo naturali aberrent; quod, quo modo, quando, cur, aut in quibus rebus contingat, idem Physicus verè ac diligenter explanat: ita fit, vt res naturales per se quidem sint comutabiles, & non necessariæ, tamen quod de huiusmodi rebus physicus nos docet, est penitus necessariú atque immutabile. His consentanea sunt que ait D. Tho.1.p.q, 86. ar.3. scribens si considerentur rationes vniuersales rerum sensibilium, omnes scientias esse de necessariis, nedum physicam. Ad 7, physicus in docenda Philosophia naturali(id quod etiam in aliis disciplinis tradedis eodem modo contingit) quædam tractat per se, hæc autem sunt vel principia, vel species, vel affectiones subiecti adequati, alia tractat per accidens, demonstrans ea falsa esse. & redarguens eos qui de talibus rebus male sentitit, cuius generis sunt quæ disputatur ab Arist.de casu, & fortuna, vacuo, & infinito; nonnulla etiam sub aliena persona vel Metaphysici, vel Mathematici, à Physico pertractantur; disputatio enim de vno, & ente aduersus Parmenidem in 1.lib. Physicorum, Metaphysica est: que autem de continuo Arist. in lib. 6. disserit, non tam redolent doctrinam Physicam quam representant abstractionem Mathematicam. Denique multa vel digrediendi, vel ordinandi & amplificadi caussa intexuntur in tractandis disciplinis quæ videntur esse remota & aliena proprio ipsarum instituto. Ad An Physica 8. Doctrina rerum naturalium quam nobis scriptam reliquit Arist: doctrina qua nobis scriptam reliquit Arist: nobisreliquit si quis velit bene sentire & propiè loqui, non potest dici absolute & scriptam Api in totum scientia. Primum, quia æternitas materiæ, motus, mundi, storeles, pofintelligentiarum, necessitas Dei in agendo, finita virtus eius, & id ge. sit appellari nus alia, que sunt præcipua fundamenta, atque firmamenta Philo-scientia. sophiæ Aristotelicæ, perspicuum est falsa esse. Ex quibus principiis falsis, cum ab eo texatur & nectarur magna quedam series aliarum rerum, necesse est magnam partam Physica Arist. non esse scientia: Deinde, eas res que veræ sunt, plerumque leuiter ac molliter tractat. non eas confirmans firmis necessariisque rationibus, sed tantùm Dialecticis ac probabilibus, vt ipsemet Aristoteles confiteri videtur, libro 2. de Cælo, textu 17. & 60. cum igitur pars Physicæ Aristotelis sit falsa, pars autem topicam tantum & probabilem do-&rinam continens, non potest physica Aristotelis simpliciter & absolute appellari scientia. Verum, ne ingrati videamur in principem & parentem Philosophie, constanter affirmamus, eum præter

#### PHILOSOPHIA NATVRALI

cæteros Philosophos, dignum esse laude & admiratione, eiusque disciplinam longè præferendam esse doctrinis aliorum Philosophorum. Primum, quia vnus Arist. plura scripsit de rebus naturalibus, quam omnes alij Philosophi simul, quorum extent opera; Deinde quia vsus est meliori methodo; tum quoniam adhibuit genus orationis maxime accommodatum ad tractandas & docendas res Philosophicas: Ad hæc, quoniam primus fere in declarandis rebus naturalibus omnia quatuor genera causarum tam prima & remota, quam proxima, patefecit, & vnamquaque rem declarauit non ex comunibus & alienis principiis sed ex propriis atque germanis causis. Postremò, cùm tamen multa, & tam varia scripserit, minimè tamen omnium Philosophorum à veritate aberrauit: Et qui sunt errores eius, hi nec multi sunt, nec ita ridiculi & absurdi, vt aliorum Philo-Sophorum.

sicus consideculari.

Ad 9. Dubitationem hoc modo respondendum est. Cum ponitur ret quiddita- subiectum Physicæ corpus mobile, non sic intelligendum est, vt putes omnië re- temus Physicum non aliter considerare res naturales qu'am prout rum in parti- habens respectum ad motum, sed quia omnium rerum naturalium quidditates sunt huiusmodi, vt ipsas necessariò ac per se cosequatur motus?& quoniam Arist.per motum inuestigat essentiam rerum na turalium, & cum non presto adsunt differentiæ essentiales, quæ profecto magna ex parte nos latent, earum loco adhibere consueuit proprios motus & operationes naturales, idcirco Philosophistatuerunt materiam Physicæ corpus mobile, significantes per mobile, non respectum ad morum.sed rationem & gradum essentialem corporis, ex quo per se oritur motus, & respectus ad motum, ita vt eas omnes res comprehendat subiectum Physice, que per se sunt Physicè mobiles, at que mutabiles. Non esse autem Metaphysici, perscrutari quidditates rerum naturalium, vt quibusdam visum, ex his quæ mox dicam perspicuum erit.Primò, Arist.in 1. Metaphy.cap. 2. ait sapientem omnia nosse, non singulariter, sed vniuersaliter: & in 11. lib. sum. 1. cap. 1. ita scribit. Philosophia verò de particularibus quidem prout vnicuig, horu aliquid accidit, non cosiderat, circa verò ens, prout ens vnuquodá horum speculatur: Deinde, falsum esset subjectum Metaphysicæ esse ens prout ens, quod tamen plusquam millies inculcat Arist.in libris Metaphy. Etenim Metaphy. si cognosceret quidditates reru naturaliu, consideraret hominé non solum, vr est ens, sed vr est homo, & leonem item, idémque contingeret in aliis rebus. Præterea, rueret ea distinctio scientiarum speculatiuaru, quam Arist.in 6. Metaphy, tradit & colligit ex diuersa definiendi ratione. Ad hæc in libris Metaphysicis Arist. non explicatur scientia quiditatum naturalium,

sed in 7. lib. Metaphy. vniuerse tantum agitur de quidditate, nusquam autem de quidditatibus Physicis, ergo hoc est indicio, eiusmodi quidditatum cognitionem non esse Metaphysicam. Amplius reliquæ scientiæ superuacaneæ essent, nam perfectissima cognitio ea est, qua cognoscitur quidditas rei, vt est apud Arist.in 3. Metaph. tex.3:& 7.lib.tex.4.hæc autem cognitio quidditatú omniú rerum, esset Metaphy.ergo &c.Quod si quis dicat, reliquas scientias speculari passiones earum rerum, quarum Metaphysicus contemplatur quidditates atque hac ratione locum aliquem relinqui cæteris scié-v tiis. hic profecto vehementer fallitur; eiusdam enim scientie est considerare causam & effectú, principiú & conclusionem, mediú & extrema demonstrationis, vt ex his quæ scribuntur ab Arist.1.Post. tex. 20.& 23.conspicuum est; sed quod quid est, est causa passionum, est caput scientiæ, est principium atque medium demonstrationis, ergo non potest consideratio definitionum vel quidditatum pertinere ad Metaphysicam, & consideratio' passionum quæ sluunt ex illis quidditaribus, ad alias scientias. Et in 2. lib. Phy. tex. 17. ait Arist. Inconueniens esse si Physicus scit quid sit sol & luna , nullum autem accidens eorum determinat. significans his verbis, vtrumque declarandum esse ab eadem scientia. Item, hoc pacto aliæ omnes scientiæ subalternarentur Metaphylicæ, quod lupra explolum est: Nam principia demonstrationum, quæ sunt definitiones, supponerentur ex Metaphysica, sicut facit Perspectiua respectu Geometriæ. Dicitur autem Metaphysicus tractare ipsum quod quid est omnium rerum, no quidem speciatim, sed vniuerse, vel quia tractat ea quæ attingút quidditates on nium rerum, vti sunt, ens substantia, vel accidens, actus, & potentia; vel quia docet quale esse debeat ipsum quod quid est, ex quibus rebus conster, quo pacto differat quod quid est substatie, à quod quid est accidétis, vt videre est apud Aristin 7. lib. Metaphysicæ, vel quia cùm ipsum quod quid est, sit principium cuiuslibet scientiæ particularis, supponitur in ea vel declaratur leuiter per inductionem, sicut ait Arist.in 6. Metaphy. tex. 1. Si auté necesse sit contra sophistas tueri & confirmare ipsum quod quid est, & ostendere id bene constitutum esse, id profecto iam pertinet ad Metaphysicam. Sed dicet ali- Dabitatio, quis Arist. 4. Metaph. tex. 5. significare primi Philosophi esse speculari de omnibus rebus etiam in particulari; nam subdit, illius esse considerare an Socrates, & Socrates sedens, sint idem an diuersa? Sed ad hoc dicitur, sentétiam illorum verborum hanc esse, primum Philofophum considerare illa prædicata transcendentia, idem & diuerfum, ita vt an Socrates, & Socrates sedens sint idem an diuersa, non possit cognosci sine doctrina Metaphysice; hoc igitur quod de So-

crate dicitur ab Aristotele, non simpliciter dicitur, sed tantum exempli causa, nulla enim scientia, nedum Metaphysica, considerat Socra-

tem aut vllum aliud fingulare.

Ad decimam Dubitationem licet respodere ad hunc modum. Et si de cælo agit physicus & Aftrologus, tamen dissimilis est vtriúsque tractatio: differentiam autem phylicæ & Astrologie, pulchrè tradit Geminus, cuius longam hac de re orationem refert Simplicius in 2. Physicorum super textu. 17. multa item Auerroes scribit, tum in 1. Metaphysic. com. 19. tum in 2.de Calo com. 17. Quorum verba supersedeo hic adscribere, ne longior sim in re minimè necessaria. Equidem reor inter physicam & Altrologiam, sex differentias con-Sex differen stitui posse 1. disferentia est hæc: Physica considerat substantiam cæli & aftrorum an sit ingenerabilis & incorruptibilis, an sit simplex vel composita, an sit elementaris an potius quinta quædam essentia; Astrologia autem hec minimæ considerat. 2. Physicus circa cælum perscrutatur omnia genera causarum, vt an cælum habeat causam efficientem nec ne, an habeat materiam, an intelligentia quæ mouet ipsum, sit anima & forma eius, quis sit finis cæli & operation u eius; que res non cadunt sub Astrologi contemplationem. 3. Astrologus de accidentibus cæli maximè considerat magnitudinem, figuram, & morum, quatenus in his accidentibus reperiuntur actiones quædam Mathematicæ, verbi gratia ratio maioris, minoris, æqualis, distantis, propinqui, proportionis, seu proportionalitatis: physicus autem peruestigans omnia cæli accidentia, etiam ea que tractantur ab Astronomo, longè diuersa ratione considerat, nimirum prout fluunt ex natura cæli, prout congruunt illius substantie, prout sunt necessaria illi ad operationes Physicas perficiendas, denique prout sunt coniuncta cum materia sensibili 4. Astrologus non curat quærere & ponere veras causas & quæ consentiant cum natura rerum, sed tantum eiulmodi per quas possit vniuerse, aptè & constanter rationem reddere corum omnium que apparent in cælo; quo fit vt plærumque statuat ea principia, quæ videntur pugnare eum natura & recta ratione, cuiulmodi putantur esse eccetrici, epicicii, motus inequalitatis & trepidationis, & alia his similia. de quibus vide quid sentiat & scribat D. Tho. p. 1.q. 32.ar.1.in resp. ad secundii. 5. Physicus tametsi tractat easdem res atque Astrologus, tamen ille demonstrat eas à priori, hie autem sæpenumero à posteriori; verbi gratia rhyficus dicet terram esse rotundă, quia cum omnes partes eius sint æque graues ac proinde apperant æqualiter appropinquare centro.

> coprimunt & conglobat se in figura rotuda; Astron, auté dicet terra esse rotundă, quoniă ecclypsis Lunz quz sit ob interpositum terrz,

Strologi ano.

sotunde & circulariter efficitur. 6. Si quando euenit vt ambo reddát causam eiusdé rei tamé Physicus exponet proprias & naturales causas, Astrologus autem communes & Mathematicas, vt si quæstio sit, cur cælum sit rotúdum, Phy. dicet, quia nec graue est neque leue sed aptum moueri in orbem; Astrologus autem tespodebit, quonia cælum omni ex parte æqualiter distat à terra, quod est centrum eius.

De differentia inter Medicum & Phylicum, or an Medicina subalternetur Physica, co cuius sit ponere discrimen inter scientias.

#### CAR. IIII

NTER Medicinam autem & Phylicam(nam hoc etiam in decima dubitatione tangebatur) hoc interest, quod Physicus agit de homine vt est species corporis naturalis, Medicus autem, vt potest curari arte Medicine. Similiter physicus tractat de morbo & sanitate, vt sunt affectiones naturales hominis, & ortum habent ex principiis causisque naturalibus; Medicus autem, quatenus corpus humanum arte Medicine iuuari potest ad depellendos morbos, & sanitatem recuperandam atque conservandam. Verum; an Medicis hoc loco dubitari posset, an Medicina verè subalternetur physice, netur Physic Etenim multi putarunt Medicinam subalternari Philosophie natu- 12, subtilis ? rali, tum quia Arist. videtur id sentire in principio libri de Sensu & docta inquisensili, scribés physicum prima cognoscere principia sanitatis, & infirmitatis,& physicum definere in ea quæ sunt Medicine; Medicum autem incipere ab iis que sunt de natura: tum etiam, quoniam ea tria que in primo libro diximus require ad efficiendam veram propriáque subalternationem scientiarum, perfecte conueniunt Medicinæ comparatione l'hilosophiæ naturalis: nam corpus humanum, quod ponitur subiectum Medicine continetur à corpore naturali quod est subicctum physice, & contrahitur per differentiam accidentalé quæ est esse sanabile per artem, & prima principia Medicine demonstrantur & tractantur in Physica, vt maniscestum est ex verbis Arist. proximè citatis. Hec isti. Sed cur ego hanc opinionem non maximè probem, dicam breuissime. Etenim duos habitus in perfecto Medico esse oportet, vnum quo hic cognoscit precepta Medicine & res ei facultari subiectas, alteru, quo potest benè & prompte operari, seruatis circunstantiis singularibus, que ad bene medendum concurrunt. Hos duos habitus distinctos esse, perspicuum sit, eo quod vnus potest esse sine altero; sunt enim non pauci, qui scientiam Medicine in: scolis didicerunt, sed vsum eius nullum habent : Sunt etiame con-

trario multi, qui nullam quidem Medecinæ scientiam habent, vsu tamen & experientia, vt bene medeantur, consequuti sunt. Interest verò inter prædictos habitus. Primo quidem, quod prior ille speculando acquiritur, & sine vllo medendi vsu ab aliis percipi potest, posterior autem experiendo tantum & operando acquiritur: Tum, ille versatur circa vniuersalia, hic autem totus occupatur in rebus singularibus. Deinde quamuis alter sine altero sit imperfectus, tamen ille fine hoc, prope nihil, hic etiam fine illo, non parum, vterque autem simul quam plurimum valent ad medendum, vide Aristotelem, 1. lib.Metaphy.cap.1.Porrò, prior ille habitus, qui nihil aliud est quàm ipfa scientia Medicinæ, in duas partes distribuitur, vnam que continet generalia præcepta & notitias à praxi remotas, vocant Medici speculatiuam; alteram que, iam attingit praxim & viam atque rationem bene operandi tradit, practicam appellant. His positis facile erit nunc ostendere Medicinam non subalternari Philosophiæ naturali. Nam posterior ille habitus non subalternatur Physice, vtpote qui totus constet praxi, praxis autem non subalternatur speculationi, cùm sint res diuersi ordinis, & differant essentialiter, doctrina autem subalternata non differat essentialiter à subalternante.Prioris autem habitus pars ea quæ est practica, secundum rationes & caussas eorum quæ tractat, pendet ex altera illa parte Medicine quæ est speculatina, hæc verò non subalternatur Physicæ, quia tota est prorfus Physica, & est pars ipsius Physiologia, non secus atque doctrina animalium & plantarum. Tria enim funt quæ præcipuè tractat Medicina speculativa, primò quidem corpus humanum cum omnibus eius partibus, temperamentis, facultatibus & operationibus, quas res nemo nescit esse Physicas: Deinde sanitas & morbus considerantur in Medicina, quæ sunt affectiones Physicæ, prouenientes ex principiis Physicis. Postremò, alimenta & medicamenta, quorum facultates & actiones constat esse Physicas; vires enim herbarú, lapidum, omniumque medicamentorum quibus Medici morbos pellunt & sanitatem fouent ac roborant, Physicæ sunt & ad Physicam pertinent, non secus ac proprietates & motus elementorum. Sed cur medici hanc doctrinam sibi asciuerunt & à physica separarunt? An quia si Medicina tantum contineret habitum illum practicum qui est eius proprius, nimis tenuis & ignobilis futura erat; adiunctione autem illius doctrine, quæ alioquin magno vsui & oraméto est Me dicinæ locupletior, ornatior & perfectior extitit? Medicinam verò speculatiuam esle Physicam, illud est indicio, quòd qui inter Medicos iliam norunt & tractant, eos vulgò appellant Physicos, itaque quidquid est in Medicina cognitionis scientificæ, id totum est Phy-

Medicina no Subalternatur Physica.

ficum

sicum, executio autem illius cognitionis & applicatio ad opus, ea demum est quæ constituit habitum quendam Medicinæ diuer-

fum à Physica.

Sed quoniam de differentia quæ est inter Physicum, Astrologum, & Medicum, verba fecimus, volumus hic, quasi digredientes paulu- Cuius sir, 174lum ab instituto, breuiter explicare cuius na sit tradere atque docere tradere discrimen que destinates si Exampli esta con la contra discrimenter discrimen quod est inter scientias: Exempli causa, nos hoc loco de-scientias. clarauimus differentiam physica, & Astrologia, quam etiam Aristoteles pertractauit in.2. Phy. tex. 18. potest igitur in dubium verti, an id fecerit Arist. tanquam Physicus; vel potius tanquam Metaphysicus, aut Logicus. Auerr.in. 2. Phy. com. 16. cum dixisset, propositum Arist.ibi esse dare discrimen inter physicam & Astrologiam subiungit hæc verba, Et ista perscrutatio licet pertineat ad Logicam, tamen mos est vt illud quod eft commune omnibus artibus dicatur in Logica, or illud quod eft proprium unicuique arti, dicatur in illa arte. Quibus verbis significat boc munus distinguendi scientias, vniuerse quidem pertinere ad Logicam, speciatim autem ad vnamquanque scientiam particularem. Quod, quia breuiter & subobscurè dictum est ab Auerr. à nobis latiùs & enucleatiùs declarandum est. Primum igitur affirmamus, tradere discrimen inter duas scientias, non pertinere ad aliqua scientiá particularem, vt verbi gratia tradere discrimen inter phy. & Mathematicam droctrinam, nec pertinet ad Physicam nec ad Mathematicam doctrinam; cuius rei causa hæc est, quoniam is qui ponit discrimen inter duo, debet vtrumque cognoscere, vt innuit Arist. 2. de Anima cap. de sensu communi; ergo qui ponit discrimen inter subiecta duarum scientiarum, debet vtrumque cognoscere, nulla antem scientia particularis cognoscit subiectum alterius scientiæ, sed tantum noscit & explicat suum proprium subiectum; Physicus enim non cognoscit nisi res Physicas, nec potest sibi vsurpare cognitionem rerum Mathematicarum, quia nulla scientia potest transire fines sui subiecti adæquati. Quocirca non potest Physicus cognoscere aut docere discrimen quod est inter res Mathematicas & res physicas; sed hoc pertinet ad facultatem communem & generalem omnibus scientiis:Hæc auté facultas, duplex est, vna Logica, altera Metaphysica; Logica enim tradit generalem modum sciendi omnes res; quo fit, vt Logicus doceat differentiam scientiarum. Nam cum duo sint modi sciendi definitio & demonstratio, scientia quæ paratur definitione, diuersa erit ab ea, quæ acquiritur de-scientiarum monstratione. Deinde, cum demonstratio sit multiplex, scientiæ Logicam & quoque erunt multiplices secundum varietatem demonstrationum. ad Metaphys Præterea, cum scientia habeat principia, subiectum, passiones, & sicam.

#### PHILOSOPHIA NATVRALI DE 82

species, diuerse scientiæ erunt, quæ habebút diuersa vel hæc omnia, vel solu aliqua. Postremò, cu in omni subiecto scientiæ duo reperiatur, res quæ scitur & modus sciendi, diuersæ scietiæ erunt, vel quæ habent vtrumque diuersum, vel saltem quæ alterum; vt quamuis in eisdé rebus versentur, diuersa tamen ratione eas tractent. Atq; hoc modo Logica tradit discrimen & distinctionem scientiarum; Metaphysica autem, quonia agit de ente vt ens est diuidit & declarat omnia genera entium verbi gratia quod aliæ res sint tantum speculabiles, aliæ factibiles & aliæ agibiles; rursum aliæ sunt omnino immateriales, aliæ penitus materiales, aliæ vero mediæ, partim scilicet materiales, partim immateriales. Ex qua distinctione rerum, nascitur distinctio scientiarum, vt aliæ sint speculatiuæ, aliæ actiuæ, aliæ factiuæ, speculatiuarum autem, alia sit Metaphysica, alia Physica & alia Mathematica doctrina. Tradere igitur discrimen inter scientias, est Logici & Metaphysici; particularis autem artifex, cuiusmodi est Phy sicus vel Mathematicus, non potest id facere quà talis est, nisi forte suscipiat aut gerat personam vel Logici, vel Metaphysici; quomodo Arist.in 2.libro Physicorum tradit discrimen inter Physicam & маthematicas disciplinas. omnis igitur scientia particularis, quemadmodum supponit subjectum suum esse, ita quoque supponit distinctionem eius ab omnibus subiectis aliarum scientiarum: Metaphysicus autem quamuis distinguat subiecta scientiarum particularium, non idcirco tamen perfecte cognoscit ipsa;alioquin reliquæ scientie superflux essent, sed tantum cognoscit ipsa prout sunt gradus & genera entis diuersa inter se.

> Memorantur causa & principia, affectiones item & species corporis naturalis.

> > CAP.

🗱 V о н 1 д м constitutum est subiectum Philosophiæ naturalis,doctrine nostre ordo deposcit,vt causas,affectiones,&spe cies huius subiecti generatim exponamus; sic enim lector poterit formam totius operis quasi in tabella quadam adumbratam & ante oculos suos expositam, intueri. Causa rerum naturalium quatuor sunt, materia, ex qua fiunt; efficiens à quo fiunt; finis, cuius gratia fiunt forma propter quam funt id quod funt. Materia duplex est, vna rerum sublunarium, altera corporum cælestium, has enim mate-De varietate rias inter se diuersas esse aperte docet Arist. in 8. Metaphy. tex.12. & in 12. lib. tex. 10. Materia rerum sublunarium, alia prima, quæ com-

materia.

munis est earum omnium rerum quarum mutua est commutatio, alia secunda, quæ multiplex est; nam elementa sunt materia mixti, Devariesate & partes similares partium dissimilarium & dissimilares, totumque forma. corpus organicum, est materia animalis. Forma est duplex, vna substantialis quæ facit ens simpliciter, & hoc aliquid, & vbique definitur ab Aristotele. Quod quid erat esse rei, quoniam vel est tota quidditas rei, vel certè principalis pars quidditatis. Quatuor autem gradus sunt formæ substantialis, vnus eius quæ dat tantum esse rei. qualis est forma elementorum & mixtorum quæ carent anima; Alter, qui præterea tribuit vitam; vt forma plantæ: Tertius, qui præter hæc, largitur vim sentiendi; Quartus, qui ad hæc omnia, impertitur vim rationis & intelligentiæ, atque hæc est propria forma hominis, obtinens principem locum inter formas naturales; de qua Themistius in 2. libro de Anima super textu 32, eleganter scribit his verbis, Ab anima vegetali ad alias, ordine subeundum est, vsque dum ad postremam & nobilisimam ascendamus, ea est rationalis, qua quamquam ultima ortu est, tamen potestate, & dignitate cognoscitur princeps; illuc progressa natura mortalis, receptui canit, nec procedit ultra. Altera est forma accidentalis, cuius munus triplex est; primò, aptè præparare & instruere materiam ad accipiendam formam substentialem; tum, eam conseruare & tueri ab his quæ vim habent vitiandi ipsam, atque corrumpendi; Postremò, esse quasi instrumentum quoddam naturale per quod substantia operetur; non enim potest substantia quidquam agere sine accidentibus, quod aperté indicat Aristoteles in libro de Sensu, & sensili; vbi agit de sapore, scribens hoc modo, Quà igitur ignu, vel quà terra, nihil natum est agere vel pati quà auté inest contrarietas in eis, hac omnia agunt & patiuntur. De varietate Efficies aliud vniuersale, aliud verò particulare; illud rursus duplex, efficiente, quodda mouens quide Phisice, sed no existens Phy. hoc est mouens, no motu, veluti est intelligentia; quoddam autem, quod mouet Phy. & est Phisicum, quia mouet & mouetur; tale autem est cælum, quod fecundum Peripateticos agit in hæc inferiora per motum & lumen: Hoc autem quod est agens particulare, triplex est, etenim vel semper est simile affectui; quod bifariam contingit, aut enim est eiusdem speciei cú affectu, vt homo semper gignitur ab homine; vel eiusdem generis, vt mulus procreatur ab equo vel semper est dissimile suo effectui, huius generis sunt omnes animantesquæ solum ex materia putrescente gignuntur; vel partim est simile partim dissimile sui effectus, quod perspicuè cernitur tum in aliis tum in generatione ignis, quem videmus interdum effici ab igne, aliquando vetò etiam ab aliis causis, hoc est vel à lumine vel à motu. Solent au-

tem Latini Philosophi & Theologi causas efficiétes in æquiuocas & vniuocas diuidere, quod tamen in idem recidit. Finis, duplex est, vnus

Finu.

generationis, alter rei genitæ; quæ distinctio peruulgata est apud Philosophos, & traditur ab Auerr. 4. de Cælo com. 22. Ille est forma quæ per generationem acquiritur. Vnde Arist. in 1. de Gener. tex. 55. sic ait, Habitibus prasentibus, non amplius generatur, sed est iam; forma autem & sinis habitus quidam sunt. Et in 2. Phy. tex. 70. inquit formam & finem esse idem numero. Hic autem finis rei genita, est persecta operatio eius, de quo fine Aristoteles loquitur in 2. de Calo tex. 17. scribens, corum, quorum est aliquod opus, vnumquodque esse gratia operis: & in 1. libro Ethicorum, vltimum, finem hominis collocat in perfecta operatione virtutis. Rursus. finis alius est cuius gratia, alius cui, vt finis qui intenditur à Medico est sanitas, cui autem talis finis procuratur, est ægrotus: hanc distinctionem finis innuit Arist.2. Phy. tex.24.& 2.de Anima tex.37. Præterea, alius finis acquiritur per motum qui est physicus, & est finis rerum naturalium, hic autem in 2. physicæ . textu 23. ab Aristotele describitur his verbis, Quorum enim continuo motu existente, est aliquis sinis ipsius motus, hic vitimum est, & ed cuins causa. Alius finis est propter quem res agunt, non vt ipsum producant, sed vt assimilentur ei, quomodo Deus est finis omnium rerum; priorem finem Arist. in 3. Metaphy. tex. 3. negat esse in rebus immobilibus, vti funt intelligetiæ vel res Mathematicæ; posteriorem autem finem in 12. Metaph. 37. affirmat reperiri etiam in rebus immobilibus velut in ipsis intelligentiis. Porrò, quæ agunt propter finem, quædam extrinsecus & ab alio mouentur ad ipsum, quemadmodum corpora simplicia dicuntur ab Arist. tum in 8. Physicæ textu 32. tum in 4.lib.de Cælo.25.vel à generante vel à remouente prohibens, moueri ad suum locum naturalem, qui est finis huiusmodi corporum: Alia mouent sead finem suum, sed nullo modo cognoscunt eum; eius generis sunt viuentia quoru finis est generare sibi simile, vt Arist. indicat. 2. lib. de Anima tex. 34. ad quem finem ipsamet sua vi & po testate naturali se prouehunt atque perducunt, veluti cernere licet in plantis: Alia mouent se ad finem & cognoscut tam finem, quam media, quæ conducunt ad finem, sed non cognoscunt hæc (vt loquar more nostrorum Philosophorum) formaliter, verum tatum materialiter, hoc est cognoscunt rem quæ est finis & cognoscunt media, sed non prout est finis, aut medium, hoc genere continétur omnia bruta, quæ videntur impulfu quodam naturali trahi ad expetendum finem suum, & quærenda media necessaria ad assequendu illum. Alia denique cognoscunt perfecte finem suí & media quæ ducunt ad ipsum, & libere agunt ita vt in ipsis positum sitagere & non agere.

Hunc supremum gradum agentium, vnus omnium animantium tenet homo; qua etiam de causa dicitur esse dominus suarum actionum. Sed de causis rerum naturalium satis.

Sunt in Physica quædam alia principia que in scolis Philosophorum, vocari solent principia complexa, vel principia cognoscendi, Physica prin quæ nihil aliud funt, quam fententiæ quædam generales notiffimæ cipia cognoac tritissime, que crebro vsurpantur ab Aristotele, & ad res physicas frecipua explicandas probandasque sepenumero adhibentur. Huius generis quadam pro funt hæc.1. Motum esle.2. Esse multitudinem & diuersitatem in re-nuntiata, bus naturalibus.3. Tria esse principia generationis reru naturalium, materiam, formam & prinationem. 4. Quatuor esse genera causarum, materiam, formam, efficiens & finem. 5. Ex nihilo nihil fieri, sed in omni productione Physica, opus esse subiecto aliquo & materia. 6. Per se non generari materiam aut formam, sed totum compositum. 7. Naturam esse principium motus in eo in quo est. 8. Naturam operari alicuius gratia. 9. Naturam nihil frustra facere. 10. Naturam semper, cum possibile est facere quod est melius. 11. Que natura fiunt, aut Temper aut vt plurimum ita fieri, quæ autem præter hec accidunt, non fieri secundum naturam.12. Naturam fugere infinitum & inordinatum, semper enim natura quærit finem, & est omnibus causa ordinis.13. Motum esse actum entis in potentia prout in potentia. 14. Quatuor esse species motus, generationem & corruptionem; augumentationem & decretionem; alterationem; & motum localem. 15. Omne quod mouetur, ab alio moueri.16. Moueri à se proprium esse animatorum.17. Esse formam substantialem. 18. Formam substantialem, effe prestantiorem materia; & mouens mobili & agens patienti.19. Natura eligit potius vnum quam multa & pauciora quam plura, nisi quid obstet. 20. Cotinuum esse diuisibile in infinitum. 21. Cotrariorum esse contrarias causas, essectus atque proprietates.22.Omnium natura constantium, esse certum magnitudinis & paruitatis terminum. 23. Remissionem & debilitatione vnius cotrarij fieri propter admixtionem alterius contrarij. 24. Idem vt idem, semper aptum esse facere idem. 25. Omni actui, propriam & determinatam potentiam, & omni formæ, propriam & determinatam materiam, respondere. 26. Nihil præter naturam existens, aut violentum, esse perpetuum.27. Actus actiuorum, in patiente & disposito recipiuntur. Ex quo natum est illud multorum sormone tritum pronuntiatum, Quicquid recipitur per modum recipientis recipitur.28. Quod est in rebus naturalibus euides secundum sensus, id non esse in quæstionem vocandum nec rationibus probandum. Hec atque horum similia, quæ sparsa in scriptis Aristotelis reperiuntur, sunt quasi fun-

-damenta & firmamenta quædá, quibus eius tota prope Philosophia -naturalis, nititur atque fulcitur, eaque passim occurrunt, vtpote que in plerísque demonstrationibus & probationibus Physicis inseruntur. Sedveniamus ad affectiones & species corporis naturales.

Affectiones communes omnium rerum naturalium, præferrim corruptibilium, quatuor funt; Qantitas, Locus, Tempus, & Motus. Quátitas est duplex, vna magnitudo, altera numerus: etenim corpus naturale quà est mobile. debet esse præditum magnitudine, quà verò est specie multiplex, necesse est ipsum dividi in multas & varias species rerum. Magnitudini autem est adiuncta figura; nam cum omnis magnitudo naturalis, fit corpus finitum, terminus autem corporis est figura, necesse est omne corpus naturale affectum esse aliqua figura: locus absolute quidem debetur corpori naturali quia est corpus longum, latum, & craffum; hic autem vel ille locus, hoc est vel superior, vel inferior debetur ei quatenus habet grauitatem vel leuitatem. Loco autem cognatus est situs vel positura, que ex circumscriptione loci & locati corporis existit; cuius differenriæ sunt, supra, infra, ante, retro, dextrum, sinistrum. Motus est præcipua affectionum naturalium, & que maiori studio, cura & diligentia tractatur à Phyfico qua alia, cuius quatuor funt species, generatio & corruptio, accretio, & decretio, alteratio, & motus localis. Tempus non modò est mensura omnium motuum naturalium, sed etiam metitur durationem rerum corruptibilium. Species verò corporis naturalis, septem funt,cælum,elementa,mixta imperfecta,vt nix & grando,mixta perfecta quæ carent anima, vt metalla, plantæ, bruta, homo; quanquam mixta imperfecta (quoniam non habent formam substantialem diuersam ab elementis ex quibus constant, sed sunt accidentaria quædam eorum complexio &coagmentatio) non debent tanqua species quedam corporis naturalis diuersa ab elementis recenseri. Harum autem specierum que sit præstantissima paucis explicandum est.

## Inter species corporis naturalis, qua sit omnium prastantissima. CAP. VI.

RISTOTELES multis in locis haud obscure docet, celum dignitate anteire reliquis corporibus naturalibus. Nam in lib.6. Ethicorum vbi loquitur de sapientia, ita scribit, neque verò quidquam ad rem attinet, quòd homo reliquorum animalium quiddam sit quam optimum, sunt enim, er alia homine multo diuiniora, vt ea qua omnibus maxime sunt in conspectu ex quibus hic mundus coagmentatus est. Deinde in 2. Phy. tex. 45. & 1. de Partibus animailium. cap. 1. reprehendit cos

Philosophos qui aiebant plantas & animalia effici à suis quæque causis, calum autem & sydera, casu & fortuito extitisse, absurdum. inquit, est calum, & dium sima sensibilium, subycere temeritati fortuna. Tum, in de Celo tex. 13. inquit, manifestum est, esse aliam substantiam prater eas qua hic funt, priorem, ac diuiniorem his omnibus, loquitur autem de cælo. Preterea. 1. lib. de Cælo tex. 100. ait cælum esse corpus immortale & diuinum, ex quo & aliis corporibus pendet esse & viuere, his quidem exactius, his autem obscurius. Amplius, in 1. de Cælo textu 16. sic ait. Quapropter ex omnibus his, aliquis ratiocinando crediderit, quod est aliquod, prater corpora qua hic & circa nos sunt, alterum separatum, tanto nobiliorem habens naturam, quanto plus distat ab his, qua hic sunt. Ad hec. in. 1. de Partibus Animalium cap. 5. ait, res naturales æternas, vt funt cæli, tantum præstare aliis rebus naturalibus, vt cognitio illarum vel minima & tenuissima multis partibus prestabilior sit, quàm harum rerum amplissima & accuratissima scientia. Postea, in. 1. lib. Meteorologico, inquit hunc mundum inferiorem. continentem atque coniunctum esse cælo, vt omnis virtus eius per motus cælestes conseruetur & gubernetur; Hoc etiam est valde consentaneum rationi, etenim substantia celi est simplex, ingenerabilis & incorruptibilis; forma à qua mouetur & quæ est finis ipsius, est intelligentia; motus eius, est circularis, qui est primus & nobilissimus omnium motuum naturalium; figura est rotunda, quæ antecellit cæteras species figuræ; virtus eius & efficientia, est maximè generalis, vipote per quam omnia quæ funt infra lunam, procreantur, reguntur, conservantur, & quodam modo perpetuantur, videtur igitur esse cælum omni alio corpore naturali prestantius.

Sed hoc non videtur carere difficultate: quoniam Arist.in proce- Tres Dubita mio librorum de Anima, significat scientiam anime, dignitate ante-tiones cellere reliquis disciplinis, ergo anima vel animal, erit nobilius celo. Deinde, videtur homo esse nobilior cælo, quippe cum habeat animum participem rationis immortalem & diuinum, similem Dei, & parem propemodum intelligentiis, quin etiam Arist. in 2. Phy. tex. 24. inquit hominem esse finem omniu rerum, hoc modo scribés, Et veimur tanquam propter nos, omnibus qua sunt, sumus enim quodam modo 🖝 nos finis. Preterea, animatum est nobilius inanimato, sed formica verbi gratia est animata, cælum autem non. ergo formica est nobilior celo. Verum paruo, negotio occurrere possumus his obiectionibus. Ad primam dubitationem respondemus. Cum Arist. ibi commendat scientiam animæ, tum ob certitudinem, tum ob excellentiam rerum quas tractar, non affirmat eam primam esse omnium disciplifiiij

Digitized by Google

88

Quomodo calŭ partim sit nobilius homine partim verò no.

narum, sed esse ponendam in primis, hoc est numerandam esse inter primas & clarissimas scientias; quod profecto verum est, nam post doctrinam intelligentiarum & scientiam cæli, primum ac summum locum sibi suo iure vendicat scientia animæ. Ad 2. obiectionem responderet Arist.cælum posse considerari duobus modis, vel vnà cum intelligentia, hoc est pro toto quodam, quod existit ex orbe & intelligentia, cuius motu, ac efficientia continentur omnes res sublunares, vel præcisè & citra intelligétiam, prout est corpus quoddam simplex & naturale, & quod perpetuò mouetur in orbem; Similiter diceret Arist.hominem bifariam accipi posse, vel vt est corpus quodda naturale, habens esse physicum, & operationes Physicas, vel ex ea parte qua est immortalis, intelligens, & particeps diuitatis. His positis, facillime dissolueret dubitationem propositam ad hunc modum; Celum sumptum priori modo, proculdubio nobilius est homine, posteriori auté modo no; vincit quidem dignitate hominem priori modo acceptum, vincitur tamen ab eo si homo posteriori modo cósideretur: Vel aliter, anima rationalis pendet à cælo ratione corporis quod informat, & vnionis cu eo ex qua existit homo, & ratione operationis, quatenus ea pendet à phantalmate, & vsus eius potest impediri ob deprauatione instrumeri sensitiui, per se auté & simpliciter, ea ratione vt animus noster est immaterialis, omnia intelligés, & libe rú habens arbitriú, non pendet à cælo. Sicut igitur homo quodá modo est dependens à cælo, quodam modo non; ita quodam modo est eo noblilior, quodam modo verò non: quamuis propter nobilitaté hominis (quam post resurection é animo & corpore adepturus est, & quia eius gratia cælos creatos esse in sacra scriptura legimus, tum alibi, tum Deuteronomij.4,) idcirco verius dici potest, hominem esse fimpliciter prestantiorem cælo. Ad eum autem locum qui ex.2. Phy. adductus est, duobus modis respondere possumus vno modo, si dicamus Arist.ibi facere hominem finem omnium rerum, non naturalium sed artificialium, na de huiusmodi rebus ibi loquitur Arist.omnes enim artes comparate sunt ad vsus & comoditates hominis prefertim, vt inquit Albertus hominis ciuilis, nam homo foliuagus agés vitam solitariam, non eget tam multis artibus, atque hoc modo predictum locum arist.interpretantur Simplicius, Auerr. & B. Thom.est igitur homo finis omnium rerum artificialium, quin etiam hominé finem esse omnium rerum naturalium que sunt infra luna Arist. docet.1. Polit.cap.5. Altero modo, possumus etiam dicere, hominé dici finem omnium rerum non absolute, sed quodam modo, quam particulam ponit ibi Arist.celum enim primaria intentione, est propter Deum & intelligentiam, quodam modo autem, hoc est, secondaria

An homo sis finu omniŭ. rerum natutalium.

intentione, est propter generationem & conservationem harum re- Obietio. rum inferiorum, maxime autem hominis. Sed dicet aliquis Aristotelé in, q. lib. de Hist. animal. cap. 1. ita scribere de homine, Querum vestigia morum, cum in omnibus fere in sunt, tum vel maxime in perfectioribus, & maxime in homine, hic emm natura perfectissima est, & ob earn rem habitus ifti conspectiores in ipso continentur. Et in. 1. lib.de partibus animalium cap. 10. Habent, inquit, quadam animalia etiam benemuendi rationem, quale hominum genus est, quippe quod aut unum ex nobu co- Solutio, gnitis divinitatis particeps sit, aut omnium maxime. quibus verbis signistcat hominem dignitate excellere omnes res naturales. Verum, hoc facile soluitur, nam Arist.non loquitur de homine absolute, sed fa-La comparatione cu aliis animantibus mortalibus, id quod ex eius Non sember verbis liquidò cognoscitur. Ad. 3. dubitatione dici potest, compara- animatum est. tioné fieri debere in his, qui sunt eiusdem generis vel ordinis. Quo- nobilimi indcirca in mortalibus, animatum nobilius est inanimato, sed animatú nimato mortale non est nobilius inanimato incorruptibili, quale est cælum; quod ( tum quia est incorruptibile, tum quia est causa vniuersalis omnium corruptibilium, in fieri, in esse, & in operari) censeri debet nobilius cunctis rebus corruptibilibus. Quamquam. D. Tho. videtur paulo aliter sentire in.1.parte quest.70.art.3. in resp. ad.1.scribés animal simpliciter esse nobilius celo propter animam: celum autem secundum quid esse nobilius animali, tum quia forma eius intotum perficit materiam, ita vt non sit amplius in potentia ad aliam. formam, quod non facit anima in animali, tum etiam propter motum cælestem, qui fit à nobiliori motore.

### Enumeratio partium Philosophia naturalie CAP. V.14.

V o p sit subjectum Philosophiæ naturalis,& quæ huius subiecti principia, affectiones, & species, ostensum est; sequitur, vt principes Phylicæ partes, earumque partium inter se ordinem, indicemus. Arist.in 3. lib. de Anima textu 38. auctor est, scientiam ita fecari & diuidi vt res diuiduntur in quibus fcientiaverlatur;; ex quo fit, vt quoniam supra indicauimus varietatem rerum naturalium quæ subiiciuntur Physicæ, nunc facillimum nobis suturum sit colligere ac explicare omnes partes Philosophiæ naturalis. In principio operis Meteorologici Aristotelis partim repetons quæ: ante docuerat, partim ea proponens que deinceps tractaturus erat,, pulchre ante oculos ponir omnes partes philosophie naturalis, earumque dispositionem & ordinem. Commemorat autem ibisex

tes Physica.

partes Physicæ; Vnam de primis causis naturæ & de omni motu naturali, quæ continetur octo primis libris physicis: Alteram, de cælo, quam complectuntur quatuor libri de Cælo & Mundo: Tertiam, de mutua transmutatione elementorum, & vniuerse de generatione & corruptione, quæ docetur in libro de Generatione & corruptione: Quarta, de rebus Meteorologicis, quam Aristoteles exposuit tribus, vel vt aliis placet, quatuor libris: Quintam, de animalibus, qua comprehendit Aristoteles omnia quæ pertinent ad doctrinam animalium, hoc est libros de Historia animalium, de Partibus animalium, de Anima, de Generatione animalium, & quæ vulgò nominantur Parua naturalia:Sextam , de plantis, de quibus pollicetur Aristoteles se velle conscribere aliquod opus, tum hic ( tum in libri de Senfu & fenfili, vbi agit de faporibus) & in fine libelli de Longitudine & breuitate vitæ; sed neque nunc extat aliquod opus eius de plantis, neque extabat tempore Alexandri, vt ipse scribit in suis Commentariis in libri de Sensu & sensili, loco supradicto; duos autem libros de Plantis, qui nunc circunferuntur nomine Aristotelis viri doctrine Aristotelica periti, existimant falso ad scribi Aristoteli cui rei fidem faciunt, inuentio, dispositio, & elocutio rerum que tractatur in illis libris, quippe cum nihil planè oleant lucernam Arist. His sex partibus Physice, adiungenda est septima demixtis perfectis & inanimatis, vti sunt metalla, qua pretermisit quidem. Arist. in hac enumeratione, sed in fine tertij Meteorologici expressit, nam cum de metallis generatim quædam attigisset, ampliore & diligentiorem explicationé pollicetur his verbis, Communiter igitur dictum de omnibus his , sigillatim autem considerandum est intendentibus circa vnumquodque genus. Hæc igitur est divisio vniverse Philosophiæ naturalis, à Peripateticis memoriæ prodita.

Antonius Mi rādulanus in lib.15.deE-{ uerstone sinminu.

Cæterum, quoniam nonnulli ætatis nostræ philosophi, præstantes ingenio & scientia rhilosphiæ Aristotelicæ, pugnacissimo contendunt octo libros Physices (in quibus agitur de principiis & gularu certa- affectionibus rerum naturalium)omnino remouendos esse à partibus Physicæ, & referendos esse ad Metaphysicam initium autem philosophie naturalis sumendum esse ex libris de Cælo;age hanc etiam opinionem obiter refellamus. Multa sunt que huic opinioni maxime aduersantur. Primò, titulus horum librorum, qui est de physico auditu. Tum, quoniam Arist, citans alibi hos libros, appellat eos physicos; veluti in 8. Phy. tex. 4. Postea, quia omnes interpretes Aristotelis concordissime agnoscunt hos lobros physicos, & primam partem Philosophiæ naturalis. Deinde, quòd duo primi libri fint physici, ostendit Aristoteles in proæmio, dicens enitendum esse physico, primum omnium docere causas & principia rerum naturalium. Quòd autem reliqui sex libri sint etiam Physici, apertè indicat Aristoteles in principio tertij libri, scribens, Quoniam Physica tractat de natura qua est principium motus, motus autem est continues, ac proinde potest infinite dividi, of sine loco ac tempore esse nequit; ob id Physico disserendum esse de motu, infinito, loco, & tempora. Ad hæc, Aristoteles in 1. de Partibus animal. præcipir in omnibus disciplinis exponendis atque tractandis, primum docenda esse que sunt maxime communia, sed que declarantur in octo libris Physicis, funt maxime communia omnium pene rerum naturalium ergo. &c. His accedit, quòd omnis scientia vt est in 1. Posteriorum tria speculatur circa subiectum suum, principia, species, & affectiones eius; quare Physica speculari debet principia & affectiones, fui subjecti, quod est corpus naturale; huius autem corporis principia & affectiones, traduntur in octo libris physicis, ergo tales libri non possunt à physica remoueri. Postremò, vnius scientiæ est vt scribitur in 1. Posteriorum 43. docere subiecti sui principia, species, & affectiones, si Metaphy. igitur considerat principia & affectiones corporis naturalis de quibus agitur in octo libris Physicis, eadem profectò considerabit species corporis naturalis; ex quo necessario esficitur, vel nullam esse Physicam, vel si qua est certe superuacaneam esse: cum quidquid attinet ad perfectam cognitionem rerum naturalium, id totum sibi sumat & arroget Metaphysica, quare absurdum est octo libros de Physico auditu, remouere à doctrina physicæ.ommissa igitur hac opinione, pergamus ad alia, & de supradictarum partium Phylice ordine disseramus.

De ordine quarundam partium Physicæ conuenit inter omnes; etenim certum est octo libros Physicorum, primum tenere locum, quippe cú principia & quasi fundamenta totius Philosophiæ naturalis, rerumq; maximè communiú doctrinam cótineat. Vnde Auerr. in suo prologo Physico, loquens de his libris sic ait, Proportio issim libri ad scientiam naturalem, est sicut proportio elementorum rei ad rem, quia iste liber comprehendit res, qua sunt principia or radices viniuersales illorum, de qui bus vult loqui Naturalis. Hos libros proximè sequuntur duo libri de Cælo; Cælum enim, quoniam est maximè simplex, persectum, immortale, & causa essiciens, regens atque conseruans omnium rerum sublunarium, optimo iure sibi vendicat primum locum inter species corporis naturalis: Tertius locus tribuendus est elementis, quippe cum sint corpora simplicia & principia omnium rerum mixtarum. Doctrinam autem elementorum, Arist. quidem inchoatit in extremis duobus libris de Celo; in libris vero de Generationiti in extremis duobus libris de Celo; in libris vero de Generationica.

ne, penitus absoluit, vt inquit Alexander in principio operis Me-

libris de Ge meratione & corruptione.

teorologici, & Philoponus in proæmio lib. de Generatione. Porrò quacunque scribuntur in libris de Generatione pertinere ad scientiam elementorum, eoque referri ab Arist. ex his que subiiciam, manifestum erit. Totum opus quod inscribitur de Generatione & cormateria, que ruptione, diuisum est in tres partes:in prima agitur precipue de getriclatur in neratione & corruptione; in secuda quæ incipit à tex. 43. primi libri, de Tactu, Actione, & Mixtione; in tertia quæ continet secundum librum, agitur de elementis, Ad has tres partes distinguendas, Arist. Junt elemeta, vius est tribus procemiis, vt cuiuis licet videre in principio cuiusque partis. Has igitur partes affirmamus Arift. instituisse atque pertractase elementorum caussa; ac de vltima quidem, hoc est de secundo lib. nemini dubium est.nam & Arist.initio eius libri proponit se velle agere de elementis, & principalem partem libri consumit in explicatione illorum: & alibi citans hunc librum, appellat eum de elemétis.in 2.de Anima tex.117: & in libello de Sensu & sensili, vbi disserit de saporibus. Secundam autem partem operis, etiam referri ad do-Arift.in proæmio eius scribens ibi textu 43. quia de elementis sermonem instituit, necessariò item agendum esse de tactu, actione & mixtione. De prima verò parte, quæ est de generatione & corruptione, licet id maxime obscurum esse videatur(proterea quod Arist.significat in proœmio eius, se agere velle non tantum de generatione & corruptione elementorum, sed vniuerse ac simpliciter de generatione omniu quæ natura constant) idem tamen sentiendum est. Etenim Arist. tum in procemio 2. lib.de Generatione, tum apertissime in 3. lib. de Cælo tex.1.indicat le aggredi ad tractandum de generatione & corruptione, elementorum caussa; sic enim scribit in 3. de Calo. De primo igitur elementorum dictumest, or quale id est secundum naturam, or quod incorruptibile, atque ingenerabile. Reliquum est autem de duobus dicere, simul autem accidet de his dicentibus, or de generatione or corruptione considerare; generatio enim aut omnimo non est, aut solum in his est elementis, aut in que ex his sunt, Ex quo intelligitur vltimos duos libros de Celo; & item duos de Generatione facerevnum opus quo perfecta elementoru doctrina continetur. De ordine igitur harum partium Physicæ quas memorauimus omnes consentiunt : At de quarto lib. Meteorologico; de libris de Anima, ac de Plantis, quo loco censeri & numerari debeant, magna controuersia & dissensio est inter expositores arist. de qua re quod nobis videtur maxime probabile, in præsentia breuiter explicabimus.

Dı

#### De quarto libro Meteorologico. CAP. VIII.

Go sic existimo, eum librum qui vulgo inscribitur quartus xiber,qui di-Meteorologicus, nihil attinere ad doctrinam Meteorologi- eitur quartue cam, nec cum aliis tribus prioribus libris cohærere, sed potius libris de Generatione & corruptione subiungendum esse; in addoctriname quam opinionem adducor his rationibus. primò, quia nec inscri- Meteorologiptio operis Meteorologici, conuenit in hunc librum, nec materia re- cam, nec post rum Meteorologicarum, quæ est duplex halitus, vnus calidus & hu-teerorum. midus, alter calidus & siccus, vt est apud Arist. in principio primi, & locari debet. fine tertij libri Meteorologici. Etenim quæ cotinentur hoc libro ( si- sed post libros. ne is sit separatus ab aliis & per se cohærens, vt quibusdam visum est; de Generatiofiue sit pars seu additamétu eius operis quod est de elementis) neque ne el corregignuntur in sublimi, nec duplici ex halitu efficiuntur. Deinde, Arist. in proæmio Meteor. exponens vniuersam materiam pertractandam in libris Meteor. solum enarrat ea quæ docentur in tribus libris, de quarto autem nullum verbum facit; mox subdit, Cum autem, inquit, pertransiuerimus de hu, speculabimur de animalibus & plantu, ex quo perspicitur, inter tres libros Meteorologicos, ac eos qui sunt de Animalibus, non esse interponendum hunc librum. Præterea, inter libros tres Meteorologicos apparet magna euidensque connexio, quam Arist. apertissimis verbis facit & declarat primis extremisque verbis cuiusque libri; at inter hunc librum & priores tres Meteorologicos, nec est nec sit ab Arist. vlla connexio, nam in fine tertij libri proponit agedum esse de metallis, in principio autem huius libri reuocat in memoriam quæ tractata fuerunt in 2. lib.de Generatione, de primis qualitatibus elementorum, & proponit se velle docere nonnullas affectiones, quæ exactione perpessionéque harum qualitatum existunt, vt vel ex hoc vno loco clarissimum sit, hunc librum connexum esse non cum Meteorologicis, sed cum his qui funt de Generatione. Ad hæc, causa quæ mouet alios, vt hunc librum proxime subiungant aliis Meteorologicis, futilis est; siquidem aiunt in aliis tribus libris dictum esse de mixtis imperfectis, in hoc autem agi vniuerle de mixtis perfectis quod profecto falsum est; nam neque hic declarantur principia mixtorum, quæ sunt quatuot elementa, nec eorum species, quæ sunt metalla & lapides, nec affectiones, quæ sunt tum aliæ, tum in primis qualitates sensibiles; sed in hoc libro scopus Aristotelis est (cum in 2. libro de Generatione docuisset esse quatuor primas qualitates, earumque duas esse actiuas, alteras. verò duas passinas) declarare ea, quæ tam ex actione quam passione.

## DE PHILOSOPHIA NATURALI

talium qualitatum accidunt mixtis, ex actione enim caloris & frigoris, prouenit generatio, putrefactio, concoctio, & incococtio, earum que species, vti sunt maturatio, cruditas, elixatio, inquinatio, assatio, & toftio: Ex perpessione verò humoris & siccitatis, proficiscuntur mollities, durities, concretio, liquefactio incrassatio; tum præter hæc, flexibile, fricabile, frangibile, &alia horum similia: vt nemo sit licet parum acutè videat, qui cernens animo principium, finem totumq; contextum huius libri, non animaduertat eum dissentaneu esse libris Meteorologicis; his autem qui sunt de elemetis seu de Generatione, planè consequentem. His denique accedit locupletissimu testimonium Alexandri, quem nos huius sententiæ ducem & auctorem libenter sequimur: is enim in præfatione sua super hunc libru fic ait, Liber hic qui quartus inscribitur Meteorologicorum Arist. quidem est, verum ad Meteorologicum negotium non attinet, nam qua in ip o pertractantur, huiusce theoria propria non videntur, sed magis quantum ex his, qua in ipso dicuntur, ratiocinari possumus, consequi habet ad libr. de Generatione & corruptione: cum enim in ipsis pertractauerit de quatuor virtutibus tangibilibus caliditate, frigiditate, humiditate, of siccitate, oftendens ex combinatione harum virtutum elementa fieri, quin etiam aliquas ipsarum actiuas esse, aliquas verò paßinas,in prasenti modo libro, que nam sint ea declarat, que, unaque que dictarum virtutum facit aut patitur, o qua ab ipsis geruntur ac fiunt. Hæc Alexander.

Colutio trium dubitationü.

Sed dicet aliquis. Hic liber inscriptus & habitus est Meteorologicus, etiam ante tempora Alexandri. Esto: sed Alexander improbat talem inscriptione, nec est inustratum vel adornare libros falsis inscriptionibus, vel eos adscribere alienis auctorib. Sed cur, inquies Arist. non meminit huius libri in enumeratione quam fecit in proæmio operis Meteor. An quia eum comprehendit sub opere de elementis & de Generatione? An potius quoniam cum instituisset generalem diuisioné Philosophiæ naturalis in principales partes eius, sicut omisit opus de metallis, ita non est mirandum hunc vnum librum suisse ab eo prætermissum. Illud verò quod nonnullos deducit ab hac senzentia, infirmum sanè est. Aiunt quidam, hunc librum non posse coniungi cú his qui funt de Generat.propterea quod Arist.extrema parte ipsius, significat huic libro proxime succedere libros de Partibus animalium, scribens, Quoniam hic dictum fuit generatim de constitutione naturaque partium similarium, deinceps agendum esse sigillatim de unaquaque ipsarum, tum de partibus di similaribus, ad extremum de animalibus qua constant ex huiusmodi partibus. Sed hoc argumentum, nec obest nobis, nec prodest his, qui contra sentiunt; non enim illis verbis Arist. indicat connexionem successionemque librorum, sed potius seriem, atque ordiné reru cognoscendaru, quasi diceret; Cum hic declaratæ fuerint nónullæ affectiones quæ insunt partibus animaliu, eum qui vellet totam hancmateriam ad extremum víque profequi, oporteret speculari hæc vel alia quæ ibi proponuntur, alioquin hic liber proximè anteit libros de Partibus animalium, ergo subsequitur libros de Metallis & de Anima, quonia isti volunt libros de Anima præire eos qui funt de Partibus animalium: Cum autem contendunt hunc librum proximè coniungi cum aliis Meteorologicis, hinc necessariò cocluditur libros de Metallis, & de Anima, priores esse libris Meteorologicis, quod nemo non videt fallum, & absurdum esse. Sed de his satis, veniamus ad libros de Anima & de Plantis.

De ordine quo libri qui pertinent ad scientiam animalium, ab Aristotele scripti aut euulgati fuerint, ponam in medio, que potui ex variis locis eius, coniectura consequi. Primus locus assignari de-librerum qui bet libris de Historia animalium, quibus Aristoteles tradidit ru- dostrină ani dem & adumbratam notitiam animalium, quam quia non demon-malium. strando, sed veluti narrando exposuit, appellauit historiam: Secundus locus dandus est libris de Partibus animalium: Tertius, libello de Incessu animalium: Quartus, libris de Anima: Quintus, libro de Sensu & sensili; de memoria & reminiscentia; de sommo & vigilia; de somniis; de diuinatione per somnum; de communi motu animalium: Sextus, libris de Generatione animalium: Septimus, libro de Longitudine & breuitate vitæ; & de iuuentute & senectute, vita & morte, ac respiratione. Quòd libri de Historia animalium primi omnium locari debeant, ex eo manifestum est, quod mos est Aristoteli primum generalem & crassam notitiam rerum, quas diligenter tractare vult, proponere: tum subtilem & accuratam earundem cognitionem tradere. Deberi autem secundum locum libris de Partibus animalium, declarat epilogus illius operis & libri qui est de Motu animalium, vbi Aristoteles, repetens, quæ ab eo tractata fuerant de animalibus, semper memorat primo loco libros de Partibus animalium. His autem proxime succedere libellum de Incessu animaliù indicat Arist. extremis verbisquarti libri de Partibus, animaliu,scribens, Quoniam actum fuit de partibus animalium, sequi,vt de his que incessui animalium deseruiunt, disseratur. Huic libello consequens esse opus de anima, declarant vltima verba huius libelli quæ sie fere habent. De partibus cum aliis, tum his qua faciunt ad incessum animalium, hoc se habet modo: iis autem sic determinatis, proximum est de anima contemplari. Hos libros de Anima subsequitur liber de Sensu & sen sili; quod ostendit Aristoteles in principio eius, coniungens ipsum cum libris de Anima. Huic libro de Sensu & sensili adnectendus est.

liber de Memoria & reminiscentia; vt videre licet ex fine libri de Sensu & sensili. Porrò, librum de Memoria & reminiscentia, sequuntur hi qui sunt de Somno & vigilia, de Somniis, de Diuinatione, & de communi motu: post quos proxime numerantur libri de Generatione animalium, id quod liquidò perspicitur ex epilogo libri de Motu animalium, qui sic habet, De partibus igitur vniuscuiusque animalium, o de anima, praterea de sensu o memoria, o sommo, o communi motu dicimus, reliqui autem & de Generatione dicere. Quod auté liber de iuuentute & senectute de longitudine & breuitate vitæ; de vita & morte, atque respiratione, extremum locum teneant, apertè docet Arist. extrema parte libri de Longitudine & breuitate vitæ, vbi sic ait. Dicta est causa de magnitudine & breuitate vita, reliquum autem nobis considerare de iuuentute & senestute, vita & morte, his enim determinatu, finem viique habebit, qua de animalibus methodus. Si igitur hi libri terminant doctrinam animalium, necesse est his anteire eos qui sunt de Generatione animalium. Hoc igitur ordine videtur Arist. eos libros qui continent scientiam animalium, aut scripsisse, aut in publicum edidisse.

Libros de ne doctrine, ∫e,iu libris qui sunt de malium.

Sed quærer aliquis, An ordine doctrinæ libri de Anima præpo-Anima, ordi- nendi sint his qui sunt de partibus animalium nec ne? Equidem vehementer assentior Alexandro, qui censet libros de Partibus animaposteriores es - lium, ordine doctrinæ prim explicandos esse, quam libros de Anima; huius viri auream orationem hic adscribemus; sic enim ait in primo Partibus ani libro suo de Anima.cap.2.Ferè autem assecuturum ea qua de anima traduntur, or rationes qua ad eins substentiam pertinent, trastaturum, animaduertere prater catera opus est id, quod in natura ambitiose elaboratum est. Cum enim qualis, o qua res sit natura didicerimus, nobisque, persuauerimus quocumque opere, vel admirabili, quod intercedente arte confectura sit, longe maiori admiratione digna esse effecta natura: facile fidem prastabimus in, qua à nobis de anima substantia recensenda sunt; Nihil enim magis in causa est, vt cum de anima disseritur, ambiguis difficultatibus inuoluamur quam quod difficillimum est illius potestates functionesque in qua de ipsa dicuntur consentanea, er concordi ratione consungere; quasi omisi corporea virtute diuiniora, or maiora esse existimen-Quare si ea qua commode & apte de anima substantia proferuntur, contradictionibus implicare non volumus, primo loco ipfe possidentis animam corporis apparatus contemplandus est, or internaru inuicem externarug partium cu spso venustatis & pulchritudinis concentu,lex& dispositio conquirenda: Simul enim atque hac ipsa speculati fuerimus; haud quaquam vlterius admirabile, & nostra opinione maius esse videbitur, vt in corpore supra quam opinari possumus, mirabiliter atque ambitiose disposito, anima tot in se motionu principia possidens,

con-

contineatur. Auerroës idem sensit & scriptum reliquit in principio Meteororum, idem quoque recta ratio suadet : ná si anima est actus corporis organici, ergo corpus organicum ordine generationis, est prius quam anima, ac proinde prius declarari accognosci debet. Deinde si in explicandis disciplinis, incipiendum est ab his quæ sunt magis nota & manifesta nobis, corpus autem organicum cum cadat sub sensus nostros, est nobis magis conspicuum & familiare quàm anima, cur non doctrina corporis animati & partiú eius præponenda erit sciétiæ animæ? & Arist.in 1.de Part, animal, disputat an fit physici agere de omni anima, qua re innuit doctrina animæ non ab eo fuisse præpositam libris de Part.animalium, sed magis postpositam. Sed Auicenna, nobis dissentiens, vult libros de Anima priores esse his qui sunt de Partibus animalium, tribuens eis sextum locum inter partes philosophiæ naturalis; eo maximè argumento, quòd anima lit perfectior corpore, & finis eius: & licut est præcipua causa iplius animalis, ita in eo cognoscendo priorem atque potiorem esse debere verum dupliciter peccat Auicena, primum, quia putat in do- Opinio Anicendis rebus perpetuò tenendum esse ordinem natura ac perfectio- come refellinis, cum Arist. clamet in 5. Metaphys. tex. 1. non à primo & rei principio aliquado inchoandum esse, sed vnde quis faciliùs discat. Deinde quoniam facit scientiam animæ, partem quandam physicæ diuersam à doctrina animalium ; cum arist velit esse vaam methodu animalium, quæ comprehendat libros de Anima & de Partibus animalium,& alios quos supra enumerauimus, vt apud eum videre licet in proæmio meteororu, & in fine libr. de Logitudine & breuitate vite.

De Plantis autem ita dicendum est, aristotelem prius tractasse de himalibus animalibus, quam de plátis. vbi enim commemorat hos libros, sem- pracedit orper anteponit libros de Animalibus, his qui funt de Plantis, vt po-dine doctritest cognosci ex his quæ scribit ipse in proæmio Meteororu, in lib. ne libros de de Sensu & sensili, vbs loquitur de saporibus, & in fine de Longitu-Planeis. dine & breuitate vitz; idque Aristoteles non temere sed consulto fecit:etenim ordine doctrinæ priores sunt libri de Animalibus, quàm de Plantis; nam licet plantæ quà sunt corpora magis simplicia, videantur esse natura priores animaribus, tamen horum doctrina antegredi debet, propterea quòd facilior & manifestior est, & multum præbet adiumenti ad capessendam scietiam plantarum: operationes enim animæ, partes item & instrumenta plantarum, deprehenduntur, cognoscuntur & nominantur per analogiam quanda ad en quæ cernuntur in animalibus, hoc autem perspicuum fit ex verbis Theophrasti; quæ in primo de Historia plantarum sic habent. Nec illud latere nos decet, quid proportione intelligi debeat, ut in animalium genere, ad ea



## 98 DE PHILOSOPHIA NATURALI

scilicet redigenda, qua quam similima, perfectissimaque continentur. ad summam, omnium qua in plantarum genere spestantur, similitudo, petenda ex iis est qua in animalibus insunt, quoad sieri posit. Igitur hac ita determinare libeat. De partibus igitur philosophie naturalis, carúmque partium ordine ac dispositione ita dicum sit. nunc pauca de vilitate ac voluptate, quæ ex Physicæ studio capitur, strictim attingamus.

De viilitate & iucunditate Philosophia naturalis.

C A P. 1 X.

Viilitates Philosophia naturaln.

Ts r Physica, quoniam est scientia speculatiua, non propter aliud sed per se, suíque gratia quærenda & expetenda est, nihilominus tamen plurimas atque maximas commoditates & ornamenta præbet omnibus disciplinis. Primum, vtilfs est Metaphylicæ; propter cognitioné primi motoris, & intellectus humani, & propter cognitionem atq; contemplationem motuum cælestiú. quæ viam sternit Metaphysico ad peruestigandam scientiam intelligentiarum. Tum Medicinæ; propter doctrinam elementorum,facultatum naturalium, stirpium, & corporis humani; & quia physicus aperit primas causas naturales sanitatis & egritudinis, quod pulchrè docet Arist.in lib.de sensu & sensili, scribens his verbis, Naturalis autem est, & de sanitate, & infirmitate prima cognoscere principia : nec enim sanitatem, nec infirmitatem po sibile fieri carentibus vita. Quare fere naturalium plurimi, Medicorum, qui magio philosophice artem prosequuntur, illi quidem finiut ad ea,qua de Medicina, hi verò ex iu qua de natura, incipiunt qua de Medicina. Posteà, conducit disciplinis Mathematicis; Astronomiæ quidem propter notitiam cæli; Perspectiuæ, propter scientiam luminis, coloris, ac corum quæ attinent ad aspectum; Musicæ verò, propter intelligentiam soni, vocis, corumque quæ spectant ad facultatem auditus. Deinde, Philosophiæ morali, propter scientiam hominis, potentiarum eius, affectum & operationum. quocirca Aristoteles in tractandis rebus moralibus multa sumit ex libris physicis, præsertim iis qui sunt de Anima. Denique, multum seruit Theologiz; etenim multa sunt in lib. Geneseos, Ecclesiastz, Iob & Psalmoru, plane phyfica, quæ ignarus ihyficæ, benè intelligere nó poterit.in Theologia etiam scholastica, quam plurimas tractari quæstiones physicas, manifestum est. Postremò, vtilis est cunctis artibus, tum quia omnis ferè ars in id comparata est, vt vel imitetur naturam, vel eam adiuuet & perficiat ea que natura per se non potest efficere, tum etiam quia subiectum & materia omnium formarum artificialium, est corpus naturale. Sed immensum esset, non modò dicendo amplificare,

sed enumerado percesere physica vtilitates, qua latissime ad omnes disciplinas & omnes humana vita comoditates vsusque permanat.

De voluptate autem, quæ eorum animos afficit qui vere puréque Quanta vophilosophantur, quis pro eo, ac res est, dignè eloqui valeat? Aristot. luptas sit in in 1.de Part.animal.cap. 5. multis verbis egregiè declarat quantas vo-fudio Philoluptates adferat physica, his qui rerum naturalium causas studiose fophia naturalium causas studiose ralis. accuratéque contemplantur; quem locum hortor omnes vt totum diligenter legant, admirabiles enim in animis legentiú amores erga studium cultumque philosophiæ naturalis excitabit : & in 10. lib. Ethicorum ita scribit, Videtur Philosophia mirabiles quasdam, tum sinceritate, tum fabilitate continere voluptates. Cic.etiam in 2. lib. Acad.quæft. cum dixisset res physicas non firma comprehendi scientia, sed variis philosophorum opinionibus, huc atque illuc probabiliter agitari, fubiungit hæc, Neque tamen iftas quaftiones Physicorum exterminandas puto:est enim animorum ingeniorumque naturale quoddam quasi pabulum, consideratio contemplatioque natura; erigimur, elatiores fieri videmur, humana deficimus cogitantesque supera atque cœlestia, has nostra, vt exigua, or minima contemnimus; indagatio ipsa rerum, tum maximarum, tum etiam occulti simarum, habet oblectationem, si verò aliquid occurret quod verisimile videatur, humani sima completur animus voluptate. Sed quoniam exposita sunt quæ generatim & vniuerse pertinere videbantur ad disciplinam philo-Sophiæ naturalis, nunc propius accedentes ad ea quæ in hoc opere tractare constituimus, pauca quædam explanabimus quæ proximè attingunt doctrinam octo lib.phyf.& primum omnium declaranda est inscriptio horum octo libroru, que sic habet, Teel The QUOINNE αχροάσεως, hoc est de physico auditu.

Declaratur inscriptio octo librorum Physicorum, qua est πεε) της φυσικώς ακροάσεως, hoc est de naturali auditu; σ disputatur de libris acroamaticis σ exotericis.

C A P. X.

VID significet hæc inscriptio, & cur præcipuè attributa suerit octo libris Physicis, quales ité sint libri exoterici & acroamatici, non satis conuenit inter omnes interpretes Aristot. Ego primum quidem exponam opiniones aliorum, tum etiam sententiam meam adscribam. Auerroes, air positum suisse (de naturali auditione) pro eo quod est, de naturali sermone, sed quia accidit sermoni vt audiatur, per metaphoram, loco sermonis dictum est de auditione. Nam plerumque vt est apud Arist.in 3. lib. Rhetoricorum, maior quædam vis ac suauitas est in verbis translatis quam in pro-

### 100 DE PHILOSOPHIA NATVRALI

priis: ac tamen etsi naturales sermones non modo his octo libris. Ted aliis etiam omnibus explicentur, tamen his præcipuè hoc nomé tribuitur, quoniam sunt quasi ianua ad cæteros, vt quibus contineatur veluti radix & fundamentum vniuerfæ Philosophiæ naturalis; itaque vt habent se elementa ad alia corpora, sic etiam huiusmodi libri ad reliquos huius disciplinæ. Hæc Auerroes. Sed multis non probatur hæc interpretatio Auerr.talem enim metaphoram, non folum non putant venustam & iucundam esse, verum etiam maxime duram insuauémque, vt non sit verisimile Arist. qui ab omni propemodum, in doctrinis tradendis, genere translationum abhorreat, earumque visum in scientiis non semel reprehédat, translatione tam rudi & inusitata vsum esse in principio & inscriptione huius operis. Quis enim ferret eu qui sic loqueretur, de naturali vsu, vel odoratu, vel gustatu; significare volens, de colore, odore aut sapore? Sed expositionem Auerr, non esse penitus absurdam & remotam à ratione, perspicuum erit ex his quæ dicturi sumus extremo loco. Albertus Magnus tractatu 1. Phyl.cap. 4. de inscriptione huius operis ita scribit, Dicitur autem liber Physicorum, eò quod ipse in universali totum comple-Etatur negotium Physicum. Dicitur etiam de Physico auditu, quia ibi tanguntur ea qua auditu plus quam demonstratione sciuntur de Physicis, hoc est principia Physica universalia, ex quibus habent probari alia, propter quod aliquando intitulatur de principius Physicis. Hæc Albertus. In cuius expositione, non video cur dicat quæ de principiis traduntur in his libris, sciri magis auditu quam demostratione. An non arist.ea quæ pertinet ad principia, firmissimis atque pulcherrimis confirmat atq; comunit rationibus?vt quòd non fint infinita;quòd non vnú tantummodò,quòd inter se contraria; quòd opus sit præter duo contraria, tertio quasi subiecto vtriusque; o materia sit ingenerabilis & incorruptibilis; quòd natura agat propter finé. Deinde, cur præcipuè auditu sciuntur principia, ac non etiam per alios sensus? Postea, hic titulus (de Physico Auditu) non tantum pertinet ad duos primos libros, sed etiam ad alios sex in quibus disputatur de motu, maxime in 6.lib.in quo multa certiflimis & exquifitiflimis demostrationibus explicantur, vt eas Proclus, ob euidentia & necessitaté concludendi, quodam libello reuocarit ad formula rationu Mathematicarum, D. Thomas initio suoru Comment. quid sentiat de huiusmodi inscriptione, ex-

ponit his verbis, Hic autem est liber Physicorum, qui etiam dicitur de Physico auditu, quia per modu doctrina ad audientes traditus suit. Hæc illæ. Sed meritò quispiam dixerit, tradi per modum doctrina audientibus, esse commune aliis libris, vt etiam in libros Logicos, Physicos, & Metaphysicos couenire possit; nisi quis insciéter cotendat hos duntaxat

' Opinio Alberti,

Auerroes.

Refellitur Albertus.

Opinio D. Thoma.

Digitized by Google

octo

octo libros ab Aristot.doceri & inscholis explicari solitos suisse; quin potest igitur quod est comune omnibus, caussa esse singularis & propriæ inscriptionis horum librorum? Sed neque hanc D. Thomæ interpretationem procul esse à vero, ex iis quæ infra dicemus,

perspicuum erit.

Alia est opinio Græcorum interpretum, peruulgata illa quidem Corum de di-& probata omnibus propè melioris notæ scriptoribus, duo fuisse uissone lib. o. genera libroru Arist. vnum, coru quos ¿Zurelixous vocant, quales rum Aristesunt Historica, Poëtica, ac Rhetorica commentationes, denium ea telu, in acros quæ leuiter & populariter scripta sunt, nec ad tenue elimata: Alterú, maticos & eorú quos appellant avant un maticos. Latinà culcularo cion dilicon exoterios. eoru quos appellant ἀκροαματικοῦς Latinè auscultatorios, diligentioris atque limatioris operæ, quibus grauior atque subtilior Philosophiæ disciplina continetur; quos ideo putant sic dictos esse, quia fint tam difficiles ad intelligendum, vt fine voce operaque magistri vix percipi & comprehendi possint. Ex horum numero habetur hoc opus, vt ob id etiam talem acceperit inscriptionem. Hanc de scriptorum Arist. divissione sententiam, plurimi & clarissimi viri memoriæ prodiderunt: Galenus in fragméto de substantiis naturalium facultatum, Plutarchus in vita Alexandri, Cicero in s.lib.de finibus, Ammonius in Logica, Simplicius in Proæmio physicæ, Aulus Gellius lib.20.cap.4.Člemés Alexandrinus in 5.lib. Stromatum,& Alexander in 1. Topicorum libro. Themistius (fiue autor illius procemij, vt ante dixi, Simplicius fuerit) hæc scribit, Cum autem scriptorum commétationumque suarum species duas haberet, unam, corum qua exteriora nominabat, quales erant Historica, O Rhetorica meditationes, demum omnia ea, qua minus tum cura ac diligentia, tum intentionis ac study requirebant; Alteram, corum qua auscultatoria nuncupabat, in quibus Philosophia remotior subtiliórque agitabatur; ex quorum numero habetur hoc opus, cui titulus est de Physica auditione ; in auscultatoriu , data opera voluit obscurus esse, ratus hunc in modum obiter posse rudiora ingenia ab huiusmodi studio quasi reiici deterrerique vipote quibus futurum sit perinde ac si neque scripta quidem unquam fussent. Simplicius in 4. Phys. tex. 87. vbi Aristot. ait Physico agendum esse de tempore, his verbis. Primum bene habet dubitare de ipso per exteras rationes, coc. Exponens illa verba (exteras rationes) Externa, inquit, dicuntur qua sunt communia & concluduntur per probabilia, non autem demonstrativa, nec acroamatica, boc est, non ex accurations doctrina auditione desumpta. Et in 1.de Cælo super text.100.vbi Aristot.citat este tal Φιλοσοφήματα, Simplicius interpretatur exoterica, hoc est scripta popularia: Auerroes quoque eundem locum interpretans, ita scribit; Et intendit per extraneos, Logicos; sermones enim Logicos, vocat sermones extraneos: @ Philosophiam, qua componitur ex istu, vocat Philosophiam ex-

Eustratine fuisse libros Aristotelu acroamaticos ces,

Quales putet traneam. Quid multa? Eustratius, sub finem primi libri Ethicorum, exponens illa Aristotelis verba (Dicuntur etiam de ipsa in extraris disputationibus, nonnulla) in hanc sententiam scribit, Ex operibus Aristotelis, alia ad discipulos eius scripta sunt, qui ad eum audiendum simul conueniebant, El exoteri- qua ipse in publicis scholis coram disserebat & exponebat, alia prinatim ad aliquos extrinsecos illi argumento accommodata quod unusquisque requisierat. Illa, an poa ua mna hoc est auditoria vel auscultatoria appellatur, quippe qua ad ess qui eum publice audiebant, fuerunt coscripta: Hac autem & wree 1 nd vocatur, quasi dixeris extraria, siue extranea, quia unumquodque ex ipsis, ad prinatum aliquem extra publicum auditorium conscriptum fuit. Hæc Eustratius. Ex cuius verbis licet intelligere, diuisione librorum Aristotelis in acroamaticos & exotericos, fuisse Eustratio cognitá & probatam, eumque paulò aliter quàm ceteros, quales fuerint libri acroamatici, quales item exoterici, interpretari. Manifestum igitur est, diuisionem illam scriptorum Aristotelis in acroamatica & exoterica, & vetustate illustre, & corú auctoritate qui cam tradiderunt, esse probabilem.

Opinio Ioan. nu Sepuluede.

Vnus memoria nostra loannes Sepulueda vir doctus ac disertus, huic tă veteri & receptæ opinioni dissentire & repugnare ausus est: Etenim in quibusdam scholiis quæ scripsit in libro Polyticorum Arist.à se conuersos Latinè.libr.3.cap.4.huiusmodi partitionem librorum Arist.reprobat his rationibus:Primum, quoniam Arist.interdum vocat exotericos libros, omnium difficillimos, vt in extremo primo libro Ethicorum ad Nicomachum. verba faciens de partibus seu potestatibus animi, citat hoc nomine libros de Anima: & in primo lib. de Moribus ad Eudemum in quæstione de ideis, eo nomine citat libros Metaphysicos his verbis, sed de hac quast multifariam disputatum est in exotericis sermonibus, quique habiti sunt de Philosophia, significans proculdubio nomine Philosophiæ, Metaphysica, quæ per excellétiam vocari solet & prima Philosophia & simpliciter Philosophia; in cuius primo, 7.13. & 14. lib. copios disseritur de ideis. Nó igitur libri exoterici apud Aristotelem sunt libri populariter scripti, cùm eo nomine, qui sunt subtiliter & accurate scripti, ab Aristotele censeantur. Ad hæc, Diogenes Laërtius in vita Arist. subtiliter commemorans libros ipsius, eorúmque diuisionem prosequens diligentissime, nullam huius partitionis memoriam facit, vt ea res magno argumento sit, illam non fuisse pretermittédam à Laërtio, si Aristotelica fuisset. Præterea, si acroamatici libri sunt, quicunque politioré & secretiorem Philosophiæ doctrinam continent, cur id nominis tatum ascribitur his octo libris Physicorum, ac non etiam his, quos de Anima aut Metaphysica Aristot. scripsit accuratissime ? Hæc Sepulueda.

Ego autem (vt meum quoque hac de re iudicium interponam) Peim Gracenseo non temere discedendum esse à sententia tam grauium, & il-corum opinio Iustrium Philosophorum, quippe quæ si spectes auctoritatem eius defenditur contra Seatque vetustatem, ab Arist. profecta, & deinde quasi per manus om- puluedam. nium Peripateticorum tradita, ad nos víque peruenisse videatur; præsertim cum rationes Sepuluedæ non sint eiusmodi vt nos ab ea debeant abducere. Nam loca Arist. ex primo Ethicorum ad Nicomachum, & primo moralium ad Eudemum, vbi citans exotericos libros, videtur Sepuluedæ Aristoteles significare libros de Anima & libros Metaphysicæ, multò secus interpretanda sunt. Etenim Arist. (quod facile cognosci potest ex iis quæ scribit Laërtius librorú eius prætexens catalogum) de eadem re multos ac varios libros conscripsit, vt de Bono, de Rep. de Anima, de Ideis, nonnullos quidem pingui Minerua, & populariter accommodatéque ad sensum captumque etiam hominum vulgarium, alios verò pressiori & limatiori opera, quibus diligéter exponit, maxime reconditas & arcanas Philosophiæ sententias, vt hac varietate scriptorum, omni propè hominum generi satisfaceret, earundem rerum tenuem quidem notitiam impertiens vulgo, perfect autem explicationem & scientiam, suis modò reservans auditoribus. Primò igitur libro Ethicorum, per exotericos, nó intelligit Arist.libros Philosophicos de Anima, quos núc habemus acute, copiose, doctéque scriptos, sed alios magis populariter, & ruditer compositos, quod non obscurè indicant verba Arist.quæ sic habent, Inquirere exactim (videlicet de anima) magis operosum est, quam conueniat rebus subiectis: dicuntur autem de ipsa etiam in exotenicis sermonibus sufficienter quedam, or viendum est ipsis. Accuratam igitur cognitionem animi, negat esse necessariam Philosopho ciuili, mediocrem verò satis esse, & peti posse ex libris exotericis, in quibus etiam dicuntur de anima quædam sufficienter. Illud etiam ostendit Aristotelem scripsisse de Anima non vnos libros, scilicet philosophi-.cos, sed etiam quosdam exotericos, qui satis esse possint ciuili ad cognoscendum de anima, quæ sint ipsi necessaria. Illa quoque verba (sufficienter) & (quedam) non possunt commode referri ad libros de Anima qui nunc extant, in his enim non quædam tantùm fed plurima, non sufficienter aut ruditer, sed copiose subtilitérque disputantur. Vel fortasse per sermones exotericos de Anima, innuit dialogum eius de Animo scriptum ad Eudemum Cyprium familiarem fuum, cuius meminit Cicero primo libro de Diuinatione, Plutarchus in vita Dionis, & in Consolatoria ad Apollonium & Themi-riffotelis de

stius in Paraphrasi super tertium de Anima cap.37. locus autem ex Anima ad primo ad Eudemum, peruerse accipitur à Sepulueda, nam Aristo-Eudemum.

#### DE PHILOSOPHIA NATVRALI

teles illis verbis (in exotericu) & (qui sunt secundum Philosophia) non signi-

ficat eoldem libros, non enim congruerer cum eo quod proximè dixerat, multifaria à se disputatum esse de ideis, sed indicat diversos libros, quosdam exotericos & populares, alios auté Philosophicos. Hoc manifeste significat Aristot.in 13.lib.Metaphys. vbi de ideis in principio libri scribens, ita air, Plurima atque dinulgata sunt de ipsis etiam in exotericis sermonibus. Per libros autem de philosophia, fortasse non telu de Phi. Metaphysicos significat, sed exotericos libros, qui sic inscribebatur. quos tres fuisse scribit Laërtius in vita Arist. sed vel alios eadem inscriptione ab Arist.diuulgatos esse, vel illos, quos memorat Laërtius, plures tribus fuisse, colligi potest ex iis que scribit Eusebius in 11.lib. de Præparatione Euangelica, cap.1. citans quendam locum Arist.ex 7. lib.eius de philosophia. Huiusmodi autem libros populares fuisse, cognosci potest ex his quæ ibi affert Eusebius, & Cicer.lib.1.de Nat. Deorum, & in 2.lib.eiuldem operis, citans tertium lib. Arist. de Philosophia. Vel forte indicare vult duos lib.de ideis, quos separatim scripsit Aristot.vt refert Syrianus in extremo suo commentario quo explanauit librum decimumquartum Metaphysicæ Aristotelis.Pretermissam autem esse huiusmodi partitionem à Diogene, non tanti æstimandum est, vt ob id, planè repudianda sit; quin etiam si Laërtius negaret esse Arist.tamen deberet apud nos præponderare maior atque grauior auctoritas tot præstantium virorum, qui contrà sentiunt. Titulum vero illum περί της φυσικής ακροάσεως prefixú octo libris physicorum, equidem reor non esse arist. ducor autem conie-Aura minime (vt mihi quidem certe videtur) contemnenda: Etenim si arist.talem hisce libris dedisset inscriptionem, certe aliquado eos Titulum ille citaret hoc nomine vbi de his sermonem habet; at cum facit métionem illorum, nunquam hoc titulo ipsos nominat, sed appellat vel Andien, pre- de caussis & principiis, innuens primos duo: svel vniuersales sermomones de motu, aut simpliciter de motu, significans reliquos sex. Putarem igitur hunc titulu affixu esse huic operi à discipulis arist. Te Arifor, vel qui eu postea subsecuti sunt; aut quia hi libri, tum propter multas magnasque difficultates, tum quia continent principia totius Physicæ, solerent ab Aristot. præcipuè doceri,& ab aliis audiri: aut fortasse, vt significaret huiusmodi libros, quonia sunt quasi ianua &

> aditus ad ceteros, esse necessarió audiédos & perdiscédos à magistro. Atque hoc modo interpretat rsellus in principio physicoru. Porrò scripta exoterica, tú aliis de caussis, tú etia, quia peripatetici ea fortasse paruipéderent, facile omnia fere intercidunt; cu enim populariter & non philosophice essent composita, eamque ob causam à peripateticis haud magno studio & diligentia conseruarentur, quid mirú

Qui fuerint libri Ariftolesophia

(de Physico fixã octo libris Physicorum, non

est, ea penè omnia excidisse? Acroamatici autem libri (quanquam ne hi quidem omnes)maiori studio &diligentia conservati, ad nos peruenire potuerunt; quorum tamen nusquam video Arist. facere mentionem preterquam in epistola, quam, auctore Plutarcho, rescripsit Alexandro querenti cum ipío de huiusmodi librorum editione. Itaque quotieseunque vnum aliquem de acromaticis nominat, nó hoc communi nomine, veluti exotericos, sed suo & singulari quemuis titulo appellat, vt libros de Anima, de Cælo, &t. Verum de inscriptione huius operis satis dictum est.

Quonam autem modo Arist. soleat appellare hos octo libros physicorum, quoniam videtur res cognitione digna, ex variis libris eius, breuiter indicandum est. In 1. de Cælo tex. 20. citans primum librum Quam varid Physicum, inquit, Quemadmodum in primis dictum est sermonibus. In 8. cies Aristo. Physic.tex.23. volens fignificare secundum librum Physicorum, ait, teles, otto li-Posita enim est natura in naturalibus principium sicuti motus & quietis. In eodem lib. text. quarto & vltimo, eodem modo nuncupat tertium librum Physicorum scribens, Sicut prius dictum est in Physicis, quanquam eundem librum aliter describat in primo de Cælo, textu 54. dicens. Sicut oftensum est in his qua circa principia dicta sunt à mbis. In 2. lib. de Generatione & corruptione, tex. 61. loquens de 4. lib.phy.sic ait, Quemadmodum in his, qui in principio sermonibus determinatum est. Sextum porrò librum physicorum variè designat scribens sicut dictum est vel in universalibus de motu, vt secundo libr. Post. tex.. 14 vel in primis de motu sermonibus vt in 8. Phys. text. 68. vel, in his qua de motu, vt primo de Cælo 38. vel, in sermonibus de motu, vt 3. de Cælo tex.5. & in lib.de Sensu & sensibili; vel in hu qua universaliter de natura, ve libro Physicorum octauo tex.40. Postremò, in 4. de Cælo, tex. 28. indicare volens octauum libr.physicorum,ait. Quemadmodum dictum est in primis sermonibus. At in 1.de Gener, text. 14. Termonem habens de eodem libro, inquit, Sieut dictum est prius in de motu sermonibus. Duorum autem librorum, hoc est quinti & septimi libri physici, nusquam reperio mentionem factam esse ab Arist. Ex his autem que memorata sunt, quiuis facile intelligit, illam appellationem (de motu) Arist.tantummodo attribuere 6.& 8.lib.Phys.Illam autem (Primes sermenes) communem esse omnium octo librorum: At eam qua est (in Physicis) vel (in his qua à prinapio) aut (circa principia) propriè dari quatuor prioribus libris Physicis, vt non sine caussa veteres Peripatetici (vt refert Simplicius in Proæmio 5. & 6. libr. phys.) bipartito diviserint octo libros Phys. affirmantes in primis quinque libris, vel ve placet aliis, in quatuor, tractari de his quæ pertinent ad principia rerum naturalium; in ceteris autem posterioribus,

## 106 DE PHILOSOPHIA NATVRALI

de his quæ spectant ad motum. Priores autem quatuor pertinere ad doctrinam principiorum verisimile est; nam in tertium & quartum librum agitur de infinito, loco, tempore, & vacuo, motus gratia; de motu autem propter pleniorem cognitionem naturæ, in cuius definitione positum suerar eam esse principium motus, id quod apertè indicat Aristoteles, initio tertij libri physicorum. De quinto libro, vtrum prioribus quatuor, an tribus posterioribus annumerari debeat, incertum est. Mihi quidem videtur aggregari debere ad tres posteriores, tum quia totus est in explicando motu, tum etiam quia sextus liber, incipit à descriptionibus eorum vocabulorum quæ declarata suerant in quinto libro, Sed huius secundi libri, hic sinis esto.

#### FINIS SECUNDI LIBRI.





# DE VIA ET ORDINE DOCTRINÆ PHYSICÆ

#### LIBER TERTIVS.



VÆ ad generalem & rudem quandam, tum vniuersæ Philosophiæ, tum huius quam tractare volumus Physiologiæ præcognitionem pertinebant, ea sunt non, vt opinor, indiligenter superioribus duobus libris explicata. Hoc auté qui illos proximè sequitur tertio libro, propositum nobis est explanare Procemium Aristotelis quod ponitur initio eius operis quod in-

scribitur de Physico auditu.sic enim nobis persuasimus, quemadmodum illud Proæmium est tanquam illustre quoddam vestibulum,& magnificus quidam aditus ad ea quæ illis octo libris Physicis edocentur, ita fore, vt eius proœmij diligens accurataque interpretatio, aperiat quasi ianuam, & facilem det introitum ad ea quæ hoc opere tractanda suscepimus. Quæ autem hoc tertio libro tractantur, vt hinc, velut intento digito lectori præmonstrentur, hæc fere sunt. Primò quid Aristoteles per illa tria vocabula, principia, caussas, & elementa, significare voluerit. Secundò an omnes scientiæ tractent omnia quatuor genera causarum, & quæ ex his consideret Metaphysicus, quæ mathematicus, quæ physicus. Tertiò, an ad perfectam cuiuslibet rei naturalis cognitionem, necessaria sir omnium causarum, quas ea res habet, præcognitio. Quartò, quid sit notius, secundum nos & secundum naturam; & cur via procedendi à notoribus secundum nos, dicatur innata nobis. Quintò, an idem notius secundum nos & simul secundum naturam, reperiatur frequentius in Mathematicis disciplinis quàm în scientia Physiologia. Sextò, an qua funt magis vniuersalia sint etiam magis nota secundum nos. Septimò, quæstio de primo cognito late tractabitur.

### TEXTVS PRIMVS.

Quarum sunt principia, aut caussæ, aut elementa.

Agitur de significatione illorum trium vocabulorum (principium) (causa) & (elementum.)

### CAPVT PRIMVM.

V Æ sunt in his quinque primis textibus primi libri Physicorum, continent Proæmium, non quidem omnium octo librorum, sed priorum tantùm duorum, in quo proæmio Aristoteles non incipit à commendatione Phylosophiæ naturalis, ostendens dignitatem aut vtilitatem eius, quomodo orsus est Metaphysicam & scientiam Animæ; sed primo textu, ait Physico dicendum esse primo loco de principiis rerum naturalium; tum, quia talia principia sunt nobis obscura & occulta; secundo & tertio textu, dat rationem peruestigandi, demonstrandi, & pernoscendi ea ipsa principia, Ad extremum, quoniam in principiis, alia funt priora, alia posteriora, & alia magis communia, alia verò minus, præcipit 4.& s. textu, in tractatione illorum eum ordinem atque methodum seruare, vt à primis maximéque communibus, initium sumatur. Verum, quid fignificare voluerit Arist. illis tribus vocabulis, Principia, Caussæ, & Elementa, non conuenit inter eius expositores. Eudemus & Alexander, vt refert Simplicius, per Principium, exponunt efficiens, quoniam definitur primum principium vnde motus: per Caussam, finem, quia est caussa caussarum, à qua pédent cæteræ caussæ; & formam, quæ in idem numero recidit cum fine: per Elementum, materiam, vtpote ex qua cum insit, res naturales fiunt; que est definitio elementi: Hanc interpretationem etiam D. Thomas sequitur. Sed contra hos dici potest, si finis est prima omnium caussarum, & primum mouens, cur non etiam vocetur principlum, potius quam efficiens.Præterea, Deus secundum Eudemum & Alexandrum, est principium omnium rerum etiam cælorum & intelligétiarum, non quidem vt efficiens sed vt finis, ergo nomen principij magis videtur couenire fini, quam efficienti: & Arist. 1. Metaphy. cap. 2. ita scribit, Deus etenim tum caussa omnibus videtur esse, tum quoddam principium. Porphyrius vult nomen principij & caussæ, æquè patere ac vicissim reciprocari. Sed non recte, nam punctum est principium lineæ; & terminus à quo, est principium motus, at neutrum propriè dici potest caussa linez, aut motus. Licet igitur omnis caussa possit dici principium, non tamen

Opinio Eudemi Alezandri.

Opinio Porphyrij.

tamen contrà, omne Principium potest recte appellari caussa. Sim-Opineo Simplicius, putat nomen principij vniuerle positum fuisse pro omnibus plicij. quatuor caussis, & postea per nomen Causse diuisum esse in caussas externas, efficientem & finem; per nomen autem Elementi, in caussas internas, materiam & formam. Verum si nomen Caussæ etiam: dicitur vniuerse de quatuor, cur potius vocabulum Principij generatim positum fuit pro omnibus quatuor, Causse verò, tantum pro Opinio Auer duobus externis? Auerroes quem Albertus hoc loco sequutus est, ron et Albervna re tantum differt ab Alexandro, quod formam non Caussa, sed Elementi vocabulo fignificari vult. Sed peccat dupliciter, primum. quoniam hanc fuam expositionem attribuit Alexandro, quem ex his quæ antea dicta funt, & referuntur à Simplicio, constat aliter fuisse interpretatum: Deinde quia non constat sibi in explanatione illorum vocabulorum;nam 12. Metaphy.com.23. inquit, Arift. hoc loco, per nomen Caussæ, fignificasse communiter omnia genera caussarum in 6.autem Metaphy.com.1.vbi Arist.simul etiam vsurpat predicta tria vocabula, Auerr. vult Principium dici de omnibus quatuor, Caussam interdum etiam de omnibus, sed maxime de agente & fine; Elementum autem, non nisi de caussis internis, hoc est materia & forma; Idem denique in 5. Metaphy.in com. 4. scribit hec tria nomina esse propemodum Synonyma, solere tamen ita distingui, vt. elementum dicatur de internis causis, potissimum autem de materia; Principium verò, maxime de causis externis, hoc est, esticiente & fine, latius tamen patere nomen principij quam Causse; quoniam illud, dicitur etiam de principiis transmutationis, hoc autem minime. Hec Auerr. ex quibus intelligitur non semper eum idem sensisse de fignificato illorum nominum. Aduerius autem omnes has interpretationes, illud meo iudicio multum valet, quod Arist. I. libr. phis. vbi

Ego igitur, vt aperiam quod sentio, altius repetam. Plato in Philebo, vult caussam & efficiens idem este re, tantum voce differre, vt omnis caussa sit esticiens, & vicissim omne esticiens sit caussa; In Timeo autem, citra vllum discrimen videtur vti his tribus vocabulis, quanquam plutarchus in r.lib.de placitis philosophorum cap.3.scribat veteres nomen principij & elementi non distinxisse, vt postea fecerunt Plato, & Arist. apud quos principium, est simpliciter primu non ex aliis rebus conflatum, vt materia & forma; elementum verd est primum quidem in genere compositorum corporum, sed costat ex aliis prioribus initiis, vt ignis, aer, aqua & terra, idem quoque ait: Galenus in primo de Elementis. Simplicius autem hic nominat Eu-

agit de materia, forma & priuatione, indifferenter appellat hec vel

Principia, vel Caussas, vel Elementa.

demum, qui scribit nomen principii fuisse antiquissimum, elementi verò nomen à Platone inuentum, & ante alios vsurpatum esse. Arist. lib.12. Metaphysicæ, tex. 23, inquit elementa esse ea, quæ insunt in re quæ generatur; caussas verò & principia, esse tum hæc, tum ea quæ funt extra rem, vti est efficiens, ita, vt elementa fint tria, caussa autem & principia, quatuor: Principia enim interna generationis, sunt materia, forma, & priuatio, his accedit extrinsecus efficiens, nam finis idem numeratur cum forma. At ex his quæ scripta sunt in quinto Metaphy.de distinctione horum vocabulorum, cognoscimus Elementum dici de caussis internis; nomen Caussæ, & de his, & de externis; vo cabulum autem Principij, & de his omnibus, & de eo quod est primum in vnaquaque re, siue sit caussa illius, siue non, vt de puncto comparatione linea, & de termino à quo, ratione motus. In prin cipio libri 6. Metaphysicæ scribens Arist. tam in Mathematicis disciplinis, quàm in aliis scientiis, esse quædam principia, caussas & elementa, videtur accipere nomina hæc pro initiis doctrinæ, quæ funt propositiones quædam primæ & immediatæ, quæ, Græcè dicuntur αξιώματα Latinè effata, vel dignitates: non enim possunt illa vocabula, ibi fignificare quatuor genera caussarum, quippe cum res Mathematicæ, aut nullum propriè agnoscant genus causlæ, vt paulò infra dicetur, aut certè (quod inter omnes ferme conuenit) careant materia efficiente ac fine. Initia igitur scientiarum (cuiusmodi est in Mathematicis, Totum esse maius parte: & in Physicis, Natura esse principium motus & quietis) dicuntur principia, quia funt prima & immediata: Vnde Arift.1. post.text. s.idem inquit dico primum & principiu; principium autem est demonstrationis propositio immediata; vero, qua non est alia prior. Vocantur etiam caussa, ratione conclusionis quam inferut, & cuius pariunt scientiam; denique appellantur elemeta, quoniam ex illis componuntur demonstrationes, in eaque tandem retexuntur atque resoluuntur. In tertio autem lib.de Anima, tex.17. videtur ponere nomen caussa, simpliciter pro efficiente, scribens in omni natura esse aliquid tanquam materiam, & alterum tanquam caussam, & factiuum, & paulo infra tex.19. ponit nomen principij pro forma vel efficiente, scribens semper honorabilius esse agens patiente, & principium materia. Arist. 4. lib. Metaphy. tex. tertio ita se habere inquit vnum ad ens, vt se habet principium ad caussam, nam hæc inter se distingui ratione, non ressed quo pacto differant ratione, ibi non dicit, vide tu ibi Alexandrum. At in 5.lib. Metaphy. tex. primo scribit proprium ese principij, ese primum, vnde aut est, aut fit, aut cognoscitur aliquid. Hoc autem loco, equidem arbitror tria hæc vocabula pro eodem fuisse posita, vt verborum Arist. hic sit germanus intel-

lectus:In scientiis, quarum sunt aliqua initia, vel que tractant de rebus habentibus initia, sine voces ea Caussas, siue Principia, siue Elementa(veteres enim alij alio modo hæc appellabant) primum omnium agendum est de illis initiis. Huic interpretationi certissima sides fit ex eo quod in hoc 1.lib. physico.in quo agitur de materia forma,& prinatione, hæc interdum vocat caussas, alias principia, nonnunquam elementa.quod apertè intelligit, qui considerabit tex. 48. & 65. primi phylici, quanquam ex toto processu libri id manifestum sit. Neque verò nos mouere debet quod hoc loco inquit Auerr. nimirum verba synonyma non adhiberi in doctrina demonstratiua: id enim si prorsus siat sine caussa, vitiosum est, sin autem, vt res de qua agitur, magis perspicue, distincte, grauiter, & ornate declaretur, & licer vti verbis synonimis; & quidem persæpe vsus est arist. Dixit autem Arist.illud (quarum sunt principia) indicans, vt videtur ferè omnibus Expositoribus, non omnia caussarum genera tractari in omnibus scientiis, sed in quibusdam omnia, in aliis autem minime: Que res, vt melius intelligatur, latius explicandum est, quæ caussarum genera ad vnamquamque scientiarum speculariuarum pertineant: atq; id quidem confiderandum est primum in Physica, tum in metaphylica, postremò in Metaphysicis disciplinis.

# Qua genera caussarum tractet Physicus. C A P. 1 I.

Hysicys confiderat omnia quatuor genera caussarum: ic enim Arist.scribit in 2. libro Physicorum tex.70. Cum au- siderat omnia tem caussa quasuor sint de omnibus est Physici cognoscere, & ad omnes quatuor gene reducens ipsum propter quid, a signabit Physici, materiam, formam, ipsum mo-ra caussarum. nens, er id cuius gratia. Idem in 8. Metaphy.tex. 12. Cum, inquit, aliquis, quenam fit caussa queret, quoniam multipliciter caussa dicuntur, omnes contingentes caussas dicere oportet, ut puta hominis qua caussa, ut materia? nempe menstrua; qua vi mouens? semen, qua vi forma? quod quid erat esse; qua vi huius gratia? finis( fortaßis autem ha amba idem funt)in naturalibus igitur & generabilibus substantijs,necesse est ita procedere, si quis recte procedet: siquidem hæ totque caussa sunt. er oportet caussa cognoscere. Auerr item in secundo phys. comm. 70. idem confirmat ex eo, quoniam res Physicæ. habent materiam, vbi autem materia est, ibi necesse est omnes alias caussas esse. Id quod secundum Auerroëm verum est in rebus Physicis duntaxat corruptibilibus, nam in cælo sicut negat Auerroes, proprie materiam esse, ita non vult esse aliquam formam cæli, aut efficiens physicum. Quòd autem perfecta cognitio rerú naturalium

requirat notitiam omnium caussarum, ostendi potest hoc argumento. Qualis est natura cuiusque rei, talis debet esse cognitio eius, sed res naturales cum fint generabiles & corruptibiles, indigent omnibus caussis (materia quidem, quoniam est subiectum motus : forma quia est terminus illius, & propter quam res actu est id quod est: efficiente, propterea quod est primum principium vnde fluit motus: finis autem, re ac numero idem est cum forma) ergo cognitio rerum naturalium requirit cognitionem omnium quatuor caussarum. Deinceps autem videndum est, cum in vnoquoque genere caussa sit aliquid primum (vt pulchre oftendit Arift.in 2. libro Metaphyficæ) an physicus speculetur omnes primas caussas cuiusque generis. De materia prima, non dubium est quin agat physicus, vtpote de qua & Arist. tractet in 1. de Generat. (propriè autem atque copiosè in primo phylicorum.) & materia prima non existat nisi in rebus physicis. neque vis,&(vt loquuntur alij)caussalitas eius ad alias res pertinere atque permanare possit quam ad res physicas. Tota igitur potestas & amplitudo materiæ primæ licet ea pateat latissime, tamen nature rerumque naturalium finibus circumscripta est: De prima verò for-An Physicas ma; vltimo fine; primo quoque efficiente, secus est: Etenim cum tria cosideres pro hæc sint idem re, atque Deus (de quo physicus, aut nihil, aut valde tenuiter agit) perfectam eius contemplationem deserens atque relinciens, of vili- quens Metaphysico, non possunt illæ tres primæ caussæ tractari permum finem, fecte à physico. Dicitur autem Deus prima forma, quoniam est prima substantia, primusque & purissimus actus, expers omnis materiæ. ac potentiæ, primumque intelligibile, & quia ficut forma ei materie in qua inest, ita Deus toti mundo cui assistit, largitur esse, incolumitatem, distinctionem, vim agendi, ornamentum atque perfectioné: Vocatur primum efficiens, quoniam ab ipfo efficientur, conferuantur, & reguntur omnia, & cunctis rebus impertitur esfe, quibusdam incorruptibile, & immediate, & fine motu; aliis verò corruptibile per caussas secundas, motusque physicos: Appellatur denique vitimus finis, quoniam illius tandem gratia omnia fiunt, existut, & agut. Physicus igitur primam formam non attingit, quoniam ratio eius penitus abiuncta est, non solum à motu physico, sed etiam ab omni respectutalis motus: quanquam in 8. Phys. Arist. exponat quædam attributa quæ videntur propria esse primæ formæ, vt esse eternum, vnum, expers materie, & magnitudinis, sed ea Physicus pertractat, quatenus eternitas motus ostendit primum motorem iis rebus seu attributis necessariò preditum esse debere. De primo efficiente agit physicus, vt est primum mouens, à quo ceu primo perennique sonte manant omnes motus Physici, & celum, naturaque dependet. Vnde

mam formă, primum effi-

cum

cum Physicus agit de ordine naturalium mouentium, vel de perpetuitate motus, solet perducere disputationem vsque ad primum motorem; vt videre licet apud Arist. in 8. Phys. & in extremo secundo libro de Generatione. De vltimo fine: nonnihil scribit in 2. de Anima, textu 34. & 35. & in 2. de Generat. 59. affirmans, omnibus rebus innatum esse appetitum quendam perpetuitatis, vt sic valeant assimilari Deo, eiusque Diuinitatis quodammodo participes fieri; sed quia res naturales sunt à Deo valde dissunctæ & remotæ, non locorum spatiis, sed infinito nobilitatis perfectionisque interuallo, hinc fieri, vt obtinere nequeant perfectam, hoc est vnam eandémque numero indiuiduorum æternitatem, sed contendant æternitatem speciei, perpetua generatione propagationeque individuorum, conse-

qui & retinere. Verum ad Metaphylicam veniamus.

Principio, Metaphysicus (vt est apud Auerr. 2. Metaphysicom. 6.& Albertum.3. Metaphy. tractatu 3. cap. 1. & lib. 12. Metaphylici tracta- causu agat tu.1.cap.3.) vniuerse agit de omnibus causis. Nam caussa & caussatu, metaphysic. funt generales differentiæ vel modi entis vt ens est, siquidem omne ens, aut est caussa aut cassatum; ratio item caussa, latius patet quam Physiologia; quippè cum non modo cadat atque conueniat in res naturales, sed etiam in res cælestes. Hoc licet contemplari in metaphysica Aristolis, in qua non semel sed sæpius de caussis disserit : Etenim in 1.libr. Metaphy. discutit opiniones antiquorum de caussis & principiis: In fecundo libro agit de nexu, & ordine caussarum, docens in vnoquoque genere reperiri primum & vltimum, omnésque caussas principio & fine circunscriptas esse, alioquin fore, vt caussas Metaphysico procederent in infinitum, quæ tamen infinitudo, necessario euertit cosiderat omac penitus tollit omnem vim, rationémque caussæ: In quinto libro nia quatuor exponit significata caussa, genera, modos, definitiones, & proprietates vniuscuiusque. Vnde Arist. transtulisse videtur ad physicam, quæ ma cuiusque scripta reliquit de caussis in libro 2. Phys. De quatuor autem primis generis causcaussis, nullam prætermittit Metaphysicus, nam de primo efficiente; sam. prima forma, & vltimo fine, non obscure tractat Arist. in 12. Metaph. Ratio autem primæ formæ, tota plane Metaphysica est, cum sit primus actus, primumque intelligibile. De primo autem efficiente, &vltimo fine agit Metaphysicus, modo quodam magis generali & sublimi, quam physicus, hoc est, non solum respectu rerum naturalium, fed omnium rerum, omnium que modorum quibus pendent à Deo; nam physicus considerat primum efficiens, vt dat esse de nouo, per caussas secundas & per motum, rebus physicis; at Metaphysicus, vt dat esse omnibus siue corruptibilibus siue non, siue de nouo, siue ab æterno, siue mediate, siue immediate, siue per motum physicum, siue

alio modo. De prima verò materia, tametsi Physicus tractat, vt est primum subiectum transmutationum naturalium, nihilominus tamen etiam Metaphylicus agit prout est substantia incopleta. & pars substantiæ perfectæ, & ens in potentia. Cum enim Metaphysicus difputet de actu & potentia, & de substantia prædicamentali, materia autem prima, sit ens in potetia, atque adeo ve more loquar aliorum, radix omnis potentialitatis, sitque pars substantiæ prædicamentalis, non potuit ea preteriri & negligi à Metaphysico: na quod aliqui sibi persuadent ea tantummodo per se tractari à metaphysico quæ sunt cogitatione réque separata à materia & motu, superiori libro confutatum est, atque sententiam hanc nostram expressam ab Auerroeinuenies in 7. Metaph.com. 9. & 12. lib.com, 6. Verùm quid opus est teftibus in re tam aperta? cum Arist.multa scribat de materia prima in libris metaphysicis, maximè verò in 7.8 priori parte duodecimi. Sed dices cur igitur Auerr. in suo prolo. Physico ait contemplationem primæ materiæ, & primi mouentis, esse Physicam; primæ autem formæ, & vltimi finis, esse metaphysicam? An quia rationes, & caussalitates illarum funt magis Phyficæ, & coniunctæ cum motu, harum verò sunt potius metaphysica, & plus remota à motu? An etia, quia res Metaphyficæ, hoc est intelligentie, cum ab omni materia motuq; penitus segregatæ sint, propriè non habent nisi duas caussas, nempe primam formam, & vltimum finem? nam licet Deus sit efficiens earum, non tamen Physicum est efficiens, hoc est per motum, sed per creationem ex nihilo, quæ ratio efficiédi, non est Physica. An potius, quia Physicus demonstrat per motum Physicum primam materiam esse, & primum mouens existere, quibus declaratis, atque patefactis, deinde Metaphysicus introducit nos ad cognoscendam & contemplandam primam formam, atque vltimum finem. Sed de his satis. Restat, vt dicamus de caussis in quibus versantur disciplinæ Mathematicæ.

Dubitatio.

Solutio dubitationis.

# An scientia Mathematica tractent vllum genus caussa.

Es Mathematicæ ea ratione vt sunt Mathematicæ & in do-Atrina Mathematica tractantur, (si de caussis propriè loqui volumus) nullum habent genus caussa. Nam eas carere fine ac efficiente, auctor est Arist.in 3. Metaphys.tex.3. Easdem porrò abcaussis) nulli iunctas esse à materia, scriptum est in 2. Phys. 18.& 6. Metaphy.tex.2. semu caussa considerari. sublata verò materia, formam quoque auserri necesse est, cum ambæ sint ad aliquid. Deinde, forma seu caussa formalis, definitur ab Arist.

2. Phylausd quid erat effe rei: at quantitas quæ tractatur à Mathem atico, non est forma quidditatiua rei, quinimo nec consideratur ab illo vt est accidens substantiæ, nec Mathematicus speculatur essentiam. quantitatis, aut proprias & naturales affectiones eius, quatenus fluút naturaliter ex natura quantitatis; cuius rei certum argumentum est, quod definitiones mathematica, non funt definitiones essentiales, sed descriptiones quædam accidentariæ; & affectiones quæ demonstrantur in huiusmodi scientiis, magna ex parte sunt respectus & relationes quædam extrinsecus aduenientes quantitati vel figuræ.quod non eget probatione, quoniam est per se manifestum consideranti definitiones demonstrationésque Geometricas atque Arithmeticas. Neque verò medium, quod ponitur in demonstrationibus mathematicis, dici potest esse caussa formalis ratione conclusionis seu affectionis quæ demonstratur: Etenim oportet ipsum essevnum tantummodo, & proprium, & per se ratione passionis; hæc enim tria conueniunt in veram caussam formalem, at vsu venit quàm sæpissime apud Mathematicos, vt ad demostrandam affectionem quampiam, accommodentur multa & diuersa media, & contrà, vnum idemque medium adhibeatur ad demonstrandas multas passiones. Præterea, sæpe accidit, vt medium Mathematicum habeat se omnino per accidens ad passionem: An in prima demonstratione Euclidis, vt ostendatur triangulum super lineam datam descriptum esse æquilaterum, nonne prorsus est per accidens, quod pro medio assumitur? nimirum latera illius trianguli esse lineas ductas à centro ad circunferentiam, quas constat æquales esse inter se ex definitione circuli? Quid? in trigesimo secundo demonstratione, produci latus trianguli, ex coque fieri angulum externum, nonne plane accidit triangulo? & est quiddam externum & aduentitium comparatione eius affectionis, que ibi demonstratur de triangulo, nimirum habere tres angulos æquales duobus rectis? Hæc qui videt, non potest fieri quin etiam videat talia media non esse verè formas, seu caussas formales respectu conclusionis: Sed nullum genus caussæ propriè tractari in disciplinis Mathematicis, potest etiam confirmari ratione & testimonio Arist. Ratio sit hæc. Res Mathematicæ, abstractæ sunt à moru, ergo ab omni genere causa: Antecedens per se clarum est; cosequentia patet ex eo quia omnes caussæ sunt connexæ aliquo modo cum motu, id quod aperte declarat definitio cuiusque; Materia enim est id ex quo res fir: Efficiens, vnde est primum principium motus: Finis cuius gratia fit aliquid, vel terminus seu extremum motus naturalis non impediti; Forma autem, re idem est quod finis, nec popotest constare sine materia. Testimonium Aristotelis & quidem

h ij

luculentissimu, ad ostendendum id de quo agimus, depromptum est ex 2.lib.M oralium ad Eudemum cap.7.vbi ait in rebus Mathematicis, verè ac propriè non inueniri caussas vel principia, sed tantum ratione quadam & similitudine; quia sicut ex caussa manat effectus, & remota caussa necessariò tollitur essectus, sic apud Mathematicos. initio scientiæ ponuntur quædam generales propositiones, ex quibus postea deducuntur demonstrationes, & illis sublatis necesse est omnes demonstrationes conuelli & penitus euerti, scribit autem Arist. his verbis, Immobilia autem ut in Mathematicis, non per se, sed similitudine quadam, principia appellantur. hic enim ipso principio labefactato, labefieri omnes qua abillo principio fluxere demonstrationes oportet, cum ipla inter le demonstrationes, altera alteram, tantisper non euertant, quantisper illa communis suppositio unde lucem ista suam habent, non euertitur.

Verùm, quæ à nobis dicta funt, non vacant dubitationibus quas

Septem Dubisationes.

hoc loco ponere & diluere oportet.1. dubitatio est hæc, Arist. initio 6.lib.Metaphysicæ ait in scientiis Mathematicis esse principia, caus-- sas, & elementa, ergo, &c.2. Arist. in 2. Phy. tex. 68. ait in Mathematicis ipsum propter quid reduci ad quod quid erat esse, hoc est ad causfam formalem, ergo in Mathematicis est caussa formalis. 3. I dem in 2. Post:tex.11.ait Mathematicos demonstrare per caussam materialem, quod ostendit exemplo anguli, qui sit in semicirculo, qui demonstratur esse rectus, propterea quod est dimidium duorum rectorum. quæ demonstratio ducta est ex caussa materiali; nam partes sunt tanquam materia totius, easque Arist. 2. Physic. tex. 31. reuocat ad caussam materialem. 4. Mathematicus demonstrat aliquos duos angulos esse æquales duobus rectis, quia fiunt à linea recta cadente in aliam lineam: similiter ostendit aliquem angulum esse rectum, quia efficitur à linea recta, quæ perpendiculariter incidit in aliam lineam rectam, ergo Mathematicus vtitur genere caussa efficientis. s. Bonu. & finis conuertuntur, sed in Mathematicis est bonum & pulchrum; etenim in 13. libr. Metaphysicæ cap. 3. ita scriptum est, Qui dicunt strelis consi- Mathematicas scientias nihil de bono vel pulchro dicere, falsum dicunt, dicunt deratione di- etenim & maxime oftendunt, nam etsi non nominant, cum tamen opera & rationes oftendunt, nonne dicunt de eu? pulchri namque maxime species sunt, ordo, commensuratio, & definitum, qua maxime ostendunt Mathematica scientia. Hæc ibi. Auerr. in 3. Metaphys. comment. 3. inquit hunc locum indigere perscrutatione, videtur enim pugnare cum his quæ funt apud Arist.in 3. Metaphys. vbi ait in Mathematicis non esse fine, aut bonum; qua de caussa Aristippus Sophista, tales disciplinas contemnebat, easque postponebat cunctis artibus, etiam sordidis & illiberalibus. 6. Simplicius tum initio primi libri Physicorum, tum in 2.Phyf

gnus.

2. Phys. super tex. 68. contendit oftendere disciplinas Mathematicas habere finem nimirum vel vsum, & commoditatem quæ fere pendet ex Mathematicis demonstrationibus, vel exercitationem atque præparationem mentis ad diuinas abstractiones. 7. Demonstrationes & scientiæ Mathematicæ, sunt limatissimæ & exquisitissimæ, ergo procedunt ex caussis.nam 1. Post.tex.5. definitur Scire, cognoscete rem per caussam propter quam res est; & Demonstratio, Syllogismus constans ex caussis conclusionis, ergo in Mathematicis scietiis debet tractari & considerari aliquod genus caussæ. Hæc ferè sunt, quæ dubitationem afferre possent, ad quæ tamen facillimè responderi potest sigillatim hoc modo.

Ad 1. Res Mathematica, dicuntur habere caussas & principia, no, Solutio dubi. vt aiunt, essendi, sed cognoscendi, hoc est habent quædam axiomata tationum. quæ similitudinem & conuenientiam habent cum veris & naturalibus cauffis, vt ex verbis Aristotelis paulò antè ostendimus. Ad 2. Demonstrationes Mathematica dicuntur reduciad infum quod quid est, quoniam resoluuntur tandem in illas generales dignitates quæ magna ex parte sunt definitiones: definitio autem & partes definitionis pertinét ad quod quid est, & caussam formalem, vt traditur 2. Phys.tex.28.1d ipsum autem, quod nunc dictum est de rebus Mathematicis, non obsurè indicat Arist. 2. Phys. 68. hoc pacto scribens, Aut enim ad ipsum quid est, reducitur ipsum propter quid vltimum in immobilibus, vt in Mathematicus; ad definitionem enim recti, aut commen surabilis aut euiuspiam alterius, reducitur vlumum. Ad 3. Nomen materiæ; dupliciter sumitur, vno modo propriè, & significat materiam naturalem, ex qua verè fit aliquid per compositionem naturalem, quæ simul cum forma constituit substantiam rei, & talis materia verè facit caussam materialem; hæc autem non inuenitur in rebus Mathematicis: Altero modo, nomen materiæ latiùs accipitur, nam & subiectum dicitur materia earum passionum quæ insunt in ipso, & omnis pars componens aliquod totum, qualiscunque fuerit ea compositio, siue sensibilis & physica, siue tantum intelligibilis & abstracta; dicitur matedecespectu totius, atque hoc pacto non est negandum reperiri materiam etiam in rebus Mathematicis, nam quantitas Mathematica vocatur materia intelligibilis ab Arist.in 7. Metaphys. 35. videlicet, quoniam scientiæ Mathematicæ versantur circa illam, & affectiones quas demonstrant, inhærent in ipsa; pari ratione quoniam res Mathematicæ sunt diuisibiles in partes, quæ, vt diximus, sunt materia totius, mirandum non est, cur demonstrationes quæ sumuntur à partibus, dicantur sumi à caussa materiali. Huiusmodi autem materiam etiam in rebus Metaphysicis reperimus; etenim dicimus defih iij

nitionem constare ex genere & disferentia, tanquam ex materia & forma.Ad 4. sicut Mathematicus vsurpat multa vocabula, ve lineas produci, secari, concurrere, quæ significant motum, non quidem verum & naturalem, sed tantummodo imaginarium & intelligibilem, sic etiam vtitur verbis significantibus efficientiam quandam, quæ tamen in sola informatione animi cogitationéque consistit, etenim efficientia quæ pertinet ad veram caussam efficienté, semper est coniuncta cum motu Physico. Ad 5. Ordo, & commensuratio, prout applicantur rebus, & inhærent in ipsis, reddunt eas bonas & pulchras, verum si ratio ordinis & commensurationis, præcise & seorsim à rebus atque per se considerentur, non habent rationem boni aut pulchri; bonum enim & pulchrum, cum moueant appetitum & amoré, debent actu inesse in rebus, & non sola intelligentia cotineri: Quocirca Mathematicus, qui de ordine & commensuratione agit, abstrahendo ea à rebus, non fecus atque intellectu abstrahit quantitatem & affectiones Mathematicas, non potest dici propriè agere de bono & pulchro, nisi quatenus agit de his quæ adiuncta rebus, faciút eas bonas & pulchras. Ad 6. Aliud est loqui de scientia Mathematica, quæ est habitus quidam inherens in intellectu, eumque perficiés, cuius finis internus, sicut cæterarum scientiarum speculatiuarum, est cognitio veritatis, externus autem vt placet Simplicio, vel vius artiu mechanicarum, vel preparatio mentis ad Theologicas contemplationes: Aliud verò est loqui de rebus Mathematicis, quà tales sunt, quæ cum abiunctæ sint à materia, & (vt loquuntur) ab actuali existétia, non potest aut ratio boni, aut vis caussæ vllius in eas conuenire. Ad 7. Hæc dubitatio magnam continet difficultatem; valde enim obscurum est, nec satis adhuc diligenter explicatum, an species & forma demonstrationis & scientiæ, quam Arist. describit.1. Post. reperiatur magis expressa in disciplinis Mathematicis, quam in reliquis scientiis, ita vt demonstrationes Mathematicæ haberi debeant præstantissimæ omnium. Quocirca quid videatur nobis hac de re, paulò fusiùs & accuratiùs explanandum est.

An prastanti sima illa demonstratio, qua ab Aristotele describitur priori libro Poster.vel solum vel maximè repersatur in disciplinis Mathematicis.

Opinie corii qui censent demonstratio-

VITORVM est opinio, illud genus demonstrationis po-tissimæ, quod traditur in 1. Post. aut nusquam, aut certe in disciplinis Mathematicis potissimum inueniri. Quæ opinio **Pracipue** re- nititur atque corroboratur his rationibus.Prima ratio est hæc Arist.

in 1. Ehic. cap.3. & 2. Metaphyl. text.15. significat demonstrationes periri in Ma-Mathematicas esse omnium limatissimas & exquisitissimas, & cum probatur sen vult indicare genus aliquod docendi certum &politum, vel aliquam rationibus. rationem demonstrandi sirmam atque robustam, consueuit eam appellare Mathematicam.ergo,&c.2.Auerroes 2. metaphys.comm.15. air demonstrationes Mathematicas esse in primo ordine certitudinis.3. Demonstratio potissima, debet procedere ex his, quæ sunt notiora nobis & naturæ, sed talia non reperiuntur nisi in scientiis Mathematicis.ergo:Maiorem & minorem huius Syllogismi, non solum Auerr.concedit.sed etiam inculcat multis locis. 4. Arist. Post. tex. 31.volens oftendere primam figuram esse maxime scientialem, id est accommodatam scientiæ, ostendit eo argumento, quod Mathematicæ demonstrationes atque scientie, vtuntur hac figura. 5. Doctrinæ Mathematicæ, appellantur per excellentiam resolutiuæ & disciplinæ; præcipuus autem finis resolutionis est demonstratio potislima, quæ gignit perfectam disciplinam. 6. Præstantia demonstrationis, consistit in certitudine & euidentia ipsius; hec autem vtraque excellit plurimum in mathematicis demonstrationibus, cuius signú est, in demonstrationibus mathematicis, non esse eam varietatem, atque dissensionem opinionum, quæ reperitur in Physicis & Metaphysicis demonstrationibus. Hæc dicta sint in confirmationem huius sententiæ.

Cæterum licet hæc opinio sit peruulgata & à multis recepta, mihi Opinio illa tamen nullo modo probari potest: Censeo enim demonstrationem refelluur, & potissimam quæ depingitur ab Arist. 1. Post. aut nullo modo, aut vix quinque rareperiri in scientiis mathematicis: quam sententiam confirmo his batur, non inargumentis. Prima ratio, medium demonstrationis potissimæ, debet meniri in Ma esse definitio, siue sit subiecti, siue passionis, vt est apud Arist. in 1. lib. thematica de Anima tex.11: & 2.lib.Post.compluribus locis, sed in demonstra-prastantisitionibus mathematicis non assumitur pro medio vel subiecti vel mum illud de quæsiti, definitio, vt patet consideranti demonstrationes mathematicas, vt quæ funt apud Euclidem, vel Theonem, Archimedem, Campanum, & alios.ergo, &c. Quòd si in aliquibus demonstrationibus adhibetur definitio, vt videtur fignificare Arist. 1. li.de Anima.tex. 11: & 1.lib.Post.tex.29.tamen id fit perrarò, & non sumuntur definitiones interne, hoc est subiecti, vel passionis, in quibus versatur demonftratio, sed externe & que extrinsecus attingunt id quod demostratur. Secundum signum huius rei est, quòd in mathematicis scientiis reperiuntur quamplurime demonstrationes ducentes ad impossibile, que non sunt demonstrationes simpliciter, sed secundum quid, vt air Arist. 4. Metaph. tex. 9. Sunt item eiusdem theorematis coplures.

demonstrationes, quarum vna non est melior altera, nisi forte quatenus est breuior, & paucioribus mediis rem conficit, vt inquit Proclus 1.lib. superEuclidem; at potissima demonstratio vna tantum est, ficut etiam definitio, vt scribit philosophus 6. libro Topicorum, que omnibus aliis demonstrationibus, multis partibus antecellit. Tertia demonstratio debet constare ex propriis, non ex principiis communibus, quæ in alias demonstrationes transferri queant; at Mathematici, idem principium eandemque propositionem vsurpant in multis & diuerlis demonstrationibus: etenim quam sæpe adhibentur pro medio ad conficiendas demonstrationes, ille propositiones: Totum esse maius sua parte: Si ab æqualibus æqualia demas, quæ remanent sunt æqualia: Lineæ à centro ad circumferétiam sunt æquales,& huius generis aliæ quamplurimæ? Quarta, potissima demonstratio constat ex his, quæ sunt per se, & mathematici demonstrant multa ex his quæ accidunt, vt patet in prima demonstratione Euclidis, vbi ostendit latera trianguli extructi seu erecti super datam recam lineam esse æqualia inter se, propterea quòd sint lineæ ducte à centro circuli ad circumferentiam, accidit autem lateribus trianguli æquilateri, esse lineas ductas à centro circuli ad eius circumferentia. Quinta demonstratio potissima gignit scientiam perfectam, quæ est cognitio rei per caussam propter quam res est, at mathematicus non demonstrat sua theoremata per huiusmodi caussas; nam medium quod assumitur in prima demonstratione Euclidis, non est caussa theorematis quod demonstratur, similiter in illa celebri demonstratione, quæ est. 32. primi libri, ostendit Euclides triangulum habere tres angulos æquales duobus rectis, ex eo quia angulus externus qui fit ex latere producto, sit equalis duobus angulis illi oppositis: Constat autem hoc non esse caussam illius passionis, nam tametsi talis angulus non esset, & priusquam efficiatur ille angulus, iam triangulus est triangulus,& habet prædictam passionem, posset idem declarari pluribus exemplis mathematicis, quæ, ne longior sim, enumerare supersedeo. Si autem quæ suprà primo lib. cap.12.de disciplinis Mathematicis disputauimus, ostendentes perfectam scientiæ rationem eis nequaquam conuenire, coniungantur cum his quæ hoc loco docuimus, magnam opinioni nostræ fidem astruent.

Solutio rationum prioris tota nititur

Argumenta verò quibus contraria nititur sententia, diluuntur hac distinctione:In medio demonstrationis aut consideratur certitudo opinionu,que & euidentia concludendi & demonstrandi secundum nos, & hæc pulchra El vtraque virtus maxima est in demonstrationibus Mathematicis. subtili quadă quamobré appellantur prestantissime & exquisitissime ab Auerroe diffinctione. & aliis Philosophis; vel in medio consideramus alias proprietates,

quæ magis attingunt & constituunt naturam demonstrationis potissimæ, nimirum vt sit primum & immediatum, vt sit proprium & per se, & vt sit caussa non tantum cognoscendi, sed etiam vt vocant, ellendi, quæ cùm non insint. neque cernantur in mediis demonstrationum Mathematicarum, vt ostensum fuit, idcirco iudicantur à nobis non esse potissimæ. Quod autem ex sententia Auerrois dictum fuit demonstrationem potissimam procedere ex notioribus nobis & naturæ, negandum est, nam demonstratio potissima, vt auctor est Themistius, non quid ipsi possimus attendit, sed rectam tenet ad veritatem viam, naturam rei consideras & explorans, quamuis illa nobis ignota inconspectaque sit. qua de re alio loco à nobis disputabitur. Quòd si dicas Themistium 2. Post. cap. 2. suæ paraphraseos velle, demonstrationem potissimum declarare & quòd res sit & propter quid sit (quod tamen solæ demonstrationes Mathematicæ præstare videntur)respondeo omnem demonstrationem quæ aperit veram & propriam caussam rei, etiam simul declarare esse illius rei; quippe esse cuiusque rei vt pendet à sua caussa, ita propter illam per fe declaratur & cognoscitur: Sed quoniam interdum accidit, vt rem esse, nobis notum sit antequam caussam eius cognoscamus, hinc sit per accidens, vt demonstratio, quæ postea procedit ex caussa, non dicatur declarare esse rei, vt pote quod antea notum esset, sed tantùm propter quid ipfius rei.quod nobis erat ignotum. Appellantur autem mathematicæ scientiæ, per av royóua oran discipline non propter excellentiam demonstrationum, sed ob maximam facilitatem discendi, & ob pulcherrimum ordinem atque mirabilem connexionem demonstrationum inter se. Sunt autem demonstrationes ma- Cur disciplithematicæ certissimæ, euidentissimæ, & facillimæ ratione subiecti, matica sint nempe quantitatis: quantitas enim est maxime sensata, quippe quæ nobu facillipercipiatur omnibus sensibus; & media seu principio demonstra- me. tionum mathematicarum possunt exponi & declarari, ita vt vel sensibus ipsis pateat, quod fieri non potest in rebus naturalibus aut diuinis. Præterea, principia Mathematicæ non exigunt longam experientiam & diligentem observationem, quemadmodum principia Physicæ vel Medicinæ. atque hanc caussam affert Arist.in 6. Ethicorum, propter quam pueri possunt euadere Mathematici, non autem Physici, aut prudentes. Postremò, res mathematicæ habent facillimam abstractioneni à materia, propterea quòd quantitas non est alligata & pendens ab aliqua certa & determinata materia, sicut alia accidentia rhysica, quocirca facilè potest abstrahi & concipi ab intelle &u. Hinc quoque fit, vt res mathematica nominentur ab Aristorele, entia ex abstractione, videlicet ob facilitatem abstractionis; quod autem facile abstrahitur à materia, facile etiam intelligitur.



Relinquitur igitur, vt his de caussis demonstrationes mathematicæ fint certissimæ, euidentissimæ & facillimæ nobis, quamobrem vocantur à Philosophis perfectæ, & absolutæ demonstrationes, loquimur aurem in præsentia de disciplinis purè mathematicis, qualis est Geometria & Arithmetica, nam in Astrologia, Perspectiua & aliis quæ vocantur mediæ vel mixtæ, secus res habet. Sed de præsenti quæstione hæc satis sint. Deinceps videndum est an cognitio omnium caussarum quas res habet, ad eius rei scientiam sit necessaria.

An cognitio omnium caussarum necessaria sit ad perfectam scientiam rerum naturalium & primò agitur de cognitione substantia.

ENTENTIA huius primi textus videtur tota cotineri hoc fyllogismo: Omnis doctrina, quæ habet principia, vel quæ agit de rebus habentibus principia, debet primo loco ea declarare, sed talis est scientia naturalis, ergo debent in ea primò explicari principia: Cuius syllogismi Aristoteles hic non exprimit Minorem, sed de probatione ipsius dicam in extremo hoc capite; ponit autem Conclusionem & Maiorem, cuius etiam confirmationem adiungit his verbis, Tum enim putamus cognoscere unumquodque cum caussas primas cognouerimus, & principia prima víque ad elementa: hoc est, cum cognouerimus omnes caussas tam externas quam internas, tam proximas quam remotas; Quæ verba magnam habent difficultatem, etenim viri docti in dubium vocare solent, an in cognoscendis rebus naturalibus necesse sit tenere omnes caussas earum. Quem nodum vt nos faciliùs dissoluamur, quædam ante declaranda sunt. Primùm hæc quæstio potest dupliciter intelligi, vel an cuncta genera caussarum pernoscenda sint, hoc est materia, forma, esticiens & finis: vel an in vnoquoque genere omnes causse ab infima vsque ad supremam tenendæ sint. Deinde res quæ cognoscitur, aut est substantia aut accidens: substantia, vt talis est, per solam definitionem persecte cognoscitur, Accidés verò si per se sumatur, etiam cognoscitur per definitionem, sinautem vt est affectio substantiæ inhærens in ea, per cognitio ali- demonstrationem. Ad hæc, perfecta cognitio duobus modis sumitur vel absolute, & omni ex parte, quæ tunc cótingit, cum in re propolita cognita sunt quæcunque possunt cognosci, & quocunque modo possunt: Vel non simpliciter perfecta, sed tantummodo secundum materiam subiectam, aut secudum eam rationem, quæ tra-Ctatur in aliqua scientia, vt dicatur perfecta, vel Physicè, vel Mathematicè, vel Metaphysicè, ita ve in tali sciétia persectior cognitio nec

cuius rei dicitur perfe-Eta.

requiri debeat, nec possit inueniri. Exempli gratia; Hominis persecta cognitio simpliciter erit, si omnia quæ sunt in homine & de eo dicuntur, siue Physica siue Metaphysica siue Theologica fuerint, perfecte cognoscătur: at Physice perfecta hominis cognitio erit, si omnia que homini no quidem omni modo, sed rhysico modo conueniunt, perfecte congnoscantur. Postremò, in substantia naturali potest cossiderari essentia illius, vel precise ac syncere, hoc est, solum ve est nuda & pura quidditas, vel prout generatur, existit, & corrúpitur. His positis venio ad explicationem questionis. Si quidditas rei naturalis precise definiatur. potest sciri perfecte sine cognitione aliaru caussarum, quam materiæ & formæ, quippe cum hæ duæ caussæ sint tantum essentiales ac internæ: efficiens autem & finis non attingunt substantia nisi extrinsecus, nec ab illis pendet, nisi cum sit, aut existit. Ac de efficiéte quidé, hoc aperté sentit, & scriptum reliquit Arist.in 7. Metaphyl.tex.59. dicens, Quando caussa quaritur, interdu quari eam qua est forma, or quod quid erat esse, aliquado vero cam, qua est ve efficiens or primum mouens. & post hæc subdit, Caussa nanque etiam hoc sed talis quidem caussa quaritur, dum quippiam sit vel corrumpitur, illa vero etiam dum est. De fine idé iudicandum est, qui in substátiis naturalibus re idé est quod forma, sed differt ratione; dicitur enim finis prout est terminus generationis, atque motus naturalis non impediti. Sic enim definitur ab Arist. 2. Phys. 23. & 1. de Partibus anim. cap. 1. in his auté quæ sunt instruméta ad aliquem vsum comparata, siue à natura, vt sunt partes animaliú, siue ab arte, vt malleus, securis & serra, videtur finis distingui à forma, que costituit huiusmodi res, & inheret in ipsis, v.g. finis serræ est secare, forma autem eius, est figura que cernitur in serra, vel facultas secadi; quaquam Arist. sepe cosueuit in talibus rebus finem appellare formă & rationem vocans definitiones quæ ducutur à tali fine; vocans, inquă, eas, à forma & ratione, vt videre quilq; potest apud eum, tum in 1.de Anima 16.tú in extremo libro 4. Meteorologico: Vnde si huiusmodi instruméta careat vsu, nec queant prestare id propter quod instituta fuerut(vt si serra secare nequeat, aut oculus videre) quanqua retineant eandem naturam & substantia, tamen solent ab eo dici æquiuocè talia. Vniuersè auté finis ita describitur ab Arist. Cuim gratia aliquid sit. ex quo apparet, neq; siné neq; efficiens aliter pertinere ad substatiam rei, nisi prout versatur in generatione motuque naturali. Potest idem confirmari hoc argumento.legimus apud Arist.in libris Posterioru, definitionem no significare esse aut non esse;& quæstionem quid est res, distingui ab ea qua quæritur an res sit, & item esse cuiuscunque rei, differre à substatia eius: ex quibus sentétiis necessariò concitur syt quonia definitio declarat essentiam.

rei nudam & abiunctam à motu seu existentia, tantum continere debeat eas causas quæ talem essentiam constituunt: Esticiens autem & sinis, cum non pertineant ad essentiam, nisi prout sit vel existit, remoueri debeant à definitione

Sed dicet aliquis, etiam in pura quidditate rei naturalis continentur aliqua prædicata Metaphysica, vt actus vel potentia, substantia vel accidens, quæ si Physicus considerer, transibit fines subiecti sui, sinautem omittat & ignoret, non perfect è definiet quidditatem naturalem. Verùm soluitur hoc, nam si Physicus in definienda re naturali, expoluerit omnia prædicata essentialia eius quæ sunt physica, tametsi prætermittat alia que non sunt physica; tamen perfunctus erit munere suo, nec ab eo quicqua præterea iure desiderari poterit, talisque definitio censenda erit persecta, non quidem simpliciter, sed physice; nam absolute & omni ex parte esse non poterit, nisi cognita & explicata fuerint quecuque infunt in quidditate, quod fieri non potest sine scientia Metaphysicæ, sine cuius opera nulla res potest in aliis scientiis perfecte cognosci, quamobrem vocatur regina scientiarum, & omnes disciplinæ, pendent ab ipsa, tum quia docer primas caussas, hoc est intelligentias & Deum, à quibus manant & pendent res omnes, tum etiam quia declarat attributa quædam fusa per cunctas res, vt est, ens, substantia, accidens, actus, potentia. Sed de his latius disputatum fuit superiori libro. Atque hac ego puto caussam esse, cur Plato in 7.lib.de Repub.scribat cæteras doctrinas non simpliciter demonstrare, sed procedere ex multis suppositionibus, solam autem Dialecticam, hoc est Metaphysicam, simpliciter, & sublatis cunctis suppositionibus, res ipsas contemplari arque demonstrare. Quas ergo caussas requirat cognitio puræ quidditatis, satis ostensum est. Si autem consideretur quidditas rei naturalis vt verlatur in generatione, existentia cæterisque motibus & affectionibus physicis, quemadmodú ita pendet ab omnibus caussis internis iuxtà & externis, sic ctiam non nisi per omnes perfecte cognosci & explicari potest; generatio enim & interitus, sine materia constare non poslunt, vbi autem materia est ( quod ante confirmauimus testimonio Auerr.) necesse est alias caussas etiam requiri; ac vt de existentia loquar, ea profecto indiget forma, à qua proxime, intime & continenter fluit; materia, qua nititur & sustentatur; efficiente, à quo primum manauit vel à quo extrinsecus coseruatur; denique fine, cuius gratia constat, qui finis est perfecta operatio, congruens ei naturæ quæ sic existit; & quia physicus non contemplatur essentiam rerum naturalium pure ac præcise (hoc enim videtur potius esse quiddam Metaphysicum quam Physicum)sed considerat eam mobilem, sensibilem

Explicatio fontentia Platonis.

bilem, existentem in rebus, hinc fit, vt in definiendis rebus naturalibus, inferat etiam caussas externas, motum, & affectiones physicas.

Ad id autem de quo addubitari solet, an in cognoscenda qualibet An primas re fint pernoscende caussa primæ, vt prima forma, vltimus finis, & que generiu primum efficiens, expedite respondendum est, si loquamur de co-caussamin gnitione perfecta, non simpliciter, sed de ea, quam potest & debet qualibet re quelibet scientia tradere, non esse id necessarium; nam Mathematici pernoscenda, in rebus sibi subiectis explicandis & demonstrandis accurate ver-feire oportes. fantur, fine vlla prenotione aut etiam mentione primarum caussarum, hoc est Dei, & intelligentiarum. Quod si Physicus interdum fermonem habet de Deo.id sanè facit, quia Deus, est primum mouens à quo proficiscuntur & pendét omnes motus naturales: Sinautem loquamur de cognitione rerum, quæ sit omnibus expleta partibus cunctisque numeris absoluta, procul dubio affirmandum est, sicut quelibet res habet esse à prima caussa, ita sine cognitione eius perfecte sciri non posse. quod facile conceder, qui attendet animum ad definitionem ipsius Scire, quæ traditur ab Arist.hoc modo, scire est rem per caussam cognoscere, propter quam res est. non minus autem, quin etiam magis, quelibet res suum esse acceptum referre debet caussis vniuersalibus & primis, quam particularibus & proximis. Verum de cognitione substantiæ hæc dicta sint, deinceps agendum est de accidentibus.

Definitio accidentis duplex est, vna essentialis, altera caussalis; illa De cogniciocontiner genus accidétis & proprium subiectum eius, cuius generis ne accidentis sit hec definitio, Eclipsis, defectus luminis in luna; vel Tonitru, sonus perfecta. qui fit in nube: Hec auté quæ dicitur caussalis, sumitur ex caussis externis, vt si priori definitioni adiungas, ob interpositum terræ; posteriori autem ob extinctionem ignis.censetur autem à Philosophis perfecta definitio accidentis, que complectitur essentialem & causfalem, hoc est, que continet omnes caussas per se illius accidentis, nam cum accidens non intrinsecè ac per se subsistat ceu substantia, sed à multis caussis extrinsecus pendeat, rectè faciunt, qui tales caussas adhibent in definiendis accidentibus: Vnde Arist. 8. Metaphys. text.13. scribit rationem accidentis, que est definitio essentialis, sine caussa non esse manifestam: Causse verò, à quibus pendet acciden:, vt minimum sunt tres, materia, que est subiectum in quo inest; forma, hoc est genus, vel categoria ad quam pertinet; esticiens, à quo esficitur & conferuatur . Non defunt etiam quedam accidentia , que ab omnibus caussis pendent, quare in persecta definitione corum, omnes pariter causse cognoscende & explicande sunt; quod videtur · Galenus in definiendo pulsu egregiè prestitisse ad hunc modum,

Pulsus est actio peculiaris, primum cordis, deinde arteriarum, que distensione & contractione mouentur à facultate vitali, vr caloris innati mediocritas conseruetur, & spiritus animales gignantur in cerebro. De accidentium autem demonstratione, quid sentiendum sit facile est ex his, quæ nunc dicta sunt intelligere. Etenim cum Aristot. in 2. Post. compluribus locis auctor sit, medium perfectæ demonstrationis, idem esse quid & propter quid passionis quæ demonstratur, ita, vt idem medium mutato tantum situ & formula verborum adhiberi queat, & tanquam definitio, ad declarandum quid sit talis pafsio, & tanquam medium ad demonstrandum propter quid insit subiecto. Hæc igitur cum ita se habeant, palàm est, vt perfecta definitio accidentis ducenda est ab omnibus caussis, à quibus per se ac necessariò pendet, ita quoque perfectam demonstrationem eius ex cunctis caussis petendam esse. Nec verò nos moueat, quòd Aristot. desiniens scire, ait ipsum esse cognoscere rem non per caussas, sed per caussam, nam tametsi multæ caussæ concurrunt ad definiendum, vel demonstrandum accidens, omnes tamen vnius caussa integra, perfectæ atque absolutæ locum tenent. quanquam non rarò accidit vt in definiendis atque demonstrandis rebus quædam caussæ taceantur, quòd fint per se manifestæ & à quouis facile intelligatur. Atque hoc quidem est iudicium & sententia nostra de presenti quæstione.

Elegans eorum, que in prasenti que Stione dispu logus.

Cæterum, quæ latius hic disputata sunt, quò facilius vniuersa comprehédi & teneri queant, possunt breuiter ita colligi. Definitio pure quidditatis, tantum materia & formæ; at quidditatis vt est mobilis tata sunt, epi- & in rebus naturalibus existens, omnium quatuor caussarum cognitionem requirit. Accidentis definitiò duplex est, vna tantum essentialis, quæ solo genere & proprio subiecto accidentis quod definitur, continetur: altera caussalis, quæ precipue ducitur ex caussis externis, efficiente inquam, & fine, sed perfecta definitio accidentis censetur, essentialem & caussalem complectens, solo situ disferens à perfecta demonstratione. Demonstratio autem accidentis ex omnibus caussis, sumenda est à quibus per se ac necessario pender accidens. Porrò primæ caussæ cuiusque generis, si queratur perfecta simpliciter cognitio rerum, necessariò tenendæ sunt; sinautem quæratur perfecta cognitio, non absolute, sed aliqua ex parte, vel secundum aliquam scientiam, aut non est necessarium illas caussas cognoscere, vt fit in Mathematicis, aut certe tantum scire oportet quantum pertinent ad illam scientiam, id quod in Physica contingit, quæ agit de Deo, vt est primum mouens. Verum de præsenti quæstione satis fit dictum.

Nunc doceamus cur Aristot.non expresserit aut probauerit Mi-

norem illius syllogismi, nimiru, res naturales habere principia, hoc enim à principio promisimus nos esse dicturos ad extremum. Porphyrius, vt hic refert Simplicius & Auicena (vt inquit Auerr. 1. Phys. Cur Ariflocomment.vltimo)putarunt non esse munus Physici sed potius Me-teles non protaphysici, demonstrare res naturales compositas esse & habere caus-baut res nafas: At hoc non placet Simplicio & Auerroi, nam vt Phylicus super- turales habesedeat demostrare id, perinde quasi per se notum atque manifestum principie. sit, tamen non potest inueniri alia ratio vel, vt aiunt, medium ad demonstrandum hoc, quam physicum, quod quidé medium est transmutatio: quicquid enim transmutatur simplex esse non potest, sed habet materiam, quætransmutationi subiiciatur,& formam secundum quam transmutatio sie ab hoc medio physico cæteræ rationes, quæ ad idem oftendendum afferuntur, siue physicæ siue Metaphyficæ fuerint, lucem atque robur accipiunt. Verùm Theophrastus, vt ait Simplicius, res naturales habere principia contrabat hoc arguméto; Omne corpus est compositum, quod autem compositum est, haber partes & principia ex quibus componitur, sed res naturales sunt corpora vt clarum est, ergo sunt compositæ & habent principia ex quibus constant. Hæcille. Sed hæc demonstratio non caret dubitatione, nam cum triplex sit compositio, vna ex substátia & accidente, altera ex partibus quas vocant integrales, sed quantitatiuas, tertia ex partibus essentialibus, nempe ex materia & forma; primam & secundam compositionem certum est inueniri in omni corpore naturali, tam cælesti qu'am sublunari; terriam autem, ve perspicuú est inesse in cunctis corporibus sublunaribus, ita obscurum & dubium est an ea insit in cælo. Auerroes enim faciens substantiam cæli simplicem, non assignat ei talem compositionem, is igitur diceret prædictam rationé Theophrasti, aut esse intelligenda tantum de duabus prioribus copolitionibus, aut non habere locu in omni corpore naturali. Aristot, igitur hic no probauit res phys. habere principia; vel omittens tăquam cuiuis notu, vel quia fuse in processu huius 1. libri ab ipso declarandú erat. Verùm hec ad expositioné & intelligétiam primi text. sint satis, deinceps ad explanandú secundú tex. veniamus.

Explanatio textus secundi primi libri Physicorum. C A P. y I.

ECVNDVs textus primi libri Physicorum sic habet, Innata est ex notioribus nobu via ad notiora natura. Similem sententiam permultis locis apud Aristotelem reperire licet; veluti 1.lib. Ethicorum cap. 4. libro 5. Metaphysice text. i. lib. secundo de Anima text.12. præcipue autem 7. Metaphysicæ text.10. Apud Aristotelem

De eo quod est notine fimpliciter. vel secudum nos, pulchra Aristotelis fententia.

autem & Peripatericos, notius secudum naturam, natura vel naturæ, idem planè significant, quod notius simpliciter, vel notius secudum rationem, vt ex supradictis locis colligi potest. Sed quoniam de eo quod est notum secundum nos & secudum naturam multa præclarè scribit Aristot. 6. lib. Topicorum, cap. 3. non alienum fore putaui si verba eius hic adscriberem. Primum igitur docet quid sit notius nobis & simpliciter, hoc modo: Dupliciter contingit accipere notius, aut nobis, aut simpliciter: Simpliciter igitur notius est, quod prius est posteriori, vt punctum linea, o linea superficie, o superficies solido, quemadmodum, o unitas numero, prius enim, & principium omnu numeri, similiter autem, elementum Syllaba. Nobis autem è conuerso quandoque accidit, nam maxime solidum magis lub sensum cadit, quam superficies, o superficies quam linea, o linea quam signum, quare multitudo magu huiusmodi cognoscit, nam illa quidem quomodolibet, hac autem subtili , & fæcundo intellectu comprehendere oportet. Deinde vtra docendi ratio sit melior per notiora nobis, an, secundum naturam, declarat his verbis, Simpliciter igitur melius, per priora, posteriora tentare cognoscere, nam magis scientificum tale est, verum ad eos, qui impotentes sunt cognoscere per talia, necessarium forte per ea qua illis cognita sunt, facere orationem. Postea ostendit ea quæ sunt nota secundum naturam, esse certa, definita, & immutabilia, quæ autem sunt notiora secundum nos, esse incerta & indeterminata, non inquit, Alia alis, & non omnibus eadem contingit notiora esse, quin etiam cisdem alia interdum & alia magu nota, nam à principio quidem sensibilia, instructioribus autem factu contrà, quare nec eidem homini semper idem notius est. Ex quo Arist. colligit perfectas definitiones & orationes scientificas assignandas esse non per ea quæ singulis quibusque sunt notiora, quippe quæ sint varia & indefinita. Postremò, explicat quod est notú simpliciter, quibus hominibus sit etiam notum & quibus, non, ita scribens, Fortasse autem, o quod simpliciter notum, non est id quod omnibus notum, sed quod bene dispositus intellectu, quemadmodum or simplicater salubre quod est salubre us, qui bene affectum habent corpm. Hæc Arist.in 6. Topicorum. Similiter fere scribit in 1. Post. tex. 5. ad hunc modum, Priora verò sunt & notiora bifariam, non enim idem prius aut notius natura & ad nos.dico autem ad nos priora & notiora, qua sunt propinquiora sensui, simpliciter autem qua longius sunt, sunt autem longi sime quidem ipsa maxime uniuersalia, proxime verò ipsa singularia. Ex omnibus au-Regula inter- tem locis, que nunc commemorauimus, licer nobis elicere certam & most dinota generalem regulam Aristotelicam internoscendi ea quæ sunt nobis secundi nos, nota, ab his quæ sunt nota secúdum naturam, quæ est hæc; Quæcunfunt nota fe- que cadút sub sensum vel sunt propinqua sensibus, sunt nota nobis: cundum na- quæ verò à sensibus remota sunt, habentur ignota & quo magis minúsve sensus nostros attingút vel refugiunt, cò magis minúsve nota aut

aut ignota iudicari debent: At nota secundum naturam vel simpliciter, censeri debent quæcunque sunt priora, & à quibus pendent alia: è contrario verò quæ sunt posteriora, & manant atque pendent ab aliis, sunt ignota secundum naturam. Quamobrem caussa, partes, fimplicia, magis vniuerfalia, funt priora & notiora fecundum naturam; effectus verò, totum, compositum, & singularia, posteriora & minus nota: & quamuis hæc quoque possint dici aliquo modo notiora secundum naturam, quatenus sunt persectiora illis & taquam finis corum, tamen in presentia non loquimur de prioritate naturæ, quæ est secundum perfectionem vel intentionem eius, sed de eo, quod dicitur prius esse ordine generationis & temporis. Sed dicet Dubitatio. aliquis Aristotelem in 1.de Anima text. 8. affirmare vniuersalia aut nihil esse aut posteriora esse singularibus, ergo qui facit ea secudum naturam priora singularibus, apertè contradicit Aristot. Verùm soluitur hoc, nam vniuersale actu & (vt dicunt) formaliter sumptum, aut nihil est per se in rebus existens, abiúctum à singularibus, vt Platonem sensisse multi opinantur, aut vt est vniuersale vi mentis, abstractum ab individuis, posterius est singularibus, quippe cum nihil aliud sit, quàm notio quædam & similitudo singularium, quam ex eorú comparatione & conueniétia intellectus noster expressit. Vide quæ in hanc sententiam eleganter scribit Themistius, exponens supradictum textú octauum primi.lib de Anima in sua Paraphrasi: At si vniuersale sumitur pro natura(hanc multi appellant fundamétum vniuersalitatis) vt animal pro natura sensitiua, viuens pro animata, corpus pro corporea, hoc pacto manifestum est magis vniuersalia priora esse minus vniuersalibus, nam illa sine his, hæc auté non posfunt esse sine illis: quod autem tale est, Arist.vocat prius simpliciter in Postprædicamentis; & 8. Physicorú libro. Vide quæ hac de re do-&è scribit. D. Tho. prima part. q. 85. ar. 2. in responsione ad primum.

Confutantur qui aliter exponunt notum secundum naturam o docetur cur via procedendi à notioribus secundum nos, dicatur esse nobis innata vel naturalis.

C A P. V I I.

I igitur notum secundum naturam apud Arist. significat id, quod paulo ante ostendimus ex multis locis eius, ergo fallitur Auerroes interpretans notius secundum natura, id quod natura prius cognosceret si intelligeret ea quæ facit: nam quia putet naturam more Stoico esse intelligentem, vt ei falso exprobrant quidem recentiores interpretes, sed quia facit Aristot. vti metaphora &

analogia nimis dura & insolenti. Errant etiam, qui notius secundum naturam exponunt id, quod habet naturam per se magis cognoscibilem & intelligibilem: etenim compositum notius esset secundum naturam, quàm materia prima, contrà quàm docet Aristot. hoc loco: Compositum enim cum in se cohibeat formă & actum, qui est causfa arque ratio intelligendi vt dicitur 9. Metaphyl.text.20.proculdubio habet natura magis intelligibilem, quam materia prima, quippe quæ sit ens in potentia & (vt scriptum est 7. Metaphys.text.35.)per se ignota, at materia notior est secudum naturam quam compositum, cum sit prior eo & eius principiú & caussa. Illi quoque decipiuntur, qui per notius secundum naturam putat significari id, quod est simplicius: Siquidem color & alia sensibilia accidentia sunt simpliciora, quàm substantia composita, cum tamen hæc sit notior secundum naturam & ignotior secundum nos: illa vero è cotrario notiora secundum nos & ignotiora secundum naturam; sed cur hæc via procedendi à notioribus nobis ad notiora secundum naturam vocetur nobis innata vel naturalis, deinceps exponamus. Non dicitur talis via procedendi naturalis, quòd similis sit modo, quem natura tenet in procreandis rebus, quinimo ei penitus cotraria est, Etenim natura in fingendis operibus suis progreditur à simplicibus ad composita, à caufsis ad effectus, nos è contrario in iisdem cognoscendis procedimus. Nec vocatur naturalis, quoniam sit conueniens naturæ ipsarum rerum; Nos enim multa prius cognoscimus, quæ, si natura rerum spectetur, posterius cognosci deberent, siquidem antè percipimus accidens, quàm substantiam, at substátia per se àc suapte natura prior est quàm accidens. Nec appellatur naturalis, quòd sit congruens atque consentiens naturali appetitui hominis, quo is duce natura vehitur atque ducitur ad sciedum. Homo enim naturaliter expetit scire non quocunque modo, sed per caussas, talis enim scientia est persectio intellectus humani explens atque saturans naturalem appetitum eius. Itaq; homo naturaliter expetit res cognoscere, per ea quæ sunt priora & notiora fecundum naturam ceu per caullas, potius quam per ea quæ sunt notiora secundum nos, veluti per essectus. Nec denique nuncupatur naturalis, quòd ita sit homini insita & insixa, vt ab ea nunquam diuelli & separari possit. Nam quamuis rudes & indo&i, cum primum aggrediuntur ad cognoscendas res, hanc intelligendi rationem sequantur, tamen, qui sunt sœcundo & subtili ingenio in scientiis exercitati, cognoscunt res conuenienter natura ipsaruin, & quod secudum naturam prius atque notius est, illis quoque prius & magis notum habetur. Cuius rei simile quiddam cernimus in his quæ pertinent ad gustatum; nam vt alia aliis dulcia & iucunda vi-

Cur via proordendi à notioribus secudum nos ad
notiora secudum natură,
vocetur,nobis
naturalis.

deantur, tamen id, quod verè ac simpliciter est dulce, videtur etiam tale non quidem omnibus, sed his, qui stomachum non habent labefactaum & corruptum, sed bene affectu atque constitutum. Talis igitur via procedendi, est atque dicitur nobis naturalis, propterea quòd cum primum duce magistraque natura accedimus ad cognoscendas & contemplandas res naturales, excitati aspectu & admirabilitate earum rerum quas hic mundus continet, ita procedimus, vt primo quidem appulsu mentis incurramus in notitiam effectuum compositorum & accidentium, tum magis animo exardescentes ad interiorem & perfectiorem earundem rerum scieriam capessendam, quasi per gradus quosdam progredientes tandem perueniamus ad caussarum rerum simplicium & substătiæ comprehensionem. Cuius rei hanc ego quidem certe caussam esse arbitror; A principio enim donatur nobis à Deo animus, immortalis ille quidem & capax omnium disciplinarum, sed rudis expérsque scientiarum, & ve pulchrè inquit Arist.ceu tabula quædam nuda, in qua nihil omnino pictum est. Quamobrem idem Aristot. scribit illum esse in potentia ad omnia, nec aliam esse naturam eius quam veluti potestatem & habilitatem quandam ad percipiendas omnes res, eumque locum esse formarum non actu, vt Plato existimabat, sed tantum potestate. Is autem animus tanta necessitudine & tam naturali connexione iungitur arq; copulatur cum sensibus, ve dum est in hoc corpore, nec sine adminiculo sensuum vitam suam agere & tueri, nec nisi per eosdem sensus, cognitionem & scientiam rerum possit adipisci. Itaque vt in homine vitam hanc mortalem agente, esse intellectiuum, non potest separari ab esse sensitivo, sic etiam functiones partis intelligétis, non possunt ab actionibus facultatum sentientium penitus disiungiatque segregari. Atque hinc extitisse illas nobiles & illustres sentétias, quæ in scriptis Aristot. non secus, ac stellæ in cælo mirabili spledore collucent: Deficiente sensu, etiam deficere scietiam eorum quæ pertinent ad illum sensum: Omnes scientias & artes ex sensibus, memoriis, experimentisque ortum habere: Intellectum nostrum nihil vnquam speculari sine permixtione phantasmatis: Cogitata & intelligentias animi nostri non esse quidem phantasmata, vel vt Latinè loquar cum Cicerone, visa, veruntamen non posse constare sine illis.si igitur prima humanæ cognitionis acquisitio sit per sensus, necesse est ea prius ab homine cognosci quæ priùs arque vehementiùs mouent sensus, is sque obuia & familiaria sunt, eius modi autem sunt singularia, accidens, compositum, effectus, &c.

Ex his autem liquer, falsum esse id quod Plato habuit pro certo & explorato; Nostrum scire nihil aliud esse, quàm quoddam reminisci.

stram nŏ ese reminiscetiă.

Digressio es- Nam(vt de hoc nonnihil etiam nunc attingamus) si animus noster tre Platene, olim habuit scientiam omnium rerum, quam postea dum est in corscientiam no pore per disciplinam institutionem exercitationemq; reminiscitur, cur ad reminiscendum adeo egenus sensibus, vt his sublatis nulla queat scientia comparari? Nos enim experimur, cum quidpiam reminisci volumus quod antea cognouimus, non valde indigere aut vti opera sensuum exteriorum; & sine his no solum posse sed interdum etiam fieri folere multaru rerum reminiscentiam fola vi & ope imaginatricis vel cogitatricis facultatis. Deinde, qui fit, vt nemo vel priusquam addiscat scientias, aliquo modo meminerit se quondam illas tenuisse, & per oblinionem amissse: Vel postquam scientias didicit, eas tanquam ante cognitas & perceptas recognoscat? Ad hæc, quemadmodum animus hominis, quia est immortalis non solum videt res præsentes, sed prouidet etiam futuras, multamque cogitationem & curam suscipit posteritatis, cur si idem animus suit ante corpus florens scientia cunctarum rerum maximisque circunfluens bonis, cur inquam, non itidem cernitur in eo aliqua certa cognitio, cogitatio, memoria, aut denique vestigium aliquod preteritarum & antiquarum rerum, quas olim gessisse & tenuisse dicitur? Cur nullus in eo mœror & dolor de tantorú bonorum amissione? Postea, si més nostra haberet naturaliter sibi insitas scientias omnium rerum, non posset esse capax errorum & falsarum opinionum. Etenim, quod per se atque naturaliter inest, non potest mutari in contrarium, sic enim Arist. 2. libro Ethicorum docet virtutes non esse natura nobis innatas, quoniá nemo prauus & improbus euadere posset, siquidé quod natura ingeneratú est, nulla cosuetudine tolli potest, vt licet millies lapidem sursum iactites, nunquam tamen assuescet per se tendere fursum propter naturale pondus atque grauitatem. Sic etiam in 3. de Cælo 67. oftendit Arift, nullam esse definitam à natura figuram elementorum, vt ad omnes figuras facilè conformari & accommodari queant. Et iterum, Peripatetici disputant primam materiam per se nullam habere formam quam sibi præcipuè & sua natura vendicet, vt possit esse receptaculum omnium formarum etiam contrariarum. Postremò, aut coniunctio animi cum corpore, est naturalis aut præter naturam; si præter naturam, quo pacto efficitur à natura & à Deo?cur semper eodémque modo contingit?Nam quæ preter naturam funt, & raro & per accidens eueniunt. Cur disfolutio prædica vnionis, quam mors efficit, est adeo præter naturam & violenta, vt nos & metus futuræ mortis follicitet & dolor præfentis discruciet?finauté talis coniunctio animi cum corpore est naturalis, tatum abest vt possit tam insigne animo detrimentum afferre, hoc est obliuionem

uionem omnium scientiarum, vt ei debeat magnam adiungere perfectionem maximumque prebere adiumentum ad suas actiones rite obeundas. Forma enim, quæ est actus naturalis materiæ, sicut per vnionem cum materia perficitur in esle, sic etiam perficitur in operando; Id quod lustranti animo cunctas res naturales in omni coniunctione formæ cum materia perspicuum erit. Hæc auté quæ contra Platonem à nobis explicata sunt, docet etiam D. Thom.in 1. par. q.84.art.3. Sed de his rebus quoniam funt extra materiam propositam, & ab instituto nostro remotæ, plura dicere non couenit. Quoniam igitur intellectus noster ita cohæret cum sensibus, vt per cos ceu interpretes & nuncios rerum omnium intelligendi materiam accipiat, nihílq; sit in illo quod non in his aliquo pacto prius fuerit, hinc fit, vt quæ sensibus nostris magis propinqua nota & familiaria fint, vt effectus, totum, compositum, accides, ea quoque priùs ad intellectú perferátur, eíq; prius innotescant. Quæ verò sensibus posteriùs cognita, aut penitus ignota sint, ve caussa, partes, res simplices & intima cuiusq; rei substătia, eo tardiùs atq; difficiliùs ad mentis nostræ intelligentia perueuiant. Ergo, cur ea quæ ordine naturæ posteriora sunt, plerunque sint nobis notiora iis, que sunt priora secundu natură,& cur via procedendi ab illis ad hæc vocetur nobis innata & naturalis hoc modo explicatú sit, Nunc videamus an in rebus Physicis sint aliqua, quæ eadem sint nota nobis & secundum naturam.

In rebus naturalibus permulta reperiri qua sint nota nobis simul atque secundum naturam.

CAP. VII.

R 1 S T O T E L E S hoc 2.tex.ait non eadem esse nota nobis & simpliciter; in primo autem lib.Post.tex. 5. similem ponit sentétiam, verùm aliis verbis, scribens hæc inuicem opponi, hoc est quæ sunt nota nobis, esse ignota secundum naturam, & contrà, quæ sunt nota secundum naturam, esse nobis ignota: Quæ sententia quo pacto intelligenda sit, pluribus verbis aperiendum est, ne quis putet sieri nunquam posse vt eadem sint nota secundum nos & secundum naturam. Peruulgata est opinio apud Philosophos, in rebus naturalibus aut nihil aut perpauca reperiri quæ nobis sint nota pariter ac secundum naturam, propterea quòd rerum essecta & accidentia, quæ nobis manifesta sunt, habentur ignota secundum naturam, è contrario autem substantia & causse, quæ sunt notæ secundum naturam, nobis sunt ignotæ; At verò in disciplinis mathematicis, aut omnia aut certè pleraque sunt nota nobis iuxtà atque secun-

dum naturam. Etenim demonstrationes Mathematicæ procedunt ex primis principiis, quæ nobis sunt manifestissima, veluti, Totum maius esfe sua parte, &, Si ab equalibus æqualia demas, quæ remanent funt æqualia. Eadem quoque funt nota fecundum naturam, quippe cum sint causse eorum, quæ postea demonstrantur à Mathematicis. Atque hoc ipsum videtur Auerr. sensisse multis locis scriptum & testatum relinquens. Verum opinio hæc (aut ego penitus fallor) multos adhuc fefellit, vel infcitia vel negligentia perfcrutandæ veritatis; etenim vtrumque reor esse falsum, sed de Mathematicis posterius disseram; nunc tribus rationibus ostendam multa in rebus Physicis eiusmodi esse, vt simul nobis nota sint, atque secundum na-In rebu Phy turam. Primò, naturæ magis vniuerfales funt notiores nobis & fesicu non pau- cundum naturam, quàm minus vniuersales, vt corpus quàm viuens, ea reperiri, quam naturam, quam minus vinueriales, vi corpus quam viuens, qua sunt ea- viuens quam animal, animal quam homo; ergo, &c. antecedens sedem nota no cundum vtramque partem perspicuè verum est; Nam quòd magis bu & secun- vniuersalia sint notiora nobis, Arist. testatur hic tex. 4. & aliis comdum natură, pluribus locis, de quo etiam consentiunt omnes propemodum interpretes eius: idque confirmat experientia, nam aspicietes id quod è longinquo accedit ad nos, priùs agnoscimus esse corpus quoddam quam animal, & animal prius quam hominem; Infantes etiam (vt hoc loco inquit Arist.) primum quidem appellant omnes homines vniuerse ac indistincte patre, fæminas matrem, postea verò vtrunque speciatim distingunt. Ratio item hoc docet, nam signa & accidentia rerum vniuersalioru sunt nobis notiora, cum enim insint in pluribus rebus, frequentiùs cadunt sub sensus; ex quo fit, vt illis magis obuia, familiaria & manifesta sint: paucioribus quoque signis opus est ad percipiendum magis vniuersale, vt aliquid esse corpus, viuens aut animal, quàm ad cognoscendum minus vniuersale, vt esse hominem vel Petrum. Quòd autem magis vniuersalia sint notiora secundum naturam, vel ex eo intelligi potest, quia simpliciter priora funt minus vniuersalibus, eorumque principia, & quoniam minus perfecta funt, à quibus natura incipiens procedit ad minus vniuersalia, tanquam perfectiora. Itaq; in procreatione hominis, primum effingitur in fœtu natura viuentis, tum animalis, ad extremum hominis, vt scriptum est ab Arist.in 2.de Gener.animal.cap.3. Sed considerandum est hoc loco id quod D. Thom. scribit in 1. parte. 9.85. art.3. Nam cum vellet docere magis vniuerfalia esse priùs cognita nobis, quam minus vniuerfalia, præmittit hanc obiectionem, Non funt eadem (inquit) prius nota nobis, or secundum naturam, sed magis vniuersalia sunt prius nota secundum naturam, quam minus vniuersalia, quippe cum illa sint priora simpliciter his, ergo non possunt esse nobis quoque prius cognita:

Quam obiectione deinde solués in resposione ad primu argumentu scribit hæc,Duplex est ordo natura, vnus secundu via generationis & teporis, secundu qua via, ea que sunt imperfecta & in potetia, sunt priora, & hoc modo magis comune est prius secudum natură, quod apparet manifeste in generatione hominis & animalis,nam priùs generatur animal q homo, vt dicitur in libris de Generatione animaliu: Alius est ordo perfectionis siue intentionis natura, sicut actus simpliciter est prior secundum naturam quam potentia, o perfectum prius quam imperfectum, & per hunc modum minus commune est prius secundum naturam quam magis commune, vt homo quam animal ; Natura enim intentio non fistit in generatione animalis, sed intendit generare hominem. Hæc Diuus Thomas ex cuius verbis posset quispiam fortasse suspicari eum verba illa Aristotelis, Non sunt eadem nota nobis, & secundum ordinem natura interpretari non de ordine naturæ qui est secundum generationem, sed de eo qui est secundum perfectionem, ex quo fieri vt magis vniuersalia non sint simul nota nobis & secundum naturam, quod tamen à principio aggressi sumus ostendere: sed nobis in præsentia quid D. Thom. senserit de intellectu illorum verborum Aristot. non est curæ. Illud quidem pro certo affirmare possumus, Arist.hoc loco non loqui de prioritate perfectionis, sed generationis, & temporis, etenim docere vult primas caussas, primaque principia rerum naturalium esse nobis obscura & ignota, tametsi secundum ordinem naturæ manifesta sint, & magis certa, quam ea quæ formantur & essiciuntur ex illis.quod si loquatur Aristoteles de ordine generationis, magis vniuersalia, erunt nota nobis & secudum naturam, vt dictum est supra; Sinautem de ordine persectionis, totum compositum & secundum nos, & secundum naturam erit notius quam partes & principia eius. Quocirca vtrouis modo sumatur prius secundum naturam, vel ordine generationis, vt nos fumimus, vel ordine perfeationis, vt sumit D. Thomas, verum est, quod instituimus demonstrare, in rebus Physicis multa reperiri quæ sint nota nobis & secundum naturam. Scio Alexandrum, vt refert Simplicius, ipsumque Simplicium in expositione huius secundi textus, conatos esse hanc noffram rationem soluere : sed qui corum verba legerit, facilè intelliget infirmă esse eorum solutionem. Deinde, potest hoc ipsum confirmari alia ratione. Ea quæ vocatur obiecta sensuú exteriorú, vr color, sapor, odor, ex se fundut atque mittunt species quasda ( ita enim fert communis omnium pene Philosophorum opinio) per quas à sensibus percipiuntur. His igitur formis ( quas multi appellant species intentionales) priora sunt obiecta tam secudum naturam, quàm fecundum nos; secundum naturam quoniam sunt caussæ illarum, secundum nos, propterea quòd obiecta ysurpantur sensibus, eorum i iiij

autem species intentionales minimè: Illa nemo sanæ mentis negauit vnquam, has verò nec pauci nec indocti viri, de medio sustulerunt. Constat igitur in hoc exemplo idem esse notius secundú nos, & secundum naturam. Vide D. Thom. 1. parte. quæst. 85. in fine art. 3. Postremò, idem potest comprobari hoc modo. Multa sunt tam in Phylica quàm in Medicina, quæ habent effectus quosdam admirabiles, nobifque abditos & occultos. Etenim complura funt medicamenta, que vel extrinsecus admota corpori humano, vel in ipsum intromissa, operantur intus permulta, quæ per se latent nos, præuidentur autem atque cognoscuntur ex suis caussis, quæ palam adhibitæ sunt, itaque Medicus certo prænoscit, & prædicit tales effectus euenturos, manifeste cognoscens caussas à quibus illi proficiscutur, Vbi manifestum est, talia medicamenta & secundum nos & secundum naturam esse notiora quàm ipsorum esfecta. Sed quid dicendum est ad illa verba Arist. Non sunt eade nota nobu, or simpliciter? Mihi quidem videntur habere locum non in omnibus rebus physicis, sed in multis, maximè verò in primis caussis primisque principiis rerum naturalium; de quibus ibi sermonem habet Arist. siquidé einsmodi funt, vt cum ordine naturæ præcedant cæteras res physicas, à nobis tamen posteriùs cognoscantur, & quæ ab ipsis esse habent, prorsusque pendent, vti corpora & accidentia physica, ad eorum cognitionem nos perducant. Sed de rebus physicis dictum est satis. Nunc disquirendum est, An in mathematicis disciplinis idem maxima ex parte, ceu multis visum est, sit notius secudú nos & secundú naturã.

An demonstrationes Mathematica maxima ex parte constent ex his qua sunt nota nobis, of secundum naturam. CAP. VIII.

VERROES in primo Phys. coment. 2. & in primo de Anima comment. 11. in commétariis etiam magnis super libros Post. atque in quæstionibus Logicis, ait demonstrationes Mathematicas constare ex propositionibus quæ sunt notæ nobis & simpliciter, & cum ipse putet demonstrationem simpliciter, quam facit tertiam quandam speciem demonstrationis longè principem omnium, confici debere ex his quæ sunt nota secundum nos & secundum naturam, affirmat talem speciem demostrationis nusquam reperiri aut crebriorem aut perfectiorem, quàm in disciplinis Mathematicis. Multi quoque expositores Arist. (quod is ait tum hoc loco, tum in primo Post. tex. 5. non esse cadem nota nobis & simplipliciter) censent, id maximè locum habere in scientia naturali; in do-

Arinis autem Mathematicis idem plane notum esse nobis & simpliciter. Est itaque multorum Philosophorum opinio demonstrationes Mathematicas procedere ex præmissis, quæ sint tam secundum nos, quam secundum naturam notiores conclusione. Quam sententiam equidem arbitror aut falsam esse, aut certè recta quadam explanatione, vel potius correctione indigere; quare faciendum mihi putaui, vt quid ea in re verum aut falsum esse ducerem, liberè ac sincerè explicarem. Primum igitur opinor, medium quod adhibetur in demonstrationibus Mathematicis, si propriè & subtiliter rem ipsam expendamus, nec secundum naturam, nec secundum nos esse notius conclusione; id quod facile cognosci poterit ex his paucis, quæ subijciam. Primò. Si medium Mathematicum esset notius secudum na- Medium deturam conclusione, hoc ideo accideret, quia tale medium esset pro-mathematipria caussa eius, quod demonstratur; at supra fuit ostensum Mathe-ca, non esse maticos non demostrare ex propriis & naturalibus caussis, ergo, &c. per se ac sim-Deinde, Mathematicus non considerat naturam ac essentiam quan-Plicater notina titatis, nec affectiones eius, prout habent esse reale fluens ex natura secundum na quantitatis; sed tantúmodo prout habent esse intelligibile, & prout sone, possunt euidenter ac certò sciri, quocunque modo id contingat; ergo mathematicus non curabit, an medium sit prius secundum naturam nec ne; sed an sit euidens, certum & aptum ad demonstrandam propositam conclusionem. Præterea, apud Mathematicos vna demonstratio non habetur potior quam altera, quoniam habeat medium prius secundum naturam, quinimo id nusquam, & à nullo-Mathematico confiderari & perpendi folet, sed ea demonstratio melior ducitur, quæ simpliciter ostendit rem, quam quæ ex suppositione: & quæ directò seu ostensiuè, quam quæ indirectè, vel ducendo ad impossibile: ad extremum, quæ per pauciora media conficit rem propositam, quam quæ per plura, quocunque modo id siat, siue per media priora sécundum naturam, siue posteriora. Postea in 32. demontratione, quæ est in 1.elemétorum Euclidis, ostenditur tres angulos trianguli esse aquales duobus rectis, propterea quòd angulus caserpus, qui fit ex latere eiusdem triaguli producto, æqualis sit duobus angulis internis sibi oppositis, Hoc medium perspicue constat non effe prius secundum naturam, eo quod demostratur; quin etiam mihi quidem videtur esse posterius secundum naturam, nam productio lateris, & ortus illius anguli externi, necessariò consequitur stru-Auram trianguli constituti: Similiter in 1.demonstratione eiusdem libri, Euclides docet latera eius trianguli quod super datam lineam. constitutum fuit, esse inter se æqualia, propterea quòd sint lineæ du-Az ex centro ad circunferentiam, quis non videt cum hoc medium.

omnino per accidens affectum sit ad id quod demostratur, non posfe dici prius fecundum naturam conclusione? Etenim planè accidit triangulo æquilatero, quod super lineam datam constitutum est, includi in circulo, & latera eius fic describi, vt existant lineæ à centro ad circunferentiam illius circuli ductæ. Quod autem à nobis oftenfum est in his duabus demonstrationibus Mathematicis, si quis ad reliquas demonstrationes animum aduertat, idem pene in omnibus comperiet. Postremò, quæ sunt verè priora secundum naturam, sunt per se definita, & pauca numero, & habent necessariam atque naturalem cognationem, connexionémque cum his rebus, quibus dicutur priora; at medium Mathematicum non est definitum secundum natura, & est multiplex, nam quod ostenditur per vnú medium, potest etiam probari per alia multa, & in couersione demonstrationu. vbi ex medio fit conclusio, & ex conclusione mediú (quod fieri cernimus tum sæpe alibi, tum in primo Euclidis in proposit. 18. & 19.) nullo modo fieri potest ve in veraque demonstratione medium secudum naturam, sit notius conclusione. Amplius, in 27. propositione eiusdem libri, Euclides demostrat aliquas lineas esse parallelas, quoniam in eas incidens alia linea recta facit angulos coalternos æquales sibi inuicem, quonam modo tale medium rectè dici potest prius. secundum naturam conclusione, aut esse caussa, cur lineæ quæpiam fint parallelæ vel æquidistantes, cum potius id videatur esse taquam effectus, & quidpiam consequens, & per accidens se habens ad id, quod demonstratur, paruíque referat quò lineæ aliquæ sint parallelæ, vt in eas cadat alia linea recta, & tales anguli coalterni existant, nec ne?Itaq; reor ordinem, qui est in demonstrationibus Mathematicis no fuisse ductu ex naturali prioritate aut posteritate earum re-Ratio ordini rum, quæ demonstratur; sed ex maiori, minoriue facilitate doctrine, ordine inuentionis, Etenim Euclides eas demostrationes prionu propositio- res esse voluit, quæ vt demonstrentur, non egent declaratione aliarum: cæteræ verò demonstrationes, no possunt & facilè explicari, & num Euclidu intelligi, nisi prius illæ demonstratæ, cognitæque suerint. Quaru igitur cognitio adiumentum allatura erat ad explicationem & cognitione aliaru, eas demostrationes priori loco ponere & declarare voluit: & quauis eade propositio per alia quoq; media ostendi potuisset, tamé elegit quæda faciliora, ac eiusmodi, vt in his teneri & conferuari posser perpetua & cotinuata series atque conexio omniú de-Car Euclides monstrationu. Hac etiam de caussa factu existimo, vt Euclides multas propositiones cosultò omiserit, vipore quibus opus suturu non erat ad explicationem aliarum demonstrationum, que si fuissent interpositæ, admirabilem mathematici ordinis continuatione inter-

www atque demostratio-

multas alias propositiones demonstrare supersederit.

turbassent. Nam cur obsecro putamus Euclidem tantum demonstrare voluisse super datam lineam rectam triangulum æquilaterum cóstitui posse, cum idem quoque de aliis speciebus trianguli ostendi queat,& quidem oftensum fuerit à Proclo? niss quia demonstratio quæ fit de triangulo æquilatero, vtilis futura erat ad explicationem demonstrationemque aliarum propositionum; quæ autem fiunt de reliquis triangulis minime.

Quòd autem in demonstrationibus Mathematicis, medium non Media demosit etiam notius secundú nos conclusione, manifestum est ex eo, quia strationis Ma Arist. docet in 1. Post. tex. 5. id esse prius atque notius secundum nos, thematica, quod est propinquius sensibus, at si cui rudi & indocto Geometriæ per senon esse proponatur quarta, & quinta demonstratio Euclidis, antequam ex- secundum nos plicatæ & demonstratæ fuerint, vna non erit notior & manifestior fiene. quàm altera, non enim vna est propinquior sensibus nostris quàm altera.vtraq; igitur per se æquè obscura & ignota nobis erit. Dicitur autem vna propolitio Mathematica lecúdum nos elle notior, quàm altera, non per se ac simpliciter, sed ob dispositionem, ordinémque doctrinæ, quem instituit Euclides: secundum quem ordiné priùs debet cognosci à nobis quarta propositio, quam quinta: quoniam hæc demonstratur per illam, vt necesse sit cum venitur ad quintam, antè cognită fuisse quartă, atque hoc modo vna propositio Mathematica, quàm altera, & medium demonstrationis, quàm conclusio potest appellari prius & notius secundum nos, non per se, sed propter doctrinæ,& dem aftrationú ordiné ab Euclide institutú atque descriptú. Ergo ex his, quæ hoc loco disputata sunt à nobis, clarissimum est, medium quod ponitur in demonstrationibus Mathematicis, per le ac simpliciter, nec secundum nos, nec secundum naturam esse notius conclusione, ac proinde falsam esse peruulgatam illam opinione eorum, qui putat demonstrationes Mathematicas procedere ex notioribus secundum nos & simpliciter; Quanquam potest hæc senten- Quomodo tia aliquomodo adduci ad bonum sensum; nam licet propria cuiusq; ci demonsirademonstrationis principia non sint notiora vtroque modo ea coclu-tiones Mathe sione, quam inferut; tamen prima illa initia, & axiomata Mathema- maticas protica, quæ in vestibulo Geometriæ exponuntur & postea in plurimis cedere ex nodemonstrationibus adhibétur, sunt vtroque modo notiora; secundu sioribus seus naturam quidem, quoniam sunt prima, immediata & indemonstra- fecundum na bilia, ex quib cæteræ propositiones Mathematicæ oriuntur, pendet, iuram, atque demonstrantur; secundú nos autem, quia citra demonstrationem vllam nobis manifesta sunt, aut per solam cognitionem terminorú, ex quibus constant, velut illa, Totú esse maius sua parte&, Si ab æqualibus æqualia demas quæ remanent sunt equalia &, Quæcunq,

sunt æqualia vni tertio, sunt æqualia inter se; vel per solam descriptionem, aut leuem quampiam expositionem, cuius modi sunt definitiones trianguli, circuli, &c. Possunt igitur demonstrationes Mathematicæ dici constare ex notioribus secudum nos & simpliciter, quatenus omnes, vel mediate vel immediate oriutur ex illis primis principiis, & in ea tandem resoluuntur, quæ principia sunt (vt diximus) vtroque modo notissima. Itaque si demonstrationes Mathematicæ comparentur cum Phylicis, secundum prima & generalia principia, ex quibus ducuntur, quoniam prima & generalia principia Phyfica fine incomplexa; (vt prima materia & primum mouens, fine complexa; vt naturam esle principium motus in eo, in quo est, &c. & motu esse actum entis in potentia, prout in potentia) sunt quidem notiora fecundum naturam, verum non fecundum nos, quam affectiones Physicæ & sensibiles quæ de rebus naturalibus demonstrantur.ideo fecundum huiusmodi comparationem, atque considerationem primorum principiorum, scientiæ Mathematicæ, & Physicæ, rectè dici possunt demonstrationes Physicæ procedere ex notioribus secundu naturam, non autem fecundum nos, Mathematicæ autem ex his, que funt vtroque notiora. Sed de hoc satis dictum sit.

Expenditur interpretatio secundi textus & aliorum sequentium, tradita à D.Thoma & Alexandro Aphrodisao.

🏹 О и est hic tacendum D. Thomam aduersari Auerroi & Græcis expositoribus qui volunt hoc 2.tex.ab Arist. ostendi viam declarandi & demonstradi principia rerum naturaliu, quæ latent nos, per ipsa composita, quæ sunt quidem secundum naturam illis posteriora, sed nobis notiora. Nam inquit D. Tho. rationem demonstrandi qua vti debet Physicus, explicari in 2. libr. Phys. etenim in 19. tex. libri 2. Physicorum datur via definiendi res. Physicas per materiam & formam, in 70. textu eiusdem libri modus demonstrădi, nimirum per omnes caussas. Quocirca putat ipse à 2.textu hoc,vsque ad sextum,doceri ordinem seruandum in explicatione principiorum; vt videličet incipiamus à principiis maxime vniuerfalibus, quoniam funt notiora nobis, ídque probari hoc fyllogifmo; Procedendum est à notioribus, sed confusa, id est, magis vniuersalia, funt notiora nobis, quapropter incipiendum est à magis vniuersalibus. Huius syllogismi Maior tangitur tex. 2. Minor 3. Conclusio 4. & sequentibus planius explicatur Minor. Sed contra D. Thomam illud dici potest, si principia rerum naturalium sunt nobis ignota, indiinditanda fuit via & ratio aliqua ea cognoscendi, quam viam Arist. iple ingredi & insistere velit in huiusmodi principiis manifestadis; eiusmodi autem viam prædocere, maioris erat momenti, quàm declarare ordinem seruandum in principiorum tractatione. in secudo autem libro Physicorum Aristoteles docet rationem definiendi & demonstrandi res naturales; non autem viam cognoscendi principia rerum naturalium, nam cum horum scientiam. 1. libro Physicorum tradidisset, absurdum fuisset tradere postea in 2. libro modum & rationem ea sciendi. Deinde si per (confusa) in tex. 3. accipit vniuersalia, necesse erit quod sequitur, Ex his autem nota fiunt principia & elementa. ijs qui dividunt hac, intelligere de singularibus, vel de minus vniuersalibus, at quomodo inferius, & minus vniuersale est elementú superioris, cum è contrario res habeat? Amplius, si per via procedendi à notioribus secundum nos ad notiora secundum naturam, intelligit ordiné & viam demonstrandi, non congruit præceptű cú doctrina. Aristoteles enim procedit à principiis primis & maxime vniuersalibus, quæ funt priora fecundum naturam, quam principia minus vniuersalia, nam prima materia prior natura est quam hominis, vel equi, vel alius cuiuluis rei materia: huiulmodi autem principia vniuerlalissima, non sunt notiora secundum nos quam principia minus vniuersalia; prima nanque materia non est notior, quinimo longè ignotior nobis, quàm materia hominis vel equi, nec primum mouens, quàm secunda & particularia mouentia.

Alexander autem, vt hic refert Simplicius, voluit Arist. his textibus docere viam & rationem cognoscendi prima principia rerum naturalium: hanc autem viam non aliam esse, quam vt per quasdam vniuersales quæstiones seu pronuntiata quædam generalia, quæ cú disiunctione efferuntur, gradatim veniatur in notitiá principiorú naturalium, generales autem illæ quæstiones, quæ per dissunctioné enuntiantur, sunt huiusmodi. Principia rerum naturalium, aut esse vnum, aut multa: aut esse finita, aut infinita: aut mobilia, aut immobilia; & si multa atque finita: aut plura, aut pauciora tribus: aut omnia inter se contratia aut non omnia; per has enim quastiones cernimus Arist. in 1. Physicorum processisse ad explicationem primorum principiorum, quæ sunt tria, duo quidem inter se contraria, forma & priuatio, tertium verò subiectum illorum contrariorum, materia prima. Cum igitur Arist.in 2.tex.ait procedendum esse à notioribus nobis ad ca quæ funt nota fecundum naturam, Alexander interpretatur progrediendum esse à tractatione illarum quæstionum vniuersalium ad demonstrationem seu explicationem principiorum naturalium:prædidas autem quæstiones inquit esse notas secundum nos, tum quia

constat ex terminis vniuersalibus & notis, quales sunt, vnum, multa, finitum, infinitum, mobile, immobile, contrarium: tum etiam quia virtute continent illud primum principium, Quodlibet est, vel non est, quod nemini hominum sanæ mentis obscurum, aut dubium esse potest. Nam hoc disiunctum principium, Aut est vnum, aut multa, reuocatur ad hoc, Aut est vnum, aut non est vnum; idemque contingit in aliis difiunctis. Similiter cu in 3. tex. Arift.inquit primum manifesta nobis fieri confusa, posterius aurem his qui dividunt hæc elementa & principia, Alexander exponit de illis vniuersalibus disiunctis, que appellantur confusa, tum quia sunt vniuersalia (omne auté vniuersale potest vocari confusum, propterea quòd multa continet potentia, hoc est confuse ac indistincte) tum etia quia ipsum disunctú per se dici potest confusum, quoniam neutrá parté dissunctionis determinate enuntiat de re subiecta, sed alterutru indefinite; ex huiusmodi auté disiunctis diligenter explicatis, euadut manifesta principia rerum naturaliú per diuisionem illorú disiúctorum hoc pacto. Principia rerum naturalium necesse est aut esse vnum, aut multa, sed non vnum, ergo multa; deinde si multa, aut finita, aut infinita; sed no infinita ergo finita: tum si finita, aut plura, aut pauciora tribus; fed neque plura neque pauciora tribus, ergo tantum tria; postremò, vel omnia inter se contraria, vel nullum; sed neque nullum, neque omnia, ergo quedam contraria, quædam non. ex quibus omnibus tandé efficitur tria esse principia rerum naturalium, duo contraria inter se, tertium autem subiectu illorum contrariorum. Ad extremum, cum Arist.scribit in tex.4.procedendum esse ab vniuersalibus, Alex.intelligit in explicatione illorum dissunctorum, quæ viam munist ad intelligentiam principiorum naturalium, incipiendum esse à disiúctis vniuersalioribus, quale est illud, principia aut esse multa, aut vnum, hoc enim disiunctum latius patet, quam illa, aut esse finita, aut infinita, aut contraria, aut non. Atque hæc quidé est interpretatio Alex. quam Philoponus in commentariis suis aliquomodo sequutus est: Sed ea solum non probatur Simplicio, mihi autem videtur & subtilis, & nec absurda, nec inerudita, nec plane aliena verbis Arist.nec denique ab ipfius Simplicij explanatione multum diuerfa.

# EXPLANATIO TEXTVS QVARTI.

Quapropter ex universalibus ad singularia procedere oportet. CAP. x.

RISTOTELES in primo textu docuit scientiam rerum naturalium persectè tradi non posse, nisi antè earum rerum caussa & principia cognoscantur. Scire enim (vt in priori libro Posteriorum Analyticorum scriptum est) est rem per caussam cognoscere, propter quam res est. Quocirca Philosophum naturale, doctrinam Phylicæ ab explicatione caussarum & principiorum exordiri oportet. Verum, quia principia rerum naturalium, velut materia prima, forma, & priuatio nec sunt nobis manifesta, quòd sensibus nostris minime sinbiiciantur, nec tamen, quia sunt prima principia demonstrari possunt eo demonstrationis genere quod ex caussis ducitur, Aristoteles in 2. tex. monet nos, hanc vnam nobis reliqua esse viam & rationem cognoscendi & declarandi principia, si ex iis quæ funt nobis nota & conspicua(licét ea sint principiis posteriora, minusque secundu naturam nota)eorum, quæ ad principia pertinent, cognitionem indagemus. Quæna auté sint hæc nobis nota quæ nos ad principiorum notitiam perducere queant, indicat tertio textu, affirmans ea esse ipsa corpora & composita Physica, quæ quonia multis accidentibus & mutationibus sensibilibus affecta sunt, sensus no stros mouent, nobísque perspecta & cognita sunt. Ex horum autem compositorum manifesta in multis rebus transmutatione. Arist. in 1. lib.Phy.doctrinam principiorú peruestigauit, docens eiusmodi prin cipia necessariò esse mobilia, multa, finita, cotraria: denique esse tria, materiam, formam & privationem. Sed cur Aristot.text.3.non dixit composita, sed confusa? An Aristoteles quidem συγχείμενα vel potius our feinera hoc est composita, errore autem scriptorum vel typographorum, propter vocum similitudinem mendose suppositú est auguero, id est confusa. Quamquam Simplicius, & vetus & Græcus Aristotelis interpres legit confusa & non composita. An igitur confusa dixit, vt vna voce non modò composita naturalia, sed etiam vniuersalia, quæ potestate atque confuse multa continent, denotaret? An potius composita vocauit confusa, quoniam multa in se vnite & confuse cohibent? Homo enim, cum sit vnum corpus vnumque compositum naturale, in se tamen continet materiam primam, elementa, partes similares & dissimilares, varias item potentias animæ alentis, sentientis & intelligétis. Sed ad expositionem quarti textus, quem nunc interpretandum suscepimus, propius veniamus.

Aliud est via doctrina, & aliud ordo doctrina: via doctrina est ra- Aliud est via tio declarandi & probandi ex iis quæ nobis manifesta, certa, & co- dostrina El gnita sunt, ea quæ sunt obscura, dubia & ignota. Est autem via do- alind ordo de-Arinæ multiplex, quæ enim obscura & incerta sunt, interdú probátur demostratione vel ex causis vel ex esfectis ducta: aliquado probabilibus modò & dialecticis rationibus: non nun qua inductione, exéplis, similitudinibus alissque argumentationis generibus. Ordo autem doctrinæ, est ratio ordinandi & disponendi ea quæ in scientiis tractantur, vt à partibus ad totum, à simplicibus ad coposita, à caussis.

ad effecta, à magis vniuersalib ad minus vniuersalia progrediamur: arque hunc ordinem doctrinæ, Philosophi partiuntur in compositiuum, diuisiuum, definitiuum, & resolutiuu. Aristoteles igitur cum in 2.& 3. textu aperuisset viam percipiendi doctrinam principiorum naturalium, docens eiusmodi principia non aliter quam ex ipsis copositis & effectis naturalibus, quæ nobis perspecta & nota sunt, demonstrari posse, hoc quarto textu tradit ordinem doctrinæ, quem in principiis tractandis servare oporter. Sed eius sententia potest hoc Syllogismo comprehendi; Bonus doctrinæ ordo poscit, vt à notioribus procedamus ad ignotiora; Sed magis vniuersalia sunt nobis notiora quam minus vniuerfalia, ergo procedendum est à magis vniuerfalibus ad minus vniuerfalia. Huius Syllogismi Maior propositio, declarata est in secundo textu, Minor ab Aristotele probatur in textu quinto. Conclusio autem ponitur hoc textu quarto. Nec verò Aristoteles præcepto suo non ipse paruit, & quod verè docuit, diligenter præstitit. Nam in primo libro Physicorum, primò de principiis disputat ea quæ sunt magis generalia, tum quæ sunt magis propria: primum enim docet principia esse multa, tum esse finita, postea esse contraria, deinde esse tria, ad extremum quid illorum triú vnumquodque sit, propriè ac subtiliter exponit. Eius autem quod hic ait Aristoteles, procedendum esse à magis vniuersalibus ad minus vniuerfalia, simillimum est, quod ipse scribit primo libro Physicorum textu, 57. his verbis, Est secundum naturam, communia primium dicentes, deinde circa unumquodque propria speculari. Et in tertio libro Physicorum textu 2. Posterior (inquit) est de propris speculatio ea qua de communibus est. In primo autem libro de Partibus Animalium, argumentatur communia prius exponenda esse quam propria, & magis vniuersalia quam minus vniuersalia, nam cum communia sint in omnibus iis quæ illis subiiciuntur, vt animal in homine, leone, equo, &c. nisi communia priùs explicentur, necesse erit ea sigillatim in cuiuslibet prius tractă. particularis tractatione(vt quæ sunt animalis, in doctrina hominis, equi & leonis)edoceri, & quod absurdissimum est, eadem sæpissimè repeti. Auerroes in Prologo super libros Physicorum, & super libros Posteriorum scribit, nisi communia prius in scientia tractetur quam propria, fore, vt doctrina demonstratiua vitietur atque corrumpatur. Etenim quæ sunt magis vniuersalium; cum non de illis, sed de minus vniuersalibus, quibus non per se nec primò conueniunt, demonstrantur, efficiuntur demonstrationes vitiosæ, quippe quæ non constant ex prædicatis per se, primis & propriis. Sed dicet aliquis, cum certum sit singularia excludi à scientiis, quomodo Aristoteles hoc tex. 4. ait in scientia principiorum procedendum esse ab vniuer-

Cut magis vninerfalia da fins.

Sing.

falibus ad singularia? Respondeo Aristotelem & hic & alibi nomen fingularis accipere, pro eo quod est proprium & minus vniuersale, presertim autem pro specie vltima qua Logici vocant speciem specialissimam, nam quod est verè singulare; veluti Petrus & Paulus, no est, vt inquit Auerroes, pars demonstratiux doctrinx, licet principiú sit eam acquirendi, ex singularibus enim sensu cognitis memoria conseruatis, experientia denique exploratis colligitur vniuersale, cuius est scientia: vt multis verbis docet Aristoteles in principio Metaphysicæ, & in fine libri secundi Posteriorum: in quo libro tex.17. ait faciliùs definiri singulare qu'am vniuersale proculdubio intelligens per singulare, id quod est minus vniuersale, vel potius ipsam specie vltimam, nam verè singularium neque definitiones neque demon-Atrationes esse constat. Verùm non est hoc loco prætereundum id, quod recte monet Auerroes initio Meteororum, duplicem esse ordinem doctrinz, vnum necessitatis, alterum ob melius; secundum illu dostrina, alordinem, priora posterioribus & magis vniuersalia minus vniuersa-ter necessitalibus proponenda sunt: & vocatur (necessitatis, quia nisi quid obstet tis alter ob & ratio doctrina bene constituta & ipsa rerum natura necessariò melim. deposcit, vt rerum magis vniuersaliu tractatio minus vniuersalium rerum tractationem antecedat, cum illæ sint his priores & notiores nobis, fint ciulmodi, vt nisi prænoscantur, non possint quæ sunt minus vniuersalia perfecte cognosci. Alter auté ordo doctrinæ, qui vocatur propter melius, tunc feruatur, cum quæ minus vniuerfalia & posteriora sunt, præponuntur & prius tractantur, quam magis -vninerfalia & priora, idque duas ob caussas fieri solet, vel quando minus vniuersalia sunt perfectiora & præstatiora magis vniuersalibus quam ob caussam putant nonnulli Aristotelem in secundo lib. de Anima, prius egisse de visu quam de tactu, licer tactus & natura prior sit, & latius pateat quam vises. Vel quando minus vniuersalia Sunt notiora nobis, atque ob hanc caussam prius egit Aristoteles de animalibus quam de plantis, vt supra lib.secundo ostendimus; & Metaph: quæ agit de maximè vniuersalibus, ordinæ doctrinæ postezior est cetteris sciétiis que in rebus minus vniuersalibus versantur: Semper enim præclaram illam Aristotelis sententiam, quæ est initio libri quinti Metaphysicæ, in memoria habere oportet, in doctrinis non à primo & rei principio aliquando inchoandum esse, sed vnde Pulchra senquis facilius discat. Ergo huins quarti textus hæc erit propria & geranquilententia; in tradenda principiorum doctrina, primò de principiis esse disputanda & docenda ea, que vniuerse & generatim de in a quæruntur, deinde quæ speciatim & propriè corum naturam vittingunt, explicanda.

k

Cur magis universalia sint nobis notiora, or quomodo hic fumatur nomen universalis.

eaussa cur magis vniwerfalia fint motiena nob'n.

A vss A m autem, cur magis vniuerfalia fint nobis notiora. quam minus vniuersalia, vt hoc quarto textu docet Aristoteles, nunc perscrutari volumus. Sed vt rem in pauca contraham, eius rei caussam hanc ego este arbitror, quòd magis vniuersalia, sunt in pluribus, fingularibus issque magis sensibilibus, ve pote quorum accidentia priùs crebriùs & fortiùs feriunt sensus nostros: etenim quantò agens è longinquiori loco potest agere in ipsum passum, tantò valentius censetur ad agendum: accidentia autem sen-Abilia corporis & animalis è remotiori loco & citiùs mouét sensum quam accidentia hominis vel Socratis, vt patet in eo, quem è longinquo cernimus aduentantem ad nos, priùs agnoscimus eum esse corpus vel animal quam hominem, aut Socratem, vt quemadmodu in ipsis sensibilibus, singularia rerum magis vniuersalium, vt corporis & animalis funt notiora fensui, quam fingularia minus. vniuerlatis, vt hominis & Socratis, sic etiam in his quæ sunt intelligibilia, magis vniuersalia sunt intellectui notiora, quam minus viuersalia. Nam quamuis actus videatur esse ratio & caussa propter quam aliquid sit intelligibile simpliciter (vt innuit Arist. 9 Met. tex. 20.) tamen, vt aliquid fit nobis intelligibile, præcipua ratio est, vt sit sensatum, ex quo fit vt quæcunque à sensibus nostris valde remota sunt, vti res diuinæ ea nobis sint perdifficilia cognitu de quo vide quæ scribit Arist.primo libro de Partib.animal.cap. (. & 2. de Cælo tex. 17. atque primo libro Metaphys.cap.2. è contrario autem faciliora funt adintelligédum quecunque priora vicinioraque sunt sensibus nostris. de quo poteris videre, quæ scribit Arista 1. Post. tex. 5. & 6. lib. Topicorum Quod auté paulò supra diximus magis vniuersalia esse notiora nobis,accipiendum est cum adiunctione, videlicet fere & vt plurimum interdú enim lecus accidit, nam proximum genus equi & almi, vtroque quidem vniuerfalius est, verum innominatum est vtrog; minus notum nobis.Lege quæ Arist.scribit 7.Met.tex.28.

selligendum nerfalia effe

Cæterum cum dubitatur inter Philosophos. An magis vniuersalia, sint notiora nobis quam minus vniuersalia, no est dubitatio de quaste magie uni libet cognitione, sed de crassa & confusa, nam de distincta conuenie inter omnes, siquidem minus voiuersale non potest distincte & perqu'am minus fect è cognisci, nifi ante cognita sucrint magis vniuersalia, que direginefalia. cuntur de ipso, quippe cum unt quali partes & principia eius. Nec quæritur de quacunque cognitione hominis absolute, sed tatum de intellectiva.nam cum in homine multo ante vigeat cognitio sensitiua quàm intellectiua, non est dubium quin singulare, quod sensibus vltro occurrit & subiicitur notius sit homini qua vniuersale, quod expressu ex his quæ à sensib percepta sunt, multo post ab intellectu cognoscitur. Neg; hic sermo est de vniuersalibus, vt vocant in caussando, quo nomine appellant Deu, & intelligetias, quonia sunt causfæ vniuerfales & communes omnium rerum huiusmodi enim reru notitia magna difficultate, & no nisi post multam cognitionem aliarum rerum sensibilium, mortalibus contingit. Nec quastio est de vniuersalibus in prædicando sumptis (vt aiunt) formaliter, hoc est quatenus sunt vniuersalia, sic enim magis vniuersalia aut posteriùs, aut certe simul cognoscuntur cu minus vniuersalibus; exepli caussa genus ea ratione ve genus est, no potest bene cognosci, nisi vel ante vel simul cognitis speciebus eius, idemque contingit in quolibet superiori, & magis vniuerfali comparatione corum, quæ subiiciuntur ipsi. Nec loquimur in præsentia de magis vniuersalibus, prout sunt partes & principia minus vniuerfalium, vt de animali quatenus est pars hominis, componens definitione eius, que est animal rationale, fic enim posteriº & minus nota nobis sunt, quam minus vniuersalia. nam sicut totum sensibile confuse priùs notum est sensui quam partes eius, ita totum intelligibile priùs manifest un fit intellectui, quam partes & principia ipsius, atque hoc quidem significat Arist.in tex.5. scribens. Nomen, idest definitum, quia est quoddam totum, notius esse nobis, quam rationem hoc est definitionem, propterea quod distincte cotinet partes illius. Licet igitur priùs nos cognoscamus animal simpliciter, quàm equú: prius tamen cognoscimus equú quá cognoscimus animal esse partem & principium equi; Postremò, non ambigitur de magis vniuerfali, quatenus consideratur secundum totam fuam amplitudinem, & vt ita dicam, continentiam potentialem an sit prius & magis notum nobis, quam minus vniuersale, nam qua tò quidpiam est vniuersalius, tanto prædicta continentia & amplitudo maior, magisque varia. & multiplex est, ac proinde etia obscurior arque difficilior ad intelligendum: nam cum multo plura magisque differentia inter se subiiciantur generi, quam speciei infimæ, quis no videt longe difficiliorem esle cognitu continentiam & potestatem generis, quam speciei? Relinquitur igitur, cum Arist. hoc loco affirmat magis vniuerfalia esfe notiora nobis, id esfe intelligendu de magis vniuerfalibus, quatenus funt naturæ quædam, quæ actu infunt in pluribus, hisque magis sensatis singularibus, & sunt affectæ cospicuis quibusdam atque illustribus accidentibus, que vt ante dixi, prius, vehementius atque frequentius feriunt sensus nostros.

Explicantur dubitationes dua circa id quod dictum fuit
(magis vniuerfalia esse notiora nobis.)

Quemodo intelligendum sit illud Aristotelu in I. Metapliysica maximeuninersulia esse nobu cognitu difficillima, optima D. Thoma inter pratatio.

E p existit hoc loco nó parua dubitatio, quo pasto Arist.sibi 📆 constet, nam hic asserit magis vniuersalia esse notiora nobis, in 1. autem Metaph.c.2. contra sentit, scribens maximè vniuersalia, quoniam a sensibus remotissima sunt, esse nobis cognitu difficillima. idemque confirmat in 1. libro Posteriorum textu s. D. Thomas interprætans illum locum ex 1. Metaphy. & respondens ad hanc dubitationem inquit, duplicem esse cognitionem maxime vniuerfalium, cuiusmodi est ens & alia transcendentia. Vná incóplexã & confusam, secundú quam magis vniuersalia dicuntur in 1. Phy. ab Arist.esse prius, & magis nota nobis: Alteram complexam & sciétificam, secundum quam omnes proprietates maxime vniuersalium per demonstrationem distincte cognoscuntur, atque secundum huiulmodi cognitionem, affirmat D. Thom. magis vniuerlalia elle difficiliora minus vniuersalibus. Sed prestat hic adscribere verba ipsius vt eius sententia ab omnibus planiùs intelligatur. Cum igitur supradictam dubitationem in medium produxisset, ad eam respodens ita scribit, Sed dicendum est, quod magis universalia secundum simplicem apprahensionem sunt primo nota, nam primo in intellectum cadit ens, vt Auscenna dicit, or prius in intellectum cadit animal, quam homo. Sicut enim in esse natura, quod de potentia in actum procedit, prim est animal, quam homo, ita in generatione scientia prius in intellectu concipitur animal, quam homo, Sed quamtum ad inuestigationem naturalium proprietatum & caussarum, prius sunt nota minus communia, eo quod per caussas particulares qua sunt unius generis vel speciei peruenimus in caussas uniuersales. Ea autem qua sunt vniuersalia in caussando, sunt posterius nota quoad nos, licet fint priùs nota secundum naturam: quamuis universalia per pradicationem, sint aliquo modo prius quo ad nos nota, quam minus universalia: non prius tamen sunt nobu nota quam singularia, nam cognitio sensus, qui est cognoscitium fingularium, in nobu pracedit cognitionem intellectiuam, qua est universalium. Atque hec quidé D. Tho. Sed posser quispiam occurrere D. Tho. in eo quod ait distinctă cognitione magis vniuersaliu esse difficiliore, quam minus vniuersaliu, nam sicut se habet esse reru, ita se habet diftincta & perfecta cognitio earu; sed esse minus vniuersaliu pendet à magis vniuerfalibus, vt esse hominis ab animali, ergo distincta cognitio minus vniuersalium pendet ex distincta cognitione magis vniuersalium, eamque præsupponit, quare difficilior erit, etenim difficilius est cognoscere plura, quam pauciora; distincta auté cognitio verbi

verbi gratia hominis, continet non modò cognitionem rationalis. sed etiam animalis, ad cognitionem vero animalis, non est necessaria cognitio hominis. Verum D. Thom. responderer huic objectioni. bipartitò distinguens cognitionem distinctam alicuius rei, verbi gratia animalis, vnam quidem, per quam animal distincte cognoscitur non modò secundum proprium & præcipuum gradum animalis, sed etiam secundum omnes gradus superiores, & predicata, quæ infunt in animali, vt fecundum gradum viuentis, corporis, substantiæ, entis, atque hæc quidem cognitio tantò difficilior est in minus vniuerfalibus quam in magis vniuerfalibus, quanto illa continent plura quam hæc: Alteram verò, per quam animal distincte quidem cognoscitur secundum proprium & præcisum gradum animalis & passiones, que animali qua tale est conueniunt, at secundum superiores gradus solum crassè & confuse cognoscitur, atque hoc quidem modo etiam Physica tradit distinctam cognitionem rerum naturalium fecundum gradus Physicos, secundum autem gradus superiores Metaphylicos, qui infunt in rebus naturalibus, minimè: etenim physicus explicate docet naturam hominis, animalis, viuentis, denique corporis naturalis, at corporis simpliciter vel substantia vel entis nequaquam, huiusmodi autem cognitio distincta longè difficilior est in maxime vniuersalibus, quam in inferioribus, tum propter maximam amplitudinem eorum, tum etiam quoniam cum non dicantur vniuoce, difficillimum est videre, an significent naturam quapiam communem omnium rerum nec ne, quomodo ens habeat paffiones, quomodo contrahatur & determinetur, & descendat ad inferiora, & alia innumera horum similia, quæ de ente disputari possunt. nam cum nec natura entis: nec affectiones eius per se cadant sub senfus nostros, quemadmodum contingit in homine & animali ideo necesse est scientiam entis cæterorumque transcendentium nobis arduam & difficilem esse, id quod aperte docet nos experientia, nusquam enim plures aut grauiores difficultates inuenimus, quam in tractatione transcendentium, quam recte dicere possumus, sicut est in prouerbio, obscuriorem esse numero Platonis. Hincigitur manifestum est, quomodo diluenda sit obiectio, quæ contra solutionem D. Thom.allata est; quanquam non ignoro alios esse, qui existimét Aristorelem in supradicto loco Metaphysice non loqui de vniuersalibus in prædicando, sed de vniuersalibus in caussando, vti sunt intelligentiæ, quarum cognitionem moralibus difficillimam esse, nemini dubium est. Sed D. Tho. vtramque interprætationem amplexus est, docens locum Aristotelis & de vniuersalibus in caussando, & de vniuerfalibus etiam in prædicando, aliquo modo intelligi posse; præsertim k iii

autem de maxime vniuersalibus velut est substantia, ens cæteráque trascendentia; quam sententiam ego libenter sequor. Nunc locum alterum huius similem, qui est in 1. lib. Post. textu 5, explicemus.

Porrò idem D. Thomas in 1. Post. exponens quintum tex. vbi Arist. ait; duæ longiùs absunt à sensu, vt maximè vniuersalia esse minus nota nobis: quæ verò propinquiora fint nostris sensibus velut singularia, notiora esse nobis; affirmat Arist, ibi non comparare inter se ea quæ percipiuntur tantum ab intellectu, sed ea, quæ simpliciter à nobis percipiuntur siue per sensum, siue per intellectum, & quoniam fensitiua cognitio in homine prior, frequentior, & facilior est, quam intellectiva; hinc necessariò fit, vt singulare, quod sensu percipitur, priùs magisque notum homini sit, quam vniuersale, quod sola metis intelligentia comprehenditur: at si ea sola quæ intellectu percipiuntur.nec sub sensus cadunt, inter se conferamus, in istiusmodi rebus magis vniuersales sunt nobis notiores, vt Arist. docet 1. libro Physicorum. Sed diceret quispiam contra D. Thom. quamuis singulare sit homini notius quàm vniuersale, cur tamen inter vniuersalia, ea quæ funt magis vniuerfalia dicuntur magis distare à sensibus, & nobis esse minus nota? cum contra res habeat, vt scribit Arist.in principio Phys. & ibidem in suis commentariis scriptum reliquit D. Thomas; vel igitur recurrendum est ad superiorem solutione illius loci Metaphylicæ, quam ex D. Thom.erutam paulò ante explicauimus, vel alia interpretatio huius loci Aristotelis aptior, atque verisimilior quæréda est. Auerroes I.lib. Post, commento 12. air Aristotel.in illo tex. 5. non comparare intelligibile cum sensibili, vel vniuersale cum singulari, vtrum sit notius aut sensui, aut intellectui vt exposuit D. Thom. fed comparare inter se ea, quæ sunt intelligibilia, & docere illud intelligibile, quod est rei sensibilis, esse notius nobis secundum intellectum, quàm intelligibile eius rei, quæ est remota à sensibus, exempli caussa, quoniam accidens, affectus, totum, compositum, sunt res quædam sensibiles, at substantia, caussa & principia non cadunt sub senfus, idcirco prædicata intelligibilia & vniuerfalia illarum rerum funt notiora nobis, quam prædicata harum posterioru rerum, & inter ipfas caussas quo magis procedimus ad vniuersaliores, tanto obscuriores & difficiliores cognitu eas reperimus, donec perueniatur ad vniuerfalissimas caustas, videlicet primam materiam & primum mouens quarum caussarum cognitio nobis est longe difficillima. Aristotelem igitur Auerr, putat in 1. Phys. loqui de vniuersalibus in prædicando in Lautem Post, de vniuersalibus in caussando, etenim caussa & principia rerum magna ex parte latent sensus nostros, quocirca magna etiam difficultate animo & ratione cognoscuntur, atque eo magis, quo magis proceditur ad caussas priores atque vniuersaliores. Si quis autem est cui non probentur huiusinodi interpretationes, is, si quidem poterit, meliores afferat, quas fortasse nihil negotij erit eruere ex his quæ dicta sunt paulò supra, vbi docuimus magis vniuersalia partim esse nobis cognitu faciliora, partim disficiliora minus vniuer-Nam si Aristoteles eo loco de maxime vniuersalibus in caussando loquitur, res est manifesta, sin autem de maximè vniuersalibus in prædicando cuiusmodi sunt transcendentia, licet hæc'secundum crassam & rudem quandam cognitionem satis sint nobis nota, eorum tamen subtilis & limata cognitio est nobis valde obscu-

ra ægréque parabilis.

Restat nunc difficultatem alteram quæ nascitur ex eo loco Arist. qui est in 2. Post. vbi ait faciliùs definiri singulare quam vniuersale, breuiter enodare.intelligit autem Aristoteles eo loco per singulare non id, quod est propriè singulare, huiusenim neque definitionem nec de monstrationé esse ipse non semel, nec vno loco ostendit: sed ea voce significat, vel minus vniuersale, vel propriè, vt ego puto, ipsam speciem infimam, vel vt greci vocant atomam, hoc est in alias species indiuisibilem. Tres sunt apud Arist. viæ inuestigadi definitione, vna per diuisionem, altera per compositionem, seu resolutienem, tertia per Tres via indemostratione. Priores duas ipse dedit in 2, Post. tex. 17. Tertiam audefinitiones tem tradidit in eodem libro, vbi docet quopacto per demonstrationem ostendi & colligi queat ipsum quod quid est. Via quæ est per diuisionem à summis descendendo per media vsque ad infima, adeo manifesta est omnibus, vt explicatione non egeat. Tertia verò, quæ est per demonstrationem, maxime conducit ad colligendas definitio nes accidentium. Ná in perfecta demonstratione, mediú cótinet propria caussam eius accidentis, quod demonstratur: quare si medio adiungatur definitio quid nominis, vel definitio essentialis eiusdem accidentis, quæ aut est in promptu cunctis, aut certè nullo negotio cofici potest per supradictă viam diuisionis, tunc paululum commutata verborum formula, medium cum tali adiunctione euadet in perfe-Cham definitionem caussalem illius accidentis: que res vel vnius exépli appositione perspicua erit; Quæritur cur eclipsis accidat lunæ?demonstratur eclipsim accidere lunæ propter interpositionem terræ, si quis præterea sumat definitionem quid nominis seu essentialem ipfius eclipsis, quæ est priuatio luminis in luna, ex his omnibus coficiet perfectam definitionem eclipsis quæ est defectio luminis in luna ob interpolitionem terræ, idem potest declarari aliis exemplis, sed quia ex hoc vno quod posui, res planè intelligitur, superuacaneum est vei pluribus. Hoc igitur significare vult. Arist. in 2. Post. vbi multis

locis scribit ipsum quod quid est non proprie demonstrari, veruntamen per demonstrationem atiquo modo oftendi & colligi posse, & idem esse propter quid, atque ipsum quod quid est, eius quod demonstratur. Vide quæ his de rebus scripta sunt in 1. & 8. tex. 2. libri Poft. Secunda via, quæ est per compositionem, vel resolutionem hoc modo se haber. Cu definiendu est aliquod superius, iubemur spectare de finitiones omniu inferioru eius, in quibus remotis his quæ sunt propria cuiusque inferioris, oratio que remaner comunis omniu, erit pro pria definitio illius superioris; vel aliter oportet considerare quid habeat illa inferiora comune essentialiter cu aliis rebus que non continentur sub illo superiori, & quid habeant proprium quatenus participant illo superiori, & per quod differunt ab aliis quæcunque non subiiciuntur illi superiori, nam oratio, quæ constabit ex his, quæ sunt communia, & ex eo quod est proprium illorum inferiorum, quatenus participant ipso superiori, erit propria definitio illius superioris. Sed hoc præceptum facilius intelligetur proposito aliquo exemplo. Esto animal, quod per hanc viam resolutionis definiendum sit, primum sumatur definitio hominis, quæ est substantia corporea, viuens, sentiens, rationalis; & definitio bruti, quæ est substantia corporea, viuens, senties & rationis expers, è quibus definitionibus postea detrahatur quod est proprium hominis, rationale, & quod est proprium bruti, rationis expers; oratio, quæ relinquitur est germana definitio animalis, hoc est substantia corporea, viuens & sensus particeps, vel aliter, considerandum est quid habeant commune species animalis, cum aliis rebus, quæ non funt animalia, quid item habeant proprium quatenus animalia sunt per quod differant à non animalibus, & commune quidem est, esse substantiam corpoream viuentem; proprium autem habere sensum; oratio quæ constabitur tum ex illis communibus, tum ex hoc proprio erit perfecta definitio animalis. Ex his autem clarum est fore longe difficilius per hanc viam resolutionis definire magis vniuersale quam minus vniuersale, tum quia per hanc viam definitio superioris colligitur ex definitionibus inferiorum ante cognitis; tum etiam, quia multò plura, & magis diuerfa inter se subiiciuntur magis yniuerfali, quam minus vniuerfali, propter quam varietatem accidit, vt sub magis vniuersalibus lateant æquiuocationes. Ergo sicut per viam diuisionis facilius est definire superiora, quàm inferiora.quoniam illa prius occurrunt ei, qui per diuisionem à summis descendit ad infima, & quoniam definitio superiorum paucioribus rebus absoluitur, sic è contrario ascendetis ab imis ad summa per viam resolutionis promptior atque facilior est definitio minus vniuersalis, quam magis vniuersalis, ex quo pater, quomodo verum sit illud di-

Quomodo
sntelligenda
sit,illa Ari
stoteln sentëtia qua est in
2.lib. post.
tex.17. sacilim est desimire singulave quam uni
messale.

Aum Arist. quod vertebatur in dubiú facilius esse definire singulare. quam vniuersale, ex quo effici posse videbatur magis vniuersalia non esse nobis cognitu priora & facilia (vt in proœmio physicæ Aristoteles ait) quam minus vniuerfalia. Verum hoc Arift. præceptum & nostram explanationem mirificè illustrabunt atque confirmabunt verba Themistij, quæ apud ipsum 2. Post. super tex. 17. ita habent. Ex in delucer longe facilius speciem individuam finiri quam genus, ea enim, qua singularibus insunt communia, magis quam qua speciebus, perspicua sunt. Definitio spetier ex singularibus, definitio generis ex speciebus colligitur. Praterea etiidentior species, quam generis homonymia est , praterea quod secundum speciem sensibilia dicuntur que facile dignoramus homonyma sunt nec ne, vt hominem pictum à vero, homonymia generum non nisi per collationem ad speciem discernitur; ideo animal dictum homonymos, animal vocatur, quia or homo pictus homonymos homo intelligit. Hac Themistius. Sed de his satis; etenim concordictionem, quæ in variis locis Arist.inesse videbatur, his quæ dicta fuerunt à nobis omni ex parte sublatam esse arbitramur. Quare absoluta huius proœmij Physici Arist. explanatione nihil amplius requiri, nihilque obstare videretur, quominus huic tertio libro finem imponeremus, nili hic admoneret nos vetus & communis omnium pene tam scriptorum, quam professorum consuetudo, vt hoc loco etiam de primo cognito verba faceremus: Cuius questionis explicatio, tametsi huic loco plane aliena & intempestiua est, eaque proprie pertinet ad libros de anima, à nobis tamen in præsentia nullo modo prætermittenda est, tum quia huius controuersiæ disceptatio est per se grauis, illustris atque imprimis scitu digna, tum etiam ne à veteri & peruulgata consuetudine aliorum temere discessisse videamur. Cum enim sit adhuc disputatum, quid sit nobis prius & magis notum, his affine ac proxime confequens videtur, yt quid fit nobis primum omnium cognitum disseratur.

### Introducitur questio de primo cognito & exponitur opinio Scoti, CAP. XIII.

VÆSTIO est, quid nam sit homini primò cognitum. Non Explicatur ti agitur hic de qualibet cognitione hominis, etenim apud omnes constat, secundum cognitionem sensitiuam primum de primo coomnium ab homine cognosci singulare. Nec quastio est de co? gnito. gnitione distincta, sed de rudi, crassa & (vt vocant) confusa, nec de cognitione complexa alicuius propositionis, sed de simplici apprehensione rerum, nec quæritur quid sit primò cognitum primimitate dignitatis, aut perfectionis, quis enim nescit hoc modo lon-

gè primam omnium esse cognitionem Dei? Sed quæritur de eo, quod est primò notum homini primitate originis vel durationis, vel temporis, nam cum intellectus hominis non sit eternus sempiternam habens rerum cognitionem, sed aliquando caperit & esse, & intelligere, meritò ambigitur: quid nam primum occurrat, & se offerat intellectui ad intelligendu. Postremò non vocatur in dubium, quid sit pri mò notum huic, vel illi homini, id enim cum singulare, cotingens, & per accidens sit, respuit scientia, sed cum multa sint intelligibilia, quæ possunt ab intellectu apprehendi, dubitatur hoc loco; quod inter illa aptum sit per se ac suapte natura primum mouere intellectum & ab eo cognosci. Ergo verus intellectus propesitæ questionis hic est, quid sit illud, quod per se aptum est primitate temporis, vel originis primum cognosci ab homine per cognitionem intellectiuam simplicem & confusam. Ego in hac cotrouersia tam graui & difficili enitar quoad eius fieri poterit, tum commemoradis, refellendisque opinionibus aliorum, tum etiam aperiedo & confirmando sententiam nostram, quidquid difficultatis est expedire, & huic tam obscuræ quæstioni lucem aliquam afferre. Quicquid ab intellectu nostro cognosci potest, id necesse est esse aut singulare, vt Petro, aut vniuersale vt ani mal:Rursus si est vniuersale, aut esse maxime vniuersale vt ens, aut minime vniuerfale vt species infima, aut medium inter hec vt corpus viuens, animal. Ex hac varietate rerum extitit magna varietas opinionum de primo cognito. Sed nemo adhuc, quod ego sciá opinatus est quidpiam eorum, quæ media interiecta funt inter ens & speciem vltimam esse primum cognitum. Quare tres tantum relinquuntur opiniones, vna eorum, qui singulare, altera qui ipsum ens, tertia qui speciem infimam volunt esse primò cognitum, à qua opinione libet mi hi nunc ordiri.

tı, [pecië [pecialißimam coznitum.

Scotus 1. sent.dist.3. quæst.2. ait inter vniuersalia, speciem specialis-Opinio Sco- simam, cuius singulare fortius mouet sensum, esse nostro intelectui primò cognitam; idque confirmat hoc argumento. Agentia quæ naesse primum turaliter agunt, nisi quid obstet atque impediat, producunt effectum quàm possunt perfectissimum. Etenim naturale agens ex necessitate agit, quare aget secundum vltimu suæ potentiæ, sed agentia quæ pro ducunt conceptum, vel speciem intelligibilem in intellectu possibili, videlicet intellectus agens& phantasma, naturaliter agunt, si quidem intellectus agens non ex cognitione, aut electione, sed per modum naturæ operatur illuminando phàtasmata ad modum luminis quod illustrans colores facit eos aliquo modo visibiles: de phantasmate autem, quod naturaliter agat, nemini dubium est, nec potest fingi quidquam, quod huiusmodi agentibus obstet, quominus efficiant quod vi sua possint efficere, ac si quid impedimeti accideret, id per accidens esser. Ex his concludit Scotus primum omnium in intellectu nostro produci perfectissimum coceptum, qui non potest esse alius qua conceptus speciei specialissima, nam sicut species vltima perfectior est quam ea prædicata, quæ supra ipsam sunt, quippe cum ea contineat ranquam partes sui, & plus habeat actus minus autem potentie, ita conceptus speciei infimæ perfectior erit quam conceptus superio rum, hic igitur ante omnes alios producetur in intellectu, ac proinde

primò cognitum erit species specialissima.

Hanc sententiam Scoti, eius sequaces comprobant aliis rationsbus. Primò cum intellectus noster ex se indifferens sit ad omnia in- Opinio Sco. telligibilia, quippe qui vt in tertio de Anima scriptum est, sit in pura si octo aliu potentia ad omnia, veluti tabula nuda in qua nihil pictum est; illud Scotisturaintelligibile quod est magis intelligibile, magisque aptum mouere intellectum, id magis & prius ab eo intelligetur, sed species specialissima est huiusmodi, ergo &c. Minoris probatio patet ex eo quod ait Aristoteles libro nono Metaphysicæ. actum esse rationem & caussam intelligendi. Cum igitur species vltima sit magis actu, quàm vllum aliud vniuersale superius, erit quoque magis atque priùs intelligibilis. Deinde Metaphysica est posterior aliis scientiis secundum ordinem doctrinæ & secundum nos, ergo termini Metaphysici qui sunt maxime vniuersales, vt ens, substantia & accidens, erunt posteriores secundum nostram cognitionem, ex quo sequitur speciem vltima, qua, est minus vniuersalis, esse priorem cognitu secundum nos. Postea cum intellectus intelligat res abstrahendo eas à singularibus, cuius erit facilior abstractio, eius quoque erit facilior & prior cognitio, sed speciei vltimæ, quam generum facilior est abstra-&io.nam species vltima non debet abstrahi nisi ab indiuiduis, quorum maxima est conuenientia & similitudo, genus autem abstrahendum est ab individuis & speciebus, in quibus inest diversitas essentialis, ergo &c. Præterea illud vniuerfale est magis & prius notum intellectui, cuius singulare fortius mouet sensus, propterea quod intellectiua cognitio oritur ex sensitiua, sed singulare speciei specialissimæ fortius mouet sensus: ergo &c. Minor probatur ex eo, quia idcirco aliquid est sensibile, quoniam est singulare existens hic, & nunc; vt docet Aristot. in primo Metaphy.cap.primo, sed indiuiduú speciei specialissimæ est maximè singulare, vt patet, erit igitur etiam maxime sensibile. Amplius totum est notius partibus suis, & definitum his, per quæ definitur; vt est apud Arist. in hoc proæmio Physicorum tex.5. sed species vltima est veluti totú quodpiam ratione prædicaroru magis vniuersalium, & definitur per ea, ergo erit nobisno-

tior. Ad hæc Arist.in. 1. Metaphy. cap. 2. & in. 1. Post. tex. 5. inquit max mè vniuersalia esse difficillima cognitu, faciliora autem esse minus vniuersalia, & quæcunque sunt propinquiora fingularibus: sed species vltima est minime omnium vniuersalis & omnium maxime propinqua singularibus, ergo &c. Item si cum intellectui verbi gratia occurrit homo, primum omnium in eo cognosceret ens, vt volunt Thomistæ, & non primò cognosceret ipsum esse hominem, ergo antequam deueniret ed, vt cognosceret ipsum esse hominem, oporteret pertransire omnia prædicata, quæ sunt media inter ens & homine, quamobre à cognitione entis ad cognitione hominis multu temporis intercederet, quod est cotra experientia, ergo &c. Postremò si ens esser primò cognitu, vtique primu cognosceretur ab intellectu confuse, sed ens non pot est cognosci cofuse, nam id dicitur confuse cognosci quod ita congnoscitur, vt partes & principia eius non penetrentur, & quasi introspiciantur ab intellectu, sed ens non habet partes & principia eius non penetrantur, & quasi introspiantur ab intellectu, sed ens non habet partes & principia, propter quorum ignorationem, cum à nobis apprehenditur, dici possit apprehendi confuse, ergo ens non potest confuse cognosci, quare non erit primum cognitum. Atque hæc quidam dicta sint pro expositione & cófirmatione opinionis Scotisticæ.

Verùm huic sentitiæ non solùm infense aduersantur Thomistæ quibus perpetuum certamen est cum Scotistis, sed ea quoque grater oppugnat Guglielmus Ocha vir cetero quin non abhorrens à doctrina Scoti. Is enim in 1. libro sent. dist. 3. quest. 3. redarguit predicta opinioné partim soluens rationes Scoti & quassa in eum retorqués, partim docens singulare esse mimò cognitum; nos igitur quo pacto alij tentent soluere supradictas rationes Scoti, shic breuiter subiiciemus.

Rationes Scoti, &r Scotistarum diluuns ur.

Ad primam respondent eam rationé, tripliciter esse contra Scotú. Primò quia eadem ratione posset concludi, primùm produci conceptum speciei vitimæ non consusum sed distinctum, nam si agens naturale primùm producit persectissimum esse consus species vitimæ est persectior, quam consus, ergo is primùm producetur in intellectu, quod est contra Scotum & per se falsum. Deinde sensibile multum distans prius cognoscitur ab intellectu (etiam secundum Scotum) sub prædicatis magis communibus ve corporis & animalis, quàm sub minùs communibus ve hominis & Socratis, ergo non semper species vitima est primum cognitum. Sed ipse diceret id contingere tunc per accidens, nimirum propter nimiam distantiam, nam si sensibile esset in debita distantia, priùs moueret intellectum ad cognoscendum prædicatum speciei vitimæ qua prædi-

prædicata superiora. Contra, omne agens naturale ex maiori distantia priùs agit & fortiùs, etiam in minori distantia priùs & fortius aget; vt si essent duo ignes, vnus maior, qui è longiori spatio posset comburere aliquid, alter vero minor, qui ex tali distantia nó posset comburere illud;si ambo ignes poneretur in æquali distantia respectu eiusdam passi; non dubiú est, quin prior & maior ignis fortiùs & priùs cobureret quam minor; Similiter si sensibilia rerum vniuerfaliorum, è longinquo priùs mouet intellectum quam sensibilia speciei vltimæ, ergo etiam cum prope sunt ac in eadem distantia, prius mouebunt: vel aliter, sensibilia rerum magis vniuersalium mouent intellectum in ea distantia, in qua mouent sensibilia speciei vltimæ,nam si mouent in maiori distantia, multò magis mouebunt in minori, veluti si aliquis ignispotest è longinquo comburere quidpia multò magis poterit comburere è propinquo: at non è conuerfo: nó enim sensibilia speciei vltimæ possunt mouere intellectum ex ea distantia, ex qua possunt mouere ipsum sensibilia rerum magis vniuer-Llium, ergo hæc apta sunt priùs mouere intellectum, quam illa, nam secundum Arist. prius est, à quo non convertitur subsistendi consequentia. Præterea inquit Ochá, si ratio Scoti valet, concludet primò cognitum esse singulare, quippe cum sit perfectius qu'am vniuersale, etenimsingulare continet in se vniuersale, & per se existit in natura, quamobrem etiam Arist.in Categoria Substantiæ, primam substantiam longe præfert secundis. Adhæc etia prædicta ratio Scoti ob id reprehendenda est, quia cum ipse ait omne agens naturale primum producere perfectissimu effectum, aut intelligit simpliciter perfectissimum, & hoc falsum est, nam ignis no statim producit calorem perfectissimum qui est vt octo, sed primum calorem impersectum, dein-de persectiorem, tandem persectissimum: Aut intelligit persectissimum non absolute, sed quem potest in illo principio efficere; at sic non concludit ratio Scoti, nam dicet Thomista perfectissimum conceptu, qui potest primum effici in intellectu nostro esse conceptu en tis, non autem speciei vltimæ, vt quemadmodum virtus formatiua hominis in principio non producit perfectissimum effectum, hoc est. formam hominis, sed primum formam viuentis, tum animalis tadé hominis, ita sehabeat intellectus agens in efficiendo conceptu entis corporis, animalis & hominis. Ad secundam respondent. Cum Scotistæ aiunt intellectum nostrum per se indisferentem esse ad omnia intelligibilia, id posse accipi dupliciter: vno modo, quoniam intelle-Aus noster ex se non habet actum vllum intelligibilem, & hoc veru est: Altero modo, quoniam intellectus indisferenter & citra vllum: discrimen prioritatis & posterioritatis recipit quodlibet intelligibi-

le & hoc partim falsum est, ná vt materia prima, licet per se indifferés fit ad omnes formas naturales. tamen non accipit eas indifferenter & fine ordine, fed prius (authore Auerr. 1. Metaphyficæ comm. 27.) accipit formas magis vniuersales vt elementorum & mixtoru, deinde magis particulares vt viuentium & animalium, ita quoq; fe res ha bet in nostro intellectu; partim est contra ipsos Scotistas, nam si intellectus indifferenter se habet ad omnia intelligibilia, ergo primum cognitum non magis erit species vltima, quam quodlibet aliud vniuersale. Quod autem ad confirmationem huius rarionis adiunctum est, nimirum speciem vltimam esse magis intelligibilem, quia est magis actu & perfecta, nihil valet, alioquin De', qui est purissimus actus ensque perfectissimum esset primum intelligibile secundum nos. Ete nim aliud est loqui de eo, quod est simpliciter intelligibile, & aliud de eo quod est intelligibile secundum nos, nam illud existit tale, propterea quòd est actu ens perfectum, hoc autem, quia est sensatum, hoc est propinquú & familiare nostris sensibus. Ad tertiam ita respó dent, primum, Metaphylica dicitur esse postrema secundum nos, no propter cognitionem illorum terminorum maxime vniuersalium, sed propter doctrinam intelligentiarum, quæ est principalis pars eius habens obscurissimos atque difficillimos explicatus. Deinde Me taphysica non est difficilis secundum incomplexam & rudem notitiam illorum terminorum maxime vniuersalium, sed secundum coplexam & distinctam scientiam earum veritatum, quæ circa illos existunt:nam fieri potest, vt termini alicuius propositionis per se sint manifesti, veritas auté eius propositionis sit per qua obscura: etenim cælum, aftra, par & impar voces sunt nemini non manifestæ, at sint astra cæli paria nec ne, quis obsecro mortalium plane cognitú & exploratú habet? Præterea, si termini vniuersaliores sunt posteriores secundum nos, ergo malè præcipit Arist. in hoc proœmio Physicæ, ordiendum esse à magis vniuersalibus, quia sunt notiora secundu nos; huc accedit, quòd in tractandis disciplinis prius explicanda effet doctrina speciei quam generis, & libri de celo deberét præcedere octo lib.de Physico auditu, quod qui non videt esse contra omnem ordinem doctrinæ, nihil plane videt. Ad quartam. Negandum est simplici ter difficiliore esse abstractione magis vniuerfaliu quam minus vniuersaliu, nam verbi gratia animal potest considerari dupliciter, velvt genus quoddam est, & sic difficilior est abstractio eius quam hominis, si quidem genus vt genus est, debet abstrahi non solum ab indiduis, sed etiam à speciebus, quæ sunt multæ & variæ; homo autem & quæuis species vltima tantum abstrahitur ab indiuiduis:vel considerari potest animal, vt natura quæda, quæ in plurimis individuis : exishir vt in hoc & illo & aliis animalibus & sic tantum abest, vt sit difficilior abstractio eius ab individuis, vt etiam promptior atque facilior sit; etenim cum individua animalis plura sint quam hominis, & accidentia illius sint magis sensibilia quam huius, palam est phantalmata animalis esse paratiora vt ab ipsis abstrahatur natura vniuersalis animalis, quam sunt phantasmata hominis: & cum Scotus etiam putet vniuersale sieri ab intellectu agente & phantasmate, intellectus autem agens per se indifferens sit ad fingendum quodlibet vniuersale, determinetur autem per phantasma ad effectionem huius vel illius, hinc necessariò fit, vt eius vniuersalis prior atque facilior sit abstractio & effectio, cuius habemus plura, acriora & magis familiaria phantalmata: huiulmodi autem constat esse animal potius quam hominem. Ad quintam. Hæc ratio supponit quidpiam, quod est falsum, etenim falsum est ideo alíquid esse sensibile, quia est fingulare, nam fingularitas reperitur in Deo, intelligentiis, substantiis, aliisque rebus similibus, quæ tamen sunt à sensibus nostris remotissime & cognitu difficillime. Ad sextam animal vt est pars hominis, & principium per quod definitur homo, est ignorius nobis quam homo, & hoc pacto procedit ratio Scotistarum, sed nullam vim habet contra Thomistas; quippe qui, cum aiunt animal esse notius homine, fumunt animal, non vt est pars hominis, sed prout est matura quædam communis existens in homine & bruto, secundum quam acceptionem tantum abest vt sit pars hominis, vt potius appellari debeat totum; omne enim superius (vt innuit Arist.hoc loco) est veluti totum quoddam comparatione suorum inferiorum. Ad septimam. Arist in illis locis vel loquitur de maxime vniuersalibus, in caussando non autem in prædicando, vt permultis expositoribus vifum est; vel intelligit maxime vniuersalia in prædicando esse disficillima fecundum cognitionem eorum complexam, scientificam, atque perfectam, non autem secundum notitiam corum rudem atque causam, de qua núc disputatur. Ad octauá Hæc ratio retorqueri potest in Scotistas, ná pari ratione si primum cognitum est species vltima fi occurat intellectui homo, is prius cognoscet eum esse hominé, deinde animal vel corpus, itaque non nisi multo tempore post animaduertet ipsum este ens, nam sicut Scotistæ aiút, Thomistas descédentes ab ente ad hominem opertere diu commorari in prædicatis mediis, ita Thomistæ vicissim dicent Scotistas ascendentes ab homine ad ens, multò tempore commorari debere in prædicatis intermediis:præterea dicent Thomistæ, ens quidem esse primò cognitum in omnibus que occurrunt intellectui, quia cum sit obiectum.

intellectus, & ipsum esse sit basis atque fundamétum aliarum perfectionum, ideo conceptus entis debet esse fundamentum omniu aliorum conceptuű: Post apprehensionem autem entis, intellectus indifferenter se habet ad apprehensionem aliorum predicatorum, præter, quam cum adest impedimentum aut distantiæ, aut ætatis, tunc enim priùs cognoscuntur prædicata magis vniuersalia qu'am minus vniuersalia, ve patet in exemplo rei, quæ è longinquo cernitur, & in infantibus; quorum exemplo etiam hic vtitur Arift, quippe qui primu omnes viros appellant patres, omnes item, fæminas matres, deinde verò hæc distinctiùs discernant & appellent. Ad nonam. Si hæc ratio valeret, etiam concluderet, ens neque distincte cognosci posse à nobis, nam cum distinct è cognosci, oppositum sit ei quod est confusè cognosci, si confusè cognosci est apprehendi aliquid ignoratis partibus & principiis eius, ergo distincte cognosci erit rem intelligi cognitis partibus & principiis eius: quare cum ens careat partibus atque principiis, quemadmodum propter hoc non potest secundum Scotistas confuse cognosci, ita quoque propter idem nec distincte cognosci poterit. Sed soluitur, nam tametsi in his quæ habent partes & principia ipsum confuse cognosci tale quidpiam sit, quale volunt Scotistæ, tamen simpliciter & vniuerse res ita non habet, sed confusè cognosci rem, est non intelligi eam omni modo quo apta est intelligi, sed tantum ruditer, hoc est vel secundum simplicem significationem nominis, vel fecundum accidentia, vel alio modo, atque hoc pacto dicitur ens confusè cognosci. Atque hæc quidem, vt diligenter examinaretur opinio Scoti, à nobis in vtranque partem difputata funt; deinceps ad cæterarum opinionum enarrationem veniendum eft.

> Discutitur opinio Thomistarum, qui volunt primò cognitum esse ens.

Opinio D. IV 1 Tho.1. parte. q. 85. art. 3. & super proceminum Physice, & in opulculo de ente & enentia, acque and compressione esseprimò co- feriptum reliquit, secundum nos, priora & notiora esse magis vniuersalia quam minus vniuersalia: ex quo Tomistæ colligunt, & tanquam principale dogma doctrine Thomistice tradunt, ipsum ens, quod est maxime vniuersale, esse nobis primo, & maxime notú. In qua opinione multò ante fuisse videtur Auicenna, quippe qui in fua Metaph.inquit ens prima impressione imprimi in animam nostram. Ratio, quam ferè semper adhibet D. Thomas, vbicunque loquitur

quitur de hac re ad comprobadam opinionem suam, hæc est. Quidquid de pura potentia exit ad actum, priùs venit ad actum 'imperfecum quam ad actum perfectum, exempli caussa, quod ex no calido fit calidum, prius suscipit calorem imperfectum quam perfectum, idémque manifeste conspicitur in generatione hominis, non enim Subitò sanguis méstruus accipit vltimam & perfectam formam hominis, sed priùs recipit alias formas imperfectas, per quas sir quasi gradus & transitus quida ad perfectam forma hominis. Cum igitur intellectus noster sit in pura potentia ad intelligédum & ad omnes coceptus rerum intelligibilium, necessario priùs accipiet conceptus imperfectos quam perfectos; fed conceptus rerum magis vniuerfalium est imperfectior, quam minus vniuersalium, vt per se claru est, est enim magis potentialis, ac proinde conceptus entis est imperfe-Aissimus omnium, ergo intellectus priùs accipiet conceptum rerum vniuersaliorum, atque omnium primò recipiet coceptum entis, ens igitur est primu cognitum. Hæc D. Thomas. Thomistæ autem aliter formant prædictam rationem ad hunc modum. In formis fubordinatis, semper quæ est imperfectior atque vniuersalior, priùs inducitur in materiam, vt pater in vegetatiuo sensitiuo & intellectiuo, quæ hocordine producuntur in fætu; ergo pari ratione conceptus talium formarum seu prædicatorum, erunt inuice subordinati.quare conceptus rei vniuersalioris prius recipietur in intellectu: & cum ens sit maxime vniuersale, conceptus eius primus omnium gignetur in nobis. Alias item rationes in eiusdem sententiæ confirmationem Thomistæ conferent. Prima est, Omnis potentia primum fertur in suum obiecum adequatum; & in aliis omnibus primum apprehendit rationem illius obiecti, sed ens est obiectum adæquatum inteltellectus, ergo primú apprehdetur ab intellectu. Secuda. Primum cognitum complexu, est illud principiu. Quodlibet est vel non est; nam cum sit certissimum, euidentissimum & regula ceterorum principiorum, vt est apud Arist. in 4. Meraphysica, erit quoque primò notum intellectui, ergo pari ratione primum cognitum incomplexum, erit ens, nam termini ex quibus componitur illud principium, sunt ens, & non ens. Tertia, Aristot.1. Phys. text.3. inquit confusa esse magis nota nobis, sed quò aliquid est vniuersalius, eò est magis confulum, tum quia plura continet, tum quia continet ea in potentia, quæ est caussa confusionis, sicut è contrario actus est caussa distin-Lionis, vnde species vltima, tametsi multa cotinet in se, tamen quoniam ea cohibet actu, idcirco minorem habet confusionem. Cum igitur ens sit magis vniuersale, erit quoque maximè confusum, ac proinde maxime primoque notum nobis. Hæc Thomistæ.

Opinio Zimo cognito.

Zimara in illa sua prolixa questione de primo cognito, partim sufmara deprif fragatur, partim autem refragatur Thomistis: etenim assentitur illis magis vniuersalia vt plurimum esse prius & magis nota nobis, propterea quòd funt magis sensata, hoc est quoniam singularia & accidentia sensibilia illorum, magis mouet sensus nostros: verum in tribus dissentit ab illis, primum quia Thomistæ simpliciter & vniuerfaliter asserunt magis vniuersalia esse notiora nobis, quod quidem licet majori ex parte verum sit, tamen semper non est verum; siquidem existút quædam vniuerfalia incognita & innominata, quale est proximum genus equi & muli, quod est quidem magis vniuersale, fed minus notum, quam illorum vtrumque, vt inmuit Aristot.7.Metaphysicæ text. 28. Deinde quia Thomistæ dicunt magis vniuersalia fimpliciter esse notiora nobis, non declarando cur hoc eis coueniat, non enim id contingit illis, quatenus sunt magis vniuersalia, sed quatenus funt magis sensibilia, hoc est quatenus habét singularia & accidentia magis sensata. Arist.enim in 1.Post.text.5.ad discernendum & diiudicandum quid sit prius & notius secudum nos, tradidit hanc verissimam & certissimam regulam. Illud esse prius & notius secundum nos, quod est propinquius sensibus, qualectique suerit, id verò quod à sensibus nostris remotius est, difficilius, atque posterius cognosci à nobis. Atque hæc regula Arist. est valde congruens tum experientiæ, tum naturæ intellectus nostri, & modo intelligendi eius, etenim vnusquisque experitur sibi faciliora & promptiora ad intelligendum esse ea, quæ cadunt sub sensus, quam ea, quæ nullo modo sensibus subiiciuntur, intellectus etia noster nihil intelligit nisi speeulando phantasmata, à quibus accipit materiam intelligédi & omnia semina artium & scientiarum. Postremò Thomista volunt ens esse primò cognitum, quod non placeret Zimaræ; quippe qui significat sibi valde probari opinione Heruzi quolibeto 3:9,12. qui censet concretum accidentis sensibilis esse priùs notum secundum nos, quàm substantiam. Quare si ea multis Zimaræ, velimus colligere in pauca opinionemeius, dicendum est primum cognitum esse vniuersale, nam fortiter repugnat his qui volunt esse singulare, assirmas huiusmodi opinionem è diametro aduersari doctrina omnium Peripateticorum. Sed inter vniuerfalia, primum cognitú non erit substantia, sed vt diximus concretu accidetis sensibilis, inter huiusmodi auté accidétia, id quod erit maxime sensatum, quod fortasse diceret esse accidens sensibile corporis vei est figura, quantitas, color, motus, allereret elle primò cognitum. Atq; hæc commemorata fint secundum opinioné Zimaræ. Nunc ad opinioné D. Thomæ reuertamur. Opinio Thomistarum, multis, hisque non infima classis Philoso-

phis, minime probatur. In primis autem Ochan duobus argumen- Ochan refeltis oppugnat eam in eo loco, quem pauld supra commemoraui. Primùm enim inquit, si magis vniuersalia sunt notiora nobis, ergo non posset cognosci vllum minus vniuersale, nisi prævia cognitione eorum, quæ sunt magis vniuersalia & superiora illo; sed hoc apertè falsum est: nam multæ species gemmarum & herbarú sunt notæ etiam non doctis, qui tamen proxima genera illarum penitus ignorant, idem quoque patet in mulo & equo, quorum proximum genus, ve ante dictum fuit nobis ignotum est. Deinde, obiectum terminans primum actum intellectus, vel erit aliquid reale existens extra animam, vel aliquid ens rationis, vél aliquod ens reale adiunctum habens ens rationis, duo posteriora dici non possunt, siquidé talia consequuntur actum intellectus; at obiectum terminas primum actum intellectus præcedit omnem actionem eius, quare primum dicédum est; nimirum obiectú primi actus intellectus esse aliquid reale actu existens extra animam, hoc autem non potest esse vniuersale, vrpote quod habet esse per operationem intellectus. Quare est falsa opinio eorum qui volut magis vniuersalia esse notiora nobis. Hæc Ochan. Cuius argumentum non propriè impugnat opinionem Thomistarum, sed communiter tendit contra Thomistas; & Scotistas, & si qui funt alij, qui volunt primum cognitum no esse singulare, nec ipsum argumentum est valde firmum, responderi enim potest, vniuersale esse obiecui intellectus possibilis, & præcedere omné eius actu, vniuersale verò nó fieri ab intellectu possibili, sed ab intellectu agente.

Alij etiam conantur eandem sententiam euertere his argumentis. Eiusdem opi-Primo. Aut ens est primum cognitum, prout est quoddam transcen- nionis secundens habés vnum conceptum diuersum à conceptibus inferiorum, dum alies reaut prout inest in cunctis inferioribus, sed neutro modo potest esse fuatio. primum cognitum, non quidem priori modo, siquidem quod est primò notum, necesse est, vt sit cunctis euidens, certum & indubitatum, ar ens habere vnum aliquem conceptum siue formalem (vt vocant) sue obiectiuum, distinctum à conceptibus omnium inferiorum, valde obscurum & dubium est; quin etiam id negant permulti haud vulgares Philosophi: Neque posteriori modo potest esse primum cognitum, etenim ipsum ens cum dicitur de rebus sibi subiedis, non fignificat naturam quampiam illarum omnium communem, eisque adiun cham, ceu animal significat naturam quampiá sentientem, communem hominis & bruti, quocirca vnumquodque per quod est aut homo, aut animal, aut aliud quippia, per idem prorsus & nó per aliú naturæ gradú & est & dicitur ens, quocirca qui enuntiat hoc totu, homo ens, nihilo plus dicit g si tatummodo enutiaret

l ij

hominem; hæc autem quæ de ente dicimus, manifestis & prope conceptis verbis scripta, testataque reliquit Arist. pluribus locis vt in 4. Metaphys.text.3.in 5. Metaphys.text.14.in 8. Metaphysice, text.16.in 10. Metaphylicæ, text. 8. Auerr. item in 3. Metaphylicæ, comm. 10. & in lib. 10. Metaphysicæ, comm. 8. Cum igitur ens non habeat in rebus propriam aliquam naturam, qui fieri potest, vt aut efficiat in intellectu proprium aliquem conceptum sui, aut certe sit id quod primum omnium mouet intellectum ad intelligendum? Deinde si cognitio intellectus nostri nascitur ex his quæ cadút sub sensum, ergo quod est maxime sensibile, id necesse est vt sit maxime atq; primum intelligibile, sed ens neque est sensibile per se, siquidem sensus proprie est accidentium, neque vendicat sibi aliqua propria & peculiaria accidentia sensibilia, veluti corpus & animal habent quædam accidétia sensibilia, propter quæ facilè etiam penetrant & perueniunt vsque ad intellectum, ergo non potest ens esse primum intelligibile. Amplius phantasma vnà cum intellectu agente esticit rem vniuersalem & intelligibilem, nam intellectus agens determinatur à phantasmate ad effectionem huius vel illius vniuersalis ergo phantasma id primum faciet intelligibile & vniuersale, cuius est per se primò phantasina, ergo primum intelligibile, quod efficietur in intellectu non erit ens:nam cum entis no sit aliquod per se primò phantasma, ipsum non erit primò cognitum. Præterea si ens est primum cognitum, ergo in quacuque cognitione cuiuscunque rei semper primum omnium occurreret intellectui. Sed hoc est absurdum, ergo, &c. маior patet ex eo, quia cum intellectus agens & phantalma naturaliter agant, semper agent, nisi quid obstet, eodem modo, quare si in prima cognitione intellectus, primum omnium producunt in eo conceptum entis, in qualibet etiam alia cognitione eundem conceptum primo loco efficiét, falsitas autem & absurditas minoris per se clara est, sæpenumero enim cogitantes de homine, equo, vel alia quauis re, nihil planè cogitamus de ente, quinimò conceptus entis & rard & no nisi de composito estingitur in nostro intellectu, nec nisi à viris doctis. Postremò, vidétur Thomistæ sine caussa opinari, ens quidem necessariò primum omniu cognosci ab intellectu, cætera verò prædicata vniuersalia, no debere necessario cognosci confuse priusg minus vniuersalia, ná quæ caussæ mouét eos vt ita sentiát & dicát de ente, eædem planè deberent eos mouere, vt idem sentirét de aliis. prædicatis superioribus; primum enim, si ens ideo prima debet cognosci, quia est maxime vniuersale, ergo similiter corp & animal debet prius cognosci g homo, quia sut magisvniuersalia, deinde si quia coceptus entis cofulus, est imperfectissimus oim, ideo priùs gignitur in

in intellectu, ergo cum animalis & corporis conceptus sint imperfectiores, quam conceptus hominis, propter eandem caussam prius etiam inducentur in intellectum. Postremò vtemur argumento eorum; nam si ita se habent prædicata vniuersalia secundum cognitionem intellectus, quemadmodum se habent formæ naturales à quib° sumuntur illa prædicata, secundum generationem naturæ, ergo sicut non potest in materiam induci forma minus vniuersalis, vt forma hominis, nisi prius (prius inqua vel tempore vel natura, nam vtrumuis dixeris parum refert ad id quod núc agitur) inductæ fuerint formæ magis vniuersales, vt animalis, viuetis, corporis, ita quoque non poterit in nostro intellectu gigni conceptus hominis, nisi ante in eo extiterint conceptus rerum magis vniuersalium.

Hæc contra Thomistas à viris doctis disputatur; à quibus quo pa- Soluuntur re do etiam soluantur rationes eorum, deinceps ostendendum est. Ad tiones Tho primam ita respodent. Hæc ratio valet tantum in actibus & formis, quæ per se inuice sunt subordinatæ, ita vt posteriores nequeant existere fine prioribus; at licer in prædicatis vniuersalibus, distincti conceptus & perfectæ cognitiones eorum sint inuicem subordinate, ita vt minus vniuerfale distincte ac perfecte cognosci nequeat sine preuia cognitione magis vniuerfalium quæ dicuntur de illo; nam ficut se habet esse cuiuslibet rei; ita quoque se habet persecta & distincta cognitio eius, quare sicut esse minus vniuersalis dependet à magis vniuerfali, ita distincta cognitio illius pendet ex cognitione huius, nihilominus tamen confusa cognitio rei minus vniuersalis non necessario præsupponit in intellectu cognitione magis vniuersalis, ná cũ nihil aliud lit confuse cognosci quá cognosci secundum quid & tătum aliqua ex parte, si verbi gratia homo cognoscatur tătum secudú corpus, vt quòd sit erecta statura, vel tantùm secundú animam vt quòd habeat animam immortalem, vel secundú accidentia, vt quòd sit risibilis, vel capax disciplinæ, vel secundum aliquam caussam extrinsecam, vt quod sit à Deo effectus ad perfruendum bonis sempiternis, dicetur sic cognosci confuse, cum tamen hoc modo non consideretur, prout est animal, viuens, corpus, substantia & ens, ergo potest aliquod inferius cognosci confuse non præuia cognitione, vel confidertione superiorum.

Ad secundum, si intelligunt ens esse obiectum adæquatum intellectus, prout est quoddam transcendens; falsum est; alioquin cæteræ res, quæ non sunt transcendentes, non cognoscerétur ab intellectu: Quod si intelligant ens esse obiectum adæquatum intellectus, hoc est omnes res, prout tamen participant rationem entis, quod habet diuersum conceptum ab inferioribus; sic etiam falsum est. etenim

homo non modò est intelligibilis, quatenus in se habet rationem entis, sed etiam quatenus habet rationem substantiæ, corporis, viuentis animalis & hominis: Sinautem intelligant ens esse obiectum adæquatum intellectus, hoc est quidquid est ens reale, vel aliquid quomodocunque existens, & secundum quemcunque gradum natura, id esse intelligibile, sic verum quide est, sed nihil facit pro opinione ipforum.nam ita non significatur ens, vt quid distinctum ab animali, homine, cæterisque rebus. Ad tertiam, non valet similitudo complexorum, & incomplexorum, nam cognitio horu est simplex apprehensio, illorum autem, est iudicium & assensus continens verum vel falsum. Deinde licet inter coplexa que sunt principia scientiarum, illud complexum, quodlibet est, vel non est, sit maxime notum, tamen non simpliciter inter quælibet complexa, diceret enim quispiam eas propositiones, quæ constant ex terminis sensibilibus, maxime quorum vnus sit singularis alter vniuersalis, vt hoc corpus est quantum, figuratum, coloratum, motum, vel quiescens, primum versari in nostro intellectu. Præterea non sequitur, vt si quid est maxime notum intellectui iam instructo, & exercitato, illud etiam fuerit primo notum ei ab initio, nam in principio, intellectus per fensus cognoscit, atque ideo res sensibiles habet maxime notas, & familiares, deinde verò accessione doctrine excitatóque naturali lumine, animaduertens in quibusda primis principiis, cotineri immutabiles quasdam veritates, quæ sint veluti regulæ aliarum veritatum, postea habet illa principia pro certissimis, & euidentissimis, nihilque ducit clarius, manifestiusque illis, atque hoc quidem apertis verbis docet Aristoteles 6.libro Topicoru. Ad quartam, Aristoteles ibi per confusa(vt placet Auerroi & Græcis expositoribus)intelligit composita, in quibus principia & partes eorum cofuse & permixte cotinentur. Atq; hoc quidé modo rationes Thomistaru à viris doctis diluutur.

### Opinio aliorum qui volunt singulare esse primò cognitum. CAP. XV.

primo cogni-

randi.

Opinio cerii Grant Arique i alia opinio valde celebris, Duradi, Ochan, Gregorij Arique i puant i minenfis, Burlæi, aliorumque grauium, atque sapientum vi-simpulare esse corum, qui arbitrantur singulare esse primo notum intelle-Aui nostro. Quibus auté rationibus vnusquisque corum quos commemoraui, hanc opinionem corroborat, eas nunc sigillatim exponam. Durandus 2. Sent. dist. 3. q. 7. probat singulare primu omnium cognosci ab intellectu, his argumetis. Primò cum intellectus sit potentia passiua, primum obiectum terminas primum actum eius, non

potest fieri ab ipso, sed necessariò præcedere debet omné operationem eius, & hoc per se patetised nihil est, quod sit ante omne actum intellectus, præter singulare, nam vniuersale sit ab intellectu iuxta illud Auerrois in primo de Anima comm. 8. Intellectus est qui facit uniuersalitatem in rebus, Si quis autem dicat vniuersale fieri quidem ab intellectu agente, & præcedere omnem actum intellectus possibilis, hoc nihil valet, nam Durandus antea demonstrauit, intellectú agentem esse merum figmentum, cunctaque vniuersalia effici ab intelledu possibili. Quare ex hac ratione licet concludere id quod primo notum est intellectui, nihil aliud esse posse, quam singulare. Deinde in potentils subordinatis, vbi definit inferior, inde incipit superior, vt patet in sensibus exterioribus, & interioribus, sed sensus est potentia quædam subordinata intellectui, ergo cum sensitiva cognitio desinat in singulare, ab eo viique incipiet cognitio intellectiua. Præterea, in omni motu terminus à quo precedit tempore terminum ad quem, in eo quod mouetur; sed intellectus abstrahit vniuersale à singularibus, que abstractio est veluti motus quidam ipsius intellectus, cuius motus, terminus à quo est singulare, terminus autem ad quem vniuerfale, ergo notitia singularis, in nostro intellectu anteire debet cognitionem vniuerfalis. Amplius si intellectus noster non cognoscit primo singulare, hoc fortasse continget, vel quia nihil est, quod intellectui representet singulare, vel quia intellectus non potest cognoscere ipsum, vel quia non vult cognoscere, sed nihil horum consentaneum est rationi, nam existunt phantasmata, quæ verè repræsentant res singulares, & perabsurdum est singularia non cognosci ab intellectu, tollerentur enim omnes actiones humanæ, & morales propter quas dicimur boni, aut improbi, quippe cum proficiscantur a voluntate, & intellectu: nolle autem intellectum, & quasi fastidire, atque respuere cognitionem singularis, planè ridiculum est: nam, cur non velit cognoscere singulare? Primus item actus mentis non est voluntarius, sed naturalis, nam cum omnem actum liberum vohitatis præcedat aliquis actus intellectus, si primus actus intellectus esset volutarius, ante ipsum esset actus volutatis, qué cum necessario precedere debeat aliquis actus intellectus, sequeretur, vt ante primu actum intellectus esset alius actus eiusdem; nihil igitur obstat quominus singulare queat esse primo notú intellectui. Hæc Durandus.

Ochanlib.1.Sent.dift.3.quæst.5.tangit etiam secundam rationem Durandi, adfort præterea tres alias, quaru Prima est hæc. Intellection Ochan, noster prius cognoscet res prout sunt in se actu, & naturaliter extra animam, quam prout habent esse in anima, sed singularia sunt actu extra animam, quidquid enim est actu extra animam singulare est;





l iiij

at vniuersale, vt tale est, non habet esse nisi obiectiue in anima, ergo illud prius cognoscetur ab intellectu quam hoc. Secunda ratio. Non dubium est quin singulare cognoscatur ab intellectu; si autem non primò cognoscitur, hoc erit, quia singulare non posset ab intellectu cognosci per se, & per proprium conceptum, sed per conceptum & speciem vniuersalis quasi indirecte; si igitur ostesum fuerit hoc esse falsum, simul etiam demonstratum erit nihil obstare quo minus singulare primum cognosci queat ab intellectu; non posse autem singulare cognosci distincte per conceptum, seu speciem vniuersalis; liquidò patet ex eo, quia cum vniuersale sit indifferes ad omnia singularia, quemadmodum confuse representat omnia, ita distincte nullum, qua re per conceptum vniuersalis, non potest distincte, & determinate cognosci hoc vel illud singulare, quo modo tamen nos ipsi experimur multa singularia cognosci à nobis, absurdum igitur est commentum eorum, qui proinde negant singulare primum omnium cognosci posse, quia putant ipsum non aliter cognosci à nobis, quàm per conceptum vel speciem vniuersalis. Tertia ratio. Tritum est axioma illud, quidquid potest virtus inferior, id totú etiam posse virtutem superiorem & eò ampliùs, quare cum intellectus sit virtus superior sensu, poterit cognoscere quidquid cognoscit sensus nimirum singulare, quin etiam priùs cognoscet illud, nam sicut anima rationalis prius dat esse sensitiuum quam intellectiuum, ita quoque priùs cognoscet res sensibiles, & singulares, quàm vniuersales.

Tres rationes Gregory Ariminensis.

Gregorius Ariminensis 1.sent.dist.3.quæst.3.in eiusdem opinionis defensionem atque confirmationem, affert, tum aliquas de supradi-Ctis rationibus, tum etiam has. Primum, vniuersale efficitur ab intellectu per comparationem atque collationem singularium, considerando similitudinem, & conuenientiam quæ est inter illa, ergo singularia prius cognoscuntur ab intellectu, quam vniuersalia. Antecedens paret tripliciter, primo, quoniam ita sentit Themistius in 1.de Anima super Text. 8. & Auerroes in 12. Metaphys. com. 4. tum quia hoc ipsum vnusquisque experitur, se non aliter venisse in primam cognitionem vniuerialis, quam ex comparatione singulariu: ad extremum, quoniam idem etiam innuit Arist.in 1. Metaphys. ca. 1. & 2. Post.cap.vltimo; idque aperte quoque indicat 1. Post.tex.43. scribes his verbis. Sensus non est ipsius universalis, sed ex eo quod speculamur hoc plerunque contingere, venamur universale, ex singularibus enim pluribus univer-Me manifestum est. Consequentia verò per se manifesta est, non enim potest intellectus facere comparationem inter singularia, nisi cognoscat ea, quare cum ex tali comparatione eliciatur vniuersale, necesse est singularia prius cognosci ab intellectu, quàm vniuersale, saltem negari non potest, quin cum noster intellectus possit per talem: comparationem singularium, colligere aliquod vniuersale, quin inquam necesse sit singularia distincte cognosci ab eo:quod, si cocedat aduersarij, nulla caussa est, cur non etia fateatur singulare primò cognosci ab intellectu. Deinde necesse est intelligentiam phantasmata speculari, vt est apud Arist. 3. de Anima 39. sed phantasmata sunt imagines rerum fingularium, ergo intellectus necessariò prius cognoscet fingulare. Postremò purus conceptus vniuersalis difficilis est, siquidé non nisi hominibus prouectæ ætatis, perfecteque intelligentiæ contingit separatim comprehendere vniuersalia. Itaque multo tempore, etiam post ysum rationis, maxime nisi accedat informatio doctrinæ, humanus intellectus aut non nisi singularia perscrutatur, aut si considerat vniuersalia, non nisi permixta, & complicata cum singularibus: cum igitur notio, & informatio rerum vniuersalium sit disficilis, id autem, quod est primum cognitum oporteat esse clarissimu, facillimum,& promptissimum ad intelligedum, relinquitur id quod est primò notum intellectui, non esse vniuersale.

In eadem opinione fuit Burlæus, vir solo nomine ridiculus, cæte- Burlei róquin autem peracutus, & imprimis doctus.ls 1. Phys.in enarratio- alioris, ad ide netex.4. partim confirmans singulare esse nobis primo notum, par-times sex. tim etiam occurrens argumentis eorum, qui contra sentiunt, multa reliquit subtiliter, & præclare scripta, ex quibus tum nonnulla corú, quæ ante commemorauimus, tum etiam quædam alia depromútur argumenta. Primum enim, inquit Burlæus, si singulare potest distinttè cognosci ab intellectu, nihil videtur obstare, quominus queat esse primò notum, sed potest distinctè cognosci, ergo erit primò notú. Minor probatur quadrupliciter. Primò, quia facultas distincte cognolcens discrimen quod est inter duas aliquas res, debet vtranque distincte cognoscere, vt docet Arist.lib.2.de Anima text.146.sed intellectus distincte cognoscit discrimen, quod est inter singulare, & vniuersale, hoc est inter hominem, & hunc hominem; ergo distincte cognoscet vtrunque, non modo vniuersale, sed etiam singulare. Secundò. Intellectus format hanc propositionem, Petrus est homo, distincte cognoscens veritatem eius, sed hoc fieri non posset, nisi etiam distincte cognosceret terminos ex quibus constat talis propositio, quoru vnus est singularis, ergo distincte cognoscer singulare. Tertiò. Operationes artis & prudentiæ versantur circa singularia, vt per se clarum est, & apertissimis verbis declaratur ab Arist.in 6. Ethicorú: sed huiusmodi actiones proficiscutur ab intellectu, quippe cum manent ex arte & prudentia, qui sunt habitus intellectuales, ergo intellectus cognoscit singulare. Quartò. Constat singulare cognosci ab

intellectu, aut igitur per proprium conceptum seu speciem, aut tantummodo per conceptum vniuersalis, hoc posterius dici non potest, nam paulo supra, cum exponeremus rationem ipsius Ochan, ostensum suit nuslium singulare determinate cognosci posse per solu conceptum, vel speciem vniuersalis. sin autem prius dixeris, necessariò etiam habes concedere, ungulare cognosci per se ac distincte ab intellectu, quare obtinuimus quod volebamus; ex quo etiam coficitur id quod principaliter intenditur, nimirum fingulare primò notú esse nobis. Deinde Arist. 1. Metap. cap. 2. ait maxime vniuersalia esse difficilia cognitu, quia sunt remota à sensib, si igitur este remotu à sensu facit aliquid difficile cognitu, & elle propinquu sensui, ve dicitur 1. Post.tex4.reddit facile cognitu, cum singulare sit propinquissimum sensui erit maxime, & primo notú nobis. Postremo, prior est cognitio directa quàm reflexa, sed intellectus non cognoscit se, aut ea quæ obiectiue sunt in ipso, cuiusmodi est vniuersale, nisi reflexe; directe auté ea, que sunt extra animam, qualia sunt singularia, ergo cognitio singulariu prior est quam cognitio vniuersaliu. Alij prædictis rationibus adiungunt quasda alias. Primum, inquiut, imponere nomina rebus esse munus ipsius intellectus, quinimò Socrates apud Platone in Cratillo, ait imponere nomina rebus esse propriú sapientis, quem ibi designat nomine Dialectici, at nomina priùs imponuntur rebus singularibus, quàm vniuersalibus, ergo priùs illa, quàm hæc cognoscuntur ab intellectu. Præterea Arist. in 1. de Anima tex. 8. auctor est. vniuerfale aut nihil esse, aut posterius esse. Cum igitur & ordine naturæ,& secundú nos yniuersale posterius sit, quàm singulare, consequens est, vt posterius eriá cognoscatur ab intellectu nostro. Postremò, intellectus practicus secundu nos prior est quam speculatiuus, & habitus practici ferè sunt priores quá speculatiui, necessitas enim, aut comoditas, aut etiam voluptas earu rerum, quæ pertinent ad humanæ vitæ, ciuilís; societatis conservatione & administratione cogunt homines priùs animo versari, atque occupari in rebus, quæ sub actionem effectionem q; cadunt, qua in his, quæ nuda contéplatione & peripicientia veri continétur: Cum igitur actiones practicæ, priores sint secundú nos, quam speculatiuz, illa autem, & ab intellectu proficifcantur, & versentur circa singularia, necesse est, vt singularia lint priùs nota intellectui. Quibus igitur argumétis innitatur, atque corroboretur opinio corum, qui existimant singulare primò notum esse intellectui nostro, satis diligenter & copiose à nobis declaratum est. Et quia cæteris opinionibus hanc vnam præfero, & verisimilioré iudico, tentabo ego etiam quibusdam aliis rationibus eam commupire, & paulò apertiùs atque distinctiùs explicare.

# Secundum propriam opinionem oftenditur, fingulare poffe distincte cognosci ab intellectu.

I H I valde probatur singulare esse primò notum intellectui Probatur septimo nostro, sed quia huius rei explicatio atque confirmatio, ferè tem rationipendet ex demonstratione illius, An videlicet singulare per but, singulare se distinctéque cognosci queat ab intellectu: Age nos ctiam huic rei, proprié ac dinouis quibusdam argumentis euidentem, certamque fidem facia-finstè ab inmus. Primum. Intellectus noster distincte cognoscit hominem esse rellesis noquoddam vniuersale, & speciem vltimam; cum igitur vniuersale, & species habeant in se relationem ad singularia, non poterunt illa distincte cognosci sine his: quare necessarium est singularia distincte cognosci ab intellectu. Præterea, argumentari est munus proprium intellectus, sed quædam species argumentationis, nempe inductio, versatur circa singularia, siquidem inductio describitur ab Arist. 1. li. Topicorum cap. 10.esse quædam progressio à singularibus ad vniuerlale, ergo intellectus interdum versatur in cognitione singulariu. Maior huius Syllogismi per se manifesta, & certa est? Minor autem dubitationem habet;nam ei posser occurri dupliciter;primum concedendo singularia quæ numerantur in antecedente inductionis, cognosci quidem ab intellectu, veruntamen non distincte, sed confule:deinde etiam dicendo ea non cognosci ab intellectu, sed tantum à lenfu,ita vt inductio lit opus duarum facultatum animæ, & antecedens quidem, habens enumerationem singularium, cognoscatur & formetur à sensu; conclusio autem colligens vniuersale, comprehendatur efficiaturque ab intellectu: cui sententiæ, aptissimis verbis suffragari videtur Themistius in 2.lib.Post.36.cap.sue Paraphraseos, scribens;antecedens inductionis pertinere ad sensum, conclusionem autem eius, ad intellectum; quod caput, quia continet multa de indu ctione pulchrè, & eleganter dicta, dignum est quod legatur ab omnibus. Verum neutra responsio vim atque robur rationis nostræ, aut Nota dostripenitus tollit, aut etiam aliqua ex parte imminuit; non prior, nam cu nam hanc de in inductione ex antecedente distinct è colligatur & inferatur conse. Industione. quens, id nullo modo fieri posset, nisi antea distincte cognitum fuisset antecedens. etenim si cognitio antecedentis, vel per se, vel certè secundum nos, est caussa efficiens notitiam consequentis, qui fieri potest, vt si illa fuerit confusa & intestincta, hæc aperta & distincta esse queat? Neque vero posterior responsio minori reprehensione videtur esse digna, siquidem inductio prout continet antecedens & consequens, est vna quædam argumentatio, ynus discursus, ynusque

numero motus ipsius intellectus, quamobrem in ea quoque erit vnú idémque mobile, quod à termino à quo id est ab antecedente & cognitione lingularium, procedet ad terminum ad quem, hoc est ad cósequens, in quo cognitio rei vniuerfalis continetur, huiusmodi auté mobile, quod nam aliud esse possit, quam intellectus, ne fingere quidem licet, is igitur antecedens iuxta & consequens inductionis cognoscet.Præterea, argumentari, est ex vno inferre aliud; non potest autem ex vno inferri aliud, nisi vtrunque cognoscatur; quare cum in inductione, intellectus ex singularibus inferat vniuersale (talé enim illationem non potest facere sensus, quippe cum non attingat vniuersale)necessariò debet verunque cognoscere. Falsum item est, antecedens inductionis posse cognosci & formari à sensu, tum quia in tali antecedente, licet subiectum sit terminus singularis, tamen prædicatum est terminus vniuersalis, cum sit etiam prædicatum consequentis, exempli caussa; in hac inductione. Petrus est risibilis, & Ioánes,&c.ergo omnis homo est risibilis, illi termini Petrus,&Ioannes, quia sunt singulares, possunt cognosci à sensu; at ille terminus, risibilis, quatenus absoluté & simpliciter dicitur de Petro, & Ioanne, non cadit sub sensum, ergo sensus non potest conficere antecedens indu-&ionis: Tum etiam, quia cum in antecedente inductionis dicitur, Petrus est risibilis, distinguitur risibile à Petro, tanquam prædicatum à subjecto, talem autem distinctionem nullo modo sensus facere potest, relinquitur igitur ab eadem facultate, hoc est, ab intellectu cognosci & effici tam antecedens, quam consequens inductionis. Ad illud autem testimonium Themistij, respondemus eum significare voluisse illis verbis, antecedens inductionis cognosci quidem ab intellectu, sed non nisi coniuncto & complicato sensibus, at consequés cum sit vniuersale, ab intellectu tantum percipi, nec sensum vllo pacto admitti ad notitiam eius. Manet igitur firma, & inuicta hæc secunda ratio nostra, qua docuimus singulare distincte cognosciab intellectu. Ampliùs, omnis potentia quæ ponit discrimen inter duas aliquas res, necessariò debet cognoscere veranque illarum, sed intellectus noster ponit, & cognoscit discrimen quod est inter singulare & vniuerfale, vt inter huc hominem & hominem, ergo is no folum cognoscet vniuersale sed etiam singulare: Maior non eget probatione, siquidem perspicuè colligitur ex his, quæ de sensu comuni Arist. scribit in 2.de Anima tex.146. Minor autem per se clara est, nam differentia, quæ est inter vniuersale, kingulare, nullo modo cognosci potest à sensu, quare manifestum est singularia distincte cognosci posse ab intellectu. atque hoc quidem argumentum supra enumerauimus inter rationes Burlæi, sed hoc loco repetere voluimus, vt oftederemus

deremus responsiones eorum, qui predicta rationi occurrere conati sunt, imbecillas esse. Quidă igitur nostra memoria magni nominis, An ponent egregiæque eruditionis Philosophi, confitentur quidem, hoc nostrú discrimen inargumentum elle perquàm efficax, sed negant ex eo concludi neces- ter duo alisariò, id quod intendimus. non enim si quid ponir discrimen inter qua, debeat duas res, cotinuò necessarium est, vt cognoscat vtranque illarum per lorum per eda eandem potentiam, sed satis est, si per vnam potentiam cognoscat dem potentia alteram illarum rerum, & alteram similiter per alia potentiam: atque ognoscore. hoc pacto homo quidem ponit discrimen inter singulare & vniuerfale, non cognoscendo virunque per intellectum, sed vniuersale quidem per intellectum, at vero singulare per sensum: hoc igitur modoputant, & argumento nostro responsum esse, & satisfactum Aristoteli. Verum hoc resposum valde infirmum est, veritati enim & Arist. plane repugnat; etenim quærerem ex illis, an potentia, quæ ponit discrimen inter duo, id est quæ cognoscit hoc esse aliud ab illo, sitvna an multæ, multas esse impossibile est, nam discernere vnum ab alio, est vnus actus, vna cognitio, vnumque iudicium, ergo erit vnius potentiz; cum enim illa differentia, seu (vr ita loquar) alietas sit vnū. quoddam intelligibile, & vno actu, & ab vna potentia cognosci necelle est, quæ potentia procul dubio erit intellectus, sed fieri non potest, quin si intellectus cognoscat hoc esse aliud ab illo, etiam appræhendat vtrunque; nam alietas est relatio, & non potest distinct è cognosci, nisi cognitis simul terminis eius; quo pacto enim intellectus verè ac securè iudicare poterit, hoc esse aliud ab illo, si vel neutrum, vel certè non vtrunque cognitum & perspectum habeat? Porrò eiusmodi responsionem contrariam esse doctrinæ Aristotelis, luce clari est his, qui diligenter considerant verba eius posita eo in loco, quem ante nominaui, quæ libuit hic apponere, vt liquidò intelligant omnes rationem nostram firmam esse, Neque itaque (ait Arift.) separatis cotingit discernere, discernens quod aliud sit dulce ab albo, sed oportet aliquo uno vtraque manifesta esse; sic enim, & si hoc quide ego, illud autem tu sentires, mamifestum viique effet, quod alta ab imucem, oportet autem vnum dicere quod alind, alind enim dulce ab albo, dicit ergo idem, quare, vt dicit, sic & intelligit, . 🖝 sentit. Quòd igitur non posibile sit separatu diiudicare separata, palàm est. Hec Aristoteles. Quibus verbis significat differentiam, seu alietatem aliquarum rerum, non separatis, hoc est diuersis potentiis, sed vna eademque cognosci & iudicari; relinquitur igitur, cum prædicta ratio nostra vim arque robur suum retineat, rectè concludi ex ea, singularia distincte cognosci ab intellectu. Postea, cum voluntas non: possit quicquam velle, quod non fuerit antea cognitum ab intelle-Au, quemadmodum appetitus sensitiuus non porest ferri nisi in ea,,

Digitized by Google

Nulla potentia fenfuina in feipfaus reflectitur.

quæ sensibus percepta sunt, omnes autem propè dixerim, voluntatis actiones versentur in rebus singularibus, hinc necessario efficitur huiusmodi singularia debere cognosci ab intellectu. Deinde supponimus duo, quorum vnum est, nullam facultatem sensitiuam reflecti in seipsam, hoc est posse cognoscere se suamque operationem, de quo inter omnes ferme conuenit, idque manifeste docer Arist. in 1. de Anima tex. 46. ita scribens. Primum igitur non bene est dicere animam magnitudinem effe, eam enim qua vniuer si, talem esse vult, qualu est vocatus intellettus, non enim qualis sensitiua est, nec qualis desideratiua, harum enim motus: non circulatio est. Hæc Arist. quibus verbis docet solius intellectus esse, moueri circulariter, hoc est restecti posse in seipsum, se suamque operationem cognoscendo, idque minime conuenire in facultates sensitiuas. Vide quæ eo in loco Philoponus, & Auerr. in Commentariis suis scripta reliquerunt. Alterum autem quod supponimus est, inter facultates sensitiuas, principem atque supremum locum tenere,eam quæ vocatur cogitatiua, quod quia apud neminem in dubio est, in præsentia probate supersedeo, ex his duabus suppositionibus conficimus hanc rationem. Facultas cogitatiua, & operatio eius, sunt res quædam fingulares, nec possunt per se cognosci ab ipsamet cogitatiua, vt ante diximus, cum sit facultas sensitiua quæ in seipsam non reflectitur; nec ab inferiori aliqua facultate sensitiua, non enim potestas inferior habet vim, & ius in superiorem, reliquum igitur est, vt cognoscantur ab intellectu. Ad hæc, confutatio, electio, liberum arbitrium, artis prudentiæque actiones, laus, & vituperatio operationum humanarum, proficiscuntur ab intellectu, ad eumque pertinét; cum igitur hæc præcipuè versentur circa singularia, quis sanæ mentis negare ausit singularia posse cognosci ab intellectu? Postremò; Arist.in 3.de Anima text. 39. auctor est, intellectum nostrum non posse quidquam intelligere nisi speculando phantasmata, & quemadmodum se habent sensibilia ad sensum; ita etiam habere se phantasmata ad intellectum, ex quo loco planè intelligitur, phantasmata quæ sunt singularia, & rerum singularium imagines, cognosci ab intellectu, non secus quam sensibilia à sensu sed aduersarij respondent. singulare cognosci ab intellectu indirecte, reflexe, per accidens, secundum quid, non autem per se, simpliciter, & directe. Verum hanc responsionem quæ multorum communis est, nihil aliud esse, quàm effugium difficultatis, nos planissime ostendemus: etenim quarendum est ex illis, quid intelligant, cum aiunt singulare cognosci indidirecte corno recte, nam hæc oratio illorum, habet triplicem sensum, vnus est, sinsci ab intelle- gulare non esse directum obiectum intellectus, hoc est principale, & ad quod cognoscendum per se dirigitur, & ordinatur intellectus, &

Elu nostro.

in cuius cognitione perficitur, & conquiescit: Alter sensus est, singulare idcirco cognosci indirecte ab intellectu, quia intellectus non co gnoscit ipsum, prout intellectus est, & in se manens, sed prout applicat, & aggregat le ad sensus, & convertit ad phantasmata: Atque hi duo sensus, veri sunt, nihilque obstant quominus singulare distinctè cognosci queat ab intellectu, nam etiam accidens, non est principale obiectum intellectus, nihilominus tamen distincte cognoscitur ab eo. Tertius sensus est, singulare indirecte cognosci ab intellectu, hoc est non determinate & per se, nec per conceptum, aut speciem propriam, sed per aliud; & hic sensus falsus est, tum quia est contra experientiam, vnusquisque enim experitur se determinate cognoscere hoc, & illud singulare, tum etiam quia est contra ratione, nam si verbi gratia, Petrus cognoscitur ab intellectu, non per proprium conceptum eius, sed per conceptum alterius; aut igitur per conceptum alterius fingularis, vt Pauli, vel Ioannis, at fieri non potest, vt conceptus Pauli cum sit singularis, & proprius eius, repræsentet Petrum: aut per conceptum vniuersalis, nempè hominis; sed cum vniuersale per se indifferens sit ad omnia singularia, confuse & indistin-Ctè repræsentat ea, quare per conceptum eius, non potest intellectus perduci in determinatam notitiam huius singularis potius quam alterius:Quocirca manifestum est responsionem eorum, qui aiunt singulare cognosci indirecte ab intellectu, aut penitus inanem & absur dam esse, aut certe non obstare, quo minus singulare distincte determinatéque cognosci queat ab intellectu.In hac sententia fuit etiam Philoponae Philoponus, id quod manifeste licet cernere in commentariis eius eiter singulasuper lib. de Anima, tam in 2. lib. super text. 136. quam in 3. lib. super re cognosci ale tex.9. vbi dupliciter probat singulare cognosci ab intellectu, tú quia intellectu. intellectus ponit discrimen inter vniuerfale & singulare, quare debet vtrunque cognoscere, tum etiam, quia rationis est corrigere senfum in his rebus, in quib fensus fallitur, vt patet in co iudicio, quod visus facit de magnitudine solis, iudicans eum multo minorem esse tota terra, in quo emendatur à ratione, quæ certissimis argumentis docet solem multis partibus maiorem esse terra; non posset autem sensus corrigi à ratione, nisi quòd sensibus percipitur, etiam cognosceretur ab intellectu.

Sed his rebus expolitis, reftat vt explicatius oftendamus atque de- Explicatific cernamus, quid nam sit primò notum intellectui: ad id autem benè propositioni, declarandum adhibere oporter eam regulam, quam Aristot. tradidit tur atque do-1.Post.text.5.scribens id esse prius & notius secundum nos, quod est cernitur, quod! propinquius sensibus: id autem quod est remotius ab ipsis, esse po- nam suprimie posterius & ignotius secundum nos. Adhibita igitur hac regula comitami-

facillimum est secundum eam disudicare, quid sit priùs aut posteriùs notum secundum nos, & quid etiam sit primò notum, hoc autem quo planius & apertius sit, appositis nonnullis propositionibus ex-

planabimus.

I. Propositio. Intellectus noster priùs intelligit alias res quam seipsum. & ratio est, quia cognitio directa prior est quam restexa, sed intellectus directe cognoscit res alias, seipsum autem non niss restexe, ergo, &c. Hoc etiam docet Arist. in 3. de Anima tex. 8. scribens; Cum intellectus sactus suerir singula intelligibilia, tunc & ipse potest seipsum intelligere.

Propositio. Res materiales sunt priùs notæ secundú nos, quàm immateriales, cuiusmodi sunt intelligentiæ. Hoc experientia declarat, & ratio docet, nam res immateriales sunt remotiores à sensibus

& nobis difficiliores ad intelligendum.

111. Propositio. In rebus materialibus, ipsa composita priùs nota sunt, quam partes & principia eorum. quoniam hæc vel solum, vel præcipuè obiiciuntur sensibus, seque consirmat Arist. 1. Phys. text. 3. affirmans consusa, id est composita, primum nobis dilucida & manisesta esse, posterius autem ex his nota sieri elementa & principia eorum. cui enim non notus est lapis aut serrum? propriam autem lapidis & ferri materiam arque formam, quis nisi apprime doctus, cognoscit.

111. Propolitio. Accidens priùs notum est secundum nos quàm substantia: hoc egregiè probat Herueus in 3. Quodlibeto quæst. 12. & quidem per se clarum est; siquidem accidens est sensibile per se, substantia autem minime; quin etiam substantia, vel non cognoscitur ab intellectu, nisi per speciem accidentis, vt multis visum est; vel si cognoscitur per propriam speciem, certè posteriùs cognoscitur.

v. Propositio. Inter accidentia, singulare est priùs notum secundum nos quam vniuersale. Hoc non eget probatione, cum paulò ante plurimis argumentis demonstratum, atque consirmatum suerit,

singulare cognosci distincte & priùs, quam vniuersale.

v 1. Propolitio. Inter singularia verò accidentium, illud est magis notum, quod est magis sensatum, huius modi ferè sunt accidentia rerum magis vniuersalium, notiora enim secundum nos sunt accidentia hominis, quàm Socratis: & animalis, quàm hominis: & corporis quàm animalis: de qua re, quia supra latiùs dictum est, non attinet hic plura verba facere. Itaque probabiliter statui posset, primum cognitum esse accides, vel accidentia corporis, qualia sunt, Quantitas, Figura, Motus, Quies, Color & cæteræ qualitates sensibiles, nam vnú aliquod horum determinate constituere primum cognitum, fortasse impossi-

impossibile est, aut certe perquam difficile. Satis in præsentia sit, ad enodandam questionem de primo cognito quam nunc tractamus, demonstrasse, primum cognitum esse singulare accidentis concreti & maximè sensibilis, qualia videntur esse accidentia corporis. Sed opinio nostra de primo cognito ita declarata & probata sit.

> Quibus rationibus oftendant aliqui, singulare non cognosci per se ac primo ab intellectu nostro. CAP. XVII.

VONIAM ad confirmandam veritaté, non satis est eam sirmis rationibus communire, sed etiam oporter, quæcunque possunt ei obijci atque opponi, funditus demoliri: idcirco, postquam multis argumentis docuimus, primò notum intellectui nostro esse singulare, faciendum nobis est, ve quæ huic opinioni aduersari, & officere videntur, diligenter explicemus, atque diluamus. Quidam conantur probare singulare non priùs cognosci ab intelle-Au quam vniuersale, ad hunc modu. Primum Arist.in 1. Phy. tex. 49. Nouem argu inquit, alia esse notiora secundum rationem, & alia secundum sen- menta, corum fum: secundum rationem quidem vniuersalia, secundum sensum ve- qui conantur rò singularia: ergo vniuersale est magis, priusque notum secundum lare non esse rationem, & intellectu, quam singulare. Deinde in 5. Metaph. cap. de primu cogni-Priori scribit, vniuersalia esse priora cognitione secundum ratione, tum necdssingularia autem secundum sensum. Postea in Procemio Physica, & stincte cognopluribus aliis locis ait magis vniuerfalia esse notiora secundum nos: sei ab intelle-ex his autem omnibus locis Arist manifestum as universalia. ex his autem omnibus locis Arist. manifestum est vniuersale notius, & prius esse secundum intellectum, quàm singulare. Amplius, omnis potentia priùs fertur in suum obiectum, quam in alienum, sed vniuersale est proprium obiectum intellectus, quemadmodum singulare ipsius sensus, ergo, &c. Præterea. Intellectus possibilis eget opera intellectus agentis ad intelligendas res, ergo maximè indigebit eo in prima cognitione, quia tunc maxime intellectus possibilis est in potentia, nudus & expers omnis præsidij: at si prima cognitio eius esset rerum singularium, non esser ei necessarius intellectus agens, si quidem munus eius non est aliud quam facere res vniuersales & immateriales, & vt ab eo intellectus possibilis intelligendi materiam accipiat. Ad hæc, singulare non cognoscitur distincte ab intellectu, ergo non est primò notum illi. Antecedes multis modis probatur; etenim Arift.1. Phys. 49. & aliis locis inquit intellectum esse vniuersalium, sensum autem singularium; at si intellectus & vniuersale & singulare cognosceret, non recte Arist. illo modo distinxisset intellect à lensu.

ex quo loco licet etiam hoc pacto argumentari, sicut se habet intellectus ad vniuersale, ita sensus ad singulare, ergo secundum permutatam proportionem sicut sensus ad vniuersale, ita intellectus ad singulare, sed sensus nullo modo apræhendit vniuersale, ergo intellectus aut nullo modo, aut saltem non per se cognoscet singulare. Amplius, inter obiectum & potentiam debet esse proportio, at inter singulare & intellectum non videtur esse legitima proportio, cum intellectus sit immaterialis, singulare autem materiale: ex quo etiam fit, vt intellectus non possit moueri à singulari, nec recipere in se propriam speciem eius, quippe cu sit materialis; his accedit, quod Arist. in 3.de Anima tex.16.ait ea, quæ habent materiam, esse tantùm potestate intelligibilia: cum igitur singulare sit penitus materiale, no erit actu & per le intelligibile. Quid? quòd ibidem tex. 18. dicitur intelle-Etus agens facere omnia intelligibilia; quod profecto verum non efset, si singulare esset per se intelligibile: nam cum singulare actu tale sit, non sit singulare ab intellectu agente: ac ideo per se & actu esset intelligibile, nec fieret intelligibile ab intellectu agente, quin etiam sine caussa Arist.eo in loco tantopere commendaret vim atque præstantiam intellectus agentis, eiusque necessitatem frustra persuadere nobis contenderet; siquidem is ponitur necessarius esse, propterea quòd cum intellectus possibilis sit in pura potentia ad intelligendu, nec possit recipere nisi species rerum immaterialium & vniuersaliu, intellectus agens transfert res(vt verbis vtar Auerr.) de ordine singularium, materialium & sensibilium ad ordinem vniuersalium, immaterialium atque intelligibilium: vt ita percipi queant ab intellectu: at si potest singulare per se cognosci ab intellectu possibili, quorsum opus erit intellectu agente? Hæc afferri possent contra sententiam nostram, quæ sigillatim enodanda & dissoluenda sunt.

Soluuntur supradicta rationes.

CAP. XVIII.

E p quædam ante declaranda funt, ex quibus facilis existat folutio argumentorum. Primùm igitur fciedum est, animam rationalem dupliciter considerari posse. Vno modo, vt est substantia quædam immaterialis, per se subsistens, similis intelligen-De duplici tiarum, cuius summa perfectio in rerum vniuersalium & diuinarum flate & con- cognitione consistit. Altero modo, vt est erredézeu corporis, actus siderationed materiæ, pars hominis, & naturaliter connexa atque copulata cum nima ratio-nalis, verator facultatibus sensitiuis, per se omnis scientia & cognitionis expers, praclara de omniumque rerum notitiam quasi aucupans & acquirens per sensus. Ex qua distinctione (quam Philoponus etiam tetigit in 2. de Ani-

ma super tex.136.)perspicuum est, primum quidem, animam rationa lem nec esse penitus immateriale, nec prorsus materialem, sed quasi mediam & vtriusque naturæ aliquomodo participem, quocirca interdum posse operari immaterialiter, nonnunquam verò etiam materialiter. Deinde duplicem esse statum animæ rationalis; vnum in quo adhærescens ad sensus, versatur circa res corporeas, materiales, & sensibiles, & in his rebus, quæ sub sensus cadunt, perscrutandis dikernendis, atque diiudicandis occupatur; alterum verò in quo animus poster seipsum colligens & excitans, vim illam immaterialem & & prope divinam cognoscendi res vniuersales & immateriales, quæ antea veluti sopita erat, intendit & defigit in peruestigationem atq; contemplationem rerum vniuersalium & immaterialium; atque hac ratione omnes artes & scientias adipiscitur. Horum statuum, licet posterior hic potior & nobilior sit & dignitati animæ rationalis cogruentior: tamen ille prior & ordine temporis antiquior est, in eoq; animus noster multos annos ante versatur. quam perueniar ad hunc posteriorem. Priorem enim statum tenet, cum incipit intelligere; túc rerum singularium & sensibilium, quæ primæ omnium sese ad intelligendum offerunt, notitias accipit, quibus excitata & illustrata mens nostra, ad rerum vniuersalium & immaterialium cognitionem deinde prouehitur.

Sed iam his rebus expositis, sidenter aggrediamur solutionem argumétorum. Ad primu vniuersale dicitur notius secundu intellectu Quomodo prout intellectus est, nam intellectui vt intellectus est, magis cogruit universale de cognitio vniuersalium, quam singularium, at secudum intellectum, stolle motime vt est coniunctus cum sensibus, multo notius est singulare. Vel aliter, secundam ravniuerfale dicitur notius secundum intellectum, quia cognitio illius tionem quam est perfectior, distinctior & certior; nam quamuis singulare cogno-singulare. scatur euidéter ab intellectu, qu'd sit, tamé hæc cognitio est imperfecta & instabilis, siquidem cum singulare abest à sensu, intellectus non habet euidentem & certam cognitionem eius, sed tantum opinionem quandam & leuem coniecturam: vniuersale autem non modò cognoscitur, quòd sit, sed distinctè perfectéque comprehenditur fecundum essentiam suam, secundum principia & caussas omnes, denique secundum proprias affectiones tam per definitionem, quam per demonstrationem, & cognitio eius per se constans & immutabilis est; hac igitur de caussa vniuersale potest dici notius esse secudum intellectum, cum nihilominus tamen secundum nos, singulare sit notius. Ad secudum. Vniuersale est prius secundum intellectu qu'am singulare, prioritate perfectionis, & quia eius cognitio est priùs & principalius intenta secundum naturam, & quatenus singulare non

m ij

#### DE VIA ET ORDINE DOCT, PHYS. 180

potest perfecte cognosci nisi præcognito vniuersali; at prioritate generationis & temporis, priùs notum est singulare cognitione crassa & confusa. Ad tertium magis vniuersalia dicuntur ab Arist, esse notiora nobis, non quidem comparatione corum quæ sunt verè singularia, sed ratione corum quæ sunt minus vniuersalia; quemadmodú enim nos arbitramur singulare esse priùs notum nobis quàm vniuersale, sic etiam existimamus inter ipsa vniuersalia, ea quæ sunt magis vniuerfalia, notiora esse secundum nos, quam minus vniuerfalia, propterea quòd, vt ante diximus, illorum singularia & accidétia sunt magis sensata quàm horum nobisque notiora. Ad quartum falsum est quod assumitur, vniuersale esse proprium obiectum intellectus, nisi per proprium intelligant principale, nam obiectum adæquatum intellectus, est omne ens, siue vniuersale siue singulare. Vel aliter, licet vniuerfale sit proprium obiectum intellectus, vt est intellectus, tamé ipfius intellectus prout est coniunctus cum sensibus, & versatur in illo priori statu, quem supra descripsimus, etiam singulare est obiectú. Ad quartum. Quod in hoc argumento tangitur de intellectu agente, cum etiam tangatur in alia ratione, idcirco veriusque solutio latiùs infra explicanda est.

Ad ea verò argumenta, quibus videtur ostendi fingulare non cognosci distincte ab intellectu, respondendum est hoc modo. Ad 1. dicitur sensus esse singularium, quia tantum cognoscit singulare, intellectus auté vniuerfalium, quia licet is, vt est coniunctus cum sensibus etiá percipiat fingulare, tamen intellectus per se & vt intellectus est, non habet cognoscere nisi vniuersale. Vel aliter. Dicitur intellectus elle vniuersalis, no quia non cognofcat singulare, sed quia cum fensus non ascendat altius quam ad cognitionem singularis, intelle-Aus peruenit vsque ad cognitionem vniuersalis. Quoniam igitur co gnitio vniuersalis est propria intellectus, propter quam antecellit facultates sensitiuas & ab his differt, ideo intellectus per vniuersale, táquam per id quod est summú & vltimú, distinguitur à sensu, etenim potentiæ distinguntur, & æstimantur per summű & vltimum quod præstare possunt:Exempli caussa.Sint duæ potentiæ mouentes, A.& B.& A.habeat vim mouendi pondus vt octo.B.autem vt quatuor, fi quæratur, quanta sit vis motiua ipsius A. respondebitur esse vt octo. quia potest mouere pondus vt octo, & hac re differre à B. quod tantùm mouere potest pondus vt quatuor, non quin A. mouere queat etiam pondus vt quatuor sicut B.sed quia summum quod potest A. est vt octo quod autem B.vt quatuor, idcirco per hæc diiudicantur & maximo atque distinguntur. Atque hanc rem Arist. in 1. de Cælo tex. 116. pulchrè declarat his verbis. Si igitur aliquid potest mouere per stadia centum,

Potentia virtus estimatur ex fummo

aut leuare pondus, semper ad plurimum dicimus, ut talenta leuare centum, aut per stadia ambulare centum quamus & partes qua infra sunt possit, si & excessum,tanquam oporteat definiri potentiam ad finem excessus. Necesse est igitur id quod secundum excessum tot potest, er que infra sunt posse, ut si talenta centum leuare, & duo. & si per stadia centum, & per duo posse ambulare. Potentia autem ipsim excessim est. Hæc Arist. Ad eam autem rationem quæ huic argumento subnectitur, ductam ex permutata proportione respondendum est; salem modum argumentandi non valere in his rebus, tatio à perquæ sibi inuicem subordinatæ sunt, hoc est quarum vna ab altera co- mutata protinetur & includitur, sicut prior à posteriori, & inferior à superiori, Possene. id quod dilucide ostendi potest hoc exemplo: Sicut se habet homo ad non hominem, sic animal ad non animal; ergo secundum permutatam proportionem, sicut homo ad non animal, ita animal ad non hominem; hoc tamen falsum est, nam homo ita se habet ad no animal, vt verum sit nullum hominem esse non animal; non sic auté habet se animal ad non hominem; non enim est verum dicere, nullú animal esse non hominem, siquidem equus est animal, qui est no homo.non valet autem in huiusmodi terminis modus argumentandi secundum permutatam proportionem, quia funt sibi inuicem subordinati; homo enim subijcitur animali, & non homo non animali; cum igitur sic etiam se habeant sensus ad intellectum, & obiectum sensus ad obiectum intellectus, non est mirum in his etiam infirma esse prædictam argumentandi rationem. Sensus enim inferior & angustior in cognoscendo est, quam intellectus, non ergo si sensus non potest appræhendere vniuersale, ex eo concludi potest intellectum non posse cognoscere vniuersale. Ad secundum falsum est inter intellectum & lingulare non esse debitam proportionem, nam si non potest singulare cognosci ab intellectu; hoc accidet aut quia est singulare, aut quia est materiale; non quia singulare; sic enim nullum sin gulare cognosci posset, quare nec Deus: nec quia materiale, quod patet tripliciter, primum quia sic nec vniuersale posse cognosci, quippe cum sit etiam materiale, vt homo, & animal & materia prima: Deinde quia licet intellectus per se, & vt intellectus est, sit immaterialis, tamen vt est forma corporis est quodammodo materialis, & prout coniuctus cum sensibus versatur in illo priori statu, quem ante diximus; est quoque materialis quodammodo in operando, & sic Non est conhabet similitudinem & proportionem cum singulari. Postremò cu tra naturam perspicuum sit, & in confesso apud omnes, singulare aliquo pacto nem intelle cognosci ab intellectu, & quidem distincte, vt ante docuimus, eadem Elus nostri, ve plane difficultas vrget & premit aduersarios, quo pacto id quod est u cognoscat materiale cognoscatur ab eo quost est immateriale. Nec possum satis 10 singulares

#### DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS. 182

mirari eorum, qui contra sentiunt, opinationem; quippe qui cu velint vnam tantummodo esse animam rationale in homine (id quod nobis etiam, quia verissimum est, maximè probatur) in cuius substan tia quæ est immaterialis & indivisibilis, vel immediate vel mediate fundentur, atque inhæreant omnes potentiæ eius: siue immateriales vt intellectus & voluntas; siue materiales, vt omnes potentiæ sensitiux, ac vegetatiux; cum inquam hoc teneat & profiteantur, tamen pro absurdo habeant conceptum seu speciem singularis posse recipi in intellectu. Ad tertium. Quod habet materiam, cuiusmodi est fingulare, potest dici partim esse intelligibile, partim non; sumendo enim intelligibile pro eo quod est proprium obiectum intellectus, & nullo modo percipitur à sensu, & refertur ad intellectum, prout intellectus est: sic res materiales, & singulares secundum Arist. non funt actu intelligibiles; at sumendo intelligibile pro eo, quod est per se primò quidem sensibile, secundariò autem & aliqua ex parte etia percipitur ab intellectu, non vt intellectus est, sed prout est coniunctus sensibus, sic & verum est, & à nobis asseritur singulare esse intelligibile. Ad quartum. Intellectus agens dicitur facere omnia intelligibilia, non simpliciter & absolute, sed ea tantum quæ sunt propriè & verè intelligibilia, quales funt res vniuersales. Quamquam nonnulli putant (in quibus est Burlæus, eo loco quem ante citaui) intellectum agentem necessarium esse duplici nomine, tum vt essiciat res proprie & perfecte intelligibiles, hoc est vniuersales, atque hoc est principale munus eius: tum etiam vt ea quæ funt per se materialia & Quomodo in lingularia illuminet, & reddat apta, vt si non perfecte, saltem aliquo selletim ages pacto sint intelligibilia, & moueat intellectum:negant enim res singulares sine lumine & beneficio intellectus agentis habere posse vlcessarius non lam vim mouendi intellectum possibilem. Sed licet hæc opinio non probetur nobis, tamen eam impune nunc abire sinamus. Sed dicet fluvniuersa- aliquis, Arist. aduersari nobis, quippe qui in 3. de Anima tex. 9. scribit, lium, sed etia res materiales & singulares cognosci ab intellectu reslexè, vniuersasingularium. les verò & immateriales directè:quid autem aliud est reflexè cognosci, quam non distincte; & non per se cognosci? Verum hoc soluitur, nam reflexè cognosci non est indistinctè cognosci, sed cognosci ab intellectu, non prout intellectus est in se manens, sed prout est conuersus, demissus, & quasi inflexus ad sensum. Nec verò latet me, Gre-Secundii Gre- gorium Ariminensem, & Burlæum, in his locis que supra in medium gorium Ari- protuli, multò secus interpretari hunc locum Arist. quam explanare minensen et solent cæteri expositores: aiunt enim Arist. eo loco docere velle res Burleum sinsingulares directe cognosci ab intellectu, vniuersales autem restexe; Eti, universa. nam cu intellectus possibilis convertit se ad sensus, ve ab his accipiat

Secundi Bur laum fit nemodò respe-

materiam intelligendi, primò & directè incurrit in ipsa phantasma-le autem, non ta,quæ sunt singularia,& rerum singularium simulachra,non autem nis reflexe ab in vniuersalia, quippe cum ibi non sint expressa, sed tantum potestaintellessu note inuoluta in ipsis singularibus lateant; sed postea reslectés se ad cotur. siderationem & coparationem singulariu, quæ ante seorsim cognouerat per phantasmata, & intuens similitudinem & conucnientiam eorum inter se, ex illis elicit notionem vniuersalis, atque hoc pacto quasi per quandam reflexionem & facit, & cognoscit vniuersale.

Quomodo autem qui faciunt primò cognitum singulare, tueri queant necessitatem intellectus agetis, quem Aristoteles introduxit & deinde omnes fermè Peripatetici admiserunt atque desenderunt, paucis est in præsentia à nobis explicandu. Tametsi ponatur no modò singulare cognosci à nostro intellectu, sed etiam priùs cognosci quain vniuersale, nihilominus tamen intellectum agentem necessarium esse homini ad intelligendum, hac vna & breui ratione ostendi potest. Intellectus humanus eò differt & præstat sensibus, quòd sen- Observa dililus quicquid percipit, id omne actu est in rebus, nec rem vllam acci- genier doctri pit, quæ non sit actu in rebus; & quam necesse sit singi & informari nam hane de pit, quæ non lit actu in redus 3 ex quain necene in nugi ex iniventari necessitate in ab animo. Etenim quicquid sentitur (Aristoteles ait prioris libri Po-tellecius agesteriorum Analyt.tex. 43.)id necesse est, hoc aliquid esse & alicubi & tu. nunc, quod autem eiusmodi est, id actu esse in rebus, nec ab animo nostro fingi, manifestum est: ex quo Aristoteles concludit, vniuersale, quod est voique & semper, sentiri non posse. Sed dicet aliquis, Aristotelem extremis propè verbis secundi libri Posteriorum & perspicue & affirmate docere, licet quod sentitur sit singulare, sensum tamen esse ipsius vniuersalis: cum autem vniuersale non sit actu in rebus, consequens est, aliquid sub sensus cadere, quod non est actu in rebus. Verùm hoc facile foluitur: Actio sentiendi ea re differt à potentia sensitiua, quòd sensatio est vnius determinati singularis: cernitur hoc coloratum, auditur hic sonus, nec potest indisferenter actu sentiri vel cerni quodlibet coloratum; At potentia sensitiua vt visus ex se non est determinata ad hoc vel illud coloratum, sed pro obieco adæquato respicit quodliber coloratum; quoniam igitur actus lentiendi semper est determinatus ad vnum aliquod singulare, potentia verò fensitiua ex se indeterminata est ad quodlibet singulare contentum sub obiecto suo adæquato: idcirco Aristoteles dixit, sentiri quidé singulare, sensum auté esse ipsius vniuersalis. verum igitur est quod demonstrandum suscepimus, nihil percipi à sensu quod non sit actu in rebus, vel quod necesse sit: de nouo ab animo fingi & informari. Ex quo licer intelligere, quamuis sensus & dici queat, & verè sit agens respectu sensationis qua efficit (Sensatione nanque,

m iiij

### 184 DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS.

tum quia est actio vitalis seu viuentis, tum quia est actio immanens. necesse est produci à sensu, à quo recipitur) non esse tamen necessarium ponere sensum aliquem agentem respectu obiecti sensibilis, vi nimirum vel species sensibiles effingat, vel de nouo formet aliquod sensibile, quod non est actu in rebus; omne enim sensibile, cum sit hoc aliquid & alicubi & nunc, actuest in rebus & per se sufficiens est ad mouendum sensum. Non sic est in intellectu: Intellectus enim humanus non modò singulare, sed etiam vniuersale cognoscit; quinimo vniuersale est præcipuum ac principale intellectus nostri obiectum. Vniuerfale autem (vt Arist. ait 8. tex. primi libri de Anima) aut nihil est, aut posterius est. reuera enim nihil est ante singularia, vel in fingularibus actu existens ante omnem animæ operationem, sed posterius est, vipotè ex ipsis singularibus, vi & functione animi elicitum & effictum. Cum igitur præcipuum intelligibile sit vniuersale, nec id actu sit in rebus, sed ab animo nostro formari debeat, quis non videt necessariam esse in animo nostro vim quandam &facultatem effectricem vniuerfalium, quæ intellectus agens appellatur? nihil auté ad id quod nunc agimus refert, siue intellectus agens re differat ab intellectu possibili, siue eadem re sit potestas animi, ratione tantum & munere differens: Et siue intellectus agens efficiat vniuersale per abstractionem à singularibus, vel per singularium inter se comparationem: quibus de rebus in libris quos de Anima iuuante Deo ædituri sumus, tempestiue latéque disputabitur. Manifestum igitur est, eos qui censent singulare cognosci ab intellectu, perbellè tueri necessitatem, vim, & dignitatem intellectus agentis. Atque his exposiris, huic Tertio libro finis imponatur.

FINIS LIBRI TERTII.



# DE ANTIQUIS PHI-

LOSOPHIS, EORVMQVE

turalium principia, opinionibus,

# LIBER QVARTVS.



V & viam munire poterant & aditum patefacere ad faciliorem intelligentiam explanationémque earum rerum quas hoc opere docere volumus, ea ferè superioribus libris complexi sumus. Quamobrem sequitur vt ad id, quod est principalis materia huius operis, tractadum aggredientes, de communibus omnium penè rerum naturalium principiis & affectionibus

agamus. Sed quia vis & scientia naturalium affectionum, tota proficiscitur ac pendet ex principiis earum antè cognitis & perceptis, de his priori loco dicendum erit. Sex igitur, qui proximè sequuntur libri, in explicandis generalibus principiis & caussis rerum naturalium consumuntur. In hoc autem quarto libro, arbitrati sumus fore lectoribus iucundissimum atque vtilissimum, si priusquam veram & Aristotelicam naturalium principiorum doctrinam tradamus, omnes propemodum opiniones, quæ de principiis rerum naturalium apud veteres Philosophos olim storuerunt, commemorantes & velut ante oculos ponentes, diligenter & accurate pertractemus. Vix. enim credi potest, quantas multarum & discrepantium inter se opinionum diligés enarratio atque diiudicatio, vtilitates habeat, quantúmque præbeat adiumenti ad peruestigandam, reperiendam, tuendamque veritatem. Quæ res, licet per se manifesta sit, libet tamen eam hoc loco nonnullis testimoniis Aristotelis illustrare.

Quam sit vtilis consideratio variarum opinionum.

litates, que ex diligenti pinionum tra Etatione, per cipiuntur.

R 1 M V M igitur docet Arist. 1. lib. Topicorum, habere co-gnitas & notatas complures sentétias & rationes illustrium Philosophoru, suppeditare magnam vim & copiam ad disvariarum o- serendum probabiliter de omni re proposita: siquidem hoc ducitur probabile, quod videtur aut omnibus sapientibus, aut multis, aut etiam vni, si modo is præcellens fuerit. Deinde multitudo & varieras opinionum quæ in re quapiam versantur, faciunt nos dubitare & animaduertere difficultates quæ in ea re latet: na vt est in 1. de Cælo, text. 100. Contrariorum demonstrationes, dubitationes sunt de contraris. Quid autem vtilitatis sit scire bene dubitare, & perspectas habere difficultates, quibus id quod disputatur implicatum atque inuolutum est, pulchre declarat Arist.initio 3.lib.Metaphys.his verbis: Est autem ope. rapretium aliquid facultatis habere volentibus, bene dubitare: Nam posterior facultas, solutio eorum est qua ante dubitata fuerunt: illi enim qui quarut, nisi primò dubitent, similes illis sunt qui quonam ire oporteat ignorant, & adhuc neque verum inuenerint quod quaritur an non, cognoscere possunt: Finis etenim his quidem non est manifestus, illi autem qui antea dubitauerit, patescit. Postea, diligenter enarratis opinionibus aliorum, facilè intelligimus quid in illis probandum est, & sequendum: quid item fugiédum & reiiciendum sit:id quod Aristot.indicat in 1.lib.de Anima, tex.19. Oporter, inquit, percurrere opiniones priorum, qui de anima aliquid enuntiauerunt, vt bene quidem dicta accipiamus, si quid autem est non bene, hoc euitemus. In 13.lib. Metaphylicæ simile quid habet; que ab aliu dicuntur, ait, primo speculandum est, ut tum si quid non recte dicant, non simus eisdem conscy, tum si quid nobis & illis commune decretum est, hoc separatim non cotra nos grauiter feramus, sufficiens enim erit, si quis quadam melius dicat, quadam non deterius. Preterea, Philosophi est, veras opiniones à falsis internoscere & secernere, has condemnare, illas approbare: hoc autem rectè facere no potest, msi verasque bene perspectas explicatásque habeat, nam ve est apud Aristotelem 1.lib. Ethicorum, vnusquisque recte iudicat ea quæ nouit, atque eorum bonus iudex est: si quidem, vt dicitur 3. Metaphys. text.1.meliùs se habere necesse est illum ad iudicadum, qui tanquam aduersarios, omnes verinque rationes oppositas audit quare ne quemquam absentem, aut indicta caussa videamur condemnare, eorum sontentias atque rationes in medium producere ac enarrare oportet. Quod Aristot. elegantissimis verbis ostendit in 1.de Cælo text 101.ita scribens : Narratu opinionibus aliorum , magu viique credibilia erunt dicenda, is, qui ante audierint dubitatorum sermonum iustissicationes,

nam videri indicta caussa condemnare, minus visque nobu inerit, etenim oportet Praclara Aeos arbitros esse non aduersarios, qui veritatem sunt iudicaturi sufficienter. Po-tentia, omnistremò, ex tractatione atq; refutatione aliarum opinionum firmior bus supientia atque illustrior sententiæ nostræ veritas existit. Non enim veritas stud osis dilisatis munita & tuta esse, aut lucem suam ostendere potest, nisi priùs genter anidubitationum tenebris discussis & aduersariis opinionibus reiectis maduerseda. atque profligatis. Porrò, commemorandis aliorum sententiis, non solum id cosequimur vt redarguamus eas quæ falsæ sunt, verumeria vt aperiamus caussas cur illæ sint falsæ,& cur si falsæ sunt,veræ tamé multis magnisque Philosophis visæ fuerint. Quæ res quantum valeat ad confirmationem veritatis præclare ostedit Arist.7.lib.Ethicorum cap.vltimo hoc modo scribes, Non tantum opus est vt verum dicamus, sed esiam oportet vt falsi caussam explicemus : hoc enim ad sidem faciendam conducismam cum rationi consentanea visa fuerit caussa, cur verum appareat esse quod verum non est, facit vt vero magu sidem adhibeamus. His accedit, quòd ex comparatione nostræ sententiæ cum aliorum opinionibus, clariùs apparet quatò probabilior & verisimilior sit nostra sententia; secundum illud quod vulgò dici solet, opposita iuxta se posita magis elucescere: hoc est clariùs discerni ac dignosci. Nos igitur propolitis tot tantisq; vtilitatibus, fidenter aggrediamur(opus sanè arduu, à paucis susceptu, à nullo elaboratum, desideratu à plurimis) ad pertractandas opiniones antiquorum de principiis rerum naturaliu:eásq; vel ex illoru libris qui adhuc extant, vel ex scriptis alioru qui eas memoriæ prodiderunt, perspicuè ac diligenter exponamus.

### De varis sectis Philosophorum. C A P.

NARRATURIS opiniones veterum Philosophorum de principiis rerum naturalium; paulò altiùs repetendum est, & nonnihil dicendum de variis eorum sectis, quæ olim præcipuè floruerunt, tum quò meliùs intelligantur ea quæ hoc loco docere volumus, tum etiam vt aliquam lucem afferamus quamplurimis locis Aristotelis in quibus prisca Philosophorum decreta, nimis presse & obscuré perstringit. Itaque varietatem & progressionem omnium ferè sectarum, quasi in tabella quadam adumbratam, omnibus inspiciendam proponemus.

Sciendum igitur est duas fuisse principes Philosophorum sectas, è quibus reliquæ propagatæ ac profeminatæ funt; vnam Ionicam, alteram Italicam; vtramque ex socis in quibus floruerunt, nominatam: id quod facile colligi potest ex iis, quæ scribit Arist. L. Metaphy.

Augustinus 8. de Ciu. Dei, & Laërtius in Proæmio sui operis. Tertia verò secta, que à Clemente 1. Strom. Eusebio 10. lib. de præparat. Euangel. & Theodoreto 1. lib. de Curatione Græcanicarum affectionum dicitur Eleatica, ab aliis subiicitur Italicæ sub Thelauge filio Pythagoræ. Ionicæ autem sectæ princeps fuit Thales Milesius, cui fuccessit Anaximander, quem subsequutus est Anaximenes, cuius auditor suit Anaxagoras; Anaxagoram autem audiuit Archelaus, qui primus memoratur ex Ionia Athenas Philosophiam transfulisse: hic magister suit Socratis, qui relicto studio Physiologiæ tanquàm magis curiolo, quam necellario vel vtili ad priuatam ciuilémque vitam informandam & ad beatitudinem cognoscendam atque comparandam, se totum dedit ad tractandam & explicandam Philosophiam moralem. Socratis porrò multi fuerunt auditores, sed in primis nobiles Aristippus auctor sectæ Cyrenaicæ, Antisthenes Cynicæ; Plato Academicæ; & Xenophon magis studiosus vitæ militaris & historicz ac politicz facultatis, quam theoricz Phylosophiz. Post Platonem autem Philosophia in quatuor celebres disciplinas & sectas diuila est, Academicam, Peripareticam, Stoicam, Epicuream. Academicæ, quæ à loco nomen accepit, princeps fuit Plato; cui successerunt Speusippus sororis filius, Xenocrates, Polemon, Crantor & Crates. Atque hi ad veterem Academiam pertinent.

An fuerit tri plex Academis.

Mediam Academiam(si Laërtio creditur)instituit Arcesilas; Lacydes Nouam inuenir. Eusebius lib. 14. de Preparat. Euang. cap. 2. testimonio Numenij Pythagorici confirmat tertiam quandam Academiam à Carneade fuisse excitatam. Cicero duas Academias, Veterem & Nouam agnoscit: Mediam, ceu tertiam quandam & à Noua diuersam, nusqua, quod ego sciam, nominat. Quanquam, is lib.2. Academicarum quæstionum, Carneadem nonnihil ab Arcesila discrepasse, non obscurè significat. Cum enim hæc quatuor essent Arcesi-Dissensio in- la decreta: vnum: Nihil posse comprehendi: Asterú: Sapientem nulli ter Arcesilam rei vnquam assensurum: tertium: Omnia esse æqualiter incerta, obscura, incognita & improbabilia: Quartum: Sapientem nihil probaturum nihilque opinaturum: Ex his, Carneadés priora duo probabat, placebat enim ei, nihil posse comprehendi, & sapientem nulli rei tanquam perceptæ atque planè cognitæ assensurum: in duobus autem posterioribus, Arcesilæ dissentiebat: nam inter omnino incertum & omnino compræhensum, medium ponebat ipsum probabile & id quod esser simillimum & proximum vero: atque hoc probaturum & opinaturum, & sequuturum sapientem tam in agendo quàm in differedo: ita tamen, vt se non scire, sed opinari, non verum coprehendere, sed veri similitudinem sequi, & intelligat ipse, & simpliciter

pliciter apertéque profiteatur. Hanc ego doctrinam, cum media sit inter veteris Academiæ disciplinam & Arcesilæ sententiam, veriùs Academiam Mediam, quam illam Arcesilæ appellari posse censeo. Sed qui disciplinam Arcesilæ Mediam Academiam nuncuparunt, Carneadia non tam spectarunt rationem doctrinæ, quam ordinem temporis rins quam quo Arcesilas medius fuit inter veteres Academicos & inter Lacy- Arcesila, ad dem atque Carneadem : illis posterior, his autem prior. Porrò Car- Media Acaneadis sententiam & doctrinam multis locis Cicero tam studiose demiam peramplectitur, tamque pugnaciter defensitat, vt eam sibi præter cæte-tinet. ras placuisse, satis apertè declaret. Eam tamen & Luculus apud Ciceronem libro 2. Academicarum quæstionum, & D. Augustinus tribus libris quos contra Academicos scripsit, accerrime oppugnarut. Numenius Pythagoricus de horum Academicorum varietate, inconstantia & dissensione librum scripsir elegantissimum, cuius etiam nunc apud Eusebium libro 14.de præparat. Euangel: nonnulla extant vestigia. Sed omissis Academicis ad Peripateticos veniamus.

Aristoteles quamuis discipulus fuerit Platonis, tamen secedens in Secta Peri-Lyceum, diuersam instituit sectam, quæ, quòd is obambulans, audi-paterica. tores suos docere soleret, Peripatetica dicta est. In hac, post Aristotelem illustres fuerunt, Theophrastus Aristotelis discipulus & in schola successor. Theophrastum audiuit Eudemus, qui (vt Simplicius ait 1.libro Phylicorum super textum 30.& libro 6.super textum 51.) in omnibus sequutus est Aristotelem, eiusque decreta & sentétias, omnium eius interprætu optime cognitas & perspectas habuit. Theophrasti auditor suit Strato Lampsacenus, cognomento, Physicus: quamquam hunc, quòd multa à magistris suis bene constituta, loco mouerit atque deturbauerit, Cicero neget germanum fuisse Peripateticum. His adnumerare oportet Lyconem, Critolaum, Diodorum, Demetrium Phalereum, Dicearchum, Hieronymum, Cratippum. Eusebius quoque lib.9.cap.3. de Præparat. Euangel.nominat quendam Clearchum Peripateticum. Hæc disciplina postea iacuit sine cultu & honore, vel iniuria temporum, vel hominum indiligentia, eámq; lógo post interuallo excitauit & illustrauit Alexader Aphrodiseus, qui explanandis omnibus penè libris Aristotelis id cosecutus fuit; vt nemo suo tempore, ac etiam multo post, auctore Auerr.3.de anima com.14. haberetur Philosophus & Aristotelicus, qui no esset Alexandræus. Nam Porphyrius, Syrianus, Ammonius, Philoponus, Simplicius, Themistius, aut magis fuerunt Platonici, quam Aristotelici: aut certè vtriusque sectæ studiosi, vtramque conciliare atque permiscere studuerunt. Auerroes autem inter Arabes, & inter Latinos Albertus & D. Thomas dignissimi sunt, qui in Lyceu ascripti,

# DE ANTIQUIS PHILOSOPHI'S.

in primis Peripateticis numerentur, teliquos autem propemodum infinitos, qui postea Peripatetici videri voluerunt, quia vel minuti & obscuri sunt, si conferantur cum superioribus, vel quia solo nomine Periparetici sunt, re ipsa autem minimè, hoc loco prætereundos esse duximus. Sed quantum Aristotelis disciplina cæteris omnibus præstet, vel hoc vnum indicio & argumento esse potest, quòd posthabitis & pene deletis aliis, hæc vna iamdiu vigeat apud omnes & maximè colatur à Christianis : licet Eusebius in lib.de Præparat. Euangel. & D. August. 1.8. de Ciu. Dei, affirment doctrinam Platonicam reliquis omnibus disciplinis, & veritati, & religioni Christianz longè propiorem esse.

Secta Epi-

Sella Stoice discipline princeps fuit Zeno Cittycus, auditor Cratis The bani, quanquam is dicitur etiam operam dedisse Xenocrati & Polemoni. Præfuit scholæduos & viginti annos; post quem numeratur illustres Stoici, Cleantes, Chrysippus, Diogenes Babilonius, Antipater, Panætius, Possidonius. Vide Ciceronem in Proæmio lib.de Diuinat.in'cuius operis I.libro. Boëtum quendam appellat Stoicum. His quoque annumerari potest Seneca & Epictetus, cuius extat pulcherrimum Enchiridion Simplicij commentariis illustratum. Epicurus auctor sectæ Epicureæ, secundum Gellium æqualis suit Zenonis Cyttici.in Physicis quidem ferè Democritum sequutus est; in his autem, quæ ad summum bonum pertinent, ab Aristippo Cyrenaico & Eudoxo (cuius de summo bono sententia Arist.commemorat.10. lib. Ethicorum ) aliquantulum quidem, sed non multum abhorrer. Huius precipui sectscores fuerunt, Metrodorus, Hermacus & Zeno; quem Philo, vt est apud Ciceronem in 1.de Natura Deorum Corypheum Epicureorum solebat appellare.ad quorú societatem non video cur non sit aggregandus Lucretius, vir Romano genere clarus, & in hac disciplina valde probatus & nobilis; quippe qui tota Epicuri Physiologia latinis versibus diligenter exposuit. Hæc de Philosophia Ionica, nunc de Italica, dicendum est.

Secta Pytha zorica.

Pythagoras Samius venit in Italiam regnate Tarquinio Superbo: tantaque cum disciplina & auctoritate tenuit magnam illam Græciam, multáque secula sic viguit Pythagoræorú nomen, vt nulli alij docti viderentur; cuius sapientiz prziudicata opinio tantum valuit apud éius auditores, vt cu quid affirmarent, si quæreretur ex ipsis cur ita esset?nihil aliud responderent, quam ipse dixit; ipse autem erat Pythagoras. Præceptor eius fuit Pherecydes Syrus.qui & prmus Philosophorum, quod literis extet, dixit animos hominu immortales esse, & non fabulose more antiquorum (vt Arist. docet 14. Metaph.c.6.) sed grauiter & seriò philosophari cœpit; quem apud sapientes sui

téporis magni nominis & auctoritatis fuisse, perspicuum est ex Thaletis vita, quæ est apud Laërtium. Pythagoras igitur auctor fuit eius Philosophiæ quæ dicta est Italica, propter ea quòd eá docuit in Italia, maximè verò Crotone, magna frequentia & nobilitate discipulorum. Sectatores eius memorantur, Theano vxor, Thelauges filius, Empedocles, Epicharmus, Architas Tarentinus, Alcmeo Crotonitates(quá Arist.1. Metaph.c.3. cosirmat suisse tépore Pythagore iam senioris) Hyppasus Metapótinus & Philolaus. In secta autem Eleatica Setta Elea-(qua initio diximus à multis subiici & subnecti discipline Italica) hi nica. ferè numeratur, Xenophanes, Parmenides, Melissus, Zeno Eleates, Leucippus, Democritus, quo tépore fuir etiá Hippocrates Medicorú princeps, & Heraclitus. De variis igitur sectis Philosophoru pro eo, ac visu est instituto nostro cosentaneu, est ve opinor, dictu satis. Sua porrò cuiusq; sectæ dogmata plenè cognosci possunt, ex iis quæ de sectarú principibus Laertius, & alij memoriæ prodiderút. Quanquá Platonis doctrină breuiter & distincte vno libello coplexus est Alcinous: Epicuri auté Phisiologiá (quæ tota, etiá pene Democriti est) Lucr.vt sup.dixim, elegati & copioso poëmate subtiliter explicauit.

Nequevero apud Græcos solum Philosophia viguit, sed etia apud prim storms Barbaros, atq; adeo multo prius & purius: quod indicat Plato mul- apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis, vt initio Timzi in Cratylo in convinio & in Enimenida apud Barbartis locis ap tis locis, vt initio Timzi, in Cratylo, in conuiuio & in Epimenide: & ros quam aitem Arist.in 1. Metaphy. loquens de Ægyptiis. Quamobrem Pytha-pud Graces. goras, Democritus, Plato studio ac spe addiscendi, externas & barbaras nationes adierunt, longinquasque terras peragrarunt. Quin etiam Aristotelem multa didicisse à quoda Iudæo & à Theophrasto magnopere laudatam esse Philosophiam Hebræorú, Eusebius confirmat libro 9.de Præparat.Euang.cap.1.& 3.testimonio Prophyrij, & Elearchi Peripatetici; id quod Eusebius accepisse videtur ex Iosepho, libro primo adueríus Apionem. Illos etiam, quos tanquam sapientes venenata est antiquitas, non Græcos, sed magnam partem Barbaros fuille constat. Etenim Orpheus, Thrax fuit; Thales, Phænix; Mercurius, Ægypti<sup>9</sup>; Zoroastes, Persa; Athlas, Lybicus, seu Phryx; Anacharsis, Scyta; Pherecydes, Syrus: Deinde apud Hispanos, olim magistratus gerebant viri sapientia clari, disserentes de natura, Deo & moribus. Apud Gallos sapientes habebantur Druidæ: Apud Ægyptios, Sacerdotes; Apud Babylonios, Caldæi; Apud Persas, Magi; Apud Indos, Gymnosophista; Apud Hebræos, Prophetæ. Quinimo cunctarum pene artium, & scientiarum originem, & inuentionem multi antiquitatis scientissimi, & maximæ auctoritatis viri referunt ad Barbaros, & imprimis ad Hebraos: cuiº rei nó parua nec obscura extat in sacrisliteris arguméta. Veruhac de re copiosissimèscripserur.

#### DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

Iosephus duobus libris contra Apionem, Iustinus Martyr in sermone Exhortatorio ad Gentes, Clemes 1.lib. Stromatum, Eusebius lib. 9.& 10.de Præparat. Euangel. Cyrillus 1.lib. contra Iulianum, Theodoretus in lib. de Græcanicis affectionibus. licet Diodorus Siculus 1.lib. cap. 1.putet Græcis non esse Barbaros antiquiores, & Epicurus, vt in aliis, sic in hoc etiam delirans dixerit, neminem nisi Græcum, idoneum esse ad philosophandum. De Latinis autem nihil dicedum est, quippe cum Philosophiam à Græcis acceperint, eorumque sectas alij alias securi suerint.

Illud etiam his quæ dicta sunt adiungi potest, Philosophorum se-Las nomen sumpsisse vel ab eo qui instituit, vt Pythagorici, dicti sunt à Pythagora; vel à patria illius, vt Cyrenaici à Cyrene quæ fuit patria Aristippi; vel à loco vbi philosophabantur, vt Academici,& Stoici; vel ab actione aliqua, vt deambulatione, vnde Peripatetici nomen inuenerunt; vel à genere vitæ, vt Cynici; vel ab electione & iudicio in philosophado, vt Ephectici vel Sceptici, qui auctore Pirrhone nullum esse certum iudicium rerum assirmabant. Quoniam verò multi in vna potissimum Philosophiæ parte fuerunt occupati, hinc alij dicti sunt Physici, vt ferè qui ante Socratem; alij Ethici vt ipse Socrates; alij Dialetici, vt Megarenses. Ex Priscis item Philosophis, quidá nihil in scriptis reliquerunt, vt Socrates. licet D. August. 1.libro de Consensu Euangel.cap.7. affirmet Socratem impulsu dæmonis, qué sibi ipse familiare esse iactabat, scripsisse fabulas Æsopi. alij vnum tantum opus, vt Parmenides, & Anaxagoras; alij multos libros, vt Plato & Aristoteles. Sed quia de secis philosophorum dictum fuit; de tempore quo quisque eorum vixit ac floruit, etiam dicamus:est enim tractatio hæc, nec instituto nostro aliena, & scitu dignissima, certè studiosis philosophiæ no minus vtilis quam iucuda.

Explicatur, quo tempore floruerint nonnulli ex pracipuis Philosophis: sed prius agitur de ratione Olympiadum, quarum cognitio ad exponenda illorum Philosophorum tempora, mirifice confert.

CAP. III.

V o tempore vixerint ac floruerint nonnulli ex iis Philosophis, quos paulò antè memorauimus; nempe qui in singulis sectis sapientie nomine ac fama ceteris antecelluerunt, deinceps ostendamus. Verùm quoniam in descriptione & expositione horum temporum, non alia vtemur chronographia, quàm ea quæ notatione Olympiadum nititur, quòd ea sit omnium maximè certa & explorata, & ab antiquis scriptoribus Græcis iuxta & Latinis probata

probata & viurpata; necessariú esse duximus, quo melius intelligatur que dicere voluim, pauca quæda de ratione Olympiadú predocere.

Nomé Olympiadis ductum fuit ex ludis Olympicis, qui sacri loui Vnde sumpes Olympico, in Elide, maximo totius Græciæ concursu, quinto quo-su nomen Oque anno fiebant: spaciú enim corú quatuor annorum, qui inter vná impiadis. celebrationem ludorum Olympicorum inclusue, & alteram celebrationem proximè consequentem exclusiue, interiocti sunt. Olympiadem appellarunt. Et quia id temporis spacium quadriennium co. tiness, erat tum maxime certum, fixum & immutabile, tum etiam notifimum omnibus, non Græcis modo fed quibusuis etiam Barba. ris & externis gentibus, propter famam illorum ludorum ad omnes pene regiones peruagata, & apud omnes gentes peruulgatam:idcirco hystoriographi & chronographi rationem & vsum Olympiadum ad constitutionem Chronographiæ, & ad notationem distinctionemq; temporum, meritò adhibuerunt. Sed quamquam nomen Olympiadú ex Olympicis ludis sumptú est, non idem tamen ytriúsque rei initium fuir: ludos namque Olympicos multo priores & antiquiores fuisse quam Olympiades, norunt quicumque memoriam Eudi Olympiades antiquitatis vel leuissime tenent. Legimus enim ludos Olympicos pici multo an etiam ante bellum Troianum, magna celebritate fieri solitos: vsum tiquiores Oautem Olympiadum, non ante quadringentos annos, post excidiú sympiadibus. Troiz transactos, copille constat. Verum quo tempore primum in-Aituti sint ludi Olympici, quisue primus corum auctor & inuentor

fuerit, non idem lentiunt & scribunt omnes. Velleius Paterculus priore libro suz Historiz, certamen Ludicrum Aque infli-Olympiorum ad corporis animiq; virtutem excitandam efficacissis thei fune ludis mum, institutum esse ait ab Iphito Elio, annis ante consulatum Mar-ma opinione. ci Vinicij(ad quem Velleius illam scribit historiam) octingentis vigenti tribus. incidit autem Consulatus Vinicij (vt ipsemet Velleius paulò infra scribit)in annum ab vrbe condita septingentesimú octo gelimum quintum, quare institutio ludorum Olympicorum facta ab Iphito Elio, præcessit vrbem Romam annis triginta octo. Sed cú eodem in loco Velleius dicat, certamen Olympicum fuisse institutum ab Atreo, cum is Pelopi patri funebres faceret ludos, in quibus omnis generis certaminum Hercules victor extitit, annis ante sua tópora mille ducentis quinquaginta, hoc est ante Iphitum annis plus quam quadringentis; manifestum est Iphitum non fuisse primum Ludicri Olympici auctorem: sed vocari auctorem à Velleio, fortasse quod is ludos Olympicos iam pridem intermissos, renouaucrit, auxerit & illustrauerit; vel quod ab illo tempore initium acceperit vsus Olympiadum. Quanquam si descriptionem temporum eo loco po-

# 194 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

sitam à Velleio subtiliter expédere voluerimus, comperiemus sudos Olympicos institutos suisse ab Iphito annis sexdecim ante initium Olympiadum: quod verum sit nec ne, postea declarabitur. Permulti alij scriptores in primis nobiles auctorem primum horum ludorum faciunt Herculem, qui socius fuit Iasonis in expeditione Argonautica ad rapiendum vellus aureum. Plutarchus quidem certe in Thefeo ait Thefeum constituisse Indos Isthmicos æmulationeHerculis, qui Olympicos constituerat : idem scribit Plinius lib. 7.-cap. 58. & Solinus cap. 2. Diodorus Siculuslib. 5. cap. 2. & 4. fusius docet quaadmodum Hercules ludos Olympicos in Elæorum regione iuxta Alpheum fluuium instituerit: Eusebiusidem sentiens in chronicis, addit ex quo tempore Hercules hos ludos instituit, vsque ad primam Olympiadem, annos fluxisse quadringentos triginta: quamobrem initium certaminis Olympici precessit, auctore Eusebio, excidium Troiæ, annis vigintiquinque; nam iple in eodem opere, ab excidio Troix víque ad primam Olympiadem numerat annos quadringentos & quinque, vel quadringentos & fex. Clemens quoque Alexandrinus I.lib.Stromatum, auctorem Olympici certaminis facit Herculem: Vide etiam Strabonem, lib. 8. Sed cum Paufanias omniú fubtilissimè & accuratissimè his de rebus scripserit, libentius opinioni eius accesserim: Is igitur in priori Eliacorum libro Herculem Idaú auctorem facit Olympici certaminis, huius autem Herculis fratres quatuor fuere, quibus Hercules natu maximus huiusmodi certamen quasi per ludum proposuit, victorémque Oleastri corona donauit, & quia quinque fratres erant, hos ludos quinquennales esse placuit. licet D. Cyrillus Hierosolymitanus Catechesi 12. ludos Olympicos quolibet quadriennio fieri solitos dicat, propter quadriennalem solis cursum, qui singulis annis tres horas adiiciens, quarto quoque anno diem intergrum addit. Quoniam autem hos ludos qui postea consequuti sunt, vel intermissos renouarunt, vel imperfectos auxerunt & illustriores arque celebriores fecerunt, idcirco alij hoc inuentum tribuunt Pelopi & Peliæ, alij Clymeno, alij Herculi Amphitrionis filio, alij Oxillo, alij Iphito Elæo. Victores huius certaminis Oleastro coronabantur, quòd ea arbor cariem vetustatémque minime fentiat, cui rei fidem facit Oleaster quo Hercules in hoc certamine victor coronatus fuit, ad Plinij víque tempora religiosè custoditus. Statuæ etiam victoribus dicabantur. vide Plinium lib.15. cap.4. & lib. 20. & cap. vltimo. Quæ autem genera certaminum in eo genere ludorum exercerentur, & quo tempore quodque inuentum & exhiberi cœptum fuerit, disertissime Pausanias codem in libro exponit.

Cur ludi Olympici quin quinales fue rint.

Cut victores in ludu Olympicu coronabătur Olaastro.

Fiebant autem ludi Olympici circa æstiuum solstitium, quo tempore & Olympiades & anni Olympici initium habebant: túc enim Quo tempore apud Athenienses illos veteres, & anni & primi mensis, cui nomen fiebant ludi Hecatombæon,initium erat, vt testatur Simplicius Philosophus, explanans textum vigefimum quintum libri quinti Physicorum Arist. bantur anni, & copiose demonstrat Theodorus Gaza in eo libro quem de men-Olympiadi. sibus Atticis scripsit. His consentaneum est quod Herodotus air lib. octano, Xersem qui cum innumerabili propè exercitu inneute æstate maria transmisit ad debellandam Græciam, reperisse Grecos in cebrandis Olympicis ludis occupatos. Non me fugit Ioannem Lucidum libro primo de Emendatione temporú cap. 8. & in libro de vero die passionis Domini, Hypothesi septima & octaua; pugnacissi-nem Lucidi. mè contendere, initium ludoru Olympicorum, & Olympiadu, fuisse circa æquinoctium autumnale: Sed vir ille frustra & temerè communi veterum scriptorum sententiæ repugnat: cui in iis que ad fidem veteris historiæ, & chronographiæ pertinent, parum est credendum, vt homini & antiquitatis minime docto, & speciosis Ioannis Annii figmentis, decepto. Verùm quæ de ludis Olympicis adhuc dicta funt satis esse debent: deinceps ad Olympiades, quarum gratia illa tractauimus veniamus. Ac primum videamus quo tempore initium habuerint Olympiades. Initium Olympiadum ad tria tempora, quæ maxime illustria & memorabilia fuerunt referri potest; ad tempus excidij Trojani; ad origine vrbis Romæ, & ad sacra chronographia hoc est ad ea tempora, quæ in sacris literis describuntur: si referatur principium Olympiadum ad excidium Troiæ, Eusebius in chroni- Quet annie cis, ait Olympiades incopille, annis post Troiam captam, quadrin-post excidium gentis quinque, vel quadringentis sed: idem sensit ante ipsum Iulius Trois cepe-Africanus: & post ipsum idem quoque sensit. D. Cyrillus primo lib. rine Olymcontra Iulianum. Velleius Paterculus priori libro suæ historiæ, ini-piades. tium Olympiadum facit posterius excidio Troiæ, annis quadrigétis & quindecim: Eutropius initio primi libri, anno post euersam Troiam trecentesimo septuagesimo secundo inchoat Olympiades. Sed longé probabilior corum est sententia, qui ponunt initium Olympiadu anno quadringentesimo septimo vel quadringentesimo ocauo post euersum Ilium. Hoc sentit Diodorus Siculus initio primi libri, secutus Appollodorum: idem affirmat Clemens Alexadrinus pri mo libro Stromatum: idem se comperisse, collatis Græcorum & Romanorum temporibus, testatur Solinus capite secundo: his adnumerare oportet M. Varronem, Dionysium Halicarnasseum, & alios, qui ab excidio Troiæ, víque ad originem Romæ, recensent annos quadringentos trigenta duos, vel quadringentos triginta tres: Romá au

#### DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

tem conditam elle censent, primo anno septimæ Olympiadis. Ab hac sententia prope nihil discrepat Eusebius, quippe qui in chronicis(ve fupra oftendimus)ab eo numero non nifi vno, vel altero anno discedat: quaqua is in decimo libro de Præparatione Euangelica capite tertio, à Troia capta víque ad primam Olympiadem, annos qua dringentos quinquaginta ex Gracorum historia colligi affirmat nis forte mendum fit in illo numero, vt pro 405. transposito, o, post, 5, mendose scriptum sit 450 licet ratio temporum quam ibi describit & subducit Eusebius, hanc nostram suspicionem refellat, nam vt ea constet, illu numeru annoru, 450. deposcit, vt promptius sit opinari errorem esse in sententia Eusebii, quam medium in scriptura. Capit autem prima Olympias Iphito Elio certamen Olympicum iam pridem intermissum renouante, in quo certamine victor extitit Corebus Elæus.putarunt autem nonnulli, Iphiti in renouando certamine Olympico focium & adiutorem fuisse Lycurgum, qui Lacedemonuis leges tulit: id quod Plutarchus in Lycurgo confirmat testimonio Aristorelis Philosophi, & eo argumento, quod discus Olympicus, Lycurgi præ se ferat inscriptionem. Sed tum eodem in loco Plutarchus multos ex veteribus testes excitat, qui Lycurgum longe antiquiorem faciunt tum Eulebius in libro decimo de præparatione Euagelica cap.3. scribit Lycurgu leges tulisse Lacedemoniis annis cetu ante primam Olympiadem; Cyrillus primo libro contra Iulianum, vetustiorem eum facir Olympiadibus, annis centum quadraginta. Eufebius in Chronicis, annis paulò pluribus quàm centum: So linus capite 3. luæ histori e air Hesiodum mortuum esse in auspiciis primæ Olympiadis, eo autem antíquiorem fuisse Homerum annis centum triginta & octo. Sed tam multæ ac discrepantes inter se veterum de atate Homeri, & Hesiodi apud Clementem in primo Stro matum, & apud Eusebium in decimo libro de Præparatione Euangelica capite 3. extant fententiæ, ve ea de re nihil certi decerni queat. Ergo si spectemus tempus excidii Troiani, oportet initium Olym-

De tempore Lyaurgi.

Detempore Hefodi & Homer, opi wie Salini.

**Du**ot annis Olympiades precesses int Romam conopiniones.

quadringentis & octo collocare. De initio auté Olympiadum relato ad originé vrbis Roma, variè scripserut veteres, aliis duodecima, aliis octava, aliis septima, quibusdá fexta Olympiade Romá códétibus. Verum Solinus cap. 2. vbi hác ditam, varia opinionum varietatem memorat, Romam esse conditam primò anno septimæ Olympiadis, probat ea ratione, quod consulatui. G. Pópeij Galli, & Q. Verannij, qui gestus est anno vrbis conditæ octingentelimo primo, annotata est in plubicis actis Olympias duce tesima septima, ex quo manifestum fir, exordium vrbis còdica in princi pio fe'

piadum, annis post euersam Troiam quadringentis & septem vel

pio septimæ Olympiadis esse collocandum, Eandem sententia alio valde probabili argumento confirmat Dionysius Halicarnasseus, quod nunc consultò breuitatis caussa, prætermitto. & certè si ab excidio Troiæ víque ad initium Olympiadum fluxerunt anni quadringenti & septem, vel quadringenti & octo, vt suprà docuimus, cum plurimi grauissimique scriptores affirment, ab euerso Ilio vsque ad Romam conditam, præteriisse annos quadringentos trigenta duos, vel quadringentos triginta tres (hoc enim sensit.M.Varro, Messala, Dionysius Halicarnasseus, Strabo, Solynus, & alij complures) necesse est exordium vrbis Romæ ponere in principio septimæ Olympiadis.principium igitur Olympiadum exordia verbis Romæ.annis vi-

ginti quatuor antecessit.

Restat vt ad quod tempus eorum que in sacra Cronographia re- 240 Rege censentur, referendum sit initium Olympiadum breuiter videamus, apud sudaos Equidem arbitror Olympiades cœpifle regnate en tribu Iuda Achaz regnante caoctauo nimirum regni eius anno, quod ne longus sim, hac vna ratio-perint Olym ne demonstro. Cyrus primus Persarum Rex, cæpit regnare anno primo Olympiadis quinquagesimæ quintæ, hoc est annis post initium Olympiadum, ducentis & sexdecim, id enim probat Eusebius in decimo libro de Preparatione Euangelica, cap. 3. testimonio plurimorú & nobilitimorum scriptorum; sed ab octavo anno regni Achaz, vsque ad primum annum imperii Cyri, intercedunt anni ducenti & sexdecim; etenim ab octavo anno Achaz, víque ad vltimum annum Sedechiæ vltimi regis Iudæ colliguntur ex scriptura quarto libro Regum, anni centum quadraginta sex : ab vltimo autem anno Sedechiz, víque ad primum annum Cyri, intercesserunt septuaginta illi anni captiuitatis, solitudinis & vastitatis Iudzorum przdicti à Hieremia & toties in scriptura memorati: quos incepisse ab vltimo anno Sedechiæ, & manifestű est ex sacra scriptura, hoc confirmant Iosephus Iudæus, Clemens Alexandrinus, Iulius Africanus, Eusebius, D. Hieronymus, D. Augustinus, Seuerus Sulpitius, Isidorus & Beda: desufe autem eos primo anno Cyri, clarissimis verbis testatum habemus in facris literis, in fine secundi libriParalipomenon, in principio primi libriEsdre, apud Hieremiam cap. 25. & 29. & apud Isaia cap. 45. septuaginta verò anni prioribus centum quadraginta & sex additi, efficiunt annos ducentos & sexdecim, nape tot quot ab initio Olympiadum víque ad primum annum regni Cyri supra diximus interfluxisse. Habemus igitur constitutum initium Olympiadum, ostesum, enim est capisse Olympiades annis post excidium Troia quadringentis septem, vel quadringentis octo, antè originem autem Romæ, annis viginti quatuor; denique secundum Chronographiam sacræ

#### ANTIQVIS PHILOSOPHIS

fcriptura, anno octano regis Achaz.licet Iulius Africanus, & Eusebius in chronicis; exordium Olympiadum referant ad tempus Ioathan regis Iuda; & in decimo libro de Præparatione Euangelica cap. 3. Eusebius inconstanter scribat de Olympiadum initio, primò quidem ipsum ponens in anno quinquagesimo Ozia Regis Iuda, paulò autem infra, ipsum reiiciens ad tempus regni Achaz. Sed nobis, quibus quod supra docuimus, optima ratione conclusum viputatio tem- detur, nihil horum curæ est. Quam sit autem vera, exacta, expedita, fidéque digna ea Crhonographiæ ratio quæ Olympiadum descriptione nititur, magno indicio est, multitudo & præstantia scripto-. rum, qui hanc ynam numerandi & distinguendi tempora viam, atque rationem maxime probarunt & scriptis suis vsurparunt? Polybiumidico, Diodorum Siculum, Dionisium Halicarnasseum, Plinium, Solinum, Paulaniam, Diogenem Laërtium, Iosephum Iu dæum, Clementem Alexandrinum, Iulium Africanum, Eusebium, D. Hieronymum, D. Cyrillum & alios quamplurimos. Scitum est illud Iulii Africani,& Iustini Martyris, de Olympiacæ Chronographiæ certitudine eulogium; Ante Olympiades nihil in Græcorum historia exploratum inueniri, sed esse omnia confusis scripta temporibus:post Olympiades autem, quoniam quadriennio diligentissimè cunca notabantur, nullam temporum cofusionem extitisse, Hzc Iulius Africanus in 3. libro Annalium, referente Eusebio in decimo libro de Præparatione Euangelica cap.3.idemque ante Africanum, Iustinus Martyr in exhortatorio sermone ad gentes scriptum reliquit. Eusebius in chronicis ait, à tempore Olympiadum Græcam de temporibus historiam veram credi;ante Olympiades autem,scriptores, vt cuique visum & libitum est, varias protulisse sententias. Quocirca Marcus Varro apud Censorinum, totum illud tempus quod Olympiades antecessit, fabulosum appellat. Sed quæ de ratione Olympiadum prædocere volebamus, ea sunt à nobis quantum putauimus satis fore ad id quod tractandum est, explicata. Sequitur igitur vt ad exponendam chronographiam corum Philosophorum

stans fit supporum per Olympiades.

> Exponitur duodecim clarissimorum Philosophorum Chronographia. CAP. IIII.

de quibus dicere instituimus, aggrediamur.

👫 Н но но с карні ам duodecim Philosophorum ,' qui singulis in sectis splendore nominis, & opinione sapientiæ, cæteris eiuldem lectæ Philolophis præstiterunt, enarrandam suscepimus: co de singulis ordine dicturi, ve qui priores ætate fuerunt, priorem quoque in explanatione huius chronologia locum sint habituri. A Thalete igitur qui vetustissimus Philosophorum est habitus, ordiemur.

#### THALES.

THaletem,natú esse primo anno trigesimæ quintæ Olympiadis, A obiisse autem Olympiade quinquagesima octaua, ita vt ad nonaginta vixerit annos, confirmat Diogenes Laertius primo lib. in vi ta Thaletis, testimonio Apollodori & Sosicratis. Idem plane de ortu & obitu Thaletis scribit D. Cyrillus 1. libro contra Iulianum, Tatianus apud Eusebiú libro 10.de præparatione Euangelica cap. 3. Thaletem vetustissimum facit septem sapientum, quos Græcia coluit, vixisse auté eum circa Olympiadem quinquagesimam; quod etiá affirmat Clemens Alexandrinus primo libro Stromatum. Ab his parùm discrepat Plinius libro 2. naturalis historiæ cap. 12. faciens eum sapientie fama florentem, Olympiade quadragesima octaua. Herodotus primo libro, & Eudem, in historiis Astronomicis narrat, quo tépore Cyaxares penultimus Medorum Rex, cum Alyatte Lydorú Ro ge prælium volabat committere, repente solem, die in noctem ver-60, defecisse. Eamque defectionem solis Thaletem Ionibus prædi- Decelips soxisse. Clemens autem Alexandrinus primo lib. Stromatum, illam so-dizis Thales. lis Eclipsim euenisse dicit Olympiade quinquagesima: sed fallitur, nam Cyaxares obiit circaOlympiadem quadragesimam quintam:ei namque successit Astyages, regnum tenens annis triginta quinque: post qué regnú accepit Cyrus anno primo Olympiadis quinquagefimæ quintæ.Hæc auté nota sunt & manifesta ex his, quæ cú ab aliis tum ab Herodoro memoriæ sunt prodita. Plinius in 2. lib.cap. 12. & Eusebius in Chronicis, Eclipsim illam contigisse aiunt quadragesima octaua Olympiade; sed Plinius refert illam ad quartum annum Olympiadis quadragesimæ octauæ, qui fuir Romæ conditæ annus cétesimus septuagesimus, regnate Alyatte Lydorum Rege: Eusebius verò ea inquit accidisse regnante apud Medos nó Cyaxare, sed Astya ge eius filio, atque ea ratione illud incommodum quo Clemété vrgebamus & redarguebamus, euadit.idem scriptum reperimus apud Ciceroné in 1. libro de Diuinatione. Solinus cap. 20. eius belli quod inter Medos, & Lydos gestum est memoriam faciens, ait ipsum inter Alyattem Lydorum, & Astyagem Medorum Reges factum esse, Olympiade nona & quadragesima, anno autem post Ilium captum sexcétesimo quarto. Verum insigne mendum, quod est in chronicis

n iiij

Insigne men dum in chronicu Enseby.

Ensebij, non debet à nobis silentio præteriri. ponitur enim ibi Thales Milesius Physicus, iam sapientiæ fama conspicuus & illustris sub Olympiade octaua, eius aurem obitus longissimè post denotatur, in Olympiade nimirum quinquagesima octaua:vt eum, ducentis & eo amplius vixisse annis, necesse fuerit: quod præterquam quod perspicuè falsum, & absurdum est, aduersatur etiam iis, quæ idem Eusebius ait 10. libro de Præparatione Euangelica cap. 3. scribens Thaletem Cyri Regis tempore floruisse. D. Augustinus libro decimooctauo de ciuitate Dei cap. 37. ait Thaletem vixisse regnante apud Romanos Romulo, qui à septima Olympiade vsque ad decimam sextam regnauit: qua in re eum quem proximè refutauimus Eusebij errorem, secutus est. Thaletis æqualem fuisse Pherecydem Syrum Pythagoræ magistrum, satis declarant eorum epistolæ vltro citroque missæ, que etia nunc extant apud Laërtium: Pherecydem autem floruisse regnante Cyro Persarum Rege, auctor est Plinius libro 7. cap. 56. cum autem ex epistola Pherecydis ad Thaletem, liceat intelligere, Pherecydem mortuum esse ante, Thaletem, cuius obitum Laërtius ponit in quinquagesima octaua Olympiade, nescio cur postea Laertius describens vitam Pherecydis, affirmet eum vixisse circa Olympiadem sexagesimam nonam; cum si vera sunt quæ ipsemet antea scripserat, plusquá decem Olympiadibus ante, obiisse eum necesse sit. Auditor Thaletis, & in Philosophia successor, fuit Anaximander, quem ponit Eusebius in chronicis, sub finem Olympiadis quinquagesimæ. Laërtius, ait eum Olympiade quinquagesima octaua, egisse ætatis annum sexagesimum quartum. Plinius libro 2.cap.8. Anaximandrum, inquit, primum omnium aperuisse obliquitatem zodiaci. Olympiade quinquagesima octaua. Post Anaximadrum in eadem Philosophia Ionica floruit Anaximenes, natus vt scribit Laërtius, Olympiade sexagesima tertia, cui successit Anaxagoras, de quo infra suo loco dicemus. Ex his igitur que à nobis adhuc commemorata sunt, licet conclu-

dere Thaletem floruisse circa Olympiadem quinquagesimam: in hoc enim omnes serè, quos supra citauimus scriptores, consentiunt. Hoc autem tempore Iudei erant in captiuitate Babylonica: que captiuitas initium habuit Olympiade trigesima septima, sinem verò Olympiade quinquagesima quinta. Floruerunt tempore Thaletis apud varias gentes multi omni genere laudis prestantes viri: apud Iuæos quide duo eximij Prophetæ Ezechiel, & Daniel, qui etiam vsque ad tertiu Cyri Regis annum vixit, vti scriptum est in libro Danielis cap. 10. Apud Athenienses.eorum legislator Solon: qui leges scripsit anno trigesimo tertio Tarquinij Prisci Romanorum Regis, vt refert Gellius libro 17.cap.21.Apud Syros, Pherecydes Pythagoræ magister:

Tempore
Thalets qui
floruerint apud varias
gentes prafer
tim autem
apud Hebrass.

Epimenides apud Cretenses; denique septem illi Græciæ sapientes Tunc regnabat apud Lydos Cræsus; tunc Monarchia Medorum euersa est à Cyro, & ad Persas translata. Postremò, Thales natus est sub initium regni Anci Martij, qui quartus suit Romanorum Rex. sloruit regnantibus Romæ Tarquinio Prisco, & Seruio Tullo, quo Rege è viuis excessit, anno vrbis conditæ, circiter ducentesimo octavuo. Hæc autem tum ex his quæ nos supra docuimus, tum ex his quæ scribit Solinus cap. 2. facilè possunt intelligi.

#### PYTHAGORAS.

P Vit quidam Pythagoras, etate posterior Thalete, sed claritate no-minis & doctrinæ, ac sapientiæ fama, discipulor úmque multitudine at que nobilitate.non prioribus modò Philosophis longè præstitit, sed posteriorum etiam summis, vel maior vel par fuit, inferior certe nullo. De cuius ætate tam varie scripserunt veteres, vt non decem aut viginti, sed centum & eo amplius annis, inter se differant. Etenim Plinius lib. 2 cap. 8. facit eum iam doctrina florentem Olym- De atate Pu piade circiter quadregelima secunda, anno autem vrbis coditæ cen-thagora ratelimo quadragelimo lecundo. Eum autem fuille in Ægypto, regnan vie admodio te ibi Semnesertæo, scribit libro 36.cap. 9. illius autem Regis princi-semuia. pium regnandi facit Eusebius in chronicis; Olympiade quadragesima tertia, finem verò quadragesima quinta. At Diodorus Siculus lib. 12. scribit eum claruisse Olympiade octogesima tertia, nempe posteriorem eum faciens quam Plinius annis centum vigenti. Verum neutra opinio probalis. Titus Liuius primæ Decadis libro primo ait Pythagoram regnante Romæ Seruio Tullo floruisse in Italia: cepit autem regnare Seruius Tullus circa Olympiadem quinquagesimam, Liuio consentit Dionysius Halicarnasseus lib. 2. dicens eum vixisse in Italia post Olympiadem quinquagesimam. Idem sentit Eusebius decimo libro de Præparatione Euangelica cap.3. quanquam in Chronicis scribit eum floruisse sexagesima, quarta obiisse autem Olympia de septuagesima. Clemens Alexandrinus 1. libro Stromatum, ait eum vixisse circaOlympiadem sexagesimam secundam. D. Augustinus lib. 18. de Ciuitate Dei cap. 37. affirmat Pythagoram eo tempore Philosophatum, quo soluta est Iudzorum captiuitas, hoc est Olympiade quinquagesima quinta. Laërtius cum floruisse ait Olympiade sexagesima, & venisse in Ægyptum Amaside apud Ægyptios regnante, qui initium regnandi fecit Olympiade quinquagelima tertia; finem autem sexagesima tertia, vt in Chronicis notat Eusebius. Ergo miror Laërtium, ortum Anaximenis Philosophi ponere in Olympiade se-

Digitized by Google

#### DE VIA ET ORDINE DOCT. PHYS

Pythagoras venerit in Italiam

xagesima tertia, quem tamen æqualem suisse Pythagoræ, ei que sa-Que tempere miliariter notum, veriusque epistolæ quas Laërtius refert aperte de clarant, Cicero in prima Tulculana ait Pythagoram venisse in Italiam regnante Romæ Tarquinio Superbo, qui regnare cœpit circa Olympiadem sexagesimam primam: idemque confirmat Gellius lib. 17.cap, 21.at Solinus cap. 16.ait Pythagoram venisse in Italiam Bruto, qui reges vrbe exegerat Cosule. In quarta Tusculana Cicero scri-Muman Po- bit Pythagoram floruisse in Italia, eo tempore, quo Brutus Romam pilium ferun dominatu regio liberauit, quod tempus Dionysius Halicarnasseus dum Regem docet incidisse in Olympiade sexagesima octaua. Meritò igitur Ci-Romanorum cero, Liuius, & Dionisius, locis supradictis, opinioné eoru refellunt, shagore andi qui Numam Pompilium, secundum Romanorum Regem, Pytha gore, auditorem & lectatore fuille existimarunt à qua opinione non videtur Clemens 1.lib. Stromatum abhorruisse, nec Plinius, aliique quos ipse memorat lib.13.cap.13.sed ex his quæ diximus, costat, Numam pluribus quàm centum annis Pythagora fuille vetultiorem. Quin criam Dionysius ostendit Crotonem vrbem, ad quam multis iam ante annis conditam, Pythagoras venit, regnante ipso Numa fuisse ædificatam. Cicero lib.1. de Oratore, Numam significat duobus ante Pythagoram seculis, fuisse. Plutarchus in Numa, scribit eam vulgi opinionem de Numa, quòd is Pytagoreus fuerit, inde fortasse ortam, quòd tempore Numæ storuerit Pythagoras quidá Spartanus, qui veniens in Italiam Numæ familiarissimus fuit: verùm hoc refellit Dionysius Halicharnasseus, affirmans id futile esse, cu'à nullo veterum scriptorum fuerit memorie proditum. Probabilior illa Ciceronis coniectura, tanta fuisse in tota Italia de Pythagorçorum doctrina & sapientia famam & existimationem, vt qui sapiens haberetur, is continuo Pythagoræus putaretur: Numam igitur, quod oum sapientem virum fuisse à maioribus accipissent, temporum vero, & ætatum differentiam, propter vetustatem ignorarent, quida Pythagoræ auditorem crediderunt. Hanc Ciceronis coniecturam confirmant ea, quæ scribit Plinius lib.34. c. 6. cum enim bello Samniti, consultus à Romanis Pythius Appollo, iussisset duobus Græcorum gentis, vni sapientissimo, alteri fortissimo, statuas in vrbe, celebri loco dicari, Romanos yná Pythagore, alterá Alcibiadi dicasse.vt mirum sit eos vel sapientia Pythagoram Socrati, eiusdem Dei senté. tia sapientissimo omnium pronunciato, vel fortitudine, Alcibiadem Themistocli prætulisse.

Omnibus igitur veterum scriptorum de Pythagoræ etate sententiis inter se collatis, illud ceu simillimum & proximum vero, constitui potest. Pythagoram eo tempore floruisse, quod inter sexagesima

& septuagesimam Olympiadem interiectum fuit:in hoc enim conueniut, atq; consentiunt plerique nobiles scriptores, Cicero, Liuius. Dionysius Helicharnasseus Clemens Alexandrinus, Eusebius in Error Diode chronicis & Diogenes Laërtius. Diodorus Siculus lib. 12. Milonem ri siculi, illum Crotoniatem incredibili corporis robere præditum,æqualem facit Pythagoræ, vtrunque autem circa Olympiadem octogesimam terriam floruisse: sed fallitur. Verius Herodotus, qui lib. 3. Milonem eo tépore vixisse significat, quo Darius Hystaspis filius regnum Perfarum administrabat:regnauit autem Darius ab Olympiade sexagesi ma quarta, víque ad septuagesimam tertiam. Solinus cap. 4. ait Milonem enituisse tempore Tarquinij Romanorum regis, quod in idem tempus recidit. Aulus Gellius lib. 15. cap. 16. mendosa nescio quæ secutus chronica, falso putanit, Milonem prima Olympiade floruisse. Eo autem temporis interuallo, quo vixit & floruit Pythagoras, mul- Que memota, eaque illustria, & memorabilia contingerunt. Romani exactis re-rabilia in orgibus, potestatem Consulum instituerunt: Persæ, rege Cambyse vi- be cotigerint cham armis Ægyptum imperio suo adiecerunt: Hebræi, Darii Persa-tempere Pyrum regis qui Cabysi successit & cuius in priori libro Esdre, & apud thag qua. Zachariam prophætam fit mentio permissu & liberalitate, templum Hierofolymitanum instaurarunt Zorobabele principatum populi, fummum autem Pontificatum Ielu filio Ioledech regente, prophetantibus verò Zacharia, & Aggæo qui cum Malachia vlrimi fuerunt Prophetarum; quorum in facris libris extant scripta. Atque hoc loco velim lectorem considerare( id quod perultilem, atque periucundam habet contemplationem ) quemadmodum quo tempore apud Grecos prope infans erat philosophia, & sapientia eo tempore fuisse cam apud Hebræos vetustissimam, & (si fas est ita loqui)pene decrepitam:nouissimos enim sapientum, & prophetarum qui fuerunt. apudHebreos, constat fuisse oryxporous antiquissimis, atque adeo primis Grecorum sapientibus.

#### HERACLYTVS.

XTANTİdüz apud Laërtium epistolz, vna Darij Persarum regis Heraclytum ad se humanissimé accersentis, eiusq; se auditoré & discipulum esse cupiétis, multaque ei benignè pollicentis: Altera ipsius Heraclyti profectionem ad Persas abnuentis, & tanti Regis promissa literarum otio & studio Philosophiæ postponentis, Idem cofirmans Clemens primo libro Stromatum ita scribit, Heraclytus posterior fuit Pythagora, utpote cuius ipse meminit in suis scriptis, hic despexit Da-... rium regem adbottantem se, vt ad Persas vemiret. Hæc Clemens.

## DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

Ex quo licet intelligere, vixisse Heraclytum, eiusque nomen in Philosophia clarum suisse, regnante apud Persas Dario Hystaspis silio; regnauit autem Darius ab Olympiade sexagesima quarta vsque ad septuagesimam tertiam. cum quo Laërtius consentit, scribens eum claruisse circa Olympiadem sexagesimam nonam. Eusebius in chronicis de ætate Heraclyti inconstanter scribit, nam cum dixisse eum sloruisse Olympiade septuagesima, postea inquit, eum clarum in Philosophia suisse habitum Olympiade octogesima. Vixit autem Heraclytus annos sexaginta.

#### ANAXAGORAS.

A NAXAGORAM æqualem Pythagoræ facit Eusebius lib. vlrimo de Præparatione Euangelica cap. 4. in chronicis autem paulò posteriorem eum facit Pythagoræ, scribens floruisse illum defun-&o Pythagora circa Olympiadem septuagesimam. Fuit Anaxagoras magister Archelai Philosophi, Euripidis Poëtæ, & Periclis Atheniensium principis, qui ob incredibilem eloquentiæ vim, dictus fuit tonare, fulminare, totam Græciam permiscere. Hunc Periclem Diodorus Siculus lib.vndecimo affirmat Olympiade octogesima prima flo ruise.Plinius lib.2.cap.58. ait Anaxagoram Olympiadis septuagesimæ octauæ secundo anno, cœlestium literarum scientia prædixisse, quo die casurus esset è sole lapis, quod ita euenit, vt ab eo prædictum fuerat. Auctor est Diogenes Laërtius, Anaxagoram vigesimum ætatis annum egisse, quo tempore Xerses in Greciam transiit; eius autem Regis in Græciam transitum Eratosthenes apud Clementem primo lib Stromatum, & Diodorus Siculus lib. vndecimo, notarunt in primo anno Olympiadis septuagesimæ quinte. Apollodorus in chronicis refert, Anaxagoram floruisse Olympiade septuagesima, obiisse autem sepruagesime octauæ Olympiadis anno primo. De hoc igitur ferè conuenit inter omnes, Anaxagoram vixisse, & claruisse, eo tractu temporis, qui inter Olympiadem septuagesimam & octogesimam, interiectus fuit. Hoc temporis spatio, regnatunt apud Persas Xerses, & filius eius Artaxerses cognomento Longimanus. Hic Esdram, & Neëmiam, (vt scriptum est in 1. & 2. lib. Esdræ) misst Hierosolymam, ad corrigendos mores populi Iudaici, ad constituendum & ornandum cultum diuinum, & ad muros eius vrbis extruendos atque muniédos: quæ murorum ædificatio cæpit anno regni huius Artaxersis vigelimo.hoc est anno quarto Olympiadis octogesimæ tertiæ, nam regnare cœpit(auctore Diodoro lib.vndecimo) anno primo Olimpiadis septuagesima nona. Ab hoc autem tempore initium sumere oportet

oportet numeradi septuaginta illas Danielis hebdomades:id quod michialis video & ipsum Daniele satis perspicue indicare cap. 9. & no paucos mumerandi cosque in primis graues atque præstantes scriptores ecclesiasticos spinaginta memorize prodidisse. Hoc etiam tempore Athenienses nobilissimas Daniele, fiillas, maximéque memorabiles de Persis victorias, Marathonicam, men Salaminiam & Plateænsem, ducibus Miltiade, Themistocle, & Aristide retulerunt. Ferüt primos Philosophorum, Pherecydem Syrum & Anaxagoram, illum quidem, immortalitatem animi nostri, hunc autem, Deum quem iple Mentem vel Intellectum vocabat, esse mu- Philosophedi cun carumque rerum opificem, Grecos docuisse:vt permirum sit, rum, animi priores Philosophos qui hæc ignararunt, sapientum nomen, & ho-nostri imnorem habuisse; & duas has res, quarum cognitio cunciis mortali- # Dei esquis bus optatissima est & ad bene pieque viuendum maxime necessaria, tiam Grans tam lerò ad Græcorum notitiam peruenisse.

#### DEMOCRITUS.

Democritus in eo opere, quod inscripsit paruum Diacosmum, ait se iuuenem eo tempore suisse, quo iam senex erat Anaxagoras, vt pote minorem natu, quam ille erat, annis quadraginta: addit etia se opus illud composuisse, anno post excidium Troiz quingentesimo trigelimo: quod si verum esset, vixisset Democritus circa trigefimam Olympiadem, hoc est multo ante Thaletem & septem sapiétessquod cum perspicue falsum sit, necesse est, vel erasse Democritus in Chronographia, vel, quod est credibilius, numerum illum annorum postea fuisse vitiatum, vt legendum sit, itaque à Democrito kriptum fuerit (anno post exidium Troiz septuagesimo trigesimo) cum quo consentit id quod scribit in Chronicis Apollodorus, affirmans eum floruisse circa Olympiadem octogehmam, & Plinius lib. 30.cap.1. dicens eum floruisse circa bellum Peloponesiacum, hoc est ab vrbe condita anno trencentefimo, quod tempus incidit in octogelimam primam Olympiadem; Ab excidio autem Troiz víque ad occogesimam primam Olympiadem sluxerunt anni septingentitrigenta. Trasyllus in eo lib. qui inscribitur de legendis Democriti lib. memorat Democritum annis septuaginta septem maiore natu fuifse quam Socratem. Herodorus inquir (auctore Laertio) Xersem regem hospitatum esse apud patrem Democriti tunc temporis pueri, ciq; reliquisse Magos quosdam & Chaldaos, à quibus Theologia, & Astrologia didicit. Hippocratem Medicorum principem æquale Democrate fuille Democriti, & Plinius lib.30.cap.1.tellis elt, & confirmat apud forum Media Laërtium Athenodorus, scribens Hippocratem cum ad curandum corum prop-

cept Hipocra-

Democritum morbo laborantem venisset, multis in rebus explorata & cognitam eius sapientiam fuisse demiratum: quare constat falsam fuisse eorum opinionem, quos Cornelius Celsus initio sui operis ait credidisse, Hyppocratem suisse Democriti discipulum. Gloriatur Democritus apud Clementem primo libro Stromatum, & apud Eusebium lib.10.de Preparatione Euangelica cap.2.se octoginta annis abfuisse à Patria, plurimas, longissimé que dissitas regiones peregrinando atque perlustrando, quo maiores sapientiæ opes vndiq; cóquisitas sibi compararet. Obiit cétesimum nonum ætatis annú agés. Eusebius in Chronicis facit eum æqualem Anaxagoræ, & florentem circa septuagesimam Olympiadem: sed falso, nam supra demon stratum est, Anaxagoram initio septuagesima quinta Olympiadis, fuisse viginti annorum; 'quare natus fuerat initio septuagesima Olympiadis: dictum etiam fuit Democritum annis quadraginta minorem natu fuisse, quam Anaxagoram. Ergo tantum abest vt floruerit Olympiade septuagesima, sicut ait Eusebius, vt natus fuerit octogesima: quanquam ne hoc quidem verum esse videtur, nam si natus est Olympiade octogesima, vixit autem centum & nouem annis, ergo peruenit víque ad Aristotelem annos iam circiter trigin ta natum, quod aperte falsum est, quare vel quod dicitur de tempore ortus eius, vel quod de longitudine vitæ affirmatur, pro vero habendum non est.

Equidem cum opiniones veterum de ætate Democriti considero, cas tam varias & discrepantes inter se reperio, vt ea dere nihil certi habeam constituere.probabile tamen est Democritú circa septuagesimam secundam Olympiadem esse natum. siquidem is puer erat Olympiade septuagesima quinta, quo tempore Xerses Persarum Rex in domo eius est hospitatus, vt memoriæ prodidit Herodotus, qui eodé illo tépore floruit, vt docet Diodorus Siculus lib.3.cap.9.quáquam Plinius lib.12.cap.4, ait Herodotum Thuriis in Italia compofuisse historiam suam anno vrbis conditæ trecentesimo decimo, népe circa octogesimam tertiam Olympiadem. Verisimile igitur est ætatem Democriti, cuius prope equalis fuit Herodotus, meliùs ipsi Herodoto, quàm posterioribus historiographis, fuisse cognită, illud quoq; quod Plinius, Apollodorus, Thrasyllus, alisq; prodiderut, eu circa Olympiadem octogesimam, hoc est ab octogesima, vsque ad nonagelimam floruisse, probabile est. Illud certe video inter multos scriptores constare, Democritum & Hypocratem tempore belli Peloponeliaci floruisse, quod gestum est circa Olympiadem octogesimam primam, vt supra ex Plinij sententia docuim. Quod autem affirmar Eulebius lib.10.de Præparatione Euangelica cap.3. Democri-

De atateHerodoti Historici. tum fuisse Olympiade quinquagesima, annis post Troiz excidium septingentis, id duplicem continet errorem; nam Olympiade quinquagesima, ne pater quidem Democriti natus erat, & ab excidio Troiæ, víque ad quinquagesimam Olympiadem, non plures quàm octo & sexcenti anni numerantur.

#### PARMENIDES.

7 Idetur fuisse Parmenides paulo antiquior Democrito: Nam Clemens Alexandrinus primolibro Stromatum; eumq; secutus Eusebius decimo libro de Præparatione Euagelica cap,3. & Aristoteles lib.1. Metaphysicæ, aiunt Parmenidem Xenophanis auditorem fuisse, Parmenidis Zenonem, Zenonis Leucippum, Leucippi Democritum; itaque Parmenide no paucis annis faciunt Democrito priorem. Deinde Plutarchus in Pericle, scribit Periclem, non solum Anaxagora, sed etiam Zenonis, qui fuerat discipulus Parmenidis, audi- De atate Par torem fuisse, ergo Zeno æqualis fuit Anaxagoræ, quo Democritum menidis diminorem natu fuisse quadraginta annis, supra ostendimus; si Zeno sceptatio. prior fuit Democrito, Parmenide Zenonis magistrum, eo antiquiorem fuisse necesse est. Ad hæc siue Parmenides auditor fuit Xenophanis Colophonij, vt tradunt Clemens Alexandrinus, Eusebius, & Aristoreles locis supradictis, & Laërtius in Parmenide: siue vt cenfet Theophrastus apud Laërtium Anaximadri discipulus suit, necesfe est eum floruisse circa septuagesimam Olympiadem, Nam & Xenophanem, & Anaximandrum circa sexagefimamOlympiadem claruisse, manifestum facit Laërtius, Clemens, & Eusebius. Democritu autem septuagesima Olympiade, ne natum quidem fuisse, ex his que supra diximus cum eius Chronographiam exponeremus, perspicuum est. Verumtamen Parmenidem non esse adeo anriquum, sed fuisse propemodum æqualem Democriti,& vtrunque post octogesi mam Olympiadem floruisse, vel eo argumento probari posset, quòd Plato in eo dialogo, qui inscribitur Parmenides, inducat Socratem iuuenem colloquétem atque disserentem cum Parmenide iam quidem sene, sed non decrepito, quin etiam eo tempore, opinione & fama sapientiæ multum slorente. Natus est autem Socrates Olympiade septuagesima septima, vt illum eius sermonem, quem is iuuenis cum Parmenide habuisse dicitur, verisimile sit circa Olympiadem octogesimam tertiam, vel quartam, fuisse habitum. Non me latet quosdam arbitrari totum illum Socratis cum Parmenide sermonem à Platone contra Chronographiæ rationem & veritatem fuisse confictum Parmenidemque ante Socratis ortum vita fuisse defunctum.

# 208 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

Sed de his opinetur quisque quod ei magis libuerit. Illud certe non ferendum quod ait Laërtius Parmenidem floruisse circa Olympiadem nonagesimam nonam, cum proxime post, discipulum eius Melissum florentem faciar Olympiade octogesima quarta. Socrates sane qui iuuenis erat sene iam Parmenide, obiit septuagenarius Olympiade nonagesima quinta. Insignior alter eius dem Laërtij error, Zenonem Eleatem, minorem natu quam Parmenidem, eiusque discipulum, circa sexagesimam Olympiadem, clarum in Philosophia suisse affirmantis; cum id temporis Zeno. ne natus quidem esse potuerir. Se i sint hæc non Laërtij, sed scriptorum, vel Typographorum errata, a quibus numeros vitiari se corrumpi solere, notissimum est aeque vstatissimum.

#### EMPEDOCLES.

Mpedocles Xenophanis, vel vt placer, Parmenidis zmulus, secta Pythagorzus equalis Zenonis Eleatis, Magister Gorgiz insignis admodum tempore Socratis, sophistz ac rhetoris, descripsit transstum Xersis in Grzciam, qui suit septuagesima quinta Olympiade Hzc Laërtius ex antiquis scriptoribus accepta memoriz prodidit; à quo parum discrepat Eusebius in chronicis, scribens Empedoclis nomen Olympiade octogesima prima clarum & illustre suisse. Atistoteles primo libro Metaphysicz, ait, Empedoclem ztate quidem inferiorem suisse Anaxagora, operibus verò superiorem. Ex his autem licet intelligere, quatuor proximè memoratos Philosophos, Anaxagoram, Democritum, Parmenidem, & Empedoclem, vel eadem plane ztate, vel certè haud longo temporis interual lo dissunctos; hoc est ab octogesima, vsque ad nonagesimam Olym piadem, storuisse.

#### SOCRATES.

Ascitur Socrates anno quarto Olympiadis septuagesime: septime moritur septuagenarius anno 1. Olympiadis nonagesima quinta, quemadmodum Apollodorus in chronicis, & Demetrius Phalereus tradiderunt. Eusebius in chronicis, ortum Socratis ponit in anno secundo Olympiadis septuagesima octaua, quo anno Themistocles interiit. Obitum autem resert ad annum tertium Olympiadis nonagesima quinta, annos vita duos & sexaginta ei assignans. Paucis aliquot annis ante Socratis obitum, hoc est circa Olympiadem nonagesimam tertiam, imperium Persarum suscept Artaxerses cogno-

cognomento Memnon, vir lenitate ingenij, beneficentiæ splendore, amplitudine imperij, secundóque rerum successu maximus omnium qui in Perside regnarut, vel certè maximis par: cuius res gestas Ctesus Gnidius, Dinon, Xenophon, & Plutarchus perscripserunt. Hic oft, vt placet Eusebio, & verò mihi fit verisimile, ille maritus nester fæminæ nebreæ qui in libro nester primum quidem vocatur Assuerus, postea vero, sub finem eiusdem libri, nominatur Artaxerses, sub hoc Rege tota prope Iudzorum gens, opera & beneficio nester atque Mardochei, liberata est à supremo exitio & interitu, quem ei Aman primus apud Regem Satrapa, odio Mardochei fuerat machinatus. Non ignoro Iosephú lib. vndecimo antiquitatú, & D. Agust. Reprehendilib.18.de Ciu. Dei c.36.in ea esse sententia, vt Assueru illum maritum tur, losephus nester, Artaxersem Longimanú filium Xersis, eius iuquá Xerxis qui Grzciz tanto apparatu bellum iutulit, fuisse arbitrentur; Sed ego vt id credam in animum inducere non possum; si enim regnante Longimano nester & Mardocheus floruissent, non est dubitadum quin Eldras, qui codem illo tempore vixit, ciúsque temporis historiam pertexuit, & illi Regi in primis charus fuit, aliquam tantæ fæminæ, tantique viri mentionem fecisset. Nam quod air Iosephus lib.vndecimo antiquitatum, Regem illum à quo Esdras & Neëmias cum amplissimis muneribus nierosolymam missi sunt, fuisse Xersem patrem Longimani, falsum esse declarat posterior Esdræ liber cap.13.in quo trigelimus fecundus regni Artaxerus annus memoratur. Xerlem autem, vel viginti, vel vno & viginti duntaxat annis regnasse, inter omnes ferè historicos constat, certè ad trigesimum annum nemo eius regnum produxit. Verùm de his quæ ad sacram chronographiam pertinér, alio quodam libro in hoc separatim à nobis elaborato copiole disseruimus. Erat iuuenis Socrates florentibus apud нæbreos gui florne? Eldra & Neëmia. Etenim vigelimo anno Artaxerlis Lógimani; quo rint apad Neemias à Rege missus est ad erigendos muros nierosolymitanos, Hebrais 18-Socrates annum vigesimum quintum agebat : Socrates enim natus pore Socratia. est Olympiadis septuagesimæ septimæ anno quarto, Artaxerses auté regnare cœpit, vt ait Diodorus Siculus lib.xj.anno 1.Olympiadis septuagesimæ nonæ.Quocirca quod scribit D.August.lib.18.de Ciuit. Dei cap. 37. Socratem fuisse post Eldram, sic interpretari oportet, vt illos eodem quidem tempore vixisse, Socratem tamen ipso Esdra, ceu iuuenem viro, aut etiam sene, posteriorem fuisse intelligamus.

#### PLATO.

Vsebius in 10. lib. de Preparat. Euangelica extremo cap. 3. ait Pla-circa atatem L tonem clarum suisse, eo tempore quo desiit Imperiú Persarum, Platonn.

# DE ANTIQVIS PHILOSOPHIS

vel paulò ante Alexandru, & quadringentis annis ante Augustu Cafarem, vt paulò amplius. In quibus verbis eminet adeo manifestus & insignis error, vt eum non vidisse Eusebium, qui alia permulta in Chronographia vidit, non satis mirari queam. Etenim ab Alexandri Magni ortu, qui fuit centesima quinta Olympiade, vsque ad ortum Augusti, qui fuit Cicerone Consule, anno vrbis condita sexcentesimo nonagesimo, & Olympiade cétesima septuagesima nona, non Opinio D. interfluxerunt anni trecenti. D. Augustinus lib. 9. de Doctrina Chri-Augustimi de stiana cap. 28. D. Ambrolij testimonio confirmat, eo tempore Plato-

Plutonie 2- nem venisse in Ægyptú, quo tempore ibi erat Hieremias Propheta, & ab hoc multa illum de rebus divinis fuisse edoctum : sed postea cognoscens id esse falsum (Hieremias enim fuit in Ægypto euersa vrbe Hierosolymitana, & populo Hebræo in captiuitatem Babylonicam abducto, quod circa Olympiadem trigesimam octauam. euenit; Plato autem natus est Olympiade octogesima octaua nempe: ducentis annis post Hieremiam) idem Augustinus lib.2. Retractationum cap. 4. & lib. 8. de Ciuitat. Dei cap. 11. scribit Platonem annis post Hieremiam centum esse natum: sed vera Chronographie ratio, ducentos circiter annos inter Hieremiam & Platonis ortum intercessisse docet. In lib. autem 18. de Ciuit. Dei cap. 37. scriptum reliquit, non multò post Esdram, Platonem esse natum: & rectè quidem non multò post, nam Esdras in posteriori libro mentionem facittrigefimi secundi anni regis Artaxersis, qui incidit in Olympiadem octogesimam sextam, vna autem Olympiade post, ortus est Plato.

dit Apollodorus in Chronicis, quo anno Pericles obiit, Isocrate sex annis minor natu: vigelimum annum agés, Socratem audire cœpit, quo defuncto, Cratylo Heracliti & Hermogeni Parmenidis discipulis, operam dedit: nondum triginta annos natus, peregrinari cœ+ pir, & varias regiones discendi cupiditate, peragrauit.obiit octoges narius Olympiade centesima octaua, Plato(inquit Tullius in lib.de Senectute)vno, & octogetimo anno, scribens, mortuus est. Reliquit successorem Speusippú ex sorore nepotem, qui scholæ præsuit octo Successorum annis:post quem Academia tenuit Xenocrates annis viginti quin-Platonia ata- que víque ad Olympiadem centesimam decimam sextam, post Xenocratem Polemon, Crates, & Crantor in Academia floruerunt. His fuccessit Arcesilas Mediz inuentor Academiz, florens circa centesmam vigelimam Olympiadem, cuius in eadem schola successor fuit Lacydes circa Olympiadem centesimam trigesimam quartam, hic Nouæ Academie auctor fuisse dicitur: post quem Carneades floruit,

circa centesimam sexagesimam secundam Olympiadem defunctus:

Ergo Platonem natum esse Olympiade octogesima octaua, tradi-

vir toties, tantúmque à Cicerone laudatus. Et quia principatus Machabæorum (de quo scriptum est primo lib. Machabæorum) circa Olympiadem centesimam quinquagesimam quarta initium habuit. videtur hic Philosophus illo eodem tempore floruisse. Multo post hos tempore, Plotinus fuit, Imperante Galieno, magister Origenis & Porphyrij, à quo eius vita diligenter perscripta est, quinquaginta quatuor libros scripsit, Platonice sane, hoc est obscure, apud eius sectæ amatores, post Platoné, primas Plotinus tenet. Verú ad Platonem reuertamur: Eius tempore Artaxerses, vel vt alij vocat, Darius Ochus, Persarum regnum accepit, vir ingenio serox, sauus atque in Iudzos crudelis:id quod ex his quæ Iosephus lib.11.antiquitatum, & Euleb. in Chronicis scribunt, manifestum est. Hunc re- Refellitur ogem Seuerus Sulpit.lib.2.sacræ historiæ, putat esse illú Nabuchodo-Pinio Seueri nolor cuius sacræliteræinitio libri Iudith, mentionem faciunt : ex Sulpiti. quo efficeretur, ludith quæ obtruncato Holopherne, & patriá suam ab arctissima obsidione, & vniuersam неbræorum getem ab yltimo -exitio liberauit, æqualé fuisse Platonis: sed fallitur Sulpitius, Iudith namque multò antiquiorem fuisse, quinetiam ante Babylonicam Iudæorum captiuitatem extitisse, multis & quidé probabilibus argumétis probati potest; verum his de rebus, alio loco disputadú est.

Illud in præsentia taceri non potest, florente Platone, Romam capram, & vastatam esse à Gallis, Capitoliumq; septem mensibus ob- Platonu Rofessum, sed Camillo Imperatore, non ab vrbe solum pulsi sunt, sed ma capta est etiam cæsi, atque profligati. Hoc autem euenisse anno vrbis conditæ trecentesimo sexagesimo quarto, testantur Plinius lib.33.cap.1. Eutropius lib.1. Orofius lib.3. Dionyfius Halicarnasseus lib. quinto air, constare inter omnes scriptores Romam captam esse à Gallis, anno primo Olympiadis nonagesima octava, quod in ide recidir. Quare miror, Eulebium in Chronicis hoc ad initium Olympiadis nonagesimæ septimæ retulisse: sed quatuor vel quinque annorum erratum dissimulari & condonari potest, Roma capta est a Gallis anno vrbis conditæ (inquit Plutarchus in Camillo) trecentesimo sexagesimo & aliquanto amplius, atque id se audisse testatur Aristoteles, Hæc Plutarchus. Platonis Qui storue. tempore multi in omni genere laudis excelluerur: in re bellica Age- rine tempore filaus, Epaminondas, Philippus pater Magni Alexandri: in Historia Platonie. Xenophonein Astrologia Eudoxus: in Rhetoricæ arte Isocrates: in Philosophia Pythagorica, Architas Tarétinus: in Cynica Diogenes: tunc vterque Dionysius Siciliam tyrannide oppressam tenuit, quam excussit Dion Syracusanus, victo eiectóque ex insula Dionysio iuniori: quo tempore etiam Trasybulus Athenas, oppressas à Tyránis, in libertatem pristinam restituit,

o ij

# DE ANTIQVIS PHILOSOPHIS ARISTOTELES.

Afcirur Aristoteles primo anno Olympiadis nonagesima no-

næ, Platone minor natu, paulò ampliùs quadraginta annis: anno primo Olympiadis centesimæ tertiæ, cum is esset annorum decem & septem, ad platonem iam sexagenarium audiendum accessit, apud quem annis circiter viginti, hoc est ad quartum vsque annum Olympiadis centelimæ septimæ, est commoratus.anno secundo Olympiadis centesimæ nonæ, ad philippum Macedonum Regem, se contulit, à quo filium eius Alexandrum annos natum quindecim, philosophiæ præceptis imbuendum, annum ipse agens quadragesimum secundum, accepit. in quo munere quinquennio consumpto, postea secundo anno Olympiadis centelimæ vndecimæ, Athenas concessit, & in Lyczo tredecim annis philosophiam docuit.erat autem annorum circiter quinquaginta cum ibi docere cœpit. tandem profectus Chalcidem anno tertio Olympiadis centesimæ decimæ quartæ, tres & sexaginta annos natus, biennio post mortem Alexandri Magni, eodem autem anno quo Demosthenes orator interiit. ·Hæc Apollodorus, Hermippus, Trogus Pompeius, Plutarchus, Eusebius, & Laërtius, tradiderunt. Aulus Gelli. lib.17.cap. 21.scribit Aristotelem natum, post recuperatam, & à Gallis liberaram Roma anno septimo, qui incidit in annum tertium Olympiadis nonagesima nonæ. D. Iustinus Martyr in sermone exhortatorio, quem scripsit obieris seun- ad gentes, ait Aristotelem, quòd quæstionem de admiranda vi, & nadum lustinii tura Euripi propolicam libi, explicare non posset, pudore simul atque tædio victum ex hac vita migrasse. Plinius lib. 19. cap. r. ait ex filia Aristotelis, genitum esse insignem illum medicum Erasistratum, Erafistratas cuius in sanado Antiocho rege Seleuci Nicanoris filio, multum spemedicus A Atata & nobilitata solertia & prudetia est, quiq; sanati regis merceex fila nepos dem à Ptolemæo eius filio centum talenta accepit. Hunc Erasistratú Plinius Chrysippi discipulum facit: sed haud scio, an ei constet ratio temporum, cum Chrylippus circa Olympiadem centelimă quadragesima floruerit: probabilius est quod alij prodiderunt, Theophrasti eum fuisse auditorem, quibus Laertius in Theophrasto no dissentit:

Anttordes Martyrem.

Memor Willis bistoria.

Gnidiú medicú fuisse, à quo Erasistratus testatur se multa didicisse. Floruit autem ætate Aristotelis apud Hebræos, Iaddus summus pontifex, qui habuit & ornamentis pontificiis obuiam processit Alexandro Magno hostiliter Hierosolymam petenti: cuius pontificis aspectu solo, vsque adeo Regis animus ad beneuolentia eius gentis, & pontificis reuerétiam flexus est: yt Iudæis amicè consalutatis, honoratóque

quaquam idem Laërtius in Chrysippo, ait, aliu quenda Chrysippum

noratóque Pontifice, nomen Dei, quod is capite gestabat laminæ auree insculptum supplex adorauit, affirmans sibi eodem illo habitu Deum, in Dio Macedoniæ apparuisse, pollicétem se illius Dei ductu Persarum imperio potiturum. Alexander igitur veniens Hierosolymam, templumque ingressus, Deo sacrificauit, templum amplissimis muneribus, maximo honore Pontificem, plurimísque beneficiis Iudæos afficiens: ostensoque sibi libro Danielis, in quo prædicu erat fore, vt Persarum imperium à quodam Rege Gracorum funditùs cuerteretur, eum se Regem esse interprætatus, læto sidentíque animo aduersus Darium exercitum mouit, non dubiam habés victoriz spem, duplici oraculo, Dei, & Vatis, sibi promissæ. Hæc ex Iosephi vndecimo antiquitatú libro descripsimus. Aristotele philosopháte, regnantéque Alexadro, Græcia clarissima fuit totoque terraru orbe Tipore Aripotetissima, vt ait Plin.lib.18.c.7. Tunc enim fuit Aristoteles Philo-forelu Gra-Tophorum facile princeps, tunc effloruit Demosthenes eloquentiæ cia finit floparens, tunc quali sol exoriens, & sua luce reliquas stellas præstrin-rentisima. gens, gloria rei bellicæ excelluit Alexander, ob incredibilem rerum, tanta celeritate felicitatéque gestarum, cognomentum Magni apud gentes omnes adeptus: quem nisi temulentia, & ex hac efferuescens in amicos crudelitas, læpe vicissent, omnes ipse quotquot ante eum, postque fuere Reges, & Imperatores, proculdubio vicisset. Huius re-Infamia Agis tam subitæ mortis, coscium fuisse Aristotelem, quin etiam exco-ristotelem. gitato in id veneno, auctorem, ob Calisthenem Aristotelis consobrinæ filium ab eo ignominiosissimè crudelissiméq; necatum, multi memoriæ prodiderunt. In qua sententia Plinius suisse videtur, cuius extrema trigesimi lib. verba, hæc sunt. (Vngulas tantum mularum repertas, neque aliam vllam materiam, qua non perroderetur à veneno stypis aqua, cum id dandum Alexandro Magno Antipater mitteret, memoria dignum est, magna Aristotelis infamia, excogitatum. ) Hæc Plinius. Plutarchus etiam in Alexadro, opinionem illam veneni ab Antipatro missi, & ab Ari- Purgatur stotele excogitati, Antigoni Regis testimonio confirmat; quamuis Arisoteles iple suspitionem veneni tollat, vel eo argumento, quòd certum sit, neque tunc mortuo Alexadro vllam in exercitu venen i fii spitionem fuisse, neque tot diebus, quibus inter Principes de successore Alexandri, præsente eius corpore, disceptatum est, vllum in cadauere tumorem, aut liuorem aliúdve veneni indicium aut vestigium, extitisse.

Moriens autem Aristoteles, & scholam & Bibliothecam suam reliquit Theophrasto, sed quàm lepide simul & verecunde, Aristoteles duo & sexaginta annos natus, Theophrastum sibi successorem elegerit, eum Menedemo eius condiscipulo præserens, pulchrè narrat Gellius lib.13.cap.5. Quæ verð, & quanta calamitas scriptis Aristo-

# DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

C lamilar telicis, post Theophrasti mortem acciderit, adscriptis hoc loco Strafirspiorum Ar ftstelu.

bonis verbis.commemorandum est:id enim nosse, studiosis doctrinæ Aristotelis perutile fuerit, Strabo igitur lib.13.ita scribit. (Aristoteles & schola & Bibliotheca suam Theophrasto reliquit, primusque omnium, quos scimus, & libros congregauit, & Agypti Reges Bibliotheca ordinem docuit. Theophrastus eam Neleo tradidit, Neleus Scepsim detulit, o posteris dedit, hominibus sane imperitis, qui libros inclusos; o negligenter positos habebant, cumque Attalicorum regum, sub quibus erant studium sentirent conquirendorum librorum ad instruendam Bibliothecam, qua Pergami erat eos in fossa quadam sub terram occuluerunt, quos partim tineu, partim humiditate labefactos, tandem qui ex eo genere erant Apelliconi Teio tradiderut, magno emptos precio, Axistotelicos scilicet, atque Theophrasticos. Apellicon, vt qui librorum magis studio sus esset quam sapientia, volens corrosiones emendare, eos transcribendos dedit scriptura non recte suppleta: quapropter libros edidit erroribus plenos. Peripatetici igitur qui post Theophrastum fuerunt, cum libris omnino carerent, paucis duntaxat exceptis exteriorum sermonum, nihil habebant in quo firmiter philo-Copharentur, sed positiones quasdam lucubrabant. Posteriores autem, postquam bilibri in lucem editi sunt, Aristotelem imitantes multo melius quam illi philo sophati sunt. Multum ad hoc Romani contulerunt. Nam continuo post Apelliconis obitum, Sylla qui Athenas cœpit, allata eius Bibliotheca, Romam eam transfulit. Tirannion quoque Grammaticus, cum Aristotelis amati simus esset, eo sibi cociliato qui prafectus erat Bibliotheca, incapit eos describere, item library quidam, scriptoribus tamen vtentes non bonis, nec scripta conferentes, quod in in libris prasertim fieri solet, qui vendendi transcribuntur, tum Roma, tum Alexandria.) Hæc Strabo. ex quo licet suspicari, no pauca in scriptis Aricur Arifote- stotelis fuisse vitiata, qua cu indocti homines, vel supplere, vel corrigere voluissent, ab his magis esse corrupta. Quid ergo mirum si quosdam in libris Aristotelis, presertim Logicis, Metaphysicis, atque Physicis, locos offendamus, difficillimos ad intelligendum, & prope inexplicabiles? Quid etiam mirum, si aureum illud(vt. Cicero vocat) eloquentie flumen, interdum lutulentum, atque fordidum fluere videatur? Verú de his hactenus, & ad successores Aristotelis veniamus.

Vers caussa lu scripta multifariam ∫int vitiata.

Describă tor atates infigniorum Peripateticori. Theophra-Stree.

Defuncto Aristotele proxime successit Theophrastus, tanta auditorum multitudine nobilitatus, vt ad duo millia discipulorum scholam eius frequetarent, vixit ad octoginta quinque annos. Hoc tempore apud Hebræos clarus fuit Simon Oniæ filius summus Potifex, qui ob singularem eius erga Deum pietatem, ac religionem, & erga ciues suos beneuolentiam, atque charitatem, cognomentum, Iusti, promeruit. Hic nepos fuit Iaddi Pontificis, de quo paulò supra diximus, & auus eius Pontificis, qui etiam Simon Oniæ filius appellatus est, cuius eximias laudes prædicat Lesus filius Sirach quinquagesimo

capite eius libri, qui Ecclesiasticus nuncupatur. Vterque autem, hoc est Iesus filius Sirach, & posterior ille Simon, Prolemzo Euergete in Egypto regnante floruerunt. Post Theophrastum insignes fuerunt Strato Lampsacenus cognométo Physicus, & Demetrius Pha- Strato. lereus; ille magister fuit Ptolemæi Philadelphi secundi post Alexandrum Magnum, Ægypti regis,à quo talentis octoginta donatus est; cœpit autem præesse scholæ Olympiade centesima vigesima tertia, quam annis decem & octo, tenuit. Demetrius autem ob præclara eius in Rempublicam Atheniensiú merita, decennali vrbis Præfedura, & trecetis lexaginta æreis statuis honoratus est: sed quas mox Athenienses lacerauerut, nondum anno hunc dierum numerum excedete, vt ait Plin.lib.34.c.6. Hic Demetrius, Bibliothecam Alexandrinam, cui augendæ ac locupletadæ à Rege præfectus fuerat, quingentis circiter librorum millibus instruxit & ornauit, eiusque suasu rex Philadelphus, duobus & septuaginta viris, sapientia & linguæ Deseptual Græcæ, ac Hebreæ periria apud Iudæos præstantissimis, ab Eleazaro ginta duobne tunc Pontisice ad ipsum missis, mandauit, vt sacram scripturam ex ra interpra-Hebrao in Gracu sermonem, quam fidelissime verteret, qua postea tibm. Septuaginta translatio appellata est. Demetrij prope æqualis suit Hieronymus Peripateticus, sæpe à Cicerone nominatus. Multi dein- Hieronymu. de diuersis temporibus in secta Peripatetica excelluerunt. Circa Olympiadem centesimam quinquagesimam primam, paulò antè Machabzoru principatum, clarus fuit Aristobulus Iudzus cognomen- Aristobulus to dictus Peripateticus, cuius initió posterioris libri Machabeorum, Indam cofit mentio. Hic in libros Mosis scripsit comentarios ad regem Ægy-gnomento pti Ptolemæum Philomitora, in quibus docet, scripta Moss ante Alexandru, & Persarum imperiu, in Græca linguam, licet non bene, fuisse traducta, eáque à Pythagora, Platone, alissque Philosophis esse lecta, vt mirum videri non debeat, si multa tùm in disciplina Pythagorica, tum vero in Platonis libris, corum que leguntur in sacris literis, simillima reperiatur; affirmat etiam Philosophiam Aristotelis, plerisque rebus, cum Mosis doctrina cosentire. Hæc de Ariistobulo Clemens primo lib. Stromatum, & Eusebius in libris de Præparat. Euangel.tradiderunt.Cicerone iam sene, princeps Peripateticorum illius temporis, erat Cratippus, quo magistro, filius Ciceronis Philo- Cratipus sophiæ operam dedit; Boethus Peripatericus æqualis fuit Strabonis Boethus. Geographi, qui lib.13. ait se cum Boëtho Aristotelica dogmata esse Philosopharum; vixisse auté Strabonem imperante Tiberio Cæsare, iple tellis ell li.13. led veniam ad Peripat. nobis notos, & familiares. Alexander Aphrodiseus omnes pene libros Aristotelis diligenter, Alexander & accurate interpretatus est; qua re tantum nomen, tantamque au- Aphrodisa.

ctoritatem est consecutus, vt nemo olim Aristoteleus haberetur, qui non esser Alexandræus. Æqualis fuit Galeni Medici, Ptolemæi Mathematici, & nostri Iustini, nobilis quidem Philosophia, sed Martyrij gloria longè nobilioris. Floruisse Alexandrum tempore Antonini Imperatoris, prodit liber eius de Fato. Sed quia in Præfatione eius libri, Alexander Imperatorem ad quem scribit, vocat Antoninum Seueru, Politianus in Miscellaneis opinatur fuisse Septimium Seuerum, qui regnauit circa annum ab ortu Domini ducetelimum, quo tempore in schola Alexandrina Clemens Alexandrinus & Panthenus, & paulò post Origenes excelluerunt. Porphyrium, licet quidam in Peripateticis numerent, eum tamen Platonis magis, quam Aristotelis fuisse studiosum, eius scripta declarant. Ego ne Philosophum quidem appellandum censeo, hominem vsque adeo impiis superstitionibus, & magis fallaciis deditum, fuit certe Christianz religionis nequissimus Apostata, & hostis acerrimus; Præceptorem habuit Plotinum, condiscipulum Origenem, discipulum Iamblychum, vt Eunapius in eius vita scribit. D. Hieronymus in supplemento Chronicon Eulebij ait, eum misso ad Constantinú Magnum libro, ab exilio fuisse reuocatú; extremá senectuté attigit, quinimo, amplius quam centum annis vixit; nam Origenem, cuius condiscipulum fuisse Porphyrium dixit Eunapius, Eusebius in Chronicis, clarum iam & illustrem facit, anno ab ortu Domini nostri, ducentetesimo trigesimo secudo, reuocationem autem Porphyrijab exilio, notat D. Hieronymus, anno Domini trecentesimo trigesimo secundo, centum annis interlapfis. Themistium Philosophum, qui Paraphrastica, eaque perspicua & eleganti multorum librorum Aristotelis explanatione, magnam laudem inuenit, tempore Valentis 1mperatoris floruisse, æqualem D.Basilij Magni, & Gregorij Nazianzeni, demonstrat Ecclesiastica historia Socratis lib. 4. cap. 27. idémque confirmat Nicephorus Calistus lib. 18.cap. 50. Nec ab his differt Suidas, scribens eum vixisse sub imperio Iouiniani. Etenim Iouinianus octo duntaxat mensibus imperauit, post quem proxime Valentinianus & Valens imperium acceperunt. D. Augustinus in eo libro quem de Categoriis Aristorelis scripsit, Themistium eximium Philosophum appellat, eumque & suz ztatis & Magistrum suum fuisse Simplicius, fignificat. Simplicius in exponendis Aristotelis scriptis, nulli secundus, Iustiniano Imperatore vixit, vt Suidas inquit, vbi de Damascio werinus Boc- Philosopho verba facit, quo ferè tépore floruit Seuerinus Boctius, vir genere, dignitate, poëleos, Philolophiæ, ac Theologiæ prefizita

> clarissimus. Ioannem auté Philoponu, haud ignobilé Philosophum, nec obscurú Aristotelis interpretem, sub phoca Imperatore vixisse,

Ioannes Philoponus, Se-

Themistim.

Porphyrius,

significare videtur Nicephorus lib. 18. cap. 46. sed eum antiquiorem effe, vel æqualem Simplicijvel etiam aliquanto priorem, magno est. argumento, quòd Simpliciùs non raro eum acerbè mordet & conuiciis lacerat, ei usque sententias, decretis Aristotelicis contrarias, no fine hominis odio, & execratione confutat. Verum de Peripatericis, hactenus.

### EPICVRVS.

TEc ingenij magnitudine, nec doctrinæ præstantia, nec splendo-re virtutum, nec vllius rei quæ laudem aliquam meretur, excel-Epicuri. lentia, sed sola mortalium ad peiora semper ruentium vanitate quadam, & infania factum est, vt Epicurus in Philosophia clarus & illu-Aris haberetur; eiúlque lectæ princeps & auctor ellet, quæ lectatorú multitudine, nobilitate, mutuaque eorum inter se concordia, atque consensione, cæteris omnibus sectis lógissimè antecellerer: & quemadmodum Herostratus ille fertur incedendo Dianæ fano; quod erat. templum totius Asiæ celeberrimum, æternam sibi nominis famam comparare voluisse, sic etiam Epicurus, euertendo Dei prouidétiam, tollendo nostrorum animorum immortalitatem, conculcando virtutis & honestatis dignitatem, denique in vna corporis voluptate summum hominis bonum collocando, immortalem doctrinæ ac no minis sui memoriam consequi se posse sperauit. Heu cacum genus hominum, suis blandientiù cupiditatibus, & quæ iucunda sunt sensibus, vera esse cupientium. Ergóne ad sœlicitatem comparandam, eum ducem sequi lubet, qui ex homine pecudem faciat, non aliud: æstimans bonum, quam quod pecudum est, voluptatem? Siccine iuuat desipere, vt qui nihil homine, ne dum Deo dignum sapit, eum no bis sapientiæ magistrum atque doctorem eligamus? Sed quandoquidem stultitia nostra hoc monstrum Philosophiæ, in album Illustriú: Philosophorum ascripsit, de eius quoque ætate hoc loco nobis dicedum erit. Epicurus igitur otij magister, vt inquit Plinius, hoc est, vt ego, interpretor, malorum omnium seminarium (quæ enim mala non parit otium?) nascitur (Apollodoro in Chronicis auctore,) cenresima nona Olympiadis anno tertio, septem nimirum annis post Platonis obitum; vixit annis duobus & septuaginta, obistque anno primo Olympiadis centesima vigesima septima. Eusebius in Chronicis, insigni Chronographiæ errore, Epicurum florentem facit Olympiade centesima duodecima, quo tempore vix pueritiam exegerat Épicurus, tredecim duntaxat annos natus. Si scriptorum mulritudine astimari deberet Philosophi prestantia, fuisset proculdubio

Epicurus omnium Philosophorum præstantissimus, quippequi insinita prope volumina, vt Laërtius refert, posteris reliquit, certè plura eum, quam vllum priorum scripsisse, in confesso est. Habuit quamplurimos suæ doctrinæ studiosos & defensores, in quibus primas, meo iudicio, tenuit Lucretius Romanus, qui eleganti poëmate totam Epicuri disciplinam quæ ad Physicen pertinet, diligenter exposuit, natus Olympiade centesima septuagesima prima, annos vixit tres & quadraginta, vir omni laude dignus, si ad meliorem Philosophiæ disciplinam, tantum ingenium, tantumque studium ac diligentiam contulisset.

#### CITTICVS. ZENO

C Toica disciplina, multis rebus Christianæ religionis, vt D. Hiero-Inymus ait, quàm simillima, Epicureæ autem sectæ omnino contraria fuit, vtraque tamen eodem fermè tempore nata est. Ná vtriusque parentes, Epicurum, & Zenonem, eadem propemodum ætate floruisse constat, etenim Olympiade centesima trigesima, senem fuilse Zenonem, Laërtius veterum testimonio confirmat. Non recte igitur Eusebius in Chronicis obitú Zenonis signat in Olympiade centesima vigesima nona. Aulus Gellius lib. 17. cap. 21. ait, quo tempore Romani bellum gerebant cum Pyrro rege, anno nimirum vrbis códitæ circiter septuagesimo & quadringentesimo, quod tempus incidit in Olympiadem centesimam decimam octauam, Epicurum, & Zenonem Cittiensem, celebres fuisse. Duorum, & viginti annorum erat Zeno cum Athenas concessit, annis octo & quinquaginta scholæ præfuit: cúmque annorum esset duorum & septuaginta, vel vt docent alij, nonaginta octo, nullo conflictatus morbo, ex hac vita decessit. Multa scripsit, tanta subtilitate, vt Carneades, quò subtilius quo subtilius eius scripta refelleret, Elleborum ante sumpsisse dicatur, quod ple-Scripta Zeno- rósque alios etiam fecisse studiorum gratia, ad peruideda acrius quæ commentabantur, testis est Plinius lib.25.cap.5. Plurimi clarissimiq; viri huius sectæ stoicæ studiosissimi fuerunt. Cleanthem, maiorum gentium Stoicum Cicero appellat, ex Romanis proceribus eminent, Cato Vticensis, & qui Cæsarem occidit, Brutus; inter Philosophos, ci, Cleanthes Choriphæus Stoicorum, corumque porticum humeris suis fulcire, ac sustentare dictus est Chrysippus; infinitorum prope librorum scri ptor, quocirca non insulse Carneades, eum Parasitum librorum vocare solebat; quanquam plerósque libros alienis modò testimoniis, & sentétiis refersit. Floruit, (vt Apollodorus in Chronicis ait) Olympiade centesima quadragesima tertia Africani & Lælij æqualis & fa-

Carnea des. nu refelleret, Elleborii an-·te sumpsit.

Insignes Stoi-Chrysippus, Panetius, Ca to Vticensis, Brutus, Epictesus, Senemiliaris fuit Panætius, nobilis in primis Stoicus, quem Cicero sequutus est in libris quos de officiis scripsit. Nerone Imperante, duo præstantissimi Stoici suerunt, vnus Epictetus, in cuius librum, qui etiam nunc extat, Simplicius Philosophus eruditos ædidit Commétorios: Alter Seneca, non solum doctrina, & preclaris ingenij monumentis, sed etiam familiaritate, quam cum Apostolis habuisse dicitur, illustris. Huius Nero Imperator discipulus suit, & carnifex. Epictetum, Domitiano Imperante, Roma Nicopolim decessisse, propter Senatusconsultum id temporis æditum quo Philosophi eiecti, vrbéque, & Italia interdicti sunt, auctor est Gellius lib. 15. cap. 11.

Sed his, de Philosophorum Chronographia explicatis, iam tempeest, vt ad enarrandas & discutiendas veterum Philosophorum de

principiis rerum naturalium opiniones, propiùs accedamus.

Opinio corum qui dicentes omnia esse vnum ens immobile, omnem principy rationem de medio tollunt. CAP. V.

Ententia s veterum de principiis rerum naturalium,Plato,& Aristoteles multifariam cómemorant;Ille in Theæteto, & Sophista: Hic in 1. Phys. & de Generat.in 3. de Cælo,& 1. Metaphysicz, Plutarchus 1. lib. de Placitis Philosophorum, vt omittam Clementem Alexandrinum, Eusebium, Theodoretum, D. Augustinum, & alios, tum sacros, tum prophanos scriptores; possunt auté omnes de principiis sententiæ ad hanc breuem, & generalem diuisionem reuocari. Alij enim nullum videntur facere principiu, nempe ij, qui aiunt omnia esse vnum ens immobile: Alij quidem faciunt, led vel vnum, vel multa;& vnum, vel finitum magnitudine, vel infinitum, & item, vel vnum ex quatuor elementis, vel quidpiam illis prius, aut medium: similiter qui multa faciunt, aut ea statuut numero finita, aut infinita, si finita, vel duo, vel tria, vel quattror, vel decem, vel alio quopiam numero circunscripta, si infinita, vel omnia vnius generis, ac naturæ, vel specie diuersa & contraria. Verum hæc enucleatè pertractanda sunt, vnamquaque harum opinionum propriè, ac sigillatim explicando. Qui igitur putarunt, id quod est, vnum tantummodo esse, arque immobile, hos necesse est omnem principij Physici rationem funditus sustulisse. Etenim cum nihil sit principiu sui, sed aliorum, nihil item possit effici ab vllo principio Physico sine motu (fiquidem natura definitur esse principium motus) hinc sit, ve fublato motu, & rerum multitudine, nihil loci principiis naturalibus relinquatur.

Opinio Xe-

Tres autem huius sententiæ principes fuisse memorantur, Xenophanes, Parmenides, & Melissus, de quibus eodem ordine dicendum est. Xenophanes Colophonius magister Parmenidis, ipse autem vel nullius secundum aliquos, vel secundum alios Archelai, seu Botonis cuiusdam Atheniensis auditor, existimauit (vt refert Arist. in eo libello qui inscribitur de Xenophane Zenone, & Gorgia) id quod est, æternum esse, infinitum, vnum, omniquaque sui simile, & immobile. Æternum, quoniam si factum ellet, aut ex nihilo, quod est impossibile,nec posser reddi ratio, cur tunc, & non ante factum fuisser: aut ex aliquo, vel igitur fimili, vel dissimili, non simili, nam similium eadem est vis, & ratio, quare non conuenit vni eorum potius quam alij, aut fieri, aut facere: neque ex dissimili, nam sic fieret ex eo, quod non est. Denique cum quicquid fit de nouo, antea non fuerit, necesse est id fieri ex nihilo, quod cum sit impossibile, rece se habet arbitrari, id quod est,æternum esse. Si autem æternum, ergo infinitum,nam neq: habet principium vnde extiterit, neque finem in quem possit desine re:si infinitum, ergo vnum; nam si multa, ergo inuicem terminata, & vnum extra aliud, quod est contra rationem infiniti. Si vnum, ergo vndique sui simile, nam vbi dissimilitudo, ibi multitudo: His etiam consequens est, vt sit immobile, tum quia, nec à se moueri potest, cu sit omnino simplex, & vndique sibi simile, nec ab alio, si enim id quod est, vnum est, nihil aliud erit, à quo moueri queat. quid? quod vel moueretur in plenum, at non est aliud ens præter ipsum, vel in vacuum, sed vacuum nihil est in rebus. Ex quo fit, vt neque dolori, neque morbo, neque vlli plane commutationi sit obnoxium. Hæc Aristoteles de Xenophante: à quo Theophrastus (referente Simplicio 1. Physicorum supra tex. 6.) in eo dissentit, quod putat Xenophanem illud suum vnum Ens, neque finitum, neque infinitum fecisse. Alexander autem Aphrodifæus (vt ibidem memorat Simplicius ) inducit Xenophanem facientem id quod est, finitum, & sphæricum. Laërtius vero in vita Xenophanis, scribit eum constituisse quatuor principia omnium rerum, mundósque innumerabiles; quæ non videntur congruere cum his quæ dicta sunt. Cicero etiam 2. Academ. Quælt.confirmat eum sensisse habitari in Luna, eamque esse terram multarum vrbium, & montium. Vixit annos centum, atque eo amplius; scripsit carmine, acerrimusque fuit insectator Homeri, & Hefiodi.

Parmenidis opinio. Parmenides Eleates arbitratus est (quamuis secundum fallacem sensum, & vulgi opinionem multæ sint res, earúmque duo principia esse videantur, terra loco materiæ, & ignis loco essicientis) tamen secundum rationem & veritatem, id quod est, vnum tantummodo esse.

esse. Hoc autem ita concludebat; Quod est præter id quod verè est, id non est, alioquin non esset diuersum ab eo quod est, at quod non est, nihil est, ergo id quod est, vnum tantummodo est. nam si ea quæ sunt, multa essent, ea prosecto differret inter se: aut igitur in eo quod non sunt, aut in eo quod sunt, non in eo quod sunt, in hoc enim sunt similia, quæ autem sunt similia, non sunt alia, quæ non sunt alia; sunt vnum &idem; nec in eo quod non sunt, quod enim non est, nihil est, per id autem, quod nihil est, nulla sit differentia: si igitur quæ sunt, nullo modo differre possunt inter se, necessariò conficitur, id quòd est, vnum esse. Hæc est ratio Parmenidis secundum Porphyrij explanationem, quam refert Simplicius 1. Physico, super tex. 25.

Melissa auditor Parmenidis existimanit id quod est, ingenitum, Opinio Melissa infinitum, vnum, & immobile esse: Ingenitum quidem, vnum, & im-Usi. mobile, propter easdem rationes, quas vt ante diximus, afferebat Xenophanes; esse autem infinitum hoc modo demostrabat, si quod est genitum habet principium, ergo quod non est genitum carebit principio: similiter, si quod est mortale habet sinem, ergo quod est ab interitu liberum, carebit fine, sed id quod est, nec est gentium, nec mortale, si enim interiret, necessarium esse in nihil recidere, ergo id quod est caret principio, & fine; quamobrem oportet esse infinitum; id enim appellamus & intelligimus esse infinitum, quod principio vacat & fine. Ergo hi tres Philosophi, Xenophanes, Parmenides & Melissus, facientes vnum tantum esse vere ens, nullum faciunt principium rerum naturalium. Sed veniamus ad eos qui faciunt vnum principium rerum omnium naturalium vel vnum ex quatuor elementis, vel quippiam ab illis diuersum.

Opinio eorum qui faciunt vnum principium omnium:
rerum naturalium.
CAP. VI.

ge sapientissimus, & Philosophiæ naturalis, vt est apud Arist. Leis.

ge sapientissimus, & Philosophiæ naturalis, vt est apud Arist. Leis.

de 1. Metaphysicæ primus apud Græcos auctor & illustrator, sensit principium omnium rerum esse aquam, vel ipsum humidum, motus fortasse eo argumento (vt est apud Arist. & Plutarchum) quod cerneret semina, & alimenta rerum, esse humida, ex quo autem resgignuntur & alutur, id esse principium earum rerum. Calorem item cuius vi omnia tenentur & conseruantur, humore pasci atque sustentari. Verisimile autem est inquit Arist. Priscos viros, Theologos, & Poëtas, vt Orpheum, homerum & hesiodum, canentes Oceanum, &

Thetyn parentes esse generationis, & aquam, quæ Styx appellatur, iusiurandum esse Deorum, ceu quippiam vetustissimum, & honorabilissimum, in eadem suisse sententia: Hipponem quoque qui teste Alexandro dictus est Atheos, idem sensisse ferunt, sed eum Arist. cotemnit propter mentis vilitatem. Thales autem, auctore Simplicio, nihil scripsit præter Astrologiam nauticam, quanquam Laërtius art, eam referri ad Phocum quendam Samium. Atque hoc innuens Arist. quoties cunque de Thalete verba facit, sic sere loqui solet, Fortasse, vit memorant, dicitur, Quæ verba in hanc sententiam recte ponderauit Alexander 1. Metaphysicæ.

Opinio Ana-

121

Anaximenes, auditor Anaximandri, & doctrine Thaleris perquam Audiosus fuit, vt ipse ostedit, quam(vt Laërtius refert) scripsit ad Pythagoram. Is principium omnium rerum dixit esse Aërem, hanc enim opinionem eius fuisse testatur Arist. 1. Metaphysicæ & Theophrastus; Simplicius quoque confirmat idem se in illius scriptis cóperisse: Nicolaus autem Damascenus in opere, quod fecit de Diis, scriptum reliquit, secundum Anaximenem principium rerum esse non Aerem, sed quiddam medium inter Aerem, & Ignem. Verum præponderat superiorum auctoritas, quam Cicero etiam & Laërtius secuti sunt. Putatur autem ratio principij recte conuenire Aëri propterea quòd is facile accipit quancunque vim, actionem, & qualitatem aduentitiam, & in omnes formas, atque figuras paruo negotio sese induit, nec habet qualitates naturales, sine quæ ad motum loci, siue quæ ad alterationem pertinent, nimium, vt cætera elementa, in-Agnes, aut ægrè mutabiles. Eiusdem sententiæ suit Diogenes Apolloniates discipulus Anaximenis & Anaxagoræ æqualis, vir eloquentia & sapientia clarus, cuius decreta, teste Laërtio, sunt, elementum omnium esse Aërem, ex quo densato & rarescente gigni mundos innumerabiles; esse infinitum, inane; terram rotundam, & in medio locatam fixámq; semper hærere. Is scripsit opus quoddam cuius fuit huiusmodi principium; Qui docere aliquid instituit, eum in primis debere certum aliquod, & indubitatum principium ponere, tum simplici, & pudica oratione uti.

Heraclyti opinio.

Heraclitus Ephesius, vir animi & ingenij magnitudine, humanarúmque rerum despicientia valde memorabilis, quò magis soluto & vacuo animo philosophari posset, regnum concessit fratri & àDario Rege Persarum magnis opum, & honorum promissis accitus, cum suis Ephesijs apud quos obscurus, & contemptus erat, viuere maluit. Hic, cum Hyppasso Metapontino sensit initium cunctarum rerum esse Ignem, ex quo nascerentur omnia, & in quem cuncta tandé occiderent; cumque omnes res desatione, & rarefactione siant, putabat eas more fluminis continenter labi, & fluere: videtur etiam amicitia. & litem similiter, vt Empedocles, caussas efficientes rerum constitue re. Ait porrò ignem cum densatur humescere, & aërem fieri: hunc item, cum magis cogitur & concrescit, aquam effici: quàm densatam. verti in terram, & vicissim ex terra fusa atque rarescente aquam, & similiter reliqua deinceps elementa renasci: atque hoc modo múdum perpetua vicissitudine gigni,& interire. Visum est autem illi, ignem præ ceteris elementis constituendum esse principium omnium, quia est maxime mobilis, & minutissimarum, ac subtilissimarum partium, tum etiam quia multiplex eius vis per omnia permeans, cunctas res gignit, auget, sustentat, perficit, arque moderatur: quæ res latè tractatur apud Ciceronem secundo libro de Natura Deorum, à Balbo. Stoico: nam in 3. eiusdé operis libro Cotta disputat, Stoicos in hoc. esse germanos Heraclyteos. Quanquam id quod ipsi dicunt de igne, potius declarat ei competere rationem caussa efficientis, quam materiæ, aut elementi. Scripsit autem Heraclytus librum de natura, incredibili breuitate, & obscuritate, quamobrem dict fuit oxoteroge. quem librum cum legisset Socrates sibi datum ab Euripide, ferunt. dixisse, quæ in eo intellexisset præclara sibi videri, quæ autem non. intellexisset putare se non dissimilia esse, sed omnia Delio quopiam. natatore indigere. Arist. vero in lib. Rhetoricis auctor est, obscuritatem, quæ erat in scriptis eius, propter difficultatem interpungendi. dictiones accidisse. Habuit multos, nec sanè minutos viros sectatores, & interpretes luæ doctrinæ, quamuis Lucretius paruipendat ipsum, & acerbe mordeat his versibus.

Quapropter qui materiam rerum esse putarunt Ignem, atque ex igni summam consistere solo, Magnopere à vera lapsi ratione videntur.
Heraclytus init quorum Dux pralia primus:
Clarus ob obscuram linguam magu inter inanes,
Quàm grauior, Graios inter, qui vera requirunt:
Omnia enim stolidi magu admirantur, amántque,
Inuersis qua sub verbu latitantia cernunt,
Veráque constituunt qua belle tangere possunt
Aureis, er lepido qua sunt sucata sonore.

Terram autem Hesiodus fortasse principiú fecerit singens primam Solam terră, omnium ex Chao natam extitisse, sed Philosophorum nemo solam nemo Fhiloposiuit initium rerum, ob eius crassitiem, duritiem, atque immobili-sophorum setatem, coniunctam vero, & consociatam cum alijs corporibus, principius cipium statuerunt Empedocles, ac Parmenides.

Alij faciunt vnum quidem principium, diuersum tamé à prædictis.

Anaximan dri opinio. quatuor elementis, hoc est, vel medium inter ignem, & aërem, illo densius, hoc rarius; vel quippiam prius quatuor elementis, quod for tasse idem est. Hanc opinionem Nicolaus Damascenus, fallò, vt supradictum est, attribuit Anaximeni. Simplicius autem 3. Phys. & Philoponus in 2. lib.de Generat. (quibus in locis Arist. mentionem facit huius opinionis)eam ascribunt Anaximandro Milesio, qui, vt narrat Laertius, elementum omnium dixit esse quippiam infinitum prius quatuor elementis. Hic primus Gnomonem inuenit, eumque Laczdemone in loco vmbræ captandæ idoneo fixit, quo solis conuersones & æquinoctia notaret; primus etiam maris, & terre circuitus delcripsit, & sphæram construxit, quin etiam putauit, vt est apud Ciceronem natiuos esse Deos, logis internallis, orientes, occidentesque, cofque innumerabiles esse mundos. Porrò Atist. 1. Phy. 54. verisimiliorem inquit esse opinionem corum, qui faciunt principium omnium quippiam diuersum ab elementis, quam eorum, qui pro initio cunctarum rerum ponunt vnum aliquod eorum quatuor corporum: propterea quod principium debet esse vacuum, & nudumiis omnibus rebus, quas in se accipit, at quoduis illorum quatuor elementorum habet suam, sibique connatam qualitatum vim, qua, sine sui exitio priuari non potest. Adde, quod illi, per huiusmodi principium videntur esse subodorati materiam primam, eamque adumbrare & posteris innuere voluisse.

> Opinio eorum qui faciunt principia multa quidem, sed finita, pracipuè autem Pythagoraorum. CAP. VII.

vin quia non possunt multa principia sine motu, aut simul cogi & congregari ad efficiendam generatione, aut inuicem dissolui & dissungi ad interitum afferendum: tum etiam, quia multitudini principiorum, semper adiuncta est aliqua repugnantia & contrarietas, quæ nunquàm esse potest absque motu. Qui autem multa principia ponunt, ea statuút vel finita, vel infinita: qui finita, vel duo, vt Parmenides in his, quæ scripsit secundum iudicium sensuum & opinionem vulgi, nimirum ignem, & terram: vel lucem, & tenebras: vel calidum, & frigidum, vt refert Arist. 1. Metaph. & 1. Phy. tex. 41. Plato etiam, vnum tanquàm formam, & magnum, ac paruum tanquàm materiam, vt ei Arist. multis locis imponit. Stoici quoque secundum Simplicium, Deum, & Materiam: vel faciunt tria, vt Arist. Materiam, Formam, & Priuationem: & Plato (secundum Plutarchú) Mentem.

Mentem, Ideam, & Materiam: Vel quatuor vt Empedocles quatuor elementa quibus loco efficientis adiunxit Litem, & Amicitia. Quanquam Arift.in 1. Metaph.auctor est, eum non vti illis, nisi tanquam duobus; Igne quidem per se, reliquis vero tribus tanquam vna natuta; id quod aperte cognosci potest ex ipsius carminibus. Alij produxerunt numerum principiorum vique ad denarium; quam perhibet Diligenter as fuille opinionem Pythagorzorum. Etenim cum faciant numeros subsilier exinitia rerum, naturam autem numeri, cernerent denario compleri & ponitur opiabsolui, siquidem omnes gentes numerant vsque ad denarium, quo nio 19thagocum peruenerint, redeunt ad vnitatem eam iterantes, idcirco ratio- meria ques renem principii denario maxime tribuerunt: cuius numeri vim cum rum omnium animaduerterent totam quaternario contineri, in eo enim includi- initia facilità tur,1.2.3.4.quæ simul iuncta faciunt denarium, ob eam caussam exi-Atmabant, quaternarium esse numerum sanctissimu, quo cum quippiam sancte confirmare volebant, tanquam iusiurando vtebantur, dicentes, (Iuro per omnipotentem, anima qui tetrada nostra, perpetuos fontes Batura infudit habentem,) fingebant enim animum nostrum ex quaternaria costare, ita ve moras sie mens, sias scieria, pelas opinio, ret pas sensus, qua de re legi possunt que scribit Plurarchus primo lib. de placit. Philosophorum cap. 3. & D. August. in lib. de Musica. Quonia igitur Denarius est numerus perfectissimus, induxerunt tanquam initia rerum omnium decem coniugationes vel oppositiones, vnam formarum, habituum, & bonorum; alteram priuationum, malorum, ac eorum, quæ habent indefinitam, & indeterminatam naturam.

#### Denarius

| Bonorum   | Malorum              |
|-----------|----------------------|
| Finitum   | Infinitum            |
| Impar     | Par                  |
| Voum      | Multiplex            |
| Dextrum   | Sinistrum            |
| Mas       | Fœmina               |
| Quies     | Motus                |
| Rectum    | Curuum -             |
| Lumen     | Tenebræ              |
| Bonum     | Malum                |
| Quadratum | Longius altera parte |

Ab his Pythagoræis, nonnulli arbitrantur fluxisse opinionem Opinio Ma Manichæorum, qui ponebant duo æque prima, immutabilia, & po- nicheorii (fetentia principia:vnum bonum,omnium bonorum:alterum malum, cuidu aliquos) omnium malorum:quam sententiam diligenter pertractat Simpli- fluxit en Py-

cius in ijs commétariis, quos scripsit in Epictetum & D. Augustinus cum aliis multis libris, tum maxime ijs duobus, quos scripsit de Genesi contra Manichæos.

> Cur autem Pythagorici fecerint numeros principia rerum naturalium, Arist. videtur reddere duas caussas, vná, quia numeri sunt priores omnibus corporibus: quippe cum sint ex abstractione hoc est, quia numeri fine corporibus Phyficis animo cócipi, & intelligi possunt, corpora vero sine illis minime: alteram autem, propter magna similitudinem, quam putabant esse inter numeros, & res naturales: omnia enim, vt sacris literis etiam proditum eft, condita sunt à Deo in numero, pondere, ac mensura. Et sicut Musicus (vt Syriani vtar similitudine)per numeros Mathematicos, Lyram, sic natura per naturales numeros, suos componit & modulatur effectus. Verum age, quomodo vis & similitudo numerorum in rebus naturalibus & mo ralibus efficta, & expressa sit, Pythagorica memorates dogmata, breuiter ostendamus. Ac cur menti attribuant monada, scientiæ diada, Triada opinioni, Tetrada sensui explicatur à Plutarcho eo, quem supra posuimus, loco. Quaternarium autem, vel Nouenarium assignabant iustitiæ, propterea quod ille est primus numerus quadratus & pariter par; hic autem est primus numerus folidus, ex ternario in se ipsum ducto existés, arque hoc modo parilitatem & æquabilitatem Iustitiæ repræsentant. Quinarium vocabant nuptias que constantur ex maris, & fæminæ coniunctione; nam Quinarius constat ex pari, cui assimilabant feminam, & impari, cui marem similem esse dicebant. De prestatia & mysteriis numeri Quinarij, multa reperies apud Plutarchum, in libello de Particula, es, acute doctéq; disputata. Septenarum vocabant tempestiuitatem, quoniam multa tempestiuè, cú in aliis rebus, tum in homine fiunt per numerum septenariú. Etenim homo septimo à coceptione mense, vitalis editur, septimo anno detescit, altero septenario pubescit, terrio barbam emittit, & semen ma turum generationi. Sol quoque qui est princeps caussa rerum sublunarium, apud ipsos septimum tenet locum, videlicet post orbem stellatum,& quinque planetas.His accedit, quod folus septenarius, neque generat vllum numerum eorum, qui denario continentur, neq: ab vllo eorum generatur. Nam binarius bis sumptus facit 4. ter . 6. quater 8. quinquies x. ternarius bis terue acceptus facit 6. & 9. bis quaternarius 8.bis quinarius 10. At senarius, octonarius, & nouenarius,licet non generent numerum vllum eorum qui sunt intra decem, generantur tamen ab illis, nimirum à binario, vel ternario, vel

> quaternario: Septenarius vero, neque generat alium numerum, neq; ab alio generatur, yt per se patet. Quare Pythagorei appellabant

Quomodo Pythagorai numeros decomodabant rebus naturalibus.

Deprastantia numeri septevarij.

septenarium, Mineruam, que fingitur ex nulla matre nata esse, & vir- In quo genere go perstitisse. Aulus Gellius lib.3. cap. 10. virtutes potestatésque sep-causse, numetenarij, plurimis & disertissimis verbis ex M. Varrone declarat. Sed ri Gecundum reuertamur ad denarium, quain quia perfectum numerum iudica-Pythagoras) bant, nouem autem existimabant esse corpora quæ in orbem mo-principia, uerentur, nimirum septem planetas, orbem stellatum, & terram, qua non secus ac cæteros planetas dicebant in orbem volui circa Vestã, hoc est Ignem, quem vt dignitate præstantem aliis elementis, in medio mundi, tanquam in loco maxime nobili collocabant; his igitur nouem corporibus ad explendum denarium numerum adiunxerút etiam aliud corpus, fingentes, nescio quam Antichona hoc est terrá, huic nostræ aduersam, & quæ motu opposito cieretur; huiusmodi autem corpora putabant distare inter se certis quibusdam harmonis,& interuallis,vt verbi gratia, solis interuallum à terra, sit in dupla proportione, quam lunæ, interuallum autem Veneris in tripla: Mercurij in quadrupla, idem simili proportione contingere in reliquis superioribus cælis. Quin etiam prædicta corpora existimabant moueri certis quibusdam harmonicorum numerorum proportionibus, vt quæ mouentur celerius, acutiorem, quæ tardius grauiorem efficiant sonum: ex quo incredibili suauitate concentum quendam existere, qui à nobis vipote iam inde ab ortu assuefactis, non exauditur.quoniam autem omnis concentus ad numerum aliquem constituitur; nam Diapason consistit in proportione dupla, Diapente in sexquialtera, Diatesseron in sexquitertia, idcirco totum cælum, totúmque mundum, qui mirabili tenetur concentu, numerum, & ex numeris esse affirmabant, sed de his vide Arist.lib.2.de Cælo, tex. 52. & 72. Syrianus in extremo penè commentario suo quo explauauit librum quartumdecimum Metaph. Arist. refert, Pythagoram in quodam sermone de numeris, qui à Pythagoræis propter eius diuinitatem, sacer dicebatur, aperuisse mirabilia quædam mysteria, & occultas proprietates eorum numerorum, qui sunt vsque ad Decem. Neg; vero Aristoteli displicuisse videntur huiusmodi dogmata; siquidem is, quæ à Pythagoræis de vi, & natura numerorum prædicabantur, interdum sequitur, & vsurpat, vt cernere licet non semel in Problematibus & in principio. lib. de Cælo vbi agit de ternario. Sunt igitur numeri secundum Pythagoræos, initia omnium rerú. Sed in quo genere caussæ? Arist.in 1. Metaph.refert ad materia, illi enim dicedat omnia confici, & componi ex numeris, constat autem id, ex quo aliquid fit, & componitur, materiam esse. Sed Pythagoræorum alij numeros referunt ad caussam exéplarem, & ad rationes opificias, quæ sunt in primo summoque opifice, quæ non re, sed ratione tatum ab

Ideis differunt: Alij ad formam, unde Arist.lib.8. Metaphylica tex.

10.ait formas esse numerorum fimiles. vnitas porrò est principium numerorum, cuius vis nullo vnquam numero exhauriri, & absumi potest, quin alium semper numerum create queat, in quo mirificè to presentat immensam Dei potentiam, quæ nullius rei molitione, ita finitur, & terminatur, vt non semper possit aliud maius, & perfectius moliri. Vnitatem autem Pythagorzi vocabát parem imparem; quatenus pari addita gignit imparem, huic vero adiuncta creat parem: atque ob hanc caussam par, & impar faciebant principia omnium numerorum, & par vocabant infinitum, impar autem finitum, propterea quod numeri impares per seriem dispositi, si addantur quadratis numeris, semper retinent formam quadrati; quocirca Pythagorzi appellabant eos Gnomones, ad similitudine Gnomonis Geometrici: qui adiectus quadrato non variat formam: at numeri pares si addantur numeris quadratis, semper mutant formam numeri. Hec tangit Arist. 2. Phy. tex. 26. Latiùs auté explicant Simplicius & Themistius in supradicti textus explanatione. Sed qui de Pythagoricis

numerorum mysteriis plura scire auet, legat eos, qui in his enariadis diligenter, & copiose versati sunt. nam hic omnia proprie & subtiliter persequi velle, magis operosum, atque curiosum est, quam vel

Decreta Py - thagora.

Deprastan-

tia vnitais

vtile, vel nostro congruens instituto.

De Pythagoræ autem decretis ita scribit Laërtius. In Pythagorici somentaris hac notata sunt; Vnitatem esse principium omnium: Ex vnitate indefinitam dualitatem processisse, ex tanquam materiam ei subiestam esse: Ex Monade porrò, ex indeterminata dualitate numeros gigni: ex numeris, punsta: ex punsti, lineas: ex lineis, planas siguras: ex planis, solidas, ex quibus corpora; qurum esse quatuor elementa. Terra, Nerem, Aquam, Ignem, qua per omnia semuntant, ex vertunt: Ex his constare mundum, rotundum, animatum, ex intelligitem: Hæc ille. D. Augustinus in extremo 2. lib. de ordine multis laudibus esser Pythagoræ disciplinam: Sed is postea 1. lib. retract. cap. 3. religioni habuit, tantum se honoris detulisse homini ethnico, qui multa, multisque modis peccauit. Verùm de his, qui multa & sinita posuerunt initia rerum naturalium, hactenus dictum sit: deinceps agendum est, de his qui fecerunt infinita, initium ab Anaxagora sumendo.

Declaratur opinio Anaxagora. CAP. VIII.

NAXAGORAS Clazomenius Anaximenis discipulus, Magister autem Archelai, & Periclis summi apud Græcos oratoris, & Euripidis Poëtæ, tanto Philosophiam studio complexus

plexus est, vt derelinquens patriam, & patrimonium negligens, se totum Philosophiæ cognitioni deuouisse videretur. Hic pro initio Opinio Andre rerum naturalium, statuit infinitatem quandam partium similium, sagoraquam Arist. 1. de Generat. tex. 1. vocat mayompular licet in 3. Physico. tex.27.& 3. de Cælo, tex.37.hoc nomen referat ad opinioné Democriti. Lucretius autem & alij nominant, o μοιομερία. Vnaquæque igitur res tecundum Anaxagoram fit ex partibus fimilibus atq; eiufdem naturæ, vt caro ex multis carunculis, sanguis & os ex alijs similis nature particulis, quarum congregatione res gigni, segregatione autem interire dicitur. has vero particulas necesse erat infinitas esse, ne videlicet vnquam cessaret segregatio, & aliquando tandem penitus deficeret generatio.ac tametsi in qualibet re permixtæ sint infinitæ cuiuslibet rei particulæ, nominatur tamen aliquid verbi gratia aurū, vel caro potius quam aliud quidpiam, non quia sit purum, & sincerú aurum, vel caro, sine vlla concretione, & admixtione aliarum rerum; sed quod in tali re particulæ auri, vel carnis sint maiores, & magis in fronte locatæ appareant. hanc sententiam pulchrè describit Lucretius primo libro his versibus.

Nunc & Anaxagora scrutemur o moio mepian Quam Graci memorant, nec nostra dicere lingua Concedit nobis patrij sermonis egestas. Sed tamen ip fam rem facile est exponere verbis.

Et quæ deinceps sequuntur. Et paulò infra subdit.

Hoc & Anaxagoras fibi fumit, ut omnibus omnes. Res putet immixtas rebus latitare, sed illud Apparere vnum, cuius sint plurima mixta, Et magis in promptu primagin fronte locata.

Præter hanc infinitatem partium similium, quæ ad materiam pertinet, loco efficientis adiunxit mentem, seu intellectum, qui confusam illam partium similium congeriem segregando distingueret, & ornaret, Quamobrem sola mens non erat mixta: vt dominari possit mixtioni: quam non ab æterno, sed ab aliquo principio digerere, & in ordinem cæpit adducere, vt docet Aristoteles lib. 3. de Anima tex.4.lib.8.Physicorum, tex.15. Cum autem priores Philosophi materiam tantum, ex qua omnia conficiuntur, tradidissent, canssam autem efficientem aut nullo modo, aut perobsurè attigissent, quæ certè non minus necessaria est, quàm materia; nam vt ex nihilo, sic à nihilo nihil potest estici, nec materia potest ipsa per se sine agentis vi & efficientia quicquam mouere vel agere, non secus quàm lignum fabricari lectum, vel mensam, sine opificis arte: Anaxagoras præ alijs Philosophis sobrius, (vt verbis vtar Arist.lib.1.Metaphysicæ) visus est, sic

p iij

230

caussam mundi, totiusque ordinis dixerat, quasi sobrius comparatus ad antiquiores vana dicentes apparuit. Simile quidpiam legimus apud Platonein in Phædone, vbi Socrates narrat le cum iam penè desperasset intelligere posse caussas eorum, quæ sunt: propterea quòd ex aliorum Philosophorum scriptis nihil certi elicere potuisset, audita sententia Anaxagoræ, qui faceret omnes res, totumque mundum à mente diuina, delignari, confici, exornari & regi, magno studio, & spe addiscendi ca, quæ antea non potuerat, erectum ac elatum fuisse. De hoc intelle-Ctu Anaxagoræ sic ait Laërtius: Primus materiæ, quam "Lu appellat, mentem adiecit in principio operis sui ita scribens; Omnia simul erant, deinde accessit mens, eaque composuit. Quamobrem cognominatus fuit mens, siue animus. Apud Ciceronem etiam in primo de nat. Deorú. ita scriptum est: Anaxagoras, qui accepit ab Anaximene disciplinam, primus omnium rerum descriptionem & modum, mentis infinita vi, ac ratione, defignari er confici voluit : Quid autem Anaxagoram in prædictam sententiam induxerit, breuiter exponit Arist.primo Phys.33.libr.3.28. Is enim hoc modo ratiocinabatur, quod fit, necesse est, aut nihil fuifse antea, at ex nihilo nihil sieri posse communi sapientum decreto ratum, & constitutum est:aut priùs quidem fuisse, sed occultum, & cum aliis rebus permixtum latitasse: ita vt nihil aliud sit res generari, quàm eas ex admixtione, & confusione aliarum rerum segregatas manifestari, & in lucem proferri: Et quoniam cernimus omnes res xagoră in suă inuicem posse commutari, vel proxime vel interiectis aliquot aliis illam senten- mutationibus: concludebat necessarium este, vt in quauis re sint omnes aliæ res, quæ tamen ob paruitatem atq; permixtionem, à nobis deprehendi nequeat: hoc etiam illustrabat accretionis exemplo: nam cum ex alimento gignatur caro, vena, os, neruus & alia corporis membra: nec ea queant ex nihilo creari, necessariò efficitur, yt ipla præfuerint quidem in alimento inuicem admixta & confusa, per accretionem autem secreta fuerint, & animantium partibus adiun-Aa, & adglutinata.ac quemadmodum particularis generatio cuiuslibet rei, sit per secretioné eius ex aliis, similiter etiam putabat Anaxagoras totum mundum non aliter fuille perfectum, quam per segregationem omnium rerum ex infinita quadam, & indigesta congerie, vbi prius infinito tempore sine distinctione & ordine iacuerunt.talem antem segregationem partium mundi, nullo modo fieri potuisse, nisi à mente: tum quoniam id quod ex illa mixtione segregare debebat, nullo modoin ea contineri oportebat, vt posset ei præesse, at que dominari, quamobrem necessarium, erat, vt esset quidpiam immateriale, impatibile, ac divinum, cuius modi est sola mens:

tiam impule-TŘ.

tum etiam, quia distinguere, exornare, disponere & suos cusque rei fines, & munera præscribere, omniaque ad persectionem & pulchritudinem vniuersi dirigere, proprium est mentis. Verùm de sententia Anaxagoræ hactenus: ad Democritum, & Epicurum veniamus.

### Opinio Democriti, Leucippi & Epicuri.

#### CAP. IX.

ENTENTIA horum Philosophorum diligenter explicabitur à nobis, tum ex libris aliorum, tum maximè ex iis, quæ Lucretius huius disciplinæ studiosissimus, primo & secundo libro reliquit scripta. Principio, censent duo esse prima, & generalia initia rerum naturalium: ex quibus cuncta quæ sunt, sieri, & constare necesse est; Plenum, & vacuum; illud ens, & atomos; hoc non ens, & inane, appellabant: id quod Arist, innuit in primo Metaphysicæ, & primo Phy. tex. 41. & Lucretius primo libro his versibus.

Omnis, et est igitur per se natura duabus
Constitut in rebus, nam corpora sunt, er inane
Corpus enim per se communis deliquat esse.
Sensus, er c. & paulò infra
Tum porrò locus, er spatium, quod inane vocamus
Si nullum foret, haud esquam sita corpora possent
Esse, neque omnino quoquam diuersa meare,

Vacuum autem multis de caussis necessarium esse, his argumentis Probatur seconfirmant. Primum ratione loci: omne enim corpus propter molé Ptem arguquam habet, indiget loco, à quo totum contineatur & locetur : talis mentis vacus autem locus non potest esse superficies, quippe quæ tantum extrinfecus contineat, & folas corporum extremitates ambiat: neque corpus vlium siue materiam habeat siue sola constet trina dimensione; sic enim duo corpora simul essent, quod nullo modo fieri potest: relinquitur igitur, locum nihil aliud esse, quam inane. Deinde ratione motus localis, qui si est (esse autem cunctis plane sensibus perspicuè cognitum, & explorate perceptum est) non potest estici, nisi per inane:nam per plenum, hoc est per ipsa corpora solida, qui fieri potest, cum proprium corporis sit obstare nec loco cedere alij corpori, nisi maiori ab eo vi expulsum? nisi forte quis velit, vnum corpus penetrare in aliud, & multa corpora simul esse; quod sanè perabsurdum est.quare, vt motus costet, opus est inani. Hoc idem argument utra-Cat Aristoteles lib.4. Physicorum tex.53. his verbis. Dicunt enun, quod motus secundum locum non erit sine vacuo: plenum enim non potest suscipere id p iiij

Digitized by Google

quod mouetur: Si verò suscipiat fint q duo corpora in codem, continget viique & quotlibet effe fimul corpora: si autem contingat hoc, & minimum suscipiet maximum: multa nanque parua ipsum magnum est: quare si multa aqualia contingit in endem esse, co multa inaqualia. Sed dicet aliquis motum localem fieri, non quia vllum in rebus sit inane, sed quia proxima corpora cedant ijs, quæ mouentur, vel migrando in alium locum, vel seipsa costipando: Verum hoc ipsi refellunt, demonstrando neutrum illorum posse contingere sine vacuo. Etenim corpus, quod migrat, aut venit in vacuum, & sic erit vacuum, aut in locum proximi corporis, quod ei cedit; de quo similiter quærendum est, quonam abeat, ac sic deinceps de alijs, procedendo in infinitum, quare necesse est, aut esse vacuum in rebus, aut multa corpora simul esse, aut denique quocunq; corpore moto, quantumuis minimo, omnia alia corpora commoneri, rotumque mundum iactari, & fluctuare. Quo argumento Arist. 4.Phy.tex.79.scribit Xuthum Philosophum vsum essead comprobandum vacuum. Similiter qua ratione poterit quidpiam constipari,& condensari, nisi in eo insitæ sint aliquæ inanitates? alioquin partes eiulmodi corporis cum coarctantur, se inuicem penetrarent. Postea si non esset vacuum in rebus, qui possent, aut ex intimis saxorum, & rupium partibus manare liquidi humores, vberésque aquarum guttæ, aut cibus ad alendas omnes corporis partes per vniuerfum corpus permeare, atque dissipari? Hanc rationem tangit Arist. 4. Physic.tex.55. his verbis. Amplius autem, & augmentatio videtur omnibus fieri per vacuum, alimentum enim corpus esfe; duo autem corpora impo sibile simul effe. Præterea nisi vacuum permixtum esset cum rebus, qua ratione fieri posset, vt quod est densum, sine accessione alterius rei rarescens maius existeret, aut è contrario, quod est rarum citra detractionem cuiusquam rei densatum & constipatum in angustiorem molem contraheretur, atque hoc modo minus euaderet? Hanc rationem illustrat Arist. 4. Phy. tex. 55. exemplo vini, & cineris, hæc scribens. Demonstrat etiam vacuum esse, quia videntur aliqua cogi & constringi; etenim dicunt vinum cum viribus recipere dolia, tanquam in ea, qua in sunt vacua subeunte, quod condensatur corpore. Testimonium etiam illud de cinere saciunt, qua tantum aqua recipit, quantum vas vacuum. Ad hæc videmus quasdam res habere plus ponderis, quam alias, tametsi pari sint mole, vt si parem auri, & lanæ molem capias, aurum sine dubio longè præponderabit.cur? nisi quia in rebus, plus aut minus vacui admixtum,& insitum est:quocirca,quæ res plus inanis habet, ea minoris

est ponderis; quæ vero plùs vacat inani, maiori eam pondere præditam esse necesse est. Ampliùs, si duo corpora ampla inter se concurzant,&ex illo concurfu, fubitò defiliant, totù illud fpatiù, quod inter huiusmodi corpora relinquitur, necessariò erit inane: non enim partes aeris, que circunstat tanta celeritate, vndique possunt confluere, vt vno tempore totum illud spatium compleant. Postremò diuisio, multitudo, separatio, & distinctio rerum, no potest sieri sine vacuo: Hoc autem innuit Arist. 4. Phys. text. 52. Vacuum (inquit) dividit omne corpus, vt fit non continuum, quemadmodu dicut Democritus, & Leucippus & aly multi Physiologorum. Significans Pythagoræos, quos paulo post text. 56. ait existimasse vacuum esse id, quod disterminat naturas. tanquam vacuum separatio quædam sit, & disterminatio eorum, quæ funt consequenter. Ex his igitur, quæ commemorata sunt, arbitrantur perspicue, ac necessario concludi, adeo necessarium esse vacuum: vt eo sublato, neque motus, neque multitudo, neque distinctio rerum vllo modo cohærere possint.

Præter inane autem, statuunt alterum principium rerum naturalium, quod si omnino plenum, & solidum; alioquin quidquid esset, vacuum esser: at si quid est, quod distinguit, aut continet ipsum vachum, hoc profectò non erit vacuum: nam tangere & tangi, agere & pati, mouere & moueri, non conueniunt vacuo: quippe cum sit id, in quo talia fieri & geri debent. Sicut igitur inane nihil habet pleni & solidi, sic contra plenum, & solidum, omni debet vacare inanitate. Huiusmodi autem corpora plena & solida vocabant Atomos, hoc est corpora individua: de quibus hæc sentiebant. Primum quidem Democriti & ea impatibilia & sempiterna esse: tum quia penitus carerent inani, Epicari deper quod omnis passio penetrat in corpora: tum etiam, quia essent min, quas poprima principia omnium rerum: oportere autem prima principia, è nunt alterum quib cætera nascútur, immutabilia esse, ne omnia penitus cócidant omnió rais & ad nihilū vniuersitas rerum intereat: Ex quo sit, vt talia corpora, Principium. neque frangi, neque diuidi, nec vllis coloribus, aut qualitatibus patibilibus affici possint. Hæc enim eiusmodi sunt, vt nec sine vacuo, nec fine certo interitus periculo, atq; indicio, rebus queant accidere. Deinde volunt eiusmodi corpora esse minima, nec ampliùs posse diuidi: non enim assentiuntur iis, qui faciunt corpus infinitè secabile, sed putant in sectione corporum, necessariò tandem deueniendum esse ad quædam corpuscula minima & indiuidua.quod ita docent: etenim corpus, aut componitur ex nihilo, aut expunctis, aut ex corpusculis minimis arque indiuiduis, sed priora duo esse absurda per le clarum est, tertium igitur tenendum est. Deinde si omne corpus posset infinite dividi, ergo quodlibet corpus haberet infinitas partes:quid igitur interesset inter corpus maximum & paruum; vtrunque enim totidem constaret partibus, hoc est infinitis: cui etiam, necellariò consequés est, ve quoduis corpus esset infinitum; nam quod

habet infinitas partes, quantumuis paruas, id necesse est infinitum esse. Præterea fingamus, siquidem corpus infinita diuisione diuisibile est, ipsum iam actu penitus diuisum esse: nam si quod est possibile, ponatur actu esse, nihil sequi debet impossibile: divisione igitur omnino completa, ita ve nihil aliud supersie diuidendum; ecquid tunc erit religuum? aut enim nihil, aut puncta, aut corpuscula îndiuidua; ex punctis, vel ex nihilo corpus effici, neque fert natura corporis, neque ratio concedit. quamobrem necessariò inducédæ & admittendæ sunt atomi. Hanc rationem fusius explicat Arist. 1.lib.de Democritum Generat. text. 8. in quo libro ualde laudat Democritum, eumq; przprefere Pla- fert Platoni; tum quia vtitur rationibus propriis hoc est Physicis, Plato autem Logicis, id est communibus & alienis: tum etiam, quoniam eiusmodi statuit principia, è quibus possit omnia quæ contingunt in natura, si non verè, saltem propriè, aptè & constéter explicare. Vide Arist. 3. Phys. text. 31. id quod Plato non fecit. Postea censent atomos multitudine quidem esse infinitas, nam sicut inanein omnes partes immensum & infinitum est, sic atomos conuenit este numero infinitas. Esse autem vniuersstatem rerum omni ex parte infinitam breui ratione concludunt, quam Cicero secundo lib.de Diuinat.his verbis exposuit. Qued finitum est, habet extremum, qued habet extremum, id cernitur ex also extrinsecus: at quod omne est, id non cernitur ex also extrinsecus, quod igitur omne est cum non habeat extremum, infinitum sit necesse est. Licet autem numerum atomorum infinitum statuant, tamen species figuraru, per quas atomi differunt, nolunt esse infinitas: to figurari, ex quo sequitur, vt vnaquæque species figuræ habeat infinitas atoque sunt in mos similes, sintque infinitz atomi eiusdem figurz, ve verbi gratia rotundæ. Id autem Lucretius comprobat hoc argumento. Si essent inquit secundum speciem, atomorum figuræ infinitæ, ergo distantiæ contrariorum, non essent infinitæ: nec in vllo genere dareturaliquid summum, & infinitum: optimum, & pessimum; neque natura in generando, & corrumpendo víquam consisteret, nec faceret reciprocationes, sed recta procederet semper in infinitum, nouz q; semper exorirentur species rerum, quæ omnia sunt contra sensuum, & rationis iudicium; hoc idem assignat Epicuro Plutarchus in primo de Placitis Philosophorum, & Laërtius vitam Epicuri scribens. Sed ab hac opinione clara voce nos reuocat Arist.qui in 3.libr.de Calo, tex.37. & 1. de Gene. tex.5. de atomis Democriti, ac Leucippi loqués, perspicuis & conceptis verbis affirmat, infinitas esse, secudum illos, species & differentias figurarum. Nisi quis respondere velit, senten-

tiam, quam prædictis locis refert Arist. esse quidem Democriti, sed ab ea discrepasse Epicurum; ceu in quibusdam quoque aliis rebus

toni.

an Democri. atomu, species fecerit infinitas.

fecit. Nam cum Democritus attribuisset atomis magnitudinem, & Qua adimifiguram, Epicurus adiecit pondus.ratus nihil moueri posse sine pon- zot Epicurus dere: & cum ille vnum, atque similem omnium atomorum fecisset dollrina, motum, hic veritus, ne si onines atomi suo podere ad lineam ferren-quam de atur deorsum, non possent aliæ alias attingere & appræhédere, ex qua derat Democomplexione efficitur rerum generatio, & ne si certus, atque vniusmodi esset motus atomorum, nihil foret in nostra potestate, commentus est motum quendam declinationis, quo facit atomos paulùm declinare de recta via qua feruntur deorsum, quo se commento putat effugere necessitatem Fati & alia omnia incommoda : atque hæc quidem solutio verisimilis sit, ob auctoritatem Philoponi qui eam tradit in primo de Generat, super textum quintum & costrmat testimonio Alexandri, Verùm nos redeamus ad narrandas atomorum proprietates. Præterea, quamuis omnes atomi sint eiusdem naturæ, tamen in his aiunt inesse triplicem differentiam & varietatem; vnam polituræ, vt aliæ lint superiores, aliæ inferiores, aliæ anteriores aliæ posteriores: aliæ dextræ, aliæ sinistræ: alterá ordinis, vt quædam sint priores, quædam posteriores: tertiam figuræ, secundum diuersas figurarum species & differentias. quamobrem apud Ciceronem 1.de Nat. Deorum inducitur Democritus faciens atomos quafdam læues, alias asperas, partim rotundas, partim autem angulatas; curuatas quasdam, & quasi aduncas & hamatas. Ex atomis igitur secundum hanc tertiam varietatem variè coniunctis atque copulatis, creari omnium rerum genera & species arbitrantur. Non secus ac ex vigintiquatuor literis, variis modis inuice copulatis, existit infinita propeniodum varietas dictionum, vt incredibile videatur quicquid loquimur & scribimus, ex illis tantummodo literis cófici posse. Vide Aristot.1. Metaphysicæ, & 1. de Generat. text.5. Hanc sententiam pulchrè declarat Lucretius lib.2. his versibus.

Quin etiam refert, nostris in verfibus ipfis,
Cum quibus, er quali fint ordine quaque locata:
Namque eadem calum, mare, terras, flumina, folem.
Significant sadem fruges, arbusta, animanteu,
Si non omnia fint, at multò maxima pars est.
Confimilis, verum positura discrepitant res:
Sic ipfis in rebus, item iam materiai
Internalla, via, connexus, pondera, plaga,
Concursus, motus, ordo, positura, figura,
Cum permutantur, mutari res quoque debent.

Ad extremum opinantur atomos non ab aliquo principio, sed ali Ex atomii omni externitate moueri perpetud per inane, arq; ex fortuitis earum innumunabi-

la mundes effici, El quosdum om. mino similes ac pares.

concursationibus & conjunctionibus non solum effici hunc vnum mundum in quo nos sumus, sed alios innumerabiles, & quidé quosdam sic inter le non solum similes, sed vndique perfecte & absolute pares, vt inter eos nihil prorsus intersit. Nam cum inane quoquo versus infinite pateat, summa item materiæ, hoc est atomorum multitudo sit innumerabilis, eáque non consilio & vi alicuius numinis & mentis regatur, & ad procreádas res adducatur, sed vi sua semper agitetur, & fortuitis concursibus ad omnium rerum generationem conueniat, nulla profectò caussa satis idonea & verisimilis afferri potest, cur in hac parte.vacui, quam noster múdus occupat, & ex his atomis, ex quibus iple coagmentatus fuit, vnus hic mundus effectus sit,& non similiter possint in aliis partibus vacui, atque ex aliis atomis complures alij mundi, quin etiam innumerabiles effici. Ergo apud hos Philosophos, inane & atomi locum tenent materiz, nec aliam vllam ipli caussam agnoscunt & admittunt, etenim nolunt atomos vel ab aliqua caussa essiciente, vel alicuius finis gratia, simul cogi & congregari ad efficiendas res, sed talé concursum esse prorsus fortuitum. Itaque licet non ex quibuslibet atomis quælibet res fiat, sed ex certis, atque definitis, certæ, ac definitæ rerum species existat; ex aliis enim atomis constant animates, & ex aliis stirpes, atque lapides, alioquin quodliber esser quodliber, nec vllum foret rerum discrimen, & non differret equus ab homine, & lapis à planta: licet inquá velint cuiuscunque rei materiá esse certam, ac determinatam: tamen quod talis materia simul cogatur, & præstò sit, hoc est, vt atomi, quæ sunt aptæ ad efficiendum hominem, vel equum, simul congregentur, id censent non ab aliqua caussa efficiente proficisci, sed casu & temerè contingere.

Verum hoc loco non mediocrem afferunt difficultatem verba Aristot.quæ sunt in 2.lib.Phys.text.45.& in primo libro de partibus Animalium, cap.1.quibus fignificat Democritum (fic enim illa verba Simplicius & Themistius interprætantur) existimasse, Cælum quide & sydera, casu effecta fuisse: animalia vero & plantas, à certa quadam caussa, nempe vel natura, vel intellectu procreari; quæ verba, me quidem certe valde dubium & perplexum tenent : nam nec ausim suspicari Arist. (tantum videlicet virum) quidquam falso & iniquè Democrito ascripsisse, præsertim non contradicétibus antiquis eius fortium es expositoribus:nec tamen queo videre, qua ratione, quod Aristiait, cum certissimis & manifestissimis illius viri decretis consentiat. certas aliquas Primò quia neque in iis, quæ de Democrito scripsit Laërtius, nec in his, quæ vel Epicurus, vel Lucretius eiusdem doctrinæ propugnatores in scriptis reliquerunt, tale quicquam reperio, sed potius contra-

ficultas an Democritus an**ima**lium cin[]40 efficientes po-∫uerıt.

rium:

rium: tum quia vix credibile est, Democritum cordatum sane, & sapientem virum, atque multifariam laudatum ab Arist.res tam perspicue falsas & absurdas, nec occulte modo rationi, sed etiam aperte iplis sensibus aduersantes, credidisse, ac enuntiasse. quis enim tam he-Beti est ingenio, qui si vllus fortunæ locus dandus sit, non eum potius illi tribuat in his, quæ sunt infra lunam, in quibus multa inconstater & inordinate fieri cernimus, quam in rebus cælestibus, in quibus ne minimum quidem ab omni æternitate ver erroris, vel inconflantiæ ac temeritatis vestigium apparuit? Deinde quoniam Aristot. non fatis videtur fibi constare; quippe cum in aliis locis affirmet, nec caussam efficientem, nec eam quæ est vr finis, & cuius gratia, fuisse Democrito cognitam; non igitur is potuit cæli coagmentationem fortunæ attribuere; animantium vero & stirpium, certis caussis efficientibus. Si quis autem aliquam fibi ad effugiendam difficultatem latebram quærens, respondeat, id quod Arist, ait, plantarum & animalium esse secundum Democritum certam quandam caussam, non ad efficientem, sed ad materiam esse referedum, is profectò valdè infirmum sibi reperit perfugium: primum quoniam Arist. ibi loquitur de casu & fortuna, quæ non ad materiam, sed ad caussam efficientem referuntur, vt ipse paulò infrà docet text.65. deinde Arist.explicans quam caussam plantarum & animalium faceret Democritus, subdit caussam esse natură, vel intellectum: quas caussas perspicuum est numerari in efficientibus: postremò quod attinet ad materiam, non minus necesse est, ex certis atomis calum constitui, quamstirpes & animantes, vt supra dictum est; quin etiam tantò magis id necessarium esse videri debet, quantò cæli structura solidior, firmior, arque diuturnior est, quam rerum sublunarium.

Sed his omissis sententiam horum Philosophorum de principiis summe esrerum naturalium pluribus verbis explicatam, paucis nunc, quasi re- rum que de petendo complectamur. Faciunt itaque materiam omnium rerum opinione Deinane & atomos: illud in omnes partes infinité patens; has multitudine innumerabiles, penitus solidas, impatibiles, omniúmque patibilium qualitatum expertes. In his inesse magnitudinem, figuram & pondus:motum item earum triplicem esse. Vnum, qui directè sit deorsum: alterum elisiomis, qui ex mutuis earu plagis, & ictibus con. tingit: tertium declinationis: congregationem aromorum, ex qua innumerabiles mundi efficiuntur, tribus differetiis variari, positura, ordine & figura. Vnde omnis rerum omniŭ varietas existit : nullam esse certam vim & caussam efficientem, nullumque præsixum naturæ ad agendum finem, cuncta enim casu & fortuitò contingere. Hæc igitur de opinione Leucippi, Democriti & Epicuri dicta sint.

Reprehenditur Simplicius, qui conatur oftendere, omnes supraditu opiniones veterum Philosophorum veras esse, atque inter se consentientes.

Æ sunt igitur aut omnes, aut certe magis illustres veterum · Philosophorum de principiis rerum naturalium sententiz, satis, vt opinor, à nobis dilucide, ac diligéter explicate. Nunc consequens est, vr doceamus quid in illis reprehendat Aristoteles quid item nobis reprehensione, aut defensione, & æqua interpretatione dignum esse videatur. Ac primum quidem (vt hocante dicamus) nullo modo probatur nobis iudicium, & studium Simplicij qui contendit persuadere, supradictas opiniones, si quis eas rectè intelligat, atque interpretetur, nec absurdas esse, nec inter se discrepantes: grauiter etiam inuchitur in eos, à quibus prisci Phisiologi tanquàm absurde sentientes, & inter se pugnantes irridentur, atque condemnantur: Etenim super textum 6. primi libri Physicorum, postquam opiniones antiquorum de principiis rerum, multis verbis exposuit, subiungit hæc verba. Non perperam autem secerimus, si paululum digredientes, studiosis ostendamus, quo modo antiqui, etsi videantur differre in rerum principiis, pulchre tamen consentiant. Non enim oportet, eos, qui tantam audiunt differentiam, existimare, esse has Philosophorum repugnantias: quod quidem nonnulli, qui in historicas solas descriptiones incidunt, or nihil eorum, que dicuntur intelligunt, conantur exprobare : etsi sint ipsi diusi in sectas innumerabiles, non de naturalibus quidem principius (hac enim ne per somnium quidem audiunt) sed in delenda diuina excellentia. Hæc Simplicius. Quibus verbis tecte, ni fallor, pungit veteres Ecclesiæ Doctores, Clementem inquam Alexandrinum, Tertullianum, Origenem, Iustinum Martyrem, Lacantium, Eusebium Cæsariensem, & alios quamplurimos, qui vt Philosophos opinione sapientiæ inslatos & Christianam doctrinam, quæ side, ac simplicitate nititur, ludibrio habentes, coarguerent, in demonstrandis & refellendis illorumerroribus, & dissensione, quæ interipsos semper fuit maxima, declaranda, plurimum elaborarunt. Sed profectò, quamuis Simplicius contendat omnes neruos, vt Philosophorum dicta, multo alitet, quàm ipla eorum verba præse ferunt, allegoricè interpretando, ad verisimilem aliquem sensum traducat : tamen luce clarius est, nonnullas opiniones víque adeo falías & absurdas esse, ve risum porius mereantur & indignationem, quam vllam impugnationem; qualdam verd, tam pugnantes inter se, vt plumbeus, & plane stultus sit, qui putet eas ad concordiam posse reuocari. Verum ne de meosensu videar hæc dicere, vel odio veterum, vel studio contradicendi Simplicio, proferam in medium, quid hac de re senserint duo Philosophiæ principes Aristoteles & Plato, tum præcipuas Philosophiæ quæstiones percensens, quanta in his fuerit veterum discordia, bre-

uiter explicabo.

Principio Aristot.1. Phys. text. 71. scribit primos Philosophos veri-le & Platone tatem & naturam entium querendo, depulsos ob inexperientiam in oftenditur coaliam viam oberrauisse. Idem text. 74. illi, inquit, aberrauerunt & pro- tra Simplicit pter hanc ignorantia, tantum insuper ignorauerunt, ve nihil aliorum opinati sint quanta sit in sieri, aut esse, sed abstulerint omnem generationem. Et item in lib.13. Meta-veteris Phiphylicæ de Pythagoræis loquens, ait, quòd ipsi primi de numeris discor- losophorum dant inter se, signum esse, ipsas res, cum non sint vera, ess prabere confusionem; & repugnantia paulo post. Ac ipsi, inquit, fatentur non eadem, sed contraria dicentes, caussa & absurdiverò est, quòd suppositiones, & principia eorum falsa sunt; difficile autem est, vt tas. ait Epicharmus, ex no bene prasuppositis, bene dicere; tum primum enim aliquid dicitur, confestim apparet non bene dictum esse. Amplius in 1. Metaphyl. affirmat quoldam veterum attigisse materiam, & caussam efficietem: obscure tamen, inquit, & non clare; sed quemadmodum inexercitati in pralie faciunt : etenim illi circumeuntes egregias plerunque plagas infligunt: sed nec illi ex scientia, nec isti videtur scire quid dicant. Idem quoque aliis locis confirmat, veteres multa peccasse ob imperitiam Dialectica, eósque valde fabulose, pueriliter, inconstanter, & quasi balbutiendo, atque somniando philosophatos esse. Deinde apud Platonem in Phædone, Socrates Anaxagoram (qui tamen præ aliis Philosophis antiquis sobrius, & sapiens visus est) miris modis exagitat, seque confitetur ex inspectione naturæ & lectione Philosophorum, magis quam antea fuisset, ignarum & cæcum extitisse.in Thæteto opiniones veterum de principiis rerum, appellat fabulas pueriles, in quibus ipsi veheméter inter se pugnant atque digladiantur,& è quibus nihil certi & veri cognosci potest. Porrò Heracliteos ait, nihil decernere, nihil docere, sed per dictiunculas quassam refertas ænigmatibus veluti per sagittas è pharetra eductas, mentes hominum ferire, atque sauciare. Idem in Sophista recenses eorum sententias, qui de essentia disseruerunt, inquit eos more Gigantum cum Diis, & inter se pugnare: ita vt ad singulorum opiniones euertendas, non opus sit, nouas argumentorum machinas quærere, sed aliorum armis alios oppugnari posse. Hanc Philosophorum discordiam Eusebius decimoquarto lib.de Præparatione Euangelica, & Theodoretus in opere, quod inscribitur de Curatione Græcarum affectionu libro secundo qui est de principiis, copiose pertractant. Meritò igitur Timon (vt est apud Theodoretum) tragicè Philosophos insectatur his versibus,

Mortales,miseri,probosi ventris ad instar Quanam vos lites nugu pugnantibus vrgent? O vtres animi sensus quos implet in ines.

Preterea hocidem declarat & confirmat varietas innumerabilium pene sectaru, & cuiuslibet sectæ successio, plena mutabilitatis & inconstantiæ. Nam ve excipiam Pythagoreos, & Epicureos in quibus aliquanto maior, & diuturnior fuit voluntatum, & sententiaru consentio; in aliis sectis adeo sunt magistrorum discipuli, & posteriores priorum dissimiles, vt nihil præter nomen ab illis accepisse, & retinuisse videantur: quam enim principe ssectaru disciplinæ suz rationem,& formam sequendam,& custodiendam reliquerunt,eam mor illorum posteri, vel detrahendo, vel addedo, vel etiam contradicendo, totam propemodum immurarut, atq; peruerterunt. Itaque dum quisque mauult (illustriorem ea re laudem & gloriam sperans) videri nouæ author sententiæ, quam veteris sectator, & defensor alienz, quot fuerunt homines, tot penè opiniones extiterunt. Verùm hac missa faciamus, & discordias eorum in præcipuis Philosophiæ questionibus (quod secundo loco propositum est) aperiamus.

Diffentio ma xima Phi o. Sopherum in flionibus.

240

Si cogitatione lustremus principes Philosophiz quastiones, cuiumodi sunt de iudicio veri & falsi: de finibus bonorum: de mundo: precipus Phi de Prouidétia Dei: de animo nostro, & de principiis rerum: quarum losphie que rerum certa, explicataq; cognitio, tum ad agnitionem veritatis, tum ad bene beateque viuendum apprime necessaria est, & in quibus sapientem fluctuare, ac sola opinione duci, à sapientia abhorret plurimum; planè reperiemus veteres Philosophos tanta esse in varietats, & dissensione constitutos, vt necesse sit, qui eorum decretis nititus, eos in summo errore, & in maximarum rerum ignoratione verlan-Etenim duo sunt, vt hinc ordiamur, prima totius Philosophiæ fundamenta; vnum veri & falsi iudicium:alterum finis bonorum. Noque enim sapiens esse potest, qui aut cognoscendi initium ignoret, aut extremum expetendi: & aut vnde proficiscatur, aut quo perueniendum sit ignoret. Iudicium autem veri & falsi, Academici, negando vera penitus internosci posse à falsis, omnino sustulerur: Epiturei totum in sensibus collocarunt: Platonici in sola mente: Aristotelici tum in hac, tum etiam in sensibus : nam euidentem certamque cognitionem rerum singularium, atq; sensibilium, à sensibus petendam esse: primorum autem principiorum, & corum quæ nulla cum sensibus cognitionem habent, à naturali nostræ mentis luminetotam pendere. Itaque Epicurei contendunt, semper esse veros sensus: Academici nunquam, ita vt nihil illis credendum, & fidendum lit Peripatetici interdum quidem veros, interdum autem falsos. Rursus Academici Academici negant vllius rei apud nos scientiam & comprehensioné esse:Platonici eam quidem concedunt, sed nolút eam à nobis de nouo parari, verum renouari tantummodo per reminiscentia: Aristote lici verò & scientiam esse, & nouo studio ac disciplina comparari, De finibus autem bonorum, Varro in libris de Philosophia, vt refert D. Aug.lib.19.de Ciui.Dei cap.1.partim comemorando opiniones, que inter Philosophos fuerunt, partim quæ possent esse, collegit ducetas octo varias sententias; quam rem etiam luculenter tractat Cicero, tum in 2.lib, Acad.quæst.tum in libris de finibus bonorum. Postea de mundo varia senserunt Philosophi: alij enim faciunt vnum, alij infinitos: alij factu esse volunt, & interiturum : alij factum quidem, sed nunquam periturum: alij vero neque factum vnquam, neque interiturum: alij putant eum casu regi, alij prouidentia Dei, alij naturaliú motuú, ponderú, & proprietatú occulta quadam vi, atque conuenientia. De Deo autem, an sit, quid sit qualis sit, quid agat, & an vnus sit, nec ne, quis Philosophorum varias, & discrepantes opiniones vel enumerando queat recensere? legi potest Cicero in primo libro de Nat. Deor. & D. Angust. lib. 5. & 6. de Ciuit. Dei. Themistius Philosophus(veluti commemoratur in histor. Eccles. Socratis lib. 4. cap.27.)in oratione quam habuit apud Valétem Imperatorem, affir mauit plusquam trecentas fuisse apud Gentiles Philosophos varias de Deo ac religione opiniones. Deinde, quam parum inter Philosophos conueniat de animi nostri natura, immortalitate, & actionibus nemo est qui si legat primum librum Arist. de Anima, non perspicuè intelligat; nec verò solum in hoc discrepat, qui sunt in diuersis sectis, sed etiam, qui eandem disciplinam profitentur: etenim in ipsis Peripateticis, qui propiùs à vero abesse existimantur, alij censent animu mortalem, & natiuum: alij natiuum, sed immortalem: alij neque natiuum, neque mortalem, sed omni ex parte sempiternum. Rursus alij vnum in omnibus, alij suum cuique, alij certum animorum numeru ab æternitate fuisse constitutum, qui diuersis temporibus diuersa induant, & vicissim exuant corpora. Et tem alij veram, atque naturalé formam hominis: alij tantummodo assistentem, vt non secus ad hominem affectus sit, quam nauta ad nauim, vel intelligentia ad orbé quem mouet. De varietate autem, & dissensione Peripateticorii qui Aristotelis & Theophrasti posteri fuerunt, sic est apud Ciceronem quinto libro de finibus. Horum, inquit, posteri meliores illi quidem mea sen tentia, sunt, quam reliquarum Philosophi disciplinarum, sed ita degenerant, vt ipsi ex se nati videantur.

Ad extremum de principiis rerum (quo spectant cætera quæ hic à nobis commemorata sunt) quanta sit inter éos non de terminis so-

lùm(vt aiunt)sed de tota possessione dissensio, quanquam perspicui

est ex his, quæ supra docuimus: tamen potest etiam graui Ciceronis testimonio confirmari. Is enim in 2. lib. Academic. quæst. cú ex aliis rebus, tum maxime ex dissensione Philosophorum, quæ est de primis rerum initiis, acute, & copiose disputat, nihil esse à Philosophis explorate perceptum; nihil firmis, & necessariis rationibus conclufum; sed omnia verisimilibus modò coniecturis, & argumentis expli cata. Ex qua Philosophorum discordia recens fluxit Academia, nihil affirmans & approbans, contra omnes, & contra omnia disputans, comprehensionem, & scientiam funditus tollens, clamans fallaces esse sensus, infirma iudicia, res ipsas inexplicabilibus obductas difficultatibus, ita vt, aut nihil sit verum, aut si quid est, id certe à nobis animo cerni, & coprehendi nequeat. E transuerso autem venit Prothagoras (cuius in hoc vestigia sequitur Epicurus) qui indignum,& 'iniquum putans, tam multos graues, & doctos viros inter se pugnates condemnari, vociferatur, quod cuique videtur, id verum elle, & tale esse, quale videatur, nec res que cognoscuntur nostre cognitionis, sed nos potius rerum ipsarum caussam, & mensuram esse:vt docet Arist. 4.10. & 11. libris Metaphy. Quid si diuersis hominibus diuerfa & contratia simul videantur?neque hoc absurdum esse ducit. nihil enim prohibere putat, quin ea quæ pugnant inter se, simul vera, & falsa esse queant: nec minus habenda esse vera, ea visa, que nobis dormientibus, quam quæ vigilantibus: que ægrotantibus, quam quæ bene valentibus. que insinis, quam quæ sanis occurrunt quis hæc ferat? Et quidem hanc sententiam, vt pestem ingeniorum, & om nium disciplinarum exitium, Arist. & Plato multifariam coarguendo ex hominum animis conantur extrahere, Si enim (vt inquit Arift. lib. 4. Metaphy.tex. 21.) qui maxime putantur verum quarere, amare, ac cernere, y tales opiniones habent, or talem de veri ate sententiam ferunt, quemodo non socordia iu sit, qui philosophari conantur? Nam quarere viritatem, non est aliud, qu'am volucres persequi. Prothagoræ tamen, nec patroni, nec discipuli defuerunt. Anaxagoras niuem nigră esse, nec sibi vnquă videri albam; Xenophanes, habitari in Luna, eamque terram esse multarum vrbium & montium, dixerunt, vt ait Cicero lib. 2. Academicarum quæst.quis hæc portenta ferat? Isti tame Philosophi, in primis magni & nobiles extiterunt. Non ero longior, nam si persequar omnia, operosum sanè laborem, & in re cuiuis aperta minimè necessarium, suscipiam. Illud certè clarissimum est, nihil esse tá euidens, & certum; de quo non variè discrepent Philosophi: nihil item (vt est apud Ciceronem 2.lib.de Diuitatione) tam ridiculum,&absurdum, quin aliquem Philosophorum authorem, & defensorem

Pulchra sentensia. Aristetelu. aliquando habuerit. Stoicos perhibent omnium Philosophorum maxime grauem, seriam & constantem Philosophiæ disciplinam condidisse. At Plutarchus vir in omni genere eruditio- Plutarchus nis maxime probatus & nobilis, opusculum fecit de contradi-contra siciaionibus Stoicorum, hoc est de his de quibus Stoici inter se cosmagnopere dissentiunt & dissident : & item aliud, in quo docet, magis elle incredibilia, & fabulosa Stoicorum decreta, quàm vel ipsas Poëtarum fabulas. Scripsit etiam quinque libros de placitis Philosophoru, è quibus plané intelligitur, in omnibus Physiologia questionibus, vari a & discrepantia suisse corum dogmata. Ergo siue tăta opinionum varietas orta sit ob ignorantiæ caliginem communem omnium mortalium qui cœlestis doctrinæ lumen non acceperunt, sue ob animi prauitatem, non tam cupientis ex disputatione. veritatis lumen aspicere, quam ex sophistica cotentione inanes gloriz vmbras consectantis, id quod à principio contra Simplicium do cere instituimus verissimum est, veteres Philosophos, cum aliis rebus tum maxime in iis, quæ de principiis rerum disseruerunt, multa, & falfa, & inter se pug nantia tradidisse quanquam non negamus quædam eorum dicta & decreta quæ à multis ridentur & improbantur, ad veram sententia facilè traduci posse si detractis allegoriis, & aliis verborum integumétis, explanétur: quæ res liquidò perspici poterit ex iis quæ supradictas opiniones excutiendo & diiudicando, mox di Auri fumus.

## Refellitur ab Arift .opinio corum qui dicunt omnia effe vnum ens immobile,

ENTENTIAM corum qui dicunt, omnia elle vnum ens im- Cur Pholimobile, Aristoteles 1. Physi. non aliter accipiens, quam vi- cus non possie dentur primo aspectu corum verba significare, tribus modis disputare con eam refellit:primum enim docet, non esse Physici contra eam dispu- tra negantes putare: deinde personem Metaphisici suscipiendo, breuiter eam motum, multitudine coarguit: ad extremum rationes soluit, quibus eam communiunt, return natu: & tutantur. Sed cur non est Physici contra huiusmodi opinionem ralium. disserere? Quia tollit omnia principia Physiologiæ, tam quæ sunt veræ caussæ rerum naturalium, quam quæ vocantur principia cognoscendi, vt accidentia, & assecta, quæ nos quasi manu ducunt ad cognitionem caussarum, earumque rerum, quæ quia sensus nostros latent, fugiunt etiam intelligentiam. Si enim omnia sunt (vnum)ergo non est multitudo rerum in natura. Si immobile, ergo

nullus est motus, nihil autem sensibus euidentius atque certius est,

quàm esse motum, & multas ac diversas res, deinde sublato motu, tollutur omnes caussæ; etenim Natura est principium motus: Materia est ex qua aliquid fit: Finis (à quo forma re non differt) est cuius gratia cætera fiunt: efficiens est id vnde primum principium motus. Cum igitur omnia principia Physica, qualia qualia fuerint, vel sint motus, vel ad eum necessariò affecta sint, conspicuum est, prædictá opinionem, quæ tollit motum, vnà quoque omnia principia Philica è medio tollere. Quare cum nulla scientia probare queat principia sua, quicquid enim afferet ad illa probanda, vel illis posterius erit, ac proinde ignotum & obscurum: ex principiis enim reliqua demóstrari & illustrari necesse est : vel erit prius, at nihil est prius primis principiis, & si quid tale sit, id profectò extra scietiam erit, & ad alias disciplinas pertinebit: hinc efficitur, vt Physicus nec sua ptincipia confirmare, nec eos à quibus negantur redarguere aut debeat, aut etiam, qua Physicus est, possit. Nam quamuis principia, qua sunt caussa rei, possint (vt docet Auerr. 2. Physic. commento. 22.) demonstrari esse in natura, demonstratione signi, quemadmodum demon-Aratur materia esse in rebus ex transmutatione formarum, & primus motor ex subordinatione & finitate mouentium, & motuum:tamé qui asserit omnia esse vnum ens immobile, nullum Phy. relinquit argumentum, siue ductum à priori, siue à posteriori, quo vii possit ad sua principia tuenda, & comprobanda. quid enim est in rebusnaturalibus, quod sit, non dicam magis, sed vel æquè nobis euidens at que certum, qu'am motus, & rerum multitudo? quare necesse est Phy sicum omnibus præsidiis spoliatum obmutescere, eiusque patrocinium,& defensionem ab aliis suscipi;sic enim res se habet:si ea sciétia, cuius principia negantur, sit subalternata, eorum principiorum probatio petenda est à scientia subalternante, illius enim principia, sunt conclusiones, quas ab hac demonstrari, vel potius demostratas esse oportet, vt cernere licet in Perspectiua, & Geometria: Si verò ex principia par scientia non sit subalternata, sed eius principia sint per se immediaticulariu scië ta, prima & per se indemonstrabilia: talium principiorum nulla esse siarum, si ab potest demonstratio ex propriis, nec in eade scientia, nec in alia: sed si qua est, eam necesse est, vel Dialecticam esse ex probabilibus confectam; si quidem inter alias Dialecticæ vtilitates, quæ commemorantur in 1.lib. Topic.hæc vna in primis est, quod præbet instrumen ta, & præsidia quædam ad tuenda, & defendeda scientiarú principia Vel Metaphy.quæ scientia, cum agat de ante vt ens est, de his, quz pertinent ad omnes disciplinas, suo sibi iure vendicat patrocinium ac defensionem aliarum scientiarum, earumque principia, cum

aliquo oppugnentur, defendere.

opus

opus est, probat rationibus necessariis quidem, sed communibus & quæ ducunt ad impossibile.quanquam si is, qui negat principia alicuius sententiæ particularis, concederet aliqua, quæ subiecta sunt illi scientiæ, tunc rectè posser particularis scientia ex iis quæ concessa sunt, probationem suorum principiorum conficere; vt si quis negas materiam, vel primum motorem esse, aut naturam agere propter sinem, concederet naturales formarum mutationes, nec tolleret motus, & actiones Physicas, ex his posset Physicus (vt fecit Arist.) illa principia demonstrare.

Sed existit hoc loco non leuis dubitatio, quæ (auctore Simplicio) Dubitatio, si proposita est ab Eudemo, nec ab eo tamen soluta. Si enim negen- negetur printur principia ipsius Metaphysicæ, queritur cuius scientiæsit, ea Metaphysicæ probare. Nam si Metaphysica sua principia defendat, cur non simili qua si emia ter vnaquæque scientiarum particularium, idem poterit efficere, si- debeat ea pro cut enim Metaphysica se habet ad sua principia, ita quoque videntur se habere scientiæ particulares ad sua? Sin autem principia Metaphysicæ dicat quispiam probari ab alia scientia superiori & vniuersaliori, primum hoc falsum est, nulla enim est, aut esse potest, talis scientia: deinde ne sic quidem difficultas tollitur : nam de tali scientia similiter quæri potest: si cius principia negantur, à quo probari debent?Si enim ab alia scientia, & illius itidem ab alia, & ita semper deinceps, res sanè procedet in infinitum: quare eò tandem necessariò veniendum est, vt vel principia Metaphysicæ remaneant sine vlla probatione, & omni defensione destituta, vel vt probantur ab iplamet Metaphylica: quod li ei conceditur, nulla videatur elle caussa, cur non idem concedendum sit scientiis particularibus. Hæc est du- Solutio Dubitatio, quæ soluitur hoc modo. Qui negat principia scientiæ parti-bitationi. cularis, fieri potest, vt nihil penitus concedat eorum, qu x ipsi scientiæ subiiciuntur; ex quo sit, vt nihil ei reliquum faciat, quo principia sua tueri possit: qui autem negat principia Metaphysicæ, vel is concedit aliquid vel nihil: si nihil, non erit cum eo disputandum: nulla enim de re potest suscipi disputatio, nisi ante quibusdam rebus positis, & concessis: si aliquid, hoc ipsum quale quale suerit: aliquo modo arringet ins Metaphyficz, vt potè qua agit de ente, vt ens est, cui subiiciuntur omnia, qua cunque sunt in rebus: quare Metaphysicus ex eo, quod aduersarius ponit, & concedit, principia sua confirmare, eumque redarguere poterit. Atque totum hoc, quod nunc à nobis dictum est diligeter observatum esse cernimus ab Arist.in 4.lib.Metaphy.vbi primum illud principium quodlibet est, vel non est, contra nonnullos id sophistice negantes, multis modis declarare, ac probare contendit. vide etiam D. Thomam prima part. questione pri-

ma art. 8. Sed quemadmodum prædictos Philosophos refellat Aristoteles, videamus.

Licet supradicti Philosophi sic opinendo auferant, vt dictum est, principia Phylicæ, tamen quoniam profitentur se agere de rebus naturalibus, & naturales dubitationes tractare, Aristoteles contra eos disputationem init, non tanguam Physicus, vt male putauit Simplicius, tollentes enim motum, omnia Physico subtrahut præsidia quibus ab eo repelli, & reiici possint; sed tanquam Metaphysicus, vt re-& lentit Alexander & perspicue intelligitur ex ipsa disputatione. Refellit autem eorum sententiam duobus argumentis; vno ex multiplici ratione entis sumpto: altero ex varia (vnius) significatione: sed ante omnia Arist. ponit, ens multipliciter dici, non quidem dici de multis rebus: id enim, cum ab illis negetur, accipere pro certo, quid aliud esset quam, vt aiunt, principium petere? sed, ens significare mul ta, & varia, vt substantiam, quantitatem, qualitaté & cætera genera accidentium fine sint ea dinersa inter se, sue non hoc enim, cum sit omnium sermone tritissimum, à nemine, qui sane mentis sit, negari potest. Ex hac hypotesi sic deinde ratiocinatur. Qui dicunt omnia esse vnum ens, aut intelligunt omnia esse vnum, secundum nomen entis, quod dicitur de omnibus, licet re sint multa, & hoc modo nulla est quæstio : aut esse vnum secundum rem, quod multis modis contingere potest: vel vt sint vnum genere, vel specie, vel numero: priora duo, cum genus & species de multis dicantur, non tollunt multitudinem rerum: quod si volunt omnia esse vnum numero secu dum rem, vel putant omnia esse vnum numero, quod sit substantia sine accidentibus, vel aliquod accidens sine substantia: si erit substantia sine accidentibus, non poterit esse finita, vel infinita, vt ipsis placet:finitum enim, & infinitum sunt propriæ affectiones quantitatis; quæ nec substantiæ, nec vlli aliaru rerum accidunt, nisi propter quantitatem: Si est accidens sine substantia, multa consequentur incommoda, quæ necesse est commemorare, cum in aperto sit, nullum accidens seiunctum à substantia per se coherere, & constare posse. Ergo quocunque se vertant, tenentur conuicti, & habent confiteri, illud fuum, ens, quod faciunt finitum, vel infinitum, non elle Vnum, sed minimum duas esse res, substantiam nimirum & quantitatem. Alterum argumentum ex varia notione vnius, hanc vim habet: Cum Vnum, dicatur niultis modis, vt videre licet libro. ç. Metaphy.maxime vero (quod ad rem præsentem attinet) tribus: Dicitur enim vnum: vel quod est cotinuum, vt magnitudo, vel quod est indiuisibile, vt punctum, vel quod est vnum omnino secundum rationem, multis autem & variis nominibus fignificatur, quæ nomina vo

cantur, nomina synonima, vt ensis & gladius. Quonam horum trium modorum existimant omnia esse vnum? si vt continuum, cum id sit multa potestate, siquidem potest infinite dividi, non erunt omnia vnum proprie; si vt ea, quorum ratio est vna, ita vt omnia nomina idem penitus fignificent, sequeretur, idem esse contraria, vt bonú & malum, & idem esse disparata, vt hominem & equu: quin etiam, idem esse contradictoria, vt bonum, & non bonum, hominem & no hominem. Quare idem erit ens, & non ens, cessabit igitur quæstio, nam idem erit dicete omnia esse vnum ens & omnia non esse vnum ens, imò omnia non esse ens, sed nihil. Si autem vnum accipiatur pro eo quod est indiuisibile, ergo tale ens vnum, non erit quantum, ac proinde, nec vt ipsi volunt, finitum, aut infinitum, nec item erit quale aut aliis sensilibus accidentibus affectú. Etenim, yt est apud Arist. 6.Physicorum & in lib, de sensu & sensili, nec vllum accidens sensile potest esse in eo, quod caret quantitate: quin etia Arist. nullú accides, siue materiale siue spirituale agnoscit & ponit in vlla re, quæ aut non sit particeps quatitatis & materiæ, aut cu his naturale & necesfariam connexionem, atque coniunctionem non habeat. quamobrem nec in Deo, nec in intelligentiis vllum recidens esse vult; nec sanè putaret, habitus & actiones animæ rationalis esse accidentia, nisi videret eam naturaliter quodammodo pendere à corpore,& in eius functionibus varietatem quandam, & multabilitatem contingere. etenim quod adest, & abest alicui rei præter eius interitum, id nemo negare potest esse accidens: sed virtus & vitium, scientia & ignorantia, intelligere & velle adfunt animæ rationali sine vllo eius interitu, relinquitur igitur, nemini dubium, ac obscurum esse posse, quin huiusmodi res sint accidentia. Sed quamuis Aristoteles solo naturæ lumine, vel suæ philosophiæ haud omnino variæ, principiis nixus, non cognouerit vllam in substantiis incorporeis varietatem & com mutationem, aut fuisse vnquam, aut aliquando esse posse; Theologi tamen, (quia id ex sacris literis quibus longè sublimior doctrina continetur compertum habent)constanter affirmant & docent habitus & affectiones, tam intellectus, quàm voluntatis, no secus in An gelis, quàm in nobis esse accidentia. Verum, vt eo reuertatur, vnde hæc nostra destuxit oratio, perspicuum sit contra rationem entis & vnius esse, facere omnia vnum ens. atque hæc quidem Atistoteles contra hanc opinioné. Plato autem licet in Parmenide eam probare videatur, interprætans eam Metaphysice: tamen in Sophista, non multò aliter eam accipiens, quam hic Aristoteles, multis verbis exagitat. Verùm de hoc, paulò infra.

q iiij

Rationes Xenophanis soluuntur secundum Aristotelem. CAP. XII.

248

RISTOTELES in eo libello, qui de Xenophane in scribitur, multa & varia oratione docet, Xenophanis rationes, quas supra exposuimus, captiosas, & infirmas esse. Primum, quia no est æquum, ex rebus minus certis & perspicuis, tollere alias res magis euidentes & certas, vt facit Xenophanes: qui ex ea, quod sumir, ex nihilo nihil fieri, vult auferre motú & multitudinem rerú; cum tamen hoc multo clarius & firmius sit, quam illud. Nam ex nihilo nihil fieri, non tá sensibus perspicuú est, exploraté que perceptum, quam res moueri & multas esse. siquidem ex non ente res gigni, qui dem existimarunt & hi qui dem non è vulgo, sed ex iis, qui sunt habiti sapientes: Hesiodus qui dem hæc cecinit.

> Primum ante omne aliud, Chaos extitit, inde patenti. Pettore cunttorum sedes firmi sima Tellus, Atque amor:is cunttu specie immortalibus anteit.

Ex his autem dicit cætera fuisse genita, illa vero ex nihilo. Tum quia, vt verum sit id quod sumit, tamen ex eo non conficitur quod vult:non enim si ex nihilo nihil sit, continuò necesse est, nihil gigni posse. An Empedocles, Anaxagoras, Democritus, & alij Physici non in id pariter consenserunt, ex nihilo nihil posse effici, qui tamen, nec generationem, nec motum, nec multitudinem sustulerunt? rectè enim diceret aliquis, in rebus naturalibus quasdam æternas esse sine generatione & interitu, vt cœlos & materiam primam: alias verò generari & interire, non ex nihilo, vel in nihilum; sed alias ex aliis, vel directè procedendo in infinitum, vel vicissim retro comeando, vt aqua ex aëre oriatur & vicissim aër ex aqua, vel vt omnia ex vno principio nascantur, & in ipsum dissoluantur; quemadmodum qui putant omnia esse aquam, vel aërem, hi censent ex aëre, vel aqua per condensationem & rarefactionem variè affectis, atque commutatis, cunctas res existere. Similiter qualitaciunt multa principia, vel finita, vt Empedocles, vel infinita, vt Anaxagoras, & Democritus, volunt ipsa quidem principia esse sempiterna, cæteras autem res ex illis, & in illa per congregationem, & segregationem generari, atque interire. Deinde, cur si id quod est, æternum est, ex eo fit, vt sit infinitum?quia,inquit,si quod est genitum habet principium, ergo quod non est genitum, neque est interiturum, neque principium, neque finem habebit: atqui hoc non ostendit, id quod est, carere terminis suæ magnitudinis & extensionis, sed carere principio & fine durationis, atque eo principio, ex quo creatur, & in quod tandem

occidat. Nonne Empedocles ait quatuor elementa esse ingenita, & atomos itidem Democritus, quibus ramen non tribuút infinitatem magnitudinis? Postea, cur oportet esse vnum quasi vero non possint esse multa ingenita velut de cælis sentiunt Peripatetici. Vel enim illud, Ens, ponitur incorporeum, vel corporeum: si incorporeum, quo pacto dicit esse infinitum?nam finitum & infinitum, tales sunt affectiones, vt cadant nisi in corpus: sin autem est corporeum, habebit multas partes, quare non erit simpliciter vnum. Ampliùs, quid prohibet elle vnum, non tamen vndique fui fimile: Etenim fieri potest, vt 1psum Ens sit vnum, ingenitum & infinitum, tamen constitutum, vel partibus dissimilis naturæ, cuiusmodi est animal, vel ex partibus simili quidem natura præditis, dissimilibus tamen affecis accidentibus, vt aliæ sint raræ, aliæ densæ, aliæ lucentes, aliæ obscuræ, quam varietaten nos ipsi agnoscimus in cœlo, cuius substantiam vniformem esse, & simplicem arbitramur. Ad extremum, cur necessarium est, si vacuum non sit, id quod est non posse moueri? primum enim vacuum esse quasi locum & sedem corporum, multis veterum placuit, vt Hesiodo: qui ait ante omnia extitisse Chaos veluti receptaculum omnium corporum: quin etiam Democritus non modò (vt supra diximus ) censet vacuum esse, sed vult ipsu esse principium rerum; multoque verisimiliori&apertiori ratione Democritus ex eo quod motus est, conficit, necessarium esse vacuum, quàm Xenophanes ex eo, quòd non est vacuum, nicitur concludere, non esse motum: magis enim certum & perspicuum est, motum esse vacuum, vt si alterutru concedendum, aut negandu, fuerit, omnes sine dubio potiusadmissuri sint vacuú.ne motum tollant, quàm negaturi motum, ne vacuum admittant. His accedit; quod sine migratione totius in aliú locum, potest & totú ipsum moueri motu alterationis, & partes ipsius, motu locali per quandam veluti coagitationem & flu-Quationem partiumadinuicem. Atque hoc modo Xenophanis rationes eo, quem ante posui, libro dissoluit Aristoteles.

> Soluuntur Rationes Melißi. CAP. XIII.

E 1 1 5 5 1 autem argumentationem, qua sic ratiocinatur (se f quod est genitum, habet principium, ergo quod non est genitum, caret principio: sed id quod est, non est genitum, ergo caret principio, quare necesse est infinitum esse) Aristoteles duabus de caussis vitiosam esse confirmat. 1. lib. Physic tex. 25. primum propter formam, tum propter materiam. Ac vitium quidem forme, de-

terius est, quàm materiæ, nam si forma est vitiosa, etiam concesso an recedente, non rectè infertur consequens, sed potest negari, vt inhoc syllogismo: Omnis homoest animal, omnis equus est animal, er go omnis equus est homo: cocessis, præmissis recte negatur coleques ob vitium colequentiæ, quá parit mala syllogismi forma. At si bona fuerit argumentationis forma, politis præmissis siue veris, siue falsis, necessariò colligitur conclusio; vnde bona forma facit ex falsis colligere verum, & retinet nomen syllogismi: eius autem desectu,nec est, nec dicitur syllogismus, nisi secundum quid. Ratio igitur Meliss, primo peccat in forma, siquidem procedit ex opposito antecedentis ad oppolitú consequentis: vt si dicas, si homo est, animal est, ergo si no est homo no est animal: cu è contrario sieri deberet, quocirca habet in se fallaciá consequentis: quæ dupliciter fit (vt Arist. docet 2. lib. elenchorum cap s.hanc ipsam Melissi oratione ibi exempli loco afferens) vel cum ex opposito antecedentis colligimus oppositum consequentis, vt accidit in hac ratione Melissi: vel cum ex positione consequentis inferimus positionem antecedentis, vt si est homo, est animal, ergo si est animal, est homo: & priorquidem modus huius fallaciæ, cum ad syllogismum reuocatur argumentatio, facit syllogismum in prima figura, cuius minor propositio est negatiua, qualis est hic. Omnis homo est animal, nullus equus est homo; ergo nullus equus est animal: Posterior autem modus facit in secunda figura syllogismum ex duabus affirmatiuis, cuiusmodi esthic: Ignis est elementum, aqua est elementum, ergo aqua est ignis. Sed quia posset aliquis pro Melisso respondere, eam ratiocinandi formam, quam vsurpauit Melissus, licet per se vitiosa sit, in terminis couertibilibus, quales sunt, habere principium & esse genitum, satis valère, & non inustratam esse in scriptis Aristotelis; idcirco demonstrandum estrationem Melissi(tametsi nullum esset in ea vitium formæ) tamen yel fumere id quod est falsum, vel si vera sumit; certè non concludere & obtinere quod vult. Nam cum principij nomen multis modis dicatur, significat enim (vt alias nunc significationes omittam)initium temporis vel durationis, & initium magnitudinis. Si Melissus priori modo vsurpet nomen principij, vera quidem colligit, nimirumid quod non est genitum non habere initium temporis atque durationis suz; sed ex eo non licet inferre quod maxime vult, niminum id quod est, secundum quantitatem infinitum esse, sic enim variè ac ciperet notionem principij,& in æquiuocationis vitium incurreret, fumens in antecedente principium, pro initio temporis, in condusione autem, pro initio magnitudinis: sin autem posteriori significato accipiat vocabulum principij pro eo quod habet terminos ma gnitudinis, dupliciter peccat, primum enim non quicquid gignitur haber principium magnitudinis quæ primò, vel generationem, vel alterationem acceperit, sed (vt Arist. docet 1.7.& 8.lib. Phys. extremo item libello de sensu & sensili, & Teophrastus in 10.lib.de motu vt refert Simplicius 1.lib, Physic.super textum 23.) quædam sunt, quæ non per partes: sed tote simul & aceruatim alterantur, vt patet in conglaciatione aque & coagulatione lactis.quæ licet alteratio simul ratione formæ, aut temporis fieri nequeat, ita vt aliud qualitatis, quæ habet contrarium & per motum propriè dictum inducitur, fimul instanti producatur; propterea quod (vt in libro fexto Physicorum demonstratur,) non potest dari primum mutatum, sed ante quodlibet mutatum est mutari, & ante quodlibet mutatum esse: tamen ratione subiecti potest alteratio simul fieri; ita ut non quamlibet partem magnitudinis subiecti, alia sit pars prius alterata & ante illam alia & sic deinceps in infinitum, sed possit tota aliqua ma gnitudo simul alterari. Deinde non est verum quod sumit Melissus, quod non est genitum carere principio & termino magnitudinis. Ecce cœlum ingenitum est,& tamen secundum magnitudinem desinitum est, atque circunscriptum: atomus Democriti, elementa Empedoclis; cum ingenita ponantur, non tamen dicuntur esse infinita lecundum molem. Hec de Melisso: veniamus ad Parmenidem.

# Refutatur ab Arist argumentatio Parmenidus. CAP. X1111.

Physicorum tex. 25. Primum enim docet falsam esse illam propositionem, quam ipse sumit (quod est preter ens, est non ens) nam licet in vniuocis, quæ significant vnam naturam æqualiter communem multis, talis ratio disserendi valeat; vt quod est præter animal, est non animal & quod est præter hominem, est non homo, tamen in æquiuocis, quæ nihil commune, sed immediate significant ea de quibus dicuntur, non valet, vt quod est præter cane, potest esse canis; cum enim illa vox sit æquiuoca significans canem marinum, cælestem & terrestrem; sieri potest vt quod præter canem terrestrem est, sit canis marinus, vel cælestis: similiter etiam cum ens immediate significet decem categorias, hinc sit vt cum dicimus ens, non intelligamus aliam rem, quam substantiam, vel accidens: quamobrem quod est præter ens, hoc est præter substantiam, potest esse ens, nimirum accidens; vel è contrario quod est præter ens, hoc est accidens, potest esse ens, nimirus substatia. Deinde ostendit ex iis, que

sumit, non confici quod vult:nam, vt demus illud esse verum, quod est præter ens, est non ens, non tamen ex eo recte concluditur, ergo ens est vnum. Etenim ponamus omne ens esse album: bene sequitur omne ens est album, ergo quod est præter album, non est ens: at non recte colligeretur illud, ergo album est vnum, quid enim prohibet. vt omne ens sit album, tamen quæ alba sunt multa esse, vt sanam, niuem, cygnum: præterea non effet vnum album continuatione, quanquam eriam sic, esser multa potestate, quia posset dividi in multas partes albas: & vtcunque sit, necessarium esset, in albo duo cogitare, rationem albedinis, & id cui, tanquam subiecto inest albedo. Licer enim accidens separari nequeat à subiecto, vtriusque tamen ratio longè diuersa est. Ad extremum tacitè demonstrat, conclusioném Parmenidis pugnare cum eius sententia: nam si vnum est ens, sequitur nihil esse: vel enim illud vnum ens erit accidens, vel substantia; si accidens, cum nequeat per se constare, necessariò accidet & adnitetur alteri, nempe subiecto; at hoc cum diuersum sit ab accidente, quod positum fuit tantummodo esse ens, non erit ens, quod autem est accidens non entis & ab eo sustentatur, qui potest esse ens? quare, si illud vnum ens ponatur esse accidens, plane nihil erit: sin autem dicăt esse substantiam, nihilominus idem continget incommodum; nam cum sit perspicuum multa substantiæ accidere, vt esse calidam, albam, grauem vel leuem, hæc omnia erunt non entia, quippe quæ non sint substătia, quæ sola ponitur esse ens, at cuius accidentia sunt non entia, ipsum quoque est non ens, quocunque igitur se vertant, nullum habent exitum. His etiam accedit, cum dicunt ens esse finitú & sphæricum, quæ in solam cadunt quantitatem, necesse est in tali ente quantitatem esse, & substantiam, sine qua nullum accidens cohærere potest in natura, quare non vnum erit ens. Neque veto cuiquam mirandum accidere debet, Parmenidem non vidisse hæc incommoda, quæ tam aperté consequuntur ipsius opinionem ; nam Simplicius Eudemi testimonio confirmat, apud priscos illos nondu fuisse in observatione regulas distinguendi, demonstrandi, aliasque dialecticas præceptiones, quæ postea ex ipsarum rerum consideratione, præsertim autem ex ipso vsu & disputandi exercitatione peruestigatæ, atque inuentæ fuerunt: quamuis nonnulli contendent, in quibus est is, quem modo dixi Simplicius, nihil horum latuisse Parmenidem, vtpotè virum in disputando actum,& acrem, nec ignarú Dialectice; siquidem is apud Platonem in eo dialogo, qui ab ipso no men accipit, valde ludat, & commendat Socrati studium Dialectice. Sed de hoc paulo post.

An Parmeni des callueris Logicam.

Plato autem in Sophysta, alio modo Parmenidi occurrit. Nam

cum eius ratio contineatur hoc syllogismo, quicquid est præter ens, est non ens, sed non ens est nihil, ergo ens est vnum; Plato, licet in mundo intelligibili, vbi est inessabilis vnio omnium rerum, concedat omnia esse vnum ens; sicut etiam nos concedimus omnia in Deo nidu ratione esse vnum quidpiam simplicissimum, tamen in mundo sensibili, propter discretionem & diuisionem rerum, quæ ante fuerant vnitæ putat necessariò ponendam esse multitudinem; nam quæ intelligentia Dei comprehensa, sunt maxime vnita, ea cum descendunt in materiam corpoream, non possunt illam vnione retinere, sed ratione partium, & multitudinis, per multiplicationem, extélionem q; sui, variè diuiduntur. Itaque cum huic Parmenidis conclusioni, quæ multitudinem tollit, Plato non assentiretur, præmissarum, ex quibus ipsa coficitur, alteram, nimirum maiorem cocedit, alteram, videlicet minorem negat, nam vt fatetur quod est præter ens, esse non ens, ita negat quod est non ens, nihil esse; vult enim ipsum non ens esse in rebus, & caussam esse multitudinis, diuersitatis, & inæqualitatis quæ in rebus inuenitur. quam responsionem, quoniam Arist. videbat in speciem absurdam esse, & secum pugnare, quippe cum ponat non ens esse: Si enim est non ens, ergo non est, & si est, ergo non est non ens: idcirco in primo Phy.tex.30.ait quosdam ('sine dubio Platonem innuens) cum occurrere vellet rationi Parmenidis, ei potius cessisse, & manus dedisse, vtpotè qui affirmando, non ens esse, longè absurdiorem indicat sententiam, quam est illa Parmenidis. Sed quia nos Platonem hac in re non solum non absurde, sed etiam sapienter ac diuinè philosophatum esse arbitramur, eius sententia paulò apertius, atque enucleatius declaranda est.

# Explicatur sententia Platonia de non ente. CAP. XV.

🗱 P v D Platoné, ipíum nó ens, tribus modisvíurpatur; vno mo Tres significa 🚡 do pro eo , quod penitus est nihil,& absolute ac simpliciter tiones Non opponitur enti quod ambitu suo amplectitur omne ens ensu, apud quale quale fuerit, hoc est, siue corruptibile; siue incorruptibile, siue sensibile, siue intelligibile: altero modo pro ente sensibili, generabili, & corruptibili, quod appellant non ens, tum quia tempus, quo existit, perexiguum est, si conferatur cum eo tempore, quo non est, quod tam antè ipsius generationem, quam post interitum, infinitum est:tum etiam quia dum existit,nunquam idem permanet,sed continenter variatur, atq; comutatur, de quo ita scribit in Timæo. Quid est, quod semper est, generationem autem non habet? T quid est quod gigni

tur quidem, nunquam autem est? Quæ verba Porphyrius diligenter expendens, (vt Simplicius refert primo Phylicorum super textum 30.) ait platonem, id quod est, dicere I deam, id autem quod non est, Materiam primam omni specie & forma quarentem, quæ in se ipsa cosiderata, potestate quidem est omnia, actu verò nihil: compositum autem ex forma & materia, quia formæ particeps est, nihil vetat appellari ens, & esse, quia verò materiam continet, atque propter eam est in perpetuo fluxu & mutatione, rectè dicitur non ens, & non esse. Verum, cum is modus loquendi frequens & familiaris Platoni, reprehendatur ab Alexandro Aphrodissa, vt, quanti sit eius reprehensio, verè queat æstimari, nec me pigebit. Alexandri verba quæ in primo Phy. super tex. 15. commemorat Simplicius, hoc loco ascribe-Alexander re, nec lectorem (vt opinor)ea legisse tædebit. Qui ea, qua gignuntur, O intereunt (inquit Alex.) propterea dicunt non esse, quoniam aliquando qui dem sunt, aliquando verò non sunt, solam autem aternam substantiam esse, quia nullo modo participat de co, quod non est primum ex ipsa euidentia vsuque loquendi redarquendi sunt: Omnibus enim , qua talia sunt, videntur esse , 😙 ita sentiunt, or dicunt. Deinde, quod gignitur, ex non ente fit ens, or acquirit esse, alioqui non gigneretur, similiter quod interit, ex esse mutatur in non esse, amittens esse quod habebat antea, alioquin non interiret, quare bacipsa requod aliquid gignitur & interit, necessario habet esse, o in ys, qua sunt, numegari debet. Non enim corruptibilis substantia. si non est similiter atque aterna, propterea non est, nam si ideo non est, quia interit, ergo, quando non interit, & quaterus non interit, eo ipso, tune quoq; suerit. Hæc Alexander, cui Simplicius pro Platone respondens, air, quemadmodum album id propriè dicitur, quòd est purè, & sincerè album, omni permixtione nigrodefendit Plaris vacans, quod autem ita est album, vt plus nigredinis admixtum habeat, qu'am ipsum est, nemo sapiens dixerit simpliciter album, sed tantummodo secundum quid, & potius appellauerit non album: sicut etiam aqua vnum habens gradum caloris, septem autem frigoris, non appellatur calida: sic etiam res corruptibiles potius dici debent non esse, quam esse, quandoquidem plus habent de non esse, quàm de ipso esse. Etenim ante generationem infinito tempore non debeat entia, sunt, similiter quoque post interitum, dum autem videntur esse, peran non entia, petuò commutantur, tendentes ad non esse. Verùm dillensio quidem horum Philosophorum, meo iudicio, non est in rebus sed in verbis. Nam si de ipso esse, loqui volumus absolute, nemo inficiari potest, res generabiles esse, alioquin nec generari, nes operari,

> nec tentiri, nec moueri, nec interire possent. Sin autem loquimur de ipso esse non absolute, sed facta comparatione rerum generabilium cum rebus æternis, quæ habent esse æternum,& penitus im-

veprehendis Platonem.

pubiles dici

tonem.

mutabile, hac ratione x and The Eo you hae dicuntur esse, illa autem non esse: quocirca etia D. August.in 7. lib. cofess. cap. 11. in eande sententia hæc icribit. Infpexi catera infra te, o vidi nec omnino effe :nec omnino no esse:esse quidem quoniam abs te sunt, non esse autem, quoniam id quod esnon Praclara D. sunt : id enim vere est quod incommutabiliter manet. Idem D. Augustinus Augustinus Plaione senlib.8.de Ciuitate Dei.cap. 11. hoc vno maxime argumento persua- tentisa. sum sibi esse ait, libros sacræ scripturæ lectos esse à Platone, quòd is res sensibiles & corruptibiles appellet non entia, res autem intelligi biles & incorruptibiles (præsertim vero ipsum Deum) verè ac propriè & solum entia esse censeat: sequutus in hoc sacras literas, in quibus non semel legimus omnes creaturas cum Deo collocatas esse, quasi non entia; solum Deum & Vnum & Bonum & ens esse. Præcipuè autem putat Augustinus, Platonem in eam de Deo doctrinam & sententiam venisse, excitatum & quasi admonitum illis Dei verbis, quæ sunt in Exodo cap. 3. Deus enim, quæréti ex eo Moysi, quod esset nomen eius, respondit, Ego sum qui sum, Sic dices filiis Israël. Qui est misit me. Pro foribus etiam templi Delphici palam positum erat verbum hoc Græcum EI. nam ingredientes templum, à Deo moniti illo oraculo. Cognosce te ipsum. eum resalutantes respondebant. Et, hoc est Tu es. Soli Deo, vr æterno & prorsus immutabili, ipsum esse, conuenire fatentes. Ac Plutarchus quidem, verbum illud Græcum exponens in eo libello, quem ea de re scripsit, multa eaquæ præclara ad hanc eandem sententiam confirmandam & illustrandam affert. Quem Plutarchi locum, magna cum eius laude, commemorat Eusebius lib. 11. de Preparatione Euangelica cap 7. Verùm de secunda non entis, significatione sit dictum satis. Veniamus ad tertiam non entis acceptionem, quæ omnium maximè id de quo nunc agitur, at tingit.

Plato in Sophysta disputat id propriè ac simpliciter posse dici ens omnibue re-& esse, quod in se continet, omne esse omnésque gradus, ac perfe- but, prater fectiones entis, & cui nihil; quod ab ente contineatur, vllo modo de- Desi verim sit. Nam cum ens non significet vnam aliquam naturam generalem Geumdii Pla & diuersam ab aliis naturis, sed immediate significet quicquid quo-tonem) conquo modo est, non potest quicquam propriè dici & absolute vocari non ens, qua ens seu id quod est, nisi coplectatur omne esse. quare hoc modo ens esse ens, & vel in quod est, soli Deo verè conuenit, vt pote in quo omnium re- ipsum no eus, tum pefectiones longe præstantiori modo quam sunt in rebus ab ese cansum Eterno præexistunt. quamobré meritò in sacris literis de se ipso dicit, Ego sum, qui sum. Quælibet autem aliarum rerum quoniam limita- tu rerum. tam, determinatamque naturam nacta est, sicut propter eam parté entis, quam est sortita, potest dici ens, ita verè appellari potest non

ens, propterea quòd non habeat complures alias parte, entis, exempli caussa; Homo dicetur ens propter naturam hominis, quæ est particula quædam entis, dicetur quoque non ens, quia no est ens, quod est leo, equus, planta, cœlum, Angelus: & quia plus est, id quod non est, quàm id quod est, non absurdè potius dicetur no ens, quàm ens. Atque huiusmodi non ens, caussa est omnis multitudinis & diuersitatis, que cernitur in rebus. Nam quod in se comprehendit totum esse, non potest esse nisi vnum; si autem est multitudo, necesse est vnu esse non ens quod est alterum: alioquin si quod est vnum, idem prorsus est alterum, non multa, sed vnum erunt. Quoniam igitur vnumquod que ita est, vt etiam aliquid non sit, ex hoc quasi sonte non entis, manat rerum diuersitas atque multitudo. Vnde in Sophysta inducuntur hæc quinq; idem, diuersum, status, motus, inequale, que sunt

diuersa ab ente, & participant non ens.

Itaque cum Plato in Sophista(vt eo reuertamur vnde huc digressi fumus) occurrens Parmenidi affirmanti, id quod est, vnum esse, concedit non ens esse, non loquitur de non Ente, primo modo sumpto, sed hoc terrio modo, id quod aperte significat his verbis. Nequis de nobis dicat, quod id quod est entis contrarium, nempe id, quod nihil est, hoc esse au deamus, dicere. Nos enim huiusmodi non ens, iampridem valere iubemus, quod autem nunc id quod est non ens (nempe tertio modo acceptum) esse dicimus vel persuadeat aliquis, probans nos non recte dicere, vel quandiu non ptest, decendum quoque est illi, sicut nos dicimus, Et quia huiusmodi non ens permixtum, atque confusum est cum ente, hinc putat Plato necessariò existere multitudinem & varietatem rerum. Neque vero hoc terrium non entis significatum displicet Aristoteli: etenim proximè post ea verba, quibus tecte Platonem reprehendit, subdit hæc 1. Phy. tex. 30. Manifestum quod non verum erit, quod si vnum significat id quod est , nibil erit quod non est, nihil enim prohibet non simpliciter esse, sed non ens aliquid esse quod non est: quibus verbis significat id quod est præter verè ens, nempe substantiam, esse quidem non ens, verum non simpliciter, sed non ens aliquid, hoc est nó ens quod est substantia, posse tamen esse aliud ens, quod sit accidens. Perspicuum autem est hunc modum loquendi plane similem, & congruetem esse sententiæ Platonis, quam paulosupra docuimus, vi vel hac vna ex re perspicere liceat, hos duos Philosophos nonnunquamverbis dissentire, cum rebus & sententiis omnino confentiant. Atque hoc modo Arist. soluit rationes corum, qui conabantur probare ens esse vnum. Restat vt dicamus quid nos de horum Philosophorum opinione sentiamus.

De-

#### Defenditur opinio Parmenidis, Xenophanis, & Melißi. CAP.

TALIS est Parmenidis opinio, qualem Aristot.depinxit. nő dubiú est, quin ea penitus, & falsa, & absurda sit. Sed quia nemo esse potest vsque eo sensibus, & mente captus, vt conra omnem rationis, omniumque sensuum euidentiam, negare audeat morum, & multitudinem esse in rebus, ideirco multis sit verisimile, Parmenidem illis verbis non esse locutum de rebus Physicis, quas luce clarius est, & moueri, & multas esse. Vt autem ita de illo fentiant, his coniecturis adducuntur. Primum Plato in Theæteto, & Sophysta, vocat Parmenidem Magnum, sapientem, acrem, genero- Laus Parmefum, patrem & Magistrum Socratis, vtentem pulcherrimis rationi-nidu ex Plabus in disputando, & ait non modo sententiam eius, sed etiam ora-tone. tionem esse valde difficilem ad intelligedum, & profundo natatore indigere: At si Parmenides loquendo de rebus Physicis, pronunciasset cunctas esse vnum ens immobile, fuisset ea quidem opinio, non hominis sapientis, sed vel stulti non intelligetis quid diceret, vel impudentissimi Sophystæ, huiusmodi paradoxis defendendis, inanem Tibi laudem, & gloriam aucupantis, non folum ad intelligedum non difficilis, sed etiam ad redarguendum facillima. Deinde Arist. primo Phyllegregat eum à Phylicis, & in 3. de Cælo tex. 2. ait Parmenidem & Melissum affirmantes, omnia esse vnum ens immobile, non esse putandum de rebus naturalibus id dicere, & in primo Metaphyf.loquens de Parmenide, significat eum, cum dixit omnia esse vnú, aliud quidpiam inspexisse, quam vulgo putatur, aut ipsius verba præse ferunt: & cum ibi fateatur Xenophane dixisse omnia esse vnum, quia respiciens ad totum Cælum, ipsum vnum esse dixit Deum; cur non Parmenides simile quidpiá putetur significare voluisse ? cum & ( aucore infomet Arist.) auditor fuerit Xenophanis, & longe politior, atque subtilior, quam Xenophanes & simili vtatur loquendi modo, & Aristoteles in lib.qui est de Xenophane, Zenone, & Gorgia scribat Parmenidem fecille vniuerlum (quod appellat vnum ens) ingenitú immobile, & vndi perfecte globosum. Postea in eo opere, in quo Parmenides habitententiam suam versibus exposuit, quos versus citat Simplicius 1. Phys. super text. 31. & Bessarion contra Platonis calumniatorem lib.2.cap.vltimo, de suo illo vno ente verba faciens, perspicuè ostendit se loqui de eo ente, quod verè est, quibus verbis apud veteres significabatur, ens tantummodo sempiternum, immutabile, diuinum: ad extremum autem, conuertens se ad res naturales, quæ in generatione, & interitu versantur, appellat eas falla-

#### ANTIQUIS PHILOSOPHIS 758

ces, & non entia, nisi secundum opinionem hominum, qui ea solum existere putant, quæ sensibus vsurpant, vocat fallaces, propter earum mutabilitaté & inconstatiam, quæ in caussa est, vt sæpe fallant sensus & in erroré inducat. Quocirca Parmenides, vt auctor est Laërtius) iudiciú veri, non in sensibus, sed in sola mente collocabat, his versibus.

> Nec tibi communis sensus persuadeat unquam Quicquam, vt fallaces oculi, aut vt iudicet auris Aut lingua: at ratio dirimat discrimina rerum.

Appellabat autem non entia, ob caussam, quam supra memorauimus, cum ageremus de non ente Platonis. Huiusmodi autem rerum sensibilium duo facit prima principia, vnum ignem, seu id quod est calidum, lucidum, rarum, leue; alterum terram seu id quod est frigidum, obscurum, densum, graue: id quod de illo etia Aristoteles scribit 1. Metaphys. & 1. Phys. tex. 41. ex his manifestum est Parmenidem, neque motum, neque multitudinem è rebus naturalibus sustulisse. Postremò in supradictis versibus, ea pronúciat de illo vno ente, & talia illi attributa assignat, qualia nullo modo conuenire possunt in res Physicas: quæ attributa(vt quod dicimus clarius sit) hic breuiter recensebimus, ingenitu & immortale, totum, vnum, vni genum, irrequietum, habens effe fuum totum fimul, indiuisibile, principy of finis expers, nullius indigum, in que idem est intelligens & intellectio, simile globo perfecto, in que omnes partes extrema, aque distant à medio. Quis non videt hæc tam aliena & remota esse à rebus Physicis quam quæ maxime?quid igitur dicet aliquis, significat illud vnum ens Parmenidis? certè id ex iis qua in supradictis versibus posita sunt, dispici & diiudicari debet. Ac primum constat deceptos esse, tam eos, qui putarunt Parmenidem illis verbis, materiam primam indicare voluisse, quam qui existimarunt eum non seriò & affirmate illam sententiam pronuntiasse, sed dialectice in vtranque partem disserendo, probabiliter locutú esse: illos quidem quòd eorum, que illi enti attribuit, ne vnum quidem ad materiam primam benè accommodari potest:hos autem, quia licet apud Platonem logice de vno Parmenides disputet cum Socrate, qui locus istis fortasse sic opinandi occasionem dedit : tamen in iis versibus, quos ante memoraui, & in quibus hæc sententia expressa est, adeo asseueranter loquitur Parmenid contrarium, ne suspi-Quid Parme cari quidem nos, aut etiam cogitare permittat.

nides per illud∫แน้ (ขกถึ opiniones.

Ergo qui verisimiliorem Parmenidez opinionis interpretatione ens) significa afferunt, eorum alij censent, vt Eudemus ait, id quod Simplicius rewerit, varia fert I. Phyl. Parmenidem illis verbis celu, vel vniuerium lignificasse; quippe cum appellet illud ens totum, rotúdum, cuius extrema equaliter distarent à medio, quæ non Deo, sed cælo, vel vniuerso competunt. Sed his vehementer aduerfatur Simplicius, nam cum illud, inquit, suum ens Parmenides vocet immobile, individuum, habens rotum esse simul, in quo idem sit intellectio & intelligens, qui possunt hæc in cælum couenire, aut in aliud quidpiam, quam Deum?is enim est omne ens quia esse, & perfectiones omnium, in se continet, & quod est præter ipsum, est non ens, quatenus est mortale, nec per se constare potest, & cum ex se non sit, eius tantummodò participatione existit, qui verè est: atque hic immobilis est, nam neque amittere quicquam, nec acquirere potest, quare non est, cur, vel quo moueatur. Oportet autem huiusmodi ens esse vnum, nam si multa, & omnis multitudo pendet ab vno, illa multa penderent ab illo, quare non essent primum, & ex se ens. Deinde si essent duo, vel esfent omnino eadem, at sic non essent nisi vnum quidpiam, aut alterutrum superuacaneum esset : vel essent dissimilia, quare vnum, non esset id quod est alterum, ac proinde neutrú esset verè ens, sed vtrunque esser non ens: quæ res facilis est ad intelligendum, si memoria repetantur, quæ supra exposuimus, cum de non ente Platonis ageremus. Hæc pro interpretatione Simplicij, ad intelligendam, tuendamque Parmenidis sententiam afferri possunt: quæ nobis ita probantur, vt eos tamen non condemnemus, qui verba Parmenidis referunt ad cælum, vel ad vniuersum: hæc enim non pugnant inter se; potuit enim Parmenides facere mundum, vel cælum animatum, cuius animam putaret esse Deum.quocirca vocans Deum, illud vnum ens, quædam tribuit Deo, quatenus Deus est, videlicet quæ Simplicius enumerat, vt esse intelligens, totum simul; indiuiduum, &c.alia verò ei assignat ratione elus corporis, quod animat, mouet & regit; vt esse totum, & globosum. Atque hoc quidem certe, nemini accidet incredibile, qui perpendet illa, quæ sunt apud Ciceronem 1.de Natura Deorum: cuius sunt hæc verba. Parmenides, inquit, commentitium quiddam corona similitudine efficit, Stephanem appellat, continentem ardore lucis orbem, qui cingit calum, quem appellat Deum. Sed de Parmenidis defensione hactenus. De Xenophanis sententiæ intelligentia, nihil dubij est; siquidem ipsomet Arist.1.lib. Metaphys.auctore & interprete, illis suis verbis, fignificare voluit cælú, quod putabat esse Deú. Melissi opinioné, eodé ferè modo, quo Parmenidis, Simplic.1.Phys. fuper tex.6.interprætatur, nisi quod Parmenides spectans ambitum cæli finitu, & o esse infinitu arguat veluti quanda materiæ imperfe- Cur Parmectionem, & c Deus est principium & finis omniu rerum, omnia vt nides illud efficientiæ, conservationis, & regiminis sui finiens, determinans & sum voum intra suos quanq; rem terminos ritè cotinens, & quod ide est finitu ens) fecerit finitum, melif atque perfectu, quia finis est perfectio rei; idcirco dixit Parmenides su autem inillud vnum ens finitú esse: Melissus verè cotemplans illud suum ens, finitum.

hoc est Deum, non habere principium, & finem, vel durationis, vel

efficientiz, vel à quo esse habeat & cuius gratia sit, vel quod ab aliquo genere ortum & aliquibus differentiis infignitum & circunscriprum fuerit : & quia id vulgo appellari solet finitum, quod magnitudinis particeps ab alio finitur, atque terminatur: ob has inquam caussas Melissus, non sententia, sed oratione tantum discrepás à Parmenide, maluit illud suu ens infinitum dicere, quam finitum. Ergo, & sentétias horum Philosophorum veras esse, & rationes, si ad przdictam intelligentia accommodentur, minime pessimas, perspicuum est ex iis quæ dicta sunt. Sed quæret aliquis, si ita res habet, cur Arist. insimulat eos & falsa, & absurda fensisse ? nam vel eum non vidisse, quod simplicius & alij viderunt, vel si vidit, se tamen contradicendi studio videre dissimulasse, non caret aut ignoratia, aut improbitatis crimine. Respoder Simplicius, priscos illos Philosophos solitos esse velare sentétias suas ænigmaticis & allegoricis obscuritatibus:quo-Cur Arife- circa Plato & Arist. veriti ne qui rudiores hebetiorésque sunt ad eoseles Priscos rum abstrusa sensa introspicieda, quod primo quasi aspectu apparet ex ipsoru dictis arripientes, in errorem laberentur, ita illoru opiniones tractarunt, vt eas vulgo improbare, ac reprehendere videantu; quatenus supplent, quod ab illis prætermissum est, quod obscurè didum, declarat, quod de intelligibili & diuino ante disputatum erat, à rebus Physicis docent esse alienum, ad extremum quatenus, quz in speciem vidétur falsa & absurda, refellunt, atque redarguunt. quanquàm nó id negotij à nobis susceptum est, vt tam in doctrina, quàm in moribus, ab omni errore & vitio Aristot. vindicemus. Non enim inficiari possumus, eum in aliorum opiniones inquirendo, & in his ipfis diiudicandis, magis quàm æquum erat, durum & acerbum abitrum, atque iudicem extitisse. Verum de his satis. Deinceps ad cos veniamus qui vnum aliquod corpus faciunt principium rerum om-

Philosophas interdum benè sed obseurè philosophantes reprehendat,no tam corŭ ∫en tětias quàm verba spe-Etans?

nium.

Contra cos qui faciunt V num aliquod corpus principium rerum.

Os, qui vnum aliquod corpus statuunt initium rerum naturalium, Aristoteles vniuerse quidem refellit 1. Physitext.50. propterea quòd principia reru debent esse contraria, vi iple proxime ante monitrauerat in 3. lib. de Cælo à textu 41. víque ad 50. idem probat, eo quòd motus simplices sint plures vno, alius enm motus simplex secudum locum sit à medio, alius ad medium, & alius circa medium: quare similiter etiam principia eorum erunt plura vno ad hæc 1.de Generat.text.1.eo confirmat, quòd istiusmodi Philolophi

losophi funditùs tollunt generationem fubstantialem: etenim illud vnum corpus, nullo modo mutari poterit secundum substantiam, videlicet ne pereat, vtpotè quo extincto, cum sit principium rerum omnium, reliqua simul interire & nihil præterea gigni posse necesse sit: quare tantum mutabitur secundum accidentia, cuncta igitur vnius erunt substantiæ secundum speciem & formam, quod esse absurdum & sensus ipsi testificantur, & Aristot.docet 1.Phy.24.itaque solam alterationem reliquam faciunt in rebus naturalibus: imò ne hanc quidem, quippe cum si alteratio verè Physica fuerit, via certissima sit ad generationem & interitum. Vide quæ contra huiusmodi Philosophos scribit Aristot.1. Metaphysicæ text.10. vsque ad 15. & Hyppocrates in lib. de Natura humana, & item Galenus in 1.lib.de Elementis. Qui autem faciunt pro principio vnum aliquod ex quatuor Elementis, confutantur ab Aristot. 2. lib. de Generat.in principio, & ibidem à text. 24. víque ad 36.eo nimirum argumento, quòd experienția doceat, omnia elementa citra vllum discrimen inter se vicissim commutari, vt non debeat vnum constitui principium cæterorum, id quod rationi etiam consentaneum est, nam cum quodlibet elementum, secundum qualitates sit cuilibet quodammodo contrarium, necesse est inter ea mutuam pugnam intercedere, cui necessario consequens est, quæ ad generationem & interitum ducit, alteratio.ibidem etiam, & in 3. Phys. text. 41. refelluntur ij, qui corpus quoddam diuersum, & prius elementis, volunt esse principium rerum naturaliu; nam præterquam quod experientia demostrat omne corpus naturale, aut esse aliquod ex quatuor elementis, aut ex illis conflarum, id etiam ratio confirmat, nam illud corpus, vel esset Mathematicum, vel Physicum; si Mathematicum, non re vera in natura constarer, sed sola animi informatione, & cogitatione cohererer: sin Phylicum, ergo mobile, & sensibile, at perspicuum est, nec motiuas. nec sensibiles qualitates in rebus esse alias, quam quæ assignatur elementis, vel ex ipsis oriuntur: quicunque etiam locus illi corpori tribuatur (nam extra locum existere, ne fingi quidem potest) eum sibi naturaliter vendicat vnú aliquod elementorum. Quamobrem eiulmodi corpus necessariò esset, vel aliquod ex prædictis elementis, vel aliud quidpiam ex ipsis tamen concretum, atque coagmentatum. Denique eos, qui loco principij constituerunt vnum quoddam corpus infinitum, ne forte aliquando deficiat generatio, Aristoteles redarguit in 3. Physia 31. vsq; ad 55. & primo de Cælo à 33. vsque ad 76. Nam cum infinitum impleat, & occupet omnia, & nullis terminis definitum sit, neque mouere, neque moueri, neque agere, neque pati, neque vilam figuram habere, neque aliud corpus in rerum natura

#### 262 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

posset admittere; caussam verò cur non desiciat generatio, tamessi nullum corpus subsit infinitum, ipse primo de Gen. 14.& 3. Phys. 73. refert in materiam primam, quæ cum sit æterna, & corruptio vnius semper euadat in generatione alterius, & vicissim generatio in corruptionem, potest infinitas formas successive accipere, & abiicere. In secundo autem libro de Generat. 56. id etiam refert in sempiternum motum solis, qui accessu & discessi suo, generationis, & interitus vicissitudinem sempiternam reddit: ibidem quoque text. 59. & 2. de Anima 34. & 35. ait hoc ideo accidere, quia omnes res naturali appetitu contendunt assimilari Deo, quo sit, vt æternitatem eius, quo ad possunt, æmulari studeant; id autem perpetua individuorum

propagatione assequentur.

Rationes autem quibus suam quisque eorum, qui vnum faciunt principium, opinionem confirmant, paruo negotio soluuntur: etenim non continent proprietates, & conditiones primi principij simpliciter, qualem nos facimus materiam primam, sed tátum principij corporei, cuiulmodi funt elementa. Itaque quamuis huiulmodi proprietates latissimè pateant, tamen non queunt accommodari ad omnia quæ generantur, & intereunt. Deinde licet nonnulle proprietates primi principij possint, aut elementis, aut aliis corporibus couenire, tamen omnes nullo modo possunt: nam esse primum subiectum, ex quo primo omnium cætera efficiantur, & in quod extremum dissoluantur, esse penitus immutabile, & nullam sibi formam atque qualitatem naturaliter vendicans, omnium autem appetens & capax, quemadmodum verissimè conueniunt in materiam primam, ita longissimè absunt ab omni corpore, qualecuque id fuerit. Porrò Simplicius 1. Phys. super text. 6. magnoperè laborat in desendendis horum Philosophorum opinionibus, sed quam sit eius leus & infirma defensio, quam inanis conatus, & labor sine rationesse-Aceptus, quia per se quiuis facile potest cernere atque iudicare, hich-Ientio prætereundum esse duximus. Sequitur vt cum his qui multa & finita ponunt principia, disputemus.

#### Contra eos, qui multa, sed finita, faciunt Principia. C A P. X V I I I.

L 1 1 s, qui duo tantum ponunt principia, Arist. Physia tex. (2) 51. vsque ad 53. aduersatur, ostendens duo principia non sufficere ad generationem: etenim cum non quiduis ex quouis gign i queat, vt diserte probatur in primo Physised ex oposito, ita vt omnis mutatio à contrario procedat ad contrarium, non potest au-

tem vnum contrarium commutari in alterum, vt ab eo recipiatur, atque sustétetur, neq; enim album, quà album est, euadit in nigrum, sed res, quæ erat candore affecta, eumque deponens accipit nigredidinem: hinc fit, vt preter duo contraria, necessario opus sit tertio prncipio, tanquam illorum duorum subiecto, plura vero tribus principia superuacanea esse demonstratur primo Physic. 56. Iam verò Empedoclis sententiam, qui peruulgata hæc quatuor corpora, opinionis. prima facit omnium rerum initia, Arist. multis locis, multisq; modis coarguit:id quod videre licet apud eum primo de Generat.text.2.& 3.in 2.de Generat.à text.37.vlque ad 46.in primo Metaphyl.text.15. Reprehendit autem eum, primum, quia negat omnia eleméta posse inuicem transmutari, contra experietiam quæ mutuam illorum generationem, & interitum quotidie clara voce testificatur, & contra rationem, quæ vbi videt inesse qualitatum contrarietatem, ibi docet necessariò existere pugnam & alterationem. Deinde, vel differentiæ elementorum, cuiusmodi secundum Empedoclem sunt primæ qualitates, & quædam ex secundis, mutabiles sunt & separabiles ab elementis, vel non; si nó, ergo nec alteratio vlla erit, nec generatio: nam nec alteratio esse potest nisi in illiusmodi qualitatibus, nec sine alteratione potest esse generatio. Sin autem sunt mutabiles, necesse est, illis mutatis & amissis continuò mutari & interire elementa, ac ob eam caussam non esse prima simpliciter principia. Tum quia vult omnia nasci ex mixtione elementorum, quod de affectionibus, habitibus, & actionibus animæ rationalis, cum supra extráque materiam fint, dici non potest. Postea, quia formam & naturam mixtorum nihil aliud esse putat quam solam ipsam mixtionem, & eorum quæ miscentur, quasi fædus quoddam atque conuentionem, ignorans aut omnino tollens formam substantialem, quæ in mixtis, est quidpiam re diuersum, tum ab elementis tum etiam ab ipsa eorum mixtione. Præterea, quia existimat generationem rerum naturalium casu & fortuitò cotingere, omnia ex necessitate materiæ prouenire: naturam non agere propter aliquem finem:nullum esse in rebus ordinem per se fixum, ratum, atque constitutum. Ad hæc, quia non satis bene distribuit munera amicitiæ & contentionis, assirmans illius esse congregare, huius autem disgregare, nam nisi velit ipse sibi repugnare, multatum rerum coiunctionem liti, diremptionem autem amicitiæ cogitur assignare. Ad extremum, ne pueriliter omnia consectemur, ex illius scriptis non est perspectú & exploratum; an velit Sphærum esse principium elementorum, cum ait ex Sphæro, lite dominante, euocari, & legregari elementa ad conficiendum, & ornandum mudum, an potius opinetur, elemeta elle principia Spheri, cum

Refutatio Empedocles

## 264 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

inquit Sphærum effici ex elemétis dominatu & conciliatu amicitiæ, vnà coeuntibus elementis & confusis omnibus. Hæc Aristot.contra Empedoclem, quem tamen in primo Metaphy Lpræfert Anaxagora dicens, illum quidem ætate fuille inferiorem, operibus autena luperiorem. In primo autem Phyl. 41.86 50. & item in 3.de Cælo 37. ait melius sensisse Empedoclem faciendo principia rerum finita quem Anaxagoram inducendo infinita; propterea quod natura horret infinitum, amat ordinem, latagit, quam paucissimis rebus potest, opera fua moliri: & ficut non denegat necessaria, ita nihil permittit superfluum, quamobrem, que paucioribus inftrumentis potest efficere, ad ea perficienda, plura non adhibet. Quæcunque autem Anaxagoras ex infinitis illis suis principiis conficit, eadem nec sanè minus aptè ac probabiliter, ex finitis principiis facit Empedocles. Lucretius, quanquam appellat Empedoclem sapiétem, & planè diuinum, eiusque dogmata & inuenta sanctiora & certiora esse ait, qu'am Apollinis responsa.

Pythia, qua tripode ex Phebi,lauróque profatur.

Eum tamen, tum in aliis, tum in eo maxime reprehédit, quòd cum initia rerum debeant esse immutabilia & sempiterna, ipse constituat quædam corpora natiua & mortalia, vt necesse sit, ne summa rerum aliquando randem in nihilum abeat, alterutrum confiteri: authuiusmodi corpora in nihilum redigi,& rursus,ex nihilo refici ac reparari, quod est rationi, & sententiz omnium Philosophorum summè contrarium; aut quidpiam subesse elementis longe prius, atque simplicius ex quo creentur, & in quod dissoluantur, quod si Empedocles concedit, necessariò etiam concedere habet, non quatuor eleméta, sed illud vnum esse primum initium omnium rerum. Non me later quid Simplicius primo Physiquid item Syrianus in iis Commentariis, quos in nonnullos Metaphysicæ Arist.libros edidit, pro Empedocle respondeant: sed aliud est germanas scriptorum sententias verè ac propriè interpretari, & aliud allegoricis, & mysticis explanationibus aliorsum eas detorquere. Sed nunc id non agimus, st enim Simplicium hac in re velim imitari, cofirmare ausim, nihil vnquam ab vllo mortalium tam peruerle, absurde, ac stulte icriptum, aut dictum esse, quin id possit Metaphysicis quibusdam, vel potius fictitiis interpretationibus, ad veritatem, vel ad aligham certe probabilitatis speciem reuocari: quare has Simplicij, & aliorum commentationes, quæ maiorem admirationem adferunt quàm fidem faciunt, magisque subtiles & acutæ sunt, quam verisimiles, in præsentia omittamus; nobis enim ad grauiora festinantibus, & vitio, & detrimento esset, in his nugis atque figmentis commorari.

Deinceps breuiter expendamus Pythagoriam opinionem de nu- Refellitur opi meris; de quibus multa hic, nec ineleganter, nec incrudite dici pos- mo Pythagosent, sed ea nunc prætermittenda sunt, ne de re curiosa magis, quam raorii de Nuad bene philosophandum vtili, & que iam pridem è Philosophia sit meris. explosa, satius disserere, supervacaneum, & inftituto nostro alienum esse videatur. Ac nos quidem, vt magnopere laudamus Ecclesiasticos Doctores, qui explanando sacras literas, in quibus, ne vnus apex, aut lota vnum, fine fingulari confilio, & instinctu Dei positum esse creditur, arcanas, & mysticotatas numerorum significationes, non minus piè quam acute persequuntur: sic eos minime probamus, qui idem facere student in tractandis humanis disciplinis, & pro veris ac propriis rerum naturalium rationibus, atque caussis, nescio quæ numerorum, & magnitudinum mysteria nobis obtrudút: non animaduettentes(id quod recte monuit Arist.)in scientiis non esse transeundum de genere in aliud genus, nisi scientias permisceri, & confundi velimus; Scire esse cognoscere rem, non per quæcunque principia, sed per caussam, propter quam res est, & non contingit aliter se habere. Demonstrationem constare ex propriis, nam quæ communia, & aliena sunt, licet vera, & necessaria sint, non esse tamen demonstratiua, & scientifica, quin etiam demonstrationem ex caussis remotis imperfectam esse; Oportere sempiternorum sempiterna, sensibilium sensibilia, corruptibilium autem corruptibilia esse principia, atque omnino eiusdem generis cum iis, quæ efficiuntur. Neque verò sum nescius, quæ res à Deo & natura conditæ sunt, eas certis quibusdam numerorum & proportionum rationibus impressas, insignitas, & modificaras esse sele: sed aliud est dicere numeros, tanquam modum & rationem quandam, ad modificationem, & determinationem reru concurrere: aliud verò affirmare eos principes caussas esse omnium rerum.nam qui ternarium, septenarium, denarium, & alios similes numeros, magnis in Cælum laudibus efferunt, propterea quòd eos in quibusdam rebus optimis, & præstantissimis inesse comperiunt, ridicule profecto faciunt, ne dicam absurde, cum eosdem plerunque cernere liceat in rebus pessimis, atque corruptissimis, vide Aristotelem libro14. Metaphylicæ cap.vltimo. Etenim Ternarius (idemque fimiliter contingit in alijs numeris) qua ratione ternarius est abiundus à rebus, nihil prorsus ad earum perfectionem aut vitium conferre potest: quà verò in ipsis rebus à natura signatus, & quasi insculprus est, potest quidem aliquo modo conferre, verum secundú quid & per accidens. Cæterum hanc Pythagoræorum opinionem de numeris, refellit Arist. 1. Metaphyl. text. 19. fusiùs autem, atque subtiliùs in 13. & 14. li. Metaphy. quos libros, Syrianus luculenter interpretas,

### 266 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

suscepit patrocinium Pythagoræorum, eorumque sententias egregiè tutatur. sed quæ in vtranque partem hac de re disputari possent, consultò ve diximus, omittuntur. Illud hoc loco dixisse satis sie, numeros, qui non sunt substantia, & per se motu materiaque vacant, absurdè constitui principia naturalium substantiarum, motuum item, & affectionum sensibilium. At dicet quispiam, Pythagorzos non loqui de numeris Mathematicis, sed de iis, qui sunt, vel in anima mundi, vel in mente Dei, eorumque dicta συμβολικώς esse interpretanda: Esto, veruntamen numeri, quales quales ponantur, & cogitatione informentur, non possunt esse principes caussæ eorum, quæ à natura procreantur, vt ante dictum est: deinde in exponendis caussis rerum naturalium, non generales & remotas tantum sed etiam propinquas, particulares, & maximè proprias commemorare oportet. numeri autem diuini, & opifices rerum, qui sunt in mente diuina, ad rationem primæ & vniuersalissimæ caussæ pertinent.porrò turpissimum est, in philosophando ita loqui, vt oratio in errorem potius inducat, quam patefaciat veritate. Sed qui hac ætate sunt (inquit Arist. 1. Metahy.tex. 44. de Pythagoricis, & Platonicis loques) iis Mathemata facta sunt Philosophia, quamuis dicant, aliorum gratia ea opor tere tractare, id autem accidit ipsis propter nimiam exercitationem in illiusmodi rebus, nimiumque earum studium & amorem, de quibus idem quoque alio loco, nimirum libro 3.de Cælo tex.61.ita scribit: Hi vero propter horum amorem, idem facere videntur, quod y qui positiones in sermonibus seruant:omne enim sustinent, quod accidit tanquam vera habentes principia, perinde quasi nulla iudicare oporteat ex is qua eueniunt, o maxime ex fine : finu autem effectiva quidem scientia est opus ipsum, Naturalu vero id quod semper proprie in secundum sensum apparet. Hæc Aristoteles. An verò res Mathematicæ sint priores naturalibus & vtrum sola cogitatione animi à rebus Physicis abstrahi queant, an potius perse constent extra materiam & supra naturam, in eam parté huius operis explicandum differatur, in qua separatim disserendum est de quátitate: quare de sententia Pythagoræorum hactenus. Cum iis qui infinita faciunt principia, extremo loco decertandum est.

Refellitur opinio eorum, qui faciunt infinita principia, & primum Anaxagora, deinde Democriti. CAP. XIX.

NAXAGORAM multis modis & sanè vehementer exagitat Arist. Primò quia facit principia infinita, eáque non solum diuersa numero, sed etiam specie: etenim talis infinitas principiorum repugnat tum naturæ, tum scientiæ: naturæ quidem, dupliciter, nam motus naturales simplices finiti sunt, ergo prima principia naturalia, à quibus manant, erût quoque finita; & vt dicitur 1. de Generat.animal.cap.1.natura horret infinitum, ac in omnibus rebus amat & quærit finem: Scientiæ autem, quoniam id quod est infinitu, est ignotum, nec potest certis vllius scientiæ finibus contineri & coprehendi. Porrò ignoratis principiis rerum naturalium, funditus tol litur earum rerum scientia, quippe quæ ex illis proficiscitur, atque omnino pendet. Postea, quia partium similarium paruitatem indefinitam esse vult, ita vt eiusmodi paruitatis nullum putet esse fixum modum, atque terminatum: quæ res duas ob caussas falsa & absurda esse cognoscitur. Primum, quia sicut omnium rerum essentia, esse, perfectio, potentia, operatio, & instrumenta naturalia, vt qualitas, funt naturaliter definita, sic etiam paruitas & magnitudo quantitatis certis quibusdam terminis definita esse debet: & sicut ars, quæ naturam imitatur, necessariò requirit certum quedam modum magnitudinis, tam in instrumentis, quibus vtitur, quam in operibus, quæ perficit, citra quem, & vltra quem modum, non potest vis artis consistere, neque enim quantacunque naui posset nauigari, nec quantocunque malleo vel serra ars fabrilis vii potest, qua de re in decimo huius operis libro copiole disseretur: similiter etiam contigit in natura: tum quia cum totum confletur & coalescat ex partibus, eiusq; paruitas & magnitudo illarum paruitatem & magnitudinem planè consequatur, si partes animalium & platarum possunt esse in quantauis paruitate & magnitudine, hinc necessariò essicitur, ipsas quoque animantes & plantas, quantalibet paruitate & magnitudine præditas esse posse, ergo posset existere homo procerior Cypresso, & minor formica, quod qui concedit, non video, cur non itidem concedat, posse ex formica hominem & ex homine formicam existere. Deinde, quòd affirmet in quolibet esse quodlibet, ex quo fit, vt in ea re quæ habet magnitudinem finita, necessariú sit inesse infinities infinitas particulas similares, quo quid absurdius, aut magis secu pugnans?nam si totú est finitum, qui potest actu continere diuersas partes infinitas? & si partes sunt infinitæ, fieri non potest, vt non ex iplis infinitum quidpiam existat:præterquam quod, si vnum infinitu non potest esse in natura, multa, arque adeo innumera infinita, nec natura recipere, nec ratio potest capere. Preterea, quòd existimet om nes res esse inuicem mixtas præter intellectum, nam quæ miscentur ciusmodi sunt, vt rursus & separari, & separata per se coherere queat, quod plane abhorret à natura accidentium, siquidem accidens sic hæret in subiecto, vt ab eo nulla vi seiungi, aut seiunctum permanere possit: quare, accidentia, si verè ac propriè loqui volumus,

#### 268 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

non possunt dici mixta cum aliis rebus: non igitur omnia cum omnibus mixta sunt. Ad hæc quoniam opinatur generationem rerum tantummodò fieri per compositionem ex partibus similaribus, cum sit alter modus generationis ex rebus dissimilibus per alterationem, longè potior & naturæ familiarior, vt lutum ex aqua & terra, homo autem ex semine fit, & ex corpore & animo constat, corpus autem humanum ex tam multis tamque variis & multiformibus partibus coagmentatum est. Vide hæc apud Arist. 1. Phy. à 35. vsque ad 41. & 1. Metaph.à tex.16.ad 19.lege item Lucretium, qui 1.lib.argumentis ex ipsa ductis experientia lepide confutat hanc sententiam. Ratio Anaxagoræ soluitur ab Arist. sub sinem primi libri Physici, vbi docet generationem effici, partim ex ente, partim ex non ente; ex entepotestate, ex non ente actu: siquidem materia prima ex qua, & in qua sit generatio, huiusmodi est, vt potestate cohibeat omnes formas, quz deinde vi &efficienția iplius agentis, quali extenduntur & ın actum erumpunt:itaque quod generatur,ante generationem,erat, & non erar: in potentia erat in sinu, & vt ita loquar, in vtero materiæ: non erat actu, sed hoc esse acquirit sibi per generationem. Simplicius autem in 1.& 3.libr. Phys. super text. 6. & 28.& in 3.de Cælo defendit Anaxagoram, eius sententiam allegorice interprætando, sed aliud est germanam eius sententiam sideliter exponere, & aliud, conari eam allegoricis commentis ad verifimilem aliquem sensum desectere & traducere.

Refutatur Epicuri opi-

Democritum autem, tametsi Arist.in lib.1.de Generat.præter cæ-Democrities teros Phylosophos commendat, affirmans eum magis Physice locutum esse de rebus naturalibus, quam alios, eaque induxisse principia, ex quibus videtur rationes & caussas afferre posse eorum omnium quæ cernuntur in natura:attamen in 3.de Cælo à 37. víque ad 40. & à 65.vsque ad finem libri, & item aliis locis, vehementer eum reprehendit, arque oppugnat : primum, quia vacuum, quod non est ens, facit principium entium, & putat motus naturales indigere vacuo, cum tamen, si vacuum esset, nullus in eo motus fieri posset, vt sule declaratur in 4. Physico. text. 70. & à nobis infra disputabitur libro vndecimo huius operis. Tum quia, statuit corpora indiuidua, repugnans & Mathematicis disciplinis, & natura continui, quod suaptè natura, infinité secari potest, quæ res certissimis, at que euidentissimis demonstrationibus ostenditur 6. Physicorum: quanquam de impartibilitate atomorum non videtur inter Democritum & Epicurum conuenire: quam discrepantiam Simplicius in explanatione 6.libr. Physici, statim in principio his verbis commemorat. Leucippu, inquit T Democritus, non solum existimant impatibilitatem esse caussam primis corporibm.

ribus:sur non dividantur, sed etiam paruitatem & quod careant partibus : Epicurus autem postea existimat ea quidem non carere partibus, sed ipsa dicit esse insecabilia, propter impatibilitatem : O sape quidem Democriti opinionem confutaust Aristoteles, ac fortasse propter illas confutationes que contendunt aduersus id, quod atomi careans partibus. Epicurus, qui fuit posterior, atomos quidem sernat impatibiles, quod autem partibus careant, ab eis, abstulit, vi que ab Arist. Impterea refellerentur. Hactenus Simplicius: quod autem is de Epicuro refert, non obscurè significat & docet Lucretius in 1. libro. Præterea quo motu atomi mouetur?deorsum inquit, non igiur poterunt esse principia corum, quæ feruntur sursum: nam dicere nullum corpus sua vi tendere ad loca suprema, est nimis manifeste contradicere his, quæ apertè apparét, & sensibus vsurpantur. Postea, vnde atomis motus inest, cum sint omnium qualitatum expertes?si autem mouentur, simili motu omnes ferri, aut sursum, aut deorsum necesse est, quippe cum sint eiusdem naturæ participes: quomodo igitur poterunt inuicem cocurrere, & tam variis modis inter se complicari & conecti? Nam quod Epicurus ait, quasdam atomos in motu suo paululu declinare,& quasi de recta via ad dexteram leuámue deflectere, scitè ac lepidè ridetur à Cicerone primo libro de Natura Deorum tanquàm merum Epicuri figmentum, neque enim cum omnium atomorum, simplex, similis & vnius modi sit natura, ex ea potest tam insignis variatio proficisci, quare oportet vel omnes atomos similiter declinare à recto cursu, vel nullam. Ad hæc si atomi sunt individuæ, nec habebunt vllam figuram, nec moueri poterunt : siquidem ratio figuræ & motus localis, in eo quod est indivisibile inesse nequit, ve probatur in sexto libro Physicorum ab Aristotele: si etiam vacant omni genere qualitatum, & nullam actionem, vel alterationem accipiunt, nullo modo poterunt ex iplis effici tam multæ & variæ formæ essentiæ les stirpium, & animantium, & aliarum rerum: ceu ex lapidibus & lignis vario situ, aut ordine, & figura dispositis, non existit aliqua natuia, vel species, re differens ab ipsis. Hoc argumentum luculenter tractat Galenus in 1.lib.de Elementis. Postremò si est fortuita concurlio atomorum, generatio rerum naturalium non deberet esse certa, vti est; vbi enim casus & fortuna dominantur, ibi nihil esse potest certum, definitum, constans, ordinatum, denique nihil tale, quale cernimus esse in rebus naturalibus. Quocirca Aristoteles sub finem secundi libri Physicorum disertè docet, Naturam non fortuitò, sed certa via & ratione procedere & alicuius gratia operari. Iam verò si (vt aiunt)inter quascunque atomos interiacet vacuum, nullum corpus naturale esset continuum, aut contiguum, neque cohærerent innicem atomi: qua igitur ratione fit earum complexio & copulatio ?

### 270 DE ANTIQUIS PHILOSOPHIS

aut quomodo manent simul quamdiu res durat, aut quid est, quod atomos continet in officio, ve talem tamdiu posituram & ordinem conseruent? neque enim id referri potest ad vacuum, cum sit non ens. Argumenta verò Democriti & Epicuri de necessitate quidem vacui, dissoluuntur ab Arist.in 4. Phy. de indiuisione autem corporu in 1. lib. de Generatione. Atq, in singulis veterum opinionibus quid reprehensione dignum sit, adhuc exposumus. Reliquum est ve quid in omnibus illis desideretur, doceamus.

Vniuerse indicantur errata veterum Philosophorum: quibus tamen ignoscere, quin etiam gratias agere oportet.

RETER ea, quæ in veteribus Philosophis adhuc propriè & sigillatim repræhendimus, sunt alia quædam ipsorum errata, quæ nunc breuiter perstringemus. Primùm, nemo (Platonem excipio)agnouit materiam primam, cuius ignoratio fecit, vt antiqui nescientes occurrere quibusdam dubitationibus, de medio auferrét generationem, vt significat Arist.1. Phy. tex. 78. quamuis Auer. lib. 12. Metaphy. com. 8. scribat Democritum fuisse de propinquioribus in aspiciendo primam materiam, quod intelligendum est, comparatione eorum Philosophorum, qui fuerunt ante Democritum & Platonem. Etenim Plato in Timæo, copiose & aperte de ipsa loquitur, & secundum Aristotelem, maxime omnium naturam eius vidit, atque cognouit, vt iplomet Auerr. testatur 1. Phy. com. 79. Tùm ignorarut prinationem esse principium generationis & necessarium & dinersum à materia, vt quamuis non sit ens, nec maneat adueniéte forma, magnam tamen vim habeat, magnamque opem afferat ad inchoandam & promouendam generationem. Deinde, pauci attigerunt causam esticientem, sine qua tamen materia non magis sufficit ad procreandas res naturales, quàm lignum ad efficiédum lectum, vel aliud quoduis opus artis, citra operam artificis. Anaxagoras quidem vim & principatum caussa efficientis defert intellectui, attamen postea (quod exprobrat illi Socrates in Phædone & Arist. 1. Metaphys.) in declaranda generatione cuiusque rei naturalis, opera illius non vtitur, sed omnem vim agendi totamque efficientiam refert ad qualitates materiæ, rarum, & den sum: calidum, & frigidum. Vide Aristot. 2. Phy.75. & 2. libro de Generat. 52. Empedocles etiam inducit duas

caussa efficientes, litem, & amicitiam: sed eis tantummodò assignat vim congregandi, & segregandi: cæterorum autem motuú, & actionum, atque essectuú naturalium, quæ nam sit potestas & vis essiciés, nusquam ostendit. Præterea formam, & quod quid erat esse rei, cuius cognitio ad res definiendas & demonstrandas pernecessaria est, primum omnium subodoratum esse Democritum, non quod existimaret illam esse principium, sed quod ipsa re & veritate in id traheretur, auctor est Arist.1.lib.de partib. animal. cap.1. Postea Socrates in huius peruestigationem studiose & diligenter incubuit, sed is vim & rationem formæ negat positam esse in substătiis naturalibus, que percipiuntur sensibus, totamque attribuit substantiis quibusdam separatis, quas ipse vocat Ideas. Auerroes autem libro 2. Phy. com. 9. ait veteres putasse solam materiam, quæ est subiecta omnibus rebus, esse substantiam earum, neque distinxisse formam accidentalem à formis substantialibus; Aristoteles etiam 2. Phy. 22. & 1. Metaphy. & in 2.Phys. 75. de antiquis loquens qui videntur omnia referre in materiam, sic ait; Etenim etiam si aliam caussam quam materiam dicunt, tamen solum tangentes eam, valere sinunt. Postremo finem & bonum, cuius gratia natura facit omnia fua opera, & cuius ratio sicut in rebus artificiosis sic in naturalibus magnam vim habet, vel nemo vidit, vel quasi per nebulam vidit, vel nemo exposuit, aut numerauit in principiis, vel certè nemo nisi valde fabulose & ænigmatice huiusmodi caussam tradidit:vt veteres illi Theologi & Poëtæ, qui amorem, tanquàm Deum quendam & vnam de primis caussis inducunt. Veteres igitur, pauca verè, multa falsè, plurima superuacaneè, omnia inordinatè & obscure, nihil propemodum demonstratiue & scientifice tra diderunt. Itaque pulchrè scribit Aristoteles in fine primi Metaphysicæ, Philosophiam apud illos veteres fuisse tanquam infantem, & tunc primum quasi balbutiendo loqui copisse.

Cæterum idem Arist.in 2. Metaphysicæ tex. 2. auctor est, antiquis Philosophis, non modò si quid errarunt, esse condonandum, propterea quòd primi omnium ingressi sunt ad Philosophandum, sine ijs præsidiis & adiumentis, quibus posteri minime caruerunt, sed etiam agendas esse gratias, qui nos ad benè Philosophandum, & vehementer excitarunt & vtiliter exercuerunt. Verum præstat Aristotelis verba singularis in veteres Philosophos obseruantiæ & pietatis plena, hic adscribere. Sed non solum (inquit) illis agenda, sunt gratia, quorum opinionibus quis aquiescet, sed illis etiam qui superficie tenus dixerunt, conferunt enim aliquid etiam isti, habitum nanque nostrum exercuerunt : si enim Timothaus non fuisset , multum melodia nequaquam habuis- Praclara Asemus, si tamen Phrynis non extitisset, ne Timothæus quidem fuisset: simili ristotelusenmodo & de illu est qui de veritate asseruerunt, à quibusdam enim aliquas accepimus opiniones, quidam verò, vt hi fierent, caussa suerunt. De veterum igitur opinionibus, quæ pertinent ad principia rerú naturalium.

# DE ANTIQVIS PHILOSOPHIS

na Platonis de principijs rerum naturalium.

Cur non sit (vt aliquis tandem huic libro terminus & sins imponatur) ita sit à bec libro ex- nobis non(vt opinor)indiligenter, nec inepte disputatuin. De Plaposita doctri- tonis autem opinione mirum nemini videri debet, nihilà nobis hoc in libro dictum esse: nam cum de principiis rerum plurimæ atque grauissimæ quæstiones & controuersiæ sint inter Platonem & Aristotelem, nequaquam satis adhuc explicatæ, aliis quidem hos duos Philosophos non tebus, sed verbis tantum dislidere assirmantibus. aliis autem contendentibus cos inter se omnino discrepare, non debuit tanta quæstionum moles in hunc libellum intrudi, & opinio Platonis simul cum aliorum Philosophorum sententiis inuolui, & communi iudicio cognosci, sed satius fuit eam destinato in id libro aliquo, separatim explicari, & subtiliter ac propriè diiudicari.

#### FINIS LIBRI QUARTI.



DE



# DE MATERIA PRIMA

# ET PRIVATIONE.

LIBER QVINTVS.

XPOSITIS atque diiudicatis opinionibus veterum Philosophorum de principiis rerum naturalium, sequitur vt deinceps aperiamus sententiam & doctrinam Aristotelis de huiusmodi principiis, quam nos vero proximam esse arbitramur. Primum igitur quid Aristoteles de Principiis rerum naturalium vniuerse docuit, exponemus: tum de Materia prima copiosissi-

mè disputabimus: ad extremum nonnulla etia de Priuatione breuiter tractabimus. Sed vt omnes intelligant, quantus vir, iudicio ac testimonio totius antiquitatis, in omni genere doctrinæ suerit Aristoteles, & quòd eum nos merito, posthabitis ceteris Philosophis, sequi & imitari studemus, nonnihil hoc loco de eius laudibus, dicendum est.

De laudibus Aristotelis.

CAP. 1

RISTOTELES (Quem ego sanè puto non temere ita vocatum esse, quippe cum omnes pene disciplinas ad extremum optimumque sinem perduxerit) suit natione Græcus, non modo singulare decus Græciæ, sed eximium orbis terræ ornamentus patria Stagirita, quam vrbem cæteroquin per se obscuram & ignobilem & penè dirutam ac euersam, Philippus Macedonum Rex (vt ait Plutarchus in Alexandro) vel vt scribit Plinius libro. 7. capite 29. Alexander Magnus Aristoteli gratificaturus, instaurari & ornari iussit: Gentilis eius, Æsculapius Medicinæ apud Ethnicos Deus, memoratur. Platone per viginti annos preceptore vsus est, à quo més Gymnasij sui solebat appellari; Disciplinam eius meliorem amplioremq; reddidit, & tanquam bonus hæres patrimoniú acceptum, non modo conservauit, sed purgarum, atque perpolitum multò maximè ampli-

### 274 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

ficauit:Ingenij acumine inferior nullo, grauitate iudicij parem habens neminem: varietate scriptorum & præstantia, vberior cunctis atque illustrior. Floruit nobilitate discipulorum, in quibus vnus fuit Alexander Rex Macedonum, quem Philippus pater, gaudere se dixit(vt refert Gellius lib.9.cap.3.)non tá quòd eum genuisser, qnàm quòd eo tempore eum nasci contigisset, quo posset ab Aristotele imbui optimis præceptis institutisque Philosophiæ. Tantum verò magistro suo Alexander tribuebat, vt ei diceret se non minus debere, quam parenti, cum ab hoc viuendi, ab illo benè viuendi rationem accepisser. Alter eius auditor Theophrastus extitit, qui singulari doctrinæ, quam ex illo hauserat, tantam dicendi suauitatem adiunxit, vt cum antea diceretur Tyrtamus, eum Aristoteles propter diuinitaté quandam orationis, Theophrastum appellauerit. Fuit Aristoteles auctor, & princeps discipling Peripatetica, que longe preferenda est aliis sectis Philosophorum: non solum quia est propior veritati, & ab errorum fordibus purior atque remotior, sed quia est vberior, ornatior, neruolior, magisque accommodata ad erudiendos homines, vitamque ciuilem instruendam. Verum de laudibus doctrinæ Peripatericæ multa funt apud Ciceronem in quinto libro de finibus eleganter & copiosè conscripta. Hæc doctrina multos annos olim iacuit inculta, & deserta, vel iniuria temporum vel hominum indiligentia: sed statim vt splendor eius mortalibus affulsit, rapuit ad se omnium animos, studiáque conuertit. Etenim ab Alexandro Aphrodisao, qui primus dicitur adiutus Sosigenis magistri sui opera, luce attulisse ad intelligendum & interprætandum Aristotelem, vsque ad hunc diem, ita exculta, & illustrata fuit commentariis eorum qui ad explanandum Aristotelem, maxima ingenia, summa studia, acerrima iudicia; multarumque rerum copiam & scientiam attulerunt : vt rejectis aliis Philosophis, vnus iamdiu floreat,& regnet Aristoteles: vnus cunctis penè hominibus sit in honore, & delitiis: vnum denique hunc ceu ducem & auctorem sequantur, quicunque se ad Philosophiæ bonarúmque artium studia dediderunt.

Huius igitur viri, quem admirata est antiquitas, posteritas verd

etiam venerata, & (vt Lucretij verbis vtar,)

Qui genus humanum ingenio superauit, & omneis. Prastinxit stellas exortus vii athereus sol.

Huius inquam viri præstantiam, virtutésque laudando consequivelle, simile est, vt si quis vellet aut Oceanum exhaurire, aut stellas cæli dinumerare, em mundi totius magnitudinem manibus suis metiri. Sed ne ingrati animi nobis crimini detur. quòd eius viri laudes taciti prætereamus, cui tantum debemus, quicunque Philosophiam.

colimus, volui breuiter ascribere hic ea, quæ de Aristotele, viri aucto-

ritate doctrinaque præstantes, memoriæ prodiderunt.

Cicero quodam loco ita scribit. Sed quis omnium doctior? quis acutior? Law Ariftoquis in rebus vel inueniendis, vel iudicandis acrior Aristotele suit? Et alibi. telis ex Cico-Cum omnis, inquit, ratio diligens disserendi duas habeat partes, unam inueniendi, alteram indicandi, verinfque princeps, ve mini quidem videtur, Aristoteles fut. Multis item in locis, appellat eum virum diuino ingenio, excellentem subtilitate & copia, longè omnibus, vno excepto Platone, præstantem & scientia, & diligentia, & quem ipse maximè omnium admiretur. Sed quia multi qui non Aristotelem Græcum, sed barbaras, sordidásque Latinorum interprætum versiones eius legunt, solent in eo reprehendere ieiunitatem, asperitatem, obscuritatémque orationis, audiant hi Ciceronem optimum dicendi iudicem atque magistrum, ita de eo scribentem. Cum tuns iste Stoicus sapiens syllabatim ista dixerit, veniet slumen orationis aureum fundens Aristoteles, qui illum desipere dicat, & c. Et alio loco. A libris Aristotelis te obscuritas reiecit : rhetor autem ille magnus (vt opinor) Aristotelica se ignorare respondit, quod quidem minime sum admiratus, eum Philosophum Rhetori non esse cognitum, qui ab ipsis Philosophu, prater admodum paucos, ignoretur, quibus eo minus ignoscendumest; quod non modo rebus his qua ab illo dicta, or inventa sunt, allici debuerunt, sed dicendi quoque incredibili quadam tum copia, tum etiam suavitate.

Plinius de Aristotele, à quo magnam partem mutuatus est earum Ex Plinio, rerum, quarum tam locupletem, & nobilem texuit historiam, hoc modo scribit lib.8.cap.16. Aristoteles diversa tradit, vir, quem in his magna secuturus ex parte prafandum reor, Alexandro Magno rege inflammato cupidine animalium naturas no scendi, delegataque hac commentatione Aristoteli summo in omni doctrina viro, aliquot millia hominum in totius Asia Gracia 🛊 tractu parere iussa,omnium quos venatus aucupia,piscatúsque alebant, quibus q viuaria armenta aluearia, piscina, auiaria in cura erant, nequid vsquam genitu ignoraretur ab eo; quos percontando, quinquaginta ferme volumina illa praclara de animalibus condidir. Idem alio in loco appellat Aristotelem virum immensæ subtilitatis. Alexander Aphrodisæus (vt refert Auerroes in lib. 12. Metaphys.commento 18.) inquit disciplinam Aristotelis esse Ex Alexan? longe minoris ambiguitatis, & magis remotam ab errore & repu-dro Aphro-

gnantia, quàm aliorum Philosophorum: quocirca hanc vnam viam difeo. esse ingrediendam his, qui ad sapientiam student peruenire.

Themistius (sine is fuerit Simplicius qui conscripsit illud proœmiú ExThemisio in lib. Phy. Aristotelis.) magnam sanè laudem tribuit Aristoteli, nam conferens eum cum aliis Philosophis sic ait. Genus Philosophandi Aristotelis differe à cateris, quaterns obscuritates, & scirpos illorum transtulit in perspicuam, O propriam expositionem, O vim praterea probationibus O

Digitized by Google

#### 176 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

fyllogismis adiècit. A Platone autem eo videtur dissenssse, quòd demonstrationes apertius, illustrius que inducit, or quòd earum principia à sensu, or ab emdentibus rationibus sumit. Ab omnibus praterea simul in eo dissidet, quod partes omnes Philosophia naturalis vsque ad singularia euclutas ac resolutas reliquit. Non est dissimile quod ait Simplicius in procemio suo super Categorias Aristotelis, vbi verba facit de genere commentationis Aristotelicæ, quem locum studio breuitatis non apponam.

Ex Auerroe;

Sed quid ego dicam de Auerroe? Mihi quidem videtur is, non habere Aristotelem tanquam vnum aliquem mortalium, sed veluti Deum quendam Philosophorum colere, atque venerari. Longum esset colligere omnes sententias eius, quæ ad laudationem Aristotelis pertinent: nos paucis in præsentia contenti erimus. In procemio suo Physico ita scribit. Aristoteles tres scientias inuenit, Logicam, naturalem, & divinam: & nullus error inventus est vsque ad hoc tempus, quid est mille of quingentorum annorum: of talem esse in uno individuo, potiwest miraculosum, quam humanum. Idem in tertio de Anima commento 14. Aristoteles (inquit) fuit regula & exemplar, quod natura inuenitad demonfrandam vltimam perfectionem humanam in materys. Idem in primo de Generatione animalium sic ait. Laudemus Deum, qui separaust hunc viru ab alys in perfectione, or appropriatite i ultimam dignitatem humanam, quan nullus homo potest in ulla atate attingere. Idem in libro destructionum disputatione tertia in solutione dubitationis 13. ita scribit. Anstetelis doctrina est summa veritas, quoniam eius intellectus fuet sinis humani intellectus, quare bene dicitur de illo quod ipse fuit creatus & datus nobis dium prouidentia, vi non ignoremus po sibilia sciri. Et alio quodam loco inquit, Aristotelem suisse principem, per quem persiciuntur omnes sapientes, qui succui post eum, licet differant inter se in intelligendo verba eius, & in eo quod sequitur ex eu. Hæc Auerroes. Si cui autem videtur Auerroes in laudando Aristotele nimius suisse, & transuisse fines veritatis, is sciat meille assentiri, nec me posuisse hæc loca, quòd putem tantum esse tribuendum Aristoteli, aut quòd existimem eum nusquam offendisse, & ab omni errore vacasse. Icio enim eum & ignorasse multa, & in plurimis grauissimisque Philosophiæ quæstionibus, vel hæsitauisse, vel à vero etiam aberrasse: Sed vt ostenderem, quanta in laude, ac honore nomen & doctrina eius apud clarissimos quosque viros omnibus seculis extitisset. Hunc igitur tantum virum, quem ego constitui in huius operis molitione sequi& imitari, libet nunc iisdem versibus præ fari, quibus Epicurum suum, minus profecto vere ac digne, Lucretius libro tertio affatus est.

> E tenebru tantu tam clarum extollere lumen Qui primus potuisti, illustrans commoda vita,

Te sequer è Graia gentis decus, inque tuis nuns Fixa pedum pono presis vestigia signis. Non ita certandi cupidus, quam propter amorem Quod te imitari auco. Quid enim contendat hirundo Cycnis?aut quid nam tremulis facere artubus hadi. Consimile in cursu possint, ac fortis equi vis? Tu pater es rerum inuentor, tu patria nobis Suppeditas pracepta, tuis ex inclyte chartis · Floriferis, ut apes, in saltibus, omnia libant: Omnia nos itidem depascimur aurea dicta, Aurea perpetua semper dignissima vita.

Qua Aristoteles de principijs rerum naturalium, & quibus locis scripta reliquerit.

E principiis rerum naturalium vniuerse quidem hec fere do- De principiis cuit Aristoteles. Primò, principia oportet esse contraria, pri- in communi. mo Phylicorum textu 41. Secundò, quòd non possit esse tantummodò vnum principium. Tertio quòd non possint esse infinita, tex.50.Quartò quòd præter duo principia contraria, opus sit tertio, quod illorum duotum sit ranquam subiectum & materia, textu st. Quintò principia neque esse plura, neque pauciora quàm tria, hoc est Materiam, Formam, & Privationem, textu 56. Sextò, ex his tribus principiis duo esse per se caussas eius quod sit, nimirum materiam & formam, tertium videlicet priuationem, esse per accidens, textu 66. Septimò, principia quodammodo esse duo, quodammodo autem tria:nam principia per se,ac re diuersa, sunt duo, Materia, & Forma: simpliciter autem, principia sunt tria, Materia, Forma, & Priuatio, textu 67.

De singulis autem principiis speciatim ac propriè, hæc tradidit:ac de Materia quidem, primum hæc. Primo Materiam non esse scibilé, nisi per analogiam ad Materiam rerum artificialium, primo Physico. rum textu 69. Secundò Materiam per se ignoram esse, & cognosci negatione, libro 7. Metaph. tex.35. & libro decimo textu 24. Tertiò, quod Materia non est ens sicut hoc aliquid, primo Physicorum textu 69. Quartò, cognita natura Materiæ soluit omnem antiquorum ignorantiam & dubitationes, lib.1. Physicorú textu 78. Quintò, Materiam per se esse ens, & prope substantiam 1. Phys. tex. 79. Sextò, Ma teriam etiam post generationem manentem vnà cu forma, esse caussam corum quæ fiunt, tanquam matrem 1. Phys. textu 80. Septimo,

#### 278 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

Materia expetit formam sicut turpe-pulchrum: & fæmina virum, r. Phyl. textu 81. Octauò Materiam per le, ac lecundum potentiam suá esse ingenerabilem, & incorruptibilem 1. Phys. textu 82. Nond, Materiam esse primum subjectu ex quo inexistente res fiunt, & in quod vltimum corrumpuntur: ibidem. Decimò Materiam per se, neque quid, neque quantum esse, neque aliquid aliorum quibus ens determinatur, neque etiam negationes horum; septimo libro Metaphysicorum textu 8. Vndecimò, cuncta quæ transmutantur, habere materiam, lib. 12. Metaphysicorum textu 10. Duodecimò Materiam esse caussam cur aliquid sit possibile esse, & non esse: libro septimo Metaphysicorum textu 22.8 primo de Cælo textu 136. Decimotertiò in corporibus æternis & incorruptibilibus esse quidem Materiam, sed diuersam à materia rerum sublunarium: lib. octauo Metaphysicorum textu 12.& libro duodecimo textu 10. Decimoquartò Materiam primam per se non esse separabilem, & semper cum contrarietate existere: secundo libro de Generatione textu 6. Decimoquintò impossibile est materiam habenti non existere aliqualiter contranú: in libro de longitudine, & breuitate vitæ, cap. 2. Decimosextò ex nó ente simpliciter impossibile est fieri aliquid; sed ex eo quod partim est non ens, partim ens, posse fieri, cuiusmodi est materia que non est id quod generatur actu, sed potestate, & habet adiunctam privationem propter quam est non ens:primo Physicorum 75.& 78.Decimoseptimo, Intelligentias æternas esse & prorsus immobiles quia funt sine Materia: libro duodecimo Metaphysicorum textu 30.quali nihil habens Materiam, talem nimirum, qualis est in rebus sublunaribus, possit esse æternum.

De Forms.

De Forma hæc tradit variis locis. Primò. Formam esse rationem exemplar & quod quid erat esse reisecundo Physicorum textu 28. Secundò. Formam præsentia & absentia sua sufficere ad faciendam transmutationem: primo Physicorum 68. Tertiò. Formam esse quid piam diuinum, bonum & appetibile 1. Phys. textu 81. Quartò. Vnumquodque est, & denominatur simpliciter tale, non propter materiá sed propter formam: secundo Physicorum textu 11. Quintò. Forma naturalis non est separabilis nisi secundum rationem tantùm, & est magis natura, quam materia lib. 2. Phys. textu 12. Sextò. Forma & sinis in naturalibus idem sunt 2. Phys. textu 170. Septimò. Forma est caussa Materiæ sed non contrà: quare magis hæc quàm illa Physico consideranda est: lib. 2. Phys. textu 91. Octauò. Formam esse prius & magis ens, quàm materiam, & compositum: libro 7. Metaphysicoru textu 7. Nonò. Substantia, quæ est secundum formam, est sicut numerus, hoc est consistit in indiussibili, nec suscipit magis & minus.

lib.8. Metaphysicorum, textu 10. Decimo. Præsente forma, quæ vocatur habitus, & finis, seu terminus, cessat generatio, & motus libr. 1. de Generatione textu ss. Vndecimo. Physico agendum esse de formis corruptibilibus & inseperabilibus à Materia, de seperabilibus autem à Materia tractandum esse à Metaphysico, primo libro Physicorum 83. secundo Physic. 26. & 6. Metaphy. 2.

De prinatione docet hæc. Primo. Prinatio non manet re facta: pri- De Prinatio mo Physicorum textu 59.860. Secundo. Prinatio est principium ". per accidens, & est quasi accidens Materiæ 1. Phys. textu 66. Tertio. Prinatio re vel numero, non differt à Materia, sed tantum ratione vel secundum esse 1. Phys. tex. 67. & 79. Quarto. Privatio per se est non ens 1. Phys. textu 75. & 79. Quinto. Privatio, ad maleficium ipsius intendenti intellectum, videbitur penitus non esse, & esse caussa corruptionis rerum, potius quam generationis: quanquam ipla vtriusq; sanè, diuersa tamen ratione caussa est 1. Phys. textu 80. Sexto. Priuatio non expetit formam quia est illi contraria 1. Phys. textu 81. Septimo.Materia est generabilis & corruptibilis non secundum se, sed ob prinationem, quæ in ea est textu 82. Octavo. Prinatio est quodammodo forma; lib.2. Physitextu 15. Hæc feré Aristoteles de principiis rerum naturalium. Deinceps de Materia disseramus: ac primo varia eius nomina & appellationes apud Philosophos vsitatas, exponamus.

> De varys significationibus & vocabulus Materia apud Philosophos vistatis.

#### CAP. 111.

VONIAM Aristoteles primo libro de Cælo text. 110. præcipit, si vox eius rei de qua disserédum est, multiplex fuerit, eam nes Materie, primùm distinguendam esse, explicando fignificationes eius; postea ponendum & constituendum esse, qua significatione vsurpanda sit:Idcirco cum variæ sint acceptiones & vocabula Materiæ, de qua hoc libro agendum est, libet ante omnia, huiusmodi signisicationes & vocabula explanare. Primum, Materia triplex est, vna alterationis tantum, ex qua mutata nec permanente res efficitur, sic alimentum viuentis, & ligna ignis materiam dicimus: Altera copofitionis tantum, ex qua manente nec alterata res fit, quo modo literæ sunt materia syllabarum, & lapides domus: Tertia vtriusque, ex qua nimirum & manente, & tamen aliquo modo alterata res fit, sic affecta sunt miscibilia ad mixtu, vt patet in Oxymelle. vide hanc distinctionem apud Auerroem, secundo lib. Phys.com. 31. Deinde materia, ſ iii j

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

alia est prima, alia secunda: illa per se est simplex, informis, & capax arque receptaculum omnium formarum: hac habet formam, & est composita; sed dicitur materia, comparatione posterioris, & perfectioris formz, cui subiicitur, & quam in se recipit : sic elementa sunt materia mixti, & partes similares dissimilarium, & corpus organicu animæ. Amplius Materia, alia est ex qua res fit, vt lapides domus, alia in qua res inhærer, sic substătia est materia, vel potius subiectum accidentium, vt significat Aristoteles lib. 8. Metaphysicæ tex. 12. alia circa quam, qua ratione patiens agentis, & mobile mouentis materiam esse dicimus atque hinc nomen materiæ translatum est ad artes & di sciplinas, quarum materiam appellamus, id, circa cuius cotemplationem. & tractationem versantur: & Aristoteles primo Meteor.cap. 2. hunc mundum inferiorem inquit esse quasi materiam, quæ agitatur, formatur, & regitur à corporibus cælestibus. Postremò, alia est materia proxima alia remota:lib.9.Metaphy.tex.12.proxima est ex qua immediate, & sine alia mutatione sui potest fieri id, cuius materia dicitur, veluti lignum & æs sunt materia proxima statuæ, quoniam ex illis immediate potest fieri statua; terra verò vel aqua non sunt mate ria proxima statuæ, sed remota, quoniam necesse est prius terram comutari in lignum vel æs, quam vt ex ipsa possit confici statua: quamobrem cum quid dicitur esse in potentia tale, propriè id conuenit materiæ proximæ non remotæ:non enim dicimus terram esse poté tia hominem, sed semen, vel menterua. Omittimus hic divisionem Materiæ in sensibilem,& intelligibilem:secundum quam Mathematici dicuntur considerare non materiam sensibilem, sed intelligibile, vt docet Aristoteles lib.7. Metaphy.tex.35. & item illam divisionem materiæ, in essentialem, & integralem, seu quantitatiu am; secundum quam corpus est materia essentialis homini, caput autem, brachia, thorax, crura, funt materia integralis ipfius corporis.

Varia Materiavocabula.

Apud Peripateticos tria funt vocabula Materiæ: vnum, Materia, alterum Subiectum, tertium Elementum: differentiam inter materia, & subjectum tradit Themistius & confirmat testimonio Boethi, primo Phyl. super textú 61. materia enim dicitur ratione formæ futuræ ad quam est in potentia, subiectum autem ratione formæ præsentis, Quidinter quam sustinet: sed præstat ita distinguere, vt materia dicatur ratione Materiam & formæ substantialis siue futuræ, siue præsentis; subiectú ratione sormæ accidentariæ, vel motuum, aut transmutationum; nam neg; accidentia proprie habent materiam, sed subiectum, vt est in 8. Metaph. textu 12. neque forma substantialis est in subiecto, ve præclare docet Alexander primo libro naturalium quæstionum capite 17. & traditur ab'Aristotele in categoria substantie cum ait commune esse

subicetu inserfit.

omni substantiæ in subiecto non esse. Apud Platonicos, ve videre est in Timzo, appellatur marse yès id est, omnia habens, conceptaculum, gremium, sinus, locus formarum, mater, & nutrix. Apud Arabicos scriptores, origo, massa, sylua, seminarium nuncupatur. Vide Albertum Magnum primo Phyltractatu vltimo capite 12.

> An sit necessaria Materia in rebus naturalibus. CAP. IIII.

E Materia quatuor illæ quæstiones, an sit, quid sit, qualis sit, Probatur se-& propter quid sit, explicanda sunt. Ac primum materiam prem ratioeste, & necessariam este in rebus naturalibus, facile ostendi nibus matepotest his rationibus. Primò quia ex nihilo nihil sieri potest, & om- riam essenene quod fit, ex aliquo & ab aliquo & aliquid fit, imo non quodlibet potest fieri ex quolibet, sed ex certo & definito subiecto. Deinde, omnis transmutatio per se fit ex opposito ad oppositum, siue illud oppolitum fit prinatio, fine contrarium; at vtrunque horum necelfariò requirit aliquod subicetum, in quo insit: & cum in transmutatione verbi gratia caloris in frigus, ipsum frigus non recipiat in se calorem, neque fiat calidum (non enim vnum contrarium accipit & fouet alterum contrarium; sed potius illud à se expellit, & corrumpere conatur) necessarium est aliquod tertium, medium inter calorem, & frigus, vtriusque capax, & vicissim particeps. Hanc ratione m potissimű vsurpat & inculcat Aristoteles, vt videre licet primo Phys. 51.víque ad 54.& octavo Metaphyl.text.4.& libro 12.text.7.Postea, si ad productiones rerum non esset opus subjectum aliquod, ergo quælibet productio fieri posset in instanti, & sine dispositionibus vllis antegredientibus, quod experientia docet esse falsum; nam generationes Physica vt arborum, & animalium non subitò sed paulatim certis definitisque temporibus perficiuntur; idque propterea euenit, quòd materia paulatim ab agéte naturali præparatur & idonea fit ad accipiendam formam fubstantialem. Ad hæc, facta indu-Ctione per omnes transmurationes conspicuum erit, semper esse necessarium aliquod subiectum; vt patet contemplanti transmutationes artificiales, naturales, accidentales, & substantiales tam viuentium: quæ fiunt ex semine, quam mixtorum, quæ ex elementis, & ipforum elemétorum, quorum semper vnum fit ex alio; nec vllam mutationem fine subjecto fieri posse, adhuc probauit experientia. Præterea, omnis transmutatio est actio, actio nequit esse sine agente, nec agens fine patiente, cum fint relativa, ergo in omni transmutatione est necessarium aliquod subiectum paties: & cum generatio non six

actio immanens in generante, alioqui ipsum generans generaretur, quasi simul esset es non esset, nam quatenus generat, iam est, quatenus generatur, non est; oportet eam esse actionem transcuntem in liquod subiectum. Quid plura?omnis transmutatio, tum quoniam est accidens quodpiam, tum quia est motus, qui definitur actus entis in potentia, en non est in mouente, sed in mobili, necessariò indiget subiecto. Adhæc, si non est necessaria materia, ergo vel iampridem cessasses en inilo esse cum omnes formæ Physicæ sint corruptibiles: vel ex nihilo esse es resici possent, cui positioni consequentia sunt plurima, es grauissima incommoda, quæ plurimis e dissertissimis verbis persequitur Lucretius primo lib. nam cur non quodlibet agens æqualiter e indisferenter agit in quamlibet rem, si ad agendum no est opus materia? imò qui tollit materiam vnà quoque tollit omnem actionem, omnémque potétiam actiuam, vtpotè quæ sine patiente constare nequeant.

Esse autem necessario ponendam aliquam materiam primam, perspicuum & certum sieri potest ex eo, quòd si non daretur prima materia neque essent aliæ materiæ; nam posteriores materiæ sustentatur à prioribus; & nisi detur prima; essent in re naturali infinitæ materiæ; quare etiam infinitæ formæ; & nullum esser corpus simplex; & cum quælibet forma addat rei aliquem gradum persectionis, & præbeat aliquam operationem, res naturales haberent infinitas persectiones & actiones. Immo non est propriè alia materia nisi prima, nam quæ sunt præter materiam primam, sunt sormæ, quarum priores & impersectiores dicuntur materia posteriorú & persectiorum: aut certè sunt composita quæ sormantur & persiciuntur à formis. Itaque nomen & ratio materiæ præcipuè conuenit materiæ primæ ipsa enim maximè subilicitur contrariis eaque vicissim reiicit & abilicit, ipsa est ex qua omnes res naturales cossitiuuntur & constant.manifestum igitur est materiam præsertim primam, esse maximè neces-

De Creatione.

fariam.

CAP. v.

I c locus nos admonet, vt priùs quàm progrediamut ad enodandas alias quæstiones quæ de Materia prima propositæ sunt, nonnihil dicamus de creatione. Etenim quæ præpræcedenti capite posita sunt, ea videntur sunditùs tollere creationem. Si enim materia necessaria est ad cuius sibet rei productionem, ergo non potest quicquam ex nihilo essic; cui necessariò consequés est, nulla esse creationem. At Theologia Christiana, cui nullus error

nullúmque mendacium subesse potest, pro vero & certo docet, non modò possibilem esse creationem, sed ca pleruque visum esse Deum in rebus procreandis. Quare vt hunc etiam locum in philosophia illustremus, videamus primum quid sit creatio; tum an ea concedi & admitti queat secundum Aristotelis doctrinam: ad extremum an creationem esse possibilem, lumine naturæ cognosci possit & manifestis arque necessaris rationibus demonstrari.

Quinque fuerunt opiniones de generatione rerum. Vna, nullam esse generationem; eorum videlicet qui faciebant omnia esse vnum Philosophoris ens immobile; quam sententiam Aristoteles attribuit Parmenidi & opiniones de Melisso: Altera, nihil de nouò generari; sed generationem nihil aliud tione. esse, quàm segregationem quandam & manifestationem eorum, que priùs erant permixta & abscondita: quæ sententia fuit Anaxagoræ: Terria (quam perhibent fuisse Auicennæ) formas naturales ex nihilo creari à quadam intelligentia, quæ præsidens huic mundo inferiori, producit omnes formas, intelligibiles, sensibiles, & Physicas: itaque agentia particularia tantùm disponere materiam ad recipiendas huiulmodi formas: Quarta, Aristotelis qui sensit omnes formas naturales & mortales produci ex materia, ab agentibus particularibus, & eidem esse agens disponens materiam, & inducens formam: vide Auerroem septimo Metaphys. Comment. 31. & duodecimo lib. Metaphys. Comment. 18. Quinta, nostrorum Theologorum; qui distinguunt res quæ producuntur, in res materiales & immateriales; & rerum materialium productionem, in primam quæ initio simul cum molitione mundi à Deo facta est, & eam quæ post cosecuta est, quasi per propagationem; & item potentiam Dei in absolutam & infinitam, atque in ordinariam & quæ ad caussas secundas naturales temperata & accommodata est. His positis, conuenienter iis quæ in sacris literis scripta sunt, affirmant, res immateriales creari à Deo, siquidem non possunt ex materia effici; tum aiunt primam rerum materialium productionem fuisse ex nihilo: cum enim simul cum ipsis rebus producta fuerit materia, non præcesserat aliquid ex quo cen subiecto, tales res fieri possent; at cæteras productiones earú rerum, quæ sunt veluti propagationes illius primæ productionis, docent fieri ex materia, ab agentibus naturalibus secundum legem ordinariam: secundum potentiam autem Dei absolutam, etiam nunc posse creari ex nihilo, propterea quòd Deus sit agens liberum infinitæ virtutis, & potens immediate, aè per se facere, quicquid fecit per caussas secundas. Hæc Theologi de procreatione rerum & necessitate materiæ, grauissimè verisimé que philosophantur. Sed his expositis notionem creationis euoluamus, atque illustremus.

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE 284

Sex res necesfariò concurrere ad gene-TALIONE TETUTO naturalium.

Aperiamus igitur quid sit creatio: cuius vis, & natura faciliùs per-' spici poterit, si eam conferamus cum generatione: in qua sex potissimum res cernuntur: Prima est, subiectum seu materia, è cuius potentia forma naturalis per generationem quasi extenditur, & producitur ad actum: neq; enim generatio Physica sine subiecto & materia constare potest. Secunda est, terminus à quo, qui est prinatio, hoc est negatio formæ in subiecto apto : homo enim generatur ex semine, quod non est homo, sed aptum est fieri hominem. Tertia est, terminus ad qué, qui est res corporea, materialis, corruptibilis: nam in generationibus omnino Physicis & rerum materialium, de quibus in præsentia loquimur, termini ad quos terminantur generationes, sunt formæ substantiales corporum naturalium, corporeæ & mortales. Quarta est motus qui est veluti genus ipsius generationis, & generatio est quædam actio transiens in subiectum, & successive fit propter dispositiones, quas necessariò prærequirit. Quinta, generatio requirit tempus, & locum: tempus, quoniam est motus, cuius mensura est tempus: locum quoniam fit ex alio corpore quod est in loco: & quia id, quod generatur est corporeum, & mobile localiter cum sit res naturalis. Sexta, generatio fit à caussa particulari, & vniuersali, neque enim sufficeret vniuersalis, vti est cælum, vel etiam intelligentia quæuis præter Deum, cum sit per se indisferens & indeterminata ad productionem huius vel illius effectus particularis, no que sola particularis causa sufficeret, cum hæc non moueat nisi mota ab vniuersali caussa, & id manifeste comprobat experiétia: Sol enim & homo, vt inquit Aristoteles, generant hominem. Si hoc autem in generatione hominis fieri oportet, quantò magis in procreatione aliarum rerum naturalium idem fieri necesse est? hæc sunt in generatione naturali: at in creatione nihil horum reperitur; cum enim fiat Due res ex. ex nihilo, neque habebit pro subiecto vllam materiam, neque pro termino à quo prinationem que supponit subjectum, neque erit motus, cum is sit actus alicuius mobilis, neque actio erit transiens, ac proinde non fiet in tempore; neque potest creatio fieri à caussis secundis, sed tantum immediate à caussa prima; tum quia caussæ secudæ non possunt operari nisi per motum, qui subiecto indiget, quod abest creationi; tum etiam quia cum inter nihil & ens sit infinita distantia, vipote inter que nulla sit proportio; creatio que procedit ex nihilo ad ens, requirit in agente infinită virtutem, quæ infinitas aut nulla est in rebus, aut certe tantum in primo agente esse potest. Iam verò terminus creationis per se, est res immaterialis, & incorruptibilis (loquor de termino creationis qui non potest alia ratione produci, quam per creationem) quæ res sicut non sit ex materia ita non dependet

creatione.

dependet à materia, ac proinde non habet contratium: & quoniam omnis mutatio Phylica versatur in materia (cuncta enim, quæ transmutantur, materiam habent, vt est in duodecimo Metaphys.tex.10.) necesse est quæ creantur ex nihilo, ea libera esse ab interitu: qui non cadit in res materia carentes. quamquam possit etiam creari res materialis non tantum ratione formæ, vt fit in generatione, sed ratione totius compositi: hoc est formæ simul & materiæ, quod tamen Aristoteles non videtur cognouisse, nam licet Aristoteles septimo, & duodecimo libro Metaphy f. affirmet in generatione naturali non produci formam solam sed compositum: non vult tamé illis verbis fignificare produci simul materiam, & formá, cum ipse asserat in fine primi lib. Physici, materiam esse ingenerabilem & incorruptibilem: Quid su neque innuit produci aliquam entitatem tertiam, re diuersam à partibus, vt alio loco disputabitur à nobis: Sed vult indicare formam produci fornon produci per solitariam, & seorsim à materia, & postea copulari mã, sed comcum materia, sed eam produci ex materia, in materia, & cum materia Positium. copulatam, & ab ea inseparabilem; & quoniam nihil aliud est compolitum, quam copulatum & coniunctum ex forma & materia, idcirco agens naturale producendo formam copulatam cum materia, dicitur producere compositum. Atque hoc perspicuis verbis docet Aristoteles in 7. Metaphys. text. 27.

Ex his autem, quæ dicta sunt potest confici definitio creationis ad Definitio hunc modum, Creatio est productio rei immaterialis & incorruptibilis ex ni- Creationia bilo, qua immediate fit à Deo. In qua definitione illa vox productio non significat aliquam actionem, vel mutationem distinctam à creante & à re creata, alioquin indigeret subiecto, in quo reciperetur, & circaquod versaretur sed est ipsamet res creata, prout de non ente simpliciter transa ad ens:vnde relatio, quæ est inter creantem, & rem creatam, ratione creantis est relatio rationis, quia nihil reale nouum ponit in creante, sed solam denominationem extrinsecam ab eo quod creatur; dicitur enim creans, no per aliquam nouam actionem, quam nunc exercet, & priùs non exercebat, sed quia creatur de nouo aliquid ab co.ratione autem rei creatæ, est relatio realis: etenim creare, est Deum velle rem ex nihilo tunc esse, cum incipit esse; Deum conseruare, est velle rem permanere in esse accepto; ré creari est de nouo incipere esse non ex subiecto, & dependenter à Deo. An verò relatio quam creatio ponit in creatura ad Deum, sit trascendentalis, non re, sed formaliter tantum differens à substantia creaturæ, vt vult Scotus secundo Sententiarum distinctione prima: an verò sit realiter distincta, vt volunt Thomistæ, hoc est Capreolus secundo Sentent. distinct.prima, Caietanus in prima parte quast. 45. super artic.3, Fer-

#### 186 DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

rariensis secundo lib.contra Gentes super cap. 28. non est huius loci explicare, ne nimis minuta, & superuacanea consectando, longiores simus, quàm par est: satis hoc sit, nobis magis probari Scoti sententiam. Postea illa vox, Ex minio no significat subiectu: qui potest enim quod est nihil, esse subiectum vllius rei? neque significat ordine temporis, vt necessarium sit quod creatur, priùs suisse nihil; Sed tantum indicat negationem subiecti, vt sensus sit, creationem sieri ex nihilo, hoc est non ex aliquo subiecto vel materia: vide Simpliciú in digressione, quam facit octauo Phys. super text. 9. Sequitur vltima pars definitionis, Qua immediate sit à Deo, quod, quia magnam habet dubitationem, enucleate declarandum est.

An vis creandi in solo Dee insit, ita vt nulli creatura communicari queat.

VONIAM in definitione creationis positum est, eam proximè fieri à Deo, posset in dubium vocari, an vis creandi ita sit propria Dei, vt cum nulla re alia communicari queat: qua de re, licet multa subtiliter disputentur à Theologis in secundo lib. sentent.nos tamen & quod sentimus, & quod satis sit ad id de quo agimus, paucis exponemus. Duæ sunt, inter se pugnantes Theologorum sententiæ:vna est D. Thomæ, prima q.45. art. 5. & 2. libro contra Gentes cap. 21. & in 2. Sentent. dist. 1. q. 1. art. 3. & Ægidij Romani in quolibeto q.1. Henrici de Gandauo in quolibeto quarto q.vltima, & Stoici in quarto Sent.dist.1.q.1, qui aiunt nullă rem aliam à Deo, posse creare quicquam. Scotus eam sententiam probat his rationibus. Aut ea res seu creatura, quæ ponitur creare, est immaterialis, aut materialis; si immaterialis vt intelligentia, aut creat per actionem quampiam transeuntem, & hoc non, quia talis actio eget subiecto, quod nullum est in creatione: aut per actionem immanentem cuiusmodi est intelligere & velle: sed hoc non potest dici; tum quia solum intelligere & velle Angeli non potest esse tantæ esticacitatis, vt ad voluntatem Angeli, ex nihilo res quæ sunt extra Angelu, ab eo multum differentes, momento existant: nisi fortasse ex divino aliquo pacto & voluntario Dei concursu, ita vt voluntarie constituerit Deus, cum Angelus quispiam cogitat aut vult creatione alicuius rei, continuò eam rem, vi & potestate sua infinita creare: id quod ab eo per Prophetas & Apostolos ededo miracula, non semel factum est: Tum etia quia intellectio & volitio Angeli sunt accidentia quæ non posfunt separari à subiecto, quamobrem illorum vi & efficiétia non porest vlla substantia creari ex nihilo, hoc est produci ex non subiecto,

Rationes Scoti Sin autem ea res, quæ ponitur creare, sit materialis, duabus rationibus conuincitur, id non posse præstare: primum quia nulla res materialis potest quicquam efficere nisi per actionem transeuntem, & mutationem Physicam, cui exercende opus est subiecto; deinde quia in re materiali, principium productiuum, est forma materialis, in esse coperari dependens à subiecto; quare actio vel productio ab ea proficiscens, non erit præstantior, &, vt ita dicam, independentior, quam illa; vt cum forma agens sit in subiecto, eius tamen actio non recipiatur; & insit in aliquo subiecto. Hæc Scotus.

Diuus Thomas idem confirmat duabus rationibus:quarum prior Rationes D. hac est; creatura neque tanquam principale agens, neque tanquam Thoma. instrumétale potest quicquá creare, ergo nullo modo potest creare: probaturantecedens, non tanquam principale agens, quia repugnat creaturz, sicut non dependere à Deo in esse, ita non dependere ab co in causalitate vt per se solam non mota & directa à Deo quicquam agere queat: & quia creatio terminatur ad esse simpliciter, vt opponitur nihilo, tale autem, est effectus vniuersalissima caussa, qualis est Deus:neque tanquam agens instrumentale, siquidem instrumetum non adhibetur à principali agente nisi ve per suam propriam actionem aliquo modo disponar ad productionem essectus, quem principale agens intendit; vt patet in securi, serra, malleo, & aliis instrumentis; sed ad productionem eius quod creatur in instati ex nihilo, nulla dispositio potest precedere, aut recipi in ipso nihilo, ergo creatura nulla potest Deo ad creandu subministrare operam, vel aliquid preparado, vel productioné eius quod creatur, vi sua aliquo modo attingédo. Posterior ratio est hæc:nam sicut inter ens & nihil, nulla est proportio, ve etia argumentatur Aristoteles de vacuo & pleno in 4.Phyl.text.71. sic inter virtutem actiuam, quæ producitaliquid ex nihilo,& eam, quæ producit ex ente, nulla erit proportio: Sed inter qualiber agétia finita potestatis ac virtutis est proportio, ergo agés ex nihilo oportet esse infinitæ virtutis; hoc autem in nullam creaturam conenire potest; ergo neque creare cadere potest in, creaturam. Et sanè cum ipsum nihil sit infinitum & indeterminatum, continens totum non esse, nulla res potest habere ius, vim, atque efficacitatem in ipsum nihil, nisi ea quoque sit infinita, continens in se excellenter totum esse cuiusmodi solus Deus esse potest. Hæc auté ratio, quamnis à Scoto, Durado, Guglielmo Ochan multis calumniis prematur, firma tamé & integra adhuc stat; ac mihi quidé certè valde probatur. Præterea, sicut Deus aliqua attributa sua comunicat creaturis, vt sapientiam, iustitiam, &c.aliqua verò minimè, vt esse independens & omnipotens;ita verisimile est præter actiones, quas comunicat cum:

Digitized by Google

creaturis vti sunt, mouere, producere, velle, intelligere, &c. esse aliquam propriam Dei, vt Deus est, incommunicabilem creaturis, vt nimirum ex nihilo aliquid traducat ad ens. Atque hæc sententia mirifice consentit cum iis, quæ scribit D. Augustinus 9. lib. super Genesim ad literam cap. 15. Dicens, nullam creaturam posse creare quidpiam, seu paruum. & pauld post, Creare, inquit, vllam creatura tam nullus potest Angelus, quam nec seipsum. Vide etiam Damascenum in eandem sententiam lib.2.de fide Orth.cap.3. Hanc opinionem etiam sequitur Guiglielmus Ochan. 2. Sent. dift. 1. q. 7. & 2. quol. q. 9. & Gabriel. 2. Sent. dist.1.q.4. Verum negat eam argumentis demonstratiuis ac scientificis, oftendi posse, sed tantum probabiliter persuaderi. Posset hic du bitari de gratia, quæ à Deo, & immediate, & per sacramenta animis nostris infunditur, cuius productio videtur creatio, & tamen instrumentaliter attingitur & producitur à sacramentis; sed quia hocest nimis Theologicum, alienú esset hic à nobis eiusmodi quæstionem tractari, cæterum D. Thomas pulchram huius difficultatis solutionem tangit in 3. quæstione de potentia Dei arg. 8. in resp. ad 3.

Altera sententia est Magistri sent.lib.4.dist.5. asserentis, nihil prohibere quò minus vim creadi Deus impartire queat alicui creaturz, non tanquam principali agenti, sed tanquam administro & qualin strumento Dei: quam sententiam Durandus in 2. sent. conatur desendere non aliter, quàm demonstrando id non includere contradictionem, & soluendo rationes aliorum qui contra sentiunt. Sed que is supradicto loco affert, ea nunc breuitațis caussa commemorare lupersedeo. Ex his duabus opinionibus priorem equidem iudico esse probabiliorem & magis congruentem tum rationi & veræ Philosophiæ tum dictis sanctorum Patrum, qui propter pietatis, atquesspientiæ laudem, sunt quasi lumina quæda clarissima Christianz teligionis. verùm his omissis quæ magis sunt Theologica quam Phy-

lica, videamus, quid Aristoteles senserit de creatione.

An creatio admittenda sit secundum Aristotelis doctrinam: O an lumine naturali cognosci posiit. CAP.

Duodecim RISTOTELI nunquam venisse in mentem, vt existimaret creationem quæ est noua rei ex nihilo productio, esse possiprobatur crea bilem, perspicuum & (vt opinor) certum faciam ex iis paucis fuisse Austo. quæ subiiciam. Primò, in 1. lib. Phys. text. 33. & 34. commendat comsels agnita. mune illud decretum omniu Phylicorum, ex nihilo nihil posse sieri. In codem libro text.75.ait esse impossibile, ex simpliciter non ente aliquid

aliquid fieri. Deinde, in primo Physic. tex. 43. inquid, non quodlibet fieri ex quodlibet, sed vnumquodque ex suo opposito, quod est contrarium, vel priuatio: & in 7. libro Metaphysicæ. textu 22 dicit omne quod fit, ex aliquo, & aliquid fieri. Postea Aristoteles semper definit caussam efficientem per esse principium motus, nec vsquam vel leuiter innuit modum efficiendi per creationem. siquidem in s. libros Metaphysic. vbi explicat varias significationes nominum, quibus & Metaphysica, & aliæ disciplinæ vtuntur, nullam vel mentionem, vel etiam verbum fecit creationis. Ad hrc, in s. libro Metaphysi. tex. 17. definit potentiam actiuam per passiuam, dicens illam esse principium transmutandi aliud inquantum aliud: & apud eum nullum potest esse agens absque patiente: atqui hoc aduersatur creationi, in qua cernimus agens sine patiente, & potentiam actiuam sine passiua. Præterea, Aristoteles (vt clarum est legenti eius libros)in omni productione requirit subiectum, terminum à quo, videlicet prinationem, vel contrarium, motum, locum, tempus, prævias dispositiones, concursum caussarum particularium: quæ res nul lo modo cadunt in creationem. Tum, Aristoteles (vt censent veteres Peripatetici, licet multi alij docti & graues viri contra sentiant) non concedit infinitam virtutem (vt vocant) in vigore; neque immediate sine caussis secundis quicquam de nouo posse à Deo fieri; nec eum aliter agere actione transeunte, qu'am per motum, & lumen cœli, nec operari libere, sed ex necessitate naturæ: quibus de rebus alio loco à nobis disputabitur. His autem rebus non concessis, nullo modo concedi potest creatio. Amplius, Aristoteles, & Peripatetici putant euidenter demonstratam esse æternitatem Materiæ primæ in 1. Physi. 82. illo argumento, quia si vnquam fuisset producta, oporteret eam productam esse ex aliquo subiecto, quare ante primam materiam fuisset alia, & sic res procederet in infinitum:similiter etiam in 8. Phy. motus, & temporis æternitas demonstratur ea ratione, quonia si hæc facta essent, nonpotuissent fieri aliterquam per motu, & in tempore: quare ante motu & tempus, & motus & tempus fuissent: quas demonstrationes quis non videt posita creatione nullas esse? Et cum æternitatem materiæ, temporis, motus, atque mundi, Aristoteles toties inculcet, tantopere commendet, & tatum in ea roboris, atque præsidij locatum esse putet ad bene Philosophandum, ve tota propemodum eius disciplina, maximè quæ est de intelligentiis, & rebus diuinis, hoc quasi fundamento nitatur, atque sustentetur; quis credat Aristotelem adeò suisse vecordem & stupidum, vt concederet creationem, quæ tantum doctrinæ suæ funmentum labefactaret ac funditus euerteret? Quid ratio illa, qua in

1.lib.de Cœlo confutat sententiam Platonis qui facit cœlum ab aliquo principio natum sed nunquam interituru, omne, inquit, quod incipit esse, aliquando desinet esse, nam quod tale est, factum est ex materia, quare corruptibile; quod autem corruptibile est, aliquando corrumpetur: hæc, inquam, ratio quam vim habet admissa creatione?nullam sanè.illa item disputatio eius, quæ luculenter tractatur in 7. lib.Metaph.& priore parte lib.12.formam non posse produci per se nec immediate à substantiis abstractis, nonne admissa creatione labascit? His accidit quòd Peripatetici ita secum cogitarent, si Deus potest creare res ex nihilo, aut is agit libere atque contingenter, aux ex necessitate naturæ, si contingenter, cum sit infinitæ virtutis (non enim minor virtus quam infinita sufficit ad creandum) non posset Philosophus vlla caussam, & rationem reddere de magnitudine, numero, perfectione, & ordine earum reru que sunt in mundo: Etenim hæc omnia penderent ex libera voluntate Dei, qui si voluisset multò plures maiores & perfectiores res creare potuisser: Sin antem agiter necessitate nature, & habet infinitá virtuté ad creádú ex nihilo, cúin ipso nihilo nullus sit terminus aut modus, deberet sane semper in infinitú nouas rerú species efficere, ná si agit ex necessitate naturz, agit quicquid potest, & quatu potest, at potest in infinitu ergo &c. Quáobré cu Peripatetici animaduerteret admissa creatione omni exparte consequi grauissima incomoda contra suam ipsoru disciplina nul lo modo pollent in animum inducere vt eam concederent. His adde quod veteres interpretes Arist.non modo eam non admittunt, sed etiam vehementer oppugnant. vide Auerroem in 8. Physi. comm.4. Themistium in codem libro super tex. 6. Simplicium ibidemindigressionibus suis contra Philoponum. Quid plura? Nihil(vt nostra fert sentétia) reperiri, aut fingi potest, quòd sit magis contrarium do-Aristotelis, & quod omnes eius artus, & neruos vehementius elidat. Atque hæc quidem ex sensu Aristotelis disputata sint.

Quid Plato fenferis de Creatione sres opinioves. Sed quid Plato sensit de creatione? Non satis conuenit interomnes. Etenim sunt res opiniones. Vna, Platonem secisse mundum zet num nó aliter quam secit Aristoteles: nam cum apud eum in Timço sint tres causse ipsius mundi, vna esticiens, quæ est Deus, altera exemplaris, quæ est Idea, tertia tanquam sinis, quæ est bonitas ipsius Den cum hæ tres causse omnes sint æternæ, non potuit mundus nonesse semplaris. Vocat autem eum genitum & factum, vt indicet eum ex omniæternitate pendere omnino à Deo non secus ac si de nouo sactus suisset: & quemadmodum quod sit, pendet ab essiciente, sic mundus omnino pendet à Deo. Altera est, eum sensisse mundum ab initio temporis sactum esse ex materia, quæ ab omni eternitate præ

cesserit molitionem mundi, sed informis & incerto atque inordinato motu agitata: etenim hoc ipsum eisdem propè verbis docet Plato in Timæo, cui consentit quod scribit Plutarchus in 1. lib. de placitis Philosophorum cap. 3. ponens secundum Platonem tria principia omnium rerum Mentem, Ideam, & Materiam. Tertia est. Platonem fecisse mundum de nouo, & ex nihilo, alioquin nec materia, nec animæ rationales,nec intelligentiæ factæ fuissent à Deo, quod est cotra Platonem, certè, cum Plato in Timæo indicat Deum affectorem métium cælestium,& animorum nostrorum,has autem res manifestum si ex materia fingi non posse, relinquitur eas secundum Platonem ex nihilo fuisse procreatas. Harum trium opinionum quæ sit magis Pla tonica, vltimo libro huius operis à nobis disquiretur: certe vltima minime omnium probatur à Platonicis Secundum autem primam & secundam, clarum est nullum plane locum apud Platonem relin-

qui creationi.

Restat extrema huius disputationis pars, in qua declarandú est, an creatio lumine naturalihumane rationis congnosci queat. Ac possibilem quidem esse creationem, quin etiam necessario admittendam, esse propose videtur satis euidenter ostendi posse his octo rationibus. Prima Si Deus non potest agere nisi ex subiecto, ergo virtus eius est astricta& definita ad materiam: qui eam definiuit & sic astrinxit?no Deus ipse sibi, nec aliquid prius aut superius Deo, neque materia, quoniam hæc natura posterior est Deo, ergo nihil. Secunda Eo maior est nobilitas agentis, quo paucioribus indiget ad agendum: sed Deus est nobilius agens quam Natura, ergo paucioribus ad agendum indigebit, sed Natura eget materia prima, ergo neque hanc requiret Deus: vt sint hæc tria agentia, Ars, Natura, Deus: primo, ad agendum opus est aliquo corpore; secundo, tantúm opus est materia prima; ergo ter tio nihil opus erit ad agendu. Tertia Modus agendi. sequitur modu essendi, & quale est esse cuiusque rei, talis est actio: sed Deus in esse, à nullo pendet, nihil prærequirit, aut præsupponit, ergo nec in agendo. Quarta Hác omnes habent notioné Dei naturaliter animis insită & impressam, Deu esse ens primu, perfectu, à nullo pédens, per se sufficiens, nullius indigens, ergo per se fusficit ad agédum, nec eget subiecto. Quinta Deus est caussa omnium rerum: alioquin præter Deu esset aliquid sine caussa, habent esse à se, quod fieri non potest, non enim omnia penderet à Deo; sed multa sunt, vt materia prima, cœli intelligentiz, que non potuerunt habere esse à Deo ex materia per motum, ergo per creatione. si dicas huiusmodi res habere esse à Deo ab zterno; respondeo id non obstare creationi, in cuius ratione ponitur vt sit ex non subjecto, non autem vt siat de nouo, vel vt quod

Probates octo rationibus possibile

creatur prius duratione fuerit non ens: nec minoris sanè virtutis est ab æterno aliquid creare & conservare posse, quam de nouo. Sexta Vel Deus ad agendum eget materia prima, vel non; si non, ergo potest creare ex nihilo agés; sin eget, ergo materia prima non est à Deo; ceu quoniam ars eget corpore naturali, & Natura eget materia in agendo, neque corpus naturale habet elle ab arte, neque materia prima à Natura. Esse autem aliquid quod non processerit à Deo, repupugnat primæ & amplissimæ virtuti Dei, qua cuncta complectitur & continet. Contra eos vero qui negant materiam à Deo esse produ Ctam, disputat Eusebius lib. 7. de Præparat. Euangelica cap. 8. Septima Quamuis in productione cuiuslibet individui videlicet hom:nis, seinen est prius qua ille homo; simpliciter tamen homo est prior semine, sicut actus potentia & perfectum imperfecto: quam rem disertissimis verbis docet Aristoteles in 12, Metaph.tex. 40. ita scribés, Temen ex alin prioribus perfectis est, neque semen primum est, sed quod perfectio est veluti hominem dicere quispiam posset priorem semine esse, non illum qui co generatur, sed alium ex que ipsum semen est, hæc Atist.quare generatio ho minis vt homo est, non eget semine, cum sit homo simpliciter prior semine, potest igitur habere alium modum productionis nimirum per creationem. Octaua Infinitum pertransiri non potest, sed si műdus est eternus oportet pertranssse infinitos homines generantes ante hunc qui generatur hodie: hoc autem est impossibile, ergo in vnoquoque genere animalium perfectorum quæ non possunt generari nisi à sibi simili, necessariò deueniédum est ad vnum aliquod primum quod non potetit fieri per generationem, ergo per creationem.Quid de animo nostro dicam? quem si immortalem, si veram arque naturalem hominis formam, si suum cuique hominum tributum esse, vei re vera est, concedimus, eum ex nihilo singulis propè momentis creari à Deo negare non possumus. Sed circa hæc quæ dicta sunt nonnullæ dubitationes existunt quas enodare oportet.

> Ponuntur quadam obiectiones contra ea qua dicta funt de creatione. CAP. VIII.

C T o dubitationes seu obiectiones quæ aduersari videntur sis quæ de Creatione diximus nunc proferri in medium & explicare volumus. Ad prima quidem obiectio sic habet. Videtur creatio essici ab agente naturali in generatione sormæ; nam per generationem, licet dicatur sieri compositum, tamen sorma veré producitur, quæ cum ante generationem nec secundum se totam,

Digitized by Google

nec secundum aliquam partem alicubi exiterit, sed prorsus, nihil fuerit, cur non dicatut creari? neque enim obstat quod præfuerit in virtute agentis, neque quod recipiatur & producatur in materia: siquidem hoc etiam reperitur in productione animæ rationalis & donorum supernaturalium cuiusmodi est gratia; quarum rerum productionem constat else creationem. Etenim quod vulgo dicitur forma educi ex materia, nimis impropriè dicitur; sonat enim illam segregationem formarum Anaxagoræ; vel inchoationem quandam formarum ab aliis introductam: quare magis propriè diceretur forma induci & gigni in materia quam ex ipfa educi, videtur igitur in ipfa generatione rerum naturalium complicatam atque conuolutam cu ea reperiri creationem. Secunda Aristoteles cognouit materiam primam, cœlos, & intelligentias habere esse à Deo, & non per motum exaliquo subiecto, ergo per creationem ex nihilo; quare creatio cognita est Aristoteli, & secundum eius doctrinam necessariò cocedenda est. Tertia Similiter etiam anima rationalis secundum Aristotelem est immortalis, forma hominis, vt ex multis locis eius liquidò perspici & demonstrari potest; sed nulla forma potest esse ante id cuius est forma, vt Arist. scribit in 12. Metaph. textu 16. ergo anima rationalis incipit esse de nouo, non per generationem, quoniam sic non esset immortalis; ergo per creationem, quare creatio etiam de nouo admittenda est secundum Aristotelé. Quarta Creatio est actio, ergo creans est agens, sed agens non potest esse sine patiente, quoniam sunt relativa, ergo creatio non erit sine patiente, quare non fiet ex nihilo. Quinta Aut quod creatur, ante poterat esse, aut non; si no poterat creari, ergo neque creatum est; nam quod impossibile est fieri, etiam impossibile est esse factum: sin autem poterat creari & esse, talis potetia ad hoc ipsum creari, vel ad esse creatu, cu non possit per se constare, inerat in aliquo subiecto, quare creationon sit ex nihilo. Sexta Si creatio fiat ex nihilo, non poterit reddi vlla caussa cur po tius hoc creatur quam aliud; Nam ipsum nihil per se indeterminatum & indifferes est vt ex eo hoc vel aliud quodlibet creetur; Similiter etiam Deus qui creat, cum sit agens vniuersale, per se indifferens est ab huius vel illius rei productionem, ergo nulla ratio potest reddi cur potiushoc quam aliud quoduis creetur; sed hoc est absurdum, creatio igitur est impossibilis. Septima Aut Deus creat res per aliqua actionem transeuntem, at hæc indiget subiecto; aut per actionem im manenté, hoc est per suam essentia vel per suum intelligere & velle quæ sunt idem quod essentia eius; at hæc sunt æterna in Deo, sed no potest essectus nouus immediate produci per actionem antiquam & æternam; ergo nihil de nouo potest à Deo creari. Octaua Si Deus

potest immediate creare omnes res ex nihilo, frustra igitursuntagentia naturalia; nam frustra fit per plura quod potest æquè bene fieri per pauciora: cum igitur Deus sine caussis secundis, per se ipsum omnia possit efficere, quid opus erat caussis secundis quare vel nulla est creatio, vel supernacanea est caussalitas agentium naturalium. Atque hæc quidem obiici possunt contra ea quæ de creatione docuimus.

id quod crea-

Ŧ,

Ad has autem objectiones facile respondere possumus hoc modo. Ad primam habet sanè generatio aliquam similitudinem creationis, propter eam rationem quæ in obiectione posita est, sed hocinterest, quia id quod creatur, vel non requirit vllum subiectum, vel certe, tantum vt recipiens, nec eiusmodi vt per affectiones & dispositiones eius producatur id, quod creari debet: at quod generatur exigit necessariò materiam, tanquam id in quo ipsum recipiatur, sustentetur, & per cuius dispositiones & affectiones procreetur.Et inter id quod forma quæ creatur non est eiusdem ordinis cum materia in quaregeneratur & cipitur, vt patet in anima rationali & gratia; forma verò que per generationem fit, eiusdem generis & ordinis est cum materia sua Sed hac de re lege Scotum.2. Tent. dist. 18. quæst. vnica, acutè doctéque disputantem. Non dicitur autem forma induci in materia, ne quis falso opinetur formam per se productam extrinsecus adiungi materiæ, sed dicitur educi ex materia, vt intelligatur forma produci cohærens imò immersa materiæ, per transmutationem eius, inseparabilis ab ea in fieri esse & operari; cuius rei illud est clarissimum argumentum, quòd per contrarias affectiones & mutationes materiz, non solum separatur à materia, vt fit in anima rationali, sed penitus interit vt in aliis omnibus formis Physicis contingit. Nec tamen for mæ naturalis interitus, est annihilatio; alioquin eius quoque generatio deberet dici creatio; nam per candem vim & dispositiones, quibus vna forma deletur ex materia, continuò exitatur altera inhates in eadem materia. Itaque corruptionem naturalem semper immediate consequitur generatio, annihilationem autem non est necessa rium vt alterius rei productio consequatur. An vero in rebus sit aliqua annihilatio vel esse possit docet D. Thomas 1. par. Quæst. 104. art. 3. & 4. Ad secundum. Alexander negat secundum Aristotelem. Deum esle caussam esticientem rerum æternarum, sed rantummodo esse finem: Simplicius concedit productionem eiusmodi rerum à Deo esse profectam, sed negat eam vocari debere creationem: Aucenna non dubitat eam appellare creationem, nec putat creationem ab æterno, sed eam duntaxat creationem, quæ fit de nouo displiculse Arist. Vicunque sit, illud manifestum est, argumentum hocnihil sententiæ nostræ officere; quippe qui eam tantúm creationem quæ de nouo fit, Aristoteli cognitam esse negamus. Ad Tertiam. Inter Aristotelicos alij putarunt animum nostrum secundum Arist. esse mortalem, ac proinde generabilem, vt Alexander: alij immortalem, sed affistente, & vnum in omnibus, vt Theophrastus. Themist. Auerroes: Alij immortalem & informentem & suum cuique hominum, vt Albertus & D. Thomas; alij Arist. de natura animi nostri dubium fuisse, atque ob eam rem ambigué locutú esse vt Scotus & Herueus. Quare cum de opinione Arist. tanta sit discentio inter Peripateticos, nec possit id quod est dubium, per aliud quod sit vel magis vel æquè dubium ostendi & probari; nec Philosophice nec prudenter faciunt, qui ex anima rationali, argumentantur creationem esse cognitam Aristoteli, Ad Quartam. Creatio non est actio propriè sed tatùm æquiuocè, nam nihil aliud est quam ipsamet res creata cum relatione ad Deum, & ad id, quod cum immediate ante nihil esset, à Deo facta est aliquod ens. Obiectio igitur valet in actione Physi.& propriè dica qualis non est creatio, vt præclaré docet.D. Tho.1.par. Quæst.45.art.2,ad.2.Ad Quintam.Hoc interest inter creabile & generabile quod hoc includit duplice potentia, vná intrinsecá ex parte materiæ, alteram extrinsecam ex parte agentis; illud auté vná tátům, nempe extrinsecam ex parte solius creantis, non enim ob aliam caussam dicitur quidpiam creabile nisi quia Deus id creare potest. Posse igitur creari, significat eam solam potentia quæ est in creante: at posse generari, duplicem potentiam denotat, & eam quæ est in generáte,& eam quæ est in materia ex qua sit generatio. Ad Sextam. Determinatio creationis ad hunc vel illum effectú, neque proficifcitur ex nihilo, neque ex Deo vt Deus est; sed ex Deo, vt habet in se varias ideas, & suam cuiusque rei definitam & propriam rationem. Nam quòd Deus habet in se ideam hominis, ad eius similitudinem creat cum vult hominem; idémque contingit in aliis quæ ab eo creantur. Adde quòd secundum Aristotelem 9. Metephysicæ tex 10. agens per intellectum determinatur ad agendum simpliciter vel ad agendum hoc potius quam aliud quidpiam à sua voluntate. Ad Septimam. Deus creat res per suam voluntaté, quæ licet sit æterna, id tamen non obstat quo minus possir ab ea effici aliquid nouum; potest Deus ab æterna velle & constituere, vt quidpiam fiat de nouo, & certo quodam tempore. Sicut ego possum hodie velle & deliberare facere aliquid ab hinc vnum annum vel mensem. Verum hac de re, extremo huius operis libro subtilius agetur. AdOctauam, Deus nullo mo indiget creaturis nec est aliqua perfectio in creaturis, quæ non infinitis partibus maior atque præstentior in Deo insit; neque tamen

ob eam rem putatur superuacanea suisse productio creaturari, quo niam in illis Deus manisestauit bonitatem, potentiam & sapientia suam, boni enim est esse disfusiuum & communicatiuum sui; similiter etiam, quamuis Deus possit per se omnia essicere, tamé sicut alias persectiones impertiuit creaturis, ita rationi consentaneum suit, vt hanc quoque vim & potestatem producendi simile, eis largiretur: nam si non tribuisset, secisset sanè illas impersectas, siquidem persectum est vnum quodque cum potest sui simile producere; Sin autom tribuisset, non sineret autem eam exerceri, frustra illam dedisset. Atque hæc quidem de creatione, satis ad id quod nunc agere instituimus, dicta esse arbitror. De qua multa etiam scribit. D. Thomas prima. quæst. 45. & Theologi Scolastici initio secundi libri sententiari. Verùm nos ad tractationem materiæ, à qua ad hanc de creationed ssputationem desseximus, reuertamur.

De materia Cali opinio Ægidij.

EMONSTRATV M est materiam esse, & necessariam esse in ' omni mutatione Physica, qua etiam de caussa obiter disputatum est de creatione; nunc consequens est, vt ad secundam quæstionem, hoc est, ad explicandum quid sit materia, veniamus. Sed quia alia est materia in corporibus cœlestibus, & alia in sublunaribus, necessarium esse puto, antea discrimen, quod est inter materiam cœlestem & sublunarem indicare; vt nobis quibus propositumen hoc loco tantùm disserere de materia rerum sublunarium, de quaso la etiam Aristoteles egit in primo Physicorum, planior & obsolution procedat disputatio. Videndum igitur est an cœlum habeat materiam eiusdem rationis cuius est materia rerum corruptibilium. Quidam putant cœlum esse compositum ex materia & forma & materiam eius non esse diuersam à materia rerum sublunarium. Quodavtem cœlum ex materia & forma sit compositum, confirmant primum testimonijs Arist. tum rationibus. Testimonia Aristotelis sunt hac. Primo Arist.in lib.2.de Gener.tex.51.sic ait. Principia sunt numero aqualia, o genere eadem, qua in aternis o corruptibilibus. Sed hæc sunt coposita ex multis principijs nempe materia & forma, ergo & illa. Preterca in 12. Metaphy. tex. 10. air cuncta quæ mouentur habere materiam, & subdit cœlum habere materia, quamuis diuersam ab alijs: sed habere materiam est compositorum, ergo cœlum est compositum. Amplius 1.de Cœlo tex.92.inquit cœlum esse mixtum in materia, &in 94.costare ex sota materia; sed hæc verba significant ipsum esse compositum, ergo &c. Idem in eodem loco; cum proposuisset dubitationem hanc, cum omnia quæ habent formam in materia, possint numerabiliter multiplicari, cælum autem sit huiusmodi, cur ipsum secundum numerum non multiplicetur? Ipse soluens hanc rationem, ait id accidere, quia cælum in se habet omnem materiam quam habere possit, & ob id non suppetere illi aliquam materiam in quam multiplicari queat: quibus verbis apertè cencedit, cælum habere formam in materia, ergo est compositum.

Rationes ad idem comprobandum has afferunt. Prima Substantia est triplex, materia, forma & compositum vt dicitur 2. de Anima tex.2. Sed cœlum non est materia, quia hæc per se non mouetur, vt apud Aristotelem scriptum est lib. s. Phy. tex. 8. & per se non est hoc aliquid 7. Metaph. tex. 8. At cælú per se mouetur & est hocaliquid. Deinde cælú non est forma, quia hæc per se, nec est quanta, nec mobilis, vt est in 5. Phy.tex. 3. cœlum autem vtruque habet, ergo vel non est substantia vel est compositum. Secunda Cœlum habet mate riam, vt multis locis ait Atist. & patet ex eo quia habet quantitatem, raritatem& densitatem quæ accidentia comitatur materiam; deinde habet etiam formam, tum quiaactu existis hoc aliquid, quod forma; tum quia accidentia eiussunt terminata, talis autem terminatio prouenit à forma, secundú Auerr.in libro de substantia orbis:ergo cœlum est compositum ex materia & forma. Tertia Moueri est materiæ, mouere autem formæ, vt dicitur 2.de Generat. 53. & 3. Phy. 17. sed cœlum mouetur localiter,& mouet,ac regit hunc mudum inferiorem, vt dicitur 1. Meteororum cap. 2. ergo erit compositum ex materia & forma. Quarta Aut cœlum est actus purus, aut pura potentia, aut compositum ex vtroque; non actus purus, quia sic esset intelligentia, & non posser moueri secundum locum; quia omne tale participat potentiam; nec est pura potentia; quia sic non existeret actu hoc aliquid, nec ageret in hæc inferiora, ergo est aliquid compolitum ex vtroque. Quinta Secundum Auer.1. cœli, comment. 91. unumquodque est sensibile propter materiam & intelligibile propter formam: sed cœlum est sensibile, quippe cum percipiatur sensu visus, ergo habet materiam: est quoque ipsum intelligibile, quia de eo est scientia tam Physica, quam Astrologica, ergo habet etiamformam. Quare ipsum necesse est esse compositum ex materia & forma. Sexta Cœlum est corpus naturale, ergo vel est natura, vel habens naturam; si natura, cum hæc sit caussa, vt moueatur id in quo est (sic enim definitur 2.lib.Phy.) necessarium est cœlum esse compositum ex ipsa natura, quæ est principium motus & ex eo in quo est talis natura, eo videlicet, quod mouetur; Sin autem sit habens naturam, si-

militer manifustú est debere esse copositú ex natura, & habéte naturã.7. Cú in aliis omnib' corporib' sit copositio ex materia & forma, no est remouenda à cœlo, nisi repugnet ipsi: sed cur ei repugnat?an quia omnis copolitio est dissolubilis?an quia materia haberet potétiá& forma,omnis aut potétia est cotradictionis, hoc est ad esse & no esse; vt scriptum est in 9. lib. Met. tex. 17. ex quo efficeretur necessariò cœlú aliquado tadé interiturú esse? Atqui hoc est infirmú; Etenim in cœlo est copositio ex substátia & quátitate; & cœli natura est in potétia ad quatitaté, ceu quodlibet subiectú ad ea, quæ sibi proprie & naturaliter coueniút accidétia, nec tamen aut illa copolitio est dissolubilis; aut illa potétia est cotradictionis ad esse & no esse: cur igitur ide no cotingat in copolitione lubitatiali, cu hæc no minus vales ac firma sit ad permanedu quá accidétialis?8. Datur copositio substantialis ex forma corruptibili & materia incorruptibili, vt in elemétis: & item ex materia corruptibili & forma corruptibili vt in equo:& ex materia corruptibili & forma incorruptibili vt in homine:restat vltimus gradex materia & forma incorruptibilibus; qui, ne quis gra dus perfectionis vniuerso desit, tollédus no est: is autem nulli rei pre ter cœlú, assignari potest, ergo cœlú est copositú. Minùs est nature ac rationi cugrues esse in rebus copositione ex forma immortali & ma teria mortali, quamex vtraque immortali: quia hic cernitur ordo & proportio inter materia & formă, illic auté nulla apparet proportio; cũ tamé materia & forma quia sint ad aliquid vt est in 2. Phy. 26. de beat esse simul; & vna sine altera frustra sit & preter natura se habeat. Si igitur illa compositio reperitur in homine multo verisimilius est hác posse reperiri in cœlo. His igitur testimoniis & rationibus probatú est cœlú esse copositú ex materia & forma. Quod auté materia cœli per se no sit diuersæ rationis à materia reru sublunariu, hoç mo do demostrat. Primò si tales materiæ differret, per alique actu & formă differret: nă vt apud Arist. 7. Metaph. tex. 49. actus est qui separat & distinguit; sed illæ materiæ cú sint primæ & simplices no habet vllu actu vel forma ex le, ergo no pollunt inter se distingui. Si quis auté dicat eas distingui per diuersos respectus ad diuersas formas, hoc est cœlestes & sublunares; id nihil valere ostedur ex eo quia illæ duæ materiæ cu sint res absolute, & secudu natura priores illis respectib vtpote qui fundatur in ipsis materiis, non possunt per eos distingui, Deinde, in omni genere caussa veniedu est ad aliqua prima caussa illius generis, vrpatet in efficiétib & finib, & traditur ab Arist. in 2. Met.tex.6.ergo in materiis quoq; veniedu est ad vna prima, at si ma teriæ cœli & horú inferiorú per se diuersæ essent, reperiréturduæ ma rerie equaliter prime. Postea, quatitas coeli eius de rationis est ac quatitatis reru sublunariu, na o illa sit incorruptibilis, hoc non obstat, tu quia secudu Cometatore etia quatitas huius materiæ sublunaris suaptè natura est incorruptibilis, & tátúmodo ratione diuerse terminationis & figure variatur, atq; comutatur: tú etiá quia essecorruptibile vel incorruptibile accidit quatitati vt quatitas est, videlicet propter subiect u in quo inhæret; quamobré no potest mutare propria & elfentiale ratione quatitatis. Si igitur quatitas cœli, & corporú sublunariu sunt eiusde rationis, quatitas auté est accidés per se cosequens materia, relinquitur etia illas materias eiusde rationis esse. Præterea, Arist.in 1. Phy.tradidit principia comunia omniu reru naturaliu, tu quia id postulat ordo doctrinæ vt à maximè vniuersalibus, ad minùs vniuerfalia fiat progressio; tú quia id Arist. præmonuit & proposuit velle se facere in proœmio illius lib.ergo materia prima quæ ibi tra-Catur comunis est omniú corporú naturaliú. No igitur materia cœli,& harú rerú inferiorú funt diuerfæ rationis. Sed dubitaret aliquis, quomodo si in cœlo est materia similis materiæ nostratis, cú hæc sit caussa interitus rerú sublunariú, no similiter illa reddat cœlú corruptibile: Hác dubitationé ita soluút; Materia, quæ est sub vna forma, no alia ob caussa esse caussa corruptionis eius, nisi quia habet priuationé & appetitu alterius formæ, qua quia simul cu priori tenere no potest, illa abiicit vt hac accipiat. In materia auté cœli nulla heret pri uatio & appetitus alienæ formæ;propterea quod forma cælestis ob excellété nobilitaté suá omni ex parte satiat & explet appetitu mate riæ sibi subiectæ.cernitur auté illius formæ nobilitas ex eo quod est æterna & generalis caussa rerú sublunariú, & omnes earú rerum perfectiones excelléter in se cohibés, vt nulla caussa sit cur materia, tam præstanti formæ subiecta, aut ea fastidire debeat, aut aliena expetere. Hác opinioné sequitur Ægidiº in tractatu quodá suo de materia cœli & aliis multis locis: D. Bonauétura etia videtur in eam inclinare 2. sent.D.12.& Guilelmus Ochā super eude lib.quest.22.Gabriel Biel, & Scotus locis supradictis hanc sententia putat esse tenenda Theologis,tanquàm magis congruentem iis, quæ sunt in sacra scriptura. Attribuitur quoq; hæc sententia Platoni, Philopono & Auicennæ.

Refellitur opinio Egidy. CAP. An c opinionem falsam esse & testimoniis Arist. & ratio-Mulis testinibus oftendemus. Arift. 8. Metaphylica tex. 14. ait non om- moniis Arinium esse materiam, sed corum tantum quorum est trasmutatio adinuicem; quacunque verò absque eo quod transmutantur riam celi este funt, horum non esse materiam: ex quibus verbis confiscitur in cœ- diuersam à lo non esse materiam aut longè diuersam ab hac nostra. In eodem materia retit libro tex.12.& in lib.12. Metaphylicæ tex. 10.& in 9. Metaph. tex.17. Sublumarii.

perspicuis & apertis verbis scribit materiam cœli esse diuersæ rationis à materia aliorum corporum. In 2. de Generatione tex-43. reprehendit Diogenem, quod diceret vnum & idem esse subiectum atq; materiam omnium rerum, affirmans id verum esse in iis; quæ inuicem transmutantur; in aliis autem minimè. In eodem libro tex.53. & 54. & 87: quæ cunque inquit communicant in materia possunt inuicem agere & pati, quæ autem non communicant, minimè: sed cælum agit in res subsunares nullum ab illis perpesionem accipiens, ergo non habet cum illis materiam communem. Postremò in primo libro de Cælo Arist. demonstrat cælú esse corpus genere diuersum ab aliis corporibus, ergo illius principia in quibus est materia diuersa erunt ab aliorum principiis, & Themisthius vt refert Auerr. 8. Me taphy. comm. 12. ait cælestia corpora aut esse formas sine materia, aut habere materiam secundum æquiuocationem.

Materia est caussa cur quidquesit corruptibile.

Idem confirmatur hac ratione. Si cœlum est compositum ex materia & forma vt sentit Ægidius, ergo est corruptibile; quodest cótra opinionem Arist. & ipsius Ægidij. Consequentia probatur; primùm his testimoniis Aristoteles. in 7. Metaphysicæ tex.22. Sic ait, Cuncta qua à natura, aut arte fiunt habent materiam, possibile est enim este, on non esse corum unumquodque, hoc autem cuique materia. In codem libro tex.53. Substantiarum inquit, sensibilium & singularium, neque definitio, mque demonstratio est eo quod habent materiam, cuius natura talis est, ut est o non esse contingat, quare corruptibilia sunt omnia qua illam habent. In 9.Metaphylicæ tex.17.ait in æternis non elle potentiam, nili ad vbi,&ratio est vt ipse mox subdit, quia omnis potentia est contraditionisad esse & non esse. Quare si in cœlo non est potetia nisi secundum quid, similiter etiam non erit materia nisi secundum quid. In 1.de Cœlo tex.136.scribit materiam habere in se potentiam contradictionis, & caussam esse, vt res sint & non sint. In libro de longitudine & breuitate vitæ cap. 2. habet hæc verba. Impo Bibile est materiam habenti non est fere aliquid contrarium, sed ipse in 1. de Cœlo tex. 20. probat cælum carere omni contrario, ergo secundum eum carebit etiam materia. In 12, lib. Metaph. tex. 30. probat intelligentias esse sine materia, quia sunt sempiternæ; ergo propter eandem rationem, cum cælum sempiternum sit, erit quoque sine materia. Ad extremum in 1.de Generatione, in fine textus primi scriptum est; quæcunque habent inuicem transmutationem habere vnam communem materiam & contra, quæ vnam habent communem materiam, esse inuicem transmutabilia. His adde pulcherrimum illum locum Arist. qui est in 14. lib. Metaphysicæ cap. 3. vbi peracutè probat, resæternas non esse compositas, quia si tales essent, haberent materiam, quæ in caussa est cur res in

res in quibus inest, contingat esse & non esse, quocirca ipsæ si materiam haberent non essent æternæ.

Costrmatur etia superior consequentia hac ratione; si materia cœ- Firmissima li per se sumpta no differt à materia horum inferioru, ergo ficut hæc ratio contre ex se est in potentia ad formas sublunares, sic etiam illa, alioquin Aegidium. non essent esusdem rationis; quare materia cœli habet potentiam accipiendi formas sublunares, sed id contingere non potest sine interitu cœli, presertim cum nulla potentia naturalis omnino frustrari possit, ergo cœlum est corruptibile. Neque sirmu est illud præsidium Ægidij, huiusmodi potentia penitus expleri & exhauriri propter excellentiam formæ cælestis, quæ eminenter continet omnes formas sublunares; hoc inquam præsidium nullum est, pr imum quo nia illa potentia accipiendi omnes formas cum per se ac essentialiter conueniat materiæ, nullo modo potest ab ea remoueri; Deinde falsum est formă cælesté nobiliore esse cunctis formis sublunaribus, cum illa secundum Ægidium sit inanimata, in his autem quæda sint viuentes & sentientes. Præterea forma orbis Lunæ, quamuis expleat appetitum suæ materiæ quæ est in Orbe Lunæ respectu formarum sublunarium, quibus putatur nobilior, attamen no potest explere illum appetitum, ratione superiorum formarum cælestium, nimirum Mercurij, Iouis, Martis, & Saturni: Cum enim huiulmodi formæ no biliores sint, quam forma Lunæ, non poterit Ægidius dicere illas cótineri eminenter ab hac; quare; cum materia Lunæ habeat potentia ad alias formas cælestes, nulla verò potentia naturalis frustra sit, poterit sine dubio eas accipere; id autem no potest accidere fine commutatione substantiali orbium cælestium, ergo quocunque se vertat Ægidius, tenetur constrictus & cogitur fateri cœlum esse corrupribile, aut saltem ratione materiæ esse corruptibile, ratione verd formæ incorruptibile; quod sanè maximè absurdum est in Philosophia, quæ docet inter quamlibet materiam & formam ei respondetem, summam esse cognationem, atque proportionem. verum ad sotutionem corú, quæ pro Ægidij opinione allata sunt veniamus-

Ad testimonia & rationes quæ positæ sunt initio proximè antecedentis capitis, nihil necesse est respondere; propterea quod illis rationibus solum conficitur, cœlum esse compositum ex materia & forma, quod non est contra id quod nunc docendum & probandu suscepimus: Etenim hanc disputationem de materia Cœsi, ob eam maximè rem instituimus, vt doceremus longe diuersam esse rationé materiæ cælestis atque sublunaris, sine cælum sit compositum, siue simplex quædam substantia quemadmodum placet Auerr. cuius opinionem probabiliorem putat secundum Arist. Durandus, Ga-

briel Biel Scorus, in 2. lib. Sententiaru Dist. 12. & 14. si quas autem sententias Aristotelis supra adduximus quibus significari videtur nullam in cœlo esse materiam, eas sic interpretari oportet, vt non omnem cœlo materiam, sed talé modò, qualis est in rebus sublunaribus, adimi intelligamus. Ad rationes autem quibus conatur Ægidius demonstrare materiam cælestem, & sublunarem eiusdem rationis esse, breuiter respondemus ad hunc modum. Ad Primam; Illæ duæ materiæ differunt seipsis, non autem per aliquem actum, sic enim esser processus in infinitum Et id quod ait Aristoteles actum esse qui distinguit, verum est in compositis de quibus ibi loquitur, quamuis autem respectus materiæ ad formam per se sit posterior natura materiz, tamen est nobis pro certissimo & manifestissimo signo ad cognoscendam propriam eius rationem. Nam quia materia cælestis & sublunaris per se referuntur ad formas maxime diuersas, ex eo intelligimus huiusmodi materias esse longè diuersas inter se. Idque multo certius & clarius est secundum opinionem Auerrois, quippe qui facit materiam cœli substantiam simplicem actu per se subsistentem, & perfectam; quod nequaquam conuenit in materiam sublunarem. Ad Secundum Sufficit venire ad vnam primam materiam analogice; neque enim in formis venimus ad vnam primam formam vniuocè, sed analogicè; nimirum ad formam abstractam, seu ad formam assistentem & informentem, de quibus nomen formæ dicitur analogice. Ad Tertiam Accidentia cæli & harum rerum inferiorum, Physice, non sunt eiusdem rationis; exempli caussublunarium sa, quantitas cælestis & sublunaris Mathematice sumptæ non Mathemati- sunt diversi generis, Physice autem, sunt ratione subjecti; siquidem illius subiectum est incorruptibile, huius autem corruptibile, vel per se, vel per accidens: corruptibile autem, & incorruspeciei, Phy. pribile differunt genere, vt est in fine 10. libri Metaphysicæ: & sici autem mi quantitas cælestis ex se est terminata & immutabilis, sublunaris autem ex se est interminata & variam determinationem accipit à diuersis agentibus propter diuersas formas. Ac quantitas quidem si per se atque Mathematice sumatur, nullius sensibilis materiæ rationem continet; quare non potest qua talis est, certò demonstrare diversam vel eandem esse rationem atque naturam materiz; cum autem accipitur Physice, hoc est prout habet esse in rebus & prout est comuca cum hoc vel alio genere motus & aliorum naturalium accidentium, hac ratione potest indicare vim & naturam materia. Si autem hoc modo spectetur quantitas cœli, cum

seli ct/ reru cè sumpt a funt vnius rationis & Bime.

habeat esse incorruptibile, & subiaceat motui circulari perpetud, apertè declarat materiam cælestem valde diuersam esse à materia fublunari ; id quod luculenter oftendit Alexander Aprodifæus primo libro Naturalium quæstionú cap. 15. Ad Quartam Aristoteles in primo Phylico textu 68. perspicuis verbis docet se non agere nisi de principiis rerum naturalium quæ habent generationem Nam vt ait Auerroes primo cap. libri de substan-& interitum. tia orbis, impossibile est esse eadem principia æternorum & corruptibilium nisi æquiuoce; sed hanc solutionem fusius tractauimus in secundo libro huius operis capite 2. Ad illud autem testimonium Aristotelis ex 2. libro de Generatione textu (1. vbi ait in eternis, & corruptibilibus principia esse æqualia numero & genere eadem respondendum est, nomine generis intelligendum esse genus analogum, hoc est secundum proportionem; nam est in cœlo materia & aliquo modo forma, atque priuatio, & efficiens, similiter vt in rebus sublunaribus: verum sicut forma, efficiens, priuatio sublunarium & cælestium sunt longè diuersa, sic etiam illorum materiz. Ergo manifestú est materiam cælestem diuersam esse à sublunari, quare illa relicta, pergamus quæ de materia rerum sublunarium dicere constituimus, ea diligenter explicare. Et primum quid sit materia per uestigemus.

# Quid fit Materia.

### CAP. YI.

nia quæ possunt ei conuenire. Ac primò quidem materia est ens & substantia vt Arist.scribit 1. Phy.tex.79. quod in loco stantia.

addit propè quòd non sit persecta substantia dividitur in materia forma & compositum; & 1. Physi. tex. 52. Arist. inquit substantiam non componi ex non substantia; at substantiæ naturales componuntur ex materia & forma, ergo materia est substantia. Quòd si materia non esset ens, quo pacto esset substantia generationis? quo modo reciperet formas atque sustentaret? Si autem est ens & non substantia. ergo accidens: si accidens, oportet ipsum esse in aliquo subsecto priori; & vnum accidens non potest suscipere aliud accides materia autem suscipit formas omnes & est prior illis nec quicqua est ea prius, ergo non potest esse acidens. Denique proprium est sub-

stantiæ no esse in alio, quod præcipuè conuenit materiæ; certe enim res funt in alio, vel simpliciter, vt accidentia, vel aliquo modo, vt for mæ substantiales.Sed dicet aliquis, Arist. 5. Physi. tex. 8. & 1. de generatione, appellare materiam non ens & 7. Metaph. tex. 8. negare eam esse substantiam: Respondemus, materiam primam appellari no ens & non substantiam, quia non est ens completum, neque substantia perfecta hoc est specificè in aliquo gradu entium determinata & Materiam re constituta. Deinde materia est substantia re diuersa à formamam cum Arist. 1. Phy. scribat duo esse principia rerum naturalium, quia scilicet prinatio, que numeratur tertium principium, idem est cum materia; eadem igitur ratione posset concludi vnum tantú esse principium, siquidem materia re non differret à forma. Præterea, si materia diueria non esset à forma, nulla esset substantia naturalis verè ac secundum essentiam composita. His accedit, quod materia subiicitur formæ & eam recipit & per se est ingenerabilis atque incorruptibilis, forma verò recipitur in materia, terminus existens generationis & corruptionis. Scotus & Grægorius Ariminensis 2. sent. D. 12.q.1.refellunt opinionem quorundam dicentium materiam & for Quomodo dimam re non distingui. Sed quæ ipsi afferunt, ea hic recensere breuimateria à for tatis caussa supersedeo. Sed dubitaret aliquis, si materia differt à forma, ergo per aliquam differentiam, quare materia esset composita ex fua propria natura & ea differentia qua distinguitur à forma. Respodemus; materiam & formam distingui seipsis; sicut etiam seipsis & non per aliquas differentias iplis additas distinguuntur summa genera categoriaru, vltimæ differentiæ, Deus & Creaturæ; & alia eiusdem rationis. Quamobrem si propriè loqui volumus, non debemus dicere materiam & formam esse inter se differentes, sed diuersas: quid autem discriminis sit inter disserens & diuersum, docet Arist. 10. Metaph.tex.12. Neque vero, si materia re differt à forma, propterea potest coucludi, cam aut posse existere sine forma, aut definiri: Nam similiter etiam vnum relatiuum re differt ab alio, & accidés à lubiecto, quæ tamen neque lecundum rem neque lecundum definitionem, inuicem separari possunt. Posset etiam hic quæri; vtrum An sie maior forma substantialis differat magis à materia, quam à forma accidenconnenientia tali; Cui dubitationi breuiter ita occurritur; secundum quid, maior

herent atq; vniuntur vt conficiat vnú quidpia per se ac proprie ens;

inter formam est convenientia inter formam substentialem & accidentalem; quo-& materiam niam ambæ sunt actus, & dant esse, & determinant ad aliquid, quæ quam inter non possunt dici de materia prima; simpliciter tamen maior est cofantialem & gnatio inter formam substantialem & materiam primam; quia sunt accidentale. ambæ vnius categoriæ, & principia per se eiusde rei, & ita inuice co-

distingui à forms.

Stinguatur

dnč

the state of the

in formam accidentalem nullo modo conueniunt. Postremò, materia est substantia imperfecta, & ens in potentia; quod sit substantia imperfecta, ex eo perspicuum est, quia est pars alterius, & vt scriptú est 1. Physic. text. 81. expetit formam tanquam fæmina marem & veluti turpe pulchrum. Adde, quod per se indefinita & indeterminata est, & determinationem, atque perfectionem suam accipit à forma. Esse autem ens in potentia, affirmat Arist. pluribus locis, vt 7. Metaphys.text.7.& 8.& 12.lib.tex.7.& 2.Phys.tex.11.& 12.& 2.de Anima tex.2. Nam cum sit ens imperfectum & recipiens aliud, erit in potentia; neque enim vt Aristot. docet 2.de Anima tex.7.& 7.lib. Metaphys.text.49.& 8.lib.tex.15.posset vnum ens per se confici ex materia & forma si essent ambæ actus: oportet enim, vt è duobus essiciatur vnum quidpiam per se, alterum eorú esse actum, alterum potentiam: cum autem forma sit actus, necesse est materiam esse ens in potentia. Demonstratum igitur est materiam esse ens, & substantiam, & in potentia, & imperfectam. Sequitur vt proprias definitiones & descriptiones eius aperiamus.

nes & descriptiones elus aperianus. Prima descriptio materiæ primæ significatur in 1.Phys.t.69.& du- 1. Descriptio citur ex similitudine . seu analogia . quæ est inter materiam primam Materia.

citur ex similitudine, seu analogia, quæ est inter materiam primam Materia. respectu formarum naturalium & materiam artificialem respectu formarum artificialium, potest autem huiusmodi descriptio materiæ ex verbis Aristotelis ita confici; Materia est substantia, qua ita se habet ad formas & ad substantias compositas naturales, quemadmodum as , vel lignium, vel aliud quiduis ad formas artificiatas. Rectè autem materia describitur fimilizudine & comparatione aliarum rerum artificialium; illa enim nullum habet actum, & quiditatem, vt ibi scribit Commentator, per quam sit per se intelligibilis. Quocirca bene Plato in Timeo inquit, eam rem non nisi adulterina ratiotinatione cognosci,& cum vacuitate sensus contrectabilem esse. Sed in illa analogia est quædam similitudo & item quædam dissimilitudo ; Similitudo in eo est , quod sicut lignum vel æs ex se nullam habet speciem aut formam artisiciosam, sed tantum potestatem accipiendi eam ab altero; & sicut æs determinatur in genere artis & perficitur à forma artificiali, sic etia materia prima in se nullam cohibet formam substantialem, sed tantùm habet potestatem accipiendi omnes formas, à quibus in certis, definitisque gradibus rerum determinatur perficitur & denominatur: dissimilitudo autem in eo cernitur, quod materia rerum artificialium est corpus per se actu existens & completum, quod non perficitur à forma artificiali nisi secundum quid, nec ad eam habet internam & naturalem potentiam: At materia prima per se non est ens completú sed perfectionem & complemétum suum accipit à forma

ad quam habet naturalem & internam propensionem. Altera de-

scriptio ponitur in fine primi lib. Phys. his verbis. Materia est primum subiectum uniuscuiusque ex quo fit aliquid cum infit, non secundum accident @ si corrumpitur aliquid, in hoc abibit vitimum, dicitur subiectum, propter formam:primum, propter materiam secundam, vt sunt elementa cum infit, propter privationem que non manet in re generata, non secundum accidens, propter nonnullas affectiones, quæ erant in re corrupta & manent etiam in ea quæ generatur, quales sunt qualitates similis speciei in elementis symbolis; Denique illud in quod vltimo abibit, significat eandem esse materiam compositionis & resolutionis, vt sicut nihil potest generari ex nihilo, ita nihil possit dissolui in nihilu. Neque verò his verbis significatur quicquid corrumpitur necessariò resolui debere immediatè, vsque ad materiam primam, sed illud tantum docetur, omnem corruptionem tandem desinere & terminari in materiam primam, vt cum moritur homo, primum fit resolutio in cadaver, tum in mixtum non organicum, postea in mixtum impersectum, vel elementa, ad extremum in materiam primam, Fertia descriptio traditur in 7.lib. Metaphys. tex. 8. his verbis, Dies autem materiam, qua per se ipsam, neque quid, neque quantum, neque aliquid aliud est corum, quibus ens determinatur, neque etiam negationes; etenim ha quoque secun-Descriptio. dum accidens erunt. Quæ descriptio est Metaphysica, nec conuenit materiz prout habet esse in rebus, sed prout secundum se nuda, & spoliata omnibus rebus, quæ sunt extra ipsius estentiam, animo & cogitatione cernitur & confideratur: bene autem negatione declaratur vis materiæ primæ;nam vt est apud Aristot. 10. Metaphys text. 24. materia per le est ignota, & negatione cognoscitur; quanquam autem in 6.lib. Topic. vituperantur definitiones negatiuæ, attamen hæ tolerantur & propemodum necessariæ sunt in duobus rerum generibus, nimirum in rebus imperfectissimis qualis est materia prima, cuius natura aptè declaratur remouendo ab ea omnes perfectiones: & in rebus perfectissims, cuiusmodi est Deus qui propter excellentiam suz persectionis melius à nobis cognoscitur negatione & remotione, quam affirmatione. Dicitur autem materia non esse quid. vel quia ex se nullam habet formam que est, quod quid erat esse, & est secundum Arist.tota quiditas rei, vel quia non est hoc aliquid & substantia completa per se subsistens : additur neque quantum, aut quia materia ex se non habet quantitatem determinatam, aut quia materia non est quantitas: subditur postea, neque negationes, nam quemadmodum formæ non sunt de essentia materiæ, ita neque formarum negationes: primus enim conceptus materiæ est hic:materiam esse substantiam, que potestatem habet accipiendi omnes formas, quem conceptum sequitur secundus includens negationem, si enim materia habet potestatem accipiendi formas: ergo ea ex se caret illis; hunc conceptum proxime sequitur terrius continens in se priuationem, etenim si materia apta est accipere formas quas non habet, ergo est priuata illis. Sed qua ratione, priuationes & negationes dicantur de materia prima, vide apud Themistium in quadam digressione sua de potentia materiæ primæ, quam facit super textum 61.primi Physicorum & apud Alexandrum secundo libro naturalium quæstionum cap. 7. Quartam Descriptionem materiæ primæ 4. Descriptio conficit Porphyrius libro de occasionibus cap.11. ex variis proprie-materia ex tatibus, quas ei veteres Philosophi assignabant, hoc modo; Materia Porphyrio liprima ex se est incorporea, neque intellectus, neque anima, neque aliquid secun- ge pulcherridum se viuens, informu, immutabilu, infinita, impotens ; Quapropter neque ens sed verum non ens, imago molis apparens, appetitio subsistantia, & stans non in statu, tum paruum, tum magnum, quod siat semper, manet verò nunquam, neque tamen aufugere potens; quippe cum totius entis sit defectus, Quamobrem, quicquid promittit, mentitur; ac si magnum appareat, interim euadit paruum; quafi enim ludus quidam est, in non ens aufugiens; fuga eius non fit loco, sed dum ab ente defuit : quocirca que in ea sunt imagines, insunt in deteriori rursus imagine; ficut in speculo, id quod alibi fitum est, apparet alibi & ipsum speculum plenum esse videtur, nihilque habet dum omnia videtur habere.HæcPorphyrius. Quinta descriptio elicitur ex iis quæ scribit D. August. 12. Descriptio lib. confessionum; Materia est insima omnium rerum & prope nihil, ex se materia priinformis O immutabilis, omnium tamen formarum capax, omniumque muta- ma ex D. Au tionum primum subjectium, non tam ex se quam ex commutatione corum qua in gostino. ea versantur, apta cognosci à nobis. Ex his descriptionibus luce meridiana clarius est, materiam primam omnium rerum maxime dissimilem esse Deo, ab eôque longissimè distare. Non defuerunt tamen qui materiam primam Deum esse dicerent; quorum impietatem, vel potius insaniam paucis redarguere libet.

Refellitur insignis quorundam error, qui dixerunt Deum esse materiam primam.

ANT A est humani ingenij inscitie caligo, tata philosophantium vanitas, licentia & peruerlitas; vt nihil fingi possit tam absurdum, inopinabile, & a ratione abhorrens, quin aliquando aliquem Philosophorum assertorem ac defensorem habuerit. quod vel ex hoc vno quod dicturus sum, perspicuè cognosci potest. Quid enim in rebus est à Deo tam remotum, dissunctum, ac Pulchra com- dinersum quam materia prima? Etenim ille est actus purus, hæc in

Paratio inter pura potentia; ille summum ens & quodammodo ipsum esse; hec intqua prima. fimum ens, prope nihil & quodammodo non ens;ille simpliciter independens & immutabilis, hæc omnino dependens & omni mutationi subiecta; ille infinitam potentiam actiuam habet, passiuam autem nullam; hæc actiuam nullam, passiuam vero propè infinitam; ille fons omnium perfectionum quæ cernuntur in rebus creatis, hæc quasi radix & origo omnium imperfectionum & defectiuum qui sunt in rebus naturalibus; ille per le maxime intelligibilis luménque impertiens quo catera possint intelligi, hac suapte natura ignota obstansque quominus cætera bene ac facilè cognosci queant; ille continens in se omnes res nobiliore modo quam ipsæ sunt per se & in se ipsis, hec continens in se omnes res corruptibiles ignobiliori tamen modo quam sunt in seipsis nimirum secundum potentiam passiuam; ille formosissimus pulcherrimus & ornatissimus, hec maxime informis inornața indecora & turpis. Quid plura?cum à nihilo discesseris, nihil plane reperies magis à Deo separatum, & dissitum, quam materiam primam. Cum eo igitur interuallo materia prima distet à Deo, quo maius ne cogitatione quidem informari & fingi possit, quis non obstupescat, suisse vllo tempore aliquos adeo desipientes, & in clarissima luce czcutientes, qui Deum esse materiam primam & constanter affeuerarent, & pugnaciter defenderés? At qua ratione tam stultam & impiam opinionem confirmabant? Si materia prima & Deus (inquiunt) non funt idem, ergo differunt inter se, quacunque autem differunt, ea necesse est aliquo differre. quare composita esse oportet ex eo in quo conueniunt & ex eo in tio corum qui quo differunt; cum igitur nec in Deo nec in materia prima vila sit dixerit Dei compositio, nulla quoque differentia inter ea esse poterit; quare necesse est esse vnum & idem. Vide quam leui argumento in quam grauem errorem seu potius amentiam inducti sunt, non intelligentes discrimen quod est inter differens & diuersum, quod etiam traditur ab Aristotele 10.lib.Metaphysic.text.12. Differunt enim inter se, qua cunque in aliquo conueniunt & in aliquo distinguuntur; vt homo & leo coueniunt in genere quia vterque est animal, & distinguuntur per proprias differentias, alter enim est rationis particeps, alter vero expers: Diuersa autem sunt quæcunque seipsis distinguuntur, quoniam sunt simplicissima; sic distinguuntur inter se decé. Prima genera, sic vltimæ differentiæ, sic materia & forma, sic Deus & creatura, sic denique Deus & materia prima: quippe cum sint duo extrema in latitudine entis maxime omnium disiuncta, vnum perfectionis & alterú imperfectionis. Deus igitur & materia prima leiplis

esse maleria primam.

seipsis diuersa sunt & quidem maxime diuersa. Verum quispiam fortasse scire cupiet, quis inter Philosophos tam absurdæ opinionis auctor vel asserror suerit. Dicam equidem quod apud alios legi. Albertus in 1. Physic. tract. 3. cap. 13. refert hanc opinionem ad Alexan- Qui dixerine drum quendam Epicureum ita scribens. Alexander Epicureus dixit Den effe ma-Deum esse materiam, vel non esse extra ipsam, & omnia essentialiter esse Deum, teria prima. O formas effe accidentia imaginata, O non habere veram entitatem. O ideo dixit omnia idem esse substantialiter, & hunc Deu appellauit aliquando Iouem aliquando Apollinem, er aliquando Palladem; er formas effe peplum Palladis, Deftem louis; or neminem sapientum aiebat adplenum reue lare posse ea qua latebant sub peplo Palladu & sub veste Iouis. Hactenus Albertus Diuus Thomas tam 1.p.q.3.artic.8. quam 1.lib.contra Gentes cap. 17. stultam hanc & insana opinionem tribuit cuidam Dauidi de Dinanto; qui Dauid de Dinanto fuit hereticus, eiusque libri damnati & exusti sunt; floruit autem imperante Philippo Barbarossæ silio, & summo Pontifice Innocent. I I I. anno Domini (vt ex Almarici historia colligere licet ) 1204. Possem etiam hoc loco commemorare deliramenta Manichæorum circa materiam primam, quæ narrant cum alij, tum in primis Nicephorus, histor, Ecclesiast.lib.6.cap.31.sed ne figmentis narrandis operam perdam, & molestia lectores afficiam, ea nunc recensere supersedebo. De natura igitur & quiditate materiæ primæ satis dictum sit: quoniam autem existentia consequitur essentiam, poscit ordo doctrinæ vr de existentia materiæ primæ deinceps dicamus.

Materiam ex se habere existentiam propter quam est in rebus. CAP.

Ts 1 non leuis est cotrouersia inter viros doctos an materia prima ex se habeat existentiam secundum quam est in rebus, an verò eam omnem accipiat à forma; nobis tamen probabilior videtur eorum sententia, qui aiunt materiam sua vi existere, nec existentiam per quam est in mundo, capere ex formis quas recipit: quam sententiam, vt ea cæteris etiam persuaderi queat, his octo rationibus confirmamus. Prima ratio sit hæc. Vnaquæque res acci-Hane sentenpit existentiam per generationem, vel productionem suam, quare quæ habent diuersam productionem, non habent eandem existen- Gregori u A. tiam, materia autem prima habet diuersam productionem à formis: riminensis 2. namhæ per generationem producutur ab agente naturali: illa verò Sent. dift. 12. per creationem immediate procedit à Deo; & formæ sunt corruptibiles, materia verò incorruptibilis, ergo materia habet diuersam exi-

stentiam ab existentia formarum, nec eam potest ab illis accipere. Secunda. Tunc res corrumpitur cum amittit suam existétiam, ergo si materia acciperet existentiam suam à formis, oportet eam propter variam formarum generationem & interitum, infinitiès accipere & amittere existentiam suam, ac proinde infinitiès generari ac interire. Tertia. Si existentia materiæ est à forma quam sustinet, ergo illius formæ discessu desinet quoque existere materia. Illud autem certum est, cum generatur vna forma, corrumpi aliam; generatur enim forma ignis & corrumpitur forma aquæ; sumo igitur illud instans quo generatur forma ignis: hoc iplo instanti non reperitur forma aquæ,essent enim simul duæ formæ,& illæ quidem inter se pugnantes: Si ergo ignis tunc non reperit formam aquæ, nec materiam reperiet; siquidem materia habebat existentiam ab illa forma, vt ea pereunte superstes esse non potuerit, qua re forma nunquam generaretur in materia, nunquam enim illam posset reperire; nisi fortè dicamus tunc simul cum forma generari noua materiam, quod dici non potest, cum perspicuè falsum & absurdum sit. Quarta. Si quis dicat propterea materiam non corrumpi, quia codé instanti in quo corrumpitur prima forma, aduenit secunda à qua materia capit existentiam suam; quærendum ex illo est, sit ne vtriusque formæ materia eadem numero, si enim non est, ergo corrupta fuit, sin auté est. ergo retinet eandem numero existentiam; sed ab vera forma illam habet?non à priori, quippe quæ recessit, nec à posteriori quippe quæ non fuerit antea cum erat materia; habet igitur materia existentiam à seipsa. Quinta. Prior est ordine generationis materia quam forma;nam vt est apud Arist.1. Phys. text.52. subiectum prius est iis quæ in eo insunt, no potest autem quod prius est existere beneficio eius. quod est posterius ipso, ergo materia non existit beneficio forma. Sexta. Prius est secundum naturam, materiam esse, quam vt recipiat formas; & similiter prius est secundum naturam, formam recipi in materia, & cum ea vniri, quam vt possit ei forma aliquam existetiam impertiri: forma enim non potest dare existentia materia, nisi vnita & hærens cum ipla; ergo si prius est materiam esse quàm formam in ea recipi, & hoc item prius est, quam formam dare existentiam materiæ, prius igitur erit materiam esse quam accipere existétiam à forma. Quare materia non omnino existit vi & beneficio formæ. Septima. Potentia quam habet materia ad formam, non est à forma quinimo potentia materiæ ordine generationis & temporis forma antegreditur: sed talis potentia præsupponit existentiam materia; na quod potest in se recipere aliud, id necesse est actu existere, quod enim no est, neque potest quicquam, nec aliquid valet recipere, ergo

materiæ existentia non est à forma. Octaua. Philosophiaiunt, in transmutatione, terminum à quo & priuationem corrumpi, subie-&um autem & materiam manere eandem numero sub vtroque termino; sed non potest materia eadem numero manere ante & post, si existentiam haberet à forma, siquidem nunquam eadem numero forma permanet ante & post, loquor de formis, quarum in transmutatione vna est terminus à quo, altera verò terminus ad quem: ergo materia non accipit à forma suam existentiam.

Alij contrà opinantur materiam ex se nullam habere existentiam D. Thom. 1. fed quam habet, accipere à forma; id autem probant his quatuor ra- Lis response tionibus. I. Aristot. sæpe vocat materiam non ens, aut ens in po- ad 3. argumétentia, ergo ex se non est actu. In s.lib.Metaph.tex.15. significat for-tum et q.66. mam esse caussam existentiæ secundum quam res sunt. Themistius art.1. Paulus 2.lib.de anima super text.7.scribit,esse & vnitatem, accedere rebus à Met. qu. 17. forma. Boëtius in opusculo de vnitate & vno sic ait omne effe ex forma, Durandus 1. est in rebus creatio, quaterus forma est unita, & consuncta materia; unde Phi- Sent. dift. 12. losophi illud describetes dicunt, esse est existentia forma in materia. I I. Si ma- qu. 2. ita senteria ex se haberet existentiam, ergo similiter etiam forma & compolitum, & in vna re essent tria esse, seu tres existentiæ, quod videtur absurdum, siquidem vnius rei vnum est esse vnáque existentia, sicut est vna res. III. Si materia non à forma sed à se habet existentiam, ergo posset esse sine forma; quod est contra Auerroem qui in 2. Physic.comment.12. facit hanc consequetiam; si materia esset sine forma, tunc quod non est actu esset actu. Eandémque consequentiam tractat D. Thomas 1. parte q. 66. art. 1. quæ consequentia ex eo tantummodò vim & robur habet, quòd in ea supponitur materiam non à se, sed à forma habere id, vnde actu existit. IIII. In tota latitudine entis sunt duo extrema opposita interse; nimirum Deus & materia prima; sed Deus est purus actus ex se habens esse suum, ergo materia prima (quoniam oppolitorum oppolitæ debent esse rationes)est pura potentia, esse suum accipiens aliunde.

Sed his rationibus facile occurri potest premissis hisce distinctio- Solutio supra nibus. Ens aliud est completum & perfectum, aliud imperfectum, & dictarum raindefinitum, quod illius comparatione potest dici non ens. Et rursus tionum. existentia duplex est, vna per quam res simpliciter est in mudo extra nihil; altera est per qua res sunt perfecta, & determinata & sub aliquo definito genere, & gradu rerum constitutæ: prior existentia vocatur à quibusdam actus entitatiuus; posterior autem dicitur formalis, specificus & perfectus. Materia igitur appellatur non ens, quia est ens incompletum & indefinitum; dicitur etiam ex se non habere existentiam & actum yllum; intelligendo id de actu formali

v iiij

312

**ม**มีสุนภพ em-Bi forma primata effe

quest.

wo effe puram potentiam.

& specifico & ad vnam aliqua certam rationem entis dererminato. Ex his autem in promptu est responsio ad primam rationem. Adsecundam non est absurdum in vna re multas reperiri existentias imperfectas, quæ faciunt vnam perfectam; quemadmodú in vno composito naturali sunt duz substantiz imperfecta, è quibus conficitur Tres caussa terria substantia, quæ est ipsius compositi perfecta, & completa, Ad tertiam licer materia ex se habeat suam existentiam secundum quam est ingenerabilis & incorruptibilis: tamen non potest omni forma spoliari; primò, quia materia habet naturalem & essentialem ordiné ad formam, sicut perfectibile ad suum perfectiuum, sine quo esset in determinata & indefinita. Deinde, quia nunquam vlla forma corrumpitur, quin continuò alia generetur; imò ex accidenti fit comptio nempe vt locus detur alij formæ; omne enim agens non ideo agit, vt corrumpat alia, sed vt corruptis aliis quæ ipsi obståt, generet aliquid sibi simile, atque hoc principaliter intédit. Quare nunquam materia posset forma penitus priuari. Ad extremum quia perpetuus cæli motus, ita continenter versat & commutat materiam, vt exe perpetuò nouas formas eliciat & quasi extundat. Illa verò consequentia Auerr.interpretanda est de actu formali & determinatigra-Materiam dus. Ad quartam. Hæc ratio secum ipsa pugnat; qui enim aiunt materiam esse extremum entis eandémque esse puram potentiam, nonne hi pugnantia loquuntur? Si enim materia est vnum extremum entis, ergo est ens, at si est pura potentia, est non ens; sicuti quod est potétia calidum, vel album, non est calidum, neque album, ita quod est simpliciter & absolute pura potétia, simpliciter non est ens. Przterea illa pura potentia, aut est nihil aut aliquod ens; si nihil, ergo similiter materia nihil est; si ens, non igitur iam est pura potentia. His accedit, quòd potentia non potest per se existere, est enim quiddam relatiuum, & omnis relatio fundatur in aliquo absoluto; & vtait Auerr.3.de anima comm.5. omnis potentia fundatur in aliquo actu. Respondemus igitur non bene concludi, si in latitudine entis reperitur purus actus, similiter reperiri debere puram potentiam: hoc enim repugnat, vt ante diximus, rationi ipsius entis, illud autem minime: quemadmodum in simili genere, non valet illud, datur summum bonum, ergo dari debet summum malum; repugnat enimaliquid esse, & esse summum malum : Malum enim ex se nihil est, & nó habet esse, nisi fundetur in aliquo bono; ipsum enim esse, sine quo malum constare non potest, bonum est. Dictum igitur est de quiditate materiæ eiúsque existentia, quod pertinebat ad secundam quæstionem, qua quæritur quid sit materia: Sequitur nunc vt tractemus tertia quastione, hoc est ve doceamus qualis sit materia; & primum

omnium quærendum est, an Materia ex se sit formata, & habeat aliquam formam inseparabilem sibique cozternam, qualem putarunt quidam esse formam corporeitatis. Deinde disputabimus an habeat quantitatem sibi coæuam, & illas quas vocant, dimensiones interminatas.

Opinio corum qui inducuntur formam corporeitatic materia coaternam.

#### CAP. XIIII.

VLTI tam de antiquioribus quàm de recentioribus Philofophis, arbitrati funt elle quandam formam corporeitatis inleparabilem & coæternam materiæ, ex se indeterminatam, quæ postea à formis specificis determinatur atque perficitur. Hæc forma secundum illos disponit materiam, facitque ve appetat formam, & apta sit eam recipere, & est tanquam seminarium aliarum formarum; cámque aiunt esse prinationem, quæ ab Aristot. ponitur tertium principium generationis. Hanc autem opinionem affirmat esse Auerrois, primum quia is in 8. Phys. comm. 4. inquit, si materia Quid & que prima esset nudata omni forma, fore ve non possit recipere aliquam lusus forma, formam; quibus verbis significat materiam primam tametsi priua- orporaisti. ri queat formis specificis, quadam tamen generali forma, cuiusmodi est forma corporeitatis, nunquam destitui. Deinde in 3. de Calo com. 61. ait, rerum corruptibilium non esse principia æterna, nist prima,& remota videlicet materiam primam & primam formam: Ergo secundum Auer.sicut est materia prima æterna, ita est forma quedam æterna, quæ non potest esse alia quàm forma corporeitatis. Præterea in 2. Phys. com. 15. ait priuationem esse quandam formam materia. Postremò, corpus compositum ex materia & forma est genus corporum simplicium, prædicatur enim vniuocè, & in quid de ijs, quæ differunt specie. Ergo cum genus secundum Auer. 1. Metaph. comm.17. lignificet formam quadam vniuersalem diuersam & prioré formis specificis, necesse est nomine corporis, significari formam quandam corporeitatis diuersam à formis elemétorum, & illis priorem; atque hoc ipsum videtur Auerr. indicare in Epitome sua super libros Metaphy.tractatu secundo cap.vltimo, quærens genus summum prædicamenti Substantiæ, & statuens corpus quod dicitur de corporibus simplicibus. Huc etiam spectare videtur illud Auerr. L. Phy.comm. L. Quacunque sunt prater vltimam formam & primam materia, Sunt materia, o forma composita. Nam per vitimam formam, innuit hac formam corporeitatis, quæ est vlrima, via resolutionis. Hanc suam opinionem non solum Auerroi, sed etiam veritati consenteneam esse

confirmant, his quinque rationibus. Prima. Materia cum sit æterna. debet habere existentiam æternam, sed omnis existentia est à forma, ergo debet formam coæternam, qualis est forma corporeitatis, in se habere.Secunda.Formæ, quæ generantur, non possunt induci in materiam nisi sit quanta & extensa, sed quantitas præsupponit in materia formam aliquam substantialem, nimirum formam corporeitatis, cuius quantitas est propria affectio, ergo ante omnes formas generabiles, est in materia forma corporeitatis. Tertia. Cum materia sit remotissima à forma, quinimo sit ei opposita, sicut actus oppositur potentiæ, non posset materia formam appetere nisi haberet in se for mam quampiam imperfectam, per quam illi quodam modo similis esset; simile enim appetit sibi simile. Quarta. Nisi talis forma insit ma teriæ, difficile est explicare, aut intelligere, quo pacto vel vnde gignatur forma. Nam vel generatur ex nihilo, quod est impossibile; non enim esset generatio, sed creatio: vel ex sola materia: at cum hæcsit ens imperfectissimum & in pura potentia, non potest ex ea gigni sor ma quæ est actus & perfectio. Quare oportet in materia inesse sormam corporeitatis, ex qua tanquam è quodam seminario catera formæ oriantur.Quinta.Omne quod mouetur est diuisibile & corporeum, vt probat Aristot. 6. Phy. tex. 32. sed materia in generatione formarum naturalium'à generante mouetur & transmutatur, etgo debet esse corporea. Hæc illi afferre possunt ad comprobandam hanc opinionem.

# Hanc opinionem esse contra Auerroem & Aristotelem.

### CAP. X V.

VITAS ob caussas supradicta opinio reprehendenda est, multisque modis refelli & coargui potest. Primùm igitur demonstrabimus eam esse contra Auer.tum contra Arist. postea contra veritatem, ad extremum occurremus quibusdam dubitationibus quæ sententiæ nostre videntur aduersari. Et vt à primo ordiar, quàm illa repugnet doctrinæ Auer.ex his octo argumentis quæ subijciam, manifestum erit. I. Auerroes in 1. Phys. com. 63. ait materiam primam nullam formam sibi propriam & peculiarem habere, vt possit omnes formas recipere; & in 69. commento inquit, materiam no esse aliquod ens in actu, nec esse aliquod compositum ex materia & forma. I I. In 1. cap. libri de substantia orbis scribit materiam primá ex se nec formam vllam, nec actum habere, sed eam substantiari per ipsum posse; & ibidem reprehendit Auicennam propterea quòd tap

lem formă corporeitatis poneret in materia ante formas specificas: & docet quàm magna & absurda incommoda opinionem eiusmodi consequantur. III. In 1. Metaphysicæ comm. 17. affirmat materiam primam ex se nullam formam habere neque vniuersalem, neque par ticularem, sed omnes recipere; primum quidem vniuersales deinde verò particulares; & ibidem probat ipsam materiam non esse genus, quia genus per se significat formam quandam generalem; materia vero ex se nullam formam propriè ac peculariter continet. I I I I. In Epitome super libros Metaphys. tractatu 2. cap. vltimo, his verbis scribit secunda opinio, si intendit quod datur forma simplex in actu prater formas corporum simplicium, or quod consunctio huius forma cum materia prima, est illa substantia cui accidit corporeitas & cui accidunt tres dimensiones, qua sienificantur per nomen corporis sine corporeitatis, est sane falsa; sequeretur namque ex hot quod generatio elementorum esset alteratio. Vide etiam Auerr.i. Metaphys.comm.11. V. In 1. Phys.commento vltimo, vult cognitionem eius compositionis quæ est ex materia & forma esse Phylica: at compolitio ex materia prima & forma corporeitatis, cum nullum accidens sensibile nullam operationem atque transmutationem proprie habeat, denique cum sempiterna sit, à Physico non potest cognosci. VI. In 12.lib.Metaphy.comm.39. asserit omne compositum esse nouum; quod verum non esset, si forma corporeitatis esset materiæ coæterna. V I I. Secundum Auer. summum genus prædicamenti Substantiæ, est corpus compositum generabile & corruptibile, vt ipse conceptis verbis dicit in paraphrasi sua super caput de Specie Porphyrij, & in 2.lib.de Cælo comm. 49.ergo omne compositú corporeum secundum Auer.est corruptibile. Quare non potest esse in materia vlla forma corporeitatis æterna. Alioquin rationes Auerrois quibus conatur demonstrare cælum esse substantiam simplicem (quia si esser compositum ex materia & forma non posset esse incorruptibile) nihil sanè concluderent & conficerent. VIII. Si materia haberet istiusmodi formam corporeitatis, elementum ver se moueri posser à seipso; quod est contra Auer.in 8. Phys. 29. & 32. in 3. de Cælo 28.& in 4.de Cælo 22.nam quod mouetur à seipso debet habere duas partes actu diuersas, propter quarum vnam dicatur mouere, propter alteram verò moueri; eiusmodi sunt in animali primum quidem anima & corpus; tum etiam cor & cætera membra. Quamobrem cum tales partes non habeat corpus simplex, habet enim vnam tantum formam substantialem & materiam primam, quæ non est ens in actu determinato, iderco non potest corpus simplex moueri à se nisi ex accidenti. At si forma corporeitatis esset in materia, in terra, verbi gratia essent due partes secundu actu distincta, vna

tanquam mouens, quæ est forma gravitatis, altera tanquam mota quæ esset illud compositum ex materia & forma corporeitatis: atq; hoc modo nihil obstaret quominus terra seipsam posser mouere no

minus quam ipsum animal.

Restat nunc vt rationes, quæ ex variis locis Auerrois commemoratæ sunt ad tuendam formam corporeitatis, breuiter dissoluamus. Ad primum respondemus Auerr. illis verbis significare voluisse, cum alteratio adeo necessaria sit ad generationem vt quod non est alterabile, nec generabile elle queat: subiectum autem proximum alterationis sit ens in actu; hinc fieri, vt si materia prima expers esset omnis formæ substantialis, existens tantum in potentia, nullo modo alterari posset, ac proinde nullam formam substantialem reciperet. Nam si est impossibilis alteratio, est quoque impossibilis generatio, propter necessariam connexionem harum mutationum inter se. Étenim tribus de caussis alteratio confert ad generationem, primò quia excludit contrarias dispositiones que sunt in materia, tum quia elteratio con- potentiam materiæ indifferentem & indeterminatam contrahit & fert ganera. determinat ad receptionem huius vel illius formæ: postremò, quia per eam forma substantialis in materia producitur ab agente. Ad secundum Auerr.in 3. de Cælo, per primam formam intellexit Deum qui simul cum materia prima est remotissimum principium rerum Cenfibilium, iuxta illud dictú eiufdem Auer.in 12.lib.Metaphy.commento 18.0mnes forma potentia sunt in prima materia actu verò in prime mocore. Sic Auer. quamplurimis in locis scribere solet à Physico conside rari primam materiam & primum motorem, à Metaphylico autem primam formam & vitimum finem; vide eundem 7. Metaph.com. 9, & 3. Metaph.com.3. & 4. Metaph.com.1. Ad tertium Auer.vocat priuationem formam materiz, accipiendo priuationem pro ea potestate & habilitate recipiendi formas, quam priuatio adsignificat in materia. Hæc enim potentia quasi quædam forma materiæ dici potest. Etenim materia Physicè considerata, est materia atque subiectú ob huiusmodi potentiam. Quocirca Auer.in 1.cap.de substantia orbis, inquit potentiam esse differentiam substantialem materiæ. Ad quartum, corpus quod prædicatur de corporibus simplicibus, vt habere queat conceptum aliquem formalem & notionem vniuocè comunem omnibus corporibus simplicibus, attamen non potest signi ficare naturam quampiam genericam diuersam à natura corporum simplicium, hoc enim includit repugnantiam & contradictionem: corpus namque simplex non effet simplex; si enim ignis verbi gratia præter propriam formam suam haberet aliam forma corporeitaris, non esset corpus simplex cum non esset vniforme sed bisorme.

tioni.

Atque

Augue hæc quidem ex sensu Auerrois. Deinceps quid senserit Aristoreles inuestigemus.

Hanc opinionem contrariam esse doctrina Arist. perspicue ostendi potest his duodecim rationibus. I. Arist. 1. Phy. tex. 69, inquit ma- de forma corteriam ita se habere ad formas naturales, sicut se habet materia artis poreuatu, doad formas artificiales; sed hæc nullam habet ex se formam artificia- strina Arilem,ergo nec illa vllam habebit naturalem. I I. Idem in 2. lib. Phys. fotelis effecttex.7.inquit materiam esse per se informem,& in 7. Metaph.text.8. ait materiam ex se non esse quid, neque quantum, &c. quæ vera non essent, si materia haberet formam corporeitatis sibi coæternam. 111. In 5. Phy. tex. 8. demostrat generationem non esse motum, quia subjection generationis, quod est materia prima, nec sit ens, nec sit in loco; quicquid autem mouetur oportet elle ens, & elle in aliquo loco: At si materia prima esset corporea; vtrunque obtineret, nam & esset ens actu & esset in loco. IIII.In 7. Metaph. 35. & lib. 10. tex. 24 inquit materiam per se ignotam esse, & tantum cognosci posse per negationem; at si haberet formam aliquam, posset ex ea cognosci. V. In 1. de Generat.tex.1. atque aliis locis, reprehendit veteres Philosophos, propterea quòd constituebant subjectum generationis corpus quoddam immutabile secundum substantiam; sic enim, inquit, mutationes quæ fierent circa tale subiectum non essent generationes sed tantum alterationes, ergo qui ponunt huiusmodi formam corporeitatis, necessarió habent de medio tollere generationé. VI. In 3.lib.Phy.in lib.3.de Cælo & in 2.de Generat.& corruptione coarguit eos, qui ponebant aliquod corpus simplicius & prius quatuor elementis. At tale corpus (secundum hanc opinionem) esset illud compositum ex materia & forma corporeitatis. VII. In 2.libr. de partib.animal.cap.1. facit triplicem tantummodo compolition in animantibus, vnam elementorum, alteram partium similarium, tertiam partium dissimilarium. Hac autem forma corporeitatis afferret quartam compositionem cæteris priorem, prætermissam ab Aristotele. VIII. Arist. 2 lib. de Generat. tex. 6. tradens compositionem elementorum, facit eam ex materia prima, quam vocat potentia corpus, & ex contrarietate, nullam faciens mentionem istius formæ corporeitatis, quinimò apertis verbis cam refellit paulò supra tex.3, 1 X. Quinto lib. Metaphylicæ tex.5. definitur elementum elle id quod est indivisibile specie in aliam speciem; quæ definitio non conuenirer elementis, si præter propriam formam haberent aliam corporeitatis generalem, sic enim elementum posset dividi in aliam speciem & formam, nimitum in formam corporeitatis quæ est diuersa à propria cuiusque elementi sorma. X. Secundu Arist. omnis

forma existens in materia est corruptibilis, vt manifestum est ex iis locis, quæ supra memorauimus, cum refutauimus opinionem Ægidij de materia cæli, ergo ponere formam corporeitatis in materia eamque incorruptibilem, est contra doctrinam Aristotelis. XI. Quid magis contrarium doctrinæ Arist.quam affirmare huiusmodi forma corporeitatis esse prinationem, quæ numeratur tertium principium generationis?cum Arist.velit privationem esse principium per accidens, esse per se non ens, nec manere re iam generata, sed adesse, & abesse à materia; quæ sanè nullo modo conueniunt isti formæ corporeitatis. XII. Simplicius 1. Phyl. tex. 69. in illa sua digressione de corporeitate materia prima, ait facere materiam primam corporea, esse antiquam Stoicorum opinionem, quam suo tempore sequutus est Pericles quidam Lydius; eam autem docet penitus aduersari decretis Aristotelicis & Platonicis. Restat, vt quemadmodum ostendimus hanc opinionem doctrinæ Auerrois & Aristotelis aduersari, sic etiam recte rationi atque veritati contrariam esse doceamus.

# Opinionem de forma corporeitatis esse contra veritatem.

### CAP. XVI.

V ANTV M hæc opinio abhorreat à ratione & veritate, vel ex his paucis quæ mox fubijciemus, cuiuis perspicuum erit. Primò, vel ista forma corporeitatis est vniuersalis & generica, vel specifica & determinata; non specifica, quia est contra ipsos, neq; generica, quia sic extra animam actu existerent vniuersalia in rebus, & Arist. 1.de Generat. textu 31. his verbis scribit. Corpus autem commune nullum eft. Ergo talis forma corporeitatis nulla est in rebus. Deinde, aut ista forma est Physica, aut Mathematica, aut Metaphysica; nó Metaphylica, quia formæ Metaph.re & ratione separatæ sunt à materia; non Mathematica, quia est substantia, Mathematici autem de nulla substantia agunt vt dicitur 12. Metaphysicæ tex. 44. nisi fortè Astrologia, quæ agit de cælo: si Physica est, ergo est natura, & principium motus; at omnes differentiæ motuum assignatæ sunt alijs corporibus, vel simplicibus, vel animatis, ergo ista forma neque est Physica, neque Mathematica, neque Metaphylica, nihil igitur est. Posteà, aut ista forma corporeitatis secundum naturam in materia præit dimésiones quantitatis, aut eas subsequitur; si præit, ergo ipsa est indiuifibilis secundum doctrinam Auer.in lib. de substantia orbis : Si subsequitur, ergo dimensiones immediate inhærent materiæ primæ ante omnem formam substantialem, & determinantur per ipsam formam corporeitatis, quod est contra ipsos. Ad hæc, actus est qui separat, & distinguit, vt est apud Arist. 7. Metaphysicæ textu. 49. sed ista forma corporeitatis non facit aliquem gradum distinctum ab alijs. Nam si ab aliquo distingueret, maxime à rebus incorporeis: At huiusmodi discrimen sumitur ex materia quæ separat res incorporeas à corporeis; ergo ista forma nullus est actus, nec igitur erit forma quia omnis forma est actus. Præterea, ratio qua frequenter vtitur Arist.ad demonstrandum materiam primam esse, ducta ex transmutatione formarum nulla esset, propterea quòd ea nó perduceret nos ad materiam primam, sed ad istud compositum ex materia prima & forma corporeitatis.

Postremo, entia, vt tritum est Philosophorum sermone, non sunt Optima aren multiplicanda fine necessitate; sapiens enim naturam imitari deber mentatio qua que nihil frustra facit. At nulla ratio, nullaque caussa satis idonea co-concluditur git nos ponere istiusmodi formam corporeitatis, ergo non est ponéda:aut enim poni debet, vt det existentiam materiæ: At materia per corporeitatis, ke ipsam existentiam habet, vt supra ostensum est: Aut vt det materiæ ex que solanquantitatem & extensionem propter quam in diuersis partibus suis tur rationes simul queat etiam diuersas formas accipere: sed ad hoc præstandum propier quae sufficit ponere quantitatem proxime inhærentem materiæ, vt ponit Auerroes, nec ad id opus est ista forma corporeitatis. Aut vt materia appetat formam: atqui talis appetitus nihil aliud est, quam ipsa potentia materiæ, per quam naturaliter ordinatur ad sucipiendas formas; immo talem appetitum habet materia etiam respectu istius formæ corporeitatis, alioqui materia no haberet potentia ad ista for má, & sic no posset ex materia & ista forma effici vnú ens per se. Aux inducitur huiusmodi forma, ne aliæ formæspecificæ particulares creentur ex nihilo, fed hoc ridiculum est, vt patet ex his que diximus, cum de creatione ageremus, & solueremus e a dubitation é, qua probabatur formas naturales ex nihilo produci. Nec sane ista forma cor poreitatis tollit difficultatem de creatione, si qua est. Ná sicut formæ quæ generantur, neg; secundum se totas neque secundum aliquam. parté lui præfuerunt in materia prima, sic etiam non præfuerunt in. ista forma corporeitatis: Aut denique ponitur hæc forma vt materia prima moueri queat, cu nihil nisi corporeum moueri possit: at hoc nihil valet, tum quia materia prima propriè non mouetur cum sit proximum subiectum generationis & corruptionis quæ non sunt motus propriè dicti, sed tantum mutationes, vt docet Arist. 5. Phys. tex.8.tum etia, quia in 6.Phys.tex.32.non demonstratur omne quod. mouetur esse corporeum, sed esse quantum & divisibile, atqui materia prima potest habere extensionem & distinctionem partium ex-

quantitate interminata citra vllam formam corporeitatis. Relinquitur igitur cum hæc forma corporeitatis sit contra Auer. Arist. & veritatem, nec sit vllam ob rem necessaria; eam omnino repudiandam ac reijciendam esse. atque ex hac vltima ratione in promptu est solutio earum rationum quas supra posuimus ad comprobandam formam corporeitaris.

Explicantur tres dubitationes.

CAP. XVII.

ED antequam ex hac disputatione abeamus, tres dubitatio-🎁 nes, quæ non nihil negotij facellunt, diluendæ lunt. Primùm enim dubitari potest, cum materia & à Porphyrio in cap. de differentia, & ab Arist. 5. & 10. libro Metaphysicorum ponatur esse similis generi, genus autem significet formam vniuersalem, quo modo materia non habeat ex se formam aliquam generalem propter quam sit similis generi? Altera dubitatio est, cum materia prædicetur vniuerse de aliis materiis, omnis autem prædicatio fiat ratione formæ;necesse est materiam, aliquam ex se formam habere propter quam prædicetur de aliis. Tertia dubitatio est, necesse est materiam primam aut esse vnam aut multas, omnémq; vnitatem ac distinctionem prouenire à forma: vt est apud Aristot. 2. de Anima text. 7. & 7. Metaph.tex.49.ergo materia habet aliquam formam vniuersalem. Cæterum his dubitationibus paruo negotio occurri potest. Ad primam igitur respondemus inter materiam & genus, multas esse conuenientias, multas item differentias, vide Auer. 1. Metaphysicæ com. Connenien. 17. & Alex. 2. lib. naturalium quæstionum cap. vltimo; conuenientiæ tie atque dif. autem inter materiam & genus sunt hæ. i. quia vtrunque est in ferentia inter multis. 2. quia vt genus est prius differentijs & speciebus, sic materia genu et ma- est antiquior formis & compositis. 3. sicut materia est in potentia seria prima. ad formas & ab iis perficitur, fit que ex materia & forma vnum cópositum per se, sic eadem propemodum dicimus de genere & differentiis. 4. sicut non potest materia esse absque formis, sic nec genus sine differentiis. Discrimina verò inter genus & materia sunt huiusmodi. 1. communitas materiæ est in eo vt multis formis subijciatur, generis autem in eo vt de multis speciebus dicatur. 2. communitas materiæ est in rerum natura extra animam, generis autem cómunitas est in anima tantum per abstractionem mentis. 3. materia non solum secundum se totam, sed etiam secundum omnes partes singulares est incorruptibilis & ingenerabilis, genus verò quaquam totum

totum & vniuerse sumptum est incorruptibile, tamen corrumpitur & generatur in suis singularibus. 4. materia prima, quæ est sub yna forma potest eadem numero esse sub aliis; at natura generis, quæ est in vno individuo, non potest eadem numero esse in alio. 5. materia secundum existentiam est prior quam forma: at genus est posterius indiuiduis in quibus inest, quia vt genus est non habet esse inisi intelligibile quod est posteriusquam existentia individuorum, secundum illud Aristotelis, Animal aut nihil est aut posterius est. 6. Genus est quidpiam compositum, & completum: at materia simplicissimum quiddam & imperfectum. Quocirca recte Auer. 1. Metaph.com. 17. scriptum reliquit, materiam non esse genus, euidenter ac demonstratiue ostensum fuisse ab Alexandro. Ad secundam respondetur materiam tripliciter prædicari de aliis, primò de toto composito, quæ prædicatio est denominativa, vt cum dicimus statuam esse marmoream: tum de materiis quæ sunt sub dinersis formis, nam materia hominis & equi est materia: postremò de suis partibus integralibus quarum quælibet est materia. prima & secunda prædicatio conuenit materie ratione formæ:tertia vero conuenit materiæ tum per se tum ratione quantitatis; propter se quidem, quia quælibet pars materiæ est materia, alioquin materia non esset simplex, sed ex dissimilibus naturis concreta; propter quantitatem autem, quia materia ex se non habet partes distinctas quarum vna sit extra aliam, sed id accipit & habet à quantitate. Hinc autem patet solutio dubitationis. Verum præterea sciendum est, duabus de caussis accidere posse vt totum aliquod prædicetur de partibus, nimirum vel positiue, quòd eadem forma totius sit in singulis partibus:vt forma aquæ eadem est in omnibus partibus aquæ; vel priuatiue quòd in toto non sit alia & diuersa forma quàm in partibus; ac hoc modo materia tota est eiusdem rationis cu omnibus suis partibus, quia nulla pars materiæ primæ ex se habet aliquam formam, sed hoc est omnium partium commune quòd per se omnis formæ sunt expertes. Ad Terriam. Respondemus, duplicem esse vnitatem atque distinctionem, vnam entitatiuam & transcendentalem, propter quam vnumquodque co ipso quo est ens, est vnú & distinctum ab aliis, alteram formalem specificamque, propter qua res dicuntur conuenire & differre vel numero, vel specie, vel genere; priori modo materia dicitur vna & distincta ab aliis, non autem posteriori modo. Vide B. Thom. 1. par. q. 16. art. 7. in resp. ad 2. Sequitur nunc altera quæstio de dimensionibus interminatis.

Digitized by Google

Ouantitatem interminatam immediate inharere materia prima.

AGNA & perdifficilis controuersia est inter Philosophos: Virum quantitas sit materiæ coæterna, & sit ingenerabilis & incorruptibilis,& antecedat formas omnes:an subsequatur formam substantialem, & more cæterarum formarum naturaliú generetur & intereat. Intelligimus autem hoc loco per quantitatem magnitudinem triplici dimensione completam, hoc est longitudine latitudine atque crassitie: Vocatur autem quantitas hæc proximèinhærens materiæ primæ ab Auerroe indeterminatam; non quòdadu nullum terminum habeat, sed quia si ex se spectetur, non sit terminata, hoc enim accidit ei à formis ingredientibus in materiam. Propriú enim est formæ, vt multis locis Arist. docet, continere & terminare; qua etiam de caussa forma appellatur terminus & finis; atque hoc etiam modo materia prima dicitur informis, non quòd actu nullam habeat formam, led quod si spectetur ex sua ipsius natura, expensit omnis formæ. Videtur igitur nobis verisimillimumesse, quantitatem ex quo creata fuit à Deo materia, inesse in materia, & antegredi sormas substantiales, & suaptè natura interminatam esse variè autem determinari ab agentibus naturalibus pro varietate formarum substantialium, quæ inducuntur in materiam; & per se nunquam generari aut corrumpi, sed tantum ex accidenti, nimirum rationedeterminationis & figuræ; vt si sit globus ceræ, & in eo effingantur variæ figuræ, fiatque vel rotondus, vel longus vel quadratus; quantitas quidem ceræ non mutatur, terminatio autem & figura eius variatur; sic agens naturale additione ac detractione formarum naturalium immutat quidem terminos & figuras quantitatis, sediplam quantitatis formam quam materia sua vi possidet, intelligimus sixam stabilem & immutabilem esse. Hanc autem sententiam his rationibus confirmare possumus. Prima. Materia non potest retinere existentiam suam mutata quantitate, ergo si habet existentiam ex se & immutabilem & non a formis variabilem, habebit etiam quancom & sepie titatem ex se immutabilem nec accipier cam à formis. Quemadmodum enim si materia existentiam acciperet à formis, his mutaquantitatem tis, necesse esset materiam identidem generari & interire, ita etias quantitatem acciperet à formis, his variatis oporteret quantitatem variari, qua sublața tollitur etia existenția sine qua materia esse non eigne connem potest, sic igitur cogitandum est, vniuersam materie molem simul El infepara. à Deo productam esse, quæ totum hoc spatiú quod celi ambitu circunscriptu atque comprehésum est, occuparet, atq; copleret, net

Probatur deargumentu seria prima bilem effe.

potest aliqua ex parte vel augeri, vel imminui, si enim quidqua augeretur, penetraret atque perrumperet cælú; si minueretur, aliquid inane & vacuum relinqueretur; Ergo sicut sculptor ante sibi comparat eam vel æris, vel marmoris molem, quæ satis sit ad id operis perficiédum quod in animo haber: deinde vi artis illam materiam cudendo dolando variè formado opus suum artificiosum fingit & absoluit, sic etiá contingit in rebus naturalibus. I I. Forma nó dat materiæ vt sit materia, & vt sit subiectum, sed præsupponit illam esse subiectú: quare similiter etiam præsupponet id sine quo materia non posset esse subiectum formz: hoc autem est quantitas, sicut enim materia non habet partes distinctas citra quantitatem; ita non potest secundú varias partes suas varias formas accipere, nisi propter quátitatem, ergo forma præsupponit quantitatem, neq; eam tribuit materiæ. III. Forma substantialis ex se est indivisibilis, & fit quata ac divisibilis ratione subiecti in quo recipitur, subiectú auté eius est materia, ergo efficitur divisibilis propter quantitatem materiæ; at si forma tribueret quantitatem materiz, non esset forma divisibilis propter materiam, led potius è contrario materia propter formam, vipote à qua tribueretur ei quantitas. I I I I.Si quantitas immediate no inest in materia prima sed in toto composito, hoc est in materia & forma (ponatur enim nunc quod posterius ostendetur, totum compositum nihil esse aliud quam partes eius simul iunctas) hinc efficitur vt quantitas hominis sit in materia, & anima rationali tanquam in subiecto. Quamobrem necesse erit animam rationalem esse quantam & divisibilem. nam licet fieri possit, vt anima rationalis existens in subiecto quanto non sit quanta & divisibilis, propterea quòd nec per se, nec in fieri nec in esse, nec in operari, dependeat à tali subiecto: Illud tamen nullo modo fieri potest, vt in ea subiectiue insit quantitas, & ipsa tamen non sit quanta;sicut fieri non potest vt in aliquo sit albedo, quod no sit album, non enim potest effectus formalis separari à forma, nec potest vllam ob caussam contingere vt forma non tribuat suum esse formale ei subiecto in quo inest. V. Si duo agentia æqualis virtutis simul agere incipiant in duas medietates ligni pedalis, eo instanti quo primum non est forma ligni, formæ quæ tunc ab illis agentibus, inducenda sunt, aut reperiunt materiam ligni in duas partes distin-Ctam, aut non; si reperiunt distinctam, cum talis distinctio accidat materiæ propter quantitatem, vrique reperient quantitatem in materia; sin autem offendunt illam materiam indistinctam, in vna & eadem parte materia indistincte & confuse recipientur illa forma; quo modo igitur per quantitaté posterius aduenienté rursum distin gui & separari poterunt ? & certe sicut forma præsupponit materia,

## DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

ita multitudo & distinctio formarum præsupponit multitudiné & distinctionem materiz, que sine dubio prouenit à quatitate. VI.Omne quod mouetur oportet esse dittisibile, vt est in 6. Phys. tex. 32. sed materia est primum subiectum omnium transmutationu:non enim alia ratione formæ substantiales expromuntur de sinu & potestate materia, quam per eius transmutatione; oportet igitur materia este quantam; in eo enim quod est indiuisibile, nulla transmutatio inesse potest. VII. Qualitates prima inharent materia prima & pracodunt formas substantiales, & alteratio quæ secudum eas fit, proximè attingit materiá primá, ergo quantitas est in materia prima ante sormas substantiales: antecedens probatur ex iis quæ scripta sunt in 2. lib.de Gener, tex. 6. Consequentia auté per se manifesta est: nam nec qualitas sensibilis, nec alteratio quæ est secundum qualitates, potest esse in subiecto non quanto, vt docet Arist. 6. Phy. & in libr. de sensu & sensili. V I I I. Si quantitas non est materiæ coæterna, sed producitur de nouo, quærendum est à quo producatur; omnis enim esseus haber sua caussam propria: Dices esse aliquod propriu esticiens quatitatis. Contra, quia sic cætera agentia non producerent quantitaté; & cũ nulla actio Physica obiri possit sine quantitate, nihil planè age rent. Dices forte produci eam ab omnibus agentibus. Contra, omnis effectus, si est vnus, referendus est ad vnam caussam, & quamuis à multis producatur, tamen non producitur ab eis vt multa & diuera funt, sed vt habent vnum aliquid comune. Quod ergo erit hoc commune propter quod omnia agentia producerét quantitaté?non forma, nulla enim forma substantialis reperitur comunis omnibus reb naturalibus; nec materia, quòd ea non actiua sit sed tantum passina: non igitur quantitas à quoqua producitur sed ingenita est vnà cum ipfa materia;& cú quantitas non fit forma vim habés agendi,ne fingi quidé potest vná quantitaté ab alia quátitate produci. IX.Si quátitas producitur, aut ea recipitur in materia que habot quantitaté aut non; si prius dicatur, vel erit progressus in infinitu in quantitatibus, vel erit aliqua quantitas quæ non producatur; & cum omnium quititatum eadem sit ratio, quod de vna dicitur, idem similiter pronunciandu erit de cæteris; sin auté posterius affirmetur dicaturque quantitatem recipi in materia non quanta, sic quod est quantum & divisibile recipierur in eo quod est indivisibile; quod manifestáin serepugnantiam & contradictionem continet. X. Omnes Philosophi asserunt quantitaté tenere se ex parte materix; multa vero aliaacció dentia ex parte formæ; at si quantitas produceretur ab agente, eamq; forma substantialis secu ferret & tribueret materia, potius dicendu esset quantitatem tenere se ex parte formæ quam ex parte materiz.

XI. Si quantitas sequeretur formam substantialem, ergo non posset abstrahi à forma substantiali; quod enim posterius est, non potest perfecte abstrahi à priori: At quatitas & à Mathematico & à Metaphysico abstrahitur ab omni forma naturali, quin etiam consideratio quantitatis secundum naturam, prior est quam consideratio Phy sica formarum naturalium. Ex quo factum est, vt præter Physicam sit alia scientia quæ per se agat de quantitate, id quod in aliis accidentibus Physicis non contingit. XII. Arist. 2. de Gener. 27. & ante in 1. de Gen.text.24. docet accidétia quæ sunt comunia generato & corrupto eadé manere in vtroque; vt cu aer vergitur in igné, humor quide aeris ve qui sit repugnans igni prorsus deletur, calor aute aeris cu sit congrues natura ignis, ide manet; sed quatitas est comunis omnibus rebus naturalibus, ergo debet cadem manere in omnibus, nec est vlla caussa cur à singulis agentibus generari & corrumpi debeat. XIII. Sicut materia in transmutatione non mutatur sed manet eadem, propterea quòd est subiectú transmutationis quod manere debet idé ante & post, sic etiá quantitas debet permanere eadé. Etenim materia subijeitur transmutationi per quantitatem; & sanè sicut materia est subiectú vt quod(sic enim loquuntur nunc Philosophi)omnium transmutationu & formaru, ita quantitas est subiectum omniu vt quo. XIIII. Si quantitas producitur de nouo, vel igitur ex nihilo, at lic crearetur; vel ex materia non quanta, at qui fieri potest vt ex eo quod est indiuisibile nec vllas prorsus habet partes, prodeat aliquid longum latum & crassum & habés partes extra partes. XV. In aquæ interitu, si quantitas eius corrumpitur, quærendum est à quo corrúpatur: non ab aliquo contrario, tum quia nihil est contrarium quantitati, tum etiam quia omnia contraria sicut habent eandem materia communem, sic etiam quantitatem; si quidem mutua contrariorum actio quæ est alterario fit in eodé subiecto quanto; nec ob interitum formæ aquæ dici potest corrúpi quantitas, quia licet quantitas aquæ ratione talis termini & figuræ quam gerit in aqua, pendeat à forma aquæ, tamen vt quantitas est, cum sit communiter in cunctis rebus n sturalibus, non potest pendere à forma aquæ. Et quod ostensum est de aqua idem in aliis demonstrari potest. XVI. Vel quantitas producitur à quantitate, veluti calor à calore, atqui quantitas non est actiua:vel à qualitate aliqua actiua, at quantitas secundum natura prior Plato, Simpli est qualitate esque necessariò præsupponitur tam in fieri, qua in esse, ciu, Ammo-& operari; ergo quantitas est ingenerabilis. XVII. Videtur Aristote. nina, Anerles hoc sentire, is enim multis locis significat quantitatem esse pro-nus authores priam affectionem materiæ; & in 3. Phy. scribit infinitatem quanti- huisse seutentaris prouenire ex materia, eius autem determinationem à forma; in sia.

## DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

4. Phyl. iplam materiam appellat indefinitum & internallum; in 7. Metaphy.textu 8.innuit quantitatem primò inesse materiæ eamque diffiniri & determinari à quantitate. Idem Plato etiam declarare voluit, nominans materiam magnum & paruum. Hanc item sententia Simplicius 1. Phys. super textum 69. quanquam verbis obscuris & Platonicis, videtur attribuere Platoni & Aristoteli. Eiusdem opinionis grauis interpres & defensor est Auerroes in libro de substantia orbis; In 1. Phy.com. 63. & in Epitome Metaphy.tract. 2. cap. vltimo. Ammonius in Categoria Quantitatis ita scribit. Quantitas secundum sibi locum in rerum natura vendicat : prima enim materia prius in molem elata, quantitatem habet, quod secundum subiectum Arist nominat, tum sormas suscipit, of fit compositum. Hæc ille. Philoponts primo libro de Generat. super text. 33. inquit, quantum trifariam dimensum esse subiectum immutabile, & permanere in omni generatione ac mutatione & ibidem super textum 40. ait materiam propinquam substratam omnibus formis & per se immutabilem esse corpus trifariam dimensum. Sed quia hæc opinio à multis & sanè doctis viris vehementer oppu gnatur, nec in le paucas habet dubitationes, volumus quæcunque contra eam afferri possunt, diligenter ac propriè commemorare, atque refellere.

#### Opinio & argumenta corum qui contra sentiunt & oppugnant dimensiones interminatas. XIX.

opus . 3 2 quod sionibus interminatu. Cent.diftin.8.

D. Thom.in VI opinantur quantitatem, nec esse incorruptibilem, necimmediate inhærere in materia prima, sed in toto composito, est de dimen has sexdecim pro sua opinione & contra sentenriam nostri, rationes afferre possunt. Prima Aristot. in Categoria substantia ait, Alia omnia vel dici de substantia prima vel esse in ea;nam secunda substantia Durandus I. dicuntur de prima, accidentia verò in ea insunt: quamobrens sublatis primis subquaft. 4. Her stantys, nibil aliorum remanere posset. Ex quibus verbis licet intelligere nam quol. 2. accidentia omnia habere pro subiecto suo primam substantiam, que est substantia composita. Quare quantitas non est immediate in materia prima sed in toto composito. Secunda, in 7. Metaphy. textu 4. taphy q. 17. dicitur substantia esse prior accidente, ratione, natura, & tempore; & ் 18.ய்டி ட் ibi loquitur Arist.de substantia prædicamentali quæ est composita; sigitur substantia composita secundum naturam præcedit omie accidens, ergo etiam quantitatem; quare non erit quantitas ætema, existens in materia ante formas substantiales. Tertia. In 5. Phy. tex. 8. Scriptum est, subiectum generationis, quod est materia prima, non

esse in loco, at si materia prima habens quantitatem subijceretur generationi, procul dubio esset in loco, siquidem locus, debetur rei cuilibet propter quantitatem, quæ in ea inest. Quarta. Secundum Arist. omnis forma materialis est corruptibilis, & materia habet potetiam contradictionis ad esse & non esse, ergo cum quantitas sit forma materialis erit corruptibilis & materia habebit potentiam ad esse & non esse quantitatis, ergo non est quantitas materiæ coæterna. Quinta. Idé est subiect u augmentationis & quantitatis, siquidé augmentatio est motus per se tendens ad quantitatem, sed propriú subiectum augmentationis no est sola materia sed totu compositu, imò augmentatio non fit ratione materiæ, vt Arist. docet in 2. de Anima, & in 1.de Generat.vbi ait de augmentatione.ergo.&c.Sexta.Auer·2. de Anima com. 4. ait hoc esse discrimen inter formam substantiale, & accidentalem, quòd substantialis habet pro subiecto ens in potétia, nempe materiam primam, accidentalis verò ens in actu quod est iplum compolitum, sed quantitas est forma accidentalis, ergo subiedum eius non est materia prima sed totum compositum. Septima. Auerroes in Epitome Metaphy.tract. 2.cap. vlt.ait dimensiones interminatas non actu, sed potentia inesse in materia prima, ergo materia non habet actu quatitatem aliquam priùs quam accipiat formam substantialem. Octava. Secundum Aver. lib. 12. Metaph.commento 39.0mne compositum est nouum ergo compositum ex materia prima & quantitate non est æternum. Nona. Idem est subiectú quantitatis interminatæ & terminatæ, quippe cum hæ duæ quantitates non differant secundum rem sed tantumodo secundu ratione, fed quantitas terminata fequitur formam & habet pro subiecto ipfum compositum, ergo similiter etiam interminata. Decima. Ens per se, est prius, quam ens per accidens, sed ex materia & forma substantiali fit ens per se, ex materia verò & quantitate fit vnum ens per accidens, ergo forma substantialis in materia præcedit quantitatem. Vndecima. Si quantitas immediate & semper inhæret materiæ, ergo maior esset vnio materiæ cum quantitate quàm cum forma substátiali; illa enim esset immediata & indissolubilis, hæc autem minimè: at hoc falsum est: cum enim materia & forma substantialis pertineat ad idem predicamentum, & cum componant vnum ens per le cuius funt partes essentiales, & cú forma substantialis sit propria perfectio materie: maiorem vtique habebit materia coniunctionem cu forma substantiali, quam cú accidétali. Duodecima. Si quatitas esset coæterna materia, ergo essent quatuor principia generationis, nimiru Materia, Forma, Priuatio, & Quatitas. Decimatertia. Prius est esse simpliciter, quá esse secundú quid, quia esse secudú quid præsupponit esse,

x iiij

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE 328

sed forma substantialis, materiæ largitur esse simpliciter, accidentalis autem tantum esse secundum quid, ergo illa præcedit hanc, non potest igitur quantitas esse in materia ante formam substantialem. Decimaquarta. Nulla est quantitas intermi nata: etiam si secundum se consideretur citra formas substantiales nam vniuersa materia mo les per se sumpta, non est infinita sed finita, quippe cum tota contineatur ambitu orbis Lunæ, & si esset tota simul, haberet siguram rotundam, quoniam vndique perfecte terminaretur à cælo, quemadmodum contingit in elementis. Decimaquinta. Cum ex minori quantitate fit maior, id quod accidit in rarefactione, non manet eadem quantitas, alioquin idem esset maius & minus, ergo acquiritur de nouo aliqua pars quantitatis; sed in quantitate eadem est ratio vnius partis & totius, si igitur vna pars eius de nouo est generabilis, similiter etiam tota erit generabilis. Decimasexta. Omne accidens definitur per suum subiectum, sed quantitas non potest definiri per materiam primam, siquidem definitio debet esse ex iis quæ sunt nota, & magis nota, quàm id quod definitur, sed materia prima est res quædam ignota, vt est apud Arist. 7. Metaph. tex. 35. & certè ignorior est quantitate, ergo materia prima non est immediatum subiectum quantitatis, sed potius totum compositum.

#### Soluuntur supradicta rationes. CAP. XX.

VANQVAM hæc opinio, tum propter auctoritatem eorum qui cam sequuntur, tum propter supradictas rationes quib ea comprobatur, nec damnáda nec contemnenda lit, nos tamen, quod contrariam sententiam, quam supra explanauimus & multis rationibus communiuimus, probabiliorem esse iudicamus enitemur soluere rationes supradictas. Ad primam rationem ita respondemus: Omnia accidentia esse in prima substantia, vel inhæsiue, vt albedo, vel denominatiue, vt quantitas & qualitates primæ, quz inhærent quidem immediate in materia prima, sed cum ea sit pars compositi, sit vt propter eam ipsum compositum denomineturab illiusmodi accidentibus.adde quod, cùm nec secundæ substătiæ sine Quomodo in- primis existere queant, nec materia extra ipsum compositum, rectè profectò dixit Aristoteles omnia accidentia esse in prima substantia. Illam verò sententiam Aristotelis, (sublatis primis substantisniin primasub- hil aliorum remanere) tripliciter interpretari possumus. Primo fantia & ab sublata prima substantia tolli accidentia, quædam simplicita, nempe quæ consequentur formam vel compositum, alia verò

telligendum fit omnia accidentia esse ea pendere.

primis qualitatibus, vel ratione terminationis, vt in quatitate. Nam cum ex igne fit aër, corruptio igne licet maneat calor, non tamen talis & tantus calor, qualis & quatus erat in igne, is enim non competit aëri, nec in alio corpore quam in igne elle potest: idé de quantitate dicendum est. Deinde si prima substantia tollatur penitus & secundum omnes suas partes, hoc est tam secudum materiam quàm formam, nullum accidens manere potest; nam cum nullum accidens per se cohærere queat, in quo inerit tanquam in subiecto? Postremò, cum tam materia qu'am omnia accidentia sint propter formam & compositum, accidens enim cst dispositio formæ substantialis, vel ad cam procreandam, vel conservandam, vel ad eius actiones exercendas, sublata prima substantia, si manerent cætera, sanè frustra essent: Deus autem & natura nihil permittunt frustra esse in rebus, ille igitur locus, & illa sententia Aristot. nequaquam officit sententiæ nostræ. Ad secunda. Substantia composita est prior accidentibus, non An Substantia eodem modo; sed quibusdam tempore, nimirum iis quæ illi ad sunt tia composita & absunt præter ipsius interitum; aliis secundum rationem & co-bus accidengnitionem, & sic est prior propria passione: aliis secudum naturam, tibus, id est secundum perfectionem, & sic est prior quatitate interminata: vel dicito, substantiam compositam esse omnibus accidentibus terminatis priorem, interminatis verò, si non secudum se totam, saltem ratione partis, hoc est ratione materiæ esse quoque priorem. Ad tertiam. Aristot.in illo 8. textu quinti libri Physicorum, per id quod generatur, non intelligit subiectum generationis quod est materia prima, sed totum compositum, id enim propriè generari dicitur; ita vt vis rationis Aristotelicæ, qua demostrat generationem non esse mo- Que pacto id tum sit hæc:id quod verè mouetur, existit actu & in aliquo certo lo-quod generaco, vt id quod albescit vel nigrescit & id quod augetur, vel mouetur astu, nee su in secundum locum; dicitur enim statua nigrescere, vel planta augeri, loco. vel animal moueri secundum locum; quæ omnia actu existunt: At quod generatur, nondum actu est, sumendo generationem non solùm propriè pro illa introductione forme substantialis, que fit in instanti, sed etiam pro tota dispositione præuia quæ ratione sinis, ad quem naturaliter tendit, ferè vocatur à Philosophis generatio.generatur enim homo & nondum actu est, non enim sicut in alteratione, ante & post permanet subiectum idem habens nomen & speciem, ita contingit in generatione: statua enim quæ dealbatur, ante & post dealbationem manet & nominatur statua, at cum ex semine generatur equus; ante generationem est semen & non equus, post genezationem est equus & non est semen. Atque hæc est germana sen-

tentia illorum verborum Aristotelis. Sed præterea respondemus, duplicem esse locum, vnum indefinitum, alterum determinatum ad vnam aliquam certam differentiam loci, vti sursum vel deorsum; prior locus conuenit rebus propter quantitatem, posterior autem, ob qualitates motivas gravitatem inquam & leuitatem. Materia igitur propter quantitatem quam habet, est in loco indefinite, hoc est non magis sursum quam deorsum, determinatur autem ad hanc vel illam differentiam loci, à qualitatibus motiuis quas accipit ab agentibus naturalibus. Itaque Aristoteles cum ait quod generatur non esse in loco, id autem quod mouetur esse in loco, loquitur de esse in loco no priori sed posteriori modo. Ad Quartam. Cum aiunt peripatetici formas materiales esse corruptibiles, loquutur de formis substantialibus, non autem accidentalibus qualis est quantitas. Ad Quintam. Quoniam augmentatio non tendit ad quantitatem fimpliciter, sed ad quantitatem terminatam & perfectam & conuenientem naturæ viuentis, ideo subiectum augmentationis non est materia prima, sed totú compositum. Ad Sextam. Auerr. in illo 4.commento 2.de Anima loquitur de accidentibus terminatis, non autem de indeterminatis cuiulmodi est quantitas de qua nunc agimus. Ad Septimam. Quia propriú est actus & formæ, terminare & diffinire, quantitas autem interminata, nec ex se nec ex materia habet vllum certum terminum, ideo dicitur esse potétia & non actu; & sicut materia, quamuis sit actu materia; tamen quia est in potentia ad omnes formas dicitur ens in potentia, sic quantitas interminata licet actu sit quantitas, tamen quia est in potentia ad omnes terminos & figuras quantitatis quas potest accipere ab agentibus naturalibus, vocatur quantitas in potentia: & hic est intellectus arque sententia illorum verború Auerrois. Ad Octavam. Omne compositú esse nouum, intelligit Auerroes de eo quod est verè compositum, cuiusmodi est compositum substantiale, non autem accidentale. Ad Nonam. Cum eadem secundum rem sit quantitas terminata, & interminata, idem erit vtriusque subiectum inhæsionis: Verum terminata dicitur esse in toto composito denominatiue, quatenus determinatio quantitatis fit ab agente naturali propter formam substantialem & propter opportunitatem ipsius compositi naturalis. Ad Decimam. Ens per le, prius est simpliciter quam ens per accidens, sed in hac vel illa re, nihil prohibet aliquod ens per accidens esse prius quam aliquod ens per se, præsertim si illud sit naturalis & necessaria præparatio atque dispositio ad productionem huius; id quod contingit in materia & quantitate respectu formæ substantialis & ipsius compositi. Ad Vndecimam. Illa est simpliciter maior vnio, ex qua fit magis vnum,& cum ex materia & forma substantiali fiat magis vnú quia fit vnú ens per se, quam ex materia & quantitate ex quibus fit vnum per accidens & secundum quid; ideo simpliciter maior vnio est inter materiam & formam substantialem, quam materiz cum quantitate; secundum quid autem illa vnio minor est quam hæc, quatenus hæc est magis immediata, & indissolubilis. Ad Duodecimam. Quantitas non est principium generationis diuersum à materia, sed pertinet ad causalitatem eius tanquam dispositio necessaria materia vt ea queat subiici transmutationi, neque enim materia posset subiici transmutationibus Physicis nisi ante quantitatem haberet: at priuatio habet diuersam rationem principij, nempe tanquam terminus à quo. Ad decimamtertiam. Si forma daret materiæ esse ens & existere in rebus, sine dubio forma substantialis in materia præcederet quantitatem, prius enim est materiam esse ens, & habere esse quantum sed quia materia non est ens nec simpliciter existit propter formam, vt supra ostensum est, idcirco argumentum nihil valet. Dicitur autem forma substantialis dare esse simpliciter, quia simul cum materia facit vnum ens per se complerum & sub determinato gradu & specie entium constitutum, quod non Curdicature potest facere vlla forma accidentalis. Ad Decimamquartam. Licet quaistas invniuersa quantitatis moles terminatasit, vtpotè quæ cæli finibus terminata. circunscripta tota contineatur, tamen dicitur interminata, propter innumerabiles terminos & figuras quas ipía quidem in se non habet, sed eas potest accipere ab agentibus naturalibus secundum varietatem formarum substantialium que inducuntur in materiame quemadmodum lignum aliquod dici posset informe, ratione formarum artificialium quas accipere potest ab arte. Ad Decimamquintam. In rarefactione eadé est ratio quantitatis & materiæ, nam ficut ibi plus existit quantitatis, ita quoque plus materiæ: quemadmodum enim per rarefactionem partes quantitatis multiplicantur, sic etiam partes materiæ: quare si nolunt in rarefactione vllam materiæ particulam de nouo acquiri, idem quoque sentire debent de quantitate. Nos igitur respondemus, acquiri nouum terminum & nouam extensionem quantitatis, non autem nouam partem quantitatis; de qua re alias plura dicétur: nam quæstio de rarefactione perdifficilis est, & diligentem atque accuratam tractationem deposcit. Ad Decimamsextam. Licet materia prima secundum nos sit ignota, & secundum naturam sit etiam ignota comparatione formæ sub-Rantialis, tamen est notior simpliciter quatitate. Etenim Arist. 6.lib. Topicorum docet id esse notius simpliciter, quod est prius, & à quo depédet aliud, constat auté materiam esse secundum naturam priore

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

quantitate, cum sit subiectum eius, quare si quantitas definiatur per materiam, non definietur per aliquid ignotius; posset autem confici huiusmodi descriptio quantitatis interminatæ. Quantitas interminata est quantitas, qua per se nec rotunda, nec quadrata, nec triangularu est, nec habet vllam figuram earum, quibus species rerum naturalium determinantur, Quidste qua- sed est in potentia ad eas omnes. Est item prima dispositio materia qua materia efficitur idonea ut subiici queat cunctis mutationibus Physicis, 🖝 ut in discris partibus suis diversas formas substantiales simul possit accipere. Sed de inter-Vide Paulum minata quantitate hactenus. Posset etiam hoc loco disputari contra eos qui faciunt in materia prima nescio quam inchoationem formarum, sed quod hæc opinio iamprimem explosa est ab omnibus, ciúlg; fallitas & ablurditas per le manifesta est, superuacaneum este diximus ea de re verba facere. Restat vltima questio de materia: nam cum explicatú sit de materia an sit, quid sit, & qualis sit, reliquum est

7. lib. metaphysica q. 27 ₩ 28.

docere propter quid sit.

# Propter quid sit materia & de potentia eius duplici.

ATERIA est propter id ad quod ipsa refertur;triplex autem nio materia, est relatio materiæ primæ, vna ad agens, altera ad formam, ad agens, ad tertia ad compositum. Primò enim materia refertur ad ages forma & ad ficut potetia passiua ad actiuam, & sicut mobile ad mouens. Etenim potentia actiua est principium transmutandi aliud in quantu aliud, & potentia passiua est principium, vt transmutetur ab alio inquantum aliud est. Deinde materia refertur ad formam tanquam potentia materialis ad actum formalem, tanquam perfectibile ad suam perfectionem. Est enim forma, finis materiæ, vt est apud Aristotelem 2.Physic.tex.81.& 91.quam rem pulchrè declarat Auerroes in lib.de beatitudine animæ extremis verbis ita scribens. Materia est ens & # seipsa or in sui natura propter formam, or eius perfectio est ut recipiat formam, nam si forma non esset, neque materia esset. Postremò forma referturad totum compositum vt caussa ad caussatum; caussalitas enim materiz est in co, vt ex ca fiat aliquid ita vt insit: id auté quod fit ex materia, est totum compositum; referrur etiam materia ad compositum vi pars ad totum, cum esse partis sit propter esse totius, præsertim eins partis quæ non potest per se cohærere extra totum; hæc autem caulsalitas, est communis materiæ cum forma, siquidem ambæ sunt partes essentiales totius compositi. Relatio autem materiæ ad iplam transmutationem, non differt vel ab ea quæ est ad agens, vel ab a quæ est ad formam. Inter has tres relationes is ordo cernitur, ve ordine generationis, relatio ad agens, sit prima, ad formam secunda,

ad compositum tertia, primum enim materia mutatur & disponitur ab agente, tum accipit formam, ad extremum ex coniunctione formæ cum materia existit compositum. Relatio ad agés est extrinseca-& viget tantum in iplo fieri hoc est dum res fit& generatur; materiaenim indiget agente; vt ab eo transmutetur & sic in ea producatur forma, qua producta non est amplius opus agente. Relatio ad formam & compositum, est intrinseca, & consistit non modo dum res fit, sed etiam postquam facta est, quandiu res manet; & hæc relatio continet perfectionem materiæ. At si spectetur natura ipsius matesiæ, principalis eius relatio est ad formam; hanc enim expetit vt turpe pulchrum, & vt suum actum atque perfectionem; quo fit vt sibiinuicem omni ex parte semper aptè respondeant, & sint ad aliquid, vt dicitur 2. Phys. text. 26'. forma enim est finis materiæ vt ante diximus. Sinautem consideretur intentio naturæ, principalis eius relatio est ad compositu; natura enim materia ordinat ad formam, & vtranque ad totu compositum; hoc enim est quod per se subsistit & quod operationes naturales exercet & quo natura tédit & in quo tandem coquiescit. Verùm quia in hisce relationibus materiæ, includitur potétia, eaq; magnas difficultates habet, de ipsa necessariò dicendu est.

Duplex est potentia, vna quæ conuenit materiæ ex sua ipsius vi & Hane distinnatura, altera quæ conuenit ei prout est ab agente destinata & deter. Elionem pominata ad hanc vel aliam formam; nam cum materia esse nequeat tentia innuisi fine potentia; duplex autem fit materia, prima & secunda, necesse est Celo comm. similiter etiam duplicem esse potentiam, vnam quæ conuenit mate- 120. 8/4. riæ primæ, alteram quæ secundæ. Hæ duæ potentiæ variis vocabu- Phys. comm. lis distinguuntur; illa dicitur prima, indetermina, vniuertsalis, are-120; mota, confusa, essentialis materiz & inseparabilis ab ea : Hzc autem strina de duappellatur secunda, determinata, particularis, propinqua, distincta, plici materiac accidentalis materiæ, & ab ea separabilis. Vtrauis autem potentia potentia wipliciter accipi potest', vel subiectiuè & idem est quod materia potens; vel formaliter pro illo respectu & habitudine potentiz adactum: vel terminatiue, nimirum pro iplo actu & forma ad quami terminatur potentia: primo modo, potentia est substantia non differens à materia; secundo modo, est relatio, vel de prædicamento. Ad aliquid, vel certè transcendatalis; tertio modo, tota speccat formam à qua & vnitatem & distinctione accipit : posset fortalle etiam. quarto modo accipi potentia prout est quædam qualitas secundæ. spaciei, hoc est naturalis quædam habilitas ad recipiendas formas. Crid autem intersit inter possibilitatem, & potentiam, vide apud Auerroem in libro de Beatitudine anime cap. 2. vbi vult nomen possibilitatis esse magis intrinsecum & substantiale rei quam nomen.

334

potentiæ, & potentiam, inquit necesse est exire in actum in aliquo indiuiduo speciei, & in aliquo tempore, at possibilitate minime. Sed Sutur dif- quid inter potentiam primam & secundam intersit, ostendamus.

ferentia inpriman & Sociidam ma-

Potentia materia.

Inter has duas materiæ potentias, quatuor sunt differentiæ. Vna ser potentiam differentia est, primam potentiam esse materiæ essentialem, secudam autem esse accidentalem.. Quòd autem prima potetia sit essentialis materiæ, ex his oftendi potest. Primò, quia multis locis Arist. describit materiam per esse ens in potentia; qua re significat potentiam essentialem esse materiæ. Tum, Auer in lib.de substantia orbis cap.1. oft de essentia ait potentiam esse disserentiam substantialem materiæ. Deinde ita se habet potentia ad materiam, sicut actus ad formam, sed essentiale est formæ, esse actum, ergo similiter essentialis erit materiæ potentia. Postea Arist.lib.8. Metaphysicæ tex.15.inquit, ideo ex materia & forma fieri vnum, quia materia est in potentia, forma autam est actus: Si igitur potétia non esset materia essentialis, non posset vnú quidpiam essentialiter sieri ex materia & forma. Præterea, si potéria non est essentialis materia, ergo posset intelligi materia absque potentia ad formam, at id est contra Arist. qui 2. Phys. text. 26. inquit, mareriam & formam esse ad aliquid, quare non poterit vnú intelligi sine altero. Et Auer. 4. Phyl.comm. 17. ita scribit, difficile est cognoscere quidditatem primorum principiorum nimirum materia & forma, intelligere autem materiam fine forma, est impossibile. Postremò, materia essentialiter est incompleta, alioqui non effet pars essentialis alterius; ergo ordinatur essentialiter ad id à quo perficitur & complétur, id autem est forma;ad eam verò dirigi & ordinari no potest sine potentia, est igitur potentia essentialis materiæ. Quod autem secunda potentia sit accidentalis materiz, hoc modo demonstrari potest. Primò, quia secunda potentia est determinata, essentia verò materiz, per se indeterminata; nullum autem determinatum est de essentia indeterminati. Deinde potentiz secundz sunt multz & variz; verbi gratia, ad homine, ad equum & ad alias species & individua rerum naturalium: at essentia materiz vna est. Denique potentia secunda contrabit & determinat primam, largiendo materiz dispositiones accidentarias per quas ea fit determinate habilis ad certam aliquam formam accipiendam; in quibus dispositionibus cum maxime posita sit vis secundæ potentiæ, non potest ea pertinere ad essentiam materiæ. Altera differentia est; primam potentiam re non distingui à materia, si enim ea vt dictum est; attingit essentiam materiæ, non potest ab ea, re distingui, alioquin essentia materia non esset simplex sed composita. At secunda potentia re distinguitur à materia; si quidé in se continet accidentales dispositiones re diuersas à materia. Tertia disse-

rentia est, primă potentia esse vnam, quia est vna essentia materiæ, & quia talis potentia conuenit materiæ per se sumptæ, quæ vno modo indeterminate & indifferenter se habet ad omnes formas, & quia si talis potentia esset multiplex, non esset indistincta respectu formarum: Etenim vbi est multitudo ibi est distinctio: at secunda potentia est multiplex non secus quam forma ad quam determinate refertur; si enim sunt varie dispositiones materiæ pro varietate formarum, & si quælibet forma suam sibi propriam vendicat materiam, denique si numerus & distinctio huiusmodi potentiarum spectari debet ex formis ad quas referuntur, necesse profecto est has secudas potentias multas & varias esse. Quarta differentia est, primam potentiam esse ingenerabilem atque incorruptibilem; nam cum sit essentialis materiæ, non posset abesse materiæ sine eius interitu ; adde quod si prima potentia interiret, materia nullam formam posset aecipere, quare cessaret generatio imò cúca in nihilú reciderent. Qua ob rem Aristoteles 1. Phys. text. 82. ait, materiam generari & corrumpi per accidens ratione priuationis, per se autem & secudum potentiam suam esse ingenerabilem & incorruptibilem; & in s. Metaphys. text. 5. loquens de materia ita scribit item natura dicitur, ex que prime inordinato existente & immobili ex sua potentia, aut est aut sit aliquid corum qua natura sunt. secundam autem potentia necesse est varie mutari, quemadmodum contingit in secundis materiis & in accidentariis dispositionibus ipsius materia. Verum ex iis qua dica sunt de prima illa materiæ potentia, nonullæ existút difficultates, quas deinceps explicare oportet.

#### Dubitationes contra ea qua dista sunt de potentia materia. CAP. XXII.

RIMA Dubitatio quæ primo loco tractari & enodari debet, sic se habet. Aut prima materiæ potentia dicitur esse esse sentialis materiæ, quia est de ipsius essentia, at hoc est contra
Themistum qui 1. Physicorum super tex. 61. in illa sua nobili digressione de potentia materiæ, ait materiam esse quidpiam absolutum,
actu existens, esque accidere potentiam: aut dicitur essentialis, quoniam est proprietas quædá consequens essentiam materiæ per quam
natura materiæ nobis innotescit: at sic posset materia intelligi sine
potentia, sicut homo intelligi potest, tametsi eum risibilem esse non
intelligamus; quod est contra Arist. & Auer. locis in præcedenti capire positis. 2. Dubitatio videtur Auer. sibi contradicere, nam in
libro de substantia orbis cap. primo scribit potentiam esse differentiam substantialem materiæ, at in 1. Phys. comm. 70. ait potentia non-

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

esse substantiam materiæ, quoniam illa est corruptibilis & deptæ dicamento Relationis, & in 12. Metaph.comm. 11. inquit materiam Lecundum naturam suam esse vnam, at potentias eius multas esse, & numerum potentiarum esse sicut numerum formarum; quod non effet verum si potentia esset materia essentialis. 3. Dubitatio. Si potentia materiæ est immutabilis, ergo idem numero quod est cornprum poterit redire; quod est contra Arist.in fine 2. lib.de Generat. probatur consequétia, nam si corrupta forma, manet in materia potentia passiua ad illam (quippe cum potentia materiz ponaturimmutabilis)& omni potentiæ passiuæ respondet aliqua potentia actiua: vbi est autem potentia passiua & actiua potest esse essecus, ergo posset quod semel interiit idem numero regenerari. 4. Dubitatio, quod est in potentia, tandem reducitur ad actum, ergo si materia est in potentia, erit aliquando actu & sic amittet potentiam suam; nam adueniente actu euanescit potentia, at materia sine omni potentia esse nequit. Deinde, si materia est in potentia ad omnes formas, aliquando habebit omnes, quibus habitis cessabit generatio: nó enim erunt aliæ formæ quæ generari queant; & tunc illæ formæ quæ suapte natura corruptibiles sunt, aut corrumpentur aut non; si corrumpentur, materia remanebit sine vlla forma, si non corrumpentur, ent aliquid corruptibile, quod nunquam corrumpetur, quod est contra Aristor.in I.lib. de Cælo. 5. Dubitatio. An materia sit in potentia ad omnes formas tam individuales qua specificas æqualiter necne, merito dubitari & in quæstionem vocari potest. 6. Dubitatio. Cum Philosophi, maxime qui sunt Theologi, dicant aliud esse recipiin materia eámque informare, & aliud educi è potétia materie, vt patet in anima rationali, merito dubitatur quid sit educi è potetia materiæ? Sed ad has dubitationes potest breuiter respoderi ad húc modú.

Ad 1. Respondemus, & si vtraque opinio probabiliter desendi potest, nimirum primam illam potentiam esse de essentia materiz, & ipsam non esse de essentia materiæ, sed dici essentialem quiaest An prima po proprietas quædam naturalis materiæ ex eius manas essentia; & pro tentra sit de prima opinione ad testimoniú Themistij responderi posset, aut cum esentiama- ibi loqui de secunda potentia materiz non de prima, aut eum intelligere materiam non esse ipsam puram potentiam, sed quiddam absolutum in genere entis cui quasi differentia quedam accedit potentia: etsi, inquam, vtraque hæc sententia defendi potest; attamen probabilius esse existimamus potentiam dici essentialem materiz, quia intrinsece consequitur eius essentiam tanquam proprietas quædam naturalis. Sic enim(nisi nos fallimur) de natura materiæ cogitadum est; eam esse ens quoddam, (vt est apud Simplicium 1. de Anima, com.2.)

comm. 2. ) tenuissimum, & imperfectissimum ens inquam absolutum quidem inditatiue, sed omnino incompletum specifice, cuius ciusmodi est natura, vt ab agentibus naturalibus varie mutari & formari queat, quam consequitur summa & propè infinita quædam habilitas accipiendi omnes formas naturales. Itaq, sicut naturam ferri consequitur habilitas quæda vt ex illo gladius effici possit, & natura ceræ, mollities & flexibilitas qua ad omnes figuras accómodari potest? similiter etiam cogitandum est de natura materiæ. Hæc auté habilitas seu potentia, simpliciter est qualitas secudæ speciei, adiunctú habens respectum ad formam, non re, sed ratione tantum differens à materia. Dicitur autem hec potentia essentialis materia, quatuor ob causas:primò, quia immediate & intrinsecè fluit ex essentia materie; tum quod per eam essentia materiæ ordinaturad formam; deinde gustur ob quod ex materia & forma propter actum huius, & potentiam illius, canssas poten efficitur per se ac essentialiter vnum quoddam compositum; postre- tia dictur mò, quod cum natura materiæ maxime fugiat intelligentia nostram, fintialis me ponitur loco differentiæ substantialis, ipsa potentia, ita ve materia sinonotione potentiæ, nec definiri, nec intelligi à nobis possit. Ad 2. Auerroes in libro de substantia orbis, loquitur de prima potentia, quam vocat differentiam substantialem materiæ, intelligendo co modo, quo paulo ante expoluimus; in primo autem phy. & in 12. Metaphysicæ loquitur de secunda potentia vel de prima accepta for maliter aut terminatiué, hoc est pro nudo ipso respectu potentialitatis, vel termino respectus, qui est forma. Ad 3. Sicut ad generandú quidpiam non sufficit prima potentia materia, sed necessaria est secunda potentia, quippe quæ cohibet in se dispositiones congruentes formæ procreandæ, ita etiam ad regenerandum idem numero quod iam interiit, non satis est eandem manere in materia illam primam potentiam, sed oporteret manere secundam, que tamen vna cu forma corrupta prorsus interiit, ex quo sit vt quod semel corruptu est, idem numero redire nequeat. Verú hac de realiàs subtilius disserendum est. Ad 4. Duplex potentia cernitur in rebus naturalibus: Potentia duvna quæ tota simul reducitur ad actum, quomodo æs dicitur po-plicier redo tentia statua, & aer potentia ignis: altera, quæ nunquam tota si- citur adatta, mul reducitur ad actum, sed tantum successione, ita vt simul cum actu semper admixtum sit aliquid potentiæ, talis est potentiacontinui, motus, temporis, & materiæ primæ, itaque potentia materiæ reducitur ad actum omnium formarum, non simul vr omnes in se habeat. id enim est impossibile, sic enim existeret actu infinitum, & omnia contraria simul actu essent, sed successiue, quòd nunquam cessabit generatio ob infariabilem appetitum materia & sempiternú motú,

atque efficientiam orbium cœlestium. Quemadmodu igitur divisio continui nunquam potest terminari & absolui, sic appetitus & poté tia materiæ núquam omnino expleri, & vt ita loquar, actuari potelt. Hac potentiæ distinctioné tradit Arist.3. Phy.57. & 9. Met.tex.11. Ad s. Potentia materiæ no æqualiter spectat formas individuales & specificas: si quidem inter has multum interest: primò quodilla suntin finitæ hæ autem determinatæ, tum quod hæ funt omnes simul, nulla enim species deesse potest vniuerso, alioquin non esset persectum: illæ autem minime;postea quòd potentia materiæ ad formas specificas nunquam frustratur, sicut eam frustrari contingit in formisindiuiduis, non enim omnis generatio formæ singularis completur, sed nonnunquam impeditur. Ad 6. Apud Christianos Philosophos & Theologos, aliud est aliquid esse formam materia. & aliud esse formam omnino materialem; illud enim dicitur esse forma materia, quod dat esse materia & simul cum ea facit vnum compositum elsentiale, quod sit ens specifice completum & absolutum; idautem vocatur forma materialis quod est educum è potentia materiz, el-Quid sit edu- que immersum, & ab ea inseparabile. Quocirca anima rationalis dicitur forma materiæ, propriè autem non appellatur forma materialis. Vt autem planius intelligatur quid sit educi è potentia materiæ, exponemus quinque proprietates, quas habent formæ omnes eductæ ex potentia materiæ. 1. est, quod tales formæ, producuntu ab agentibus materialibus, per actiones materiales, & per dispositiones materiales, hoc est hærentes & infixas in ipsa materia. 2. est, quòd tales formæ pendent in fieri à materia, hoc est non possunt gigni nis intra materiam, eíque penitus copulatæ, non enim per se producuntur & extrinsecus adueniunt & adiunguntur materiæ. 3. est, quod pendent à materia in esse; nam extra eam materiam in qua ab initio productæ sunt, ne puncto quidem temporis, aut per se sublisters, aut in alia materia existere possunt; sed planè idem est cas separarià sua materia, quod ipsas penitus interire. 4. est, quòd pendent à materia in operationibus suis, ex quo sit, vt operationes huiusmodisor-An materia marum, subiectiue non sint in forma, sed in toto composito. 5. est, stin potentia quod pendét à materia quidditatiue, quamobrem sine ea nequeunt, aut definiri, aut perfecte intelligi. Eas igitur formas, materiales & eductas ex potentia materiæ appellate oporter, in quibus incrunt

> prædictæ quinque proprietates. Porrò, si quis quærat, an materiaste in potentia ad animam rationalem, respondendum est, secundum veritatem materiam esse in potentia ad animam rationalem, yt cam recipiat, & vt ab ea accipiat esse humanum, & simul cum ea conheiat hominem; non esse autem in potentia ad eam perinde arqueestad

ci è potentia materia

ad animam vationalem.

Digitized by Google

cæteras formas materiales, non enim anima rationalis educta est ex potentia materia, quocirca ex supradictis quinque proprietatibus quæ conueniunt in formas penitus materiales vitima tantum habet. quarenus nimirum est forma materie, & pars essentialis humanæ naturz. Vide hac de re D. Thom.in 1.par.quæst.90.art.2.ad 2.

> De privatione. CAP. XXIII.

I c τ A funt de materia prima,ea,quæ ab obscurá & additá na turam eius perueltigandam atque cognoscendam conferrevidebantur. Nunc dicendum est de Prinatione, quæ cum hæreat in materia, nec ab ea re differat, eiusque caussa vim & ratiouem principij obtineat, simul cum illa tractari debuit. De hac igitur si pauca dixerimus, fine huic libro imponemus. Priuatio duobus modis sumitur, vel pro abscentia eius formæ quæ iá fuit vel esse debuit, quomodo cæcitas est priuatio visus; vel pro absentia eius formæ, quæ nec esse debuit, sed quæ futura est, & sic priuatio ponitur principium generationis. Inter has duas prinationes hoc interest, Devarieure. quod în priori, potest fieri mutatio ex habitu ad priuationem, sed priudionum non contrà, vt ex visu ad cœcitatem, non autem ex cœcitate ad vi-vipateira. fum; in posteriori autem contra accidit, nam fit mutatio ex priuatione ad formam, non autem ex forma ad privationem. Rurlus prior priuatio duplex est, vna que non solum ex subiecto aufert formam, sed etiam habilitatem & dispositiones ad eam recuperadam, vt cocitas in oculo; & ab huiusmodi privatione non fit regressus ad habiru:altera est quæ ita ex subiecto aufert formam vt in eo potentia relinquat eam recuperandi, vt tenebræ in aëre, ignoratia in intellectu; & in huiusmodi prinationibus fit vicissim mutatio inter habitum & priuationem. Ex qua distinctione perspicuè cernitur, quomodo intelligendum sidid quod Arist. in postprædicamentis ait, à prinatione ad habitú, nullú esse regressum. Posterior item priuatio duplexest. vna remota, sic terra dicitur habere priuatione formæ hominis; altera proxima secundum quá semen dicitur habere prinationé hominis, interquas id est discriminis, quod à remota privatione ad forma fit transitus interiectis ante multis mutationibus'à proxima verò, vnica tantum interponitur mutatio per quam forma acquiritur. Vnde quemadmodum potentia materiæ, alia est prima, quæ conuenit materiæ vt est indisferens ad omnes formas, altera est secunda per quá materia certam aliquá formá præfinito respicit: sic etiá privatio, nam potentia materiæ semper habet adjunctam privationem. Verú

y ij

#### DE MATERIA I. ET PRIVATIONE

prinatio, quæ est principium generationis, de qua Arist.loquitur. Physi.non est illa prima, quippe quæ sit vna tantum, & incorruptibilis, & non fufficiens ad inchoandam generationem, sed est secunda, quæ secundum Alexandrum 2. lib. naturalium quæstionum cap. 11. definiri potest hoc modo. Privatio est absentia forma naturalis generanda. in subiecto apto eam recipere. Cur autem sit principium generationis, caussa est primò, quia in transmutatione naturali habet se vetterminus à quo. Deinde, quia omne quod fit, ex opposito sit quod per se quidem est prinatio, ex accidenti vero potest esse, vel contrarium, vel medium. Deinde quod generatur, necessarium est, vt & antea non fuerit, & vt esse potuerit, hoc auté est prinatio. Sed cur Arist, 1. Physi. 66. vocat eam principium per accidens? an quia res naturalis fit ex materia, quam accidit esse priuatam ea forma quæ producitur?an quia res naturales non indigent priuatione, nisi dum fiunt, ci primum autem obtinent esse, dimittunt, ac depellunt privationem? an potius, quia, vt placet Alberto, prinatio requiritur in generatione propter materia, hæc enim non posset moueri ad formam, nis adiunctam haberet priuationem? Quoniam igitur priuatio nequere manet in re generata, neque re differt à materia, & prope est non ens idcirco spreta fuit ab antiquis, nec est numerata in principiis rerum

Cur prinatio dicatur princopium per ac aidens.

340

naturalium. Sed hoc loco existunt octo dubitationes, quas ad id quod agimus plurimu interest diligenter explicare. Prima dubitatio est hac.cum privatio sit absentia formæ, quæ absentia re idem est, quod ipsa forma, cur priuatio dicitur potius esse idem re cum materia, quâm cum forma? Secunda. Si potentia materize in se continet absentiam formæ & habilitatem ad eam, quod enim potest esse, id & non est & aptum est esse, cur magis priuatio ponitur tertium principium generationis, quam potentia materia? Tertia. Si prinatio accedit& decedit materiæ non fecus quam forma, ergo sicut formæ est privatio, sic etiam ipsius priuationis, erit priuatio, &ita res abiret in infinitum. Quarta. Aut priuatio est ens reale, aut non; si est ens reale, quomodò Aristoteles appellat eam per se non ens, si non est ens reale? fiue sit ens rationis, siue nihil, quomodo potest esse principium entis realis? Quinta. Arist.1. Physi. tex. 43. & 47. ait omne, quod sit, a opposito fieri, hoc est ex contrario, vel medio, ergo, si proprièloquamur, priuatio per se non est principium generationis. Sexta. No videntur esse tantum tria principia rerum naturalium. Nam si prinatio quæ est non ens, & per accidens concurrit ad generationem, constituitur principium, quanto æquius est caussam esticientem & sins quantitatem, & dispositiones materiæ, locu item & tempus numera riin

ri in principiist Septima. Potest etiam dubitari, vtrum nomen principij de his tribus materia, forma, & priuatione dicatur vniuoce an secundum prius & posterius, & de quo principaliùs dicatur? Octaua Cum prinatio sit non ens, dubium est, vnde habeat vnitatem, distin-Ationem, definitionem, atque cognitionem.

#### Solumetur & explicantur supradicta octo dubitationes. CAP. XXIII.

ERVM hisce dubitationibus facile occurri potest. Ad primam hoc modo respondemus, duas ob caussas non dicitur priuatio esse idem cum forma ; primùm quia priuatio hæret in materia, & cum ea inchoat motum, nec ei aduersatur sicuti formæ, vtpotè qua adueniente continuò priuatio euanescit. Deinde, quia prinatio præter absentiam formæ, includit vel adsignificat potentiam, quæ est in materia ad forma accipiendam; deniq; materia est, quæ dicitur priuata quandiu non habet formam. Itaque priuatio est in materia quandiu abest forma, cum primum autem aduenit, priuatio esse desinit; quamobrem merito priuatio refertur potiùs ad materiam, quàm ad formam. Ad Secundam. Quoniam pri-tia no sit prio uatio proprie, principaliter, & vt nunc loquuntur, formaliter, signi- cipium. ficat non elle formæ; quam ob caussam in transmutatione est terminus à quo, potentia autem propriè quidem tantum significat habilitatem ad formam, ex consequenti verò non esse actu formam in ma teria, idcirco potentia numeratur idem principium cum materia, pri natio autem diuersam principij rationem obtinuit. Nam in omni mutatione Physica tria sunt veluti principia, terminus à quo, terminus ad quem,& subiectum potens accipere terminum ad quem:Itaque in ratione principij, potentia adnumeratur & adiungitur subiecto seu materiz, priuatio autem que est terminus à quo, ceu diuerfum à materia principium numeratur. Ad Tertiam Ad hanc dubitationem ita respondet Simplicius, quemadmodum nec absentiæ est absentia, nec præsentiæ præsentia, ita neque privationis est privatio; alioquin res procederet in infinitum, priuatio enim est absentia formz,& vt vocant, entis politiui, cum igitur priuatio non lit habitus, neque forma, neque ens vllum politiuum, non potest esse priuationis prinatio. Ad Quartam. Aliud est quærere, an aliquid sit prinatio realis, & aliud, an prinatio sit ens reale. Etenim cacitas (verbi gratia) An prinate privat oculum aliquo ente reali, nimirum facultate videndi, quam fu eni reale. ob caussam vocari debet prinatio realis: at cæcitas non est ens reale, immo nullum esse positiuum habet, & si quod habet, id est ens ra-

tionis, quod fingit mens formando huiusmodi propositiones (cz. cl. tas est priuatio visus, vel cæcitas est tolerabilior, quam surditas)in quibus, cæcitas concipitur, & apprehenditur à mente, perinde atque haberet aliquod esse. Siquis autem obiiciat priuationem percipi à sensu:nam, vt est apud Arist.in 2.de Anima; visus percipit lumen & tenebras, & similiter alij sensus, habitum & prinationem circasuú obiectum; Respondendum est, si priuatio per se à sensu perciperetur, necessario fore ens reale; cum autem percipiatur ex accidenti, & ex absentia formæ vel habitus, visus enim percipit tenebras aëris quatenus animal sentit suum visum non percipere lumen aëris, nec ab eo pati & affici, id manifeste declarat cam non esse ens reale: quo licet intelligere; quamuis priuatio sit principium rerum naturalium tamen, quia non est principium per se sed per accidés, nec in esselle in fieri tantum, idcirco non posse concludi eam esse ens reale. Ad Quintam Huius dubitationis solutio petenda est ex Alexandrolibro 2. quæst. naturalium, cap. 11. vbi ait res naturales per se sieri ex prinatione, quia oportet id quod fit, antea non esse, & posse esse; id autem nihil aliud est, quam prinatio; per accidens autem fieriex cótrario, quatenus accidit materiam, quæ est priuata vna forma, est sub alia contraria; verùm res non fit ex contrario ve contrarium est, sed quaterus vnum contrarium habet adiunctam priuationemalterius. Neque res fieri ex contrario, per se locum habet, nisi in mutatione, quæ est in qualitatibus. Nam in substantia, & quantitate per Nota dollri- se nulla est contrarietas. Ad Sextam Tria tantum sunt interna generationis naturalis principia, nam cum generatio sit quædam mutatio, intrinsecè petit terminum à quo & ad quem, & subiectum quod mutetur; cætera vero quæ ad generationem concurrunt, aut funt principia externa, vt efficiens; aut dispositiones materie, quibus praparatur ad accipienda forma, vt quantitas, & qualitas; aut sunt circi-Nátiæ, quæ generationi extrinsecus necessario adiúctæ sunt; yt locus, & tempus. Cú auté eadem res sit forma & finis, merito dubitari potest, an eares sit principium generationis vt finis an vt forma; icd huius dubitationis explicatio reiicienda est in sequentem librum sextum in quo propriæ agendum est de forma. Ad Septimam Placet Nome princi- nobis sententia Alberti Magni, quam is accepit ab Auerr. & Aucenpij no dicitur na nomen principij de his tribus dici secundum prius ac posterius; primum enim dicitur de forma, nam in generatione, forma est finis

forma est principalis caussa, si quidem vel est vota quidditas reina-

turalis, vt Peripateticis visum est, vel certe principalis eius pars, de quo nemo adhuc dubitauit. Adde, quod priuatio est propter mate-

aqualiter de forma materie & prina. ad quem vniuersa tendit generatio; in esse autem rei naturalis etiam sione.

dri.

riam, materia autem propter formam. Deinde secundum locum in numero, & dignitate principiorum, vendicat sibi materia; Vltimum verò priuatio; hæc enim, cum neque sit ens, neque permaneat in re generata, non est caussa nisi per accidens, atque ob cam rem infimu in principiis locum obtinet. Ad Octauam Prinationes sunt exdem, aut diuerlæ inter se, non aliter quam formæ quarum sunt priuationes, vtsi formæ aut numero, aut specie, aut genere differant, sic etiam distingui necesse sit earum prinationes; vt duæ cæcitates numero, cecitas & surditas specie, cæcitas vero & priuatio hominis, genere differunt inter se. Quocirca licet prinationes per se non reponantur in categoriis, tamen reuocantur ad categorias earum rerum quarum suntprinationes: atque huius rei caussa est, quia prinatio ita habet Pnde sumavnitatem & distinctionem, vt esse, esse auté prinationis non est aliud diffinctio quàm esse absentiam formæ: ex quo item efficitur privationem non Primationio. posse aliter cognosci, aut definiri quam per formam. Quamobrem in 6.lib. Topicorum scriptum est, quædam esse genera oppositorum quæ per se inuicem definiuntur, qualia sunt relata; alia vero quorum vnum definitur per alterum, id autem non vicissim per illud, huiusmodi sunt habitus & priuatio.etenim habitus ponitur in definitione prinationis, prinato vero non adhibetur in definitione habitus, neque id accidit sine caussa. Nam vt est apud Arist. 1. de Anima tex. Sc.rectum est iudex sui & obliqui, obliquum autem neque suipsius, neque alterius; sicut enim res est, ita cognosci debet; cum autem priuatio non fit aliud quam absentia formæ, non aliter quam per formam definiri, aut intelligi potest. Atque hæc quidem dicta sint de materia & prinatione.

FINIS QVINTI LIBRI.

y iiij



# DE FORMA LIBER SEXTUS.

Quanta sit prestantia forma.



ERTIVM generationis principium, vitimum quidem ordine temporis, sed dignitate primu & summum, est forma. Hæc enim est diuinum illud bonum quod à materia perpetuo expettur, sine quo ipsa esser rudis, deformis, & quodammodo non ens. Hæc est tanquam domina & regina, cuius obsequiis & vsibus addicta & mancipata sunt accidentia: omnia enim acci-

dentia aut sunt præparationes & affectiones materiæ ad accipiendam tuendamque formam, aut velut instrumenta quædamad eius actiones obeundas. Hæc est finis agentium naturalium, in quo assequendo laborant, quo adepto conquiescunt, & perfecta iudicantur & speciem quandam; æternitatis atque divinitatis consequuntur. Hæc rebus compositis nobilitatem atque perseccionem tribuit, & in latissima entis regione certam fixamq; sedem & gradum prefinit, & suam cuique rei notă atque charactere imprimit, quo à nobis & intelligi & nominari, & à cæteris rebus distingui possit. Hæc est so omnium actionum & motuum naturalium & admirabiliu operum architectrix, cuius in fingendis formandisque rebus vim, atque sola tia, nulla vel ars, vel industria, vel intelligentia hominii perfecte imtari & cosequi potest. Hec vna maxime continet mudi pulchitudinë & ornatu:ex forma enim manat & pedet multitudo, varietas, & dispositio reru, earumq; naturalis inter se tu conuenientia tu etiam repugnantia, in quo pracipuè consistit vniuersi decor & prastantia. Hæc denique est quali apex & fastigium humanæ sapientiæ. Etcnim perfecta cuiulque rei cognitio ducitur ex caussis, in quibus prin cipem locum forma obtinet; nam cum ea sit quod quid efferei, per eam quid quæque res sit cognosci debet; qua cognitione nulla (indicio Arist.3. Metaph.tex.10. & 7. lib.tex.4.) melior aut præstabilior de le potest. Recte igitur Arist. ait, tamets veraque caussa, hoc est ma-

teria & forma studiose ac diligenter à Physico requirenda & consideranda sit; formam tamen, quæ finis est materiæ, maiori studio & cura cognoscendam & tranctandam esse. Quamobrem is nonnunquam reprehendit veteres Philosophos, quod in vnius materiæ contemplatione & explicatione penitus occupati & defixi, nunquam animum attenderint ad formam, eamque vel omnino prætermiferint, vel certè per quam leuiter& obscurè attigerint. Quo in vitio ne nos etiam qui de rebus Physicis agimus, hærere videamur) quemadmodum superiorem quintum librum in declaranda materia confumpfimus, ita hunc fextum librum ad explanandam vim & naturam formæ, conferemus. Sed vt quæ dicturi sumus, perspicue ac distincté tractentur, distributa est hæc disceptatio nostra de forma in duas partes, in priori agitur de forma simpliciter & absolute : quæ pars explicatur hoc fexto lib: in posteriori verò ea ratione quatenus est natura, quo modo videtur eam tractasse & considerasse Arist. initio 1.lib.Phy.& fiæc tractatio in septimo libro proximè sequéti cótinetur. Atq; ita fiet ex hac tractatione nostra, vt quæ Arist.concise & inuolute scripsit de natura, ea tum explanationibus tum etiamdifputationibus nostris, apertiora & illustriora existant..

#### De Forma nominibus & varietate. CAP.

ISPVTATIONEM demateria & privatione, sequitor hæe de forma;quæ quamquam magna ex parte est Metaphysica, tamen quoniam in explicanda Physiologia frequens sit métio formæ, explicanda nobis sunt ea quæ pertinent ad formas naturales:Metaphylicas verò tum formas, tum etiam quæstiones quæ hæ bentur de formis naturalibus, aut omnino omittemus, aut certe eas nec subtilissime nec accuratissime (quoniam esset id instituto nostro minime consentaneum) persequemur. Ante verò quam aggrediamur ad disputationem, declaranda sunt varia formæ & nomina & genera. Nomina hæc funt. Forma. quod formet poliatque ruditatem & informitatem materia: Species, vel quod sit pulchritudo atque na forma. ornamentum materiæ, hanc enim inquit Arist. expeti à materia vt pulchrum à turpi: vel quia, vt visus ex sua quamque rem specie dignoscit, ita mens naturam cuiusque rei cognoscit ex illius forma ac specie. Ratio. hoc est definitio, hec enim formam rei declarat, & vt ait Arist.2. Physi. cap. de caussis definitio & eius partes ad caussam quæ forma est referuntur. Quod quid erat esfe, quidditas enim atque essentia cuiusque rei, vel solum vel pracipue est in forma. Attu. vt enim

per materiam res est in potentia, ita est per formam in actu: vide Arist. 2. Physi. tex. 11. & 12. crehexes sic enim vocat Arist.lib. 2. de anima tex.2.quod verbum è verbo exprimentes dicemus latinè perfectum habitu, aut perfectionem habitam, vel vno verbo cum Hermolao perfectihabitam, cum enim res habet formam, tunc perfecta est generatio, quemobrem Arist.lib.1.de generatione inquit præsentibus habitibus, idest formis cessare motum. Terminus. sicetiam aplatur ab Arist. 3. & 4. lib. Physi. & 1. de Generat. Materiam enim per se indefinitam determinat & contrahit ad certum aliquod genus re rum, & sicut agri terminis, sic res ipsæ distinguuntur formis. Exemplar. sic vocatur 2. Physi. cap. de caussis propterea quod vt Simplicius Themistius & Alexander interpretantur; quemadmodum exemplar est in animo artificis præscriptum, definitumque, sic cuiusque reina tura est definita & determinata per formam; vel quia sicut artifex sa cit opus ad similitudinem exemplaris quod gerit in animo, sicages naturale producit effectum ad similitudinem eius formæ quamin se habet-Hæc de nominibus, deinceps formarum genera distinguamus.Plato duo nouit formarum genera vnú expers materia & par-Paria forma-ticeps intelligentiæ, quod vocat exemplar, ideam, per se ens: alterum coniunctum cum materia, quod appellat vel imaginem, vel similitu dinem. Secundum Arist.alia est forma naturalis, alia artificiosa: naturalis, alia substantialis alia accidentalis; substantialis, alia informas & dans esse, quæ est pars rei vt forma equi & hominis: alia est allutés quomodo intelligentia dicitur anima & forma cæli:informans,alia separabilis à materia qualis est anima rationalis, alia inseparabilis, cuius sunt quatuor gradus, forma elementorum, mixtorum, stirpium, animalium. sed de varietate formarum supra lib.2.cap.s.nonnulla etia explicauimus. Nobis autem disseredum est de forma phisica, substantiali, informante, & inseparabili. Excludimus igiturab hac disputatione formas artificiosas, metaphysicas, mathemathicas, accidentales, & animam rationalem, quæ vt peculiarem habet naturam & excellentia, ita peculiarem quoque deposcit explanations, quam in fine huius libri adhibebimus. Porrò huius disputationis de stributio quadripartita erit? primum enim agetur de forma per se sumpta, disserendo an sit, quid sit: Tum de forma respectu materia! deinde, respectu compositi?post, respectu operationum.

An sit, or quid sit forma. CAP. 11.

S s e formam substantialem in rebus naturalibus re diuersam à materia prima & accidentibus, licet(vt multi putant) non omnino firmis & necessariis rationibus euidenter concludi possit, tamen potest argumentis satis profectò verisimilibus & probabilibus ad húc modum ostendi. Primo ex compositione, res enim Muliu argunaturales sunt substantiæ compositæ, oportet igitur præter matetur essem probatur essem probatur essem probariam, esse alia partem componentem quæ sit substantia, hæc autem bus sorman est forma. Tum ex ipsa existentia, res enim naturales existunt per se substantiale. determinatæ ad aliquam speciem, quæ quidem existentia à substătia proficiscitur; at non à materia; quippe que aut nulla ex se habet exi-Rentiam, aut ea certe est indefinita: proficiscitur ergo à forma. Deinde ex distinctione, si enim non esser forma substatialis, cum materia prima sit vna & communis omnium rerum, omnes res naturales exdem essent secundum substantia & quidditaté, nec differrent, aut genere aut specie; quod non esse possibile, costrmat Arist. 1. Phy. tex. 2 4. Postea ex operationibus: singulæ enim res proprium habet motú & operationem, vt magnes vim trahendi ferrum, quæ vis manat à substantia rei, non quidem à materia, si quidem ea vim tátum habet patiendi. & huiusmodi vis ac facultas esset in cunctis rebus naturalibus in quibus est materia; nec ab accidentibus. vide Arist. 2. de Gen. tex. 54.8 55. Nam quod ipsa agant præfinito & accommodate ad suam cuiusq; rei specie, no habent ex se sed à substatia specifica, cuius sunt instrumenta. Præterea ex generatione; Ná si nulla est forma substantialis, nulla ité est generatio; Etenim nec generatur materia, nec productio accidétiú est generatio; sed alteratio. Postremo ex propria cuiusque rei natura; si enim nulla est forma substantialis, quæro vnde spectanda sit natura, atq; esse cuiusque rei?non ex materia; hæc enim comunis est omnium; ex accidéribus igitur, at quibus?communibus ne? sed quod est comune non potest dare proprium esse: an ex propriis? Verum si tollas formam substantialem, nulla potest reddi causla, cur aliqua fint accidentia aliquorum propria, & cum vnius rei multa sint propria accidentia, vt hominis habilitas ad riddendum, ad ratiocinan dum, & ad disciplinas accipiendas, vnum autem sit esse cuiusque rei, à quo illorum accidentiu id sumendum erit? Quod si dicas esse rei non sumendú ex vno aut altero accidenti, sed ex omnium complexione & coniunctione, quæ quidem vniuersa accidétiú omniú copulatio ita reperitur in vna re vt non sit in alia; Primú ista accidentium vnio est per accidens. Ná cóstatú ex multis rebus diuersa-

rum categoriarum & diuersorum accidentium est vnum ent per accidens, quare talis vnio non potest facere vnum ens per se, qualinest substantia composita: Deinde, si nullum illorum accidentium perse factt substantiam, ergo nec illorum vnio; quippe qua nil aliudsit quam quædam relatio: Vide Arist. 2. de Generat. tex. 40. & 41. Postre and quero vnde sit hec tot accidentium vnio?si enim facta est casu, non est de substantia rei; si per se, quæ nam est caussa? Nam materia ipla vna est atque indifferens ad omnia accidentia: horum quodlibet per se no requirit talem vnionem, quid ergo est quod eam hoc; vel alio modo & gradu requirat si tollatur forma substantialis? Ex his igitur perspicuum est formam substantialem esse in rebus.

Quid st for-

Quid autem sit forma substantialis, breuiter exponamus. Arabes eam definiunt esse participationem primi actus, impressam rebus, & primum actum vocant, vel Deum vel ipfum esse. Platonici aiunt esse Diuini exemplaris imaginem expressam in materia. Aristoteles inquit esse rationem & quod quid erat esse rei, que definitio ex iis, que deinceps.tractada sunt apertior & explication exister. Deinceps qualis sit forma naturalis, ostendamus.

# • Qualis fit forma naturalis. CAP. 111.

Vo melius intelligatur qualis sit forma, tria sunt declaran-

ficas effe gene Separabiles.

da, Primò, an omnes formæ Physicæ sint generabiles & cor ruptibiles; Deinde, an sint extensæ & diuisibiles ?Postremo, rabiles, corru an fint communicabiles. Omnes formas Physicas esse generabiles, Pribiles & in tum per inductionem & experientiam manifestum est, tum enam hac ratione demonstrari potest; si enim non sunt generabiles, ergo vel sunt ex nihilo productæ per creationem, at sic non essent forme Physicæ, id est materiales, de quibus nunc agitur, cum nec per moti Physicum neque ab agente Physico, nec ex subjecto Physico producerentur: vel omnes ab æterno essent in materia, sed hoc modo nulla esset generatio, & ruerent que ab Arist. in 1. Physicorum scripta sunt de principiis rerum naturalium, quæque à nobis superiori libro disputata sunt de potentia materiz ad omnes formas. Neque vero existimandum est quasdam forma esse æternas, nonnullas creabiles, alias generabiles. Nam neque ostendi potest quæ sint primi & kcundi aut tertij ordinis, & cum omnes sint materiales, quarum esdem est natura, eandem quoque oportet esse conditionem; sed dicet aliquis, Arist. 7.8 12. lib. Metaphysi. assirmare neque materiam neque for mam generari, sed totum compositum, ergo nulla soma

est generabilis. Respondendu est Arist. illis verbis significare voluisse formam non generari per se atque separatim à matera, sed eam gene rari in materia? quod nil aliud est quam generari ipsum compositum nam compositum non est aliud secundum rem, quam materia & for ma simul & naturaliter iuncta. Similiter etiam demonstrari potest omnem formam Physi. esse corruptibilem. Nam quod habet materiam in qua est potentia contradictionis ad esse & non esse, quod habet contrarium, quod est generabile, quod aliquando coepit esse, necessariò est corruptibile & aliquando tandem esse desinet. Sed quid dicemus de forma cœli, siquidem cœlum (vt placet multis)compositum est ex materia & forma? Verum neque nos in præsentia de aliis formis agimus quam de iis quæ de nouo producuntur; neque desunt multi cum primis graues ac illustres Peripatetici, qui compositioné ex materia & forma substantiali, in cælo nullam esse arbitrantur. Ac ex his concludi potest nullam esse formam Physicam quæ à materia separata possit existere. Na si est forma materialis hoc est ex materiæ: potentia educta (eductú auté esse ex potentia materiæ nihil aliud est (vt præcedenti libro explicatum fuit) quàm dependere à materia in fieri, in esse, in operari & in definitione) sequitur talium formaru separationem à materia, esse ipsum earum interitu. Deinde si extra materiam subsisterent, operarentur ne aliquid? si nihil, essent otiosæ & frustra illum statum essent sortitæ; si aliquid ageret, vel illa actio esset: motus Phylicus, at nullus motus Phylicus esse potest sine materia: vel non esset, ergo neque illæ formæ essent Plysicæ. Poftremò: sicut postea existere possent sine materia, sic à principio: produci potuillent line materia, ergo non essent formæ generabiles. & Physicæ.

An verò formæ naturales sint extensæ & divisibiles nec ne; deinceps breuiter exponendum est. Nulla forma est per se diuisibilis: Omnes form nam diuisibilitas & extensio sunt propriæ quantitatis affectiones, mas materia: quæ non possunt ad cæteras res pertinere nisi per accidens, & pro-les esse extenpter iplam quantitatem. Omnes autem formæ materiales sunt exten for dimision La atque divisibiles per accidés, nempe ratione subjecti in quo sunt. Cuius rei hac est & breuis, & propria, certaque demonstratio. Quicquid recipitur in subiecto quanto, ex illius potentia eductum, in illo divisibiliter productum, & ab eo penitus dependens, necesse est id esse extensum ac divisibile, alioquin vel nulla forma sine accidentalis, fiue substantialis esset divisibilis, vel certè nulla posset reddi caussapropter quam forma materialis esset divisibilis: sed omnes formæ: naturales sunt huiusmodi, vt perspicuum est ex iis quæ supradicta sunt de quantitate interminata que est materiz cozua, & præcedit

formas substantiales tanquam necessaria materiæ dispositio ad eas accipiendas: omnes igitur formæ naturales sunt per accidens extense atque divisibiles. An verò anime perfectorum animalium, vt Equi & Leonis, non sint extensæ ac divisibiles secundum quantitatem materiæ, vt sentire videtur D. Thomas 1.par.quæst.76.art.8.lib.2.contra Gentes, cap. 72. non est huius loci disputare: hic enim de formis Physicis vniuerse tantum agimus. Quanquam, ea ratione qua proxime antè vsi sumus, omnes formas materiales, quales cunque fuerint, exté sas & divisibiles esse necessariò concluditur. Ex quo facilè intelligitur, quomodo formæ Physicæ sint mobiles: non enim sunt mobiles per se, siquidem, vt demonstratur 6. Phy. tex. 32. omne quod mouetur debet esse divisibile. Quamobrem Arist.in 5. Phy. tex. 5. ait formas ad quas fit motus, esse immobiles, per accidens autem mouentur mo tu compositi cuius sunt partes; nam vt dicitur in 4. Phy. partes moué tur propter motum totius; & vt in secundo Topic. scriptum est, motis nobis, mouentur omnia quæ sunt in nobis. Sed videamus quod tertio loco propolitum fuit, an forma omnis Phylica lit communicabilis multis.

Quemode forma sit c8municabilis, multu.

De communicabilitate autem formæ, multa Metaphylice disputari possent: sed quæ videntur satis esse huic tractationi Physi. ea sunt hec. Formam esse triplicem, numericam, specificam, & genericam. Numerica est prorsus incomunicabilis, quamobre vocatur singularis & individua specifica est, cumunicabilis multis individuis, generica verò etiam multis speciebus. Verùm hoc interest, quod comunicatio forme generice; ellentialis est; sit enim per differentias essentiales, indéque existút species: At comunicatio formæ specificæ, accidetaria est; species enim quia communicatur indiuiduis, non propterea gradum aliquem essentialem acquirit. Deinde communicatio generica, in totum expletur & ad actum reducitur: species enim quæ hine procedunt, sunt omnes actu in mundo: at communicatio specifica nunquàm tota expletur ita vt omnia indiuidua quibus communicari potest, simul existant. sit enim hæc communicatio propter materiam, quæ non recipit simul omnes formas numericas ad quas est in potentia. Sed vnde prouenit communicatio specifica? Multi putant eam accidere formæ non per se sed propter materia; nam quia in diuersis materiæ partibus forma inducitur, necesse est ea numero multiplicari: atque huic rei illud fidem astruit, quod Arist. multis in locis ait distinctionem & differentiam numericam individuorum, esse propter materiam, Verum nobis verisimilius fit huiusmodi communicationem accidere, tum propter materiam, tum etiam propter formam. Illud enim apud Peripateticos axioma certiflimum & tritiflimu est, quicquid est possibile ex parte materie, esse possibile ex parte forme, & contra, alioquin alterutra possibilitas esset otiosa, cum vna fine altera impleri & ad actum perduci nequeat.ergo fimiliter etiam quod est communicabile propter materiam, erit comunicabile propter formam; præsertim cum forma sit finis materiæ. Huc facit, quod vniuersalitas nascitur ex communicabilitate. Nam vniuersale est, quod natura sua aptum est esse in multis: sed vniuersalitas conuenit rei propter formam, vt docet Auerroes 1. lib. de cœlo com. 92. ergo &c.Itaque dicendum est hanc communicabilitatem, duas ob caussas accidere formæ specifice, primum intrinsecè, quatenus est in tali gradu hoc est in gradu eiusmodi formarum quæ sunt vnibiles materiæ. Cernimus enim omnes formas vnibiles materiæ sublunari, esse multiplicabiles, alias vero que sunt extra materiam, cuius modi sunt intalligentiæ, minime: Tum extrinsece, propter finem: nam cum talis forma per se sit corruptibilis, ne si in vno tantum individuo esset, penitus interiret, natura fecit vt in multa indiuidua variè fundi & propagari possit, vt eam sic ab interitu aliquo modo vindicaret. Vide Arist.lib.2.de Generat.59.&-lib.2.de anima 34.& 35. Atque hoc modo de forma per le sumpta & considerata, dictum sit.

#### De forma relata ad materiam. CAP. IIII.

E Q V 1 T V R alterum huius disputationis caput de forma relata ad materiam, in quo explicandæ funt quatuor questiones. Prima questio est, an forma sit nobilior quàm materia. 1. Questio, Ac videtur quidem materia esse nobilior: Primo, quia materia est an forma sis ingenerabilis & incorruptibilis, forma autem generatur, & corrumpitur. Deinde quia, vt precedenti libro demonstratum est, materia habet existentiam ex se, non pendentem ab hac, vel alia qualibet for ma:ar formæ existentia necessario pendet à materia in qua inest. Postremo, cuius agens immediatum est nobilius, & item modus produ Ctionis est nobilior, id quoque nobilius est; sed materia, cum corruptibilis, à Deo immediate, siue per emanationem siue per creationem procedit, forma vero per motum Phy.immediatè fit ab agen te Phylico, ergo materia est nobilior quam forma. Verum sine dubio sentiendum, & affirmandum est formam prestantiorem esse materia. Primo, quia secundum Arist. 2. Phy. 81. & 91. & 1. lib de partibus animalium cap. 1. forma est finis materiæ propter quem est, & ad quem ordinatur materia, & in 1. Phy. 81. Aristoteles ait, formam esse bonum quiddam & divinam, eamque expeti à materia, tan-



quam pulchrum à turpi, & in 7. Metaph. tex. 7. inquit formam effe magis ens quam materiam, & in 2. Phy. 11. atque 12. scribit, formam esse magis naturam quam materiam, quæ duæ sententiæ declarant majorem esse perfectionem formæ quam materiæ. Postea idem rationibus confirmatur. Etenim perfectiuum est nobilius perfectibili, & actus formalis nobilior est potentia materiali: Nam vt scriptum est in.9. Metaph.19. in bonis semper est melior actus quam porentia; in malis autem è contrario. Adde, quod res naturales similitudinem quandam Dei consequuntur propter formam, quæ cum sit actus, est participatio quædam primi actus, & agens nobilius est patiéte, vim autem agendi habet forma, materia patiendi tantum. His accedit. quod apud Peripateticos certum est & paruulgatú, omnes perfectiones compositi à forma proficisci, imperfectiones autem & defectus omnes ex materiz necessitate accidere. Quid plura? forma determinat materiam ad certam speciem & gradum entium : forma actuat potentiam materiæ: forma explet eius appetitum: forma denig; tribuit ei vniratem atque distinctionem siue genericam & specifiam, siue eriam numericam. Sed respondendum est ad rationes contrarias, que initio poste sunt. Ad primam dicendum est, posse aliquid esse ingenerabile dupliciter, vel quia propter suam perfectionem est supra generationem, vt intelligentia, vel quia ob suam impersectioné est infra generationem, tanquam prope nihil existens, vt materia prima, quæ non propter se facta est incorruptibilis, sed propter formas vt nimirum sedem, & domicilium certum preberet accedentibus, atque abeuntibus formis. Quod autem dici solet, incorruptibile nobilius esse corruptibili, verum quidem est in iis, que sunt eiusdem ordinis & rationis, vt si ambo sint, vel materiz, vel formz, vel substantiæ compositæ, alioquin quantitas cæli, quæ est incorruptibilis, nobilior esser, quam forma equi, quæ est corruptibilis. Ad Secundam. Existantia formæ præstantior est quam existentia materiæ, illa enim est specifica, & determinata, hæc autem est entitativa tantum, & indeterminata, & per illam determinabilis & perfectibilis; neque vero distentia formæ pendet à materia, tanquam ad ea proueniens, sed tanquam in ea nitens: non enim potest forma naturalis extra materiam aut operari, aut esse. Ad Tertiam. Verum est illud axioma de his que sic producuntur, per se, & propter se:at materia, neque talis est. non enim per se, sed cum composito comproducitur & proce dità Deo, neque sic producitur propter se, sed propter maiorem commoditatem, & vium formarum, & cum finis nobilior sit iis quæ referútur, & ordinantur ad ipsum, necesse est materiam, quæ est propter formam, dignitate minorem arque inferiorem esse forma.

Sécunda

Secunda quæstio est, an forma sit prior, quam materia. Atque ipse in Questio an quidem Aristot.non videtur sibi satis constare, quippe qui in I. Phys. forma sit pritext. (2. ait subjectum esse prius iis, quæ sunt in subjecto, significans materiam esse priorem forma & privatione.in 7. autem Metaphys. text.7.scribit formam esse priorem materia. Sed facile tollitur hæc repugnantia: Prius enim dupliciter dicitur, vel ordine generationis & temporis, cum quid antecedit aliud tempore & duratione, atque hac ratione materia prior est quam quælibet forma, cu illa sit æterna, certe ex quo, initio mundi condita est à Deo, cadem numero perseuerat : vel ordine perseccionis & secundum intentionem natura, quia ratione forma est prior, est enim perfectior, & principaliter intenditur à natura, vt pote cuius gratia materia sit instituta, atque hoo etiam modo Arist. 9. Metaphys. decernizati esse priorem potentia.

Tertia questio est, an vna numero forma substantialis possit esse in 3. Quastio am diuersis numero materiis. Huius quæstionis duplex est intellectus, positi una for vnus, an simul codémque tempore possit esse in diversis materiis; alter est an successiue & diuersis temporibus: & vtrouis modo, impos-materin. sibile est vnam formam numero esse in multis materiis: simul quidem, quia sic esset vna & non vna: Vna, propter suppositionem, ponitur enim esse vna numero; non vna, quòd secudum multitudinem materiarum, & compositorum necesse est multiplicari formas, si enim non potest vnum corpus simul esse in diversis locis, ergo multo minus vna forma in multis materiis, quia magis pedet à materia, esse, vnitas, & distinctio forme, quam corporis locati à loco. Deinde, vna forma existens in multis materiis, quarum vna non penderet ab altera, posset simul corrumpi, esse & non esse. Nam si vni materiæ & non alteri admoueatur alteratio corruptiua perseuerans vsque ad finem, line dubio corrumpet formam in tali materia inhærentem, quæ tamen forma in altera materia permanebit, nihil enim cauflæ est cur ibi corrumpi debeat, cum illi materiæ nulla alteratio, nihílque contrarij acciderit. arque hinc intelligi potest, animam quæ est in brutis, non esse vnam simpliciter in toto corpore vnius animalis; quod non videbitur mirum ei, cui perspecta & persuasa erunt duo Axiomata apud Philosophos & Medicos certissima: Vnum est, omnem formam materialem esse extensam & divisam secundum excensionem & divisionem sui subiecti (quod præcedenti capite suit à nobis explicatum:) Alterum est, partes corporis animalium, non esse continuas nec vnam rem numero, sed tantum esse continguas & naturaliter inter se connexas, reuera autem esse numero distinctas & diuerlas;hoc enim ostédit Anathomica ars in earum dissectionibus: boc docet dinerfitas temperamenti & operationum que in diuerlis

partibus corporis manifestè perspicitur. Continuitas autem(vt Ati-Stot.inquit in 5. Phys. 39. & 40.) non est in its quæ specie differunt inter se; quis enim dixerit venas cum neruis, vel ossa cum carne, vel hec omnia, atque alia quæ sunt in corpore animalis, esse vnum quiddam numero & continuum? Dicitur autem corpus ex his conflatum esse vnum, tripliciter. Primum, ob naturalem omnium partium inter se vnionem & compositionem, sicut domus dicitur vna; Tum, ob dependentiam omnium partium ab vno principio, quod secundum Aristot.est cor; Postremò, ob relationem ad vnum finem & ad bene esse vnius suppositi quod sine tata partium varietate non posset esse perfectum. Quare similiter etiam anima in tam diuersis partibus existens, non erit secundum rem vna numero, sed multæ numero, partialiter, licet ob tres prædictas caussas ipsa quoq; vna dici queat. idem enim iudicari debet de anima quæ est in osse, & carne; quod de calore qui est in carne, & osse, quem calorem constat non esse vnum numero in illis duabus partibus. Sic nec partes animæ quæ funt in carne, osse, & neruis, sunt vna res numero sed diuersæ. Forma enim materialis, siue substantialis siue accidentalis fuerit, non potest vna re ac numero esse in multis materiis re numeroque distinctis. Etenim vnitas & distinctio numerica formarum, pendet ex vnitate & distinctione materiarum in quibus inhærent. Quod autem nec successive & diuersis temporibus potest vna numero forma esse in diuersis materiis, hinc perspicuum erit. Primò, quia sic migraret ex vno subiecto in aliud; quis igitur transferret formam?aut quomodo transferret? aut talis migratio & transitio quæ nam esset species motus? ad nullam enim referri posse clarum est perlustranti omnes species motus. Deinde forma non penderet à materia in qua inest: alioquin non posset ab ea sine interitu separari, si autem non pedet, non est forma Physica. Postremò, Aristot. multis locis confirmat impossibilem esse transmigrationem formarum. Nam 1.lib.de Anima text. 3. opinionem Pythagoræorum de transmigratione animarum, tanquam fabulosam eludit & contemnit; & 1.de Anima text. 26. aduersus hanc opinionem pronuntiat illa sententiam, vnumquemque actum non in quolibet, sed in propria materia esse aptum fieri; & in 2.Phyl.text.12.formam naturalem inquit non posse à materia in qua est secundum rem separari;& in eodem lib.text.26.materiam & formam docet esse ad aliquid, ad aliam enim formam alia est materia, & contra, quare necesse est similem & parem esse vnitatem & distinctionem formæ atque materiæ. Non potest igitur vna forma numero esse in multis materiis.

Quarta questio est, an omnis forma substantialis immediate vnia-

tur materiæ primæ, hoc est an ordine naturæ priùs in materia pro- 4. Questio an ducatur & insit forma substantialis, quam alia quælibet forma acci- forma substadentalis. Hic existunt dux opiniones. Vna est Thomistarum, qui tialu immecensent omnem formam substantialem immediate vniri materiæ materia priprimæ, ita vt præcedentes dispositiones corrumpantur, & materia ma. priùs secundum naturam accipiat formam substatialem, deinde formas accidentales. Etenim putant subjectum inhesionis omnium accidentium esse totum compositum. Hanc autem sentétiam confirmant iisdem propè rationibus quibus probant quatitatem non esse materiæ coæuam eique immediatè inhærétem, quas superiore libro commemorauimus eo in loco in quo disseruimus de dimésionibus interminatis. D.quidem Thomas 1.part.q.76.art.6.hac opinionem eo potissimú argumento probat, quòd cum materiæ forma substantialis det esse actu simpliciter, forma auté accidétalis det esse tantum fecundum quid:prius auté sit esse simpliciter & principaliùs expetitum à materia, quam esse secundum quid, hinc concludi prius recipi debere à materia formam substatialem quam vllam forma accidentalem. Altera opinio est & Græcorum, & Arabum, & Philosophorum, & Medicorum, & plurimorum Theologorum, qui aiunt nulla formam substătialem immediate vniri posse materiæ, esque non nisi præuiis atq; mediis formis accidétariis coniungi posse. Nam omnis forma requirit determinatam materiam in qua infit & producatur, quæ determinatio fit per accidentia; si igitur forma substantialis eo instanti quo producenda est, non reperit in materia præcedentes dispositiones quæ ipsius gratia inductæ fuerunt ab agente, inueniet profecto materiam indeterminatam; quam ob rem non poterit ei naturaliter vniri. Denique cum in vnoquoque potentia præcedat actum, vt explicatur lib.9. Metaphys. necessarium est vt determinata, & specialis potentia materia, ordine generationis antecedat actum substantiale; si igitur eo instanti quo producitur forma substatialis, non insunt in materia præcedentes dispositiones, ergo materia tunc non habet determinatam potentiam ad illam formam potiùs quam ad aliam quamlibet, siquidé determinatio potentie sit ab agente per dispositiones quas præmittit in materia; quæ quidem dispositiones dupliciter inferuiút formæ generádæ; tum quia expellút formas cotraries in materia preexistetes, tum etia, quia potentia materiæ per se ad oés formas indifferétem determinat & accomodat ad vna aliqua formă potius, quam ad alia. Quare hisce dispositionibus à materia remotis, tollitur determinatio potétiæ, qua sublata naturaliter impeditur generatio futuræ formæ. Postea, forma substátialis non potest produci immediate à substătia, sed per action é alicuius accidéris:

substantia enim, aut nihil agit aut non per se immediate, sed tantum per accidentia, loquor autem de substantia & de actione Physica. Quocirca productio substantiæ necessariò consequitur productionem alicuius accidétis in materia, non enim producitur forma substantialis nisi virtute vltimæ, ac perfectissimæ dispositionis ab agente in materiam inducta, que maxime aptecedit ordine generationis, formæ substantialis productionem. Ad extremum omnes rationes quibus oftenditur primas qualitates inhærere materiæ primæ,& in corruptionem no fieri resolutionem vsque ad materiam primam ex parte accidentium, & in elementis symbolis, cum vnum generatur ex alio, qualitates quidem vtriusque contrarias interire, symbolas autem remanere, ad hanc opinionem comprobandam conferri possunt. Sed eas hic omittimus quod propius attingant disputationem de elementis. Quæ autem conferunt ad soluendas aduersarie opinionis rationes, sumenda sunt ex disputatione nostra de dimenfionibus interminatis, quæ superiori libro fuit explicata.

> De forma relata ad compositum. Et primò an forma sit prior, O nobilior Composito.

er & nobilier composito,

1. Quastio an Servicio ERTIVM huius disputationis caput postulat ve de forma formusur principal relata ad compositum agamus; quæ tractatio quatuor explicatione quæstionű continetur. Vna quæstio est, an forma sit prior, atque nobilior composito. Ad quam quæstionem breuiter respondemus, prioritate naturæ, sine dubio formam esse priorem composito. etenim ordine naturæ, caussa prior est esfectu, simplex composito, pars toto. At prioritate temporis, atque durationis, non potest forma Physica esse prior composito. Hoc enim interesse vult Aristot.12. Metaphys. 16. inter formam & caussam mouentem, quod caussa mouens & efficiens tempore prægreditur effectum suum, vt ædificator domum, forma verò nunquam tempore prior est compolito cuius est forma, forma enim domus vna cum ipla domo efficitur & existit. & aduertendum est Aristotelé loqui non de quauis caussa efficiente, multæ enim simul sunt cum effectis, vt Deus, secundum Arist.neque Cælis neque Intelligentiis est antiquior, & vmbra terræ, quæ ex ipsius inter Solem & Lunam interiectu existir, non est ante qu'am Esclipsis Lunz, loquitur igitur eo in loco Arist. de caussis mouentibus, quæ cum per motum successive operentur, necessariò antegrediuntur effectus suos qui per motum illarum caussarum producuntur. Sed ad rem: Arist.2.lib. de Generat. Animal. cap.3. negat

villam animam esse ante corpus, & vní menti, quippe quæ incorporea, separabilis, & divina est; id singulariter concedit, vt extrinsecus adueniat. Et hoc sanè manifesta, & necessaria ratione concluditur. Nam si forma est ante compositu, quomodo est?an per se subsistens? ergo non est Physica, sed immaterialis, & Metaphysica; an potius erat in aliqua materia ex qua deinde per generationem commigrauit in aliam? sed istiulmodi commigratio formarum superiori disputatione confutata, & explosa est.

An vero forma sit nobilior composito, non conuenit inter Philosophos. Etenim quidam opinatur compositum esse nobilius for- pliej 1. Phyma. Primum, quia per se generari, per se subsistere, per se operari, esse super sex. (2. item completum quiddam, & in specie constitutum, non formæ, sed & 1. Phys. composito competit. Deinde, compositum habet in se formam & super text. 4. præterea materiam, quare cotinens totum id quod forma, & eo amplius aliquid, erit præstantius quam forma. Præterea, anima ratio-pinio Latinonalis à corpore separata naturaliter cupit iterum coniungi cum cor- rum Philosopore, & hoc inter Theologos indubitatum est, at cur id?nisi quia no- phorum ac bilius est esse hominis, quod est compositum, quam animæ rationalis, quæ est forma. Ac si hoc verú est in anima rationali quæ est immaterialis, immortalis, & per se subsistens, quantò verius idem putari & affirmari potest de cæteris formis Physicis, quæ sunt longè ignobiliores, & multò magis à materia, & composito depédent? Ad extremum, Arift.in Categoria Substantiæ; ait primam substantiam (que est substatia coposita) esse maxime substantia; & in 2. Phy. 31. inquit partes esse táquam materia coparatione totius, ergo sunt ignobiliores toto; & hoc perspicuum est, nam partes ordinantur ad to-. tum, ex quo pendet esse, & perfectio earum. Alij verò Peripatetici Opinio Aarbitrantur formam esse nobiliorem composito, tum quod compolitum est perfectum propter formam, ergo forma est magis perfecta, nam propter quod vnum quodque tale est, & illud magis est tale.quotiescunque enim aliquid dicitur de duobus, de vno taquam de causa per se, ac essentialiter; de altero autem, vt de causato, cui totum id quod dicitur non convenit nisi ob illam caussam, magis dicitur de caussa; sed forma est caussa totius persectionis, que inest composito, ergo ipsa est magis persecta quam compositum. Tum etiam quoniam Aristot.videtur id perspicuis verbis docere in 7. lib. Metaphys.text.7. ita scribens, Si forma prior est materia & magie ens, co quoque quod ex ambobus est prius quid erit ob candem rationem. Sic enim legir Auerroes,& verò sic est in Codice Græco, quamuis in aliis trans-Iationibus, pro illo, eo, quòd ex ambobus est, Sit, illud quod ex ambobus est. Vt his verbis significet Aristot. quemadmodum forma est magis ens

quam materia nimirum quoniam est actu, ita etiam composit u esse magis ens, quam materiam ob eandem caussam. Qui autem tuentur eam sententiam quam proxime ante declaraui, ajunt ipsum compositum à Philosophis interdum appellari nobilius ac prestantius, non quòd tale sit secundum rationem & veritatem, sed quòd tale indicatur secundum sensum, & hominum existimationem. Hæc à Philosophis de re proposita in vtranque partem disputantur. Hæc autem controuersia facilè dirimi, & discordia opinionum reuocari porest ad concordiam hoc modo; forma dupliciter considerari potest, vel per le ac separatim à materia, vel prout habet esse in materia, priori modo sumpta ignobilior est composito, ve rationibus prioris Tententiæ concluditur, posteriori autem modo, nihil aliud est quàm iplum compositum, quod attinet ad nobilitatem & perfectionem quæ est in composito, quo circa erit equè nobilis vel etiam ob id nobilior quia compositum in se cohibet materiam tanquàm partem suam essentialem: que materia non modo nullam iis rebus quarum pars est, perfectionem adiungit, sed etiam est radix & seminarium cunctarum imperfectionum & defectiuum, qui accidunt rebus naturalibus. Quamobrem dicere solent Peripatetici, bona quæ sunt in rebus naturalibus ex forma prouenire, mala verò ex necessitate materiæ. Sed veniamus ad secundam quæstionem quæ grauior est atque difficilior, an forma sir tota quiditas rei naturalis.

### Secunda quaffio. An forma sit tota quiditas rei composita. C A P. V I.

V o meliùs hæc quæstio explicetur & intelligatur, eam nos positis tribus propositionibus sic explanabimus, vt quid in ea manifestum & certum sit, quid contra dubium & controuersum cognoscatur. Prima propositio. Materia est pars substantiæ ac naturæ ipsius compositi. Nam Arist.1. Phys. 52. inquit mareria esse substantiam, quòd ex ea componitur substantia composita; non potest autem substantia componi ex non substantiis; & multis in locis tripartitò diuidit substantiam in materiam formam & quod ex vtrisque est compositum; & in 2. Phys. text. 12. atque in 5. Metaphys. text. s. ait compositum naturale, vocari naturam vel potius à natura, quonia constat ex materia & forma, quæ sunt naturæ. Ac ratio quidem huius rei est, quia res naturalis, vt homo vel lapis, non est substantia simplex, sed composita ex multis & diuersis partibus, harum autem partium vnam esse materiam, perspicuum est; ergo materia est pars substantiæ, ac naturæ compositi Physici. Secunda propositio. Non potest negari materiam aliquo modo pertinere ad quiditatem

rerum naturalium. Etenim Aristot. 2. Phys. text. 19. & 1. de Anima, text.16.& 6.libro Metaphys.text.2.affirmat in definitionibus rerum naturalium necessariò ponendam esse materiam, at que ea re definitiones Physicas distingui à Mathematicis. In hanc item sententiam Auerroes primo de Anima com. 16. his verbis scribir. Qui accipit materiam in definitione reru naturaliu & dimittit forma diminute accipit, qui accipit forma & dimittit materia existimatur quod dimittit aliquid non necessarium, sed non est ita, quia forma debet accipi in definitionibus secundum dispostiones in quibus existit. Hæc ille. Hoc etiam rationi consentaneum est, nam forma per se nó constituit speciem rei, sed vnà cum materia, quare nec quiditatem, nisi prout cotinet in se intrinsecum ordinem ad materiam in qua naturaliter habet suum esse. Ac de supradictis duabus propositionibus, nulla est inter Philosophos dissentio. Tertia propolitio. An forma, prout habet ordinem ad materiam lit tota quiditas rei naturalis, ita vt materia non sit pars quiditatis, sed eius tantum quasi vehiculum & subiectum naturaliter necessarium; An potius materia sit pars quiditatis sicut forma, licet minus principalis, obscurum, dubium, & valde cotrouersum est inter Philosophos, quare varias eorum sententias explicare oportet. Sed primo loco D. Thomæ opinionem expendamus.

D. Thomas 7. Metaphyl. super text. 34. & in 1. part. quæst. 75. art. 4. Opmio D. & in opusculo de ente, & essentia, censet materiam esse partem in- Scotistarum, trinsecam quiditatis specificæ rerum naturalium; & in hac oratione materiam esconfirmat. Definitio explicat quiditatem rei, sed materia est pars de- se parte qui finitionis, ergo est pars quiditatis: Maior per se nota est: Minor sic diain. probatur: Aristoteles 7. Metaphys. text. 39. inquit auferre materiam à definitionibus quarundam rerum, id est naturalium, esse superuacaneum, & increpat iuniorem Socratem, qui tentabat definire animal fine materia, non secus quam circulum sine ære, in lib.etiam 8. Metaphylicæ commendat eas definitiones, quæ materiam pariter atque formam complectuntur. Sed responderet aliquis, materiam poni in definitionibus non vt partem quiditatis, sed vt subiectum & vehiculum eius; hanc responsionem Thomistæ putant absurdam esse, propterea quòd, hoc modo etiam substantia definiretur per additamentum sicut accidens quod est contra Aristot.in 7. Metaphys. Etenim sicut subiectum ponitur in definitione accidentis ve. in definitione simitatis nasus, non quod subjectum sit pars quiditatis accidentis, cum accidens sit quidpiam simplex & alterius generis quan subiectum, sed quia est naturale vehiculum, & fundamentum accidentis, sic etia materia ponitur (secundu illam responssione) in definitione substantiæ, non vt pars sed vt vehiculum quiditatis.

Hanc opinionem Scotista item sequentur, & ita confirmant. Si materia non est pars quiditatis, ergo sola forma est tota & completa quiditas ac species, qua re anima separata hominis esset tota species hominis, nec forma cum materia faceret vnum ens per se, nam ens per se vnum & completum, non sit nisi ex entibus completú. Præterea, quid esset discriminis inter rem materialem & immaterialem? vtrobique namque sola forma est tota quiditas rei. Addunt etiam. qui ita sentiunt, Auerroem quibusdam in locis huic sententiæ suffragari, nam is primo Metaphys.comm.9.hoc modo scribit. Species que vere dicuntur, sunt illud qued congregatur ex forma universali & maseria (verbi gratia) species hominis non est forma eius tantum secundum quod intendebat Plato, sed congregatum ex materia, er forma. Quod si quis contra hanc opinionem opponat, Aristotelem vbicunque nominat vel describat formam, semper eam appellate ipsum quod quid erat esse, eiusmodi verbis non obscure indicans formam esse totam quiditatem rei, respondent ipsi ad hoc dupliciter. Primum enim aiunt duplicem esse formam, vnam Physicam quæ est pars, qualis est anima respectu animalis; alteram Metaphysicam, quæ est tota essentia rei in abstracto concepta vel enuntiata, qualis est humanitas respectu hominis; abstractum enim habet se forma respectu concreti, etiam si concretum & abstractum non re, sed ratione tantum differant. Cum igitur Aristot.inquit formam esse quiditatem rei, accipit forma non priori, sed posteriori modo, quæ est tota rei essentia materiam etiam continens. Deinde, altero etiam modo respondent, denominationem plerunque fieri à principaliori, ita vt dicatur simpliciter tale, quod est magis principaliter tale. Quare cum forma sit principalis pars quidiratis, quid mirum est si nonnuquam vocetur quiditas rei? Sed neutra sanè responsio firma aut verisimilis est; non quidé prior, quia cum Aristot.appellat formam quiditatem, loquitur de forma quæ est caussa distincta ab aliis tribus generibus caussarum, & est finis materiæ eique relatiue opponitur, & est vere ac proprie forma Physicz; talem autem constat esse non eam, quæ dicitur ab ipsis forma totius, sed eam quæ vocatur forma partis. Posterior autem responsio nihilo plus valet, nam licet in appellationibus interdú contingat denominationem sumi à principaliori, non tamen in definitionibus, in quibus ad tenuè veritas elimatnr, quale enim quidque definitur, tale est simpliciter; ne si secus fuerit, definitio, que enuclearè ac propriè rem vt est, explanare debet, ambiguitatem pariat & in errorem indicat. Sed de hac opinione satis. Ad eos, qui contra opinantur veniamus.

Altera opinio veterum Peripateticorum, aientium totam quiditatem rei, in forma eine rei contineri.

### CAPYT VII.

ST igitur altera scientia eorum qui censent totam quiditate Prei naturalis compositæ, esse in forma ipsius non quidem solitariè ac præcisè sumpta, sed vt includit & in se cohibet naturalem quendam atque essentialem ordinem ad materiam, quæ licet non sit pars quiditatis, tamen quia est quasi vehiculum, fundamentum & subjectum naturale ac necessarium ipsi formæ, ideo in desinitionibus rerum naturalium necesse est non solam formam sed etia materiam adhibere; non aliter quam in definitione simitatis oporter nasum ponere. Est autem apud hos Philosophos magnum discrimé inter substantiam & quiditatem, quod videtur indicasse Arist. in 7. Metaphys. cum enim in tex. 7. posuisset materiam esse substantiam, mox in tex.8.negat eam esse quiditatem scribens. Materiam autem dico, que secundum seiplam, neque est quid, esc. Hanc auté fuisse opinionem veterum Peripateticorum, facilè intelligitur ex illorum scriptis. Nos de plurimis, nonnullorum in præsentia, quo res illustrior sit, proferemus testimonia. Alexander Aphrodissaus in 2. lib. Metaph. super textum 12.ita scribit. Quemadmodum homo, or hominis esse, differunt: fic fit in Aphrodiscuntis rebm compositis. Esse enim cuique rei ex forma adest: Homo enim ex ma- sau. teria & forma constat, effe autem hominu simplex est, quippe cum forma sit eins effe:nam in rebus incorporeis idem est res atque ipsius effe,in habentibus autem effe in materia, differunt. Themistius in 3. de anima super text. 9. sic ait; Themistius, Aliud est aqua, aliud essentia seu quod quid erat esse aqua; illud enim est quidpiam ex materia & forma concretum, hoc autem est aqua forma & ratio per quam est aqua. Vnaquag, enim res descriptionem suam non de materia sed de forma nanciscitur. Idem in eodem libro super tex. 38. hoc modo inquit. Res quanta est, forma ipsa est, materia verò non essentia sed generationis potim o ipfins ut ita dixerim, fieri auctor o caussa est. Diffiunt obiter corpora, quod quidem opera & maleficio materia accidit: Si qua frant quiescuntue stotum ed debet forma acceptum referri. Simplicius in 3. de anima super textum 9. Simplicius. hæc scribit. Forma differt ab eo quod ex forma constat, caro enim & aqua formis affecta sunt, ipsum verò effe uniuscuiusque corum, ipsa uniuscuiusque forma eft. Forma namque per ipsum quid erat definiri consueuit. Auertoes in 7. libt. Auertoes. Metaphys. comm. 21. Quiditas inquit hominis une mode est homo, or alio mode non est homo; est enim ipsa forma hominis, non est autem homo qui est congregatus ex materia er forma. Hoc etiam apertioribus verbis declarat in codem libro com.34. scribens materiam esse quidem partem sub-

stantiæ si nomen substantiæ significet congregatum ex materia & forma, sin autem significet ipsam quiditatem, non esse partem eius, sed esse tanquam vehiculum deferens ipsam in sua definitione. Albertus in 2. lib. Phy. super tex. 28. hec scripta reliquit. Forma propriè lequendo est essentia constituens speciem secundum esse in rebus naturalibus, nam esse compositi suit ab essentia qua est forma rei sicut lumen siuit à luce, & paulò infra lubdit. Hat autem forma est rei vera quiditas, quoniam rei non habent boc qued funt, à materia, quippe cum spfa sit in potentia ad opposita, sed id habet à Forma substantiali, & ideo ipsa est propria rei quiditas; & cum definitur res, ratio definitiua dicens quid est res, sumitur penes formam, sine ipsa concepta sit cu materia sicut est forma naturalis, sue non, ut est forma Mathematica & Diuim. Eandem sententiam tradit in 7. Metaphy. Super 1. tex. dicens. Principia substantia sunt materia & forma, & pracipue forma, quam dupliciter determinare oportet, uno modo secundum quod ipsa est totum esse & tota quiditae substantia, qua significatur per definitionem, & sic consideratur in hoc 7 libro Metaphy.oc.

Aristoteles partem quiditatis.

Quis porrò ipsum Peripateticorum Principem Aristotelem, nefensis mate-sciat aut dubitet in eadem sententia fuisse?cum is totam rei comporiam non esse suiditatem in sola forma positam esse, multifariam clarissimis, grauissimisque verbis testatum confirmatumque reliquerit? An non is in 3.de anima tex. 9. affirmat aliud esse carnem, & aliud ipsum esse carnis? nam illa est forma cum materia, hoc auté est ipsa forma simplex. Sic enim hunc locum Aristotelis explanant Themistius & Simplicius, quorum verba supra memorauimus. Deinde, cum in 7. Metaphy.tex. 9. diuslisset substantiam in materiam formam & compositum, subiungit prætermittedam esse materiam & compositum, sosolam autem formam considerandam & tractandam esse: mox verò tex.10.proponit sibi agendum esse de ipsa quiditate; ex quo quis no intelligit Arist.pro eodem habere formam & quiditatem? Præterea, in 8.lib. Metaph.tex.12.si quis, inquit, interroget quæ sit materia hominis?respondendum est esse menstrua: si quod mouens seu efficiés? respondendum est ipsum semen: si quæ sit forma? respondendum est ipsum quod quid erat rei. Postea, Arist. docet in 2. Phys. tex. 28. omnes partes definitionis pertinere ad caussam formalem, quod sanè verum est nam vt est apud Auerr. 1. Metaphy.com. 17. genus sumitur à forma vniuersali, differentia verò à forma particulari & propria. Amplius, secundum Arist. in 2. Phys. tex. 19. & in 6. Metaphys. tex.2.& aliis in locis, ita definitur res naturales per materiam sensibilem vt simitas per nasum: hoc enim exemplo ad id exponendum ferè vtitur Aristoteles. ergo sicut nasus non pertinet ad definitionem fimitatis tanquam pars eius, sed tanquam subiectum; ita materia non

pertinet ad quiditatem rei naturalis, vt pars sed vt subiectum ipsius. Ad hæc, quod obstat quo minus in rebus materialibus quiditas sir idem cum habente quiditatem, id non potest esse pars quiditatis, sed tale est materia secundum Arist. 3. de anima text. 9. vt supra diximus. & in 7. Metaphy.tex.41. præsertim secundum explanationem huius textus traditam àD. Thoma in commentariis quibus eum locum exponit. Ergo, &c. His accidit, verè dici aliam esse quiditatem hominis aliam leonis, & lapidis; quæro vnde nascatur hæc diuersitas quiditatum? non ex accidentibus, quippe quæ sunt extra quiditatem reis nec ex mareria prima, quæ vna est omnium sublunarium; ergo ex sola forma substantiali. Postremò, quidquid ponitur in definitione rei, debet eam distinguere ab aliquo alio; quam ob rem Arist. 6. lib. Topicorum ait prædicata transcendentia non esse ponenda in definitionibus; sed distinguere & separare, est proprium actus & formæ, vt docet Arist. 7. Metaphys. text. 49. ergo, &c. Sed quæret aliquis, si materia non pertinet ad quiditatem rei, quamobrem ea sit necessaria rebus naturalibus? Respodeo materiam esse necessariam quatuor ob caussas: primò, quia est naturale subiectum formæ & quiditatis, sine qua forma & quiditas nec esse nec definiri aut intelligi possunt: tum est necessaria substantiæ compositæ, quæ per se generatur & cor rumpitur, cum sit pars eius intrinseca & essentialis; Deinde necessaria est ad existentiam, seu subsistentiam compositi naturalis: quòd caussa necesenim copositum existat, habet à forma quæ est caussa cur res existat, saria est maio vt dicitur 5. lib. Metaph. cap. de substantia; quod autem per se existat ria rebus na-& non in alio, caussa est materia. Postremo ad eius individuationem, turalibus. caussa enim individuationis est materia quanquam nec sola nec principalis.

Solumntur rationes prioris sententia, & sententia auctoris aperitur. VIII.

ESTAT nunc vt breuiter doceamus quo pacto ab iis qui co- Brenis folso tra sentiunt, rationes quæ contra hanc opinionem pro con-tio rationum firmatione prioris sententiæ commemoratæ sunt : breuiter prioris sendissoluantur. Ad primam. Respondendum est, materiam poni quide in definitione rei naturalis, verum non aliter quam ponitur nasus in definitione simitatis, hocest, non tanguam partem quiditatis sed tanquam subjectum; neque ob id dicendum est definitionem substantiæ esse per additamentum sicut est accidentis, quia forma & materia sunt vnius generis & eategoria, & simul coniunctæ constituunt vnum ens per se:at subiectum & accidens, & sunt

diuerlarum categoriarum, & ex iplis non existit vnum aliquod ens nisi per accidens. Ad reliquas rationes dicendum est, formam esse quidem totam rei quiditatem, verum non sumptam præcise & separatim à materia, sed vt includit ordinem essentialem ad materiam; ex quo apparet, & cur forma solitaria, qualis est anima rationalis à corpore seiuncta, no dicatur esse tota quiditas, aut completa rei species; & quod sit discrimen inter quiditates rerum materialium & immaterialium. Postremò illud aduertendum est quod supra monuimus, apud Peripateticos aliud esse substantiam compositam, essentiam & naturam, & aliud quiditatem, quocirca, non si quis illorum interdum dixit materiam esse partem substantiæ vel naturæ compositz, continuò putandum est eum sensisse materiam esse partem quidiratis. Atque hæc quidem inter Philosophos disputantur de quiditate rerum naturalium. Vtram verò sententiam nos magis probem, paucis exponamus.

Sententia au Etoru de pra-

Nobis quidem posterior sententia videtur esse magis Peripaterica & Aristotelica, quod ex his quæ eam declarando & probando diximus, liquidò cognosci potuit. V tra autem opinio sit vero similior ac propior, facile est iudicium; nam omnis hæc opinionú varietas atg: dissensio, non tam in re ipsa quam in verbis, & modo loquendi confonti queftio. listit. Etenim, si nomen quiditatis significat totum id quod pertinet ad integritatem substantiæ & naturæ ipsius compositi, (quomodo id nominis est in vsu apud recentiores Philosophos & Theologos). solum excludendo accidentia, non est dubium quin materia habenda sit pars quiditatis: sin autem vocabulum quiditatis angustiùs & præssius sumatur, id tantum significans in quolibet composito naturali, quod est eius actuatiuum, distinctiuum, denominatiuum, definitiuum,intelligibile, determinatiuum & perfectiuum quo modo ipfum vsurpant antiquiores Peripaterici, luce Solis clarius est, cum hæc omnia à forma proficiscantur, materiam non esse partem quiditatis. Cum igitur res ipsa constet, quisque vtro maluerit modo loquatur. non enim Philosophum decet, re iam explorata & constituta, de voculis & syllabis disputationes producere. Sequitur nunc quæstio illa perquam celebris inter Philosophos, de principio indiuiduationis, sit ne materia an quidpiam aliud.

> Exploditur opinio corum qui putant distinctionem numericam prouenire à quantitate.

> > Cap.

TER-

ERTIA quartio de materia relata ad compositum à nobis hoc loco tractanda hac est, an vnitas & distinctio numerica corporum naturalium que sunt eiusdem speciei vltime, conneniat ipsis propter formam. Triplex est vnitas & distinctio, vna geperica, altera specifica, tertia numerica corum que sunt ciuldem speciei. Priores duz, concessu omnium peruntur ex forma substantiali; de tertia magna lis est inter Philosophos, que cotinet peruulgatam illam quæstionem de principio individuationis, quatuor principu opinionum varietate nobilitatam. Prima opinio eorum est qui pu- Prima opttant vnitatem & distinctionem numericam prouenire à quantitate, nio, quantita ita vt principium individuationis in rebus naturalibus fit quantitas; cipium indiquam sententiam his rationibus persuadere conantur. Primò, secun- uiduationis. dum Auer.1. Phyl.comm. 6.& secundum Arist.in 3. Metaphy. 11. omnis distinctio, aut est secundum formam aut secundum quantitatem; sed inter ea quæsunt eiusdem speciei, non est distinctio secundum formam, quoniam ea est specifica & quiditatiua, relinquitur igitur vt sit tantum distinctio secundum quantitatem. Deinde, vel indiuidua eiusdem speciei differunt per aliquam differentiam essentialem, vel accidentalem; non per substantialem, nam vltima differentia substantialis est specifica, in qua conueniunt omnia illius speciei indiuidua; ergo per accidentalem, sed primum omnium accidentium est quantitas, ergo quantitas erit princeps caussa distinctionis indiuiduorum. Posteà, natura specifica ideo secundum numerum multiplicatur, quia recipitur in multis & distinctis partibus materiæ, sed multitudo & distinctio partium accidit materiæ propter quantitatem, ergo in quantitate est radix numericæ multiplicationis, que cernitur in natura specifica. Postremò, id confirmant exemplo aquæ, quæ si in tres partes dividatur, quælibet pars aquæ existit vna numero & à qualibet aqua alia numeraliter distincta, at hæc multitudo & distinctio aquarum, non aliunde orta est quam ex divisione primæ aquæ secundum quantitatem; vt vel in hoc exemplo, etiam sensuum iudicio probetur multitudo, & distinctio individuorum à quantitate proficifci.

Verum hæc opinio multas ob caussas falsa est. Primò, quia quantitas præsertim terminata, (na interminata, cum sit indisferens ad omnia indiuidua, non potest corum esse principium distinctiuum) cum inquam quantitas terminata sit posterior substantia composita, non potest elle principium individuationis eius; quin imò cum accidens. indiuiduetur per subiectum, qui fieri potest vt subiectum vicissim indiniduetur per ipsum accidens? nisi non putetur absurdum esse ve idem lecundum idem lit prius & posterius, principium atque prin-

cipiatum. Deinde, cum indiuidua substantia sit substantia, & quatenus indiuidua est, ad prædicamentum Substantiæ pert ineat, siquidé est prima substantia: nam substantia prædicamentalis dividitur in primam & secudam, necesse est principium, propter quod individua est hæc prima substantia, sit quidpiam substantiale, & ad idem predicamentum pertinens; at quantitas nullo modo attingit essentiá substantiæ, nec ad substantiæ categoriam reduci potest, ergo no potest esse principium indiuiduationis eius. Præterea, substantia indiuidua est verum ens per se, quandoquidé ponitur in prædicamento, & species per se prædicantur de ipsa; sed ex substantia & quantitate fit vnú ens per accidens, ergo quantitas non est principium individuz substantiæ. Ad extremum, generatio substantialis per se terminatur ad substantiam individuam, si igitur substantia est individua propter quantitatem, generatio substantialis per se terminaretur ad quantitatem, quod nemo non videt quam sit absurdum. Vide apud Scotú 2. sent. distinct.3. quæst. 4. alias rationes contra hanc opinionem.

Rationes autem huius opinionis facile est soluere. Ad primam,&

secundam rationem respodendum est, inter individua eiusdem speciei esse distinctionem formalem. Petrus enim differt à Paulo, quia alia est anima Petri & alia Pauli, si quidem à quo res habet esse, ab codem habet vnitatem & distinctionem : est auté duplex distinctio formalis, vna quæ sumitur à forma simpliciter & specifice sumpta, quæ dicitur formalis simpliciter, & non est inter ea quæ continentur eadé specie; altera quæ ducitur à forma, vt est singularis, & actu existens in rebus, quæ vocatur formalis secundum quid, & secundum hanc differunt individua ejusdem speciei. Sed hoc paulò infra planiùs intelligetur, vbi tractando sententiam nostram, latius explicabitur. Ad tertiam, & quartam rationem dicendum est, caussam intrin secam, & formalem, cur natura specifica secundum numeru sit multiplicabilis, intrinsece quidem non esse aliam, quam ipsammet natu-Que sit caus ra formæ, quæ eo ipso quòd est materialis, & vnibilis materiæ, suapte se cur natura vi est multiplicabilis. effectiue quidem, hoc etiam habet ab agente; finaliter autem vt quia est per se corruptibilis per indiuiduoru promultiplicatur pagationem conseruetur; subiectiue à materia, in cuius diuersis partibus recipiuntur diuerlæ numero formæ;tandem dispositiuè à quátitate propter quam materia est divisibilis in partes, itaque exemplú illud aquæ, nihil planè iuuat opinionem, nam licet quantitas in caufsa fuerit, cur cum esset vna aqua, in tres partes divideretur, tamen quòd quælibet pars illius aquæ sit aqua per se subsistens, & à qualibet alia perte numero distincta, caussa est ipsa forma substantialis aquæ, quæ cú sit homogenea, tota est in qualibet parte aquæ; quam

specifica indinidualiter

ob caussam cum partes aquæ disiunguntur, necesse est quamlibet earum esse aquam per se subsistentem. Illa igitur divisio aquæ vt est totius in partes integrales seu quantitatiuas sit propter quantitatem, vt autem est in partes subiectiuas, quarum quælibet est aqua singularis, & subsistens, fit propter formam substantialem aqua. Verum expendamus secundam opinionem, quæ est Scoti.

> Non esse principium individuationis illam Scoti Hacceitatem. CAPVT

Corvs in 2. sent.d.3.q.6. arbitratur infra differentiam spe. Secunda opicificam ex qua fumitur vnitas & distinctio speciei, esse alia nio que es quandam differentiam indiuidualem, per quam natura specifica contrahitur ad esse hoc aliquid & singulare, quæ licet realiter non distinguatur à differentia specifica, distinguitur tamen formaliter, & vna est extra conceptum alterius, sicut oportet esse contrahens extra rationem contrahibilis; propter quod etiam hæc diffe-sua Hacceirentia individualis habet se ad specificam, vt actus ad potentiam, & tate. est entitas quædam positiua per quam, quia res est hoc aliquid, potest ea ritè nonfinari Hæcceitas. Hanc suam opinionem Scotus his argumentis confirmat. Primò, omnis vnitas sequitur aliquam entitatem, ergo vnitas numeralis quæ est maxima & simpliciter vnitas consequitur aliquam entitatem, que non potest esse entitas seu natu ra specifica, tum quonia ea vendicat sibi sua propriam vnitatem nimirum specifică; tum ctiam, quia entitas specifica, cum sit indifferenter communis omnibus individuis, non potest esse principium eoru determinatiuum, ac distinctiuum. Deinde, omnis differentia eorum quæ differunt inter se, reducitur ad aliquod primo diuersum; alioquin non esset status in iis quæ differunt inter se; sed individua propriè differunt, quia in aliquo sunt eadem, & in aliquo diuersa, ergo corú differentia reducitur ad aliqua primò diuersa; sed hæc non sunt ipla natura specifica, vipote secundum quam inuicem conueniunt indiuidua, ergo sicut diximus, ponendæ sunt differentiæ indiuiduales. Præterea, cum natura specifica contrahitur ad singulare, vel contrahitur per se ipsam, vel per formam, vel per materiam, vel per quatitaté, vel per Hæcceitaté; non per seipsam, quia cotrahens diuersum esse debet à contrahibili sicut actus à potentia; non per forma, quia forma, vr ait Auer. est subiectum vniuersalitatis, quare no potest esse, principium singularitatis, & quia, vt diximus, contrahens debet esse extra rationem cotrahibilis, forma autem est pars essentialis naturæ specifice, quæ contrahitur ad singularitatem; non per materiam,

oppuznat.

zum propter hanc eandem caussam proxime dictam, tum etiam quia idem est constitutiuum & distinctiuum, at materia non potest distinguere, cum id proprium sit actus secundum Arist.7. Metaphy.tex.49 his accedir, quod eadem numero materia est in duobus individuis, nempe cum vnum ex altero generatur vt aër ex aqua, quare distinctio individuorum non debet peti à materia; non per quantitatem, quoniam secundum Arist.7. Metaphysicæ tex.4. substantia compofita est prior accidentibus, & Auerr. in codem libro comm. 2. inquit individuum substantiæ prius esse aliis individuis accidentium; relinquitur igitur, vt talis contractio non per aliud, quam per Hæcceitatem fieri queat.

Sed contra hanc opinionem existunt duz obiectiones, vna est, Boëtium in libro de Trinitate, affirmate differentiam numeralem fieri per accidentia. Altera est, Arist. quamplurimis locis quæ in tra-Caticae sequentis opinionis recensebimus, clarissimis verbis referre ad materiam distinctionem & vnitatem individuorum. Ad vtraq; respondet Scotus. Ad priorem quidem, individua distingui per accidentia concomitative, hoc est quia distinctionem individuorum, quæ primd & principaliter fit per Hæcceitates naturaliter ac necelsariò consequitur distinctio per accidentia; vel illa Boëtij sententia accipienda est notificatiue, hoc est secudum nos, nam quia later nos sua cuiusque individui Hecceitas, ideo solemus distinctionem indiuiduorum facere per accidentia. Ad posteriorem autem obiectioné respondet, sicut forma duplex est, vna totius altera partis, quam distinctionem superius declaracimus, sic etiam materiam esse duplice (nam forma & materia funt ad aliquid vt quot modis vnum corum dicirur, totidem etiam alterum dici necesse sit) vnam quæ opponitur formæ partis, vt corpus animæ, alteram quæ opponitur formæ totius, & quia forma totius est tota quiditas, ideo materia que illi opponitur, est extra quiditatem, huiusmodi autem materiam Scotus vult esse suam Hecceitatem, que vocatur materia, propterea quod constituit rem in vitimo esse subijcibili & materiali, nec vilo modo pertinet ad elle formale, & quiditatiuum rei.

Hæc Scotus pro lua opinione, quam Heruæus Quodlibeto 3.q. 9. Hernam spi- dupliciter impugnat: Primo quidem, quia cum Scotus ait principiú mionem Sonti individuationis non posse sumi à materia & forma, propterea quod sunt communes omnibus individuis, aut loquitur de communitate materiæ & formæ, quæ est secundum rem extra animam, aut de ea quæ est tantum secundum rationem; si de priori, ergo, extra animam erit actu aliquod vniuerfale, quod falfum est; cum Aristot. dicat 1. de anima tex. 8. V niperfale aut nihil esse, aut posterius esse; ná ciusmodi

vniuct-

vniuersale, vel per se sublisteret seiunctum à singularibus, quod sane absurdum est, vel esset in ipsis singularibus, at quidquid est in singulari, necessarium est esse singulare. Et quamuis Scotus de Vniuersalium existentia aliter sentiat, eius tamen sententiam, & rationi & do-Arinæ Arist.aduersari, alio loco demonstrandum est. Sin autem loquatur de posteriori communitate quæ est secundum ratione, quod ipse dicit de materia & forma, idem prorsus dici poterit de Hæcceitate, nam sicut ab hac & ab illa materia, vi mentis abstrahitur ratio quædam materiæ quæ est communis omnibus materiis, similiter etiam ab hac & ab illa Hæcceitate potest elici communis quædam ratio Hæcceitatis quæ erit communis singulis Hæcceitatibus: quare si propter huiusmodi communitatem negatur materia vel forma esse principium individuationis, propter eandem negari etiam debet Hæcceitas. Deinde Heruæus quærit quid sit illa Hæcceitas; nam vel est substantia, vel accidens: si substantia, vel materia, vel forma, vel cópositum; si accidens, vel absolutum, vel respectiuum; si absolutum, vel quantitas, vel qualiras; at nihil horum potest Scotus dicere, quia Scotus laberetur in eas opiniones, quas ipse in 2.lib.sent.dist.3.acerrime oppugnat, ergo illa Hæcceitas nihil est. Hæc Heruæus contra Scotum; Rationum autem Scoti facilis est solutio, nam quia ipse nó aliam ob caussam finxit illam Hæcceitatem, quam quia persuasum habuit individuationem non posse sieri vel per accidens aliquod, vel per materiam & formam, si demonstreturid esse falsum, vt certe infra demonstrabitur, nullum erit eius fundamentum, quo sublato, tota confestim ipsius ruet arque concidet opinio; quare ad tertiam opinionem transeamus.

Principium individuationis non esse materiam signatam quantitate. C A P. IX.

I v v s Thomas in opuse. de ente & essentia, & de principio Sacanda opitindiuiduationis, & in lib.5. Metaphy. super tex.12. & in 3. par. nio qua est
q.77.art.2. opinatur principium indiuiduationis esse materia
cum quatitate; nam duo in primis sunt de ratione indiuidui, vnum
est, vt sit incommunicabile non aptum esse in pluribus, alterum est,
vt sit distinctum numeraliter ab aliis eiusdem speciei; priorem proprietatem indiuiduum accipit à materia, quæ cum sit vitimum subijcibile, sacit vt forma in ea existens, non possit in aliis inesse; posteriorem autem proprietatem habet à quantitate, propter eam enim materia est diuisibilis in multas partes, in quibus cu diuersæ formæ recipiantur, existit numeralis indiuiduorum distinctio. Sed præstat hic

Digitized by Google

Α

Strina Dini Thoma de principio individuatio-BH.

adscribere verba D. Thomæ ex 3. Par. quæst. 77. art. 2. vt ipsomet dicente, quæ sit eius opinio clarius atq; certius cognoscatur:sic igitur Expressa do- ait. Est de ratione individui vt non possit in pluribus esse, quod dupliciter contingit, vel quia no est natu in aliquo esse, o sic forma immateriales sunt per se ipsas Tubsistentes & individua, vel quia forma substantialis seu accidentalis est quidem nata in aliquo esse, non tamen in pluribus, ut hac albedo, qua est in boc corpore non potest esse in alio; quantum igitur ad primum, materia est individuationis principium omnibus formis fibi inharentibus, nam cum tales forma aptafint effe in subiecto, ex quo aliqua earum recipitur in materia qua non est in alio, sam nec forma ipfa sic existens potest in also esse. Quantum autem ad secundum, principium individuationis, est quatitas, ideo enim aliquid natum est esse in uno Colo, quia illud est in se indivisum, & divisum ab omnibus alijs, divisso ausem accidit substantia ratione quantitatis, or ideo quantitas est quoddam indiuiduationis principium in quantum diversa forma numero, sunt in diversis partibus materia. Vnde etiam quantitas secudum se habet quandam individuatione. possumus enim imaginari plures lineas eiusdem speciei differentes positione, qua cadit in ratione quantitatis. Hæc D. Thomas. Siquis autem plura scire cupit, quæ conducant ad huius sententiæ explanationem, legat tres illos Principes Thomistarum; Capreolum inquam in 2. sent. d.3. & Paulum Soncinnatem in 7. Metaphys.quæst.33.34.35.& Gaietanum in commentariis suis super opusculum de Ente, & essentia. Quòd autem materia sit principium indiuiduationis permultis testimoniis Arist.ostendi potest, is enim 5. Metaphy. tex. 12. & lib. 7. rex. 28. & lib.12.tex.49.& 1.lib.de Cælo tex.92.apertis verbis docet vnitatem, ac distinctionem indiuiduorum esse à materia; ipsa autem materia ex se vna est, indeterminata atque indifferens ad omnia indiuidua, quapropter nisi ei accedat quantitas per quam determinetur, distinguatur & in diversas partes dividatur, non poterit esse sufficies ratio & caussa determinandi & distinguendi individua.

Refutatio fecunda opiuso-

Sed hæc opinio non videtur nobis vera duas ob caussas, primùm quidé, quonia aggregatum ex materia & quantitate est ens per accidens; non potest igitur esse principium constitutiuu individui quod est ens per se; & cum quantitas sit accidens, quomodo potest esse principium individui quod est substatia? Denique rationes, quibus Tupra refutauimus corum sententiam, qui quantitatem faciebant individuationis principium, valent etiam contra hanc opinionem. Deinde, cum ex aqua generatur aër, que nam quantitas est principiú individuans aërem? an ea, quæ in aqua præcedit generationem aëris? at hæc secundum ipsos corrumpitur, nam in eo instanti, quo generaratur aër, non est præcedens quantitas, siquidem idem instans est primum elle aeris, & primum non elle omnium præcedentium for-

marum; necessarium autem est principium formaliter constitutiuu alicuius, manere in eo, quod constituitur. An fortè est ea quantitas, quæ cernitur in aëre generato? at hæc secundum ipsos ordine naturæ posterior est forma substantiali, & ipso composito, namque omnium accidentium volunt subiectum esse totum compositum, ita vt priùs secundum naturam sit forma in materia, & ipsum compositú priùs sit indiuiduum, quam habeat quantitatem; ex quo fit, vt quantitas adueniens composito, iam reperiat ipsum individuum & singulare, & potiùs quantitas individuetur per subiectum, quam è contrario. Si quis autem per materiam cum quantitate, putet eos significare voluisse materiam prout habet in se respectum quendam ad quatitatem, fallitur: & vt ita sit, id tamen pari facilitate refellitur, nam talis respectus non potest fundari in materia prima, quippe quæ per se indifferenter respiciat quamliber determinationem quantitatis; nec in quantitate aut præcedente, aut subsequente generationem indiuidui, propter idem, quod paulò ante de quantitate dictum est, ergo hic respectus est nullus. Præterea respectus non potest attingere, ne dum complere, rationem formalem entis absoluti quale est indiuiduum. His accedit, quod secundum Thomistas materia priùs respicit formam substantialem quam accidentalem, quare priùs iudiuidatur per substantialem, quam per accidentalem. Rationum autem, quæ pro hac sententia positæ sunt, ex his quæ mox dicemus, petenda est solutio. Cum igitur quid sentiant alij de quæstione proposita dictum sit, restat vt dicamus quid nobis sentiendum esse videatur.

Pnitatem & diffinctionem individuorum principaliter esse à forma substantiali.

# CAP. XII.

Næ nobis probabilior videtur sententia, ea duabus propofitionibus explicabitur. Prima propositio sit hæc: Vnitas &
distinctio individuorum est à materia, & à forma. Altera propositio, talis vnitas & distinctio principaliter est à forma. Vtraque
propositio facilè probatur hac breui ratione. Vnum, & ens convertuntur, & ab eodem vnumquodque habet vnitatem & distinctione,
à quo habet esse, sed individuum substantiæ materialis, cum sit compositum ex materia & forma, habet suum esse completum à materia
& forma, ergo ab eisdem habet vnitatem & distinctionem; sed
principaliter compositum est ens & vnum & ab aliis distinctum propter formam; omnes namque cocedunt esse cuiuslibet rei, vel solum,

vel certe principaliter esse à forma, ergo vnitas & distinctio individuorum principaliter est à forma; cui rei etiam illud side facit, quòd materia est propter formam, etenim forma est finis materia, vi au. ctor est Arist. 2. Phys. tex. 81. & 91. quare vnitas & distinctio materiz est ob vnitatem & distinctionem formæ, melius enim est, vt inquit Auerr. 2.de Anima comm. 60. existimare diversitatem materiarum esse propter diuersitatem formarum, quam è cotrario, si enim vnitas & distinctio generica est à forma, similiter etiam specifica, cur non itidem numeralis erit principaliter à forma?præsertim cum Arist. in 2.de anima tex. 2. affirmet per formam fieri hoc aliquid, & tex. 7. vnitatem & multitudinem rerum principaliter esse ab actu, & in 7. Metaphy.tex. 49. separare ac distinguere esse proprium actus. Auer. autem in 2.de Anima com. 2.7.8.9, conceptis verbis docet substantiam fieri & esse indiuiduam propter formam.

Nota has dubitatione, quoniam ex eatum folutione pendet huius que-Rionu intelligetia & co. trariorum ar-Solutio.

Sed hoc loco existunt dux perquam graues dubitationes; Vnaest, per quid forma fiat singularis, cum ex se, vel sit vniuersalis vel cenè indifferens ad vniuersalitatem & singularitate? Altera dubitatio, cut Arist. & Peripatetici vnitatem & distinctionem numeralem individuoru ferè assignare soleant materiæ, si ipsæ principaliter sumuturà forma? Ad priore respondendu est, formam per se nec vniuersalene singularem esse, si enim esset per se vniuersalis, ergo nunquam posset esse singularis, quare nec generari nec corrupi, nam singulare est gumentorum quicquid generatur & corrumpitur: sin autem esset per se singularis, non posser effici, vniuersalis nec cadere sub scientiam quæ est tantùm rerum vniuersalium: Etenim quod per se alicui conuenit, id necessariò ei conuenit & non potest non conuenire. Sed quemadmodum vniuersalis existit per abstractionem intellectus, per hocnimirum quòd abstrahitur à materia signata, & à proprietatibus rerum fingularium, sic etiam fit singularis per productionem agentis, nam quod producitur ab agente in materia quadam singulari, & per dispolitiones quasda singulares, necesse est ipsum quoque euaderesingulare. In rebus enim primis atque simplicibus, non est quarenda caussa intrinseca & formalis cur vel sint, vel tales sint, & si qua estillarum caussa, ea prouenit extrinsecus vel ab agente, vel à materia, vel ab ipsis dispositionibus. Ad posteriorem dubitationem respondendum est, vnitatem & distinctionem numerale assignari materiz, tes ob caussas. Primò quidem, quia secundum nos manifestius est talem vnitatem & distinctionem fieri propter materia, quam propter formam. Videmus enim vna sigilli forma variè multiplicari, proptetes quod imprimitur & recipitur in multis & diuersis subiectis. Deinde quòd multiplicari numeraliter, nó conuenit formæ yt formaelt, ſed

Led vt est forma materialis vel vnibilis materiz, quocirca intelligentiz, quia sunt immateriales, non multiplicantur secundum numeru: Anima vero rationalis, licet sit per se subsistens & immortalis, tamen quia est vnibilis materiæ, & pars essentialis compositi materialis. multiplicatur secundum numerum. Ad extremum, multiplicatio numeralis efficitur à natura propterea quod res est corruptibilis, vt per huiusmodi multiplicationem, si non eadem res numero, saltem eadé lecundum speciem perpetuò conserueretur, vt in 2. de Anima tex. 36. & 2.de Generat.tex.59.scriptum reliquit Arist. At radix eiuscemodi corrutibilitatis, est in materia, quate non immeritò ei attributtur individuorum multiplicatio. Quas igitur ob caussas vnitas & distinctio numeralis à Peripateticis interdum materiz ascribatur cum ea principaliter sit à forma, hoc modo breuiter explicatum sit. Atque hinc etiam facilè potest elici solutio earum rationum, quibus supra docuimus Thomistas, Scotistas & alios probare velle non formam sed vel quantitatem vel materiam signatam, vel aliud quidpiam esse principium individuationis, quarum rationum enodationem in húc locum distuleramus.

> De forma relata ad suos effectus, ac primum de existencia que est effectus formalis ipsius.

#### CAP. XIII.

7 2 I c τ v m est de forma in se,& respectu tam materiæ quàm copoliti; restat vt de forma disseramus respectu suorú essectuú. Est autem duplex effectus formæ, vnus formæ vt forma est, quale est ipsum esse seu existentia;alter est formæ, ve est principium efficiens motuum & actionum naturalium. De vtroque nunc dicendum est, sed priùs de existentia; de qua nonnullæ quæstiones breuiter ac dilucide tractande sunt, his enim explicatis, que ad cognoscédam existentiam pertinent, cognita & perspecta erunt. Prima quæstio est an omnis existentia sit à forma, ad quam respondendum est duplicem esse existentiam, vnam que simpliciter & absolute dicitur 1. Duestio es per quam quidquid est in natura quocunque modo existit; alteram omnis existiperfectam & determinatam ad gradum seu speciem aliquam entis. sia sia for-Alia candem distinctionem existentiæ aliis verbis exponunt, aiunt "4 enim aliam esse entitatiuam, & aliam formalem. Prior igitur existentia non semper est à forma, nam materia existit, nec existentiam suam per quam est extra nihilum, & actu est in rebus, accipit à forma, sed cam sua vi & suapte hatura habet, quemadmodum supra libro s.

Digitized by Google

à nobis demonstratum suit. Posterior autem existentia, semper est à sorma, vnde Aristot. 5. Metaphys. tex. 15. alio, inquit, modo substantia dicitur, quo deun que suerit caussa existentia in rebus possique inexistens, vt anima animali & in 2. de anima text. 36. caussa, inquit, ipsius esse omnibus, substătia est vocat autem ibi substantiam ipsam formam: & in 2. Physic. text. 11. ait res naturales per materiam esse in potentia, per formam autem existere actu: & sanè meritò, nam cum generatio sit mutatio à non esse ad esse, non sit autem mutatio ad materiam sed ad formam, necesse est, esse quod per generationem acquiritur, à forma proficisci, quare id quod Boetius in lib. de vno & vnitate ait, quò domne esse est à forma, & quod Philosophi desinier ut esse, existentiam forma in materia, intelligendum est de esse perfecto & formali.

2. Questio quid sit exi-Dentia

Secunda quæstio est; Quid sit existentia. Ad quam respondendum est. Primò quidem existentiam non esse quiditatem rei, nec de quiditate rei, ac proinde nec esse materiam nec formam nec compositum.quod probatur testimonio Arist. & ratione. Etenim Arist. in 2. lib.Posteriorum distinguit quæstionem an sit, à quæstione quid sit, & in textu 7. eiusdem libri ita scribit. Quid autem est homo, or esse bominem, aliud eft; & paulò post subiungit; ipsum vero esse, nulli est substantia. Atque id sanè rationi valde congruit, nam definitio quæ declarat substantiam & quiditatem rei, non significat rem esse aut non esse, & quiditas per se indifferens est ad vniuersalitatem & singularitate; existentia vero semper arque necessariò coniuncta est cum singularitate rei, non enim existentia est vniuersalium, sed singularium. Deinde, existentia non est accidens; nam si est accidens, erit in aliqua categoria vel quantitatis, vel qualitatis, &c. sed eam nihil horum esse manifestum est. Posteà, generatio terminatur ad ipsum esse, at generationis terminus non est aliquod accidens. Ampliùs, si est accidens, aut erit proprium aut commune, non proprium, cum existentia com muniter insit in omnibus rebus; neque commune, quia posset abesse rei sine eius interitu, quod implicat contradictionem, sic enim res existeret sine existentia. Postremò, accidens capit suam existentiam à subjecto, quare si est accidens, præsupponet aliam existentiam in sub iecto, at illa cum etiam sit accidens, rursus aliam præsupponet, atque hoc modo numerus existentiarum procederet in infinitum. Existentia igitur cuiuslibet rei, nec est de substantia & quiditate eius, nec vnum aliquod de accidentibus, quæ in ea infunt. Quid igitur est?nobis quidem videtur nihil aliud esse quàm modus quidam rei, quo res dicitur esse extra nihilum & a suis caussis producta, & actu esse in mundo; qui enim dicit hominem, significat naturam & quiditatem hominis non declarando an sit actu in rebus nec ne; qui autem

dicit hominem existere, significat naturam hominis quatenus extra nihilum, & extra suas caussas producta existit in rebus. Ac modus quidem existentiæ sequitur modum essentiæ, nam si essentia fuerit completa perse, qualis est substantiæ completæ, existentia quoque est completa, vnde substantia dicitur per se existere; sin autem essentia fuerit incompleta cuiulmodi est accidentium & partiym, existentia similiter incompleta erit, quocirca non dicuntur huiusmodi res per se existere, sed inexistere, inhærere, inesse in alio. Quamquàm hoc non videtur habere locum in anima rationali, quippe quæ cum habeat, essentiam incompletam, est enim pars, & forma hominis; habet tamen completam existentiam; siquidem à corpore seiuncta per se existit. Verum dici potest animam rationalem quatenus est independens à materia, & composito, per se existere, quatenus verò est pars & forma inexistere & inesse in alio tanquam in toto & subiecto. Licet autem anima separata per se existat, nó tamen (propriè loquendo)per se subsistit, quia id est suppositorum, qualis non est anima. Verum de hoc alias.

Tertia quæstio est, quibus rebus propriè conueniat existentia? Respondendum est, existentiam primò & per se conuenire singularibus & compositis, secundum quid autem vniuersalibus, & ipsis partibus. quibus rebus Loquimur autem hic de existentia rerum duntaxat naturalium. Hoc sumias eniautem ita probatur, ei conuenit existentia, quod actu vere existit per fe, sed vniuersale nec per se existit, sed in singularibus, nec extra animam existit actu, sed tantum potentia, ergo non propriè conuenit vniuersali existere. Deinde, existentia est earum rerum quæ generantur, corrumpuntur, mouentur, operantur, sunt in loco determinato, & sub tempore, quæ quidem non coueniunt vniuersalibus nisi propter fingularia: nam yniuerfale, yt dici folet, abstrahit ab hic & nunc. Præterea existentia accidit rei ex eo quia est producta, vniuersale auté per se non producitur sed tantum singulare, ergo &c. Quod autem existentia per se sit totius non autem partium, vel ex eo manifestum est, quia vt sæpenumero Arist.ait, quod per se generatur non est materia nec forma, sed totum compositum, quare similiter etiam quod per se existit, erit totum compositum. His accedit, quòd nec materia per se existit, saltem existentia perfecta & determinata, nec forma, quippe que inexistit materie, ergo quod per se existit est ipsum copolitum. Restat quarta quæstio omnium gravissima & difficillima an existentia realiter distinguatur ab essentia.

A iiij '

Quarta quastio. An existentia distinguatur realiter ab essentia or primium exponitur opinio D. Thoma. CAP. X1111.

AGNA est disceptatio tam inter Philosophos quàm inter Theologos an existentia cuiusliber rei, distinguatur realiter ab eius essentia & quiditate. De qua re duæ sunt opiniones, vna D. Thomæ qui in omnibus rebus creatis existentiam vult distingui realiter ab essentia. Altera aliorum, qui id negant, qui inter essentiam & existentiam solam rationis disferentiam esse putant. Nos priori loco D. Thomæ opinionem diligenter explanemus. Sententia D. Thomæ est, in qualibet re creata ( solum enim Deum excipit)esse distingui realiter ab essentia. Vide D. Thomam in libro de ente & essentia & in 2. contra gentes cap. 52. & in 1, sent. dist. 8. in 4. Metap, super tex.3, vide etia Egidium Romanum in libro de Ente & Essentia quæst. 9. & 1. Quodlibeto quæst. 7. Hanc opinionem latissime tractat Capreolus 1. Sent. dist. 8. & Paulus Soncinas super 4. Metaph.quæst. 12. Assirmat igitut D. Thomas duplicem in rebus creatis reperiri compositionem vnam ex materia & forma, vnde resultat essentia rei, alteram ex ipsa essentia & existentia: respectu prioris compolitionis, essentia habet se vt actus; respectu auté posterioris habet se vt potetia, habet enim essentia potentia recipiedi existentia quare existentia est vitima actualitas rei; in priori copositione res acquirit esse quiditatiuum, specificu, intelligibile, immutabile, indeterminatu secundum tempus & locum, abstractum a singularitate & a respectu ad caussas extrinsecas, vt ad efficientem & finem. In posteriori autem acquirit esse existentiæ singulare, sensibile, generabile, & correptibile, determinatum secundum tempus & locum, dependens non solá a caussis internis, sed etiam externis. Ac licet prior compositio non sit nisi in rebus materialibus, posterior tamé in omnibus inest etiam in ipfis Intelligentiis.

Quinque documenta seeundum D. Thoma do-Etrinam, d. ligenter obsernanda,

Ex his, quinque colliguntur que sunt seenndum hanc opinionem fumma animaduersione digna. vnum est, nullam creaturam esse penitus simplicem; alterum, nullam creaturam esse actum purum; textium, nullius creature operationem esse idem cum eius substantia; quartum, in omni creatura esse aliquod accidens; quintum, de nulla creatura verè dici posse quòd ipsa sit suum esse, sed hoc esse propriu Dei, qui dixit. Ego sum qui sum. Que omnia vno eodémque nituntur fundamento; Nam si cunctis in rebus esse distinguitur realiter ab essentia, ergo in omnibus est compositio ex esse essentia, ergo in omnibus est compositione implicata est ratio

potentiæ & actus; ergo operatio distinguitur à substantia cuiuslibet rei; nam cum operari sequatur esse, si esse distinguitur realiter ab esfentia, multò magis operari; ergo quia in quibuscunque rebus operari distinguitur ab essentia, in his, operatio est accidens, in omnibus autem creaturis operari distinguitur à substantia rei, necesse igitur est in omnibus creaturis esse aliquod accidens. Denique si in creaturis esse extrinsecus aduenit essentia esque imprimitur à primo agente, nulla creatura est suum esse. Quomodo autem se habeat illa duplex compositio in rebus, facile intelligitur hoc exemplo. Est aer & perspicuitas & lumen: Aer est in potentia ad perspicuitatem, perspicuitas est in potentia ad lumen, & perspicuitas est actus aeris, & lumen perspicuitatis. Sic materia est in potentia ad formam; forma vel essentia est in potentia ad existentiam. Sed quæret, aliquis quid sit talis existentia? Respondent, non esse vel substantiam, vel accidés, sed esse vltimum complementum cuiuslibet rei, & reduci ad eam categoriam, in qua est ea res cuius est existentia (verbi gratia) existentia quantitatis ad categoriam Quantitatis, existentia substantia, ad categoriam substantiæ. Describunt autem existentiam hoe modo. Existentia est vltima actualitas impressa rebus à primo agente. Namesse, quemadmodum dicitur in libro de caussis, est primus, vniuersalissimus, proprius atque immediatus effectus primæ caussæ.

Hec opinio sic explanata quod attinet ad id quod núc queritur an: existentia realiter distinguatur ab essentia, confirmatur his argumétis. Primum Arist. in 2. Post. ijs locis, quæ præcedenti capite in explicatione secundæ quæstionis citauimus, satis aperte declarat ipsum esse distingui à substantia rei; & Boetius in libro de Hebdomadibus ponit huiusmodi sententias. Diversum est esse of id quod est; o id quod Probatur à est, accepta effends forma est atque subsistit; er Item, amne quod est, participat eo Thomistu qued eft effe, ve sie. Ex quibus colligitur esse distingui realiter ab essentia. Deinde essentia, secundum se est indifferens ad esse & non esse, fentium re ab veroque enim abstrahitur: essentia enim rose (verbi gratia) in hye-distingui ab me non habet existentiam, in vere autem habet, ergo existentia di- Ministe Stinguitar realiter ab essentia:nam si esser idem realiter cum existenziu, nunquam posser reperiri cum opposito eius; quemadmodum si aliquid esset idem realiter cum albedine, nunquam posset reperiri cum nigredine. Adde, quòd nihil est in potentia ad seipsum, sed es-Centia role in hyeme est in potentia ad existentiam quam accipit in vere, ergo existentia rola differt realiter ab eius essentia. Postea, si idem est elle & quiditas, sicut qualibet res est sua quiditas, ita esset Suum esse, ac proinde haberet esse infinitum, & illimitatum; omnis enim limitațio fit vel per subiectum in quo recipitur, vel per aliquas.

differentias que contrahunt id quod limitatur : sed ipsum esse non limitatur per receptionem in subiecto, nam cum sit idem cum essentia non potest dici, quòd recipiatur in ea tanquam in subiecto; nec eriam limitatur per differentias, sicut enim ens non habet differentias, ita nec esse, non enim habet essentiales disserentias, quoniam he pertinent ad essentiam, nec accidentales, alioqui substantia existeret per accidens. Præterea, inaccidente in existentia differt ab essentia, potest enim vnum ab altero separari, nam in quantitate hostiæ conlecratæ manet ellentia quantitatis, quæ priùs erat, non autem maner inexistentia, quia non inexistit alicui subiecto sicut priùs inexistebat ergo similiter in substantia existentia realiter differt ab essentia. Po-Aremò, quiditas non habet caussam efficientem (verbi gratia) hominem esse animal rationale, quiditatiuè à nullo fit, tum quia hoc est eternum, quod autem fit à Deo, non est eternum, tum quia, quod fit à Deo, potest no fieri, at nullo modo potest fieri quin homo sit animal rationale, led existentia habet caussam esticientem,omnia enim habent esse à Deo, & tá generatio, quàm creatio terminantur ad esse rei, ergo existéria differt realiter ab essentia. Hec de opinione D.Th.

# Refellitur supradicta opinio & demonstratur existentiam re non distingui ab essentia. CAP. XV.

re dinerfam non effe ab effentia,

tiis secundum tionibus ea retellitur, enuem compactoris eorum, qui censent existentiam non re, sed ratione tantum corresponding Henricus, Scotus, Durandus, Guglielmus Ochan, & alij quamplurimi. Primum autem oftendemus secundum Aristot.in intelligentiis existentiam re non distingui ab essentia: Tum idem simpliciter & vniuerse demonstrabimus in omnibus rebus. Existentiam non distingui ab essentia in intelligentiis secundum Aristot.doctrinam, hinc manifestum est, Aristot.in 8. Metaphys.text.16. ait quæcunque nec sensibilem nec intelligibilem materiam habent, se ipsis sunt ens, & vnum, & non per aliquid sibi additum, sed intelligentiæ nec sensibilem nec intelligibilem materiam habet, dicitur enim materia sensibilis ea quæ est in rebus Physicis, & intelligibilis, quæ est in Mathematicis; quemadmodum ipsemet Aristot.declarat in 7. Metaphys. text. 35. ergo intelligentia non sunt nec existunt per existentiam additam essentiz suz, & ab ea, re diuersam. Preterea, in abstractis à materia idem est quiditas & habés. quiditatem, vt Arist. ait in 3. de Anima text. 9. sed habens quiditatem.

est res existens; ergo in rebus abstractis existétia est idem cum essentia. Ampliùs, si in intelligentiis esset compositio ex essentia & exi-Rentia vt volunt Thomistæ, esset in ipsis potentia, nam essentia habet potentiam ad existentiam; sed Aristot.omnem remouet potentiam ab Intelligentiis, nam in lib. 9. Metaph. tex. 17. ait omne æternú carere potentia, & solum ibi excipit cælum, quod habet potentiá ad vbi,ratione cuius est mutabilo& variabile ; & in 12 .Metaph. tex.30. scribit in Intelligentiis nullam esse potentia siue in substantia siue in operatione. Cuius rei vtroque in loco hanc reddit caussam; cum omnis, inquit, potentia sit contradictionis, si Intelligentiæ haberent potentiam, vel in substantia, vel in operatione, possent esse, & non esse, etiam operari, & non operari; quare & motus cælestis, & Intelligentiarum atque adeò ipsius mundi æternitas tolleretur. His accedit, quod apud Peripateticos tritissimum est, atque certissimum axioma,omnem compositionem esse nouam & dissolubilem, quare si in Intelligentia esset compositio ex essentia & existentia, Intelligentia non essent æternæ. Quidtquod Aristot.in 12. Metaphys.text.51.vult in Intelligentus idem secundum rem esse intellectionem, intelligentem & rem intellectam; si autem intellectio idem est cum substantia Intelligentiæ, multò magis erit existétia. Atque hæc quidem pauca de existentia & essentia Intelligentiarum secundum Aristotelicæ disciplinæ decreta, dicta sint. Deinceps ad generalem eiusdem rei demonstrationem, quæ omnes in res conueniat, aggrediamur.

Omnes res qualescunque fuerint, habere existentiam re non di- septem arguuerlam à sua ipsorum essentia, ad hunc modum ostendi potest. Pri-mentis probamò Aristot.in 4. Metaphys. text. 3. & in 5. lib. text. 14. & in 10. lib. text. tiam cuinsis. 8. scribit. ens & voum adiis tra rebus nibil ampline scribicare cuin tiam cuinsis. 8. scribit, ens & vnum adiúcta rebus, nihil amplius significare, quam bet rei no dires iplas; sed idem est existens, quod ens, ergo existere non significat stingui ab efaliquam rem diuersam ab essentia; probatur Minor, tum quia hoc sentia. nomen ens impositum est, vt ait D. Thom.in lib.de Ente & essentia, ad significandam essentiam in ordine ad existentia; tum etiam, quia cum existere sit transcendes, necesse est vt sit vel idem quod ens, vel aliqua passio entis; sed constat no esse aliquam passionem entis, ergo est idé quod ens, & confirmatur hæc ratio, existere est transcendens, ergo non significat aliquam rem diuersam ab iis de quibus dicitur, probatur consequétia, tum, quia cætera transcédentia vt ens, Vnum, Transcenden-Verum, Bonum, non significant aliquid re diuersum ab iis de quibus tia non signidicuntur, tum etiam quia hoc requirit ratio transcendentis: nam si ficat rem qua est transcendens, ergo per omnes res peruadit, si autem existentia. pià dinersano ab iis de quiest res quædam, ergo ipsa quoque existet, nam transcendens de om- but dicuntur. nibus dicitur; vel igitur, se ipsa vel per aliam entitatem, si se ipsa,

cur non itidem essentia existet se ipsa? sin autem per aliam entitatem, & illa similiter per aliam, res abibit in infinitum. Deinde, si existéria est res quædam diuersa ab essentia, necesse est eam esse vel substantiam vel accidens, non ost substantia, quia nec est materia, nec forma, nec compositum, hec enim pertinent ad ipsam essentiam; nec est accidens, tum quia substantia non existit propter accides, sed potius è contrario; tum etiam, quia dici non potest ad quam accidens categoriam existentia propriè pertineat. Nec sirmum est Thomistarum perfugium, qui respondent existentiam, nec esse substantiam, nec accidens, sed vltimam rei actualitatem; atque complementum. Hoc enim est, vt Aristotelico vtar prouerbio, preter fores rationi occurrere; siue enim existentia sit complementum siue actualitas, siue quiduis aliud, id non obstat, quominus necesse sit eam esse vel substantiam, vel accidens; etenim divisio entis in substantiam & accidens, immediata est, quippe cum ad cotradictoria reducatur. Postea. existentia secundum Thomistas est actus, cum igitur Aristor. 2. de Anima text. 2. & s. distinguat actum in primum & secundum; quzrendum est an existentia sit actus primus? sed is est forma secundum Aristotelem, quare si existentia est actus primus, non poterit re distingui à forma. An secundus? at verò is est operatio: ergo existentia mullus est actus. Prætereg essentia secundum ipsos est in potentia ad existentiam, duplex autem est potentia, vt Arist.innuit 8. Phys. text. 32.& 2.de Anima 55. vna essentialis, altera accidentalis; sed essentia non est in potentia essentiali ad existentiam, alioquin essentia per se non esset completa, & per existentia essentialiter compleretur, quod & fallum est,& decretis ipsorum repugnans; nec in potentia accidentali, quia existentia non est accidens, ergo, &c. Confirmatur hæc satio, vel ex essentia & existéria fit vnum ens per se, vel vnum ens per accidens; non vnum ens per se, quia cum essentia sit actus & similiter existentia, est apud ipsos quasi axioma certissimum, ex duobus entibus in actu non posse fieri vnum ens per se, hac enim maxime ratione pugnant ipsi contra cos, qui ponunt multas formas substantiales in vno compolito; lin autem ex ipla existentia & essentia existat vnú ens per accidés, cum res existens sit terminus generationis, generatio substantialis terminaretur ad ens per accidens. Ampliùs, si existentia re differt ab essentia, essent duo termini per se primi ipsius generacionis, quod nequaquam fieri potest: Vnitas enim numeralis cuiuslibet motus, pendet ex vnitate numerali termini ad quem; probatur antecedens: nam terminus generationis est forma, vnde Arist.formam sæpe vocat generationis terminum finem & cuius gratia; est eriam existétia terminus generationis, nam generatio definitur esse mutatio

mutatio à non esse ad esse; generari est fieri, fieri autem per se termipatur ad esse; quare si esse secundum rem differret à forma, duo essent termini generationis. Verùm Thomistæ respondent, esse quidem duos terminos, non tamen æquè primos; sed vnum primarium, alterum secundarium:bene habet, sed quæratur ab illis vtrum velint esse primarium, formam ne, an existentiam? non existentiam, hæc enim posterior est forma, cum sit effectus formalis eius; nec ipsam formam: nam si generatio per se primò terminatur ad formam, secundario autem ad existentiam, ergo etiam si remoueretur existétia (quacunque ratione id fieri possit) generatio quantum attinet ad ipsam rationé generationis, completa & absoluta esset in sola forma; quod tamen implicat contradictionem, pugnant enim hæc inter se, aliquid esse generatum & productum, quod tamen non existat, at si existentia esset terminus secundarius generationis, non accideret talis repugnantia; quemadmodum, quia calefactio primò terminatur àd calorem, secundariò ad raritatem, etiam si raritas separaretur à calore, nihilominus calefactio intelligeretur completa & absoluta per solam caloris productionem. Ad hæc in accidente essentia non distinguitur ab existétia, ergo nec in substantia; par enim est viriusque ratio. Probatur antecedens. Si existentia accidentis est res diuersa ab essentia, quærendum est an talis res sit substantia vel accidens, non accidentia ab substantia, ve patet: si est accidens, ergo similiter ipsum inexistit; aut eine effentiare igitur seiplo, aut per existétiam à se diuersam; si seipso, cur non idem non differe. de primo accidente dictum estessi per aliam existentiam, idem rursus de illa quæri potest, atque hoc pacto res procederet in infinitum. Postremò, ratio Auerr. in 4. Metaphysicæ comm. 3. contra Auicennam affirmantem Ens, & Vnum fignificare dispositiones seu naturas quasdam adiunctas rebus de quibus dicuntur; quam rationem ibidem probat D. Thomas, Hæc inquam ratio Auerr. nó minorem vim habet contra hanc Thomistarum opinionem, quam contra Auicennam. Est autem ratio Auerrois huiusmodi. Si ens, & vnum significant aliquid additu rebus, cum illud etiam fit ens & vnum, aliquin nihil esset, vel est tale seipso, vel per aliquid aliud; si seipso, etiam quælibet res erit ens & vna seipsa; si per aliud, de illo itidem quæratur, & sic continget processus in infinitum; Hæc ratio similiter valet contra Thomistas; nam si existéria est res diuersa ab essentia, cum ipla existat siquidem ipsum existere transcendens est; vel existit seipla velper aliam existentiam; & cætera deinceps, similiter vt supra, connectantur. Quare, de pluribus argumentis colligendis longiores simus; ex his quæ dicta sunt, manifestissimum est, existétiam non posse realiter distingui ab essentia; & sanè nulli viro sapienti placere

potest multiplicatio entium sine caussa & necessitate, presertim cum quæ de essentia & existentia dicuntur, sola rationis distinctione posita facillimè defendi & optimè possint explicari.

Solumntur rationes quibus probabatur existentiam re distingui ab essentia.

EsτΑτ, vt rationes Thomistatú disfoluamus. Ad Primam rationem eorum, ita respondemus. Illis testimoniis non concludi distinctionem realem inter inter essentiam & existentiam, sed tátům rationis. Ad 2. Primům, non valet, essentia est indifferens ad esse & nó esse, ergo distinguitur realiter ab existentia, nam etiam albedo est indifferens ad fundandam dissimilitudinem comparatione nigredinis, & similitudinem comparatione alterius albedinis, & albedo tamen nec à similitudine, nec à dissimilitudine re differt, non enim relatio re differt à suo fundamento. Similiter quatitas indifferens est ad hanc vel aliam quamliber determinationem & figuram, at inter quantitatem & figuram non est distinction realis. Deinde, falsum est essentiam posse esse cum existentia & sine existentia, nunquàm enim est essentia sine existentia, & oppositum huius, implicat contradictionem; essentia enim nihil est sine existentia. Potest quidem essentia esse in intellectu sine existétia, id est concipi ab intellectu non concipiendo an existat necne: neque existere actu nec non existere actu est de conceptu quiditatis vel essentia. Veruntamen ex hoc non potest colligi distinctio realis inter essentiam & existentiam, alioquin cum existentia possit concipi quatenus nodum est actu, sed potest esse, & quatenus iam actu est, & ad vtrunque sit indisferens, sequeretur ipsam existentiam realiter distinguià seipsa prout actu est. Ad 3. Creaturam esse suum esse, dupliciter intelligi potest; vno modo, essentiam creaturæ idem secundum rem est. I que- esse cum sua existentia, & hoc verum esse contendimus, nec id soli Deo conuenit, sed commune est omniú rerum: Altero modo, creaturam habere esse à se non aliunde acceptum aut dependens, & hoc fallum est, nec id est contra nos, nam hac ratione nec creatura est sua quiditas: cum enim talis quiditas non sit Deus, necesse est esse à Deo. cuius proprium est esse à se. Quod autem quærunt, quomodo esse creaturæ limitetur si est idem cum essentia? Respondendum est, existétiam cuiuslibet rei intrinsecè limitari secundum gradum & menluram suz quiditatis, nam modus existentiz, vr supradictum fuit; est secundum modum essentiæ, extrinsecè autem determinari à primo agente, qui secundum sapientiz suz dispositionem, & voluntatis.

An quelibet res fit fuum modo limitetur ipsum esse in rebus creatis.

Luz determinationem, omnia condidit in pondere numero & mensura, cunctisque rebus præfiniuit modum speciem & ordinem. Et sanè quod ipsi quærunt de existentia, idem planè similiter quæri potest de quiditatibus rerum simplicium. Etenim cum in his vnumquodque sit sua quiditas & omnis quiditas, quæ non est Deus, sit sinita, percunctari oportet à Thomistis quomodo huiusmodi quiditates simplices contrahantur ac determinantur? Ad quartam. Negandum est quantitatem hostiæ consecratæ amissse eam existétiam quam habebat ante consecrationem; nam cum existentia separari nequeat ab eo cuius est, sine eius interitu, quid enim aliud est corrumpi quàm priuari sua existentia? si quantitas in consecratione hostiæ amissiser priorem existentiam, necessariò fuisser corrupta, & rursus denuo generata. Quare eadem prorsus existentia maner in quantitate ante & post consecrationem, sed diverso modo, nam antè erat in subiecto in ipso inhærens & ab ipso depédens, post autem est per se absque vllo subiecto, quocirca antè verè dicebatur inexistere & ipsius existentia verè dicebatur inexistentia, post autem minime. Ad An quiditat quintam. Fassum est quiditatem creaturæ non habere caussam esti- creata babeat cientem, nam si ipsa non est Deus, necesse est eam à Deo productam caussam spin esse; quinimò quod producitur per generationem substantialem, est cientem et an forma & quiditas, alioquin no esset generatio substantialis, si ea non su aterna. per se terminaretur ad substantiam. Falsum etiam est quiditates rerum prout habent esse diuersum à Deo, & extra Deum, esse æternas; nam cum æternitas sit duratio, quæ est quasi quedam extensio ipsius existentiæ, haberent profecto existentiam æternam; vel probanda esset opinio Henrici qui affirmat creaturas ab æterno extra Deum habuisse quoddam esse non existentiz, sed essentiz, quæ opinio & à Thomistis & ab aliis ferè Theologis reprobatur. Ergo Deus producendo hominem, simul etiam producit quiditatem hominis, & tribuendo ei naturam sensitiuam & rationalem, facit, vt de quiditate hominis sit, este animal rationale. Itaque quiditas creaturæ vel nihil est vel idem est quod Deus, vel si quid est à Deo diuersum & sejunctum, id necesse est ab eo productum, atque essectum esse, vel est rantum notio ipsius quiditatis quam format intellectus.

De altero effectu forma qui est operatio.

E actionibus quæ à forma proficiscuntur, ea tantum bre- casssa cur uibus explicanda sunt, quæ ad ampliorem certiorémque multa acvaformæ notitiam conducunt. Ac primum quidem sciendum rie assiones est, ob quinque caussas posse contingere, vt ab vna eadémque forma profinitaire.

Quinque

multæ ac variæ actiones proficiscantur; vel enim vna per se prouenit à forma, altera verò per accidés, sicut ab igne per se est calefactio,
per accidens est congregare, segregare, rarefacere. Vel quòd vna est
à forma tanquam principali agente, altera est ab ea vt est instrumentum alterius agentis, quemadinodum ignis vt ignis calefacir, vt autem in viuentibus est instrumentum animæ, concoquit, attrahit, generat carnem & ossa; Vel quia forma est consociata cum multis accidentibus, quomodo ignis per siccitatem exsiccat per calorem calefacit, per seuitatem mouetur sursum, & anima per varias potentias,
multas & varias explet actiones; Vel quia forma est caussa viuersalis, & per agentia particularia determinatur & deducitur ad varias
actiones & essectus, quam ob caussam sol & homo generant hominem, sol & equus aut planta generant equum aut plantam; vel ob
materiam in qua inest forma, aut densiorem aut rariorem, ob eam
rem calor in materia densa acriùs vrit quàm in materia rara.

In Actione quatuor à Povipateticii cofiderari folere.

Deinde considerandum est, in actionibus quæ manant à forma, quatuor imprimis solere à Philosophis perpendi : substantia seu naturam actionis, durationem eius, modum, & effectum. Natura actionis in eo est vt videatur an sit materialis vel immaterialis, corporea vel incorporea: Duratio, an sit æterna nec ne; Modus, an sit dependens vel independens, sit ex nihilo an ex aliquo subiecto: Effectus, quid sit & quale id quod post actionem relinquitur & pet ipsam actionem producitur. Ex his quatuor facile cognoscitur & æstamatur cuiusque formæ vis atque præstantia, quorum omnium multa & illustria sunt apud Aristot. exempla: Etenim in 2. lib. de Eenerat. animal.cap.3.demonstrat animam sensitiuam & vegetatiesm ante corpus esse nó potuisse, propterea quod earum actiones sint penitus corporee: metem autem, quod eius actio sit incorporea, extrinsecus aduenire, diuinam ac separabilem esse. Et in 1. de Anima tex. 13. docet ex operatione intellectus, cognoscendum atque diiudicandum esse an is fit à corpore separabilis nec ne. Idem quoque in 8.Phys.&1 2. Metaph. ex æternitate motus cælestis, cuius effectrices sunt Intelligentiz, cocludit eas esse sempiternas, immateriales, indiuisibiles, & immobiles. Ex modo autem agendi, Theologi ostendunt infinitam esse Dei potentia; na quamuis nullus Dei esse cus sit insinitus, tamen quia multa creauit & quotidie creat ex nihilo, is modus agédi ex nihilo clarissimè declarat infinită eius vim atq; potestaté. Ad extremu, ex effectu rectissime iudicatur de forma que est efficiés, ná cú omne agés producat (quoad eius fieri possir) aliud sibi simile, qualis & quáta in rebus esfectis inest atque cernitur nobilitas, talem atque tantam in formis efficientibus eam inesse & æstimari oporter. Arce hoc

hoc quidem interest inter formas cælestes & sublunares, quod illæ Practarum quò superiores atque perfectiores sunt, eò pauciores habét actiones discrimen in primum enim cælum quòd omnium est nobilissimum vnico tantu ter formas simplici motu cietur, & Theologi in primis nobiles, assirmant quò sublunares. Angeli superiores & præstantiores sunt, eò minorem habere tum intellectionú tum specierum intelligibilium multitudinemac varietatem; cum enim dignitate & similitudine Deo propiores sint, magis eriam divinam vnitatem atque simplicitatem imitatur. Ex contrario auté res se habet in rebus sublunaribus, in quibus quæ præstantiores sunt, eas videmus pluribus actionibus abudare. Etenim homo princeps omnium rerum caducarum atque mortalium, multitudine varietatéque functionum cæteras res longe superat. Cuius rei hanc con stat esse caussam, quòd in mortalibus, quæ præstantiora sunt, plures formas seu plures facultates formales nacta sint è quibus necesse sit plures etiam actiones dimanare.

Postremò, illud etiam hoc loco intelligendum est, omnem actio- Nulla afficnem esse à forma nullam autem à materia prima quatenus materia à materia ve est, quod Arist, 1. de Generat. tex. 55. confirmat his verbis, Materia set materia est cundum quod materia, passinum est &in 2.lib. tex. 53. Materia moueri & pulchrè dopati, mouere autem, o facere alterius potentia. quod sanc hoc modo pro-monstratur. bari potest, omne agens producit sibi simile, si igitur materia agit, quid producet? non formam quipe quæ est illi dissimillima atque adeo opposita; ergo producet materiam: at materiam in generabilem & incorruptibilem esse superiori libro ostensum est, postea si materia ageret, eius actio reciperetur in materia, quare si vna pars materiæ primæ esset agens altera patiens, cum omnes partes materiæ primæ sint eiusdam rationis, hinc efficeretur, idem respectu eiusdam esse agens & patiens, quod est absurdum, quid multa?actio nó est nisi inter contraria, materia nulli est contraria, non enim alij materiæ, siquidem contraria specie differut, omnes autem materiæ partes sunt eiusdem naturæ;nec formæ,vtpotè quam in se suscipit & substentat, vnum autem contrarium, vt docet Arist.1. Phy. tex. 51. non suscipit in le alterum contrarium; ergo materia nullius actionis est caussa esficiens, Forma autem triplicem habet caussalitatem: nam quodArist. de anima scribit lib. 2. de anima tex. 36. id vniuerse conuenit in omnes formas naturales. Etenim respectu ipsius esse vel existentia, est sorma est. caussa formalis, respectu operationum & motuum naturalium, est caussa. efficiens, respectu generationis per quam ipsa producitur, est finis.

An sit aliqua forma Physica separabilis à materia 👉 de immortalitate anima rationalis secundum doctrinam Platonic.

X VIII.

EstAtextrema pars huius libri, in qua disquirendum est an inter formas Physicas sit aliqua separabilis à materia & immortalis; quæ quidem quæstio solum inducitur & proponitur tractanda propter animam rationalem quæ est vera & naturalis forma hominis.nam vel nulla est forma Physica separabilis à materia, vel si qua est talis profecto sola est anima rationalis. Huius auté disputationis dua suar partes, vna complectitur veritatis declarationem atque confirmationem: altera continet solutionem argumentorum quæ contra veritatem adducuntur: Nos in presentia priorem tantum partem exponemus, posteriorem autem reiiciemus in lib.de anima;nam si hanc quoque pertractandam susciperemus, & libri magnitudo nimirum excrelceret, & multa hic disputari necesse esser, ab instituta huius operis ratione valde aliena. Quare veram de anima rationali sententiam, nec ieiune nec indiligenter ( quantum ad id de quo in præsentia agitur, attinet) expositam, nunc lector accipiat. enodationem autem explanationemque innumerabilium prope difficultatum que contra veritatem & solent & possunt afferri, alio loco à nobis expectet. Primum igitur indicemus quid de immortalitate animæ rationalis duo Philosophorum principes Plato & Arist. senserint: tum doceamus an immortalitas animæ nostræ possit etiam lu mine naturæ cognosci, & Philosophicis rationibus comprobari: ad extremum, quia fortasse aliquis multitudine ac pondere argumentorum oppressus, concederet quidem animam nostram esse immortalé sed ambigeret nú ea sit vera & naturalis forma hominis, hoc est forma, vt vocant, informans & dans esse hominicideireo ne quid veritati officere queat, hunc quoque ambiguitatis & dubitationis scrupulym eximamus. Ac de Platone quidem, quid is senserit de animi nostri immortalitate, dicere ordiamur.

Etrina Platodam animi nostri immor salitatem.

Certum est animam rationalem secundum Platonem esse immortalem; nam & plurimis in locis id affirmat, vt in Phædro, Phædone, Decem 1831. Timzo, Philabo in Menone, in libris de Republica, in epistolis, prasertim ad Syracusanos: & ea de re cum nemo vnquàm dubitauerit, mi ad proba- nulla est controuersia. Rationes autem que ad id confirmandum ex scriptis & doctrina Platonis eliciuntur, hæ fere sunt. 1. Vnum contrarium non recipit alterum, sed animus noster per se viuit & adfert vitam corpori, ergo non est capax mortis. 2. Animus descendens ad res corporeas & sensibiles, obscuratur, at que se ipso ignobilior: vilior, & abiectior existit; adducas auté & reuoces se à corpore ad res diuinas: & eternas, maximè illustratur & perficitur; tantum igitur abest vt ex separatione eius à corpore timeri debeat eius interitus, vr tum maximè perfectio & fœlicitas iplius leparanda lit.3. Animus imperat & dominatur corpori, vt planú est in viris iustis ac sapientibus, ergo nó depédet à corpore, nec est cu eo mixtus, rectè enim Anaxagoras dixit folu intellectu no fuisse mixtu cu aliis rebus, vt illis dominari, & imperare posset.4. Scire nostrum no est aliud, quam quodda reminisci corú quæ animus noster ante quàm in hoc terrenum & mortale corpus nostrum intraret, cognouit & gessit, vt Plato in Menone ostendit, fuit igitur animus ante corpus, quare est immortalis. s. Animus à se ipso mouetur, ergo est immortalis, quia quod à seipse mouetur seper mouetur nunquam enim seipsum deseret. Alcinous in libro de doctrina Platonis cap.25. ait Platonem vo care animam seipsam mouentem, quia habet vitam innatam, per seipsam semper operantem. quare cum Arist.propter hunc motum animæ Platonem reprehédit in 1.lib.de Anima, is fanè non sententiam Platonis, sed eius tantúmo do verba & modum loquendi redarguit. & Albertus in libro de Origine animæ, inquit hanc rationem Platonis, paucis mutatis eandem penitus esse cum illa Arist.in 2.lib.de Generat.animal.cap,3.qua pro bat mentem extrinsecus aduenire diuanámque ac separabilem esse, propterea quòd cum eius actione nulla communicet actio corporalis:& cum ea regula,quam idem Arist.tradit in primo de Anima , affirmans, si anima nostra habet propriam operationem non communicantem corpori, eam separabilem esse: ita vt apud Platonem idem: sit animum moueri à se, quod apud Arist. animum habere propriam operationem non communicabilem corpori. 6. Vnumquodque corrumpitur à suo proprio vitio & malo, sed animæ proprium vitium atque malum est ignorantia, & improbitas, à quibus tamen ipsa non corrumpitur secundum substantiam; ergo simpliciter est immortalis 7. Animus noster habet eundem vltimum finem, quem intelligentiæ, nempe cognitionem & amorem Dei, ergo similem quoque natu ræ immortalitatem obtinet. 8. Inter Animantia, solus homo habet cognitionem Dei, & cultum atque religionem; solus intimo conscie tie angore torquetur, solus tangitur appetitu & cura posteritatis atq; immortalitatis, solus studet, & cotendit proxime ad Dei similitudiné accedere: quæ omnia immortalitatem eius declarát, 9. Sublata immortalitate animorum, vnà quoque tolli prouidentiam Dei necesse est, qua re nihil magis impium cogitari potest.hanc autem rationem paulò infra, explicatius trademus. 10. Fides habenda est vaticiniis & selponsis optimorum & sapientissimorum hominum, apparitioni-

bus & oraculis Deorum, quibus immortalitas animi nostri confirmatur; & certè, vt quisque iustissimus, & sapientissimus fuit, ita optimè de anima nostra sensit; multos ité homines constat prouidisse & prædixisse ea que futura erant, quod sanè magnum argumentum est ad idem demonstrandum. Hæc igitur secundum Platonem de Animi nostri immortalitate breuiter dicta sint. Ex supradictis autem rationibus, quarta, falsa & absurda est; quinta, firma & necessaria & vt vocant, demonstratiua: cæterarum, non paucæ satis probabiles, quædam verò aliz leues & infirmz sunt. Porrò Plato nonnumquam ca ratione confirmat animum hominis esse immortalem, quòd sicut corpus hominis, quia est simile rebus caducis & mortalibus, constat esse mortale, ita cum animus & mens nostra Deo rebusque diuinis quæ sunt immortales, quam simillima sit, non est dubitandum eam quoque immortalem effe. Quam Platonis argumentationé, Porphyrius in ijs quæ scripsit ad Boethú, mirisicè comendat, & omniûlargumentoru quæ ad eam sententiam probandam adhiberi possunt, firmissimam & optimam esse affirmat, eamque multis discrtisque verbis exponit atque corroborat: vt videre licet apud Eusebium libro vndecimo de Præparatione Euangelica cap.14.nam ea nos hoc loco. breuitatis studio commemorare supersedemus. sed veniamus ad Aristotelem.

# Ansmum no ftrum effe immortalem etiam secundum do-Aristotelis.

## CAPVI

luculentißima Aristotelu sententia salitatem.

RISTOTELEM autem existimasse animum nostrum esse immortalem ; ex multis locis eius planissimè intelligi po test ; nam in 1. libro de partibus animalium cap. 1. assirmat ad domonstră animam intellectiuam esse abstractam à materia. In 2. de Generatione animal. cap. 3. inquit solam mentem extrinsecus aduenire, diuinam, & separabilem esse, & cum eius actione non communicare actionem corporalem. In 2. libro de Generatione & corruptione textu 45. absurdum esse inquit animam esse ortam ex elementis, cum eius actiones & operationes non fint corporez. In primo de Anima terru 65. & 66. vocat intellectum nostrum incorzupribilem divinum & impassibilem; & in tex. 82. Rationabilissimum esse, inquit, intellectum antiquissimum esse & Dominum; & in textu 92. difficile, inquit, est vel fingere in qua parte corporis sit intellectus. In 2. lib. de anima tex. 11. *Ceribit* 

scribit nihil prohibere quasdam partes animæ separabiles esse, quia nullius corporis actus sunt. &in tex. 21. ait intellectum speculatiuum esse aliud genus anima, & separari posse ab aliis tanquam perpetuu à corruptibili. In 3,lib.de anima tex. 4.ait intellectum non esse mixtum, & in tex.6. esse incorporeum & inorganicum, & tex.7. sensitiuu quidem non esse sine corpore, intellectum autem à corpore esse separabilem. In tex.15. affirmat intellectum, quia est sine materia, esse per se intelligibilem & intelligentem. In 12. Metaphysicæ tex 17. nihil prohibere ait aliquam animam remanere post interitum compositi, non quidem omnem, sed tantum intelsectiuam: & in tex. sr. dicit intellectum humanum esse indivisibilem, & sine materia. In 3. de Anima tex. 18. ait intellectum possibilem esse in potentia ad omnia intelligibilia, talis autem non esset: si non esset immaterialis, & incorruptibilis; & in tex.19. vocat intellectum agentem separabile, non mixtum, & impassibilem in tex. auté 20. etiam immortalem; ergo similiter etiam intellectus possibilis erit separabilis & immortalis tú quia paulo supra in tex.17. dixerat predictos duos intellectus esse differétias animæ rationalis; tum etia quia inter agés & patiés debet esse proportio, qualis non esset inter intellectum agentem&possibi lem, si ille esset immortalis, hic autem mortalis: & sanè si agens est immaterialis quia facit omnia intelligibilia, quomodo possibilis non erit etiam immaterialis & incorruptibilis, cum in se recipiat atque cognoscat omnia intelligibilia? Quid? quod si intellectus possibilis est materialis, omnia cognoscet materialiter, quid igiturei opus erit intellectu agete? Multis in locis Aristoteles affirmat sensum quidem esse singularium, intellectum verò vniuersalium, atsi esset virtus materialis, omnia perciperet materialiter atque singulariter. In lib.3. Ethicorum & in libro Perihermenias, vbi agit de futuris contingentibus, videtur astrucre liberum arbitrium, quod sane, si animus est materialis & mortalis, nullum esset. Scripsit etiam Arist dialogum ad Eudemum Cyprium familiarem suum, cui etiam dicauit octo libros Moralium, qui nunc extant. In illo autem Arist. collegit multas rationes ad ostendendú immortalitate animi nostri vt. refert Themistius in Paraphrasi super tertium de Anima cap. 37. Vide etiam Plutarchum in vita Dionis, & in Cosolatoria ad Appolloniu. Illius quo que Eudemi meminit Cicero in primo de Diuinatione, narrans som nium quoddam eius ad immortalitatem animi pertines, disertis verbis ab Arist. confirmatum atque perscriptu. Hæ sunt de plurimis, nónullæ illustriores Aristotelis sententiæ, è quibus intelligere licet immortalitatem animi nostri cognitam & probatam fuisse Aristoteli. Verum de sententia Platonis & Aristotelis corumque testimoniis, hæcsint satis. Non enim huius loci aut Methodi est, omnia quæ ad probandum & illustrandum hanc quæstionem adduci possunt, subtiliter & accuratè persequi. Ad rationes Philosophicas, quibus immortalitas animi nostri cuiuis sanæ mentis persuaderi potest, accidamus.

Probatur immortalitas anima rationalis rationibus Philosophicis. CAP. XX.

I CET Scotus in 4.S. d. 43. q. 2. & Caietanus Cardinalis in expositione sua supet. 3. cap. Ecclesiast. sub sinem, asserant immortalitatem animæ nostræ, nec ab vllo Philosopho demonstratiuè probatam esse, nec posse naturaliter probati, sed fide tantum ànobis credistamen potest etiam immortalitas anime nostre persuaderi his rationibus, 1. Mens nostra habet infinitam potentiam ad cognoscendas omnes res, etiam immaterialiter, vniuersaliter,& indivisibiliter.licet enim Mens apprehendat materialiter, idest cum phamtasmate, iudicat tamen immaterialiter, discernens res mate riales ab immaterialibus: ergo est ipsa immaterialis & incorruptibihis, alioquin id præstare nullo modo posset. 2, Sola Mens in se reste. Ctitur, seipsam intelligens, suarum actionum arbitra index & domina, quod virtuti materiali & extensæ nequaquam conuenit, vt innuit Arist. 1. de Anima tex. 46.3. Actiones mentis, quo magis abstrahuntur à corpore, & materia, eo puriores & præstatiores euadunt, ipsaq; mentem nobiliorem atq; perfectiorem reddunt, ita vt Anima difcedere à corpore, non sit eum interire, sed potius perfici. Vide Arist., de anima tex.49.4. Operatio intellectus & voluntatis non circunscribitur tempore, sed vsque ad æternitatem aspirat, nec nisi in obiecto sempiterno conquiescit. nam animus noster no solum cognoscit res æternas, sed etiá ea ratione vt æternæ sint eas cognoscit & amat. 5. Toti speciei humanæ naturaliter est insitus insatiabilis quidam appetitus immortalitatis, qui cum sit à Deo auctore naturæ, non potest esse inanis, aut frustra datus homini. 6. Omnis virtus naturalis & materialis eodem modo operatur, vel semper, vel ve plurimum, & per se ac necessario pendet à Cœlo, liberum autem arbitrium hominis, merè contingenter, & ad vtrumlibet operatur, nec per se dependet à Cœlo. 7. Si materiam primam quia est in potentia ad omnes formas mareriales, oportuit esse ingenerabilem & incorruptibilem, quanto magis intellectum nostrum oportuit esse immortalem, qui diuiniori quodam modo est in potentia ad omnes formas imma

teriales & intelligibiles?8. In solo homine est Dei cognitio, obseruatia, religio, desiderium imitandi eum, & notitia æternitatis atque diuinitatis, ea ratione, vt æternitas, atque diuinitas est. 9. Nihil quod est limitatum & non æternum, implet animum hominis, non tempus, non locus, non imperium, non honor, non voluptas, non vita, nullum denique bonum:immò quantumuis maximum bonum,cum tanquam mortale & aliquando desiturum apprehenditur, hac de caussa non satiat, nec in eo animus noster sibi ipse satisfaciat aut pla. nè conquiescit.10. Conscientia scelerum, que nemine accusante, hominem accusat, torquet, cruciat, naturalis amorhonesti, vt ab vtili & iucundo distinguitur:naturalis quæda admiratio,laus,honor,obseruantia in eos qui corpus negligunt, vitam paruipendunt vt virtuti & sapientiæ inseruiant; & quod in multis rebus iustum ac laudabile ducitur, vltrò mortem oppetere, hæc immortalitaté animi non obscurè declarant. 11. Preclara & admiranda inuenta & opera, siue quæ spectant ad scientias speculativas, sive quæ ad artes mechanicas, sive quæ ad res ciuiles, aperte demonstrant rationem hominis, à qua profecta sunt, diuinam, & immortalem esse. 12. Persuasum habere animum nostrum esse immortalem, naturaliter inducit nos ad cultum Dei, ad parandas scientias, ad resistendum vitiis, ad conservandă iustiriam, ad obtemperandum legibus, ad inseruiendum Reip. etiam cum certo vitæ discrimine: contraria autem opinio & persuasio, cótraria facit: quare cum illa naturaliter inducat hominem ad suam perfectionem, hæc autem ab ea remoueat, illa sine dubio vera, hæc autem falsa iudicanda est. 13. Sicut naturale desiderium generandi sibi simile, arguit æternitatem speciei, ita cum quilibet homo naturaliter velit nomen & famam suam in perpetuum propagari, vt etia post mortem eius nomé cum laude & gloria perpetuo vigeat ac floreat, hoc sanè indicat immortalitatem cuiuslibet animæ rationalis. 14. Anima rationalis repugnat corpori luo, & cotra quam iplum instigat & inclinat, sæpenumero ipsa operatur, bona eius negligens, & morus, atque propensiones compescens: nulla autem virtus materia, lis id facere potest circa suum subiectum, vtpoteà quo in esse penitus dependeat & in operando. 15. Aut millus est vltimus finis hominis aut si est aliquis, non potest ab eo comparari; quæ duo quàm sint absurda, nemo non videt. Aut si comparari potest, cum in hac vita obtineri nequeat, vtpotè in qua nihil mentem & voluntatem hominis omnino explere & satiare valeat, relinquitur igitur vltimum finem hominis post hanc vitam ei propositum esse. quare animus eius est immortalis.

16. Si animus noster est mortalis, ergo nó est Dei Prouidentia circa B iiij

res humanas: sed Deus habet Prouidentiam circa res humanas, ergo animus noster non est mortalis, maior huius syllogismi sic probatur.In hac vita non videtur agi cum hominibus secundum eorum merita quinimò cernitur in rebus humanis magna quædam inordinatio & inæqualitas.nam improbi ferè magis prosperè viuunt qua boni, illi plerunque abundant & affluut omnibus bonis, superbè imperant & tyrannice dominatur viris sustis & innocentibus, hi autem erumnose calamitose ac misere viuunt, ab omnibus sceleratis oppressi & contriti; nisi autem huiusmodi inordinatio & inaqualitas post hanc vitam emandetur atque corrigatur, ita vt diuina prouidétia vnicuique hominum pro meritis vel delictis, præmia aut supplicia dispenser; sed vna cum corpore animus noster penitus intereat & extinguatur, nihilque post hanc vitam amplius aut sperandum aut timendum sit, sanè præstabilior & optabilior videri posset malorum hominum quam bonorum conditio,& improbis lucro esset improbitas, bonis autem detrimento esset virtus & innocentia: quod animus non omnino ratione captus, non solum credere sed etiam cogitare refugit atque perhorrescit. Minor autem eiusdem syllogismi fic etiam confirmatur, Quod Deus habeat prouidentiam rerum humanarum, est notio quædam & opinio naturaliter innata & insita cunctis hominibus, ex qua continuo nascitur in omnibus naturalis quædam observantia & religio erga Deum; ex quo fit vt in suis quisque periculis quali naturæ instinctu & impulsu ad diuinam opem optandam & implorandam confugiat. Ac si res naturales, quæ ratione carent, & dignitate ac prestantia naturæ sunt inferiores homine. tanta ratione reguntur & administrantur, vt rarò à proposito sibi sine debitaque perfectione deficiant; cuius amentiz & insaniz est, arbitrari res humanas casu & fortuitò contingere, nec eas aliqua diuini numinis ratione, vi, & prouidentia contineri? quis non vider teter rimam arque miserrimam fore conditionem hominum, nisi tanta rerum humanarum inordinatio quantam elle cernimus in hac vita, ad aliquam certam legem, ordinem, & rationem aliquando tandem reuocaretur. Verum ne quis putet animum nostrum esse quide immortalem, non autem esse veram & naturalem formam hominis, hoc etia veris & necessariis rationibus addicamus.

> Animam rationalem esse veram & naturalem formam hominis.

> > CAP. IXI.

R 1 B V S tantummodò rationibus, sed iis valde perspicuis& firmis,& ad id quod propolitum est docendum atque confirmandum accommodatis, vtemur; ceteras autem rationes magis abstrusas,& à communi hominum sensu atque intelligentia remotas, vel speciosas magis quàm neruosas, & popularespotius quàm Phylosophycas, in præsentia omittemus. Prima ratio sit hæc. Homo est verè intelligens, ergo anima intellectiva est forma essentialis eius. Antecedens sic probatur. Primo. Ex communi hominum consensu, iudicio, sententia, & sermone clarum est, hominem & dici, & esse verè intelligentem; at cum intellectio subiectiuè sit in anima intellectiua, si ea non esset naturalis forma hominis, sed tantum assistens, non magis propter talem assistentiam videretur posse dici homo intelligens, quam vel nauis vel equus vel currus vel aliæ res similes possunt dici intelligentes, propter assistentiam hominis qui in eis secundum intellectum operatur. Secundo. Sicut quilibet hominum experitur, se esse qui videt & audit& denique sentit,& non esse aliud quiddam ab ipso separatum; sic etiam quilibet experitur se esse qui intelligit,& non esse aliquam substantiam secundum esse separatam ab homine, quæ producat & recipiat intellectionem. Tertio. Quilibet homo cum vult, & quotiescunque vult, & prout vult, intelligit arque speculatur, ergo id quod producit intellectionem in homine, vel est ipse homo, vel aliqua pars eius; nam si esset aliqua substantia separata, illa profectò non dependeret in suis actionibus ex voluntarate hominis, valde enim indecorum & inordinatum est, quod est superius atque nobilius, id esse sub voluntate, imperio & potestate inferioris & ignobilioris; quælibet autem substantia separata, secundum naturam nobilior est anima rationali. Quarto. Voluntas rationalis est propria cuiuslibet hominis, nihil enim videtur esse tam proprium hominis, aut tam in eius potestate quam ipsum velle, sed vo-Inntas & intellectus, sunt potentiæ eiusdem animæ atque eiusdem ordinis, ergo similiter etiam intellectus erit proprius cuiuslibet hominis,& non separarum quidpiam ad homine.Quinto.Liberum arbitrium est in anima intellectiva, sed liberum arbitrium est aliquid hominis,& propriú cuiuslibet;alioquin quilibet homo non esset do minus suoru actuu, & no esset in posestate cuiuslibet, bene vel male. agere, quare nemo deberet propter bene facta vel male facta, laudari aut vituperari, præmiis au uppliciis affici, ergo &c. 6. Quilibet ho mo naturaliter appetit immortalitaté, nec appetit immortalitaté alicuius substantiz separatæ ab ipso homine, sed suam ipsius quisque immortalitatem appetit; cum igitur hæc immortalitas sit animi, erit is naturalis forma hominis. Antecedens igitur primærationis his

modis confirmatum est: Consequentia verò eiusdé ita probatur aut enim homo est intelligens per aliquid ab ipso separatum & hoc no, vt ex iis quæ proxime dicta sunt, perspicuum est; aut est intelligés in iplo toto, & hoc non, tum quia licet in substantiis simplicibus idem substantialiter sit quod operatur, & id quo operatur, tamen in substantiis copositis, hæc duo inter se differunt; in his nanque quod ope ratur, est compositum, id autem quo operatur, est aliqua pars eius: tú etiam quia vt innuit Arist. 1. de anima tex. 64. & 66. passiones & operationes animæ sensitiuæ sunt in toto composito, quemadmodum etiam in codem libro significauerat tex.12.&14. at 19sum intelligegere non ita se habet, vtpote quod subiectiue tantum insit in anima rationali; quocirca bene Arist.in 3: de anima, negat ipsum comixtum esse materiæ & corpori; & in 2.de Generat.animaliú cap.3.ait cú actione métis nihil communicare actionem corporalem: aut est homo intelligens per aliquam partem sui, nempe per materiam, & hoc non, quia materia no potest esse principium receptiuum aut produ-&iuum actionis immaterialis, qualis est ipsa intellectio: aut homo in telligit per formam suam, sed intelligit per animam intellictiuam, hæc enim immediatè producit & recipit intellectionem,ergo anima intellectiua est vera & naturalis forma hominis. Vnde Arist. in 2.de Anima tex. 24. definit animam esse id quo viuimus, mouemur, sentimus & intellegimus. Atque ita prima ratio sit explicata.

> Exponitur secunda ratio qua simpliciter probatur animam rationalem nullo modo esse assistentem.

### CAP. XXII.

E'C V N D A ratio qua probatur animam rationalem esse formam & partem essentialem hominis, est hæc. Si anima rationalis non est essentialis forma & pars hominis sed tantum ei assistems, ergo est substantia quædam completa habens quidditaté independetem à corpore, & liberam & absolutam ab omni ordine & ratione essentiali ad corpus, denique talis erit secundu substantia qualis est intelligentia mouens, cælum, sed hoc est falsum, ergo &c. Maior est per se manisesta, nec vlla eget probatione; Minor autemita probatur, operari sequitur esse & turam quæ est principium operandi, nam qualis est modus & conditio naturæ, talis est modus & ratio ipsius operationis, si naturaest materialis & dependens à corpore, operatio quoque erit materialis & dependens à corpore; similatem natura est penitus independens à materia & à corpore, simila-

ter etiam operatio ab ea proueniens erit prorsus independens à corpore, Quare si anima rationalis est substantia completa, nec in esse, nec in quidditate vllo modo dependens à corpore, propria eius operatio, quæ est intellectio, deberet esse omnimodo independés à corpore, at nos experimur că semper obiectiue dependere à corpore hoc est à Phantasmatibus, necesse enim est intelligenté phantasmata speculari, ergo falsum est animam rationalem esse substantiam copletă sine habitudine quidditatiua ad corpus. Sed dicet aliquis, animam rationalem posse dupliciter considerari, vno modo vt est intelligentia quædam habens substantiam per se copletam, & sic ipsam habere operationem quanda independenté à corpore, indeficienté, inuariabilem, fibiq; ınleparabilem & cozternă, hoc est diuină quadă intellectione, qua se & substatias superiores, sine vllo discursu & cómixtione phatasmatum, pura, simplici, ac intuitiua cognitione perpe tuò contemplatur: Altero modo considerati posse, vt est assistens ho mini & in eo operans;& hac ratione eá habere operationé variabi-Le & obiectiue dependentem à corpore, hoc est intellectionem illa -quam in nobis experimur fieri per phantasmata. quemadmodú intelligentia mouens cælú, vt est intelligantia, habet propriá operationé non comunicatam cælo, nimirum intellectionem, vt auté est assistens celo, habet aliam operatione comunicate celo, nimirum motu circularem. Verùm hoc responsum est admodu futile & planè fictitiu;ponere enim in anima rationali præter intellectione quæ fit per phantasmata, aliam quandam diuinam & cælesté operationem, per quá & perpetuò, & quidditatiuè, & sine discursu, atque phátasmatibus, se, ac superiores intelligentias cognoscat, est merum figmentú. Nam, vt inquit Comentator, experimentum fermonum verorum est vt consentiant cum rebus sensatis; & Arist.in 3. lib. de Generat. Animal.cap.10.docet,cum ratio aduerfatur sensui & experientiæ, magis esse credendum sensui quam rationi, sic enim scribit rationisune sides adhibenda est, si que demonstratur, conueniunt cum iu que sensu percipiuntur rebus sed animam rationalem habere in se intellectionem quandam perpetuam, sine discursu & phantasmatibus, nec ipsi experimur in nobis, nec vllum huius rei aut signum aut vestigium tenemus, ergo id fine ratione, ac temere asseritur. Deinde, si anima rationalis haberet diuinam illam intellectionem, frustra haberet illam alteram quæ sit per phantasmata. Si dicatur, necessariam ei fuisse huiusmodi intellectionem, vt per eam cognosceret res sensibiles, & materiales; id sane friuolum est, nam per illam priorem, excellentiori, & diuiniori modo eiusmodi res intelligit; alioquin si zalis cognitio rerum sensibilium qualis est in homine, perfectior esset quam earude rerum co-

gnitio, quam Deus & intelligentiæ eminenter in se habent, oporteret similem modum cognoscendi res sensibiles, hoc est per phantasmata, Deo & intelligentiis attribuere & inesse. Præterea, quorsum anima rationalis exercerer operationem illam per phantasmata? An vt ipla perficeretur?at ipla iam est perfecta per priorem illam intellectionem diuinam & perpetuam, & non conuenit perfectionem substantiæ penitus immaterialis, sumi ac dependere è re materiali, idest à phantasmatibus: An exercet illam operationem, non vt ipsa perfectionem aliquam in se acquirat, sed vt cam communicet homini? Verum hoc dici non potest, nam intellectio per phantasmata. cum sit operatio immanens, non transit in hominem, nec illi communicatur, sed subiectiue remanet in anima rationali à qua producirur; quare si anima rationalis non est pars hominis, sed substantia quædam ab eo separata, intellectio illius nullo modo pertinet ad he minem, nec ad eius perfectionem confert, nec potest cum homine -communicari.Intellectio enim cum sit actio immanens, non potest ab vna re produci & in alia re luscipi, sed in eo solum à quo producitur, hærere & inesse potest. Sed veniamus ad tertiam rationem qua contra Auerroistas & Platonicos pugnandum est.

Explicator tertia ratio, qua contra Aßiftentiam anima rationalis quam Auerroifta finxerunt, acriter disputatur.

CAP. XXIII.

ERTIA ratio sit hæc. Si anima rationalis non est forma dans esse homini:sed ei tantum assistens, vel igitur est vna numero in cunciis hominibus, vel fingulæ funt in fingulis, ità vt ab initio mundi certus quidam numerus animarum conditus & constitutus fuerit, que dinersis temporibus diuersa corpora humana ingrederentur & inhabitarent, quemadmodum placet Platotonicis: sed vtrunque horum non modo falsum, sed etiam absurdum & fabulosum est, ergo anima rationalis non est assistens homini, sed wera & naturalis forma eius. Maior manifelta est ex eo, quia tot fuecunt opiniones corum Philosophorum qui existimarunt animam cationalem esse assistentem; prior enim opinio attribuitur Auerroi, Themistio, Theophrasto: posterior autem Platoni: minor probatur refellendo supradictas duas opiniones; Ac primum quidem quod non lat anima rationalis vna numero in cunctis hominibus ex eo perspicuum est. Primo. Quia, nec credibile est, nec verò intelligibile quo modo vna numero intelligentia simul & immediate insit atq: operetur in innumeris propomodum hominibus tantis locorum in

Digitized by Google

retuallis inter se dissitis, arque dissunctis. Secundo. Cum defensores huius sententiæ pro certo & manifesto habeant, ex principio eterno & immutabili, non posse immediate prouenire actionem aliquam vel effectum nouum ac variabilem; quo pacto docent & affirmant ex intellectu humano, quem aiunt esse Intelligentiam quandam quæ secundum substantiam & propriam operationem est æterna & immutabilis, immediate proficisci intellectiones humanas que infinities innouantur atque variantur? Nam motus cælestis qui efficitur ab intelligentia, multo aliter se habet: is enim licet secundum partes varietur, partes enim eius de nouo incipiunt & desinunt.tamen secundum se totu, propter continuum fluxum ac successionem, nullo vmquam tempore interruptă semper idem numero vniformis & inuaria bilis perseuerat. Terrio. Virtus intellectiva istius intelligentia, aut est infinita secundum vigorem, aut finita, infinitam esse ipsi non concederent; si finita, ergo no potest simul producere infinitas operationes alioquin esser infinita: sicut enim Sol quia est finita virtutis, & quia est finitæ lucis, nequit simul infinita corpora illuminare sed est defini tú spatiú quod potest sol illuminare, & vltra ipsum no potest, ita etiá virtus intellectus humani non poterit simul illuminare phantasmata infinitoru hominu, nec poterit exercere intellectione in infinitis hominibus; quare virt eius determinata est ad certú numerú intellectio nú & ad certú numerú hominú, in quibus simul operari potest. Hinc auté efficitur, vel homines qui simul in mundo existere possunt, perse determinari aliquo certo numero, qué pertransiri sit impossibile, nimiru vt talis numerus sit is ad qué virtus intellectus humani se extédi vessimul possit operari.sed hoc valde remotú est à ratione;nam quemadmodum species rerum sunt determinata, sic specierum individua per se sunt indeterminata, quippe cum illorum multiplicatio proueniat ex indeterminata materia potentia; quare quibuscunque positis individuis alicuius speciei, præsertim humanæ, nihil prohibet, aut repugnat, & pauciora illis, & plura existere. Vel si dicunt non esse determinatum numerum hominum qui fimul in mundo possunt existere, cum fit determinatus numerus hominu, vt ostendimus, in quibus intellectus humanus simul potest operari, necesse est eos fateri, vitra ta-Iem numerum existere posse aliquos homines; quibus tamen intelle-&us humanus non posser assistere nec in illis operari, quare illi non possent intelligere nec essent vnius rationis cum aliis hominibus, si quidem homo & dicitur, & est homo, maxime propter vim intelligédi; quod quam fit absurdum, nemo non aperte vider. 4. Aut iste intellectus humanus qui dicitur assistere hominibus, est vbique assistens

omnibus rebus, & hoc non, quia cum non operetur in omnibus rebus, sed tantum in homine, frustra ei attribueretur talis assistentia: aut tantú assistit hominibus, & sic vel cú v.g. Petrus ex vno loco mouetur in alium, intellectus ei assistens deserit eu & tunc Petrus non posser intelligere, & sæpe numero experirentur homines sé privari facultate intelligendi tantummodo propter motú localem: vel comi tatur Petrum quocunque ierit, & numquam ac nusquam ab eo receditat si hoc dicatur, necesse est concedere intellectum, moto Petro, vna cú eo moueri: aut igitur mouerur per accidens aut per se, nó per accidens, nam quod mouetur per accidens ad motum alterius, habet se ad illud vel vt accidens ad subiectum, vel vt pars ad totum, vel vt locatum ad locum, tot enim modis contingit aliquid moueri per accidens: at nihil horum conuenit intellectui respectu hominis cui asse stit. Nec potest moueri per se, nam secundum ipsos, nullum incorporeum & indiuisibile potest per se moueri motu locali, immo intelligentias que mouent calos, aiunt nec per se, nec per accidés moueri propter motum suoru orbiu. 5. Cum intellectus applicat se alicui homini, qui reces generatur, aut cognoscit id cui se applicat, aut non; si non cognoscit ergo nescit quid agat, & sicut se applicat homini, posset applicare se vel bruto vel lapidi: sin autem cognoscit, quarendum est ab illis, per quid cognoscat eum cui de nouo se applicat à an per phatalmata eius qui de nouo generatur? sed in eo qui nuc generatu, nondum sunt ficta & expressa phantasmata; anper phantasmata aliorum hominum?at fieri potest vt alios homines lateat generatioillius hominis, vt siquis in abstruso & remoto loco generetur extra notitiam aliorum. Secundam. Quando primum intellectus aduent homini, anstatim ac formatus est in vtero fœtus; ac cum tot annos poltea non possit exercere operationes Intellectus, frustra tunc se ciadiungeret, & toto illo tempore assisteret: an aduenit & cumprimum aptus est habere vsum rationis, quod dicitur contingere in fine primi septennij? at toto illo tempore præcedenti, non esset homo sed brutum, habens in se tantum animum sensitiuum, siquidem nec esset intelligens, nec haberet in se Intellectum. Prætereà, cum tempus illud in quo incipit vsus rationis, non sit idem in omnibus, sed alijs celeriùs aliis tardius cotingat, quo modo Intel-. lectus determinate ac sine errore adueniret hominiqua enim ratione cognosceret quibus hominibus citius, quibus tardius se deberet adiungere? Si vnus numero intellectus producit & recipitinse intellectiones omnium hominum, cum diversorum hominum nonso lùm diuersæ, sed etiam plerunque contrarie sint ipiniones & dectiones, quo pacto vnus numero intellectus simul tam diuersas & có

trarias intellectiones ac volitiones immediate poterit, producere, & in se recipere?vt simul puter idé esse verú falsú & alterú,bonú & malum, eandemque rem smul amet & oderit, nec valet exemplum Solis quod Themistius affert in 3.de Anima ad hanc rationem diluendam; (Sol inquit cum vnus sit, multa tamen & diuersa corpora simul illuminat & variè illuminat propter variá corum corporum præparationem& affectionem ; sic intellectus etiam si vnus sit, potest tamé in diuersis hominibus diuersas intellectiones efficere) nam vr inquit, commentator in 3. de anima com. 5. intellectus non per se ac immediatè intelligit, per species intelligibiles quæ eliciuntur à phantasmatibus, & intelligendo semper est coniunctus cum aliquo phantasmamate: ex quo sit, vt quia simul seapplicat ad varia phantasmata, & diuersis speciebus intelligibilibus afficitur, idcirco potest simul in diuersis hominibus varias intellectiones habere; neque opinari idem esse verum & falsum, bonum & malú, implicat cotradictionem quia intellectus hoc non facit in eodem, nec secundum idem, sed in diverfis hominibus secundum diuersa phantasmata atque diuersas species Hoc inquam exemplum, & perfugium Themistij, atque Commenta toris, non est satis idoneum, ac firmum ad tuendam eorum sententiã longe enim dissimilis ratio est illuminationis quæ à sole efficitur, atque intellectionis que producitur ab intellectu; si quidem illuminatio non est actio illuminans in sole, sed transiens in res illuminatas: quocirca licet ea, vna & simplex à sole procedat, tamen necessariò multiplicatur & variatur secundum multitudinem & varietaté corum in quibus recipitur: at intellectio non transit in phantasmata, nec in illis recipitur, non enim phantasma, cum sit materiale, potest vel effectiue vel subiectiue concurrere ad intellectionem que est immaterialis; cum igitut intellectio sit actio immanens, quæ ab in. tellectu producitur & in eodem recipitur, semper manet difficultas vel porius absurditas, nimirum quomodo idem numero Intellectus possit in se habere simul innumerabiles, intellectiones ac volitiones, earumque plerasque omnino contrarias & pugnantes inter se.8. Si est vnus numero intellectus, ergo secundum ipsos, qui mundu æternum faciunt, continget infinities eundem intellectum esse scientem. & ignorantem, verum & falsum, stultum & sapientem, bonum & mahum, miserum & beatum; qua tam miserabili vicissitudine, quid magis contra rationem? (ontra dignitatem intellectus?contra ordinem naturæidenique contra aliorum intelligentiaru statu & conditionemfingi potest? Non esse igitur vnam animam rationalem assisté rem cunctis hominibus, quaus multis aliis rationibus demonstrani possit, tamen ex iis quas adduximus, quæ sunt omnium firmissimæ & optimæ, satis, vt opinor, declaratum est.

> Refellitur opinio Platonicorum de numero quodam definito Animarum rationalium aprincipio mundi confritute.

#### CAP. XXIIII.

rum, er corii aßiftantiam

Note of the second contact aliquem numerum animarum rationalium à principio constitutum, quæ diuersis temporibus in diuersa corpora seipsas insinuent, sicut opinantur Platonici, rum anime facilé est intelligere ex his paucis quæ nunc subijciemus. Primò, opor teret hominum, qui simul in mundo existere possunt, necessario de à Platone co. finitum esse aliquem vnum numerum, vltra quem non esset possibile existere aliquem hominen, non enim possent esse plures homines quàm sint anima rationales. Deinde, oporteret magis ac magis in dies minui numerum hominum, & semper pauciores nasci; nam cu semper in mundo sint alique iusti & sapientes viri, post eorum obitum, constat animas eorum secundum Platonem, consequi beatitudinem: vel igitur istiulmodi animæ rursum deserentes beatum statu, reuocabuntur ad corpora humana, sed in eo sanè fieret illis iniuria, idque esset contra rationem beatitudinis, quam oportet esse stabilem, permanentem, ac immutabilem: si autem nunquam reuocabuntur, ergo numerus animarum, quæ inhabitant corpora humana, quotidie minuetur? cui etiam consequens est pauciores homines semper nasci, & existere, Postremò, aut vnio animæ rationalis cum corpore est secundum naturam, aut contra naturam; aut neutrum horum affirmari potest secundum hanc opinionem Platonicam, non enim ipsi dicere possunt eam esse secundum naturam, quippe cum sit ipsi animæ detrimentosa, & noxia, siquidem anima ex ingressu in corpus, obliviscitur, secundum ipsos, omnium rerum, quas antè sciebat; & ipsi vocant corpus sepulchrum & carcerem animæ, eique melius atque optabilius esse solui atque liberari, quàm eo inclusam, & vinctam teneri; quam ipsorum sententiam innuens Aristoteles in 1. de anima tex. 49. ita scribit laboriosum est intellectum osse commixtum corpori, & non posse ab eo absolm, idque fugiendum est. siquidem melius est insellectui,non cum corpore esse, sicut consuetum est dici & multis placet. Neque vero talis voio dici potest esse contra naturam, nam quod est præter & contra naturam, teste Aristotele multis in locis, non sit semper nec vt plurimum, led rased raro. Adde, quòd non potest vnio animæ cum corpore non esse naturalis & secundum naturam, cum separatio animæ à corpore sit violenta & contra naturam, vtpotè quam homo naturaliter resugiat, perhorrescat& maximo cum sensu doloris substineat; est enim mors vitimum, summum, grauissimum, & acerbissimum omnium terribilium. Verùm de anima rationali, hactenus dictum sit: plura enim disserere, non est huius loci. Nam vel hæc pauca quæ nunc tractauimus, eo tantum consilio docuimus, vt ostenderemus anima rationalem, licet ea sit pars essentialis hominis, & forma quedammo do physica dans esse materiæ; in eo tamen cæteris formis Physicis esse dissimilem, ac longè præstantiorem, quòd per se existat; quòd sit à materia separabilis & immortalis, quòd denique sit æternitatis di-uinitatis que particeps.

### FINIS LIBRIS SEXTI.

C





## DE FORMA

# VT EST, NATVRA.

## LIBER SEPTIMUS.

GIMVS de Forma vniuerse vt Forma est, quæ consideratio tota plane Metaphysica est, deinceps agendum est de Forma vt est natura, quæ tractatio est Physica & ab Aristotele in 2. libro Physicorum explicata. Quæcumque autem pertinent ad huiusmodi tractationem, ea putamus explanatum iri commodissime, si definitionem naturæ, quæ in 2. libro Physi.

textu 3.posita est, copiose ac diligenter explanemus. Etenim, vt auctor est Aristoteles in r. de Anima textu 11.& in 4. Physico 31.ea vis est bonæ definitionis, vt non solùm eius rei, quæ definitur naturam aperiat, sed eriam aditum patesaciat ad cognoscendas eius assectiones, magnamque opem serat ad omnes quæstiones & dissicultates, quæcunque circa eam rem contingunt, enodandas. Definitio autem naturæ, hoc modo se habet. Natura est principium co caussa, vt moueatur co quiescat. Idin quo est, primò per se, cor non secundum accidens. Nos igitur circa hanc definitionem, primùm, exponemus nomen naturæ quæ hic desinitur; tum, singulas dictiones & particulas quæ sunt in desinitione, sigillatim & subtiliter expendemus; ad extremum, graues quassam & perobscuras quæstiones, quæ ex hac denistione existunt, diligenter explanabimus.

Declaratur nomen Natura & quot modis dicatur esse aliquid Naturale. CAP.

E Natura agit Metaphy.vt videre est apud Arist.s. Metaphy. tex.s.vbi varias eius significationes distinguit:etenim Metaphysicus agit desubstantia, cuius genera, & signisicationes explicare debet, substantia autem dividitur in naturalem, & divinam, in mobilem, & immobilem, vt patet 12. Metaphysi. text. 5. Physicus etiam agit de natura propriè & per se, prout est principium motuum naturalium. Natura enim non est nomen o mnino absolutum, sed includit respectum ad aliud, quippe cum supra materiam, formã, & substantiam, addat hoc, quoc est esse principium motus. Atque hoc forte voluit intelligere Simplicius in 2. Phy. super tex. 16. scribens naturam propriè sumptam, neque esse materiam neque formam, sed habilitatem & aptitudinem quandam ad motus naturales, quæ sententia Simplicij, si præcise, ac non eo modo quo diximus intelligatur, falsa est; illa enim habilitas per se supra neque est substantia, neque est per se caussa motuu naturalium, nec est agens alicuius gratia, neque habet per multa alia quæ Arist.in 2. Physi. attribuit naturæ. Multæ autem sunt naturæ significationes: Boetius in libro de dua bus naturis & vna persona Christi, tradit quatuor significationes na- Quatuor situræ; primu, inquit, natura capitur pro omni re, siue substantia fuerit, natura semn sine accidens; & potest sic definiri, Natura est earum rerum, qua cum sint dum Boetin. quoquomo do intellectu capi possunt. dicit, Cum sint, quia Chymera, & alia sigmenta, licet aliquo modo possint intellectu capi, tamen, quia non existunt, non obtinent nomen naturæ; dicit etiam. Quoquomodo propter intelligentias & Deum, quæ res, ægrè, & tenuiter ab intellectu nostro percipiuntur. Deinde pressiùs accipitur natura tantùm pro substantia siue corporea siue incorporea, & sic definitur. Natura est qued facere, aut pati, aut virumque potest. Deus, tantum est agens, materia, tantum patiens: Anima verò & aliæ res his similes, & agunt & patiuntur. Præterea etiam angustius sumitur pro sola substantia corporea, & definiri debet sic vt definiuit Arist. Est principium motus & quietis. Postremo sumitur natura pro vltima & propria differentia cuiulque rei; vnde dicimus aliam esse naturam auri & aliam argenti, & varias esse naturas animalium; & potest hoc modo difinire. Natura est unamquamque rem informans specifica differentia. Hæc Boetius.Præter has significationes, sunt etiam aliæ; nam interdum sumitur natura pro notione cuiusuis, siue fuerit ens, siue non ens, dicimus enim hanc esse naturam negationis, priuationis &

ipsius nihil. nonnunquam accipitur pro caussis secundiz sic dicimus Deum & Natura nihil frustra facere; plerumque etiam sumitur pro vniuersitate rerum ex quibus coagmentatus hic mundus constat, sic diximus in Natura nihil esse otiolum, aut inordinatum; denique tot modis Natura capi potest, quot accipitur ipsum Naturale, de quo mox dicturi sumus. Vide significationes Natura, quas ponit Themist.in 2. Phy, super. tex. 7. & Simplicius super tex. 16. Nomen vero Naturæ non dicitur vniuocè, sed secudu prius, & posterius de materia & forma; hoc enim Arist. docet in 2. Phy. tex. 12. & in 5. Metaph. tex. 5: affirmans formam esse magis naturam, quam materiam, & nomé naturæ couenire materiæ propter iplam formá, siquidé, vt scriprum est in 2. Phy. tex. 81. & 91. forma est finis materiæ; suniliter etiam de natura corporis cœlestis, & rerum sublunariú non dicitur vniuocé, vt auctor est Auer. 2. Metaph. tex. vlt. propterea quod æterno & corruptibili corpori nihil potest esse commune vniuocum; & & quamuis si spectetur dignitas, nomen naturæ magis conueniat cælo, tamen si consideretur propria significatio, & prima impositio eius nominis, magis conuenit rebus sublunaribus, quod paulo inferius explicabitur. Deinceps, quot modis dicatur esse aliquid naturale doceamus.

Qued medie dicatur effe aliqued natu vale.

Porro dicitur aliquid naturale, sex modis. Primo quatenus opponitur voluntario, & definitur esse id, quod fit sine consilio & deliberatione, sic dicitur nutriri esse naturale homini, at esse iustum vel sapienté, non est naturale sed voluntariu. Secundo. Quatenus opponi tur ei quod fit ab anima, & definitur id quod est determinatum ad vnů;ná Peripatetici distingunt Naturá ab Anima; quoniam Anima variis modis, & secundu varias differentias positionis mouet ipsum viuens. Natura auté vno & determinato modo, vel sursum vel deorsum; quare motus lapidis deorsum dicitur naturalis, motus auté pro gressiuus animaliu, appellatur voluntarius. Terrio. Quatenus opponi tur violento, & definitur id, ad quod res habet naturalem inclinationem atq, propensionem; violent u autem dicitur, quod accidit rei natura ipsius repugnante.v.g.ferri deorsum lapidi naturale est, sursum autem violentum. Quarto. Quatenus opponitur supernaturali, & definitur esse id quod fit ab agente naturali, modo naturali, & secudum ordinem naturalem. Vnde Theologi dona & opera Dei diuidunt in naturalia & supernaturalia. Quinto. Quatenus opponitur ei quod fit à casu, & definitur esse id quod vt plurimum & secundum intentioné agentis particularis, efficitur: à casu vero appellatur, quod raro contingit, vt monstra. Sexto. Quatenus opponitur Artificiali, quemadmodum sumit Aristorel. in 2. Physi. textu 2. definiens esse id daod

quod in se habet principium motus & quietis; quantum autem inter Naturale hoc modo sumptum & Artificiale intersit, declarabitur Cur dicatur sequenti capire. Dicitur autem esse aliquid naturale, non quia producat effectus naturales, sic enim Deus & intelligentiæ essent res naturales, quippe cum sint caussa omnium rerum naturalium:nec appellatur aliquid naturale, quia productum sit modo naturali, vel per mo tum naturalem, etenim primus homo, res fuit naturalis, is tamen, no est productus modo naturali; similiter etiam si nunc à Deo crearetur ex nihilo vel homo vel equus, res quidem productæ essent naturales, at modus productionis non esset naturalis; est igitur atque vo catur aliquid naturale propterea quod habet in se insitum principiu, & propensionem ad eum motum, quo ipsum mouetur. Verum quoniam Arist.ex differentia, quæ est inter has res naturales & artificiales, colligit definitionem naturæ, quid inter has res differar, latiùs atque subtiliùs exponendum est.

De differentin inter res naturales & artificiales. CAP. 11.

VLTIS modis res naturalis differt ad artificiali; sed nobis satis des differe-Nvisum est octo præcipuas differétias hoc loco indicare.Prima tia interres est hæc:Res denominatur artificialis extrinsecus, nimirùm ab naturales & arte non enim res dicitur artificialis propter materiam aut formam 'artificiales. simpliciter, quam habet in se, sed quia talis forma effecta fuit ab arte; naturalis autem dicitur res intrinsece, quoniam habet in se naturam, quæ est principium motus.hanc differentiam tágit Arist. 6. Metaphyli.tex.i.Secunda.Effectus artificialis conuenit cum agente suo tantùm secundum formam, non autem secundum esse; vt forma scáni;est similis formæ quæ est in mente artificis, sed habet diuersum esse, nam illa est materialis & sensibilis, h re autem immaterialis & in telligibilis: effectus verò naturalis potest conuenire cum suo agente, & secundum formam, & secundum esse, ivt homo genitus cum generatione Tertia, Omnes partes; & principia rei naturalis, sút à natura, non enim ipsum animal tantú est à natura, sed etiam partes eius vt brachium, & caput, & principia eius, vt materia, & forma; in rebus verò artificialibus, quàmuis res i psa vt Status dicatur esse ab arte, attamen non omnes partes & principia eius sunt ab arte, sed à natura; lignum enim, ex quo fit statua, est natura: & hanc differentiam ponit Alexander vt refert Simplicius super primum textum libri 2. Physicorum. Quarta. Omnis forma artificilis habet pro materia & subieao ens aliquod actu completum, quod est corpus naturale, ve forma C iii

Statuæ habet pro materia es vel lignum: at forma naturalis potest immediate produci & in esse in materia prima, quod perspicuum est in formis elementorum. Atque hinc fit, vt corpus naturale fit principium corporis artificialis, vt est apud Arist. 2. de anima tex. 3. Hinc etiam fit, vt res artificialis videatur habere motum naturalem, videlicet propter materiam naturalem quam in se continet que est caussa alicuius motus naturalis; sicut lectus fertur deorsum propter pondus ligni ex quo est; ob hanc etiam caussam euenire putatur, vi omnis forma artificalis sit accidentalis, & vt in re naturali, forma sit nobilior quam materia; in artificiali auté, è contrario materia sit nobilior quam forma. Quinta Res artificiales sunt certæ, ac determinatæ secudum formam & speciem: at secundum productions, sunt contingentes & incertæ; exépli caussa forma Domus vel scamni secundum speciem suam est determinata, sicut eriam habet determinatum vium, & finem; effectio tamen domus, est contingens, quia proficiscitur ab artifice, qui operatur ex consilio & voluntate. Res autem naturales vtroque modo sunt determinatz, nam& forma homimis, & materia, & generatio, & modus, tempus, locus, arque aliæ circunstantiæ; quæ generationem comitantur, sunt naturaliter definite. Sexta, Forme artificiales hærent extrinsecus tantummodò in superficie, vndè ars dicitur operari tantum superficie tenus formæ autem naturales intimæ sunt rebus, & intrinsecè vniuntur materiæ; hanc disserentiam tra dit Auerroes in Paraphrafi sua super libros de generatione animaliú. Septima. Materia prima habet potentiam & inclinationem ad for-Materia pri- mas naturales, no autem ad formas artificiales; quod duplici ratione potentiam ad probati potest. Primò, quia si materia haberet potentiam ad formas forma artific artificiales, eiulmodi formæ essent in potentia passiua materiæ, quæ potentia est naturalis: omni autem potentiæ passiuæ naturali, respon det etiam potentia actiua naturalis, alioquin inter agens & patiens non esset proportio; Si autem formæ artificiales haberent potentia passiuam naturalem ex qua educerentur, & potentiam actiuam naturalem à qua producerentur, non elsent formæ artificiales, sed naturales. Deinde si materia esset in potentia ad huiusmodi formas, ergoproductio illarum esset naturalis; quia principium illius productionis esset in materia quæ est natura; sicut generatio ignis ex aqua est naturalis propter materiam aquæ, quæ est in potétia ad forma ignis non igitur bene Arist. diceret, res artificiales nullú in se habere principium suz mutationis. Atque hoc etiam confirmat.D. Thomas in 2. Phy. super tex. 2. scribens effectiones rerum artificialium non esse naturales, quia tametsi habeant pro materia aliquid naturale, tamen illud non est in potentia ad huiusmodi formas. Octaua. Res natura-

ciales.

les habent in se principium eius motus quo ipsæ mouerur, vel actiuu vel passiuum, vel vtrunque; res autem artificiales, qua tales sunt, núllum habent principium, atque hanc solam differentia, cæteris omisfis, Arist.ponit in 2'Phy.tex. 2.

An forma artificialis fit principium alicuius motus: O an re differas à subsecto in que efficieur & inheret.

Erùm meritò dubitari potest, an forma artificialis sit princi pium à licuius motus; nam ars cantandi videtur esse princi- sepenalis se pium cantus in cantore: & ars saltandi, saltationis in eo qui princium saltat, in horologiis etiam, ars videtur esse principium eorum motuu alicuius mequi in iplis cernútur: nonúqua etia per artem fieri solet, vt res meliùs & commodiùs moueantur, vt si quod erat quadratum fiat rotundum vel pyramidale, celeriùs & incitatius mouebitur. Sed hoc facilè soluitur; etenim ars non potest efficere motum, potest tamen eum aliquo pacto determinare & modificare, it a vt hoc vel alio modo fiat, ficut patet in exemplis propolitis; nam saltatio, vt est motus, fit à facultate naturali motiua, quæ est in membris saltantis, quod autem saltatio fiat hoc, vel illo modo, idest artificiose, id proficiscitur ab arte.similiter motus horologij per se proficiscitur à ponderibus quæ sunt in horologio respectu quorum aliqui motus horologii sunt naturales, aliqui etiam violenti, nam motus ponderum dum fit deorsum, est illis naturalis, dum autem fit furfum, est violentus, prout autem motus horologijest ordinatus & determinatus ad certam quandam regulam & mensuram temporis, sic est ab arte. Corpus quoque rotundum, mouetur deorsum propter gravitatem naturalem, figura tamen rotunda, facit vt velocius moueatur, quoniam per hanc figuram me-Hùs discindit & dissipat medium aërem.

Sed hic exoritur alia queda grauior difficultas, an forma artificialis Anforma at re differat à corpore naturali in quo tanqua subiecto efficitur, & inres alique dihærer. Hac de re duæ sunt opiniones Vna est eoru qui opinatur, for- mersa à subioma artificiale esse rem quanda diuersam à corpore naturali quod est stom quo incius subiectu, his rationibus adducti. Primò, quæ ponútur in diuersis hares. categoriis, re distinguuntur inter se, sed sforma artificialis pertiner ad quartam speciem qualitatis, subiectum autem eius siue sit quantitas, siue substantia, ad alias categorias spectat, ergo inter hæc est distinctio realis. Deinde, quia si re non differrent, ergo artifices nullam rem efficerent, quare ars non esset principium efficiendi aliquid, cótra definitionem artis traditam ab Arist.libro 6. Ethicorú, ars enim

C iiij -

definitur recta ratio factibilium. Postea, forma artificialis variat opo rationem, & determinat illam, ergo est aliquod ens reale. Postremò si duo sunt ita esfecta inter se, vt vnum corrumpi possit altero incolu-· mi & saluo, huiusmodi re differunt, sed forma artificialis potest corrumpi, salua penitus re in qua inerat, vt si dissoluatur domus nulla re earum ex quibus constabat, corrupta, ergo &c. Cæterum nobis nó est verisimilis hæc sententia, existimamus enim formam artificialem non re sed ratione tantum distinguià subjecto in quo est; nam si re differret; quotiescunque aliquis ceram quampiam formaret atque siguraret? posset auté id facere penè infinitis modis tot res produceret, & corruperet; quod est absurdum. Deinde, cum forma artificialis no producatur ex poteria materia, vt ante dictum fuit, fi pofser res quæda diuersa à corpore naturali, extrinsecus accederet. & ex nihilo produceretur; quare productio eius esset creatio, & potentiùs arque nobilius agens esset ars, quam natura: His accedit, quod vt tritum est Phylosophorum sermone, non sunt multiplicanda entia sine necessitate, debet enim sapiens imitari naturam, quæ nihil frustra facit; sed ad ea omnia, quæ de forma artificiali dicuntur & traduntur declaranda tuendaque, satis est dicere eiusmodi formas non re, sed ratione tantum distingui, ergo frustra ponuntur distingui re. si enim dixerimus formam artificialem esse tantum modum quendam, seu determinationem quantitatis, per quam quantitas aliter & aliter sese habens varias induit figuras, facile occuremus omnibus argumentis, quæ superius exposita sunt contra hancsententiam. Quod enim primo argumento dicitur, quæcunque pertinent ad diuesas categorias ea distingui & falsum est: satis enim est ea distingui ratione, vt manifectum est in actione, & passione. Secundum item argumentum nihil concludit, nam licer artifices non faciant rem aliquam no uam & diuersam, faciumt tamen, vt res alio & diuerso modo se habeat, quod multum iuuat ad operationem& meliorem vsum rei. Ter tium autem argumentum pari facilitate soluitur, forma enim artisicialis, non est principium morus, sed est determinans, & modificans modum, vt supra declaratum est; quod sanè non ex eo accidit, quia six res diuersa, sed quia est diuersus modus rei. Postremò, quod in vltimo argumento asseritur, ea re distingui quorum vnum potest esse fine alio, quamuis sit apud Scotistas certissimum ac celebratissimum 'axioma, tamen nec aliis viris doctis, nec verò nobis probatur; deprehenditur enim esse falsum in materia & privatione, in quantitate & figura, in fundamento& in relatione,&in aliis multis;in quibus vnú potest esse sine alio, nec tamen inter se differunt secundum rem. In quo licet Scotistæ repugnent, tamen à nobis stat ratio, & aliorum fe-

rè omnium authoritas. Loquimur autem nos in hac disputatione, de effectibus artificiosis qui omninò siút ab arte, vt est domus & stama; non de iis qui ab arte quidem frunt, tanquam instrumento & administra natura, ab ipsa vero natura tanquam principali agente, vt est fanitas,& quæ vel Medicinæ, vel Agriculturæ arte conficiuntur. Sed einsmodi effectus funt sanè naturales simpliciter, secundum quid autem, artificiales. Verûm quia de natura quam definire volumus fatis dictum est, transcamus ad excutiendas particulas definitionis eius. Sic autem habet definitio Naturæ, Principium & caussa ve moneatur & quiescat id in quo est, primo, per se, or non secundum accidens.

#### Declarantur particula definitionis Natura. CAP. IIII.

RIMA pars definitionis Naturæ est illa, Principium, & Caussa, Albertus putat nomen naturz conuenire materiz, formz & prinationi; & propter materiá quidem, ac formam, dici caulsam: ob prinatione auté vocari principiú; quia prinatio est principiú Cur natura à quo inchoatur motus naturalis. Sed non videtur definitio naturæ dicatur prinposse conuenire prinationi, nam mox Arist. subiungit. Primo per se, & cipis & nen secundum accidens. At primo libro Phy.tex.66. scriptum est, priua- sausa. tionem esse caussam per accidens. deinde in 2. Phy. tex. 4. dividitur natura tantùm in materiam & formam; quid multa? priuatio nequit dici esse principium quietis. Alij aiunt, nomen principij significare caussam esticientem qualis est forma, nomen autem causse, significare principium passiuum, cuiusmodi est materia. Nonnulli putant nomen principij poni pro aliis caussis; nomen autem causlæ, pro causla finali:natura enim, quæ est forma, est finis generationis. verùm hæc interpretatio parum firma est, videtur ab illis pro ipsorum arbitrio conficta, cum nomen caussa & principij indisferenter pro omni genere caussa apud Arist. vsurpatu reperiatur. Præterea, si forma prout est finis generationis, nondum actu est, qui fieri potest, vt sit ea ratio ne natura, quæ est principium motus & quietis in eo in quo est? No desunt etiam, qui censem his duobus vocabulis tantum significari principium actinum quod est forma, existimant enim nomen nature tantum conuenire principio actiuo & formæ. Quod sanè si ita esset, nulla profecto generatio effet naturalis, nihil enim seipsum actiuè generat; nec alteratio elementorum naturalis esset : cum enim elementa fint corpora simplicia, no possunt actiue alterare seipsa. Non igitur opinamur, quemadmodum primo libro Physicorum illa tria vocabula, principium, caussa, & elementum, sepe & vsurpata suerunt

pro eodem, sicut à nobis in 3. libro huius operis declaratum est, sic eriam hoc loco duo hæc vocabula. Principium & causa indisferenter sumi pro eodem, & illis significari tam principium actiuum, quàm passiuum?nam quædam res naturales habent in se solum principiu passiuum sui motus, vt de generatione & alteratione elementorum manisestum est, quædam verò etiam actiuum, vt apparet in moti bus animantium,

Secunda pars definitionis est illa, Ve moueatur, & quiescat id in que ef. No enim natura dicitur, quia id in quo est, moueat aliud, vr v.g. quòd ignis calefaciat aliud, hoc enim dicitur potetia, quæ definitur. 5. Metaphysi. principium transmutandi aliud in quantum aliud; sed natura dicitur quia est caussa vt moucatur id in quo ipsa inest, vt quòd ignis possit moueri sursum, vel ab alio alterari. Differentiam autem inter potentiam & naturam, tangit Arist. 3. de Cælo tex. 28. dicitur autem natura principium motus & quietis, non simul, nam sunt opposita sed successive: non in omni re naturali vtrumque, sed alterutrum præstans; omnes enim res naturales, vel tantum mouentur, vel quiescunt tantum, vel partim mouentur, & quiescunt, vt ait Arist. 8. Physi. tex. 21. Et quamuis hoc loco nomen motus sumatur amplè pro omni spacio motus, præcipuè tamen conuenit motui locali, quippe qui sit prior, & perfectior aliis', & communis omnibus, rebus naturalibus, & certissimus index naturæ cuiusque rei naturalis:vide Arist. 4. Physi. tex. 1. & octauo lib. Physi. tex. 56. vnde ipsemet Arist, Lib de Cælo tex. s. definitionem naturæ præcipuè accommodat motui locali, ex quo etiam concludit, cælum habere diuersam na turam à corporibus sublunaribus; propterea quod habet diuersum motum localem.

Tertia pars diuisionis, est illa, Primò. Idest vt placet Græcis, immediate, & non propter aliud; nam lectus mouetur quidem deorsum, verum non primo, sed propter aliud; nimirum propter lignum vel ferrum quod in eo est. vel aliter, vt Latinis placet: Primo, idest principaliter, & non instrumentarie, ita vt sic excludantur accidentia, quæ licet sint principia motus, vt grauitas & leuitas motus localis, calor & frigus alterationis, tamen non sunt principia primaria, sed tantum instrumentaria, principale enim principium est forma substantialis, quæ ad operandum vtitur accidentibus quasi instrumentis. Quare nomen naturæ non conuenit accidenti, non enim accidens est natura, sed potius res secundum naturam vt Arist. innuit 2, Physi. tex. 5. Restat vltima illa pars definitionis. Per se Hic Greci repetunt discrimen inter primum & per se traditum ab Arist. 1. Post. verum quid Arist. intelligat hoc vocabulo per se, exponit eo

quod proxime subiungit & non secundum accidens vt per se, nihil aliud sit, nisi quatenus tale est, terra enim deorsum mouetur per se, idest quatenus terra, lectus autem non per se quia no quatenus lectus, sed quatenus ligneus est. Signum auté eius quod est per se, & eius quod est secundum accidens, est posse separari inuicem velnon posse quem admodum ipsemet Arist docer exponens hec vocabula; etenim medicus per se medetur, quia mederi non potest separari à medico, nullus enim scienter & ex arte mederi potest, qui non sit medicus; at medicus per accidens ædificat, potest enim ipsum ædificare separarià medico:multi enim ædificant qui non sunt medici & multi sunt me dici qui non ædificant. Atque hæc quidem est germana interpretatio & intelligentia earum dictionum, quæ sunt in definitione naturæ. Sed prius quam hinc abeamus, diluendæ sunt nonnullæ dubitationes, quæ circa ea; quæ adhuc diximus, occurrunt,

#### Explicantur quatuor Dubitationes. CAPVI

RIMA Dubitatio est, quomodo natura sit per se principium As quies se principium quietis, cum quies sit priuatio & non ens? Respondeo, no- pura primamen quietis bifariam sumi, vel pro nuda cassatione motus iin præcisè, & sic est pura priuatio non habens per se principium, & ita non accipitur hoc loco: vel sumitur pro co quod est manere in suo loco naturali, nihil enim est aliud ignem quiescere, quam manere in loco naturali, & hoc modo lumpta quies, est perfectior motu, quoniam est ipsius finis; idcirco enim mouetur corpus simplex, ve perueniat ad suum locu naturalem, & in eo maneat; & sic quies habet prin cipium per se, namgrauitas terræ, quæ facit eam moueri ad suum locum, eadem facit etiam quado ad eum peruenerit, vt in ipso maneat nec inde, nisi vi depulsa, dimoueri queat. Secunda. Dubitatio. Non omnis res naturalis videtur moueri & quiescere, nam terra semper quiescit, cœlum autem semper mouetur. Verum hoc ita soluitur Terra secundum se totam quiescit, tum quia est centrum, circa quod mo uetur cœlum; id auté circa quod mouetur aliquid, debet esse firmum. & stabile, vt ait Arist.in lib.de Motu animalium, & 2.libro de Cœlo tex.17.tum etiam, quia est sedes & domicilium animantium, quamobrem eam fixam & immobilem esse, necesse fuir. Mouetur autem terra secundum partes suas, & quia in corporibus simplicibus eadé est natura partium quæ est totius tam secundum motum quam secundum locum: ideo quod parti conuenit potest toti etiam attribui. Cœlum autem, quamuis semper moueatur, id tamen non obstat definitioni natura; nam illud, Vt moueatur & quiescat. legendum eu

non coniuncte, sed dissuncte quemadmodum placet Porphirio, Simplicio & Auerroilita vt natura in aliquibus fit principium motus, in aliquibus quietis, sed hoc infrà latiùs & accuratius explicabitur. Tertia. Dubitatio. Natura est potentia quæda naturalis rationis expers, ergo nequit facere duo contraria, cuiulmodi sunt motus & quies, hoc enim interest auctore Arist. 9. Metaphysi. tex. 3. inter potentias rationales & irrationales seu naturales, quod illæ possunt duo contraria facere, ve medicus sanitatem & ægritudinem : hæ verò minimè, sicut ignis potest quidé calefacere, nonauté frigefacere. Respódeo illud Arist .dictum intelligendum esse de contrarijs, non autem de ijs, quæ opponuntur priuatiue, cuiusmodi sunt motus& quies. præsertim cum hæc ita se habeant, vt vnum sit propter aliud, nam in animantibus natura principaliter intendit motum & operationem, per accidés autem quieté; sicut de somno & vigilia animalium docet Arist.in lib.de Somno.in elementis auté principaliter intendit quietem illorum, huius autem gratia motum efficit. Quarta. Dubitatio. Quomodo ex differentia quæ est inter naturales & artificiales receè colligitur ab Arist. definitio nature? Respondendum, secundum Alexandrum & Auerroem colligi hoc fyllogismo hypotetico, si res naturales, quà tales sunt, differunt à non naturalibus quoniam habent in se principium motus & quietis, ergo natura est principium motus & quietis:id enim propter quod sic different, proculdubio non est aliud quam natura; sed res naturales differunt, à naturalibus, quonia habét in se principium motus & quietis, ergo natura est principium motus & quietis. At secundum Simplicium, syllogismo categorico in prima figura colligitur ad hunc modum; naturalia differunt à non naturalibus quoniam habent in se principiú motus, sed natura est id per quod naturalia differunt à non naturalibus, ergo natura est principium motus & quietis. Secundum autem D. Thomam colligitur hoc syllogismo tertiæ figuræ, naturalia differunt à non naturalibus quoniam habent in se principium motus, sed naturalia differunt à non naturalibus, quoniam habent naturam, ergo natura est principium motus, & quietis. Quocunque autem horum trium modorum fiat talis deductio, constat eam esse per se certam & manifestam. Ná quamuis dubium sit, an omne quod mouetut habeat in se principiú actiuum lui motus, sicut de motu locali elementorum ambigitur; & an in omni motu, mouens sit re distinctum à mobili: nemini tamen dubium, aut obscurum esse potest, omne quod mouetur moru naturali, sic moueri propter insită sibi natură. Restat nunc, vt, quod tertio loco propositum suit, graues quasdam ac perdifficiles questiones .explicemus.

Prima

# Prima quaftio, An definitio Natura conueniat Cæla

V & funt opiniones corum qui putant definitionem naturæ Motum call non conuenire colorva est corum qui estimationem naturæ non conuenire cœlo, vna est corum qui arbitrantur motum non esse nacœli non esse naturalem, ex quo sit necessario vt cœli substá- turalem, opitia non fit natura quæ 2. Phy. definitur. Huius opinionis assertores "io multorii. funt Auicenna, Scotus, Albertus. Durandus. Rationes Auicennæ & Scoti sunt hæ. Prima. Omnis motus naturalis fit ab imperfecto ad perfectum, & ab innaturali dispositione ad naturalem, sed motus cœli non est talis:cœlum enim semper habet perfectam & naturalé dispositionem, ergo motus cœli non est naturelis. Secunda. Motus naturalis habet terminum à quo & terminum ad quem, sed hi termi ni non reperiuntur in motucirculari cœli, ergo &c. Tertia Motui naturali opponitur quies sed motui celesti non opponitur quies, nunquam enim cælum quiescit, nec verò aptum est quiescere, ergo &c. Rationes Alberti quibus idem confirmat, sunt hæ. Prima Motus cæli sit ab intelligentia quæ non est natura cæli, quippe cum sit substátia immaterialis operans per voluntatem & intellectu, ergo &c. Secu da. Nullus motus naturalis est infinit' natura enim vt est apud Arist. 1.de Gener, animal. cap. 1. horret infinitum; sed motus cæli est infinitus, ergo &c. Tertia. Motus naturalis non fit in loco naturali, cum enim res est in loco suo naturali, non mouetur sed quiescit: sed celum existens in suo loco naturali, mouetur, ergo eius motus non est naturalis. Rationes quas ad idem probandum Durandus affert sunt hæ: Prima. Vnius corporis simplicis vnus tantum est motus simplex naturalis, quemadmodum in 1.de cælo scriptum est:nam cum forma corporis simplicis sit vna & simplex, nequit esse caussa nisi vnius mo tus naturalis; sed in calo simul sunt musti motus, vt in luna est motus ab ottu ad occasum, & alius ab occasu ad ortum, & alius epicycli ergo tales motus non sunt naturales, nec valet dicere vnum esse tantummodo motum proprium cuiulque cæli, cæteros autem esse communes & inesse inferioribus cælis propter superiores: cum enim omnes cæli, sint vnius speciei, non potest in ipsis esse tanta diuersitas motuum. Secunda. Omnis motus naturalis fit propter absentiam alicuius perfectionis quæ per talem motum acquiri debet, sed nulla perfectio abest cælo quæ per motum ipsius acquiri possit, ergo &c. Tettio. Si motus cæli esset naturalis, ergo quies & cessatio à tali motu esset violenta; quare, cum in fine mundi debeat cælum quiescere, tunc esset in dispositione violenta & deteriori quam nunc est, quod videtur absurdum, tunc enim melior atque præstantior erit mundi

status: & certe nullum violentum potest esse perpetuum, quies autem illa cæli erit perpetua. Vult igitur Durandus motum cæli, neque esse à natura, neque ab anima, sed esse ab intelligentia, quæ cum libere & contingenter cælum moueat, facit vt motus eius sit plane voluntarius, nec dici debeat naturalis nisi secundum quandam conuenientiam & analogiam.

Altera opinio eoru est qui negant hac definitione naturæ conuenire cælo, non quia cælum non sit corpus naturale, aut quòd motus eius non sit naturalis; sed quia putant Aristotelé in 2. lib. Phy. vbi definit naturam, confilium & propolitum fuisse, non omnem naturam fed eam tantum quæ est in rebus corruptibilibus, definiendo explicare; cui opinioni fidem facere conantur his argumentis. Primo. Quia de iisdem principiis agit Arist.in 2.lib de quibus egit in 1. lib. Physi.sed in primo egit tantum de principiis rerum corruptibilium. ficut ipse declarat 1.phy.tex.68.ergo etia in lib.2.agit de natura quæ est tantum in rebus corruptibilibus. Deinde, Themistius exponens definitionem naturæ, disertissimis verbis docet cælum ea definitione minime contineri, ita scribens. Diuinum & calefte corpus excipio, quod sempiterno & irrequieto motu cietur, in quo natura est quidem principium motus, non etiam caussa quietus. Postea, Arist. videtur hoc significare in 8. Metaphy. tex. 9. his verbis, naturam etiam solam profecto quis ponet eam que in corruptibilibus est, substentia præterea illa particula definitionis, ve moueatur, orquiescat non potest bene accommodari cælo vt potè quod semper moueatur nec vnquam aptum sit quiescere? moueri enim & quiescere, tantum conuenit in res corruptibiles. Postremo, Arist.exposita definitione naturæ, mox dividit naturam in materiam & formam & inquit, naturam semper esse aut subjectum aut in subiecto,& in definitione nature dicitur, quod est caussa, vt moueatur in quo est, quæ omnia indicant cam tantum naturam definiri quæ est in rebus compositis ex materia & forma, quod non competit calo, præfertim secundum opinionem multorum, qui volunt cælum esse fimplicem substantiam. Quamuis igitur naturz definitio possit aliquo modo accommodari cælo, tamen neque propriè ei conuenit, ne que fuit intentio Arist.ipsum includere in huiusmodi definitionem; cuius rei haud obscurum signum est, quod Aristoteles in 1.tex.2.lib. Phy.enumerando genera rerum naturalium, vt inde colligeret definitionem naturæ, nullam cæli fecit mentionem.

Explicatur vera sententia, refellendo supradictas opiniones, & demonstrando motum cali esse naturalem.

Erùm prima sententia falsa est, secunda verò nonnihil probabilis; sed omnium maximè probabilis est tertia opinio, multis arguquàm sequuntur Græci, Auerr.item & D. Thomas, qui censent hac definitione naturæ,cælum etiam coprehendi:quod quidem facile demonstrari potest his argumentis. Primo, Arist. 1. de calo naturalem. tex,5. probat cælum habere aliquem motum naturalem,quoniam est corpus naturale habens in se naturam, natura autem inquit ve diximus est principium motus quibus verbis clarissime significat & calum esse corpus naturale, & motum eius naturalem elle, & definitionem naturæ traditam in 2. Phy.ei conuenire, idque non solum illo loco, sed etiam per alios textus qui sequuntur in eodem libro vsque ad tex. 17. planum facit. Deinde, cælum est corpus naturale, vt patet ex 3. lib. de Ezlo tex.1.ex primo de Partibus animalium cap. 5. Ex 8. lib. Metaphy.tex.1.&12.Ex lib.12.Metaphy.tex. 5. fed omne corpus naturale habet motum naturalem, impossibile enim est, vt inquit Auerr. 1. de Cœlo com.81.esfe corpus aliquod naturale sine motu naturali, tum. quia propter hoc vocatur naturale; tum etiam quia alioqui tale corpus esset otiosum; ergo cælum habet motum naturalem, & habet in Te naturam quæ est principium talis motus, Postea, motus circularis. quo cælum voluitur, aut est ei naturalis, aut violentus, non est autem violentus, tum quia est perpetuus, nullum autem perpetuum est violentum, tum etiam quia motus qui vni corpori est violentus, alij est naturalis vt docet Arist. r.libro de Cælo, circularis autem motus neque vlli alij corpori est naturalis quàm cælo, relinquitur igitur vt is motus sit naturalis calo. Atque hac tota argumentatio est Aristotelis. 1. de Celo. Præterea, omnis res naturalis habet naturalem propensionem ad suam operationem & persectionem, sed propria cæli operatio & perfectio est motus circularis; nam si is non est, quid aliud fingi potest? ergo cælum habet naturalem inclinationem ad motum circularem; quare talis motus est ei naturalis. Ad extremum quæ sunt necessaria ad efficiendum motum circularem, ea omnia naturaliter in cælo infunt, ergo & ipse motus circularis est ei naturalis; primum enim cælo inest figura rotunda, abest grauitas & leuitas, est Aubstantia incorruptibilis carensque contrario. quæ omnia requirun tur ad efficiendum motum circularem. Atque harum rationum prima quidem, refellitur secunda opinio, cæteris autem confutatur prima lententia,

Est autem motus circularis naturalis celo ratione principij passiui,

naturalis.

metus califit quia in calo est quadam habilitas, & propensio vt moueatur moru circulari: ratione autem principij actiui quod est intelligentia, potest aliquo modo dici naturalis, & aliquo modo non; etenim intelligentia, si propriè loqui volumus, non est natura cæli, quia non dat esse illi, neque est pars ipsius, neque quidditatiua eius consideratio ad Phy. pertinet:potest tamen aliquo modo dici intelligentia natura czli, tum quia sicut naturam cæli consequitur vt moueatur circulariter ita vt si careret illo moru, ipsum esser imperfectum, sic eriam (secundum Peripateticos) naturam intelligentia consequitur ve igsa moueat cælum, quem motum si non ederet, esset (auctore Arist. 12. Metaph,) otiosa & imperfecta, tum etiam quia intelligentia perinde mo uet cælum ac ipsum est sua natura aptum moueri, non secus ac si esset eius forma & naturali, mouet enim intelligétia cælum secundum eas differentias politionis, & tanta celeritate nec maiori nec minori qui conuenit naturali propensioni cæli. His accedit, quod & natura cæli & ratio motus circularis poscunt, vt intelligentia sit mouens ipsum & non aliud mouens. Nam cum cælum sit substantia simplex, non potest moueri à se, si quidem moués & motum debent esse diuersa, nec potest moueri ab alio corpore, quia cælum est primum omnium corporum, & sic res procederet in infinitum; quare moueri debet ab aliquo mouente incorporeo, cuiulmodi est intelligetia. Motus item circularis, quia caret principio & fine, & est perpetuus, non potest effici nisi à mouete por intellectum, quod sit perpetuum. Et quia mo tus cæli est caussa esticiens & conseruans omnium animantium sublunarium;& quia ex eo pendet totius mundi corporei ordo, gubernatio & perfectio; & quia eo sublato intelligentiz nullam habere viderentur cum hoc mundo sensibili & mobili coniunctionem atque connexionem; denique quia nulla res in anima potest se ipsam in suo loco naturali perfectè mouere: ob has omnes caussis, necesle est motum celi ab intelligentia estici.Sed hac de re possunt legi ea quæ scribit Auerroes 1.de Cælo comm. 5. & 2.de Cælo comm.3.& in disputationibus contra Algazelem per totam 14. disputationem. Quod autem motus cœli fit naturalis ratione principij passiui, confirmat Diui Thomas in 2. Physico. super textum 2. his verbis. Motus localis corporum cœlestium est naturalis, licet sit à motore separato , in quantum in ipso corpore cali est potentia naturalis ad talem moti. Et in 1.par.quest. 70.art.3 ad 4.ita (cribit.Motus corporis celestis est naturalis, non propter prin cipium actiuum, sed propter principium passinum; quia scilicet habet in sua macura aptitudinem, ut tali moto ab intellectu moneatur. Et ibidem in responsione ad quintum docet eiusmodi motum posse dici namalem

mon ab alio quàm ab intelligentia **p**o∬e effici.

ruralem, etiam in ordine ad principium actiuum hoc modo scribes. Calum dicitur mouere seipsum,in quatum componitur ex motore & mobili, non ficut ex materia & forma, sed secundum contactum virtutis, vt dictum est, & her etiam mode potest dici, qued eius moter est principium intrinsecum; ut sic etiam motus cali posit dici naturalis ex parte principy activi, sicut motus voluntarius dicitur effe motus naturalis animali, in quantum est animal, vt dicitur in 8.Phy (. Hæc D. Thomas.

> Refeluntur qui putant Intelligentiam esse veram formans o naturam cali. CAP. VIII.

VIDAM autem memoria nostra Philosophi in primis no- Antoniu Mi biles, in scriptis suis reliquerunt, Arist.sensisse Intelligétiam rădulanus in re vera esse naturam cæli, nempe talem qualis hic definitur, sone singulaquod his argumentis persuadere conatur. 1. Cælum est vere ani-ru certaminu. matnm, tum quia id ait Arist. in 2.de Cælo text.13.& 61.tum etiam quia animatum est nobilius inanimato, cælum autem multo nobilius est corporibus sublunaribus, in quibus tamen multa sunt animata. Sed cælum non est animatum anima vegetatiua aut sensitiua, vt patet, ergo intelle Ama que est Intelligentia: omnis autem anima, clt natura eius cuius est anima, relinquitur igitur Intelligentiam esse naturam cœli. Deinde cælum non est tantum materia, quia non ageret in hæc inferiora, nec haberet determinatam existentiam & quantitatem, & alia permulta accidentia, præsertim autem lucem; non est etiam tantum forma, quia non moueretur per se, ergo est ex vtraque compositum; forma autem eius non est materialis, alioquin esset corruptibile cælum, si autem est immaterialis, erit Intelligentia: Poftea, tota definitio naturæ conuenit Intelligentiæ, vt patet expendendo omnes particulas eius. Ampliùs, si motus cæli extrinsecus sit ab Intelligentia tantum assistente; ergo est violentus, Arist. enim 7 Physic.text.10.air quod extrinsecus mouetur ab alio, id moueri violenter. Præterea, secundum Aristot. in 8. Phys. mobile à se, prius & nobilius est quam mobile ab alio, sed, cælum est primum, ac nobilissimum omnium mobilium & mouetur ab Intelligétia, ergo ea non est extra cælum, sed intra ipsum vera eius forma existens. Hæc illi. Contra quos pauca quædam nunc dicemus, nam latiùs, & opinionem corum refellere, & rationes soluere, non est huius loci, sed eius in quo disputatur, an calum sit animatum. Ac primum, si intelligentia est natura celi, ergo quiditativa eius cossideratio pertinet ad Phy- forn am Scum, nam omnis forma, que est natura, est Physica, & qui conside- naturam cali.

rat materiam, idem etiam, vt scriptum est in 2 lib. Physicorum, debet considerare formam eius: Physicus aurem considerat materiam cælestem, ergo idem quoque quiditatiue considerabit Intelligentiam, sed hoc est contra Aristor.is enim in 2. Phys. 26. & 71. atque 73. ait formas separabiles à materia, & quæ mouent ac non mouentur: non esse doctrina Physice & in 6. Metaphysice ea potissimum re distinguit Metaphysicam à Physica, quod hæc agit de formis materialibus, illa de abstractis, & propter intelligentias inquit lib.6. Metaphylica, Metaphylicam elle priorem atq; nobiliorem Phylica, alioquin si Intelligentiæ non essent, fore vt Physica esset prima Philosophia, & in 12. Metaphysicæ tex. 3. inquit omnem substantiam mobilem esse considerationis Physica; immobilem autem, minimè. Et sane si intelligentia est natura cæli, necesse est eam motu cæli eriam moueri per accidés, quam tamen Aristot. affirmat, nec per se, nec per acccidens, mobilem elle. Cumque materia sit propter formam, cur opus fuit vt Intelligentia informaret cælum?an propter esse eius? at per se subsistit cum sit immaterialis; an ob propriam eius actionem? at ea cum sit perfecta intellectio, no indiget corpore nec subiectiue, quia intellectio præsertim Intelligentiarum est omnino immaterialis;nec obiectiue, quia intelligentia non eget sensibus aut phantasmatibus sicut nos, ad intelligendum; nec opus est ad efficiendum motum circularem cæli vt intelligentia sit eius forma, satis enim est vt sit ei assistés & moueat ipsum sicut natura sua moueri aptum est. Rationes autem omnes contrariz supra positz, hac vna solutione breuiter & facilè diluuntur. Cælum sumptum pro coniun & aggregato ex orbe & Intelligentia, potest dici quodammodo animatum;& est nobilius cunctis rebus sublunaribus,& est mobile à se, vel mouens seipsum; & sic, Intelligentia non est externum, sed internum moués cæli. Plura his de rebus no scribimus, ne si in his docédis longiores & accuratiores simus, quastiones, ab eo quod nunc agitur longè remotas, alieno loco ineptè tractare videamur.

> Soluuntur rationes prima sententia eorum qui negant definitionem natura conuenire calo.

CAP. IX.

V n c respondendum est ad rationes prioris sententiæ. Argumenta Scoti & Auicenæ, facile soluuntur hac vna distinctione. Duplex est motus naturalis localis, vnus rectus alter circularis. Rationes ipsorum vim & robur habent in motu recto, non autem in motu circulari. Sic etiam solui debent duæ poste-

riores rationes Alberti; nam prima ratio eius tantum concludit motum cæli non elle naturalem ratione principij actiui, quod vt diximus, no est propriè natura cæli, & hoc nos sponte cocedimus. Quòd autem in secunda ratione dicit naturam horrere infinitum, & motum cæli esse infinitu, distinguendum est de infinito, nam motus celi est finitus ratione spatij quod tali motu pertransitur, ratione autem durationis est infinitus. Vide Arist. 6. Phys. tex. vltimo. Itaq; primum cælum quotidie semel motum suum coficit, qui tamen infinities repetitur, tum propter globosam cæli formam; non enim cælum mouetur ad locum, sed circa locu, tum ob perennem & indefessam virtutem motiuam Intelligentia. Natura autem refugit infinitum, non quod est infinitum duratione, sed quod est infinitum magnitudine vel multitudine. Prima autem ratio Durandi ita soluitur. Vnius cæli tantum est vnus motus proprius, alij sunt à superioribus cælis : neque verum est quod ait, omnes cælos vnius esse speciei, quia sic essent materiales & corruptibiles. Præterea, in individuis eius seins speciei infime, vnú non est per se prius aut perfectius alio, vt dicitur lib. 3.Metaph.text.11.neque est inter ipsa ordo & dependetia essentialis. quæ tamen omnia cernimus in celis. Neque verò ipsi cæli secundum Arist.disserunt speciei vniuoca, nam sic essent compositi ex genere & differentia, id est ex actu & potentia essentiali quamobrem essent corruptibiles, vt copiose ostendit Auerroes 3. de Cælo Comm. 49. Ad hæc, si cæli eorumque motus sunt vnius speciei, ergo similiter An celi sint etiam motores, id est Intelligentiæ erunt vnius speciei, talem enim Arist. vult esse proportionem, & ordinationem inter Intelligentias mouentes, qualis cernitur esse inter calos qui mouentur, facere auté Intelligentias vnius speciei, manifeste aduersatur iis quæ scribit Aristoteles lib.12. Metaphysicz text.49. Secunda ratio Durandi, concludit quidem de motu recto non autem de circulari; etenim ratio motus circularis in eo consistit; vt fiat circa eundem locum, & vt talis motus non fiat ad acquirendam aliquam perfectionem cælo, sed principaliter quidem vt cælum per talem motum assimiletur Deo, cuius intelligibilem motum mirifice æmulatur cælú motu circulari: secundario auté, vt per talé motú comunicetur rebus sublunaribus esse, & viuere, aliis clarius aliis obscurius vt est in 1.de Calo text. 100. & vt indevniuersa virtus inferioris mundi conseruetur atque gubernetur. Tertia ratio Durandi non habet vim in Philosophia, quia docere in fine mudi planè cessaturum esse motu cæli non attinet id ... ad Philosophú, cú nec lumine natura cognosci, nec rationibus Philosophicis persuaderi possir. Sed nihilominus respoderi potest Durado ad huc modu. Creatura privari suo motu naturali ab alia crea-

à motu, que dabitur celo illı naturalu an violenta.

tura, est illi violentu, à Creatore autem, qui totius auctor nature est. minimè: sicut enim in omni creatura est potétia naturalis ad operationem propriam, ita est potétia quædam, quam quidam magni nominis Theologi obedientialem vocant, secundum quam apra est obedire Deo in omnibus quæ de ipsa facere Deus constituit. Sunt etiam quidam Theologi, qui putant cælum per se non habere incliin fine mun. nationem naturalem potius ad motum, quam ad quietem, sed ad aldi sit suura terutru determinari ratione ordinis qui est in vniuerso: & quia ordo qui nuc est in vniuerso, propter vicissitudinem generationis & corruptionis rerum sublunarium, necessariò exigit vt cælum moueatur, ideo nunc naturaliter mouetur; quoniam verò in fine mundi erit alius ordo vniuersi, sublata mutua sublunarium corporum transmutatione, ideirco tune sie exigente vniuersi ordine, calum naturaliter quiescet. Quare concludunt tam motum quam quietem esse naturalem calo, non secundum propriam eius naturam, sed secundum communem mundi perfectionem, & propter varium vniuersi ordinem. Verùm hæc, si philosophicè perpendantur, facilè intelligentur ess: falsa; nam, vt omittamus cætera, quid magis à ratione & Philosophiæ decreris alienum esse potest, quam quod habet determinatam natură, id non habere etiam certam, ac determinatam propensionem ad suam perfectionem?quam necesse est, (vr manifestum est ex iis quæ suprà diximus) vel in motu esse, vel in quiete. Sed ad tationes secundæ opinionis dissoluendas, veniamus.

## Solumtur rationes secunda opinionis. CAP. X.

I CET autem secunda opinio probabilis sit, nec magno negotio defendi queat,tamen quia tertiam opinionem tum rationi, tum Arist. doctrinz magis consentaneam esse ostendimus, rationes eius hic etiam soluenda sunr. Rationum autem, quibus secunda opinio nititur, potentissima est illa de motu & quiete, non enim cælum habet in se principium motus & quietis, sicut natura definitur habere. Hanc dubitationem interpretes Aristotelis variè conantur explicare. Etenim Philoponus in a. Phys. super text. In illa pars 3. & Alexander Aphrodiseus 2. libro Naturalium quest.in capit. 18. aiunt in calo non esse propriè quierem, que est privatio motus, sed maiura, (sse tantum Metaphorice, quatenus cælu ita conquiescit in illo perenni motu suo, tanquá in sua perfectione, nó secus ac corpora sublunaria mi) positice. quiescut in suis locis naturalib, vel quatenus totu celu nunque mubecommere. tat locu aut litum & vno limiliq; motu semper cietur, que costantis

definitionis **ទូលមែល**ទៃពី ៣ 🖚

Digitized by Google

& vniformitas eius, potest appellari quies. Neque vero Simplicius ab his discrepat, scribens cælum quiescere ratione centri, polorum & axis, quæ in motu cæli semper manent eadem & immutabilia; hoc etiam videtur innuere Aristot. 8. Phys. text. 76. ita scribens. Mouetur or quiescit quodam modo sphara, eundem enim occupat locum. Verum cum Aristot. hic loquatur de quiete propriè ac Physicè sumpta, quæ nimirum est vacatio & prinatio motus Physici, ea vero quam isti tribuunt cælo sit Metaphorica & Metaphysica, idcirco corum interpretatio probanda non est, tanquam parum congruens verbis Arist. Porphyrius autem (referete Simplicio) Auerroes item & D. Thomas volunt illa verba legi debere disiuncte, ve illa coniunctio, &, sit pofita pro, vel, vt sententia illorum verborum sit hæc, naturá esse principium motus vel quietis vel vtriusque. Sed paulò durior est hæc expositio, incredibile enim videtur Aristot.in tam graui definitione, abusum fuisse huiusmodi vocibus. Nos autem censemus illa verba legenda esse coniuncte, & habere hunc intellectum, non vt omnis natura sit principium motus & quietis, sed vt omnis motus & quies naturalis, sit à natura; que cunque enim vel mouentur naturaliter vel quiescunt, id habent propter naturam ipsis insitam. Hoc modo loquendi etiam vtitur Arist. 2. de Anima text. 24. dicens, Anima est, qua viuimus, sentimus, mouemur & intelligimus; non quòd omnis anima faciat has omnes operationes, sed quòd omnes huiusmodi operationes; vbicunque reperiuntur, procedunt ab anima. Itaq; nomen naturæ, in definitione eius ponitur simpliciter & indeterminatè, nomen autem motus & quietis, ponitur vniuersaliter & distributiue; & quemadmodum cum dicitur anima esse principium viuendi, sentiendi, mouendi & intelligendi, ex eo non rectè inferri potest, ergo omnis anima id in quo est facit viuere, sentire, moueri & intelligere; sic etiam cum definitur natura esse principium motus & quietis, non debet ex eo concludi, ergo omnis natura facit moueri & quiescere id in quo est: sed illud poriùs concludi deber, ergo omnis motus, & quies omnis naturalis, efficitur à natura. Eodem modo posset exponi id quod ait Aristot. 4. Phys. text. 30. scribens, omnem locum naturalem habere sursum & deorsum, hoc est, non quidem omnem locum esse sursum & deorsum, quod fieri non potest: sed, (vt eum locum explanans, inquit Simplicius) naturam loci diuidi per illas differentias sursum & deorsum. Reliquorum autem argumentorum solutio ex iis quæ scribit Auerroes 2. Metaphys. comm. vlt.petenda est, etenim eo in loco astirmat naturam æquiuocè, id est, analogice dici in corporibus cælestibus & in sublunaribus, atq; illis quidem secundu se, & secundum perfectionem; his autem secudum

Digitized by Google

D iij

famolitatem, id est secundum nos, & secundum vulgarem existimationem hominum', & prima eius nominis impolitionem vlitaramque appellationem hoc nomen naturæ principaliùs conuenire.vulgus enim eam tantum appellat naturam, cuius generatio, corruptio cæteríq; motus ante oculos omniú sunt: quo fit vt Arist. etiá definitionem, diuisionem & proprietates naturæ præcipuè accommodet ad naturam corruptibilem, vtpote quæ nobis magis cognita & perspecta sit. Itaque ea verba quæ ex 9. textu libri 8. Metaphys. citata funt, ad hunc modum interpretari conuenit. Naturam solam profestò quis ponet, que in corruptibilibus eft, substantiam. Id est, si quis manifestam & vulgatam notionem & rationem naturæ spectet, solam existimabit naturam, eam quæ est mortalis. Quod autem Arist.non putet, cælum excludi nomine & definitione naturæ, ibidem præcipuè declarauit appellas cælum in eodem lib.8. Metaph.tex.12. substantiam naturalem. Themistius autem, fllis verbis quæ commemorata sunt, non excipit aut remouet celu à definitione naturæ, sed ipsum eximit ex numero earum rerú naturalium quæ habét in se principiú motus, & quietis. Nec Themistiu latuit tria genera rerum naturaliu poni ab Arist.lib.8.Phys.vnú earum, quæ semper mouétur, quale est cælú; alterú earum, quæ semper quiescunt, cuiusmodi est terra si non secundum omnes partes, at certe secundum totam elementi molem; tertium earu, quæ partim mouentur partim quiescunt, in quo numero funt plantæ, & animalia.

An definitio natura conveniat anima, prasertim autem anima rationali.

CAP. VANDO quidem constitutú est definitionem naturz, etiam

cælo conuenire, sequitur nunc, vt disquiramus an ea definitio conveniat animæ. Simplicius quidem in 2. Phy. super tex. 1.& 1.& item Albertus in eodé libro tracta.1.cap.2.negant hanc definitionem conuenire animæ eámque tantum naturam hic definiri Quaftio fe. putat, quæ est in corporibus simplicibus & inanimatis; si autem aniounda, an de mantes dicuntur habere naturam vel esse res naturales, ita dici aiunt finitio natu propterea quòd in se habét corpora simplicia: omne enim corpus, aut est elementum aut constans ex elementis, quæ sunt proprières naturales. Atque hanc sententia Simplicius ita confirmat; esse naturale conuenit omnibus rebus naturalibus quà tales sunt, ergo conuenit illis propter aliquod principiu, & propter aliqua substantiam communem omnibus: sed hæc substátia non est anima, quippe quæ non est nisi in viuentibus, neq; aliud quicqua esse potest quam substantia corporum simplicium, hæc enim sola reperitur in omnibus reb' naturalibus: quare natura, quæ hic definitur, est tátum substátia

avima.

corporu fimpliciu. Deinde Arist. in 2. de Anima definiens anima esse actu corporis naturalis, aperte distinguit anima à natura, si quidem facit natură subiectu ipsius animæ, & in eodé lib.text.37.ait corpora naturalia esse instrumenta anima. Hoc ipsum etia comprobat testimonio Eudemi, qui idem sensit. Albertus vero idem confirmat his argumentis. Primò. Natura est determinata ad vnum, vel enim mouet sursum vel deorsum: anima auté habet multos & varios motus, secundum omnes differentias positionu, quare non est determinata ad vnum; non igitur est natura. Deinde, natura definitur esse principium motus per se,id est,immediate & sine instrumentis, anima autem non mouet nisi per instruméta corporea veluti per musculos & neruos, ex his putat Albertus necessarió concludi animam non esse naturam, nec eam supradicta naturæ definitione comprehendi.

Sed hec sentéria multis modis falsa esse couincitur. Primò, Arist.in Probatur ac-2. Phys. tex. 1. enumerás res naturales cásq; distingués à non naturalibus,ex quo mox colligit definitioné naturz, commemorat plátas & animalia, idémq; facit semper aliis in locis in quibus receser res naturales. Tú, definitio naturæ tota sanè cogruit animæ, etenim anima est principiú morus & quietis, in eo in quo est, primò per se & non secundum accidés. Neque vero obstat, o anima vtatur instrumentis ad mouedum; vt Albertus obiicit, nam eriam forma substatialis elementi vtitur, accidétibus vel motiuis vel actiuis ad efficiédos motus suos: non enim, (vt Arist.ait libro de Sensu, & sensili cap.de odore) ignis calefacit, vr ignis est, sed vr calidus est. Itaque Albertus malè interpretatur illud verbú, primò, & fine caussa negat ipsum conuenire animæ. Postea, Arist. 1. de Partibus animal.cap. 1. ob ea causam Physico ait esse agendú de anima sensitiua & vegetatiua, quòd ipsæ sint naturæ, & principia motuum naturalium. Preterea, motus anime est morus naturalis, ergo anima est natura: consequentia nota est ex eo, quia motus est propris effectus per qué definitur natura; Antecedés auté ita probatur, primò Arist.in 2, Phys.tex.1. ponit inter motus naturales accretione, & decretione, qui sunt motus animæ. Secundo. Quia 3. Phys. tex. 6. traditur motus definitio que couenit animæ motibus. Tertiò. Quia diuisio motus naturalis tradita. J. Phy. tex. 9. cotinet motus aiæ. Quartò. Quia principia, que tradutur primis duobuslibris Phys.comunia sunt aut oibus rebus naturalibus, aut certè cunciis rebus corruptibilibus, non ergo ab his debet remoueri anima. Quintò. Quoniam Arist.in 2.lib. Phys. text. 80.vt demostret natură agere ob aliqué finé, sumit argumentu ab animalibus & plantis, qua re declarat nomen & ratione naturæ, de qua Physicus agit, etiá ad animă pertinere. Atque in illius quidem loci explanatione, non

NATVRA sibi constat Simplicius; is enim in suis Commentariis illum locum explanans, ita scribit, In his autem velim animaduerti, animalia O plantas ve que sint naturalia sumi ab Aristot, etiam si sint animata, er ab anima regantur. Et paulò post, hæc subiungit, Num autem Aristot. vocat naturam etiam quicquid anima versatur in corporeiquamobrem etiam opus de Anima. ve quod multa tractet de huinsmodi anima, esse contemplationis naturalis exifimant. Hæc Simplicius. Ad extremu, Aristot. & Phylitext. 27. apertissimè scribit, quod à se ipso mouetur, vt est vnumquodque anima-Solutio ratio- lium, moueri à natura. Primæ autem rationi Simplicij respondendum est, res naturales esse naturales, non propter vnam aliquam substantiam communem omnibus, sed propter rationem quandam communem, quæ in omnibus inest; hæc autem ratio, est habere in se principium motus & quietis, quæ quidem reperitur in cælo, in viuentibus & in non viuentibus. Secunda ratio facile soluitur, si animaduertamus Aristotelem in libris de Anima, pressius sumere nomen naturæ quam in lib.2. Physicorum, vel etiam Peripatetici, cum distinguunt tria principia rerum, naturam, animam, & intellectum. Naturam enim vt opponitur animæ, definitur esse agens sine cognitione, & vno ac simplici modo operas; vt autem compræhendit animam, est principium motus & quietis in eo in quo est. Hic nomen naturæ sumitur ampliori quadam significatione, nempe quatenus est principium motus & quietis: Similiter etiam responden-

εÿ.

progressium es naturalis an violentus.

dum est ad rationes Alberti, procedunt enim de natura secundum angustiorem eius significationem & vt distinguitur ab anima. De Eudemo autem non est multum laborandum quid senserit.anima igitur & dicitur natura & anima; natura, prout est principiú motus in eo in quo est, anima verò, prout facit id in quo est moueri à se, nec vno tantum & simplici motu, sed multis & variis motibus. At verò restat etiam nunc quidam scrupulus; etenim motus animæ, vel proanimalia su grediendi, vel saltandi, non videtur esse naturalis corpori animalis. cum enim corpus animalis sit graue, solus is motus ei naturalis erit, quo deorsum fertur, cæteri autem omnes erunt violenti. Respodeo, buiusmodi motus animalium esse quidem violentos corpori animalisvt est corpus mixtum, in quo præcellit & dominatur elementum terræ, esse verò naturales el, prout est instrumentum animæ in id fabricatum à natura, vt inseruiat ei atque obediat; esse autem huiulmodi motus naturales corpori animalis, ex eo perspicuúest, quòd natura dedit corpori animalis instruméta idonea ad eos motus perficiendos, vt funt nerui, musculi, pedes, & manus. Verum adhuc de anima vniuerse disputatum est: deinceps de anima rationali propriè disseramus.

### An anima rationalis sit natura.

CAP. XII.

E anima rationali dubitari soler, an ea sit natura nec ne pro- Questio terpriè sumpto naturæ vocabulo vt hic definitur. Ac Simplicius tia an anima quidem in 2. Phys. super text. 3. negat animam rationale esse rationale st naturam, nec eam vult hac definitione naturæ contineri ; cui rei fidé facit his argumentis. Primò, quia infra Arist. dividit naturam in sub- Opinio Simiectum & in id quod est in subjecto; sed anima rationalis nec est sub- plicij. iectum, id enim est materia, nec est in subjecto, forma enim quæ est in subjecto, est materialis, & inseparabilis, Intellectum autem humanum esse immaterialem & separabilem docet Arist. in 3. de Anima. ergo anima rationalis non est natura. Deinde, Arist, in 2. Phy. tex. 12. ait naturam quæ est forma, non posse separari à materia secundum existentiam, sed tantummodo secundum rationem, quod non conuenit in animam rationalem, quæ secudum existentiam est à corpore separabilis. Ad hæc, forma naturalis educitur de potentia materie per generationem, & est terminus generationis, anima verò rationalis mınime;nam Arist.2.libro de Generat.animal. cap.3.ait menté esse diuinam & extrinsecus aduenire. Postremò, Arist.nullum reliquit locum dubitandi hac de re, is enim in 1.de partib.animal.cap.1. negat considerationem animæ intellectiuæ esse Physicam, tum propter alias caussas, tum propter eam maxime quia non est natura quæ sit principium motus naturalis. Atque hæc fuit Simplicij opinio pau cis verbis ab eo indicata, sed à nobis, vt quantum in ea esset probabilitatis intelligeretur, latiùs expolita.

Nobis autem Simplicij opinio, nec plane probatur, nec sane ompino improbatur. Existimamus enim animam rationalem partim esse, & appellari posse naturam, partim vero minime. Sed, vt quod docere volumus melius intelligatur, sententiam nostram duabus Explicatio propositionibus breuiter exponemus. Vna propositio est, Animam questionis, rationalem aliquo modo posse dici naturam. Hæc propositio ita probatur. Primo, Anima rationalis re vera est pars essentialis hominis,& forma dans esse homini:sed homo, ea ratione vt est homo, est res naturalis, ergo anima rationalis erit eius natura. Prætereà, quamuis Intellectus vt intellectus est non efficiat in homine motum aliquem Physicum, regit tamen at que moderatur motus Physicos, corumquevsum & exercitium determinat: exempli caussa, licet motus loquendi, ingrediendi vel saltandi, efficiatur à virtute naturali motipa quæ est in membris hominis: attamen quantus is motus esse de-

beat, quo item modo fieri, aut cur & ad quem finem teferri, præscribitur, definitur, & imperatur à ratione. Huiusmodi enim operationes, subsunt consilio & arbitrio hominis; ex quo fit, vt sint digne laude vel vituperatione, pæna etiam vel præmio. Posteà, coniunctio animæ rationalis cum corpore, efficitur & conservatur permotum Physicum, ad proprias etiam actiones intellectus obeundas opus est phantasmate, nunquam enim mens du est in corpore, auctore Arist. 3.de Anima tex.30.& 39.intelligit sine phantasmate: phantasma autem est quidpiam materiale coniunctum motui Physico: ob has igitur caussas anima rationalis potest appellari natura. Altera propositio est. Animam rationalem secudum aliam quandam considerationem, non esse naturam de qua Physicus agir; quam propositionem yeram esse, clarissimè perspicitur ex his paucis quæ sequuntur. Primò quia anima rationalis non producitur per motum Physicum sed per creationem ex nihilo: tùm, quia non efficitur ab agente naturali, sed immediate à Deo. Amplius, quia inter eam & corpus ipsius, non est proportio Physica qualis esse debet inter formam & materiam naturalem; siquidem anima rationalis per se est immortalis, corpus autem eius suaptè natura est mortale. Deinde, quia propria operatio cius quæ est intellectio, per se (& quemadmodum Philosophi loquitur) secundum substantiam suam, non est motus naturalis. Ad hzc vltimus finis animæ rationalis quo adepto ipsa perfecta est, & naturalis appetitus eius planè conquiescit, est supernaturalis, media item ad eum finem consequendum necessaria, sunt supernaturalia. Quid plura? Physici est agere de natura, multa autem sunt in anima rationali quæ longè transcendunt facultatem & considerationem Physici; sed hac de relatissimè disputatum suit in 1. libro huius operis. Ex his igitur clarum est, animam rationalem partim appellari posse naturam, partim verò minimè. Ex quo item in promptu est solutio eorum argumentorum quibus supra ex Simplicij sentétia, probauimus animam rationalem non esse naturam. Illis enim argumentis non conficitur animam rationalem nullo modo esse naturam, sed tatum fecundum aliqua, quæ conueniunt ipsi ea ratione vt est expers materiæ atque immortalis; quod nos libenter concedimus. Aristoteles ctiam verè ait eam non esse omnino naturam, nempe talem quales sunt naturæ corporeæ ac mortales: nec eam considerari à Physico, nimirum omni ex parte, & secundum omnia quæ insunt in anima rationali; quod & verum est, & opinioni nostræ consentaneum.

In quibus rebus naturalibus, & respectu quorum motuum, Natura fit principium actiuum er passiuum. CAP. XIII.

🗪 🖎 V O N I A M in definitione naturæ politum est, naturam esse principium motus, declarandum est, quorum motuum natura sit principium actiuum, & quorum passiuum . Certum est, in omni re naturali,& respectu cuiusuis motus naturalis,esse natura, quæ sit principium passiuum; tum quia in omni eo quod mouetur. inest materia quæ est principium passiuum; tum etiam quia quicquid naturaliter mouetur, suaptè natura aptum est ita moueri, quare necesse est in so esse potentiam passiuam ad huiusmodi motum: Sed obscurum est, & in quibus rebus naturalibus, & quorum motuum naturalium lit natura principium actiuum. Sunt autem multa genera motuum, est enim motus generationis, corruptionis, alterationis, accretionis & motus localis; quæ item naturaliter mouentur, alia sunt corpora simplicia, alia mixta sed inanimata, & alia quæ vitam, atque sensum habent. In singulis & mobilium & motuum generibus, videndum est an natura sit principium actiuum nec ne. Ac primum de generatione & corruptione dicamus.

Nulla res habet in se principiú actiuum suæ generationis. Etenim Quarta queaut hoc principium esset materia, aut forma; non materia, quippessio, an in aliquæ nullius est actiuitatis; non forma, tum quia ipsa est quæ genera-quo natura tur, quare non potest esse generans; tum etiam quia generans est an-generationis te generationem, forma verò non nisi post generationem existit, cu assimum. primum enim adest forma, generatio cessat. Dicuntur autem quædam habere in se principium suæ generationis sicut viuentia, quatenus vis generans hæret ipsis coniuncta; quemadmodum virtus seminis est coniuncta cum fætu donec absoluatur eius generatio. Atque ob hanc caussam videtur natiuitas seu viuentiu generatio, distingui à generatione eoru quæ vita carent, vt innuit Arist. s. Metaph. tex. s.

Sed affert difficultatem locus Auerrois in 7. Metaphy.com. 29. vbi Dubitatio en scribit, sicut in motu locali quædam mouentur à seipsis, quædam ab alio, sic in generatione quædam generari à seipsis quædam ab alio. Verum hoc facile soluitur si bene ponderentur verba Auerr. nonenim eo in loco Auer.agit de generatione substantiali, sed de generatione accidentiu, quorum ait quædam tantum posse effici extrinsecus ab arte, vt domus, lectus & alia his similia; quædam verò tantum à natura quæ est in subiecto ipsorum, vt risibile; que da autem, & intrinfece à subiecto & extrinfece ab arre, vt fanitas; fanantur enim quidam à Medico, alij verò à seipsis. Ex his palàmest Auerr. loqui

de generatione accidentium, quæ dicuntur à seipsis generari, quatenus non extrinsecus ab arte, sed à caussis, quæ sunt intra eorum subiectum, procreantur.

In quibus reprincipium ruptions , questio quinta.

De Corruptione autem non potest quicquam vniuerse pronunbue natura sit tiari, sed distinctione opus est. Etenim alia sunt corpora simplicia vt elementa, alia mixta vt metalla & viuentia. Nullum autem corpus actium co, fimplex habet in se principium actiu im suz corruptionis; omnis enim res expetit esse, & quoad eius fieri potest, se suaque conseruat ac resistit corrumpenti, ergo nulla res potest seipsam corrumpere. Deinde, quodnam erit in corpore simplici principium corrumpens? materia ne an forma? non materia, quia non est actiua; neque forma, quia forma dat esse, non igitur aufert ipsum esse, præsertim cum esse sit effectus internus & inseparabilis à forma. Præterea aut forma corrumpet seipsam, aut materiam; non seipsam, id enim inuoluit cotradictionem, nam quod corrumpit, existit, quod corrumpitur, non existit; neque materiam, tum quia materia est incorruptibilis, tum quia corrumpens est contrarium ei quod corrumpitur, forma autem non est contraria materiæ.

Omneautem mixtum perfectum, qualecunque fuerit siue animatum siue inanimatum, habet in se principium actiuum suz corruptionis, siquidem omne mixtum in se cohibet quatuor elementa & quatuor qualitates inter se contrarias ac pugnantes, quocirca cum vna earu exuperat plusquam ratio mixti patitur, opprimit reliquas; atque hoc modo dissoluitur certa quædam proportio qualitatum in qua tantummodo conservari potest natura mixti. Mixta vero eterogenea vt funt animalia, præter hunc modum corruptionis communem omnium mixtorum, habent alium sibi peculiarem, quatenus vna eorum pars potest alias corrumpere & ita toti mixto interitum afferre: cum enim partes animalium sint dissimiles, ac quædam etiam inter se contraria, siquidem cor est calidum, cerebrum frigidum, os siccum, caro humida; quatuor etiä humores sanguis, pituita & vtraq; bilis habent qualitates & temperamenta inuicem contraria; ideò læpe contingit, vt vna pars læfa,& male affecta, cæteris perniciem & exitium afferat, vnde totius animalis interitus existat. In mixtis auté homogeneis, non est hic modus corruptionis; cum enim omnes corum partes sint vniformes eiusdémque naturæ, non potest vna corrumpere aliam, debet enim corrumpens esse diuersum, atque contrarium ei quod corrumpitur. Quanquam si subtiliter loqui, & ad tenuè rationem elimare voluerimus, comperiemus nullum mixtum habere in se naturam, quæ sit principium eius corruptiuum: Natura enim principaliter est forma substantialis, que nulli corpori, cuius

est propria forma & naturalis, interitum afferre potest; cum potius ipla faciar illud existere. Id igitur accidit mixtis, propter accidentia inuicem contraria quæ in ipsis insunt, quæ, ea proportione & temperatione quam in mixtis naturaliter habent, extrinsecus ab aliquo agente disfoluta & sublata, pugnant inter se sibique inuicem exitiú moliuntur. Ex quo euenit, vt mixta quoque, in quibus illa sunt accidentia, necesse sit interire. Atque ita de generatione & corruptione breuiter dictum est; sequitur vt de alteratione & accretione dica-

#### In quibus rebus natura sit principium actiuum alterationis. CAP. XIIIL.

VPLEX est alteratio Physica, vna corruptiua, que tandem Sexta que affert interirum rei que alteratur que la consta que affert interitum rei quæ alteratur, vt calefactio aquæ; altera sio, Inquibu quæ dicitur perfectiua, per quam res, tantum abest vt corrupatur, ve magis perficiatur, propulsans quæ sibi contraria & noxia principium funt, & augens atque corroborans vires suas; sic aqua feruens remo- allimin alta ab igne, paulatim calorem pellit & recuperat pristinam frigidita- terationis. tem, sic etiam quædam corpora ob antiperistasim evadunt vel frigidiora vel calidiora quam fuerant antea. De alteratione igitur corruptiua, quod attinet ad principium actiuum eius, idem iudicium est, quod supra esse diximus de corruptione quæ accidit tam mixtis quá fimplicibus; propterea quòd illiusmodi alteratio, est via certissima ad corruptionem: de altero autem genere alterationis, quam vocant perfectiuam, magna dubitatio est inter Philosophos, à quo aqua ca-Lefacta & ab igne remota, actiuè reducatur ad pristinam frigiditaté. Quidam enim aiunt aquam reduci ad frigiditatem à generante, qué. Quomodo admodum Arist. ait grauia & leuia moueri à generante. Alij à qualisate quadam virtuali, quæ in aqua occultè id operetur: Alij à circun- ta abiene re-Lante, ve ab aëre vel ab alio corpore quod ambit aquam. Alij pro-deat ad suam pter exhalationem vaporum qui permisti cum aqua reddebant eam frigiditatem. calidam, his autem ex aqua excedentibus redit aqua ad suam frigidi-varia opinio zatem. Alij putant in calefactione aquæ, frigus seipsum collegisse & abdidisse in partes interiores aquæ, exteriores autem partes occupatas effe à calore: cum autem aqua remouetur ab igne, frigus quod larebat in partibus interioribus, expellere calprem ab exterioribus par tibus,& in his gignere frigus sibi simile, arque ita totam aquam frizidam evadere sicut ante erat. Si quis autem obijciat, cum calor fermentis aquæ, iudicio sensus sit longe maior quam frigus aquæ, sieri no posse ve calor ab hoc frigore vincatur & expellatur: Respondét;

Semper in aqua dum est aqua, inesse plus frigoris quam caloris, alioquin non posser conservari forma substantialis aquæ; iudicari tamé in aqua feruenti esse plus caloris quam frigoris, tum quia calor est qualitas magis actiua, vehemétius mouens & afficiens sensum quàm frigus, tum quia calor insidens in partibus exterioribus aquæ frigore introrfum compulso, magis occurrit sensui; quin etiam licet minus esser frigus in aqua feruenti quam calor, tamen esset illo potentius, propterea quod frigus est natiuu aquæ, proprio & naturali subiecto inharens,& cum forma lubstantiali aqua coniunctum, cui est admodum affine: at calor est desertus à suo agente idest ab igne, nec hæret in suo naturali subiecto, & est simul cum forma substantiali aquæ,à qua suaptè natura plurimum dissidet. Tot igitur & tales sunt opiniones Philosophorum circa hanc opinionem; quas subriliter discutere ac diiudicare & quid pro vero certoque habendum sit, costituere, non est huius lòcità nobis autem in libris de Elemétis, quos confecto & absoluto hoc opere edere(Deo iuuante)cogitamus, hæc quæstio diligentissime tractabitur atque profligabitur, fortasse auté ad eiulmodi effectum, hoc est ve aqua redeat ad priorem frigiditaté, vel omnes supradicta caussa, vel complures, vel aliquando vna aliquando aliz concurrunt.

De Accretione autem quod sit principium actiuum eius, paucis explicari potest: nam cum ea, quæ proprie dicitur accretio, in solis viuentibus reperiatur, manifestum est principem eius caussam esticientem esse animam, calorem autem naturalem esse quasi administrum & instrumentum animæ, sicut Aristoteles scribit 2. de Anima à tex.38.vsque ad 41.Diximus autem(propriè)quoniam est quædam accretio quæ fit per solam additionem & aggregationem vnius corporis ad aliud corpus, quæ reperitur etiam in rebus non viuentibus, cuius principium efficiens non est intra sed extra.

Sed quia supra dictum est de corruptione & alteratione tam simin inanimi plicium, quam mixtorum corporum, merito dubitari potest, an mixsit alia ratio, tum inanimatum habeat alium gradum naturz quam elemeta; nam El (ve vocat) cum natura sit principium motus, videntur motus quibus mouetur re quam est mixtum inanimatum, effici ab elementis quæ in co insunt; motus in elementis, enim localis mixti vel sursum vel deorsum, fit ab elemento prædominante, vt dicitur primo de Calo text.7. motus autem alterationis. efficitur à primis qualitatibus elementoru, ab his enim tantum prouenit ea quæ propriè est & dicitur alteratio; quare non videtur esse alia ratio naturæ in mixto inanimato quam in elementis. Verum no ita res habet, nam cum mixtum habeat diuersam formam & naturam ab elementis, cum habeat facultates qualdam & actiones præ-

stantiores & admirabiliores quam elementa, qualis est in Magnete, vis attrahendi ferrum, cum denique habeat in se principium efficiés fuz alterationis & interitus quemadmodum supra ostensum est, negari non potest, quin in mixto inanimato sit alia ratio & superior quidam gradus naturæ quàm in elementis. Ergo si amplè vramur nomine & significatione naturæ, fatendum est in mixtis esse naturá quandam diuersam ab elementis: Sin autem nomen & vim naturæ presse sumamus, ea nimirum ratione, vt definitur esse caussa cur naturaliter moueatur id in quo ipsa inest, probabilissimum est, in mixtis inanimis non esse aliam naturæ rationem vel gradum, quam reperitur in Elementis. Restat vt dicamus de motu locali.

> An natura in Elementis sit principium astiuum motus localis: quo ipsa naturaliter mouentur.

### CAP.

VPLEX est motus localis, vnus simplex per se primò conue- Questio esta. niens elementis, eorumque caussa, etiam mixtis; alter mixtus, na an nature qualis est animalium; primum de simplici, tum de mixto di- sit principium camus. Magna quæstio est, nec satis adhuc explicata, quæ sit caussa actimum moefficiens motus simplicis in elementis; exempli caussa, cum terra mometur deorsum, quid sit quod eum motum præcipuè efficiat? Quida existimant motum naturalem elementi effici à generante, ita vt ge- Opinio Thenerans sit princeps caussa eius motus, forma autem substantialis & mistarum, grauitas, sint tanquam eius instrumenta; nec referre, an generans adfit cum fit talis motus nec ne, sed satis esse vt vim mouendi à principio tribuerit; quemadmodum sagittæ motus caussa esticiens est is qui iaculatus fuit, licet posteà recesserit vel interierit; & in generatione hominis, princeps caussa generans est pater, vis autem seminis est quasi instrumentum illius. Hanc opinionem duo faciunt admodum probabilem, vnum est, quod Arist. vbicung; loquitur de moru corporum simplicium, loquitur autem sæpissimè, vt in 8. Phy. tex. 17. 29.32.& in 4.de Calo 25.& 1.de Anima 19.& 5.Phy.18.& 2.de Calo 9.& in lib.de motu animalium cap.3. semper non solum innuit, sed etiam apertè docet & argumentatur eiulmodi corpora non moueri à se, sed à generante vel à remouente prohibens. Alterum est, quod cu in co omni corpore quod mouetur à seipso, necesse sit inesse duas partes, vnam quæ sit tanquam mouens, altera quæ sit tanquam mora, quas in corpore simplici reperire non possumus, nam ve ipsa forma corporis simplicis dicatur esse mouens, quid erit in eo tanquam,

motum ? an eadem forma? at idem mouere & moueri respectu eiusdem motus, nili per accidens, est impossibile, an materia? at quod mo uetur debet esse ens in actu; & materia prima per se non habet maiorem propensionem & habilitatem ad motum qui fit sursum, quam ad motum qui fit deorsum; Cum igitur ita sit, vt in corpore simplici non possit distingui mouens à moto, necessariò concluditur eiusmodi corpus non posse moueri à seipso. Vide D. Thomam 1. par. quæst. 18. art. 1. in respon. ad 2. & in commentarijs eius super ea loca Aristorelis que proxime supra citauimus.

Opinio Aver Seotistarumi, que est probabilior.

Econtrariò, alij opinantur corpus simplex non à generante sed à roistarum & seipso moueri; quod sanè tam multis & firmis rationibus confirmant, vt id cuiuis facile persuadere posse videantur. Etenim quærut, quomodo motus lapidis deorsum, efficiatur à generante? tripliciter enim potest generans ad eum concurrere, vel impellendo lapidem, aut ei occultam quandam vim, qua moueatur deorsum, impertiédo; fed hoc non est verisimile, rum quia sæpe contingit, vt cum lapis mo uetur; generans eius non adsit, quin etia multò ante interierit; oportet autem cum fit actu motus, adesse actu mouens & mobile, quiz motus definitur ab Arist.3. Phy. tex. 23. actus mouentis in mobili; tu eriam quia morus pulsionis quo vnum corpus mouetur ab alio, numeratur ab Arist.7. Phy.tex.10. inter motus violentos. Illa verò occulta vis, quam generans imprimit lapidi, quænam aut qualis sit, ne fingendo quidem dici porest; non enimest alia qualitas vel virtus quæ moueat deorsum, quam gravitas, & quicquid aliud dicitur, quale quale fuerit id, perspicuè cognoscitur superuacaneum, atque fictitium esse. Vel dicent generans concurrere ad motum lapidis, quatenus lapis eam vim motiuam, quæ in eo inhæret, & propter quam fertur deorsum, accepit à generante, quam ob caussam talis motus merito assignatur generanti. Verum hoc nihil est, nam sic etiam dici posset calesactio, qua ignis calesacit aquam, non essici ab igne, sed ab eo quod generauit ignem; quando quidem vim calefaciendi, ignis accepit à suo generante: Præterea, si quia lapis vim motiuam deotsum habet à generante, ideo motus eius deorsum, actiue fit à generante, ergo pari ratione, cum potentia passina & habilitas que est in lapide, vt moueatur deorfum, sit etiam lapidi tributa à generáte, sue ea sir grauitas, siue aliud quiduis, non folum lapis non dicetur mone ri à se active, sed nec etiam passive, quod est contra Arist.in 8. Phy. 32 & est contra rationem, quia si in lapide nec est principium actinum, nec passium eius motus qui sit deorsium, non esset is motus naturalis lapidi. Vel denique possent dicere, propterea talem motu lapidis effici à generante, quia generans producens formam lapidis, simul etiam etiam per modum(vt aiunt) sequelæ producit eius motum, secudum illud quod dici solet; dans formam dat omnia consequentia formă; at qui hoc longe abest à vero, nam ea dicuntur à generante produci per modum sequelæ, quæ per eandem actionem qua res generatur producuntur; sicut homo & risibile, nam quia eadem actione producitur homo per se primo, & eadem producitur risibile sed secundarid, ideo dicitur risibile generari per modum sequelæ ab eodem generante à quo generatur homo. At generatio lapidis fit in instanti per primum sui esse, motus auté eius secundu locum incipit in tempore per vltimum sui non esse, quare co instanti quo fit generatio, non est motus, & cum fit motus, tunc non est generatio lapidis; quare non verè dicitur motus lapidis effici à generante; atque hoc quod nunc diximus, manifestius apparet cum lapis non statim ac generasus est, mouetur deorsum, nempe cum ob aliquod impedimentum in loco superiori retinetur; si enim postea sublato impedimento, deorfum moueatur, quis dicet hunc motum tunc fieri à generante? Perspicuum igirur est, nullum modum fingi posse secundum quem dicatur generans concurrere ad motum lapidis. Præterea, si Deus creet lapidem, is proculdubio mouebitur deorfum, nó aliter atque quiuis alius lapis naturaliter productus; quæredum est, à quo efficiatur moeus illius lapidis; nam si non fit intrinsecè ab ipsomet lapide, cum no habuerit generans naturale, necessariò, secundum istos, dicendum est eum morum fieri à Deo creante, quod qui non ducit absurdum, nescio quid ei absurdum videri possir. Caussa enim esticiens motum naturalem lapidis, certa, definita, & vnius modi est, siue lapis creetur ex nihilo, siue ab agente Physico generetur. Hanc sententiam defendit Scorus 2. sent. distinct. 2. quæst. 10. sed eam subobscurè declarat, & leuiter confirmat.

> Secunda sententia quod nimirum elementa moueantur à se, tanquam probabilior consirmatur. CAP. XVI.

Wod autem Arist. existimauerit elementa moueri à seipsis, Aristades multis in locis perspicuè declarat. Etenim 2. Phys. text. 84. ait sensi elementa naturalia esse quæcunque ab aliquo in se ipsis principio con- ta monerià tinuè mota perueniunt ad aliquem sinem; in 4. Phys. text. 86. innuit serpsis. graue, & leue esse factiua lationis; in 7. Phys. text. 10. inquit, omnia quæ mouentur extrinsecùs ab alio, moueri violenter; in 4. de Celo tex. 24 ponit hanc disserniam inter graue, & leue, & inter sanabile, quod hoc extrinsecùs mouetur ad sanitatem, illa verò habent in se ipsis

Digitized by Google

principium suorum motuum. Ad hæc, Eudemus & Alexander per-Tpicuis verbis demonstrant (quæ verba refert Simplicius in 2. Phy. super tex.1.) in elementis esse principium actiuum naturalium lationu quibus ad sua loca mouentur: nam aiunt in elementis nullius motus naturalis esse principium, nisi eius motus qui sit secudum lationem; loquuntur autem de principio actiuo, nam principium passiuum est in illis, non solum respectu motus localis, sed etiam alterationis, generationis & corruptionis. Arist.autem his in locis, quibus ait corpora simplicia non moueri à se sed à generante, nihil aliud significare voluit, quàm eiulmodi corpora no moueri à leiplis eo modo quo mouentur animalia; quæ vndecunque, quocunque, & quandocunque volunt, possunt seipsa mouere, ac simpliciter etiam quiescere; ta neget Ari. corpus autem simplex non potest moueri, nisi ex certo loco ad certú stoteles inter- locum, idest ex non naturali ad naturalem; & cum cœpit moueri, no dum mouerid potest sistere motum suum & interquiescere, donec perueniat ad suum locum naturalem, vt non sine caussa Arist in 5. Phy. 18. scriptú reliquerit, corpora simplicia no tam mouere se ipsa quàm ferri; quare corpus simplex comparatione animalium potest merito dici non moueri à seipso. Præterea, sicut sentire dicitur esse quoddam pati, no quòd anima non efficiat actionem sentiendi, sed quia necesse est

feipsus.

moneri à se-Auerrois.

prius quam anima actionem sentiendi perficiat, cam pati aliquid extrinsecus ab obiecto, accipiendo ab eo vel speciem sensibilem vel aliud quidpiam; quoniam igitur sensationem præcurrit passio quædam animæ, sentire dicitur esse quoddam pati. Sic etiam quamuis corpus simplex moueatur à seipso, tamen quia motum eius necessariò præcedit aliquid immutans ipsum corpus simplex, siue fuerit generans siue remouens prohibens, ideo tale corpus dicitur mouerià generante vel à remouente prohibens. Quamuis autem corpus simipsis ratione a je- plex à se vt diximus moueatur, tamen non mouetur per se, sed ex acmedy, opinio cidenti; nempe ratione medij; quemadmodum enim remex mouen do triremem, seipsum mouet, sic etiam corpus simplex pellendo medium, perducit seipsum vsque ad locum suum naturalem. Atque hzc est opinio Auerrois, quam is in 3. li. de Cælo com. 28. & in 4. de Cælo com. 22. disertissimis verbis exposuit. Quam sententiam etiam Aristoteli placuisse, ipsemet Aristoteles ostendit 3. de Cælo tex. 28. scribens naturam ad efficiendum motum localem corporum simpliciú siue naturalem siue violentum, vti medio aëre tanquam instrumeto, atque eo sublato neutrum motum efficiaut constare posse; & in 4. Phy.tex.72.affirmat fine medio, vel quod idem est, in vacuo, nullum motum corporum simplicium esse posse, totamque caussam successionis que est in eo motu, assignat medio. Quamobrem corum ratio,

qui putant corpus simplex non moueri à seipso propterea quòd in eo non sunt duæ partes, quarum vna sit mouens altera mota, facilè diluitur. Id enim verè dicitur in eo, quod perfecte, & per se mouetur à feipfo, cuiulmodi est animal, non autem in eo quod ex accidenti & propter aliud mouetur à se, qualis est motus corporum simplicium, quoniam enim lapis trudit aërem aërque trusus pulsusque cedit lapidi, ideo lapis seiplum promouet deorsum. Quanqua si rem ipsam accuratius expendamus, non minus quam nos, hæc ratio yrget ac premit eos qui censent corpus simplex moueri à generante; nam cu talis motus actu non efficiatur proxime à generate, quippe cum plerúmque ipsum non adsit, necesse est eum fieri ab aliquo principio, quod sit in corpore simplici, quare etiam ipsi coguntur demonstrare in corpore simplici aliquid, quod sit proximè eliciens & efficiens illum motum, & alterum, quod eum motum recipiat. Hæc de principio actiuo motus localis qui est in elemétis, à Philosophis in vtraq; partem disputantur. Ego licet posteriorem sententiam probabiliorem esse iudicem, in eo tamen quod ait, medium esse necessarium quasi instrumentum ad efficiendos motus naturales elementorum, multas, magnásque difficultates existere non ignoro, quas in libris de Elementis tractaturi sumus.

Motus autem localis animalium proculdubio actiuè fit ab ipsa anima, tanquam ab agente principali; intercedunt tamen multa instrumenta, vt nerui, musculi, spiritus, & pro varietate motuum, vel pedes vel branchiæ vel alæ. Quadruplex enim cernitur huiusmodi motus in animalibus, vnus ingrediendi vt in homine, alius rependi vel serpendi ve in vermibus & serpentibus, alius voladi ve in auibus, alius natandi vt in piscibus. Potest autem horum motuum caussa dici etiam aliquid externum nempe ipsum obiectum, cuius appetitione vel fuga, animal impellitur ad motu, sed ea caussa non est efficiens sed potius tanquam finis, neque mouet motu Physico.

An Natura qua hic definitur sit non solum forma, sed etiam materia; O an verique nomen natura conueniat univoce.

YIDAM putant naturam, quæ 2.lib. Phyl definitur, elle solá quefio va-formam, propterea quòd cum dicitur natura elle principium na an matemotus, interpretantur ipsi principium actiuum, quale non riasse natura potest esse nisi forma. Sed hi falluntur, quia Arist. in 2. Phys. text. 4. diuidit naturam in eam, quæ est subiectum, & in eam quæ est in subiccto, hoc est in materiam & formam; & tex.7. coparat materiam E ij

principaliùs tamé dici de forma; in tex. etiam 21. cum duplex, inquit. sit natura, vtriusque consideratio pertinet ad Physicum. Deinde, si materia non est natura, ergo nulla generatio est motus naturalis, ve pote cuius non est principium actiuum in eo quod generatur; alteratio irem & corruptio elementorum non essent mutationes naturales, neque verò cælum esset corpus naturale, neque motus circularis esset ei naturalis si quidem intelligentia, quæ est effectrix illius motus, non est proprie natura cæli. Quid? quòd potentiæ actiuæ refpondet potentia passiua? quare si est aliqua potentia actiua quæ sit natura, similiter etiam erit aliqua alia potentia passiua quæsit natura, qualem constat esse materiam: & in 5. Metaphy.text.5. Arist. exponens significata naturæ tandem concludit naturam dici de materia & forma; eaque fuit sententia omnium Græcorum interpretum, qua Simplicius confirmat etiam testimonio Syriani. Sunt porrò nonnulli, qui in omni re naturali volunt formam esse principium actiuum cuiuslibet motus quo ea res mouetur: & fingunt quasdam inchoationes formarum in materia, quas dicunt esse prinatione, quæ est tertium principium, propter quod generationes & corruptiones corporum simplicium sunt naturales; quam opinionem egregiè confutat D. Thomas in 2. Phy. super tex. secundum cum enim inquit, princi-Praclara D. pium agendi sit actus, illa vero inchoatio forma non sit actus sed tantum aptitudo quadam ad actum, nullo modo potest esse principium actinum motus; er quauis illa inchoatio effet forma completa, non ageret tamen in subiectum suicon aiterando ipsum: quia forma non agit sed compositum, quod non potest seipsum alterare,nifi in eo fint dua partes quarum una fit alterans & alia alterata.Materia igitur quatenus habet naturalem potentiam ad formam & ad motum,est natura, of facit ut motus eius rei in qua est, sit naturalis. Hæc D. Thomas. Verùm hanc quæstionem satis copiosè & accurate tractat Scorus 2.

Thoma sententia.

BAINTA QUÀM materia.

sent.dist.18.quæst.vnica. Deinceps videamus an nomen naturæ vniuocè ac æqualiter dicaeima, an for- tur de materia & forma. Simplicius super tex. 3.2. Phys. negat definima magis sit tionem naturæ esse vniuocam, idque confirmat testimonio Syriani: idem sentit Auer. super eundem text. & Albertus Magnus in 2. Phys. tract.1.cap.3. & sanè meritò, nam non potest ea definitio esse vniuoca cuius & definitum & partes definitionis dicuntur analogice, id quod accidit huic definitioni; natura enim quæ definitur, dicitur analogice de materia & forma, vt ait Auer. 2. Phy. com. 1. atg; id consirmarı potest testimonio Arist.qui in 2. libr. Phys. text. 81. & 91. formam inquit, elle finem materia, & materiam elle propter formam, quod latius edocet 1.de Partib. animalium, capite 1.in libro autem s.Mes.Metaphy.tex.5.scribit naturam primò & propriè dictam, esse formam, materiam verò dici naturam quatenus est susceptiua forma; generationem item siue ipsum nasci, appellari etiam naturam propterea quòd est via ad formam. Prætereà, natura dicitur analogicè in cælo & in rebus sublunaribus sicut ait Auer.in 2.Phy.com. 1.& in 2. de Cælo com.3. & in 2. Meraph.com. vlt. & in Disputationibus contra Algazelem disputatione. 14. cuius rei caussa, & ratio in promptu est, non enim possunt res corruptibiles & incorruptibiles vno genere Physico comprehendi, neque principia rerum immortalium atq; mortaliú vnius rationis esse possunt; Vide Arist.in lib.10. Metaphyl. tex.vlr.& Auer.in lib.de Substantia orbis cap.1.Deinde, nomen prin cipij dicitur analogice de actiuo & passiuo, de illo quidem principaliter, de hoc autem minus principaliter, quemadmodum Auer. innuit Com.1. 2. Phys. Posteà, nomé motus non dicitur pari ratione de omnibus motuum generibus, sed præcipue de motu locali, quod Arist. luculenter ostendit lib.8. Phys. à tex. 55. ad 61. Nomen denique ipsius quietis, si expositionem Græcorum sequeremur qui censent etiam ipsum cælum quodam modo quiescere, propriè dicitur in rebus corruptibilibus, in cælo autem non nisi metaphoricè.

An in composito naturali prater materiam & formam sit quadam alia tertia natura re diuersa à partibus. CAP. XVIII.

LTIMO loco tractanda est illa quæstio, an totum re distin- Questio vnguatur ab omnibus fuis partibus fimul fumptis; totú, inquá 🏎 🗥 an to guatur au offinious fuis partibus minur tumptis, tota, mqua tum essentia-non vniuersale, non quantitatiuum vel integrale, non mixtu, lere aistinled totum essentiale, quale est animal respectu corporis & animae, & guatur ab on ignis respectu materia, & forma ex quibus constat. Neque verò nibus suu quisquam putet huius quæstionis tractationem alienam esse huic lo- partibus. .co; hinc enim cognosci & iudicari debet, an sit tantùm duplex natura, materia nimirum & forma, an verò præter illas sit tertia logè potior, atque præstantior quæ est substantia ipsius compositi naturalis. 'Quam sit autem difficilis hæc quæstio, vel ex eo animaduerti potest, quòd hac de re non satis constanter loqui videntur Peripatetici. Etenim Arist. in 7. Metaphy. text. vltimo satis aperte significat toum re distingui à suis partibus, scribens ipsum BA, esse aliud quidpiam, qua b, & a, sicut caro est alia res quam ignis & aqua; idémque insinuat faciens multis in locis tres substantias nempe materiam, formam, & compositum. At in 1. Phys. text. 17. & in 2. de Anima text. 10. videtur contra sentire. Deinde Auerroes in 1. Phy. Comm. 17. ait rotum nihil

aliud esse quam suas partes: idémque confirmat in 7. Metaphy. com. 20.& 44. At contrarium docet in 7. Metaph.comm.vltimo in 3. de Anima, Com. s.in s. Metaph. Com. 6. in 7. Metap. com. 27. Quamobrem Auerroistæ distracti sunt in contrarias opiniones: Aliis aientibus, aliis autem negantibus totum re distingui à suis partibus. Similiter etiam Thomistarum non est concors sententia, quidam enim distinctionem realem totius à suis partibus probant: Alij verò repro bant propterea quod D. Thomas in 4. contra gentes cap. 81. videtur eiusmodi distinctionem refellere, in 3. autem Sentan. dist. 2. quæst. 1, art.3.quæst.3.& in 3.parte quæst.6.art.5.videtur eam approbare.Nos igitur primum ostendamus quid alij senserint, tum doceamus, quid doctrinæ Arist.congruentius, ac probabilius esse videatur.

BALIO.

Quidam existimarunt, vt refert Heruzus. Quodlibeto 2.quzst.14. totum re distingui à suis partibus; quam opinionem probant declarando tria; vnum est, totum distingui à partibus per modos quosdá einsque resu- intrinsecos quos superaddit partibus & in se simul coplectitur, qui modi duo sunt, esse in alio qui est formæ, & esse id in quo est aliud, qui est materiæ: Alterum eorum dictum est, huiusmodi modos re distingui à partibus, nempè ipsum esse in alio, re distingui à forma, & esse id in quo est aliud, à materia: Tertium est, non facere compositionem cum ipsis partibus, idest cum materia & forma. Hac sententia falsa est, quam Heruzus quantum ad tria quz continet, bene con futar. Primum enim isti modi per quos differt totum à suis partibus, vel sunt partes totius, & sic totum differrer ab omnibus partibus per aliquas partes, quod est impossibile; vel sunt passiones totius, sed cu pallio sit posterior subiecto nec essentiam eius attingat, non poterit totum per se primò ac essentialiter distingui à partibus per illos modos: Vel isti modi sunt ipsum totum, at id esse nequit, nam totum est vnum, illi modi sunt duo inter se distincti & oppositi; totum, quale est homo & equus, est ens absolutum & ponitur in categoriis; illi modisunt respectus quidam nec per se, vt fatentur assertores istius opinionis, vllum in categoriis locum habent. Deinde qui fieri potest vt istimodi re distinguantur ab ipsis partibus? hinc enim efficient vt isti modi habeant alios modos, & ita res eat in infinitnm:nam vel funt accidens vel substantia, si accidens, ergo habent esse in alio; si fubstantia vel materia, vel forma, quare vel habebunt esse in alio vel erunt id in quo aliud habet esse. Postremò, istos modos, cum re distinguantur à partibus, non facere cum eis vllam compositionem, quis sanz mentis possit crederer Nam esse duo quz re differant, & vnum sit in alio ei coniunctum citra vllam compositionem, non lolùm est incredibile, sed neque est intelligibile.

Exponitur secunda opinio ponentium distinctionem realem inter totum & partes. CAP. XIX.

LTERA opinio est eorum qui arbitrantur totum re distin-Secunda opigui à suis partibus, non per aliquos modos, verùm seipso qua-nio satu protrenus ex vinone formæ cum materia, resultat tertia quædam babilio.

entitas quæ est substantia & quiditas ipsius compositi, & propter quam ipsum totum formaliter & complete habet vt sit totum. Hanc opinionem tuent ur magni tum Theologi tum Philosophi: Scotus 3. Sentent. dist. 2. quæst. 2. Heruæus. Quodlibeto 2. quæst. 14. & principes Thomistarum Capreolus, Caietanus, Ferrariensis & item Auer roistarum, Burlæus, Iandunus. Rationes quibus hæc probatur opinio ex Scoto & Scotistis magna ex parte sumptæ, sunt hæ. Prima Ratio. Totum est vnum ens per se, sed omnes partes simul sumptæ non funt vnum ens, sed multa entia, ergo totum distinguitur re à suis partibus: alioquin nihil interesset inter totum quod est vnum ens per le, & inter totum quod est vnum per aggregationem, vel per accidés, hæc enim tota non sunt aliud, quam suæ partes simul sumptæ velut domus, aceruus lapidum, exercitus, & c. Secunda. Generatio, tú quia est vna mutatio numero, tum quia est substantialis, debet habere pro primo & proprio termino ad quem, aliquid quod sit verè vnum & lubstantia, sed hoc non est materia, neque forma, quia secundú Arist. nec materia nec forma per le generatur; neque est materia & forma fimul fumptæ,quia ipfæ non funt verè vnum ens: sed duo entia,cum igitur compositum sit id quod generatur, erit ipsum re diuersum à fuis partibus. Nec valet quod respondent quidam, materiam & formam, vt sunt simul & inuicem vnitæ, esse ipsum totum, & id quod per se generatur; hoc inquam non valet, nam ista simultas seu vnio, est relatio, quare non potest esse terminus generationis, tum quia secundum Aristot.in 5. Phys. non fit per se morus ad relationem, tum eriam quia terminus generationis debet esse substantia. Tertia. Sequeretur id quod corruptum est etiam post corruptionem suam,remanere integrum atque completum secundum essentiam suam sicut erat antea; etenim corrupto homine remanet materia & anima rationalis, sed homo nihil aliud est secundum eos qui nolunt totum re distingui à suis partibus, qu'am materia & forma, ergo post corruptionem hominis, remanet integer homo secundum essentiam; nam vnio corporis & animæ quæ ante corruptionem erat in homine, post corruptionem autem non superest, cum sit relatio quædam, nihil planè attingit essentiam hominis. Quarta. Ea de quibus simul

verè dicuntur contradictoria, non possunt esse idem secundum rem. sed de toto & partibus enuntiantur contradictoria; siquidem de toto dicitur quod est vnú, de partibus quod sunt multæ; de toto quod caussatur & componitur ex partibus, de partibus quòd caussant & component totum:ergo totum & partes non sunt idem secundum Quintò. Nihil caussat seipsum, & caussa realis semper caussat aliquid à se diuersum realiter, sed materia & forma sunt causse reales. & simul iunctæ caussant ipsum totum compositum, ergo hocre distinguitur ab illis. Sextò. Vnius passionis vnum est subiectum, cum ergo multæ sint propriæ passiones ipsius compositi vel totius, partes autem eius simul sumptæ non sint verè vnum aliquid, relinquitur ipsum totum re diuersum esse à suis partibus. Septimò. Si in homine præter materiam & formam non est tertia quædam res quæ sit substantia totius, necessariò sequitur animam rationalem esse quantam & diuisibilem; probatur consequentia, nam subiecum quantitatis prælertim terminatæ, est totum compositum: quaresi homo non est aliud secundum rem quam materia & anima rationalis, necesse est quantitatem hominis subiectiue inhærere in materia & in anima rationali; ex quo necessariò efficitur, animam rationalem necessariò esse quantam, non enim sieri potest ve quantitas subiectiue insit in aliquo, & non continuo reddat ipsum quantum. Octavo. Si homo non est res quædam diversa à materia sua & forma, ergo homo generando hominem nihil producit, quare falsò dicitur generare; quid enim producitur? an materiam? sed ea est ingenerabilis & incorruptibilis: an formam? sed anima rationalis, quæ est forma hominis, non producitur ab homine sed ex nihilo creatur à Deo: an vnionem animæ, cum corpore? verum ea cum fit respectus quidam, non potest per se produci, præsertim cum terminus generationis sit substantia. Nond. Aristoteles in 2. de Anima tex. 2. & in 7. Metaph. tex. 7. & in 12. Metaph. tex. 14. dividit substantiam tripliciter, in materiam, formam & compositum, & ait esse tres substantias; cum igitur membra diuidentia debeant esse inter se diuisa erit substantia compositi re diuersa à materia & forma; alioquin si compositum est idem quod materia & forma, non erunt tres, sed duæ tantum substantiæ, nisi forte illam simultatem & vnionem materie & formæ, libeat appellare substantiam, quod quantum à vero absit, nemo est qui non videat. His igitur rationibus hæc secunda opinio comprobatur. Veniamus ad tertiam opinionem quæ cæteris est probabilior.

#### Tertia opinio corum qui negant totum re distingui à suis partibus. C A P. X X.

VRANDVS lib.3. Sent. dift.2. quæft.2. & Gregorius Ariminensis 1. Sent. dist. 2 4. quæsti... art. 1. & alij graues viri, opinannantur totum non re sed ratione distingui ab omnibus partibus suis simul sumptis; quam opinionem his rationibus conantur persuadere. Prima. Secundum Scotum, omne ens absolutum & realiter distinctum ab alio, potest, saltem per diuinam potentiam, separari ab illo, cum igitur totum sit ens absolutum, & secundum Scotum, re distinctum à partibus, posser ab omnibus suis partibus separatum existere: quod tamen implicat contradictionem, quia de ratione totius est habere in se partes. Secunda. Vel totum distinguitur à partibus secundum se torum, vel secundum aliquid sui, si secundùm le totum, ergo secundum omnes partes suas, quare secundum omnes partes suas differt ab omnibus partibus; si secundum aliquid fui, cum id non possit esse passio totius, quippe quæ sit eo posterior, erit pars totius, quare seundum aliquam partem differret ab omnibus partibus; vtrumuis eorum dicatur, implicat contradictionem, ergo,&c. Tertia. Quidquid aduenit enti in actu est accidens, sed ista entitas totius aduenit formæ vnitæ cum materia quæ forma est actus, ergo illa entitas totius, est accidés; atque hæc ratio est D. Thomæ in 4. contra Gentes cap. 81. Quarta. Ternarius esset quaternarius, nam præter tres vnitates partiales, esset quarta vnitas, nimirum entitas totius ternarij, & sic no posset dari binarius. Quinta. Tota aliqua quantitas, effet maior quam omnes suæ partes simul sumptæ, nam tota quantitas habet omnes quantitates omnium suarum partium, & præterea habet entitatem totius, quæ non potest esse aliud quam quantitas, ergo habet plures quantitates, quare est maior. Sexta. Essent cuiuslibet generationis duo termini, vnus forma, alter entitas totius, at vnius motus numero, vnus tantum terminus esse potest. Septima. Videtur secunda opinio esse contra Auerroem, & contra Aristotelem, ac veteres Peripateticos. Nam secundum eos tota quiditas compositi naturalis est forma, ve supra ostensum fuit, at si præter materiam & formam est illa tertia entitas totius, necesse est ipsam esse quiditatem rei, non autem formam. Octaua. Ista entitas torius si est à partibus suis distincta, ergo ex tali entitate & partibus fit vnum ens per se, & fit aliud quoddam compositum, & aliud totum, quare erit duplex vnum ens per le, duplex compositum, & duplex totum; quæ omnia non modò sunt manifestè falsa, sed etiam involuunt contradictionem. Nona. Separetur cogitatione ista entitas totius ab entitatibus omnium partium, & quæratur an in illa entitate totius separatim à partibus considerata, includantur partes nec ne? non includi eas, est contra rationem totius; includi autem, est contra suppositionem; neque dicat quisquam non posse cogitatione separari entitatem totius ab entitatibus partium: etenim cum entitas totius sit absoluta, & dinersa à partibus, nulla caussa est nec verò fingi potelt, cur nequeat animo secerni & seorsim considerari. Decima. Damascenus ait, & id videtur probatum, & receptum ab omnibus Theologis, Verbum Diuinum Christi incarnatione nihil assumpsisse, quod postea dimiserit, at si præter animam & corpus. est terria quædam entitas hominis, eam Verbum Diuinum assumplit, quam tamen postea in morte Christus dimisit; non enim sicut post mortem Christi remansit materia & anima, quibuscum semper vnita fuit Diuinitas; sic etiam dicere possumus remansisse humanitatem, quippe cum eam per dissunctionem, atque separationem animi à corpore necesse sit desinere. Vndecima. Si in comsito naturali præter materiam & formam est ista entitas totius, ipsa erit natura, omnis enim substantia Physica est natura, quare non tantum duplex erit natura nimirum materia & forma, vt vult Aristoteles in secunda Physica, sed erit triplex; at cuius motus ista natura principium erit? aut qua ratione definitio naturæ ei poterit accommodari? aut quale principium erit, actiuum ne an passiuum? aut quo pacto erit caussa, vt moueatur id in quo est? Duodecima. Aristoteles in septimo Metaphysicæ textu vltimo, quo in loco qui secundam opinionem sequuntur existimant eum ipsis suffragari, satis aperte declarat, quemadmodum velit totum distingui à partibus, cum enim scribat aliud esse, ba, & aliud, b, &, a, quis non intelligit eum non ponere distinctionem realem inter totum & partes, sed tantùm discrimen rationis?non enim, ba,est alia entitas, quàm, b,&, a simul, sed tantùm ab illis differt in sono pronuntiationis sicut dictiones different à syllabis & literis rum sono tum significatione. Præterea, nomen Aristotelis alibi sicut in principio huius quæstionis indicauimus, apertissimis verbis docet totum non esse aliud quam omnes partes limul lumptas? His rationibus confirmatur tertia hæc opinio & secuda quæ ei contraria est, refellitur. Nos autem, quia putamus vtramque opinionem probabilem esse, & neutrius rationes vel necessarias vel etiam admodum firmas esse, ideo quæ pro vtriusque sententiæ confirmatione posita sunt argumenta, breuiter dissoluemus,

Soluuntur rationes secunda opinionis. CAP. XXI.

E Longiores simus singulas rationes cuiusque opinionis subtiliter & explicate soluendo, ideirco breuem tantummodo cuiusque rationis solutionem attingemus. Ad rationes igitur secundæ opinionis, hoc modo responderi posset. Ad primam. Sicut ternarius dicitur vna species numeri, no propter vnam aliquam entitaté re distinctam à tribus vnitatibus, quomodo enim vna res numero in tribus aliis rebus distinctis & discretis esse queat? sed quia est vna quædam certa ac determinata collectio vnitatum; sicut etiam domus dicitur vna propter vnam compositioném & figuram partium; sic etiam compositum naturale est vnum propter naturalem vnioné,&coniunctioné forme cum materia: neque enim vel propriæ affectiones rei naturalis existere, neque motus naturales effici possent, nisi forma esser vnita & coniuncta materiæ. Interest autem multum inter vnum per se, quale est compositum naturale, & vnum per accidens; quia in illo partes habent inuicem essentialiter ordinem atque dependentiam, adeo vt vna pars non possit obtinere perfectionem suam sine altera, in hoc autem non sic est. Ad secundam. Generatio terminatur ad formam substâtialem, non quidem feparatam à materia, sed ei inhærentem intiméq; coniunctá: quamobrem dicitur generari compositum, quia nihil est aliud compositu, quam forma coniuncta cum materia; vnde Arist.in 7. Metaph.text. 27. Non, inquit, generatur hoc wel hoc, sed hoc in hoc. Hoc est non generatur materia, aut forma separatim, sed forma in materia; & paulo infra sicait, non fit forma sed copulatio forma cum materia. Ad tertiam. Essentia hominis integra, non est sola forma separata, sed est forma vnita cum materia; & quia post mortem hominis, anima non habet esse in materia, nec in ea operatur, idcirco tunc non est integra essentia hominis. Ad quartam. Hæc ratio non concludit, ea de quibus simul verè enuntiantur contradictoria, re distingui inter se, sed tantum probat ea distincta esse debere saltem ratione; alioquin necessarium esser re distingui, vniuersale à singularibus, priuationem à materia, totum quantitatiuum à suis partibus, relationem à fundamento, figuram à quantitate, actionem à passione : de quibus tamen propolitiones inuicem contradicentes verè confici & pronunciari possunt. Ad quintam. Hæc ratio vim habet in eo, quod caussat essectiue, non autem in 🐽, quod caussat intrinsece, vel essentialiter, vt sunt materia, & forma: nec valet in eo quod caussat quantitatiue, alioquin eadem ratione concludi posset totum

quantitatiuum re distingui à suis partibus. Nam sicut partes essentiales taussant totu essentiale, sic quantitatiuz totum quantitatiuum efficiunt. Dicuntur autem materia, & forma caussare ipsum compositum, propterea quòd sunt sibi inuicem caussa, nam materia est caussa forma quatenus forma educitur ex potentia materia & in ea recipitur, forma verò vicissim est caussa materiæ, quatenus ea actuat, determinat, & perficit; ex hac autem mutua earum caussalitate efficitur naturalis earum vnio, & coiunctio, propter quam est & nominatur compositum naturale. Ob hac igitur caussam materia & forma compolitum caussare dicuntur. Ad sextam. Propriæ passiones . dicuntur esse ipsius compositi, quia non oriuntur ex materia, nisi prout est actuata & determinata à forma, nec oriuntur à forma, nisi ea ratione, vt est vnita materiæ. Ad septimam. Permultis viris do-Ais non prabatur quatitatem subjective esse in toto composito, sed putant eam immediate inherere in materia prima, accipere verò hos vel illos terminos ab agente, secundum varietatem formarum, quas inducit in materiam; quocirca anima rationalis, licet sit actus materiæ quantæ, tamen quia ab ea non pendet, sicut in se non recipit iplius materiæ, vt ita dicam, materialitatem, ita nec iplius quantitatis in se recipit extensionem ac divisionem. Ad octavam. Non possumus inficiari multis in rebus longè diuersam esse rationem generationis hominis, quam caterarum rerum naturalium, veruntamen dicitur homo generare hominem, tum quia efficit ipsum corpus humanum, tum etiam, quia largitur dispositiones propter quas materia fit capax animæ rationalis, & præbet ea quæ necelsaria sunt ad efficiendam vnionem animæ cum corpore, qua vnione polita, existit homo, eáque sublata corrumpitur & interit. Ad nonam. Propterea vocat Aristoteles compositum, tertiam quandam substantiam, quia forma coniuncta materiæ habet substantialem quendam modum ellendi, qui modus confistir in naturali partium vnione; qui modus, est diuersus à modo proprio materiæ, & à modo proprio formæ ea ratione vt per le considerantur dissunctæ inuicem atque dissociatæ.

## Soluuntur rationes tertia opinionis. CAP. XXII.

VONTAM autem breuiter docuimus, quemadmodum rationes secundæ opinionis solui possent, consequens est, ve ad rationes tertiæ opinionis simili breuitate responderames. Ad primam. Responder Antonius Andreas primæ classis Scorista, in 7. Metaphys. quæst. vlt. maiorem propositionem illius argumentationis

tationis esse veram, si illud absolutum est prius, & non dependens essentialiter ab alio: at compositum est posterius, & essentialiter dependens à partibus; si quis autem instet : quòd facit Deus accidens sine subiecto, cum tamen accidens sit posterius, & dependens essentialiter à subjecto: respondet non esse simile, quia accidés non habet subiectum pro caussa intrinseca, sicut compositum habet materiam & formam, nullus autem effectus simpliciter, & omninò dependet à caussa extrinseca præter quam à prima, quia Deus omnem caussalitatem extrinsecam potest supplere fine caussa secunda, non sic de caussis intrinsecis, quippe quæ includunt impersectionem, nimirum esse partem caussati.id quod in Deum cadere nullo modo potest. Hæcille. Ad secundam. Entitas totius, dupliciter considerari potest, vel in se formaliter, & præcise, vt est quædam res distinca à suis partibus, & sic se tota differt ab omnibus suis partibus, vel constitutiue, & integratiue, vt dicit relationem ad partes ex quibus componitur, & sic non differt aut se tota aut secundum aliquid fui à suis partibus. Ad tertiam. Ista ratio D. Thomæ supponit nonposse esse in vno composito naturali multos actus substatiales, quod. non probatur multis, qui putant in aliquibus compositis esse multas: formas substantiales. Nam quod aduenit enti in actu completo, nec habenti vlteriùs potentiam essentialem ad alium actum perfectiorem, id est, accidentarium, at quod aduenit enti in actu apto perfici & determinari per alium actum perfectiorem, id est substatiale, Ad quartam & quintam. Alia est ratio totius essentialis, & alia totius quantitatiui: illud dicerent aliqui re distingui à suis partibus. hoc autem minimè. Præterea, vnitas illa totalis ternarij non est numeralis sed entitatiua, & transcendentalis, quare cum aliis tribus vnitatibus non facit numerum quaternarium. Similiter etiam entitas totius magnitudinis, & entitas formalis & transcendentalis, non habens in se extensionem, quare simul cum suis partibus, non facit quid maius secundum molem, quam omnes eius partes simul sumptæ. Ad sextam. Nihil prohibet esse duos terminos generationis diuersa ratione, vnum vt quo, qui est forma; alterum vt quod qui est substantia composita. Ad septimam. Quia proprium quiditatis est determinare, distinguere, &c. Hæc autem magis conueniunt formæ, quàm entitati totius, idcirco forma potius appellatur quiditas, quàm illa entitas totius. Ad decimam. Hæc ratio Theologica, est, quare eius solutio non est hoc loco à nobis qui Philo-Sophiam tractemus, requirenda. Eam verò infirmam esse & multismodis solui posse, ostendit Capreolus in 3. Sent. distinct. 2. quæst. vnica art.3.in responsione ad argumenta contra secundam conclu-

#### 446 DE NATURA, LIBER SEPTIMUS.

sionem. Satis erit in præsentia lectorem monere, illam Damasceni sententiam, Verbum, quod semel assumpsit nunquam dimisit, intelligendam esse de partibus essentialibus humanæ naturæ, corpore nimirum & anima rationali, à quibus nunquam Verbum diuinum separatum est, ne illo quidem triduo, quod inter mortem & resurrectionem Christi, interiectum est. Atque hanc esse veram propriamque verborum Damasceni sententiam liquidò cognoscet quicunque locum illum & verba Damasceni tantum non oscitanter legerit. Porrò cæteræ rationes, quas hic insolutas relinquimus, videntur nobis admodum probabiles, quare tum propter eas, tum etiam quia non sunt multiplicanda entia sine caussa & necessicate, tertiam opinionem, probabiliorem esse iudicamus. Atque his expositis, finem habet liber septimus.

#### FINIS LIBRI SEPTIMI.





# DE CAVSSIS



Os T explicationem materiæ, formæ, ac naturæ, proximè disserédum est de caussis; tum quia illarum cómune est, esse caussas, tum quia caussarum métio persæpe fit in Phisiologia, & omnis quæ ratione conficitur doctrina, ex caussis proficiscitur & omnino pendet. De caussis autem, & si agit Logicus atque Metaphysicus, multò aliter tamen quàm Physicus; etenim Lo-

gicus agit de caussis ea ratione, vt sunt principia cognoscédi & sciédi res; scire enim est rem per caussam cognoscere; & tam demonstratio quàm definitio, quæ sunt duo instrumenta Logica sciendi, ex caussis procedunt, Metaphysicus autem agit de caussis quatenus caussa & caussatum diuidunt ens quod est subiectum Metaphysicæ; siquidem omne ens est aut caussa aut caussatum, & quia ratio caussæ pertinet ad omnes res tam materiales, quàm immateriales, suas namque Intelligentiæ etiam caussa habent. At Physicus eo modo sermonem habet de caussis, vt eas consideret in ordine ad motum; namque corpora Physica præsertim sublunaria, omnia quatuor caussarum genera complectuntur. Neq; vero nobis animus est minutissima quæque ac leuissima quæ de caussis dici possent consecrari, sed eas tantum res quæ abditiores sunt, & à vulgari notitia remoriores, grauiores ctiam & obscuriores quæstiones enodare.

#### De numero Caussarum. C A P. I.

RISTOTELES, vbi agit de caussis, nusquam tradidit generalem definitionem caussa: fortasse quia cum caussa non dicatur vniuocè, difficile fuit eiusmodi definitionem conscere quæ in quodlibet genus caussæ coueniret. Quidam ita definite caussam, qua dat esse rei, sed non bene, nam nec materia, nec finis danc esse rei, sed id est intrinsecè quidé formæ, extrinsecè auté essicientis.

Fortalle posset hoc modo definiri : Caussa est qua in su genere per se principaliter concurrit ad constituendum effectum. Dicitur illud in suo genero quia licet materia sit infima caussarum, ea tamen in genere caussa materialis principaliter ac per se concurrit ad effectum, nec suam caussalitatem accipit ab aliis caussis. Dicitur per se principaliter vt excludantur caussa per accidens, & quæ principibus caussis taquam administræ inseruiunt. Quatuor autem esse caussarum genera, nusquam etiam Aristot.demonstrauit, sed id taquam per se clarum sine probatione assumpsit. Posset autem ad id ostendendum adhiberi ea ratio quam affert Simplicius 2. Physicorum super text. 68. Quod ef-Bresis dens. ficitur inquit, tantum potest habere duas caussas internas, materiam Bratio, quod ex qua fit & formam per quam fit hoc aliquid, neque plures causse fine quatuor fingi possunt que sint intra effectum: extrinsecus autem effectus ingenera cans- diget efficiente, nihil enim fit à seipso, sed quicquid fit ab alio fit: Efficiens autem naturale non agit temerè & inordinatè sed determinate ob certum aliquem finem, aliqquin non constanter, non ordinate, non codem modo plerunque ageret: quare in effectione rerum naturalium omnes supradicta quatuor caussa cernuntur, nec opus

SATUM.

Ideam esse quintum ge. nus causse dimersum ab secundă Plazonicos proba tur quatuor rationibus.

est pluribus. Verùm Platonici adiungunt quintam caussam, quam ipsi vocant Ideam & exemplar. Namque Deus molitor effectorque omnium rerum, cum nihil agat nisi sapienter, id est perfecte intelligédo quid, aliu quatuor & quorsum agat, habere debet ipse Ideas id est notiones & formas intelligibiles carum rerú quas agit, nihil enim fit in rebus quod non ante imò quod nó ex omni æternitate fuerit in Intelligétia & scientia Diuina.ac velut artifex animo conceptam habet Ideam & formam operis quod efficit, ita Deus omnium suorum operum ideas & rationes haber. Quæ Platonis sententia confirmari potest his argumentis. Primò, quot modis fieri potest de rebus quæstio propter quid, totidem caussas esse necesse est, nam questio propter quid petit caussam, sed potest sieri quæstio propter quid de re aliqua, cui non possit benè respoderi & satisfieri per quatuor supradictas caussas ab Aristotele traditas, sed tantum per caussam exemplarem, ergo poni debet caussa exemplaris. Maior per se nota est, Minor autem hoc modo probatur: Si de imagine Socratis quæ est sima quæratur propter quid sit illa imago sima, ad id respoderi nequit vel propter materiam imaginis, vel propter formam seu figuram, vel propter artificem, aut finem id accidisse, sed tantum propter exemplar quod sibi artifex imitandum proposuit. Idcirco enim imago Socratis est sima, quia Idea & exemplar Socratis, quod voluit pictor in illa imagine exprimere, habebat simitatem; erat enim Socrates simus. Deinde, hoc

hoc idem Simplicius sic argumentatur, res naturales sunt id quod funt, quia participant forma quæ est in materia; in omni autem participatione, tria reperiri debent, id quod participat, & quod participatur & à quo siue ad cuius similitudinem fit participatio: materia est quæ participat; forma naturalis quæ participatur, ergo debet esse quiddam tertium à quo manet participatio, & cuius particeps efficiatur forma quæ inducitur in materiam; hoc autem nihil aliud est quam Idea & exemplar. Præterea, nisi essent Ideæ non posset reddi vlla caussa, cur in essectione mudi tam multæ ac variæ species rerum fuerint conditæ: Nam ipsam nihilum ex quo mundus creatus fuit, ex se indifferens & indeterminatum est; potentia item Dei est infinita & indifferens ad omnes effectus, nisi ergo Deus haberet in se varias rerum Ideas ad quarum similitudinem effingeret quæcunque molitur, non posset reddi caussa cur hominem potiùs creet quam equum aut leonem aut aliud quidpiam. Posteà, si tollas Ideas & rationem exemplarem, quam afferes caussam ei qui petet, cur homo vel alia quæuis species, sit ita definita & determinata, vt semper eandem perfectionem essentialé immutabiliter obtineat? vel cur homo sit animal rationale & non potius equus vel lapis? cur etiam natura semper eodem modo producat hominem? Qui autem amplectuntur caussam exemplarem, facile has & alias similes quæstiones explicare & expedire possunt. Modus enim, numerus & mésura omnium rerum naturaliu, præscriptus & definitus est à Deo secundum vniuscuiusque speciei Ideam & exemplar, quod ipse mente sua continet. Hæc Platonici pro caussa exemplari.

Verum Aristoteles huiusmodi caussam exemplarem aut nullam esse putat, aut non separat à supradictis aliis quatuor caussis, siquide caussament eam refert ad caussam efficiétem; nam cum duplex sit efficiens, vnum quod agit fine cognitione, quod vocatur agens naturale: alterum que est ve quod agit cognoscendo & intelligendo vt homo: sicut agens natu- forma vel vs rale habet in se formam naturalem per quam producit effectum, & officiens. cuius similem eum facit: sic etiam agens per intellectum habet in se formam intelligibilem eius rei quam effecturus est, & contendit, quoad eius fieri possit, facere opus suum simile eius formæ siue Ideæ quam animo comprehensam tenet. Atque hoc spectans Aristot.ait in 7.lib. Metaph.domú materialem effici à domo quæ est in mente artificis, & sanitatem quæ fit in corpore, proficisci à sanitate id est, à sanitatis Idea, & forma, intelligibili quæ est in mente Medici. Itaque sicut forma quæ est in agente naturali pertinet ad caussalitatem efficiétis, nec facit diuersum genus caussa, sic Idea quæ est in agente per Intellectum non facir quintum quoddam genus caussa separa-

tum ab illis quatuor, sed pertinet ad completam rationem caussalitatis effectiuz quz est in agente per Intellectum: sicut igitur calor ignis, est efficies caloris in aqua, & licet calor respectu ignis sit forma, tamen respectu caloris aquæ, est efficies; sic etiam domus intelligibilis quæ est in mente architecti,& nihil aliud est quàm Idea domus, efficit domum in materia sensibili, & illa Idea est forma architecti vt est artisex, sed est efficiens ipsius domus sensibilis, atque hanc ob caussam Arist. 2. Phys. text. 28. definiens caussam formalem ipsam appellat rationem & exemplar. Atque ex his quæ diximus, facilè erit cuiuis soluere rationes quæ pro caussa exemplari sunt allatæ. Hæc autem de caussa exemplari dicta sint, ne, quod ad numerum caussaru pertinebat, id omnino prætermissum esse videretur. Caussauté instrumentariæ, reducutur ad genus caussæ, cuius sunt instrumenta:vt si fuerint instrumenta efficiendi, rediguntur ad causam efficientem; si instrumenta & præparationes materiæ ad accipiendam formam, reuocantur ad caussam materialem.

### Explicantur definitiones & caussalitates singularum caussarum.

V no si ngularum caussarum vim, rationem atque caussalitatem expendamus. Materia in 2. Phys.ita definitur. id ex que fit aliquid ita vt insit. Quæ definitio differt ab ea quæ traditur in 1. Phys. tex. 82. quia illic definitur tantum materia prima, quocirca ponuntur in definitione illæ particulæ(fubiecum primum, & vltimum)hic autem definitur materia tam prima quam secuda, tam naturalis quam artificialis; non tamen definitur materia accidétium, quoniam accidens cum sir forma simplex, non habet materiam ex qua fiat, sed tantum materiam in qua fiat & insit, vt est apud Aristot. 8. Metaph. text. 12. Peripaterici vocant id quod subest accidenti & in quo ipsum accidens inhæret, non quidem materiam sed subiectum, quare esse in subjecto ita proprium est accidentis, vt nulli contreniat fubstantiæ. Habet autem materia duplicem caussalitatem, vnam respectu compositi, quæ est esse id ex quo sit & constat ipsum compositum, & ratione cuius habet subsisteriam, ita vt nullo modo insit in alio: Alteram respectu formæ, quæ est esse id ex cuius potentia for-Duples cauf ma educitur, & à quo recipitur & sustentatur. Cætera quæ de matesaliem mate- ria hic dici possent, copiose tractata sunt in quinto huius operis libro. Forma definitur esse (ratio & quod quid erat esse rei)appellatur etiam exéplar, species, terminus, & aliis nominibus quæ omnia funt

Duplex cauf. à nobis supra libro 6. subtiliter explicata. Duplex item est canssalitas salitas forma formæ, yna respectu compositi, quæ est dare ei esse tam quiditatiui,

quàm actualis existentia, sidque constituere in certo gradu entium, & ab aliis rebo essentialiter distinguere: Altera est respectu materiæ, quæ est eam actuare, determinare, eiúsq; informitatem perficere & ornare. Cum igitur supradictu fuit materiam esse caussam formæ, nunc autem dicamus etiam formam esse caussam materiæ, palàm est est has duas sibi inuicem caussas esse, vnam subiectiue, alteram (vt ita loquar)actuatiue & formatiue. Quemadmodum etiam se inuicem Materia definiunt atque terminant, materia quidem finitur à forma quatenus terminat formam, et for materia habet potétiam indifferentem ad omnes formas, quæ suscipiendo vna aliquam carú, determinatur: forma vero finitur per ma- sed dinesse teriam, quatenus forma per se sumpta indifferes est ad multa, & vni- mode. uersalis, atq; comunicabilis, cum auté recipitur in materia, determinatur, fit q; singularis & incomunicabilis. Hoc tamen interest, quod indeterminatio materiæ significat inperfectionem eius, determinatio autem perfectionem: è contrario verò res habet in forma, cuius indeterminatio declarat eius perfectione, determinatio auté feré adiunctă habet imperfectione; læpè enim forma cu producitur in materia, non habet tantam perfectioné quátam habere posset, propter indispositionem materiæ cui vtitur.Vide D.Th.1.par.q.7.art.1.

Efficiens definitur (primum principium motus) & vocatur primum, non absolute, nam finis prior est, & ab eo mouetur esticies ad in. agendum, sed dicitur primum physice, nam causa que primo mouet motu phylico, est efficiens; finis enim non mouer motu phylico sed Metaphorico, motu nimirú desiderij& amoris. Additur, motus, non quòd efficiens tantùm faciat motum, producit enim etiam formam substantialem, sed vel quia quicquid facit, per motum facit, vel quia effectus non dependet necessariò ab agente nisi in fieri & dum motus durat quo ab agente producitur, vel vt distinguatur efficies physicum à non physico: nam licet Deus sit causa efficiens Intelligentiarum, tamen quia non est efficiens per motum, sed per creation aut simplicem emanationem, idcirco non est, nec appellatur esticiés phy sicum. Duplex autem est efficientis caussalitas, vna respectu materiæ quam mouet, præparat, & sic afficit vt opus est ad formam substantialé accipiendam, & est caussalitas agentis erga patiens & mouentis. erga mobile? altera est caussalitas respectu forme substătialis vel potiùs respectu ipsius compositi quod producit, & hæc est propria caussalitas efficientis vt est efficiens.

Caussalitas finis duplex est, vna respectu mediorum, quæ est dare Duplex causillis bonitatem, amabilitatem, mansuram & ordinem; multa enim per se non amarentur, quæ tamen amantur, quia conferunt ad sinem, vt potio amara grata est propter sanitatem. Similiter quæ

debeat esse mensura mediorum, vel quis ordo, spectatur ex fine sicut perspicuè cernitur in curatione ægroti, quod enim medicamentum. quantum, quo tempore, quomodo adhiberi debeat, attenditur ex (anitate, hæc enim præscribit & præsinit omnia medicis prout conducit sanitati ægroti. Illud enim ab Aristotele primo lib. Politicorum cap. 6. recte dictum fuit, in fine non esse modum aut mensuram, media verò habere modú quem ex fine capiunt; vt sanitas sine modo & mensura expetitur, nempe quanta maxima esse potest, medicamenta verò hactenus tantummodo expetuntur & sumuntur, quatenus conducunt sanitati. Altera caussalitas finis est respectu agetis. quæ nihil aliud est, quam esse id cuius gratia agens operatur, vel ad quod per se ordinatur actio agentis, vel est mouere agens ad agendum desiderio sui. Cum enim finis dicitur mouere, non intelligitur propriè & Physice, nam quod mouet Physice, actu est, finis autem vt finis, nondum actu est; deinde quod mouet Phylice, est efficiens & mouet ob aliquem finem, quare idem esset finis & efficies, & finis moueret propter finem, sicque res abiret in infinitum. Mouet igitur finis Metaphoricè, vel quia iniicit agenti desiderium & amorem sui qui est motus Metaphoricus, id quod accidit iis, quæ cognoscendo & eligendo agunt: vel quia cum finis sit id cuius gratia agens operatur, & ad quod ordinat suam actionem, perinde se habet ac si moueret agens. Etenim sic habet vsus loquendi, vt cum quidpiam facimus alicuius gratia, dicamur id fecisse moti ab illo:vt quia mercator lucri faciendi & augendi caussalaborat, dicitur is moueri & trahi lucro vt tantos subeat labores.

## Explicantur tres Dubitationes.

occurrút tres dubitationes; vna est, non ens non potest causfare, aut mouere quicquam, sed finis vt sinis, nondum est, ergo nequit caussare vel mouere. Alteradubitatio est non videtur sinis posse dare bonitatem mediis qua ad ipsum sinem referuntur, tum quia cum sinis non sit actu. & ab ipsis mediis essiciatur, non potest eis communicare vllam bonitatem, tum etiam quia talis bonitatas aut est in ipsis mediis, & sic erunt bona non sinaliter, id est, propter sinem, sed formaliter, id est, per se: aut est in fine, & sic non media, sed ipse sinis dicetur bonus, aut est in quadam relatione mediorum ad sinem, at non videtur relatio esse quidpiam per se bonum, & amabile. Tertia dubitatio: dictú suit siné mouere Metaphoricè qua-

tenus iniicit agéti amorem & desiderium sui, quod non videtur esse verum, nam licet agens per intellectum vt homo, mouetur desiderio finis ad agendum, quippe cum habeat vim cognoscendi & amandi, attamen agens naturale, quod caret cognitione, quomodo ad finem propter quem agit moueri poterit? an Physicè? at hoc supra resurauimus, sinis enim cum nondum sit actu, mouere Physicè non potest; an Metaphoricè per amorem & desiderium? atqui hoc cadere non potest in agens naturale, quod est omnino expers cognitionis.

Ad quas dubitationes breuiter hoc modo respondendum est. Ad primam. Non ens non potest caussure effective nec mouere Physice, sed non ens actu, quod tamen & esse & à nobis parari potest, nihil prohibet caussare finaliter, quod nihil aliud est qua esse id cuius gratia aliquid fit. Nos enim non folum operamur propter id quod iam actu est, sed etiá propter id quod nondú est, potest tamé esse & à nobis actione nostra comparari. Ad secunda. Bonitas, que assignatur mediis, partim est in fine partim in medijs partim in relatione mediorú ad finem; est in fine, quatenus si finis bonus aut malus fuerit, media item habentur bona vel mala; & multa sunt quæ propter se nunquam à nobis expeterentur, ea verò tanquam bona expetuntur à nobis propter finem: est in relatione medior u ad finem, quatenus media ob id ducuntur plus minusve bona, quia plus minusve conconferunt, & conducunt ad finem; est denique in ipsis mediis, quia quòd medium conducat ad finem, habet propter aliquam virtutem vel qualitatem vel aliud quidpiam in ipso insitum. Ad tertiam. Apprehensio & amor finis, satis est, vt sit in agente principali & primo à quo mouentur & reguntur inferiora agentia; in agente autem instrumentario non est necessaria cognitio finis, sed loco eius est inclinatio & propensio ad finem. Itaque cognitio finium naturalium, & directio actionum naturalium ad illos fines, est in Deo & intelligentiis à quibus mouentur & reguntur agentia naturalia, in ipsis autem agentibus naturalibus non est apprehésio finis, sed eis ab agenti primo insita est virtus aliqua naturalis propter quam inclinantur & propendent ad suos fines, quemadmodum lapidi data est grauitas propter quam propender, & fertur deorsum. Potest autem id quod diximus illustrari exemplo Imperatoris, qui cum aliis principibus exercitus, nouit finem belli & rerum in co gerendarum, quem priuati milites, plerunque ignorante: sed cum regantur ab Imperatore, satis illis est ab eo habere mandata & rationem rerum agendarum. Idem cernitur in Architecto, qui operis quod efficitur caussas omnes rationésque cognoscit, at fabri cementarij, cetersque administri, 'quid fiat, aut fieri debeat norunt quidem; cur autem quidque ita

fiat, nec sciunt, nec verd scire eos opus est.

Practara veréque Peripatetica de fine dostrina deligenter observanda.

Hæc dicuntur ab iis qui de fine adhuc scripserunt. Quæ nobis quidé videntur nec satis Aristotelice, nec Philosophice dici. Etenim fortasse secundum Aristot. (que multorum magnorúmque Philosophorum est sententia.) Intelligentiæ, aut nullo modo cognoscunt species rerum sublunarium, aut certe non propriè ac distincte, sed tantum eminenter ac vniuersaliter cognoscunt, nec eas mouent atque regunt alio modo qu'am per motum ac lumen cæli. Deinde, fingamus mundum esse sine Intelligentiis, num quæ in eo essent grauia & leuia, aut non mouerentur, aut aliter mouerentur, aut non ad eadem loca mouerentur sicut nunc mouentur? Præterea, qualis est ista motio & directio agentium naturalium ab Intelligentiis? aut quorsum est necessaria?immò vero quomodo no est superuacanea? Cum enim in agentibus naturalibus sint naturaliter insitæ qualitates ac virtutes actiuæ, per quas eiulmodi agentia naturaliter ac sufficienter determinantur ad suas actiones & fines; quid præterea opus est illis singulari quadam intelligétiarum rectione, vt ad suos fines moueantur atque perueniant? Quem enim Philosophum, si ex eo quaratur, cur ignis calefaciat, aut cur calefaciedo producat calore, aut ignem, non pudeat respondere, propterea id euenire quia ignis mouetur & dirigitur ab Intelligetia?ac non potius is, si sapiat, respondeat id effici quia ignis est calidus, hanc autem esse naturalem vim caloris vt calefaciat, & calefaciendo, calorem, & ignem producat? Similiter etiam si quæratur cur graue moueatur deorsum, ridiculum fuerit respondere, propterea moueri deorsum quia dirigitur ab Intelligétia, cum id proueniat ex grauitate, quæ inhærens lapidi inclinat & necessariò mouet eum deorsum, nec potest vel alio vel aliter mouere, Neque verò illud rectè habet quod à multis dicitur, ita se habere agentia naturalia comparatione Intelligentiarum, sicut sagittam aliquò iactam, respectu iaculantis, à quo nisi ca moueretur ac dirigeretur, nunquam directò ferretur in scopum. Nam in sagitta no est naturalis inclinatio aut virtus pertendendi atque perueniendi ad scopum, quocirca indiget motione & directione iaculantis:at in graui & in quolibet agéte naturali, est virtus & inclinatio naturalis per quá determinate & necessario ad suas actiones & fines perducutur. Neque hoc dicimus (id enim diligenter intelligi volo) quia existimemus res naturales non administrari à Deo opera & ministerio Angelorum, quis enim Aristorelica & Christiana doctrina vel mediocriter eruditus, hoc inficiari possit? Sed vt doceamus non propterea agés naturale agere propter finem, quia eius finis cognitio sit penes Intelligentias, sed quia virtus actiua ipsius ad talem actionem, actio

verò ad talem effectum naturaliter determinatur. Itaque sicut se habet in agente per intellectum apprehensio & desiderium ad ipsum finem propter quem agit, sic in agente secundum naturam, virtus a-Aiua & naturalis inclinatio se habent ad finem naturalem. Maneat igitur, quamuis in his quæ per intellectú agunt, finis moueat agens amore & desiderio sui, tamen vniuerse loquedo, caussalitate finis in eo esse, vt sit id ad quod per se & vltimò terminatur agétis operatio.

An in in qua agunt per intellectum, finis causset prout habet esse in anima, an prout habet effe extra animam in ipsis rebus.

O c loco quæri potest, & sanè cognitu dignum est, an cum (verbi gratia) sanitas sit finis medici & ægroti, eáque duplex esse habeat, vnum întentionale seu intelligibile in mente Medici, alterú reale cum per curationem efficitur in ægroto, quæri, inquam, potest, vtrum secundum esse, sanitas sit finis, & habeat propriam rationem atq; caussalitatem finis. Hanc difficultatem, quemadmodum nos sentimus, breuiter enodabimus. Primò, finis no est caussa, nec habet rationem finis prout iam actu adest agenti ab eo acquisitus. Etenim finis est cuius gratia aliquid fit, at nihil fit eius gratia quod iam actu existit & habetur ab agente. Finis item est pri- Finis non ma caussa, eiusque caussalitas præcedit caussalitates aliarum caussa- caussas secure rum, at prout est iam acquisitus, est vitimum quidpiam & post alias tentionale caussas. Deinde, finis non est caussa secundum esse intétionale quod quod habes habet in mente agentis. Nam vna est ratio finis in omni fine, & re- in anima. spectu cuiuslibet agentis, esse autem intentionale non habet finis in omni agente, sed in eo tantum quod agit per intellectum. Prætereà, finis & bonú idem sunt, at sanitas non est bonú & perfectio ægroti secundú esse intentionale quod est in animo & cogitatione Medici vel zgrotisfed secudú esse reale & materiale. Przterea, finis est cuius gratia aliquid fit, at neque Medicus neque ægrotus adhibendis sumendisque potionibus tatopere laborant propter sanitatem intentionalem, sed propter realem. Nam sanitatem intentionalem iam actu habent in animo. Denique, finis est qui explet appetitum agentis, quo præsente cessat actio, & in cuius possessione agés cóquiescit; hac autem nullo modo conueniunt in finem intentionalem. Quare non debet probari sententia Auicennæ, qui in 6. suæ Metaphysicæ, cap.15.cui etiam subscribit Paulus Soncinas in 5. Metaphysica, affirmat finem caussare secundú esse intentionale quod habet in anima.

Finis igitur proprie ac per se caussat, secudum esse reale extra ani- causset sinu. . F 1114

mam futuru & possibile acquiri ab agente. Diximus (futurum)nam finis vel nondum existit & per motum efficitur, vel si iam est, saltem debet acquiri & possideri ab agente. Quare semper est futurus, vel secundum effectionem, vel secundum possessionem. Est enim duplex finis, vnus qui per motum & actionem acquiritur, quomodo forma naturalis dicitur finis quia per generationem acquiritur; & Arist.in 2.Phys.text.23.definitur finem esse terminum motus continui,& sic no reperitur finis in rebus diuinis, atque Mathematicis, quod Arist. considerans scripsit in 3. Metaph.text.3. neque caussam efficientem neque finem esse in immobilibus, quo nomine appellat res Mathematicas. Nam cum huiusmodi res abiunctæ sint à motu, non possunt habere eum finem qui motu comparatur. Alter est finis, qui non efficitur motu, sed præexistit operationi agentis, agens autem propter illum operatur, non vt eum efficiat, sed vt ei coniungatur & affimiletur, eoque perfruatur; sic Deus est finis Intelligentiarum vt Arist.innuit in 12. Metaph. 37. atq; etiam omniù rerum naturalium, vt ipse docet in 2. de Gener. & in 2. de Anima. Sed reuertamur adid quod supra dicebamus. Finem igitur apprehédi & amari ab agente, non est vera & propria eius caussalitas, sed est conditio, sine qua non caussarer in agente per intellectum, etenim licet finis esset bonus & possibilis, nisi eum tamen agens per intellectum cognosceret esse talem, nunquam profectò moueretur ab eo ad agedum. Quemadmodum licet ignis habeat vim comburendi, & stuppa sit combustibilis ab igne, tamé nisi vnum sit propinquum alteri, nulla erit combustio: hæc autem appropinquatio ignis & stuppe non est caussalitas ignis, neque est id per quod aut propter quod ignis comburit, sed est conditio seu circunstătia necessaria igni ad comburendu. Itaque sicut se habet appropinquatio ignis & stuppæ ad caussalitaté ignis, sic etia se habet apprehésio & desideriú finis ad ei<sup>o</sup> caussalitaté. Quare Auicéna affirmas finé caussare secundú esse intétionale, fortasse significare voluit, hoc esse intentionale, conditioné necessaria esse fini ad caussandum; vel si secus putauit, deceptus est: cuius erroris caussa esse potuit, aut quia non intellexit quo pacto finis posset caussare nisi esset præsens & actu existens: aut quia non distinxit conditionem sine qua non, à ratione formali caussæ. Nos certe auctorem sententiæ nostræ vt omittamus alios, habemus Auerroem qui 12. Metaph. Comm. 36. ita scribit forma balnei, prout habet esse extra animam, mouet vt finis creo esse cognitum non est propria ratio finis, sed est tantum conditio sine qua non, respectu non cuiusliber agentis, sed tantum eius quod agit per intellectum. Verum deinceps inuestigemus an inter caussam efficientem & finem sit necessaria connexio.

## An inter caussam efficientem & finem sit necessaria connexio.

Г В ктум & indubitatum est, quicquid habet caussam esti-🤞 cientem , etiam habere finem propter quem sit ; quod enim efficitur, alicuius gratia semper efficitur. Nam licet quædam respectu agentium particularium temerè ac fortuitò effici dicantur, ea tamen si caussarum vniuersalium & ordinis vniuersi intentio & ratio spectetur, non carent suo fine; quemadmodum intra de mon-stris dicturi sumus, sed an quod habet sinem id necessariò quoque habet sinem habeat caussam esticientem, non similiter manifestum ac certum est. necessaribetia Nam Eudemus & Alexander, existimarunt Deum sinem quidem esse habeat caus-Intelligentiarum, non autem caussam efficientem, idémque sensisse sam essimente Aristotelem contendit Gregorius Ariminensis, & alij viri doctij. Verùm hos redarguit Auerroes in lib.de substantia orbis cap. 2. scribés finem necessaria significatione inferre agens: nam finis definitur cuius gratia aliquid fit. Quam sentétiam Auerrois egregiè probat Heruzus 2. Quodlibeto quzît. 1. Quod enim inquit, non habet efficientem, non habet esse ab alio, sed à se; quod habet esse à se, est propter se & non propter alium; ergo non habet finem; quare illa duo non cohærent sed maximè pugnant inter se, habere finem & non habere caussam efficientem. Deinde, tolle è mundo cogitatione Deum,& quæratur an sic Intelligentia retineat suum esse an non? si retinet, ergo Intelligentia per se non dependet à Deo tanquam à fine sed per accidens; siquidem quod alicui rei conuenit per se, non potest ab ea separari sine eius interitu, at siue sit Deus siue non sit, nulla ex parte tollitur esse Intelligentia; sin autem remoto Deo Intelligentia amittit esse suum, ergo illud esse non habebat à se sed à Deo : nam quod est à se, quocunque alio remoto ipsum remanet, nihil autem habet esse ab alio quam à suo essiciente, relinquitur igitur si Deus est finis Intelligentiarum, esse quoque earum caussam essicientem. Præterea, operari sequitur esse, & quale est hoc, tale est illud, si est à se, operatur propter se, si non est ab alio, non operatur propter aliud; quare si no habet caussam efficientem, nec finem habet. Huic autem quod demonstratum est, illud etiam est necessariò consequens atque cohæzens, eandem omnino rem esse vltimum finem & primă caussam efficientem: nam si Deus est primum essiciens, aut agit propter se aut propteraliud, si propter se, habemus quod volumus; si propter aliud, ergo cum finis sit nobilior, & agens dependeat à fine in agendo, idé autem sit in Deo agere & esse, sequeretur & aliquid esse nobilius Deo, & Deum aliunde in suo esse dependere; quod est contra ratio-

nem primi entis & primi efficientis; cum igitur primum efficiens no possit agere nisi propter se, necessariò efficitur, quod est primu agés, esse vltimum fine, & contra, quod est vltimus finis, esse primu agens.

Difarimen in

petat.

Ac de singulis quidem generibus caussarum ita dictum sit. Inter eas verò hoc interest, quòd finis tantum concurrit ad productionem cauffarum ge effectus, quo producto cessat eius caussalitas : efficiens, aliquod connera cum ad currit ad solam effectionem rei, vt pater ad solam filij generationé. effectum con- aliquod autem etiam ad conservationem, quomodo lux se habet ad lumen ab ea productum, & caussa vniuersales ad esfectus particulares:Materia vnóque modo necessario concurrit ad esfectum; esfectus enim naturalis dependet à materia & cum sit & quandiu est, nanque materia est subiectum generationis, & pars essentialis rei copositæ: forma, vt forma est, concurrit ad essectum non in sieri sed tantum in esse, vnde forma definitur quod quid erat esse rei; & quamuis Arist. 1. Phy. scribat formam esse vnum ex tribus principiis generationis, ibi tamen non accipit formam, vt forma est, sed vt est terminus & finis generationis, siquidem cum forma est, res iam est generata & plane cessat motus. Porrò, si quæratur cui harum quatuor caussarum præ-Cuigeneri cipuè conueniat nomen & ratio caussa? ita respondendum est, si ramse nomen spectetur origo & initium caussandi, prima caussa est finis; si ratio fa magis com motus Phylici, prima est esficiens, definitur enim esse primum principium motus: si esse & quiditas rei, prima est forma; si antiquitas & permanentia, prima est materia: simpliciter autem & absolute prima videtur esse forma, nam efficiens per formam & propter forma agir, materia propter formam mutatur, & finis generationis nihil aliud est quam forma: certe ad sciendam rem quamlibet, hæc maximè cofert, & præstat cæteris. definitio enim, quæ est nobilissimum instrumentum sciendi, constat ex caussa formali. Sed videamus, an omnes quatuor caussæ sint inter se necessariò connexæ.

An omnes caussa sint inuicem necessario connexa.

Æ c quæstio de connexione caussarum inter se, potest dupliciter intelligi, vel an vnum genus caussæ sit necessariò connexum cum alio quolibet genere, vt materia cum aliis caufss,& aliæ caussæ cum materia; vel an caussæ quæ sunt ciusdem generis quarum aliæ sunt priores, & vniuersaliores, aliæ autem posteriores & particulares, sint inuicem necessariò coniunctæ; sicut in genere caussa esticientis se habent sol & homo. Secundum igitur prioré quæstionis intellectum, dicedum est finem & esticientem necessario

. \* 2.3

inuicem coniungi, nam quod habet efficientem, etiam necessariò ha ber finem, & contra; sicut paulo superius declaratum est. Finis autem & efficiens non necessariò dependent à materia & forma, id quod perspicue cernitur in Intelligentiis, quæ cum finem, & efficientem habeant ipsum Deum, carent tamen materia & forma, quippe cum fint substantiæ simplices:materia vero & forma necessariò pendent à fine & efficiente, quicquid enim est ex materia formaque compositum, id factum atque conditum est; ad omnem aurem effectionem quæ non casu & fortuitò eueniat, necesse est concurrere caussam efficientem & finem. Inter materiam etiam & formam necessaria est coniunctio, nam neque materia sine forma, neque forma Physica sine materia cohærere potest. Secundum autem posteriorem intelle-Etum quæstionis, dicendum est caussas particulares necessariò pendere ab vniuersalibus, & vicissim vniuersales indigere particularibus ad agendum(loquor de caussis vniuersalibus Phys.& de iis quæ agút secundu ordinariu cursum naturæ, quod addo propter infinitam Dei potestatem, quæ ad agendú quodcunque Deus vult, nec eget caussis lecundis, nec illis semper est alligata, ) quod nos planum faciemus in caussis efficientibus: idem tamen transferri, & accommodari poterit ad alia genera caussarum. Primum igitur mutuam hanc caussarum vniuersalium & particularium inter se connexionem necessaria esse, facile ostendi & probari potest vel ea tantum ratione, quia bonum & perfectio vniuersi consistit in ordine omnium partium, præsertim autem caussarum, quarum decet ordinem else optimum & perfectissimum, melior autem est ordo per se & immutabilis quàm ordo per accidens & quam connexio folubilis; decet igitur caussas vniuersales eo ordine cum particularibus collocatas atque connexas esse, vt. aliæ aliarum vi & caussalitate ad agendű indigeant, & aliæ sine aliarum concursu nihil agere possint. Præterea, caussa vniuersalis per se. indifferens est ad quemlibet effectum, non potest igitur ab ea imme diate produci vnus aliquis effectus particularis potius quam alius quilibet, necesse enim est particularium esfectuum sensibilium atque corruptibiliu, vt est in 3. lib. de Cælo tex. 61. caussas proximas ac proprias esse particulares, sensibiles, & corruptibiles, namque debet esse naturalis proportio, couenientia, & similitudo inter caussas proprias, & earum effectus. Quamobrem Arist.in 7. Metaphy. & aliis locis valde reprehendit Platonem, qui existimabat Ideas, quæ sunt naturæ. quædam immobiles, & immateriales, esse proprias caussas omnium. rerum naturalium. Quòd autem caussæ particulares necessariò depédeant ab vniuersalibus, manifeste ostendit Arist. scribens in 8. Phys. text. 56. nullu motum sublunarem existere posse sine motu circulari,

& affirmans in 1. Meteororum cap. 2. hunc mudum inferiorem necessariò coniunctum esse cum cælestium corporum lationibus, quoniam ab illis omnis eius virtus conseruatur atque gubernatur: quin etiam docet in 2.lib.Metaphy. & 8.Phys.in ordine caussarum efficiétium & mouentium, secundas caussas non agere nec mouere, niss motas à primis; & sanè quamuis in aliis caussis veluti in ordine materiarum & in ordine formarum, priores non dependeant à posterioribus, & sine illis caussalitatem suam exercere possint, vt materia prima non dependet à secunda, nec anima vegetatiua à sensitiua, & neutra ab intellectiva, in caussis tamen efficientibus priores sine posterioribus & posteriores sine prioribus nihil possunt agere; & ratio est, quia in aliis caussis caussalitas priorum & posteriorum non terminatur ad eundem effectum; diueriæ enim materiæ habent diuersos effectus materiales, & diuersæ formæ diuersos effectus formales, inuicem separabiles, vt anima vegetatiua facit esse viuens, anima sensitiua facit esse sentiens, potest autem aliquid esse viuens & non sentiens vt planta; in caussis autem efficientibus, caussalitas vniuersalis caussa & particularis ad eundem numero esfectum terminatur, nec est alius vllus esfectus caussa vniuersalis quam causa particularis.

Si autem quæratur, vtrius caussæ, vniuersalis nè an particularis po-

tas caussa uni werfalu sit potior qua particularis.

tior fit ac principalior caussalitas? Respondendum est, vim atq; caussalitatem vniuersalis caussæ multas ob caussas esse præstantiorem. An caussali- Primò, quia est amplior, & latiùs patens, si quidem vis caussa vniuersalis ad multos effectus pertinet, particularis autem contracta & determinata est ad vnum effectum, homo enim tantum generat hominem, sol autem & hominem & equum & alia. Tum, quia est efficacior, ná non solú concurrit ad productioné effectus, sed etiá ad cóservationé eius, ad persectioné, ordinationé & æternitatem. Deinde, quia est prior, nam vniuersalis caussa non solum cocurrit ad producendű effect ű, sed etiá cócurrit mouédo caussá particularé ad agédű. Itaque vniuersalis, habet se vt agens principale, particularis verò, vt agens instrumentarium. Ad extremum, vniuersalis caussa est magis independens, nam licet ea sit remotior ab effectu, tamen caussalitas eius non est dependens à caussa particulari, mouet enim ipsam, nec tamen ab ea mouetur; caussa autem particularis, licet propinquior sit effectui, tamen dependet à caussa vniuersali, non enim mouet nise mota ab illa. Quamobrem, tritum illud est in scolis Philosophorum & Theologorum, caussam vniuersalem immediatiùs concurrere ad effectum immediatione virtutis: caussam autem particularem, immediatiùs concurrere immediatione suppositi.

An caussa uninersalis presertim autem prima qui est Deus, necessario concurrat actu cum caussa particulari ad quemlibet eins effectum, o operationem.

L L V D hoc loco disquirendum & explicandum est, an quo-Triescunque caussa particularis aliquid operatur, indigeat immediato & actuali concursu caussæ vniuersalis & primæ.

Hac de re duz sunt opiniones, vna est Durandi in 2. Sentent. dist. 1. Deum non quæst.5.qui affirmat cum operatur caussa particularis verbi gratia, cu concurrere a calor producit calorem, tunc non concurrere caussam vniuersalem sis secundis, a du & immediate, sed tantùm mediate; nimirum quatenus ipsa pro- opinio Durăduxit caussam particularem, esque dedit virtutem agendi, & quate- di, sed nec pia nus tam ipsam caussam particularem, quam virtutem eius actiuam in nec vera esse conservat. Quam sententiam ita confirmat. Si enim caussa vniuersalis quando calor producit calorem, etiá concurrit actu ad productionem illius caloris, aut concurrit eadem actione que calor producens aut diuerla: non eadem, quia impossibile est eandem numero actionem esse à duobus immediatis & perfectis agentibus que fint numero distincta; quamuis enim eadem actio possit procedere ab vno mediate & ab alio immediate, & à duobus partialiter agentibus, tamen vt immediate & perfecte procedat à duobus, est impossibile; Aut concurrit diuersa actione, & hoc non, quia aut per illam actionem producitur totus effectus caussæ particularis, & sic actio caussa particularis superflua esset, aut tantum pars illius essectus, at sic caussa vniuersalis esset caussa partialis, & non concurreret cum caussa particulari ad producendum idem numero secundú idé quare aliquid produceret caussa particularis, quod nullo modo produceret caussa vniuersalis, & cum non possit dici quæ & quanta pars effectus producatur à caullà vniuersali, & quæ ac quanta à caussa particulari. videtur id esse simile figmento. Hæc Durandus. Cuius sententia potest etiam comprobari tripliciter. Primò, talis concursus caussa vniuersalis non est necessarius, neque ad producendum, quia calor ve octo sufficiens est per se ad producendum calorem vt sex vel vt octo eum effectus non sit supra virtutem caussæ, sed vel æqualis, vel etiam. inferior; quare ad eum producendum non egét adiumento alterius. caussa: neque ve caussa particularis determinetur ad producendum hunc vel illum effectum, nam agens naturale naturaliter & necessario ex sua virtute determinatum est ad essectum, vt calor ad calesaciendum, & graue vt moueatur deorsum: neque propter applicationem caussa particularis ad suum essectum, nam talis applicatio vali

fit naturaliter per concursum motuum & agentium naturalium, vel fit liberè ab homine, vt cum ignem quispiam applicat ligno. Nulla igitur caussa satis idonea afferri potest cur talis concursus caussa vniuersalis necessarius sit. Deinde, hic concursus videtur impossibilis; nam si caussa vniuersalis producit totum effectum, superfluè agit particularis; sin autem partem, ergo vniuersalis & particularis non Tunt caussæ totales subordinatæ, sed partiales, nec concurrunt ad idé, nec particularis per se sed per accidens & secundum quid dependeret ab vniuerfali. Si quis autem respondeat, effectum produci àprima caussa quantum ad esse ipsius, à caussa verò particulari quantum ad determinatu esse(verbi gratia)homo, quod sit ens & habeat esse, accipit à Deo, quod autem sit tale ens, id est homo, habet à suo generáte; Hoc responsum infirmu est, tum quia ens & tale ens, non differut secundú rem sed tantúm ratione, siquidem ens non significat aliquá naturam superadditam rebus de quibus dicitur, idem enim est ens homo & homo, vt dicitur 4. Metaphys. text. 3. quare non potest, else, & else hominis, separatim produci à diuersis agentibus. Tum etiam, quia sic ignobilior esset effectus Dei quam causse particulars; nam nobilius est esse hominem, quam esse ens tantum, semper enim nobilior est forma posterior quam prior, & prædicatum inferius, quam superius.

Arduum & perdifficile argumētum.

Postremò, videtur talis concursus tollere libertatem nostræ volútatis, etenim si voluntas non vult nisi mota à Deò, ergo non vult liberè, probatur consequentia, nam voluntas non potest mouere se ad aliquid volendum nisi ad id moueatur & determinetur à Deo. & cú mouetur à Deo, non potest non moueri, nam implicat contradictionem vt mouens moueat ipsum mobile, & vt sic mobile non moueatur;nec valet si respodeatur propterea voluntaté moueri libere, quia Deus eam libere mouet, hoc enim demonstrat libertatem Dei, non auté voluntatis nostræ. Sicut enim non quia Deus liberè concurrit ad motum cæli aut ad calefactionem ignis, idcircò verè dici potest aut cælú liberè moueri, aut ignem liberè calefacere: ita nó quia Deus liberè voluntatem nostram mouet, verè dici posse videtur voluntas liberè operari. Dices, Deum mouere voluntatem ea ratione vt eius naturæ conueniens est atque consentaneum; & quoniam voluntas suapte natura est libera, facit Deus eam moueri libere ; sicut facit vt cælum moueatur necessariò, & vt res sublunares, quia sunt contingétes, moueantur contingenter; Sic enim eiulmodi rerum natura postulat. Sed Durandus, vel aliquis alius pro Durandi opinione pugnans, primò quidem negaret, cælum necessariò moueri, nam cum motus pendeat ex motore, motor aurem cæli, qui est intelligentia, libere & contingenter ipsum moueat, si non secundum Peripateticam; certè secundu Christiana Philosophiam, no potest cæli morus esse omninò necessarius. Deinde, no pugnat hæc duo inter se; aliquid moueri necessariò, & moueri ab alio: at hæc duo, moueri aliquid liberè ita vt in potestate eius sit moueri ac non moueri, & tamen semper moueri ab alio, quo mouente non possit non moueri, videntur inter se vel maxime pugnare. Cum igitur voluntas non possit velle, nisi à Deo mota & determinata ad volendum, mouente autem Deo voluntatem effectiue ad volendum, non potest voluntas non velle; non est autem in potestate voluntatis vt Deus eam vel moueat vel non moueat ad volendum; ergo non est in potestate voluntatis velle aut non velle. Quare si Deus semper actu concurrit effectiue ac determinatiue ad quamlibet operationem nostræ voluntatis, videtur labefactari ac funditus tolli libertas voluntatis. Atque hæc quidem pro opinione Durandi possent disputari.

Exponitur & probatur opinio D. Thoma qua est vera.

#### CAP. VIII.

🕵 🗜 L T E R A est opinio D.Thomæ, qui libro 3.aduersus Gentes 📆 cap.67.& in prima parte quæst.105.art.5.ait Deum actu concap.67. & in prima parte quæit.103.art.3.ait Deuini actu conque modis ; iple enim vires & facultates agendi dedit caussis secun-ge probabilif dis; iple illas facultates sustentat & tuetur in esse & vigore; iple ap- sima. plicar caussas secundas ad agendum; ipse dirigit eas in agendo vt ad fines suos ipsis ignotos, ordinatè perueniant; ipse denique determinat eas ad agendum & mouet, ceu principale mouens instrumenta mouet & regit in operando. Hanc opinionem ea potissimum ratione probat, quod in mouentibus per se subordinatis, inferius non mouet nisi motum à superiori; ex quo Aristoteles secundo libro Metaphylicæ concludit, huiusmodi mouentia esse non posse infinita, quia motio priorum mouentium, cum ipsa sint infinita, nunquam perueniret ad vltimum mouens, quod tamen sine motione priorum mouentium, mouere non potest. Atque hoc perspicuè cernimus in agentibus naturalibus, & ijs quæ operantur ex arte: agentia namque sublunaria, atque adeo totus hic mundus inferior om-. nino pendet ex lationibus corporum cælestium: sol enim & homo generant hominem, idémque contingit in alijs. Artes quoque inferiores, no nisi ex præscripto & directione superioru artiu quibus sub ordinatæ acsubiectæ sunt, operantur. Argumenta verò Durandi, &

multo ante Durandum D. Thomas, vt erat accerrimo ingenio peruiderat, & locis paulò supra citatis, omnia sinhillatim & propriè soluit.

Sententia an Elocia.

Hæc doctrina, in eo quod air D. Thomas Deum actu concurrere ad quamlibet secundarum caussarum operationem, non est opinabilis aut probabilis tantùm, sed est omnino vera, certa, & indubitata; de qua fas non est Christiano Philosopho dubitare. Etenim sæpenumero in divinis literis scriptum testatumque legimus, nihil fieri vel magnum vel paruum, vel in cælo vel in terra, vel víquam alibi, sine voluntate, rectione & concursu Dei. Hinc sunt illa. Omma opera nostra operatus es in nobu Domine, saia 26.00 spee operatur in nobu velle of perficere,ad Philippenses 2.0 fine me nihil potestis facere. Ioannis 15.In ipso vissimus, mouemur & sumus, Alt. 17. & Isaias hominem facit coparatione Dei, tanguam securim comparatione artificis. Solet etiam sacra scriptura operationes effectionésque caussarum secundarum Deo auctori tribuere, ve ostendat eas principalius à Deo quam à caussis secudis proficisci. Quocirca Deum inquit, formare corpus hominis, finguláque membra manibus suis fingere, & suo quæque loco aptè disponere, solis ac lunæ cæterorumque syderum cursus moderari, fundere imbres, concitare ventos, accendere fulguta, terram tremefacere, animantibus cibum vitámque largiri. Hanc etiam ob caussam, Theologi aiunt Deum esse in omnibus rebus per pæsentiam & potentiam, quia cognoscit omnia, & vis atque efficacitas eius per omnia pertinet atque peruadit. D.etiam Augustinus libro 9. super Genesim ad literam cap. 15. Si Deus inquit, subtrahat operationem suam intimam, qua naturam creatam suftinet, continuò tanquam extincta, nulla remanebit. Et pau-1d post. Nisi Deus continenter operaretur, nec aliarum rerum, nec ipsorum Angelorum natura subsisteret.

In eo autem quod adiungit D. Thomas, causas secundas, & in his voluntatem nostram à Deo moueri, applicari, & determinari ad volendum, licet nonnulli dissentiant Theologi, ego tamen manibus pedibúsque in eam sententiam perquam libéter eo; hoc enim est ingenium, hæc conditio, hic nexus atque contextus mouentium, & caussarum per se ac essentialiter subordinatarum, vt posterior non moueat nisi mota à priori; In ordine mouentium inquit Aristoteles lib. 8. Physicorum textu 41. quod prime est, magis est caussa mouenti quàm sequens, em mouebit magis. Et in libello de caussis, Propositione prima, dicitur caussa prima plus, vehementiùs, intimiùs, & inseparabiliùs concurrere ad esfectus caussas secundarum, quàm ipsas caussas secundas, & inuare caussas secundas in operationibus ipsarum, & magis esse caussam esfectus quàm caussas secundas. Quemadmodum igitu

igitur in aliis caussario generibus per se subordinatis inuicem, posterior caussa necessario præsupponit caussalitatem priorum, veluti in formis, esse sensitium præsupponit vegetatiuum, & hoc, esse corporeum, & in materiis, secundæ præsupponunt primam, idemque in sinibus per se subordinatis euenit, sic etiá in mouetibus & esse sessitius per se inuice subordinatis, posterius necessario præsupponit primu, & primæ caussa caussa prior natura est quàm caussa secunde caussa. Quid multar caussa secundæ cóparatione Dei, sunt tanquá instrumenta artis, comparatione artificis; à quo nisi moueantur & ex arte regantur; nec mouere quidquam, nec facere artisicios è aliquid possunt.

Soluuntur argumenta contraria.

Est At veargumenta quæ supra posita sunt pro opinione solutio trium Durandi, ea nunc breueter dissoluamus. In illis autem tria dificilium arpræcipue tanguntur quæ difficultatem habent, & explica- gumentori. tionem requirunt; vnum est, videri superfluum concursum Dei cum caussis secundis, cum caussa secunda per se sufficiens sit ad producédum effectum suum: Alterum est, concursum illum Dei videri impossibilem, siquidem impossibile viderur eundem numero effectum proficifci ac pendere totum ex Deo & ex caussa secuda: Tertium est, illum Dei concursum cum nostra voluntate, auferre ei libertatem, & agendi atq; non agendi necessitatem afferre. Ad hæc igitur tria, eodé ordine respondendum est. AdPrimam Licer ignis (quod auté de igne dicimus, idem quoq; in cæteris caussis secundis intelligendum est) yt est caussa secunda & particularis, sit per se sufficiens ad producendú ignem,propterea quia non indiget alius caussæ secundæ concursu & auxilio ad illum effectum producendum, absolutte amen ac simplici ter non est per se sufficiens, ita vt primæ caussæ concursu non egeat. Ergo sufficientia ignis, excludit quidem indigentiam alterius caussa secundæ ac particularis, non excludit auté, nec verò potest excludere indigentiam diuini concurfus,& dependentiam à caussalitate Dei. Etenim Deus, tum quia est infinitus, infinitum autem vbique est, in omnibus rebus operatur; tum quia est prima caussa & ens per essentiam, cætera verò sint caussæ secundæ illi tanquam instrumenta diuinæ sapientiæ subiecta, sicut in existantia pendent ab illo, sic etiam in operando. In eo enim vel maximè consistit ratio creaturæ, vt sicuti ex nihilo creata fuit à Deo, ita nisi perpetuò quasi manu Dei teneatur & iunetur, nihil agere, nihil esse possir. Non igitur superuacaneus est concursus Dei cum caussis secundis, sed est qu'am maxime

necessarius. Ad Secundam. Quemadmodú si ego aliquid calamo scribam, vel serra lignum secem, illa scriptio & sectio tota quidem fit à calamo & ferra instrumentaliter, eadem verò tota etiam sit à me tanquam à principali agente, à quo illa instrumenta, ad operandum mouentur, determinantur, atque diriguntur: sic etiam quilibet effectus caussa secunda, totus à caussa secunda conficitur, idemque totus proficiscitur à Deo in cuius virtute operatur caussa secunda, quæ nili ad agendum à Deo determinaretur, atque dirigeretur, nihil planè posset agere.

Nota diligen banc de liber tate mostra voluntatis.

Ad Tertiam. Licet voluntas nostra nihil operetur nisi mota & deser dollrinem terminata à Deo, quia tamen mouetur à Deo conuenienter nature suz, & vt suaptè natura apta est moueri, hoc est non necessariò sed liberè, ideò verè dicitur veréque est libera. Si enim voluntas ita moneretur à Deo.vt ipfa se nullo modo moueret & ad agendum determinaret, omnis profectò meriti & demeriti & libertatis ratio funditus tolleretur; sed quia Deus eam sic mouet, vt ipsa nihilominus simul etiam se ipsam moueat, & per suam deliberationem se determinet ad agendum hoc velaliud quidpiam, ob eam caussam meritò appellatur libera & verè est libera. Non enim intelligendum est voluntatem esse liberam omnino, ita vt à nullo pendeat, nullique subiiciatur; hac enim libertate solum Deum liberum esse agnoscimus, quippe qui sit omniŭ liber à nullo dependens, nullius indigens, nulli subiectus, per se sufficiens sibi ad omnia. Hæc autem libertas in nullam creaturam potest sonuenire: ratio enim cuiusuis creaturæ necessariam & inseparabilem continet dependentiam eius à creatore tam in existentia quàm in omni operatione. Ergo libertas nostræ voluntatis ea est que potest competere creaturæ, nampè quæ separat & distinguit voluntatem ab agente naturali. Quadruplex autem discrimen reperio inter voluntatem & agens naturale, Etenim agens naturale determinatú est ad essectum & operationem vnius modi; quæ enim sunt vnius speciei, ea omnia cernimus eadem ferè eodéque modo semper operari:volutas hominis indifferens & indeterminata est ad omne bonú hoc est ad omne ens, ná bonum tam laté patet quá ens: habet etiá voluntas triplicem in operando varietatem, aut volendo, aut nolendo, aut suspendendo & cohibendo omnem actum suum-Deinde, omne agens naturale per se pédet esfectiue ex motu & caussalitate cæli, voluntas autem effectiue à nulla re prætorquam à Deo per se pendet, nisi forte per accidés secundum quid, indirecte, & (vt loquantur nuc Philosophi ac Theologi scolastici) inclinatiue tantum non autem necessariò. Posteà, ad hibitis positisque omnibus rebus quæ ad agen dum ex parte obiecti requiruntur, ita vt nihil desit, nihilue obstet, agens naturale non potest non agere; at voluntas, etiam nunc, potest agere & non agere, & agere illud quod ei proponitur, vel etiam contrarium. Postremò, agens naturale non mouet & determinat se ad agendum, cognoscendo, & deliberando, & eligendo id quod agir; quod tamen facit in omni sua operatione voluntas nostra. Ex quo fit, vt vnus omnium animalium ĥo mo verè sit dominus suarú actio. num & vt suis actionibus apud Deum & homines, aut benè aut malè mereri queat .Sed hæc omittamus; habent enim & bene longam & faris litigiosam, certè valde remotam ab hoc Physiologiæ instituto, quod nunc persequimur, disputationem. Quoniam autem docuimus, concursum vniuersalis caussæ presertim autem primæ cum caussis secundis, ad productionem cuinslibet effectus esse necessariú, sequitur vt videamus, an effectus debeat plus caussæ vniuersali an particulari: & an omnis caussa sit nobilior suo effectu.

## Explicantur dua dubitationes. CAP. X.

2 V & hoc loco dubitationes existunt; vna est, an essectus, plus 🐠 essettus debeat caussæ vniuersali quàm particulari: altera est an om- debeat plus nis caussa sit nobilior effectu. Ad priorem ita respondendum uerfali quam est, effectum partim debere plus caussa vniuersali, partim autem par- particulari. ticulari. Debet enim plus vniuersali, quatenus ab ea dependet non solum in fieri veluti à caussa particulari, sed etiam in esse & operari; quandiu enim est & quotiescunque operatur, eget concursu & ope vniuersalis caussæ.debet autem plus causse particulari, quatenus accicipit'& habet ab ea conditionem, speciem, & gradum naturæ, eique assimilatur. Namque effectus naturalis est contingens & corruptibilis, non propter caussam vniuersalem quæ est necessario & incorruptibilis, sed propter caussam particularem. Adde, quod cum quæritur caussa alicuius esfectus, non debet asferri vniuersalis, sed particularis & proxima: vt si quæras quæ sit caussa 'efficiens hominis; non bene respondebis eam esse solem, sed hominem. Quocirca definitiones & demonstrationes, huiusmodi caussas præcipue complectuntur. Atquæ hinc dirimi potest nobilis illa controuersia inter Platonicos & Peripateticos, an Natura dici dobeat agens principale, an verò potius agens tantummodo instrumétarium. Platonici enim censent omnia Pulchra diagentia naturalia & particularia, esset tantum instrumentaria & non septatio inprincipalia agentia, solum autem Deum, & caussas vniuersales, esse ter Platoniagentia principalia; quod hoc argumento confirmant. illud est agens seticos, an aprincipale, quod efficit & non efficitur, mouet & non mouetur, gens natura-

G ij

le fit agens principale an cantum (it agens instruwentale.

& quod est finis atque principium motus, qualem manifestum est Deum esse & caussas vniuersales. illud aurem est agens instrumentarium, quod non mouet nisi quia mouetur ab alio, nec cognoscit sinem suum propter quem agit.sed regitur & dirigitur ab alio finem ipsius cognoscete: Sed talis est natura & agens naturale, vt cuius perspicuum est, ergo natura magis est, & appellari, debet agens instrumentarium quam principale. Peripatetici verò contra disputant, quamuis caussa vniuersalis sit agens principalius qua particularis, no ob id tamen negandú esse, quin etiá caussa particularis appellari debeat agens principale potius quá instrumentarium; quando quidem effectus, vt paulo ante dictum fuit, assimilatur caussa particulari secundum quidditatem, secundum esse, secundum modum operandi, & secundum proprietates, atque accidentia, eiusque perfecta cognitio præcipuè pendet ex notitia caussæ particularis, quod sanè in agés quod est verè & tantummodò instrumentarium, minimè conuenit. Sed hi iudicio nostro; non tam re quam verbis inter se dissident, tota enim dissensio in eo posita est, vt constituatur quid nomine instrumenti intelligendum sit. Platonici enim ampliorem instrumenti fignificationem amplexi sunt; Peripatetici verò pressiorem, & angustiorem sequutur. Platonici enim definiut instrumetale agens, quod non mouet nisi motum& quod non cognoscit finem propter quem agit; hæc autem ratio instrumenti omni agenti naturali competit. Pe ripatetici verò, definiunt agens principale, quod in se habet naturalé & perfectam vim producendi effectum fibi fimilem; quomodo natura & caussæ secundæ sunt agentia principalia.

Ad posteriorem dubitationem hoc modo respondendu est; de materia non ambigitur quin ea sit ignobilior tam forma, quam composito. De forma, an sit nobilior composito disputatum est in 6. libro. Agens vniuersale quod appellatur æquiuocum sine dubio præstantius est effectu, vt Sol & intelligentiæ dignitate excellut effectus omnes Physicos: dicitur autem huiusmodi agens vniuersale æquiuocu, quia non est eius de speciei & naturæ cuius est effectus ab ipso productus, & quia non ad vnum aliquem tantúmodo effectú sed ad multos & diuerlos effectus producendos cocurrit. Agens auté particulare vniuocu, idest quod eiusdé speciei est cu esfectu, partim est nobilius partim minime; nam secundum conditionem, seu dispositionem quanda est nobilius: quatenns homo generans iam est actu, qui gene ratur nondu est, ille iam est perfectus, siquidem perfectum iudicatur ficiens sit no. esse id quod potest sibi simile generare, hic verò est imperfectus; ille bilimi juo of nullo modo dependet ab hoc, hic autem, saltem cum generatur, ab illo depender. At vero secundú essentialé perfectioné, non est nobilius

fostu.

Digitized by GOOGLE

commenim quæ continentur eadem specie, par est dignitas & perfectio essentialis; nam vt dicitur in categoria substantia, non suscipit substantia magis & minus; & scriptum est in 8. Metaphy. tex. 10. Tubstantiam esse sicut numerum cui nihil addi aut detrahi potest sine commutatione speciei; quin etiam in 3. Metaphylicæ tex. 11. Aristor. affirmat in individuis eiusdem speciei, non esse prius & posterius, neque nobilius & ignobilius secundum essentiam. Finis autem duplex est, vnus qui efficitur ab agente sicut forma naturalis per generationem producitur ab agente naturali, & hic finis, licet nobilior sit actione, agentis cum eius tamen sit effectus, non potest esse nobilior agente. Alter finis est qui præexistit agenti, propter quem agens principaliter agit, & ad quam præcipue ordinatur à natura, qualis est in agentibus naturalibus, eternitas speciei;& assimilatio Dei; que finem perspicuè constat esse nobiliorem agente. Sed dicet aliquis, si agens non potest esse ignobilius suo effectu, quomodo videmus ab accidente produci substantiam? sæpe enim contingit à calore qui est in ferro ignito, qui etiam à motu & à lumine produci ignem. Respodendum est, an accidens producat substantiam, esse valde dubium & controuersum, quare quantum in præsentia satis erit ad id quod propositum est explicandum, de hoc dicendum est breuiter, exponendo quid alij sentiant, & quid nobis tanquam verisimilius maximè probetur.

## An accidens, poßit producere substantiam. CAP. xI.

Nullum 44

A c de re sunt tres opiniones: vna est Scoti. 4. sent. dist. 12. dens nabe. quæst.3.& Ocham lib.2.Sent. quæst. 23.& Durandi 1. Sent. re vim prodistin. 2. quæstione. 2. qui censent accidens nullo modo ducende subhabere vim producendi substantiam, sed eam immediate produci à finitam, opi substantia, que opinio ita probatur. Nullum agens potest agere vl. Durandi & tra virtutem suam, ergo accidens cum sit imperfectius substantia, Ochan. non potest cam producere; consequentia per se est manifesta. Antecedens auté probatur dupliciter, tum quia illa propositio est per se nota, qua negata non relinquitur vllus modus ostendedi Deum, qui est caussa omnium, esse ens perfectissimum; nam non valerer, ab ipso productasunt omnia, ergo ipse est persectissimus omnium; dicet enim aliquis, posset quod est perfectius produci ab eo quo d est imperfectius; quemobrem fieri posset (sicut ait Scotus) vt mundus suis... Ter conditus ab aliqua musca, tum etiam; quia effectus posset esse perfectior caussa, dividatur cogitatione ille effectus in duo, nimirum in

G iij

id,in quo secundum perfectione zquatur causse suz, & in id, in quo secundum perfectionem superat caussam; & quæratur, vnde habeat effectus id in quo superat caussam suam?non à se,vt patet,no à caussa quia nihil dat quod no habet, & quicquid à caussa est in esfectu, preexistit in caussa, vel perfectiori modo si fuerit 'caussa æquiuoca, vel falté æquè perfecto, si fuerit vniuoca. Atq; hæc est ratio Scoti. DeindeOcham idem confirmat aliis duabus rationibus; si enim inquit, no potest substantia immediate produci à substantia, aut id eueniet pro pter perfectionem substantia, at Deus, qui est perfectissimus, immediaté secundum suam substantiam res ipsas produci: vel propter imperfectionem eius, sed cum accidens producat accidens, vt calor calorem; cur non etiam substantia producet substantia? quando quidé accidens est imperfectius substantia. Præterea, in generatione vniuoca simile generatur à simili, cum igitur ignis generat igné, substantia generatur à substantia non ab accidente, alioquin nunquam reperiri posset generatio vniuoca, nec vnquam vera esset illa sententia, simile generari à sibi simili. His accedit, quod quidditas subiecti, est caussa propriæ passionis, & non secundum potentia passiuam, quia omnis potentia passiua est contradictionis ad esse, & non esse, propria auté passio non est eiusmodi vt possit adesse & abesse subiecto, ergo secudu potétiam actiuam quidditas rei est caussa propriæ passionis; ergo substantia potest immediate producere aliquid, & si potest producere accidens, cur non etiam substantiam? Hæc sunt pro prima opinione. Contra quam est Arist. & experientia. Etenim Arist. in libro de sensu, & sensili, capite de sopore, ait igné non agere vt ignis est, sed vt calidus est; at secundum Scotum, principalis actio ignis quæ est productio substantia, non est ab igne vt calidus est, sed vt ignis est. In primo etiam lib.de Gener.scriptú est,actioné non posse fieri,nisi vbi est contrarietas, debet enim agés esse contrarium patienti: at contrarietas non est propriè in substantia. Auer. etiam in 7. Metaphy. com. 22.& 31.& in 12.Metaph.com.18.ait, idem esse agens disponens materiam, & inducens formam: Sed accidens disponit materiam, ergo iplum quoque aut per le iplum procreatur forma substantialis.ibide quoque ait nec eleméta nec vllas substantiales formas, esse actiuas & passiuas nisi propter qualitates; & semen quod non est actu animatú facere actu animatum per calorem naturalem qui in eo inest. Experientia item frequens, perspicue declarat substantiam gigni ab accidente, namq; videmus calorem qui est in ferro ignito ignire stuppa & à lumine aëris, ob reflexioné radiorum, produci ignem; Similiter etiam per motum localem, allisione nimitum & attritione duoran corporum, ignem procreari.

### Explicatur opinio.D.Thoma, accidens in virtute substantia posse producere substantiam.

LTERA est opinio Thomist.qui aiunt accidens v. g.caloré, habere duplicem modum operandi.vnum in virtute propria quatenus accidens est, secudum quem tantum potest produ- ma, accidens cere calorem; alterum in virtute substantiæ cuius est naturalis virtus producere sub & instrumentum, secundum quem potest etiam producere substan- stantiam non tiam; sicut calor qui est in animali & in semine, quamuis per se non fu vi sedutr habeat nisi calefacere, tamen quatenus est naturale instrumentum animæ & generantis, potest producere carnem, & ossa, atque adeo iplum animal. Vide D. Thomam in 3. par. quælt. 77. art. 3. & in.4. sent. dist. 12.quæst.1.&1.part.quæ.77.artic.1. Vide etiá eisdem locis Thomistas, vt Capreolum, atque Caietanum super primam partem quæstione 77. artic. 1. Confirmatio huius opinionis pendet ex superioris sententiæ confutatione. Etenim certum & perspicuum est, vt supra ostendebamus, substantiam sæpè produci ab accidente, non autem potest eam accidens producere virtute propria, quemadmodum prima ratio Scoti euidenter & necessariò concludit, ergo virtute alterius, hoc est substantiæ cuius est naturalis virtus atque instrumentum.

Verum hæc opinio licet à multis probetur ac defendatur, plurimis tamen rationibus vehementer oppugnatur ac propemodum euertitur. Primum enim, qualitates actiuz, quæ sunt quatuor primæ qualitates, immediate inhærent in materia prima & ordine generationis præcedens formas substantiales, sicut à nobis supra ostensum est in 6. libro, ergo non agunt in virtute formarum substantialium. Postea, aut ignis producit substantiam ignis per actionem aliquam substanrialem distinctam à calefactione, at sic & relabimur in opinionem. Scoti, & accidens nullo modo produceret substantiam nec sua nec aliena virtute, sed substantia produceretur per actioné substâtiæ propriam & incommunicabilem accidens: autignis producit substanriam per calefactionem, sed calor sua virtute calefacit, ergo si ignis ca lefactiendo producit substantia, virtute caloris eam producit. Deinde, quid est illud agere in virtute substantiæ, vel enim est accidens moueri & dirigi à substantia, sicut dicimus securim agere in virtute artificis, quia no ageret nisi ab eo moueretur & regeretur; at quo pa-Ao accidens moueatur & dirigatur à substantia, ne intelligi quidem aut fingi à quoquam potest. Vel est, substatiam influere aliquam virtutem accidenti, per quam fiatpotens ad producendam substantiam,

G iiii

at talis influxus atque virtus statim videtur esse figmentum; & cum nihil sit accidente quod sit ipso nobilius, si accidens non agit virtute sua, neque aget virtute illius influxus. Præterea, cum ille influxus seu virtus sit accidens, quæretur quomodo habeat vim producendi substantiam?si enim non virtute sua sed substantia, existet eadem difficultas, résque procedet in infinitum: sin autem sua, idem à principio de priori accidéte dici debuit. Aut (id quod aiunt acutiores Thomista)accidens producit substantiam, quia est naturalis, & propria virtus substantia, ab ea dependens eique à natura tributa, tanquam instrumentum ad obeundas eius actiones. Verum hoc nihilo plus valet quam superiora, tum quia totum id quod sic aiunt, nihil aliud est, quàm relatio quædam accidentis ad substantiam: quæ relatio sicut non potest esse per se primò terminus actionis, ita nec eius principium: tum etiam quia fallum est ignem produci à calore, vt is est naturalis quædam virtus ignis, namque calor qui est in aere habet etia vim:gignendi ignem, siquidem vera sunt quæ scribit Arist. in 2. lib. de Generat.ex duobus elementis à symbolis tertium vtrique symbolum effici posse, vt ignem ex aëre & terra; si enim aër calore suo vincat frigiditatem terræ, relinquendo in ea siccitatem, tunc in materia terræ, cum insit calor & siccitas, necessariò existet forma ignis. Præterea, nó folum ignis gignitur à calore ignis, sed etiá per lumen & mo tú localé.illud auté ridiculú est, quod quidá aiunt, caloré propria qui de virtute calefacere vsque ad septimu gradum octauu aute gradum vel si quis est alius, qui sit immediata dispositio ad introducendam formam ignis, hunc inquam, non in propria virtute producere, sed in virtute substantiæ; quis hoc non tanquam merum planè sigmentum derideat?cum enim ignis naturaliter & necessariò agat, Temper agit codem modo, quomodo igitur priores omnes gradus virtute propria producit, vnum vero illum vltimum non potest eadem virtute producere; id enim tunc de nouo accedit calori producenti quod ante non Habuit:nam si nihil aduenit, codem modo se habebit calor ante, & post, quare etiam eodem modo aget, nam idem manens idem semper natum est facere idem, yt dicit Arist in 2. lib.de Generatione.

Tertia opinio probabilior cateris ponitur, & folumntur rationes contraria.

CAP. XIII.

ERTIA opinio est, que nobis videtur probabilior, accidens fua virtute posse substantiam producere, ita vt cum ignis producit ignem, tota ea productio intrinsece & effectiue procedat à calore, neque ad ca effectiue cocurrat forma substantialis quæ est in igne. Quæ opinio refutatis iá superioribus sententiis, longa nó eget probatione; nam si substantia producitur ab accidente, vt demonstratum est contra Scotum, & non in virtute substantiæ vt ostésum est, cotra Thomistas, relinquitur igitur ve accidés vireute sua pro ducat substantiam. Restat nunc, vt soluamus rationes Scoti, & alias quasdam dubitationes quæ videntur esse contra tertiam opinionem explicemus. Ad Primam rationem quæ est Scoti responderi potest dupliciter, primum hoc modo, inter accidens & substantiam potest fieri comparatio, vel in ratione entis, & sic clarum est accidens esse ignobilius substantia, vel in ratione producibilis, & sic est proportio inter ea, nam sicut accidens naturaliter est productiuum substantiæ ita substantia naturaliter est producibilis ab accidente, nec in hoc est inæqualitas; & sanè vtrumque est eiusdam ordinis cum sit quidpiam naturale, & materiale, & corruptibile. Altero modo etiam responderi potest, duplicé esse essectum agentis, vnum intrinsecum actui agétis, vtpote qui per eius actionem attingitur, alterum externum actioni agentis, qui quoniam habet naturalem & necessariam connexionem cum primo illo intrinseco effectu, idcirco cum hic internus producitut,ille externus quoque per motum naturalis sequelæ produciducitut, ille externus quoque per motum naturaus sequeix producitur ab agente: exempli caussa: Calefactionis, intrinsecus & immedia-nam hanc de tus effectus est calor, mediatus autem, & huic naturaliter consequens duplici effeest raritas & leuitas. Inter hæc autem duo genera effectuum hoc inte stin ageiibus. rest; quod prior non potest esse nobilior agente: poteriorem autemeffe vel nobiliorem vel ignobiliorem, nihil prohibet; & ratio est, quia ille, cum per se producatur ab agente, necessario sequitur menfaram & modum virtutis actiuæ, hic autem, cum non producatur per se, minime commensurari & correspondere debet virtuti, & per-Tectioni agentis; siquidem præstantia agentis & actionis, estimari debet ex primo & immediato termino arque effectu, non autem ex aliis quæ propter naturalem rerum consequentiam & connexion producuntur. Cum igitur substantia sit esse àccidentis non priori sed posteriori modo, nam cum in materia est calor vt octo, necessario erumpit, & existit forma ignis, non enim possunt hæc duo inuice separarijex quo fit, vt calor producendoin materia calore vt octo, consequenter etiam producat substantiam ignis, ob hanc caussam fit, vt quamuis accidens sit ignobilius substantia, eam tamen possit Cur substanproducere. Ad Secundam. Repugnat substantiæ immediate produ-

tè mibil po[fit agere .

cere aliquid;no ratione perfectionis vel impefectionis, sed quia productio est actio, actio autem non potest esse nisi vbi est contrarietas, hæc autem non copetit substantiæ, nisi propter accidentia, quare nec aget substantia nist per accidentia. Ad Tertiam. In producente & producto duo considerare oportet, vnum est id quod producit, & quod producitur; alteru est id quo producit & quo producitur: exépli gratia: ignis ex aqua producit ignem, quod producit & producitur est ignis, similiter eria quo producit & quo producitur est calor tum qui est in igne producente, tum qui inducitur in materia aquæ. Ergo in generatione vniuoca est similitudo, si comparentur inter se, vel quod producit & quod producitur nam verumque est substátia, vel id quo producit, cum eo quo aliud producitur, vtrumque enim est accidens: non oportet autem comparere id quo producitur, cum eo quod producit, quia no fieret comparatio inter ea, quæ sunt eiusdem rationis.

An subiali ciës sue propria pa∬io ais.

Ad Quartá. Subiectú non est caussa esficiens propriæ passionis, ná sit cansa est vel produceret eam per eandé actioné, qua ipsum producitur; at hoc repugnat, quia producere præsupponit esse, quare si subiectum per huiusmodi actionem producit, iam est: si per eandem producitur, nondum est, ergo simul est & non est; & esset posterius illa actione, ve pote per quam ipsum producitur, & esset prius illà eadem actione, vt pote per quam producit ipsam propriam passionem: vel per aliam actionem, led hoc modo propria passio esset tempore posterior subiecto, & non flueret ex quidditate subiecti simpliciter, sed ex quiddi tate rei existétis, quod falsum est na non est necessaria conexio quidditatis cu sua existentia, nulla enim res, presertim earu quæ sunt gene rabiles, necessario existit; at conexio propriz passionis cu subiecto. necessaria est; siue enim triangulu existat siue non habet tres agulos æquales duobus rectis. Est igitur eadé caussa efficiens subiecti & pas-2nd fr po- sionis, cadé enim actione verung; producitur, sed illud per se primà, setia passina hac autem per modum naturalis & necessaria consequentia. Neq; etiam subiectú est in potentia passiua Phy. ad propriam passione, na tradictionis, id dicitus Phy.esse in potentia passiua respectu alicuius, quod nondu secundii peri- du actu habet,aptum tamen est ab agente naturali transmutari ad illud.Arist.enim in 5.& 9.lib.Metaph.principium rei quo est transmutabilis ab alio vt aliud est, potenciă passiuam definit: si igitur subiectú est in potentia passiua ad suam propria passioné, necesse est cogitare subiectum prius esse, & tum ab aliquo agente transmutari ad suam passionem, quod falsum est; cum subiectú & propria passio simul sint & simul producantur. Atq; supradicta quidem potentia passiva est illa qua Arist. tot in locis appellat potentia contradictionis ad esse

Philice, vel potentia con\_ pateticos.

& non esse, Si quis autem existimat propterea subjectum habere potentiam passiuam & contradictionis respectu passionis, quia propria passio in ipso inhæret, is sanè non rectè sentit, ob eandem enim caussam dicere deberet, substantiam cæli habere potentiam passiuam cótradictionis respectu quantitatis in ipso celo inherentis, quam tamen constat ab eo esse inseparabilem.

#### Enodantur quatuor alia dubitationes CAP.

XISTVNT præterea quatuor dubitationes, quæ videntur Quatuor duofficere tertiæ opinioni, quam cæteris probabiliorem esse iu-bitationes codicaumus. Prima dubitatio est, cum communis sit & trita opinionem. multorum Philosoph.sententia, accidens cú producit substantiam, agere in virtute substantiæ; idque secundú tertiá opinioné desendi nequeat, non videtur ea opinio probanda esse, vt quæ communi sententiæ aduersetur, Secunda dubitatio. Si forma substantialis nege mediatè, neq; immediatè operatur, ergo frustra est & otiosa, & cum melius sit habere vim atq; facultatem agendi qua non habere, nobilior erit conditio accidentis, quam substantie, quin etia facillimè cre di poterit nullam esse formă substantialem; namque formam esse, & qualis ea sit, non aliter cognosci potest quam ex operatione. Tertia dubitatio. Forma substantialis nullo modo posset appellari natura, siquidem natura diffinitur esse principium motus, at secundu tertiam opinionem, substantia nullo modo est principium actiuum alicuius motus. Quarta dubitatio. Si substantia producitur per solam actionem'accidentis, ergo non per se producitur sed per accidés, quare generatio non erit per se mutatio aliqua: probatur consequentia, nam per actionem accidentis non potest intrinsece & immediate produci aliud nisi accidens, sicut per calefactionem primò non aliud quam calor producitur, quare si per eandem actionem etiam substantia producitur, necesse est eam consequenter, & per accidens produci. Ad has dubitationes breuiter respondendum est hoc Quomodo as modo. Ad Primam. Potest dici accidens, agere in virtute substantiæ possis agere tripliciter, primum, secundum denominationem, nam licet actio ef- in virtute fectiue procedat ab accidente, tamen quia actiones denominatiue substantia. sunt suppositorum vel rerum per se subsistentium, non denominatur agens, nisi quod est per se sublistens, huiusmodi non est accidens, sed substantia accidente affecta. Deinde, substentatiue; nam quia operari sequitur esse, accidens autem habet esse in virtute substantiæ quatenus ab ea substentatur, ob eam quoque caussam potest dici agere in virtute substantiæ. Postremò, dererminatiuè; nam substantia ignis no

producitur per calorem, vt calor est, alioquin per quam libet gradu caloris produceretur, sed vt est tantus calor verbi gratia vt octo, nó habet autem calor, vt fit in tantus ex eo quod fit accides, fic enim indifferens est ad omnem gradum, sed ex substantia in qua est, quæ vt secundum naturam suam perfecte le habeat, vendicat sibi tantum calorem, determinatio igitur accidentis, subiectiue quidem prouenit ex substantia in qua inhæret; finaliter autem ex substantia quæ per iplum produci debet: Ad Secundam. Non est lubstantia otiosa etia si nihil operetur, tum quia otiosum est id cuius potest esse aliqua operatio & non est, quod non conuenit substantiz; tum etiam quia forma substantialis tametsi nihil operetur, ob alias tamè caussas necessaria est, quas nos in principio sexti libri exposuimus. Adde quod potest dici operari, si non effectiue, certe illis tribus modis, quos pau Io ante memoranimus. Ad Tertiam. Forma substantialis est natura & principium motus, non effectiue, led illis tribus modis quos in felutione prime rationis poluimus. Ad Quartam. Forma substantialis ordine generationis, consequanter & secundario producitur, at se spectetur intentio, dispositio & ordinatio nature, que per se primo intendit formam substantialem, & propter eam premittit & producit id materia accidentia, existimandum ac dicendum est , formam substantialem perse primo produci. Atque hæc quidem de presenti questione probabiliter disputata sint; neque enim priores duas opiniones contemnimus, aut damnamus, sed tertiam illis preferimus, ve que nobis propensior ad veritatis similitudinem videatur: quam tamen ita probamus, vt ea formam substantialem è medio tolli nullo modo velimus; nec vero tolli oportere iudicemus.

## An idem numero effectus à multis caussie possit effici.

OTEST hoc loco tractari, quod à multis queri & disputant solotet, an idem numero effectus à diuersis caussis proficisci queat. De quo nos, quia res neque multæ difficultatis est, neque magni momenti, breuiter dicemus. Primò, potest idem effectus sieri à multis caussis diuersi generis, imò necessariò concurrunt quatuor causse ad producendum effectum naturalem. Præterea, idem effectus potest sieri à multis caussis eius em generis, verùm subordinatis quarum vna est vniuersalis altera particularis: sol enim & homo generant hominem. Deinde, potest idem effectus effici à multis caussis eius eius dem generis & proximis atque immediatis, sed quæ sint (vt vocant) partiales non autem totales, velut triremis mouetur à multis remigi-

remigibus? sed is motus non fit à singulis corú omnino totus, sed ab omnibus illis simul, ca ratione vt vnius caussæ integræ ac perfectæ vim & potestatem explent. At vt idem numero esfectus producatur à multis caussis eiusdem generis immediatis & persectis, ita, vt quali bet earu per se sufficiens sit ad totu effectu omnino producendum, videtur esse impossibile. Primo, quia sicut non potest esse nisi vna proxima materia, & vna proxima forma iplius effectus, ita et efficiens. tum quia sic non esset necessaria & determinata compexio effectus cum sua caussa, quamobrem talis effectus scire non posset: quia scire est ré per caussam cognoscere propter quá res; est & quod non contingit aliter se habere. Postea, quia in natura nihil est superfluú & otiofum, at si esset multæ caussæ vnius essectus, eo modo quo diximus, præter vnam illarum, cæteræ otiofæ essent. Deinde, vna numero actio non potest fieri à duobus agentibus, nam actio dependet ab agente & per ipsum definitur, ergo nec vnus numero effectus; nam actio re non differt ab effectu, qui est intrinsecus & immediatus eius terminus. Ad extremum, sit C. effectus, sint eius caussa A. & B. sequeretur esfectum à neutra caussa per se ac necessario dependere, quod est falsum; nam effectus necessariò dependet à caussis suis per se:probatur consequentia, C. non dependet necessariò ab A, alioquin eo remoto non posset esfici ab ipso B.at ponitur posse etiá fieri ab ipso B. similiter C. non dependet à B. propter eandem caussam. ergo à neutro per se & necessario dependet. Et quamquam ita sentiantThomistæ, vt videre est apud D. Thomam in 1.par.quæst.52.art. 3. & Paulum Soncinatem in 5. Metaphylicæ quæst. 6. tamen cum ipsi affirment genita ex putrefactione & semine esse eiusdem speciei, videntur concedere multas caussas efficientes eiusdem esfectus proximas & perfectas, quarum quelibet per se sufficiens est ad producendum effectum: mus enim secundum ipsos; æquè generari potest ex semine; ac ex putri materia. Sed ipsi respondere possent dupliciter, vel se tantum loqui de caussis efficientibus eiusdem rationis, idest vel ambabus vniuocis vel æquinocis, at generatio muris ex semine est vniuoca, ex putri autem materia, est æquiuoca; vel se loqui tantum de caussis efficientibus, quæ simul concurrunt ad vnum numero esfe-Aum producendum, nunquam autem contingit eundem numero murem simul generari ex semine, & ex putri materia.

Solet eriam ab aliis in dubium vocari, an effectus qui ab hac caussa efficiente, & in hoc loco, atque hoc tempore productus est, idé numero potuerit produci vel ab alia caussa efficiere, vel in alio loco vel alio tépore Ad quod nos breuiter respondemus, videri nobis probabilius, id sieri non posse, Primò, quia debet determinata habitudo &

An idem offe Elms numero potuerit ab alia canssa vel alio loco & tempere effici.

connexio effectus cum sua caussa, que non esset, si effectus à qualiber alia caussa produci posset: tum quia vna numero actio non potest esse à diuersis agentibus, aut in diuersis temporibus: quia ad vnitatem numeralem motus requiritur vnitas numeralis mouentis vt dicitur8. Phy. tex. 49. & vnitas numeralis temporis vt dicitur ins. Phy. tex.41.si autem actio variatur per quam essectus producitur, sieri non potest quinetiam effectus varietur. Postremò, quia effectus particularis per se dependet à cælo, quare variato cæli aspectu & side rum, quem omni puncto temporis variari necesse est, non potest idé numero effectus produci. Verum de his satis.

Nunc declarandum est, an effectus eiusdem speciei, possint produci à caussis efficientibus diuersæ speciei, vel etiam generis, quarum quælibet sit proxima &perfecta caussa ipsius effectus. Atque hic locum habet insignis illa questio de genitis ex semine & ex putri materia, an sint eiusdespecies; exempli caussa. An mus qui sine semine gignitur ex putri materia, fit eiusdem speciei, cuius est is qui gignitur ex semine alterius muris, Circa hanc quæstionem reperimus tres opiniones. Quidam enim putarunt omnia animalia tam imperfecta quam perfecta, etiam ipsum hominem, posse gigni ex semine & ex putri materia. Alijcensent, nullum animal eiusdem speciei posse vtro que illorum modorum gigni; sed quæcunque gignútur vno modo, specie distingui ab his quæ gignuntur altero modo. Sunt etiam multi, qui arbitrantur animalia quidem perfecta, tantum posse gigni vno modo; nimirum ex semine, cuiusmodi sunt, leo, equus, homo; Imperfecta verò qualis est mus, vermis, serpens, scorpio, vtroque mo do gigni posse: quinetiam sunt quædam imperfectissima, quæ non nisi ex putri materia generantur; ita vt sint tria genera animalium, quorum quædam tantum ex semine, alia tantum ex putri materia, nonnulla veroque modo generantur. Has igitur tres opiniones sigillatim discutere, ac diiudicare operapretium fuerit.

> Que generantur ex semine & ex putri miteria, an sint eiusdem speciei. A primo examinatur opinio Aucenna.

### CAP. IVI.

Mirabilia

RIMA opinio est Auicennz in libro quem scripsit de Di
opinio Auicenna, homimem etiam sime humano

RIMA opinio est Auicennz in libro quem scripsit de Diluuio, & à quibusdam etiam tribuitur Alberto, quam i nnuit
Arist, in 1. Politicorum cap. 6. vbi reprehendens priscos leme humano

Riin Salla au Residente de Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au Residente de Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au Residente de Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos suisse,

Riin Salla au corrupto semine vel ex terra natos semine semine, natu. & in Sect. 10. Prolemate 15. & Plato in Menexeno, & Philoponus in

3. de Generatione animalium nominant Stesicorum qui dicebat post raliter posse diluuium homines fuisse renatos ex putri materia: potuerunt autem hi fortasse sumere huius opinionis occasionem ex iis quæ continentur in sacris literis, vel de formatione Adam, qui ex limo terræ à Deo fictus est, vel de generali diluuio. Quæ opinio his argumentis probari posset. Primò, eadem est materia generationis & nutritionis, sicut Arist.docet in 2.de Generat.tex.50.& in 2.de Anima.sed terra sugge rit materiam qua possit homo nutriri, vt herbas & fructus; ergo potest ipsa quoque præbere materiam ex qua homo generari queat. Deinde, quicquid potest virtus inferior, potest etiam superior, si igitur virtus quæ est in semine, cum sit particularis caussa & ignobilior virtute celesti, gignit hominem; cur non idem facere possit calum cum elementis? Postea, cælum potest afferre interitum homini, ergo etiam eius generationem perficere, siquidem oppositorum eadem est ratio, Præterea ars imitatur naturam, sed ars quamlibet formam potest exprimere in diversis materiis, vt formam hominis in ligno argento, marmore, ergo similiter natura poterit quamlibet formam naturalem in diuerfis materiis producere. Postremò, homo liberè generat hominem, quare potest non generare: & ex ea parte qua homo generatur ex homine, potest desicere species humana: cum autem impossibile sit eam simpliciter deficere, propterea quod species continent vniuersi perfectionem, præsertim autem humana, quæ eft omnium nobilissima, necessarium est dicere generationem humana, non solum ex semine hominis, sed etiam alio modo & ex alia materia effici posse. Itaque secundum hanc opinionem, fæmina non est per se necessaria ad generationem hominis, sed tantum per accidens nimirum propter locum matricis, qualis locus extra fæminam, idest tam opportunus, tam commodus & conducens generationi, consernationi, & accretioni hominis, donec in lucem edatur, non facilè reperiri potest.

Verum hæc opinio indigna est Philosopho, quipe qui non debet Refuestio vt est apud Arist. 8. Phy. tex. 15. & in 2. de Generat. tex. 42. quidquam Aucenna. asserere, quod non vel experientia vel ratione aliqua probabili cognitum habeat, &alijs suadere queat. At nulla experientia docet ho minem aliter generari polle naturaliter quam ex semine; neque ab initio mundi vllus hominum (nisi forte Poëtarum fabulis putemus habenda esse fidem) ex putri materia generatus est; & sanè quod nunquam adhuc factum fuit, Phylice loquendo de iis quæ ad specié pertinent, plusquam verisimile est, neque deinceps aliquando futurum, neque fieri posse naturaliter. Ratio autem reclamat, hominé ex putris materia generari posse, quomodo enim tam varia, subtilis, delicata

& artificiola, tot membrorum & partium humani corporis compactio, conformatio, distinctio, figuratio ex putri materia efficiatur? aut quis locus præter matricem fæminæ, qui sit calidissimus, non igneo fed vitali quodam calore, & ab omnibus elementorum cælíque iniuriis tutissimus, reperiatur? Sed esto, generetur homo ex putri materia; at postquam est conceptus & in lucem æditus, quo alimento nutrietur & substantabitur? non etiam quodlibet illi ztati congruit, & cum homo per multos annos non possit per se sine adiumento parentum vitam degere, quis nam ei ex terra nota, hæc necellaria adiumenta &prælidia prestabit? An natura quidem genera bit ex terra, eum autem generatum conseruare non poterit, sed mox interiturum deseret? quis hæc tam insipienter & impiè de natura vel potius de Deo qui est natura conditor & rector, loquentem ferat; Verùm plura contra hanc opinionem disputare superuacaneum est; stultum enim est, vt ait Arist. attendere quid quisque dicat; & quida lepide ait, sapientes viros ambigere, vter stultior sit, isne qui stulte dicit, an qui stulte dicentem seriò refutare contendit. Nec vero quisquam miretur tam ineruditam, tam absurdam & incredibilem sententia cuiqua Philosopho probari potuisse; naq, non minus verum qua scitu est illud quod Cicero scribit in 2. lib. de Divinatione. Nesco inquit,quomodo nihil tam absurdè dici potest,quod non dicatur ab aliquo Philos. Quare breuiter ad rationes huius opinionis respondeamus.

Solutio ra-.tionum opienna.

Ad Primam Duplex est materia nutritionis, vna remota, vt herba & fructus, altera proxima, vt sanguis; illam terra dare potest, hanc no nionis Aui. potest, de qua tamen intelligitur id quod dicitur eandem esse materia nutritionis & generationis:ac licet eadé sit materia generationis & nutritionis, quæ tamé generationi inseruit, & appellatur materia seminalis, multo purior, efficacior, & perfectior est, quam alimentalis materia; cuius rei signum est illud, quædam membra ex materia se minali à principio formata, si postea corrupantur, fragantur, ac mutilentur, non posse rursus per nutritioné renasci aut reparari. Ad Secunda. Caussa vniuersalis, duplex est, vna prima & simpliciter vniuer salis vtDeus, qui propterea quod libere agit; in infinità habet vim ad agendu, potest quicquid ab agentibus particularibus & caussis secudis efficitur, proximè fine illis efficere: altera est caussa vniuersalis secunda, quæ est vniuersalis non simpliciter, sed tantum respectu reru sublunarium vt cælum, quæ caussa tum quia est finitæ virtutis & naturaliter operans, tum quia per se est indifferens & indeterminata ad product: onem, cuiuslibet effectus particularis, nequit siue proximis copriis caulsis particularibus, carum effectus producere. Ad Tertiam. Non valet consequentia, nam multò plura, & maior przudia necelsaria

necessaria sunt ad generandum hominem, quam ad eum corrumpédum, etenim si vnum quodlibet elementorum exuperet cætera, potest homini exitium afferre, at perspicuum est non posse hominem ex vno elemento generari. Ad quartam. Inter naturam& artem multum interest, primum enim forma quam efficit ars, non est substantia, vel res quædam diuersa à subiecto, sed est varia quædam determinatio, conformatio, & figuratio quantitàtis, in qua ratio figuræ consistit. Deinde, materia quæ accipit formam artificialem, non habet ad eam naturalem potentiam & inclinationem, quemadmodum est in septimo libro explicatum. Propter hanc igitur quæ est inter naturam & artem dissimilitudinem, fit, vt forma artificialis in diversis materiis effici queat, naturalis autem minime. Ad quintam. Coniunctio maris & fæminæ per quam semen exhibetur matrici, liberè fit; tio hominis at postquam matrix semen virile complexa est, omnis illa operatio su naturali, subsequens, per quam generatio hominis absoluitur, per se non liberè sed naturaliter efficitur. Neque verò, quia initium generandi in an possit alinostra est voluntate atque potestate, ideò metuendum est ne ipsa ho- quando desiminis generatio aliquando deficiat. Etenim appetitus generadi, cui- ene. libet homini naturaliter insitus & penitus infixus, acerrimus & incitatissimus est: ssque post labefactatam, primi hominis scelere integritatem naturæ nostræ, multò etiam vehementior & effrenatior extitit; vt tam ardens procreandi cupiditas ne quando in cunctis hominibus omninò restinguatur, nequaquam sit pertimescendum. & sanè quod adhuc nuquam accidit, non est verendum ne in posterum aliquando cotingat. quamuis si Theologice ac vere loqui volumus, aliquando cessaturam esse generationem hominis minime dubitandum est; post resurrectionem enim neque nubent neque vxores ducent(vt ait Dominus)sed erunt velut Angeli Dei.

# Declaratur secunda opinio qua est Auerrois. CAP. XVII.

LTERA opinio est Auerrois, quam is copiosè tractat in 8.

Opinio Auer
Phys. comm. 46. & in sua Paraphrasi super primum librum rois generate de Generatione animalium cap. 1. affirmans nullam speciem, exfemine & seu viuentium seu animalium, posse generari ex putri materia & ex ex putri masemine, & quæcunque his duobus modis generatur, quamuis in spe-teria semper ciem simulia sint, specie tamen inter se distingui. Hanc sententiam, inter se distin tum ipse tum eius sectatores, confirmant multis rationibus. Prima ratio. Materia & Forma sunt ad aliquid, ita vt quemadmodum formæ differunt, sie necesse sit materias quæ proximè ac proprie illis

formis respondent, diuersas esse, sicut Arist. ait in 2. Phys. text. 26. sed putris materia & seminalis, inter se different specie, ergo formæ quæ ex illis educuntur, & in illis recipiuntur, non possunt esse eius de speciei. Ad hoc qui contra sentiunt, fortasse responderent dupliciter. Primò, quamuis materia putris per se & à principio multum differat à seminali, tamen per virtuté caloris celestis, vel aliarum influentiaru, sic afficitur & temperatur, vt habeat temperationem quanda & constitutionem qualitatum, valde similem ei quam materia seminalis ha bet in matrice, quamobrem non est mirandum si possit etiam similé formam recipere. Deinde, duplex est materia, vna transiens, altera immanens, nihil prohibet eiuldem speciei esse diuersas materias trãseuntes, velut sanguis efficitur ex carne, fructibus & pane : similiter etiam ex materia putri & seminali, què sunt materiæ transeuntes, poterit eadem species produci. Materia autem immanens (dicerent forsitan illi) non est alia quam materia prima, si quidem omnis forma substantialis immediate vnitur materiz primz, quare cum materia prima, quæ est in corpore putri, & quæ est in semine, sint einsde rationis, reliquitur animalia quæ generantur ex putri materia & ex semine, habere materias immanentes eiusdem speciei. Seconda ratio. Mus æquiuocè dicitur de eo qui generatur ex semine & ex putri materia, ergo illi mures non sunt eiusdem speciei, consequentia fatis per se manifesta est? Antecedens autem ita probatur, zquiuoca sunt quorum nomen est commune & ratio substantiæ dinersa, sed illi mures habent nomen muris commune, difinitionem autem substantialem diuersam, ergo, &c. Minor probatur, etenim materia necellariò ponitur in definitione rerum naturalium, vt est apud Arist. 1. de Anima tex. 16. & in 6. Metaphy. text. 2. præsertim cum secundum cos qui huic opinioni aduersantur, materia sit pars quiditatis, ergo si est diuersa materia, impossibile est eandem esse quiditatem & desinitionem; cum igitur illi mures ex diuersis materiis existant, non possunt eandem habere quiditatem. Adhoc, quid responderent aduersarij, facilè conijci potest ex superiori responsione, diceret enim, licet materiæ, quas vocant transeuntes, in illiusmodi animalibus sint diuerlæ speciei, materias tamen manentes, quæ propriè pertinent & adhibentur ad definitiones rerum naturalium, vnius esse speciei. Tertia ratio. Connexio effectus cum suis caussis, per se necessaria & immutabilis est; alioquin tolleretur scientia sine quæ demonstratione, fiue quæ definitione conficitur; siquidem scire definitur rem cognescere per caussam propter quam res est, & quod non contingit aliter se habere; at illi mures cu tam ex materia putri, quàm ex seminali generari queant, cum neutra materia habent connexionem que sit ne-

cessaria per se. Quarta ratio. Generatio muris ex semine, sit secundum naturam vt patet, ergo fit vel semper vel vt plurimum, sic enim Arist. in 2. Phy. & in 1. de Cælo definit id quod est secundum naturam; ergo oppositum huius, est præter naturá & rard, ac per accidens contingit; sed mures, qui gignuntur ex putri materia, ita frequenter & per se generantur sicut illi qui ex semine, hoc igitur est manisestissimum signum, hos & illos, non esse eiusdem speciei. Quinta ratio. Vnius naturæ vnus est modus generationis, ergo diuersus modus generationis, arguit diuersas naturas. Antecedens innuit Arist. in 1. lib. de Generat.animal.cap.1. Sexta ratio. Natura nihil frustra & superfluè facit, nec facit per plura, quod potest facere per pauciora; ergo si eadem species animalium generari potest ex semine & sine semine, alter istorum duorum modorum erit superfluus, cum vnus illorum fufficiat. Si dicant, id facere naturam propter maximam sollicitudinem, quam habet de conservatione huiusmodi animalium; id sanè ridiculum est, nam multò æquius esset istius modi curam & solicitudinem habere de animalibus perfectioribus, quæ tamé non nisi vno modo generatur. Si dicant, hoc idcirco fieri, quia perfectorum animaliŭ præstantia, non patitur ea generari aliter quam ex semine. Nec id profectò satis firmum est, nam si sunt animalia quædam imperfe-Aissima, quæ tantum generantur ex putri materia, & alia quæda perfectissima, quæ non generantur nisi ex semine, & ad horum animalium propagationem & conservationem vnus tantum generationis modus sufficit, cur non ité ad muriú speciem propagandam & confernandam vna generationis ratio sufficiet? sed oportuit naturam ad corú propagationem arque conservationem, duplicé generandi modum adhibere. Septima ratio. Mutationes differentes specie, habét terminos ad quos differentes specie, vnitas enim & distinctio specifica motuú, auctore Arist.in s. Phy. sumitur ex terminis ad quos tendunt, sed generatio ex putri materia, & generatio ex semine, sunt mu tationes inter se specie differentes, ergo termini earum different specie, quare animalia quæ illis duobus modis generantur, erunt diuer-La speciei; minor ita probatur, termini à quibus procedunt illa dua. generationes specie disserunt inter se,nam, vt sæpe dictum est,materia putris & materia seminalis, non possunt esse vnius speciei, ergo similiter etia termini ad quos tendunt, specie different : probatur cosequentia. Primò. Terminus à quo, est contrarius termino ad quem, omnisenim mutatio, vt dicitur in 1.& 5. Phy. fit ex contrario in contrarium. Deinde, sicut Arist. docet in 1. lib. de Cælo, & in 10. libr. Metaphys.vnum vni tantummodo est contrarium, nec vni rei possunt esse duo contraria, que specie differant; cum igitur terminus à quo

mine, inter se specie differant, & vterque illorum sit contrarius suo termino ad quem, si termini ad quos tendunt illæ duæ generationes, essent vnius speciei, iam tunc vni, duo quæ sunt diuersæ speciei,essent contraria. Octaua ratio. Forma cognoscitur ex operatione, nam que habent formam, & naturam eiusdem speciei, similes quoque habent operationes, sed animalia quæ nascuntur ex semine & ex putri materia, dissimiles habét operationes, ergo no sunt eiusdem speciei: probatur minor, animal natum ex semine, per se habet vim generandi & quidem generandi sibi simile, animal autem ex putri materia natum, aut nihil omnino generat sicut Arist. docet in 2. de Anima text.34.his verbis. Generare est naturalissimum operum qua in viuentibus funt quacunque perfecta, or non mutilata funt, aut generationem spontaneam habeant. Cuius generis esse constat ea quæ oriuntur ex putri materia: aut si generat aliquid, id nec est eiusdem speciei cum generante, nec habet vim aliud quidpiam ampliùs generandi. Nam quod generatur ab eo quod productum est ex putri materia, si esset eiusdem speciei cum illo, haberet quoque eundem modum generationis, quare sicut illud ex putri materia genitum est, ita hoc gigni debuisset; vel sicut hoc ex semine natu, est, sic illud nasci oportuisset: quæ sunt enim eiusdem speciei, vnum habent, similémque generationis modum. Præterea, si hoc quod generatum est ab eo quod fuit productum ex putri materia, etiam generaret aliud quidpiam, vel hoc esset eiusdem speciei, at non habet eundem generationis modum cum primo generante; vel esset diuersæ speciei, & sic generatio specierum procederet in infinitum. Atque tota hæc argumentatio, eisdem propemodum verbis tractatur ab Arist.in 1.lib.de Generat.animal.cap.1. quo in loco ita scribit. Que non ex coitu sed ex putri materia oriuntur, ea generant Nota precla. quidem, sed genus diversum, quodque produt, nec mas est, neque famina : quod ram hac fen- tusta euenit ratione, nam si ex coitu corum, qua non ex animalibus orta sunt, anitentia & do- malia orirentur, hac si eiusdem generis essent, primum quoque parentum ortum talem esse oporteret: quod recte ita censemus, quando sic euenire in cateris animalibus patet. Sed si dissimilia quidem, sed qua coire inter se possent gignerentur, surfus ex his alia quadam natura procrearetur, & alia ex ea,idque in infinitum procederet. At natura infinitum vitare solet, infinitum enim fine caret: natura autem semper finem quarit. Ac ne putetur Arist, hoc in loco id fortuitò dixisse, vel probabiliter tantum vt quidam nostræ memoriæ scriptor ait, disputare candem planè sententiam similibus penè verbis expres sam reliquit in 5. lib. de Historia animalium cap. 1. hoc modo scribés. Qua per se, vel in animali, vel in terra, vel in stirpe, vel etiam in corum ipsorum partibus creantur eademque maru, ac formina sexu distincta suns , y s coeuncibus

Etrinam Ari Rotelis.

gignitur quide aliquid, sed ex quo nihil amplius gigni possit; verbi gratia. Coitus pediculorum, lendes dista procreantur; muscarum, vermiculi; pulicum, genus pediculorum ouium speciem referens; ex quibus nec ea qua generarint proueniunt, nec aliud vulum animal, sed id quod sunt, sordes tantium existunt. Hæc & si quæ sunt alia afferri possunt, quasi sirmamenta & præsidia, ad opinionem Auerrois muniendam atque consirmandam.

## Explicatur tertia opinio. CAP. XVIII.

ERTIA opinio est, quemadmodum animalia perfectissima tantum generantur ex semine, & imperfectissima tantum ex putri materia,ita quæ media funt, fecundum eandem speciem propagari posse tam ex semine quam ex putri materia. Hanc opinio- Egreçia ha: nem sequitur D. Thomas in 7. Metaphy. super tex. 23. & ferè proba- im opinionia tur à Theologis & Latinis Philosophis, præsertim huius temporis; confirmatio. quæ sententia his posset argumentis persuaderi. Prima ratio sit hæc. Arist.in 7. Metaphy. text. 23. docet sanitatem estici posse ab arte & à casu, sicut à natura, fiunt quædam animalia tam ex semine quàm sino semine; quæ similitudo vel exemplum, nihil planè valeret, nisi animalia quæ gignuntur ex semine & sine semine, essent eiusdem speciei, namque manifestum est sanitatem quæ ab arte efficitur, non distingui specie ab ea quæ casu quodam sine arte contingit:idem quoque innuit Arist. paulò infra hunc locum tex. 31. Deinde, in Problem. Sect. 10. Problemar. 64. Arist. ponit hanc quæstionem. Cur animalium alia non solum coitu sed etiam sponte naturæ procreantur, alia coitu dumtaxat proueniunt, vt homo & equus? quam soluit, dicens id ob eam caussam accidere, quia illorum animalium generatio breui tempore absolui potest, quocirca nihil prohibet ea ex putri materia nasci; horum autem procreatio longissima est, atque operosissima; quo fit vt ex putri materia fieri nequeant. Quis non videt, si non sunt eiusdem speciei quæ generantur ex semine & putri materia, & ipsam quæstionis propositionem sophisticam, & solutionem eius futilem ac friuolam esse? Præterea, Theophrastus in 1. libro de Plantis cap.1.scribit plantarum & animalium in eo similem esse rationem, quòd in vtroque genere, quædam tantum generantur ex semine quædam tantum sponte naturæ sine semine, quædam autem vtroque modo. Secunda ratio. Quæcunque indicare solent vnitate formz specificz, ea omnia cernuntur in huiusmodi animalibus, quæ ex semine & sine semine nascuntur, ergo ipsa sunt eiusdem speciel; probatur antecedés; nam est in illis similis color, figura, magnitudo,

Digitized by Google

morus, distinctio membrorum, est idem ingenium, sunt idem mores. est corum inter se congregatio atque consociatio, cassdem res expetunt ac persequuntur, cosdémque oderunt, atque fugiunt hostes; similiter etiam generant, frequens enim testatur experietia, in nauibus recens extructis in quibus nulli erant mures, postea in media nauigatione plurimos reperiri, ex his deinceps magnam eorum copiá propagari: constat autem primos illos mures non aliunde quam ex putri materia generari poruisse. Tertia ratio. Si quid obstaret quo minus animalia, quæ ex semine & sine semine generantur, essent eiusdé speciei, illud profectò in primis esset, quod vnius naturæ vnus tátùm videtur esse debere modus generationis, & quia frustra multas & diuersas generandi rationes natura instituisset, cum ad cuiuslibet speciei propagationem atque conservationem vna sufficiat; verum hæc ratio infirma est: etenim multa sunt in natura, quæ concessu atq; cófessione omnium, cumvnius sint speciei, variè procreantur, sicut igné effici videmus & ab igne, & à lumine propter radiorum reflectioné, & per motum, & ex conflicu attrituque duorum corporum. Quarta ratio. Minus probabile est, eandem naturæ reique speciem & à natura & ab arte effici, quàm ab eadem natura diuersis modis procreari. sed porest eadem res effici à natura & ab arte, etenim Alchymista pro certo habent, & aliis persuadere conantur, verum aurum opera & arte scientiæ Alchymisticæ posse ab ipsis effici, non secus quam à -natura efficitur in aurifodinis vi agentium particularium, & beneficio virtutum cælestium;ergo multo probabilius est, idem animal diuersis modis à natura generari posse.

werroiftarum

Cæterum ad hæc, Auerroistæ ita respondent; cum Arist. ait eadem Responsa A- animalia generari vtroque modo, significare non eadem specie insima, sed subalterna; vel appellare eadem quia propter magnam corú turia opinio. similitudinem sic vulgo existimantur; nec debere aiunt sententiam - Arist.spectari ex iss locis vbi hac de re perfunctorie & velut exempli caussa loquitur, sed ex iis, vbi ex professo agit, qualis est locus ille de quo supra diximus in 1. libr.de Generat. animal.cap.1. negant etiam animalia, quæ sunt ex putri materia, habere facultatem generandi sibi simile, quippe cum hoc ipsum neger Arist. in his locis que supra commemorauimus; nec contra hoc est vlla experientia, nam quod de muribus in naui genitis atque propagatis dicunt, nullam fidem facit; etenim sicut priores illi mures sine semine nati fuerunt, sic eriam posteriores simili generationis modo procreari potuerunt, quam etiam ob caussam credendum est tantam illam murium copiam extitisse. Iam verò, quod aiunt ignem multis modis generari posse, non habet magnam vim contra lecundam opinionem; siquidem valde

dissimilis ratio est impersectissimarum specierum, cuiusmodi sunt elementa, quoru formæ substantiales immediate sunt in materia prima,&parum distant à qualitatibus primis, earûmque productionem in maretia, naturali quadam consequentia & connexione consequítur, atque earum specierum que inter perfectiores mundi formas numerantur, in quibus continentur animalia. His accedit, quòd varia & multiplex generatio ignis maxime necessaria erat, propterea quod ignis necessarius est ad generationem, conservationem, perfectionem, cun casque omnium mixtorum operationes, præsertim cu ignis ille elementaris qui fupra cætera-elementa refidet cælo proximus, non tam facile ad generationes mixtorum descendere, & concurrere possit. quod verò dictum est, verum aurum, sicut à natura efficitur, sic etiam per artem Alchymisticam estici posse, hoc ipsi constanter negant.Hæc igitur de præfenti quæstione tam variè ac subtiliter, in omnes partes à Philosophis disputantur. Nobis autem sicut setentia aufacile est primam opinionem tanquam falsam, & absurdam condem storie depras nare, ac repudiare, ita difficillimum est, vera duarum posterioru pro-senti questio: babilior sit, propter paria ferè vtriusque opinionis rationum momenta, iudicare, sed nescio quo modo fit vt nos tertia opinio magis ad se trahat; quanquam non sumus ignari, totam huius controuersie, explicationem ex ipsa experientia præcipuè pendere; si enim experiendo compertum fuerit, mures verbi gratia, qui sunt ex putri materia, generare alios fibi fimiles, non aliter quam eos qui nati funt ex femine, nulla erit caussa cur negetur illos esse eiusdem speciei cu aliis: sin autem è contrario rem se habere experientia declarauerit, id erit magno argumento inter huiusmodi animalia esse distinctione specificam. Verum, quoniam in vltima ratione tertiz opinionis dictum fuit, verum aurum, quemadmodum efficitur à natura, sic etiam effici posse ab hominibus ea arte quam vocat Alchymisticam; de hoc etia in præsentia dicendum est, non solum vt exploratum sit an quod in illa ratione politum est, & vulgò iactatur, verum sit aut falsum; sed etiam, vt cognoscatur an quilibet effectus qui à natura efficitur, similiter etiam possit ab arte confici : quæ res maximè pertinet ad eam quam de caussis instituimus tractationem.

An possit verum aurum effici per artem Alchymisticam, ac primò quod non possit effici, opinio multorum exponitur.

CAP. XIX.

VICENNA in quibusdam suis commentariis in libros Me-Anicenna teororum, vt refert Ægidius in 3. Quodlibeto quæst. 8. de Alchymistico auro, ita scripsit, sciant artisices Alchimia, species H iiij

metallorum transmutari non posse, quamuis similia illis sieri possint; O quamuis Alchimista queane tingere ipsum as colore quo volunt, donec sit multum simile auro, or abstergere immunditias plumbi, ita vi videatur argentum, semper tamen secundum substantiam manebunt as or plumbum.

Auerres.

Auerroes in Paraphrasi super primum librum de Generat. animalium, explanando primum caput in eandem sententiam hæc scribit, similiter etiam si datur aliquid artificiale valde simile naturali, tanta poterit esse similitudo, quod existimabitur esse idem specie, o si ars Alchymia habet esse, boc est quod porest sieri in ea. & ibidem Auerr. declarat sicut se habent mures ex putri materia ad mures ex semine (inter eos enim est tanta similitudo, ve quamuis reuera inuicem differant specie, tamen vulgòputentur elle eiusdem speciei)ita etiam aurum Alchymisticum se habere ad verum & naturale aurum. Idem sensit Auicenna, cuius verba paulò infra memorabuntur initio capitis proximè sequentis.

D. Thomas in Secunda Secunda conditionaliter loquens de au-D. Thomas. ro Alchymico quæst. 77. art. 2. ad primum ait, si aurum, quod sit ab Alchymifu, non sit verum or tale, quale sit à natura, eius venditionem pro vers fraudulentam o iniustam esse; sin autem siat verum aurum ab Alchymistis. ed licité pro vero auro vendi posse, nihil enim prohibere artem vtendo causis naturalibus, naturales & veros effectus producere. Sed quid iple simpliciter. & absolute sentiret de auro Alchymico, satis perspicuis verbis declarauit in 2. Sent. dist. 7. quæst. 3. art. 1. ad quintum ita scibens. Porest quidem ars virtute naturalium agentium aliquas formas substantiales inducere in materiam funt tamen quadam forma quas nullo modo ars potest efficere, quod propria activa, o passina carum, non potest innenire atque adhibere, sed bene aliquid simile illu efficere; sicut Alchymista faciunt aliquid simile auro quancio ad accidentia exteriora, sed tamen non faciunt verum aurum, quod forma substantialu auri,non est per calorem ignu,quo viuntur Alchymista,sed per calore folis in loco determinato, ubi viget virtus mineralis; co ideo tale aurum non habet operationem consequentem speciem; & similiter in allis qua corum operatione funt.

Egidine.

Egidius in 3. Quodlibeto quæst. 8. assirmat Alchymistas posse quidem facere metallum aliquod quod tantum constet ex permixtione aliorum simplicium metallorum, cuiusmodi est electrum, quod dicitur costare ex tribus partibus auri & vna argenti; & quia sæpe in venis metallicis vnú metallum confunditur & permiscetur cum alio, Alchymista per actionem ignis segregando & separando auru, quod erat permixtum cum alio metallo, videbitur de nouo facere aurum; tantum autem abest, vt possint verum auru facere, vt ne simile quidé vero auro ita effici queat, ve non possie aliquo modo dignosci &

discerni. Porrò existimat Egidius aurum Alchymisticum non posse fine peccato vendi pro auto naturali; non solum quia incertum pro certo, & fallum pro vero venditur, sed etiam quia in medicinis adhibetur aurum ad confortandum cor, & morbos quoldam profligandos; maximum autem periculum esser, ne aurum Alchymisticu propter diuersam rationem constitutionis, nimium læderet complexionem humani corporis, eíque insigne aliquod detrimentum afferret. Quòd autem verum aurum confici nequeat ab Alchymistis, Egi- gat aurum dius ita probat, vel potius declarat. Cernimus in vnoquoque ge- chymicum limere entiu, quæda illius generis esse perfecta, alia vero imperfecta; citè vendi perfectoru auté generatione, esse determinată, ta secundu principiu poste pro veactiuu & lecundu materiam, quam lecundu locu in quo fit: Imperfe-Corú auté, minimè: exempli caussa, in genere animalium, que sunt perfectiora, ita se habet natura, vt equus non generetur nisi ab equo, & ex sanguine menstruo equæ & intra matricem eius; at mures posfunt generari ex semine & sine semine, intra matricem & extra. Idem perspicitur in plantis; idémque similiter contingit in elementis, nam purus ignis elementaris, nec generari, nec conservari potest, nisi in suo loco naturali, id est in concauo Lunz; ergo similiter etiam euepiet in metallis; quare cum aurum sit persectissimum omnium metallorum, habebit determinatum agens, & materiam, & locum naturalem, id est propriam venam quæ latet intra sinum & ventrem terræ, extra quem locum, aurum nullo modo confici possit. Neque valet illud quod posset afferri contra hoc quod diximus: nimirum si mures qui sunt perfectiores auro, possunt generari extra matrice, multò magis aurum effici poterit extra suum locum naturalem: &, fi serpentes fuerunt arte Magica producti à Magis Pharaonis, vt legimus in Exodo, cur non etiam poterit effici verum aurum indu-Aria, & beneficio artis? Hoc, inquam, non valer, nam eadem ratione probari posser, cum mus sit persectior qualibet planta, & mus generari queat fine semine, quamlibet etiam platam posse absque semine procreari; quod falsum est, nihil ergo phibet quod est imperfectius alio simpliciter, esse perfectius illo secundum quid. Quamobrem quòd aurum requirat determinatum locum suæ generationis, non arguit ipsum simpliciter esse perfectius aliquo animali, sed tantum tecundum quid. Hæc ex Egidio.

Conciliator in Differentia 209. Sic ait. Metallum non potest fieri per artem, gr in aliud transmutari; cum ars solum faciat permutationem in accidentibus, non autem in substantia; vel fortasse siposibile est, tamen id est homini ignotum, undo Commentator 3 de Anima ait, dicitur de multu artificiu, quod videtur effe possibilia, sed sunt caussaru ignotarum. Vt (verbi gratia) Al-

chymia, O fi talis ars conflituatur, fortasse hoc erit per accidens, O inspiratione dinina potinis quam artis humana sapientia. Non enim (inquit Conciliator) ars co peruenire potest, ut agentia & materiam, cum tempore, modo & aliu circunftantius, sciat ita proportionare ut inde nonum conflituatur metallum. Quod si appareter videatur, id erit, quia ars fallaciam eins humano ingenio nequit detegere. Vnde aurum arte constructum, vim non puto habere confortandi cor sicut habet aurum à natura productum. Fideles mini tamen experti, dicunt argentum decottione per artem fieri verum, non tamen videtur apparenter lucrari, probationibus omnibus quibus viuntur, exploratum.

Quidam rerum metallicarum peritissimi, de quibus etiam subtili-

liter & accurate scripserunt, affirmant, primum arque summum fundamétum quo nititur ac sustentatur ars Alchymiz, nullum esse: quo licet intelligere, ipsam artem (si tamen ars dicenda est quæ in se nihil veri & certi habet)inanem & fallacem esse. Etenim Alchymistæ putant, materiam omnium metallorum esse sulphur & argentum viuum, quamobrem profitentur se ex varia sulphuris & argenti viui inuicem permixtorum temperatione, posse quodlibet metallum efficere, in quo sanè vehementer falluntur; nam si sulphur & argentum viuum est materia auri & argenti, ergo in venis in quibus generatur aurum & argentum, apparerent aliqua vestigia sulphuris & argenti viui; similiter etiam in venis sulphuris, & argenti viui, reperirentur aliqua indicia auri vel argenti; sed ipsi, qui totam pene vitam curiolissimè lustrandis & considerandis venis, locisque metallorum, consumpserunt, nunquam tale aliquid reperire potuerunt. Quare falsa est opinio Alchymistarum, & aurum quod ab ipsis fit ex fulphure & argento viuo, non est verum aurum: nó enim, vt diæum fuit, talis est materia veri, & naturalis auri. Aurum autem quod fit ab Alchymistis, licet simillimum videatur vero auro, falsem tamen esse multis modis cognosci & iudicari potest, nempe vel ex pondere; vel ex co, quia no sustinct vim ignis; vel ex co quia inicctum in vrinam, amittir colorem suum; vel quia non est ductile in tenuissimas laminas; vel denique quia non habet naturalis auri proprietates.

metallorum fulphur et argētum vyoš.

Cardanus.

muss.

Hæc illi.

Cardanus lib.17.de subtilitate hæc scribit; Sunt verò chymica inuenta, vitrum ducere in longisimas lineas, tenax aut pradurum efficere posse. Vidi ego dudum, spharam exiguam ex vitro, qua omni conatu illisa solo lapideo, non comminuebatur, sed resiliebat ad trabes. Einsdem facultatis chymica est, vistams pera artischy albis lineis intestinguere, calare in eo imagines, falsas fabricare gemmas, purgare caphuram, metalla miscere, immutare, aut nobiliora imitari. Exempla voro fallacis Alchymiz, vide apud eundé in 10.lib.deVarietate rerum,

quarum in primis illa commendatur, confortandi cor humanum.

cap.51.quo in loco etiam hæc subiungit, Aurum, & argentum facere, sem ex aliu metallis ea conficere, aut gemmas factitare, aut viliores in nobiliores transmutare, nemo non optare debet ut sciat at quid horum fieri possit, difficile sciru admodum est; & si hoc otiam sciuerimus, longe difficilius est scire, quomodo fiat. Que autem ab Alchymistis fiunt : ea vel ad voluntatem pertinent, vel ad vsum; ad voluptatem sunt gemma, & metalla nobiliora; ad vsum tin-Etura, colores, materia vasorum & alia similia. Circa quodlibet autem horum, tria excogitari possunt, vel vt fiant, quod maximum est; vel vt purgentur; vel vt perficiatur. Horum primum, de metallis, adhuc sub iudice lis est an fieri possit; secundum & tertium, ferme inuctum est ad summam perfectionem; ac licet ars chymica non faciat verum aurum, quatuor tamen prastat magnas viilitates. Prima est, quia potest unum metallum facere simillimum aly ut ferrum art. Viilitates aras auro & argento; idque clarius apparet in gemmis. Secunda. Cum id, quod tis chymica: an aliqua potentia continetur, per vim ignis excitat, extrahit, & ad perfectionem perducit. Tertia. Cum ea qua superflua sunt, vi sua absumendo detegit, not cum ex calce alumen excipitur, quod non genitum est vi ignu , sed exceptum; 🗱 fit id quod vocant multiplicationem, cum ex terra ipfa qua aliquid continet, quod continetur excipiunt. Quarta. Ars chymica vi ignis multas facere potest compositiones, atque separationes, non minus villes & Tucrosas in, qua ab AL chymistis tam anxie quaruntur & ambitiose promittuntur transmutationibus. Hæc Cardanus, ex quibus verbis perspicitur eum arbitrari chymisticam illam auri generationem, vel esse impossibilem, vel propemodum impossibilem.

> Declaratur opinio corum qui defendunt Alchymiam. CAP.

LBERTVS in libro suo 3. de Mineralibus cap. 9. hanc de Opisio Asis-R facultate Alchymiæ quæstionem pertractans primum exponit sententiam Auicennæ, quæ fuit hæc, Sciant (inquit Auicenna) artifices Alchymia species metallorum permutari non posse, quamuis aliquid illis fimile fieri poßit ; quod enim differentia specifica aliquo collatur ingenio, non credo poßibile; sed expoliatio accidentium non est impoßibilis, vel saltem diminutio coru:non enim permutatur species metallorum nisi prius in prima materia metallicam reducatur, O fic innamine artis deducatur in speciem mesalli, quod voluerit. Atq; idem quoque sensisse ait Hastem Philosophu precipuu in Phy. & in Mathem. Deinde Albertus subiugit ea que se- Sententia. Quutur. Oportet nos dicere Alchymicos peritos, no aliter operari q peritos medi- Albeni. cos qui per medicinas purgatinas purgat materias corruptas et nocetes sanitati, et postea per remedia cofortatia natura inuat virtute naturale, vt digeredo, sanitate inducas: qua sanitas est effetto et natura et artir; sed illio effectivé et pricipaliter.

Digitized by Google

huius autem organice or inftrumentaliter : sic Alchymista primo bene pur gantes materiam argenti viui & fulfuru insitam omnibus metallis, confortant, deinde deducunt virtutes elementares & calestes tali materia inharentes ; ad proportionem mixtionis metalli, quod intendunt inducere, & tunc ipsa natura operatur & non ars nisi organice inuando & expoliendo, ut diximue; & sic verum aurum & argentum educere & facere videntur: quod enim virtutes elementares & calestes faciunt in vasis naturalibus, hoc etiam faciunt in vasis artificialibus, si artificialia formantur ad modum vasorum naturalium: & quod facit natura calore solu & stellarum, hoc faciet ars calore ignis; dummodo sit contemperetur vt non excedat virtutem se mouentem, & informantem qua est in metallu : huic enim caléstu inest virtus, qua primo commiscuit eans; 💇 hac inclinatur ad hoc vel ad illud per artis iuuamen. Alchymia igutur per biic modum procedit, id est corrumpens unum à sua specie remouendo, & cum innamine corum, que in materia insunt, alterius speciem inducendo, quare omnium operationum Alchymicarum melior est illa, qua procedet ex eisdem ex quibm procedit natura; sicut ex purgatione sulfuris, per decoctionem & sublimationem O expurgationem argenti vini, horumque bona permixtione cum materia metalli, in his enim & ex virtutibus horum, omnis mesalli species inductur. Qui autem per alba albificant, & per citrina citrinant, manente specie prioru metallo in materia, proculdubio deceptores sunt & verum aurum atque argentum non faciunt; or hoc mode fere omnes wel in toto, wel in parte procedunt. propter qued ego experiri feci aurum Alchymicum quod ad me delatum est , 🖝 postqua sex aut septem ignes sustinuit, tandem amplius ignitum consumitur or perditur or quasi ad facem reuertitur. Hæc Albertus. Ecce supradictis verbis Albertus, no folum docer verum aurum posse fieri per Alchymiam, sed etiam quis modus eius sic efficiendi sit possibilis &quis impossibilis, manifeste declarat.

Quinque ra-. chymestu.

Quidam Ianus Lacinius, qui de facultate chymica in transmutansiones pro Al dis metallis multa disputauit, eiusque disputationis summam memorat Cardanus loco supradicto, probat arte chymica posse confici verum aurum his rationibus. Primò, metalla sunt quædam pura & concocta, vt aurum & argentum, quædam cocta, sed impura, vt æs, ac ferrum, quæda cruda, & impura, vt vtrumque plumbum; sed impura repurgari, cruda concoqui possunt, igitur ex ære, ferro & plumbo, aurum & argentum fieri potest. Quod autem talia cócoqui polsint, demonstrat ex sententia Arist. 4. Meteor. vbi de concoctione 2git. De purgatione dubium non est, quippe cum proprium sit ignis separado purgare. Deinde, propinquitas, paruumque caussarum discrimen, hot idem suadet, cum ab iisdem omnia fiant. Supponit autem omnia meralla constare sulphure & argento viuo, quæcunque verò similia funt, facile inuicem transmutantur, eòque magis, quod matura

natura videtur semper persectissimum intendere in omni genere velut auru; quæ igitur imperfecta sunt, artis beneficio perfici posse videntur; tum vt ad finem, tum vt ad motus ipsius perfectionem perducantur. Postea, si ars auctore Arist.in 2. Phys. & 4. Meteor. est imitatrix naturæ, cum natura concoquendo purgandóque ex sulphure & argento viuo, aurum argentumque perficiat, cur non etiam idem simili ratione operans ars, possit efficere? Ad hæc, ea dici debent secundum naturæ ordinem copulata, & inuicem transmutabilia, quæ non habeat omnino diuersas operationes sed easdem in eo tantúm differentes, quòd quædam habent eas imminutas & imperfectas, velut fætus, infantis comparatione, ouum pulli, aurelia papilionis. At plumbum, æs, ferrum, argentum, nullas habent operationes ab auro distinctas, sed quas illud habet, vtpote liquescere, duci, graue esse, nitere, ignibus relistere; easdem habent hæc, sed vitiatas & imminutas, non enim ita splendent, non sunt adeo grauia, minus resistunt ignibus, non tota liquescunt, non tam tenuiter ducuntur; igitur hæc dicidebent aurum imperfectu, & beneficio artis perduci queunt ad perfectionem auri. Atque hoc putat Cardanus esse maximum argumentum quod pro Alchymistis afferri possit. Postremò, idem astruit exemplo ranarum, quæ statim ob præparationem materiæ, ex puluere generantur. Sunt autem ranæ perfectiores auro, & vt animalia perfecta, non solum partium similarium compositione, sed etiam instrumentorum conformatione indiguerunt. Auicennam quoque citat dicentem, vitulum in nubibus generatum semiuiuum excidisse inter imbres. Generantur etiam ex iuuenculo strangulato apes, ex-Basilico scorpiones, ex elixatura Anatis sub dio expositæ busones, ex Asinis vespæ, ex equis scarabæi, ex mulis locustæ, aquæ, quibusdam in locis, conuertuntur in lapides: aër concussus inter duriora corpora, repente transit in ignem, fumus metallorum præcipuè, cogit argentum viuum, cortex mali punici ferrum mutat in chalybem. Si igitur hæc tam admiranda & pene incredibilia fieri possunt, atque adeo quotidie fieri videmus, cur incredibile videatur, posse ab Alchymistis verum aurum confici? Hæc ille disputat pro Alchymistis.

· Antonius Mirandulanus Philosophus nostræ memoriæ præstans Antonius Mi & in Aristotelis doctrina excelléter versatus, in illo suo opere, quod ran du n m. scripsit de Euersione singularis certaminis, lib.19.sect.7.hanc de Alchymistis sententiam pronuntiat . Dicimus veram effe Alchymistarum opinionem qued aurum posit sieri & ab arte & à natura, quia transmutare possunt argeneum viuum o alia qua ad id requiremeur, ita ve siat cadem materia: ficut non solum à natura sed etiam ab arte animalia, ut scorpiones, generari possume. Verum quia illud aurum sit rarisme & cum maxima difficultate,

multa enim qua ad id concurrunt, facillime impedire possunt, idcirco non videtur siers posse; sed res difficultas non argust impossibilitatem. Non est autem danda opera illi arti, non quia non sit vera, sed quia tanta est difficultatis, ut sit veilim eam omittere, quam exercere: & multi quidem diti simi ad magnam inopiam redacti sunt, propterea quod maximis sumptibus impensis, vel nunquane assequuti sunt quod hac ars pollicetur, vel certe rarò & parum, ita vi sumptus longe maior fit lucro, quare fatim est alim artibus certioribus operam dare, qua maiori ex parte finem suum prastat, quam huic qua rarisime propter res natura absconditas, finem suum assequitur. Hæc Mirandulanus.

#### Explicatur breuiter opinio auctorio. CAP. XXI.

O B 1 S autem propositam quæstionem Philosophice con-siderantibus atque perpendentibus, tria videntur hac de re elenguistico. Inderantibus atque perpendentibus, una viuentui nac de le alchymistico. valde probabiliter dici ac assirmari posse; vnum est, nullam esse rationem Philosophicam, vel necessariam, vel etiam admodum probabilem, qua demonstretur rationem chymicam efficiendi verum aurum, esse impossibilem. Cur enim putetur impossibilis? An quia nihil corum que fiunt à natura potest fieri ab arte? at hoc in generatione multorum animalium, aliarumque rerum quæ opera & ministerio artis non secus generatur qu'am à sola natura, falsum esse cognoscitur. An quia(vt volebat Egidius)nihil eorum quæ sunt in suo genere perfectissima, potest produci nisi vno modo, id est, solum ab agente suo naturali? Verum si Egidius verisimili aliqua ratione hoc comprobaret, aliquatulum fortasse valeret ad persuadendum: cum autem nullam huius rei probationem afferat, quæ facilitate ab eo id dicitur, eadem plane à nobis contemni ac reiici potest. An denique quia aurum naturale generatur virtute caloris cælestis, ru non diffe. aurum vero chymicum efficitur à calore igneo, qui duo calores cum multum inter se differant, non poterunt eundem effectum præstare? sed hecratio dupliciter peccat, Primum enim falsum est, calorem celestem & igneum specie inuicem distingui: cum enim ab eodem contrario, hoc est, à frigore similiter corrumpantur, cum ab eadem caussa interdum producantur nimirum à lumine, cum se inuicem intendant atque augeant, cum ad productionem ignis & mixtorum simili ratione conducant, fieri non potest ve ea ratione qua calores sunt, specie distinguantur inter se: differunt igitur ea re solum, quòd calor cælestis propter ordinatum cæli motum, est valde temperatus & accommodatus ad generationem & conservationem rerum sublunarium, quam ob caussam appellatur salutaris & viuificus: calor

Calor caleftis & elementasunt specie.

autem igneus ex se non est temperatus, sed agit quantum potest agere, & res sibi subiectas tandem destruit atque interimit, quocirca vocatur à Philosophis destructions & corruptions rerum. Verùm si hic calor aliunde corrigatur atque temperetur, nimirum vel à facultate animæ vt in animalibus contingit; vel ab arte, vt fit in multis mixtis & medicamentis, quæ à calore igneo, moderatione artis procreantur; efficietur profecto vt calor igneus talis propemodum euadat, qualis est cælestis. Deinde, experientia maniseste ostendit quædam animalia similiter generari posse calore igneo atque calore cælesti. Nam apud Ægyptios, pulli calore igneo ex ouis excluduntur arque procreantur. Quam rem Iulius Scaliger, vir pronerari posse
prer excellentem omnium disciplinarum erudirionem admissa la nerari posse pter excellentem omnium disciplinarum eruditionem admirandus, solo calere. în iis que scripsit contra Cardanum exercitatione 23. pulchrè descri- ignu argumêbit his verbis. In Agypto ad Cayrum furnos construunt aly also multiplici tum Iuly Scafornice imposito: in quoru thori supremi medio, foramen est : per quod caloris vis, ugeri. qua immodica poßit officere, subit atque exhalat:in imo ignem accendunt temperatum: Ouorum multas centurias in formicum superiore planitie disponunt: statis diebus erumpit pullorum turba, quos illi non numero, sed mensura venales habent, modiolum statuunt sine fundo, quem ut implerunt, tollunt, neque hac fabula est, sed fabula illi ipsi,qui negant.

Alterum verò, quod eadem de re probabilissimè potest asseri, illud est, chymicam rationem efficiendi verum aurum, vel impossibilem, vel propemodum impossibilem videri; non propter vllam rationem Philosophicam quæ adhuc ab vllo sit allata sicut ostensum est, sed propter ipsam experientiam, quæ in rebus naturalibus, moralibus, atque artificialibus, summi argumenti firmissimæque rationis vim debet obtinere. Etenim cum plurimi in chymicæ facultatis tracta- Cur non vitione & exercitatione diu multumque laborauerint, & in veri auri deatur esse effectionem accerrimis studiis arque incredibili cupiditate incubue dymia. rint, nemo tamen adhuc fuit, quem-liquido constet verum aurum & omni ex parte probatum, ac perfectum effecisse. Quod si effectio auri per artem chymicam est possibilis, cur ea cum tamdiu & tam multum optata, quæsita, & procurata fuerit, nodum tamen reperta. & vsitata fuit?nam quia possibilis est generatio animalium, medicamentoru, aliarumque no solum per natura sed etia per solertiam,& industria humana, iampridem inuetæ sunt artes quæ eiusmodi res & verè & facile possunt perficete; cur igitur idem non cotingit in auro chymico? nist quia vel talis modus efficiedi tale auru simpliciter est impossibilis, vel si est possibilis, nondu tamé is est humano ingenio, & fortalle no potest esse, explorate perfectéq; cognitus. Atque hoc argumétű ab experiétia ductú, no folum apud Philosophú naturalé,

Swm Alchy-

qui nunquàm à rebus sensatis, experientiaq; comprobatis, vel transuersum(vt aiunt) digitum discedit, sed etiam apud quemcunque hominem sanæ mentis rectique iudicij plurimum valere debet.

Ad extremum, illud non tantum probabiliter dici, sed etiam pro vero certóque confirmari potest, artem chymicam, licet ea fortassis sit veilis in distillationibus & aliis rebus quas superius ex sententia Cardani memorauimus, tamen in eo quod spectat ad essectionem veri auri, quam illa profitetur atque in primis pollicetur, vanam esse. Non esseper- noxiam, ac perniciosam Reipublicæ. Primò. Quia, aut nunquam, mittedum in aut rarissime præstat quod promittit, ex quo non semel factum est, Republica v. vt multi ad extremam inopiam, atque paupertatem redacti fuering vnde recte quidam ait, Alchymistas non efficere aurum sed absumere, nó implere crumenas, sed magis deplere, & exhaurire. Deinde, quia faciant fallum aurum fallamque monetam, atque gemmas pro veris passim distrahent atque diuendent ex quo Respublica hominúmque societas magnum caperet detrimentum. Postremò, quia verú aurú nó rarð adhibetur in medicinis ad exhilarandú & cofortandum cor:aurum autem chymicum, cum vel nó sit verum aurum, vel certè imperfectius auro naturali, vel non habebit eiusmodi proprietates, vel no ita vitales & salutares humano corpori; quare non fine discrimine salutis & periculo vitæ, in medicinis adhiberetur. Hæc igitur nobis visa sunt de chymica facultate efficiendi verum

### FINIS OCTAVI LIBRI.

aurum probabiliter posse disputari.

DE





### FORT VNA CASV CONTINGENTIA

#### LIBER NONVS.



EQVITVR vt de fortuna & casu, breuiter disputemus; nempe quantum satis sit ad explendam absoluendámque eam quam de caussis libro præcedenti instituimus tractationem. Tra- Consideratio Catio autem fortunæ latissime patet, & ad plu- & explicatio res disciplinas pertinet: agit enim de Fortuna, casu & sorte.

Rhetor, Logicus, Physicus, Metaphysicus, Phituna ad vatuna ad vatuna enique Theologus, Agit Phetor, quarantier
tuna filentias

losophus moralis, denique Theologus. Agit Rhetor, quatenus in persinet. laudando & vituperando, suadendo & dissuadendo, accusando & defendendo, in vtramque partem magnum momentum habet fortuna; per magni enim refert, an quid fortuito contingat, an potius consulto & scienter dictum factumque fuerit. Vide Arist.in i.libro Rhetoricæ ad Theodectem, cap. 5.& 10. Agit Logicus tum vt doceat enuntiationes, quæ sunt de rebus futuris contingentibus, in quibus locú habet fortuna & casus, no habere certam definitámo; veritate; tum etia vt ostendat ea quæ casu & fortuito contingunt, cum rard, indeterminate, & per accidés eueniant, excludi à scientiis; vide Arist. in fine primi Perihermenias & in 1. Post. tex. 43. Agit Physicus, vt redarguat illoru Philosophoru sententias, qui vel putabant omnes res naturales fortuitò cótingere, vt Democritus, & Leucippus, vel è cótrario opinabantur oes effectus naturales sempiterna quada, & immutabili serie nexuq; caussarum euenire, quæ fuit postea Stoicorum opinio. Vide Arist.in 2. Phys. Agit Metaphysicus, quia Metaphysici est distinguere omnes gradus entium & caussarum, in quibus sunt entia fortnita, & caussa per accidens; atque etiam demonstrare, non omnia fieri ex necessitate: Vide Arist.in 6. Metaph.à tex.5. vsque ad 8. Agit Philosophus moralis, vt declaret an fortuna sit caussa felicitatis humanæ, & quanti bona fortunææstimanda sint, & quomodo res fortuitæ vel pæna vel præmio dignæ habeantur. Vide Arist. 1. Mota-

### 508 DE FORTVNA CASV ET CONTING.

lium ad Nicomachum cap.9. & 2. lib. Magnorum moralium.cap.9. & 7. lib. Morali.ad Eudemum cap.17. & 18. Agit denique Theologus, demonstrans, neque diuinam Prouidentiam obstare quo minus sit in rebus fortuna & casus, neque tamen quicquam fortuitò aut casu posse contingere respectu diuinæ Prouidetiæ. Vide Magistrum sentetiarum 1. lib. dist.39. & ibidem Theologos Scolasticos. Primum igitur, agemus de fortuna; tum de casu vel de iis, quæ casu sieri vulgo putantur, cuius generis sunt monstra. Quoniam autem fortuna & casus locum habent in rebus naturalibus & humanis, quia eiusmodi res sunt contingentes, ideo extrema huius libri parte, de contingétia, quæ est fortunæ atq; casus, velus radix & origo, disseremus.

### Refellitur opinio corum qui penitus auferunt de rebus Fortunam & Casum. C. A. P. . I.

LBERTYS in 2. Phyl.cap.10. leribit luo tempore fuille nonullos, quos vocat ipfe focios fuos, qui tollebant de medio Fortunam & Casum adducti his argumétis. Primò, illud dicitur fieri à fortuna, quod non fit ab aliqua caussa: sed sicut ex nihilo nihil fit, sic à nihilo nihil fit, ergo nihil fit à Fortuna. Deinde, effectus fortuitus, vt Thesaurus inuétus à fodiente terram, est ens per se, &determinatum, vt par se manifestum est, ergo per se habet caussam veram & determinatam, quare non est fortuitus. Postea, sicut omne ens per accidens reducitur ad ens per le, ita omnis caussa per accidés reducitur ad caussam per se,ergo quod fit à caussa per accidens, que vocatur fortuna, idem fiet ab aliqua caussa per se, quare simpliciter non fiet à fortuna. Præterea, omnis actio est finita, habens certum aliquem finem, ergò omnis actio fit ob aliquem finem, sed nulla actio fortuita fit ob aliquem finem, ergo nulla est actio fortuita. Adhæc, sicut opinio nostra non facit ad esse vel non esse rei, sic nec intentio nostra quicquam conferre potest ad esse ipsius essectus, vt nimirum sit effectus per se vel per accidens; quare si quis veniens in sorum offendat amicum suum, siue voluerit illum reperire, siue non, non debet talis inuétio amici propterea effici effectus vel per se vel per accidens, vel fortuitus; nam sicut esse rei non dependet ex opinione hominum, ita neque ratio effectus potest ex corum intentione dependere. His accedit, quòd agentia hæc inferiora, mouentur .& gubernantur à cælo: led cælum determinaté, ac necellariò semper agit, ergo no patietur aliquid agi in his rebus inferioribo fortuitò & indeterminate. Postremò, Fortuna & Casus repugnant præsciériæ &

Prouidentiæ Dei, ergo non debét poni, antecedens patet, quia illud dicitur fortuitò fieri, quod non fuerit præcognitum, & intentum ab agente: sed nihil potest fieri in mudo, quod sit præter cognitionem, & voluntatem Dei, ergo nihil casu & fortuitò potest fieri. Nó posse autem res fortuitas vel ab ipso Deo prænosci atque prouideri, confirmat Cicero lib. de Diuin. his verbis. Mihi ne in Deum quidem cadere videtur, vt sciat quid casu or fortuitò siturum sit. si enim scit, certè illud euemiet: sin certè eueniet, pulla fortuna est, pubil enim est tam cotrarium rationi or constantia, quam fortuna.

Sed hac opinionem facile est redarguere; nam multa in rebus fortuitò accidere, clarius est quam vt egeat demostratione: etenim præter communem sententiam omnium hominum, qui perinde ac fuerint à natura edocti, ita de fortuna sentiunt & loquuntur eiusque nomen & vim crebris sermonibus vsurpant: Accedit etiam ratio, quæ cogit nos idem credere & asserere, nam si fortuita dicuntur ea, quæ accidunt præter cognitionem & intentionem agétis, quis non videt multa huiusmodi esse in rebus humanis: quis enim mortalium potest animo prouidere omnia quæcunque possunt contingere?timidæ enim funt(vt scriptum est libri Sapientiæ cap.9.) cogitationes mortalium, & incertæ prouidentiæ nostræ; & coguntur etiam prudentissimi viri illud crebrò dicere (quam non putaram?) Deinde, aut omne ens est necessarium, & omne agens necessariò agit, aut non, sed est aliquod ens cotingens, & est aliquod agens cuius caussalitas nonuquam frustrari & deficere potest:si prius dixeris, ex eo sequitur mundu non esse perfectum, quia no habet omnia genera entiu quæ in eo possent esse: omnia necessariò euenire, vel ipsorum sensuum iudicio refellitur; sin autem posterius dicas, ergo agens contingens nonnunquam deficier & à suo fine aberrabit, atqui talis error & defecus dicitur fortuitus, & casu accidere. Nec maiori difficultate rationes eorum diluentur, quam fuit à nobis istorum opinio refutata.

# Soluuntur rationes supradicta opinionis. CAP. II.

D PRIMAM igitur rationem ita respondemus. Non dicitur essecus aliquis fortuitus, eo quòd nonprocedat ab aliqua caussa essiciente, id enim multò magis impossibile est,
quàm sieri aliquid ex nihilo: nam essecus ea ratione qua est essecus
non eget materia, semper tamé necessariò eget essiciente; sed dicitur
essecus aliquis esse fortuir, quia sit à caussa per accidés atq; indeterminata, & quia præter eius intétioné euenit. Ad secunda. Thesaurus, vt est ens, est quidpiam determinatu & ens per se, sed quatenus

#### DE FORTVNA CASV ET CONTING.

est inuentus à fodiente tetramiels quiddam indeterminatum, & per accidens respectu caussalitatis & intentionis eius qui fodit terram: non enim fodiens cerram vel lemper vel vt plurimum thelaurum ro perit; & inventionhesauri potest habere innumerabiles caussas per accidens, propter quas accidere queat. Sed dices, omni effectui respondet propria caussa, ergo estectus sortuitus habet propriam caussam. Respondemus, effectum fortuitum, sicut ipse est per accidens & indeterminatus, sic habere similes caussas, nimirum per accidés & indeterminatas. Ad tertium. Potest responderi dupliciter, primà enim dici potest omnes esfectus forcuitos reduci ad aliqua caussam per se, nempe primam, hoc est Deum, à quo & cognoscuntur, & intenduntur vel effectiue vel permissiue. Deinde potest etiam dici, effectum fortuit i reduci ad caussam, que sit caussa per se, non respectu effectus fortuiti, sed respectu alius effectus per se intenti, quem per accidens consequitur effectus fortuitus: quia cum non possit caussa producere effectum, quem per se intendit, quasi deficiens & aberrás producit effectum qui dicitur à casu: quemadmodum natura per se intédit gignere hominé integrum & perfectum, à quo effectu quoniam impedita nonnunquam deficit & aberrat, producit hominem monstruosum. Fodiens quoque terram per se intendit extruere sepulchrum vel aliud quidpiam, euenit auté vt præter eius opinionem inueniat the faur u subtus terra delitescentem, ergo esfectus fortuitus haber caussam, quæ respectu alterius effectus est caussa per se, respectu auté effectus fortuiti, est caussa per accidés. Ad quarta. Omnis quidé actio habet aliqué finem, sed finis est duplex: vnus intentus ab agente, propter quem agens agit, alter vero minime, actio igitur fortuita habet finom, id est, terminum, sed no finem intentu ab agente. Quocirca Arist.in 2. Phy.tex.23. & in 1.de Partib.animal.c.1.definics quid sit finis naturalis, ait eum esse terminu motus continui & non impediti: eiusmodi igitur actio habet fine, hoc est terminu, quia est finita, sed non habet finé intentum ab agente. Ad quintú. Quamuis intentio nostra non mutet esse rei, tamen variat rationem eius prout est esfectus proficisces ex hominis cósilio ac volútate: nam ex intentione agéris spectatur an effectus sit voluntarius vel fortuitus, lande vel vituperatione, pæna vel præmio dignus. Ad sextum. Licer res naturales & corporeæ quæ complexu orbis Lunæ coercentur, per se pendeant ex motu & caussalitate cæli, non tamen pendent ex eo per se res humanæ, in quibus fortuna versatur. Vel aliter, etsi cælum necessariò mouet, & agit, tamé illius motus, & actio, in his rebus inferioribus non recipitur necessariò, sed contingenter, quoniam hæe inferiora propter inordinatam, atq; indefinitam materiæ potériam lunt

funt contingentia, & corruptibilia, & possunt impediri in agendo; nec id mirum videri debet, nam quod in aliquo recipitur, id non recipitur secundum modum agentis, sed secundum modum patientis atque recipientis, vt licet agens sit necessarium, si tamen patiens suerit contingens, actio ipsius agentis, recipietur in patiente, non necessario, sed contingenter. Verum, licet sit hoc peruulgatum, atque tritum responsum, magnam tamen habet difficultatem: etenim valde obscurum & ambiguum est, an in rebus sublunaribus possit esse valus effectus naturalis, qui dici queat à casu respectu corporum calestium; quare hac etiam de re insta post solutionem septimi argumenti breuiter dicemus.

Ad septimam. Casus & fortuna non aduersantur prouidentiæ Dei; non enim ponimus casum & fortunam respectu Dei sed respe-&u agétium particularium, nam quod à fortuna est respectu hominis, vel quod à casu respectu naturæ, id respectu Dei nec à fortuna nec à casu existimari debet. Sed quia esfectus assimilatur causse particulari & proximæ, & ab ea denominationem suam accipit:dicitur enim effectus materialis & corruptibilis, non propter caussam primam & vniuersalem, sed propter caussas secundas & particulares: idcirco dicitur simpliciter esse in rebus aliquid à casu & à fortuna, id totum referendo non ad caussam primam, sed ad caussas secundas & particulares: quòd autem nihil sit fortuitum respectu Dei, pulchrè declarat Boetius libro 5. de Consolatione Prosa prima, his verbis. Pradara Boe-Si qui euentum nulla caussarum connectione productum, casum esse definiat, ni- 19 sententia. bil omnino casum esse confirmo. Quis enim, coercente in ordinem cunsta Deo, locus vilsus temeritati reliquus effe potest? Et pauld post. Casus (inquit) est inopinatus ex confluentibus causis, in his que ob aliquid geruntur euentus : concurrere verò caussas, facit ordo ille ineffabili connexione procedens, qui de prouidentia fonte descendens, cuncta suis locis temporibusque disponit. Et in Metro ita canit.

> Et qua permissis fluitare videtur habenis Sors patitur frenos, ipsaque lege meat.

Nihil autem esse tam fortuitò & casu contingens, quod latere ac fugere possit Dei scientiam, atque prouidentiam, luculéter exponit his versibus.

Huic ex alto cuntta tuenti Nulla terra mole refiftunt, Non nox atris nubibus obstat Pno mentis cernit in illu Qua sint, qua fuerint, veniant que, Quem quia respicit omnia solus, Verum possis dicere Solem.

Ciceronis autem sententia, quæ ad huius argumenti confirmatiozem adiuncta fuit, vel tanqua falsa omnino reiiciéda est, vel bonam

I iij

### DE FORTVNA CASV ET CONTING.

in partem ad hunc modum interpretanda; vt dicantur res fortuitæ. ea nimirum ratione vt sunt fortuite, à nullo posse cognosci; quod verum est, nam Deo à quo cognoscuntur, non sunt fortuitz, sed certz ac definitz. Sin autem Deo ( quod fieri non potest) aliquid esset simpliciter fortuitum, id ab eo non posset certe cognosci. Sed quod paulò supra in solutione sexti argumenti dicere promisimus, an in rebus subluminaribus sit aliquis effectus naturalis casu contingens respectu cæli, deinceps inquiramus.

> An in rebus sublunaribus aliquis effectus naturalis possis casu consongere respectu cali. C A P. I I I.

wire posse.

Iv v s Thomas multis in locis affirmat posse in rebus naturalibus aliquid cótingere, quod sit per accidens, & casu euefrmanii, no. niat respectu celi, nam in Prima Parte quest. 115.artic.6.ita nulla in rebut scribit. [Omne quod est per se, habet caussam, quod autem est per afi, & per accidens non habet caussam, quia non est verè ens, cum non sit verè accides refe. vnum : album enim caussam habet, similiter etiam & musicum, sed the cali esse- album musicum, non habet caussam, quia non est vere ens neque vere vnum. Potest autem fieri aliquis concursus vnius rei naturalis cum alia re naturali, qui sit per accidens respectu cæli, ergo nec talis concursus per accidens, habebit caussam per se in cælo, nec id quod ex tali concursu efficietur poterit reduci per sead caussam aliquam cælestem: quare virunque eueniet casu & per accidens respectu cæli. probatur minor hoc exemplo, quòd enim aliquod corpus terrestre ignitum in superiori parte aëris generetur & deorsum cadat, habet caussam, aliquam virtutem cælestem; similiter etiam quòd in superficie terræ sit aliqua materia combustibilis, potest reduci in aliquod cæleste principium; sed quòd ignis comburens, huic materiæ occurrat,& comburat eam, non haber caussam cæleste corpus, sed est per accidens. ] Et ibidem in respossone ad tertium subdit, quod [Licer tam caussa producens aliquem esfectum, & caussa impediens eius productionem, per se reducantur in corpus cæleste taquam in causfam, tamen kuiulmodi caullarum concurlus nonnuquam fit per accidens, nec per se reduci potest in aliquam caussam cælestem.] Hæc D. Thomas in illo loco, cuius simile scribit Secunda Secunda, qu. 95. artic.5. In 6. autem lib. Metaph. in illa sua pererudita digressione de Fato, & providentia, sic ait. [Tripliciter potest aliquid per accidés euenire. Primò, propter cocurlum duarum caussarum, quarum vaa non continetur sub altera, vt cum præter intentionem occurrune

mihi latrones, hic enim concursus caussaur ex duplici virtute motiua, mea scilicet & lationum, secundò propter desectum virtutis agentis, cui accidir debilitas vt non possir peruenire ad finem intentum, sicut cum aliquis cadit in via propter lassitudinem; tertiò propter materiæ dispositionem, quæ non recipit formam intentam ab agente sed alterius modi; sicut accidit in monstruosis partubus animalium. Quoniam igitur virtus corporis cælestis & incorruptibilis est, & impassibilis, non potest extre aliquis effectus ordinem caussalitatis eius propter defectum & debilitatem ipsius virtutis. Sed quia cælum agit mouedo, & omne tale agens requirit materiam determinatam & dispositam, potest contingere, vt in rebus naturalibus virtus cælestis non consequatur suum essectum propter materiæ indispositionem, & hoc erit per accidens: & quia agens quod inducit effectum suum, vt in pluribus & non semper, sequitur vt deficiat in paucioribus & hoc est ei per accidens, cælum autem effectus suos inducit in hec corpora inferiora vt in pluribus, at non semper propter materiæ indispositioné, ob hoc igitur aliquando contingit, vt virtus cælestis esfectu suum minime cosequatur, quod est ei per accides & tanquam à casu.] Hæc D. Thomas in 6. Metaph. In 3. vero libro Contra gentes cap.86.1dem sentit, atque confirmat hoc modo. Si nihil in rebus naturalibus eueniret à casu & per accidens respectu cæli, ergo respectu cæli omnes essectus naturales ex necessitate euenirent; sed hoc est falsum ergò, &c. ] maior per se manifesta est, minorem autem comprobat ratione & testimoniis; summa autem rationis in eo est, quòd quamuis cælú sit moués & agens necessarium, ramé quia nó per se proximè & immediate producit effectus sublunares, sed per agétia inferiora quæ sunt contingentia & defectibilia, & quia no agit ex nihilo, sed cum sit finite virtutis, requirit determinatam atque dispositam materia; hinc sit vt tum propter desectum agétium particularium, tum propter indispositionem materiæ, non semper ipsum cælum consequatur effectú suum, qué per se intendit. Comprobatur etia hoc, testimoniis Arist.qui in 1. Perihermenias, in 2. Phys. & in 6. lib. Metaph. docet non omnia ex necessitate euenire, & in lib.de Diuin.per Somnú, cap.2. ait ea quorú funt in cælo signa & indicia, cuiusmodi sunt pluuiz venti & horú similia, interdú non ita euenire, ob vehemétioris caussæ impedimétum: idémq; firmatur auctoritate Ptolemæi qui in opere suo quadripartito dicit, essecus qui ex superioribus corporibus procedut, nó euenire ineuitabiliter. In Centiloquio etiá dicit signa cælestia quæ sunt indicia rerum sub-Iunarium, esse media inter id quod est necessariu & possibile. Rationem auté, qua supra posuimus, D. Thomas in 1. Parte q.115.art. 6.in

#### DE FORTVNA CASV ET CONTING.

responsione ad 1. & 2. his verbis complectitur. [Corpora inquir cz. lestia sunt caussa inferiorum esfectuum mediantibus caussis particuloribus inferioribus, quæ deficere possunt in minori parte, & quia virtus cæli non est infinita, ideo requirit determinatam dispositionem, in materia ad inducendum sium effectum, & quantum ad distantiam loci, & quantum ad alias conditiones. Et ideo sicut distantia loci impedit effectum cæli, non enim sol eudem caloris effectum habet in Dacia quem habet in Æthyopia, ita vel grossities materiz, vel frigiditas, vel caliditas, vel alia similis dispositio impedite potest effectum corporis cælestis. ] Hæc ibi D. Thomas. Cuius opinionem sequitur Ægidius Quodlibeto 4.

Opinio aliorum, qui negant vllum effectum simpliciter naturalem, casu euenire posse respectu cali.

L 1 1 opinantur remoto libero arbitrio, omnia in rebustub-🔏 lunatibus ex necessitate euenire, ni hilque posse accidereper accidens & à casu respectu cæli, quod ipsi hoc modo decla-

tant. In its qua omnino naturaliter fiunt, non potest aliquid fieri cusus simpliciter respectu cali. Dicitur. In in qua siunt naturaliter. Quia in agentibus sura per jeno liberis, vt est volutas nostra que per se non subiacet caussalitati corsalitati cali, porum cælestium, hoc non est verum. Nam cum cælúsit agens corporeum per alterationem, quæ est transmutatio materiæ, non potest per se agere nisi in res corporeas materiales, quocirca voluntas nostra quæ est incorporea & immaterialis, non potest pati à calo nis per accidens, quatenus ex actione cælesti sit immutatio in quibuldam animæ partibus corporeis, cuiusmodi sunt phantasia & appetitus sensitiuus à quibus voluntas inclinatur ad agendum hocvel illud, led non necessariò, cum enim libera sit, potest passionibus relistere; quin etiam fieri potest vt quis ex impressione aliqua calesti, inclinetur vel ad iram vel ad tristitiam, qui non solum potelinon sequi talem inclinationem eam reprimendo, sed etiam potest animum inducere ad contrariam affectionem; nimirum ad mansuerudinem & lætitiam; quod sanè accidet præter intétionem caussaum cælestium; præclare enim illud à Ptolemæo dictum est, sapiens dominabitur astris. Deinde positum est illud Omnine naturaliter. Quaniam possunt aliqui effectus naturales produci vel ab homine velà Dæmone, applicando actiua passiuis, qui esfectus sunt præter intentionem corporum calestium, nunquam enim per solum concursum cæli tales effectus extitissent, nec sane possunt existere. Additumest

illud, Respectu cali simpliciter. Propterea quod licet respectu huius vel illius constellationis, possit aliquid contingere casu, vel per accidens non tamen respectu totius cælij exempli caussa si sie constellatio cælestis fauens generationi hominis, & tunc ex semine humano generetur, vel mus vel porcus, aut secundum rem, aut certè secundum siguram, talis effectus respectu talis constellationis erit per accidens & quali à casu, verum respectu alterius constellationis calestis, cuius virtus & influxus illam generationem hominis ita corrupit & defor mauit, non fuit per accidens; certè respectu votius cæli, omniúmque virtutum cælestium non potuit esse per accidens & à çasi.

Hæc opinio duabus rationibus comprobatur. Primò enim, cum omnis motus omnisque operatio agentium naturalium per se depédeat à motu & caussalitate cæli, id quod D. Thomas putat & verum Opinio Aniesse & doctrinæ Arist. consentaneum; nullus potest esse motus, siue is chan, que in fuerit caussa producentis effectum per se intentum, siue agentis co-terdum platrarij impedientis illius effectus productionem, sue fuerit istiusmo- cuisse videtur di vel aliarum caussarum concursus, qui sit extra caussalitatem cæli, etiam DoTh. ac proinde respectu ipsius esse, queat per accidens & à casu. Imo nulli effection cum multi putent secundum Arist. Deum non aliter agere in res sub-turalem casu lunares quam per motum & lumen cæli, si posset esse aliquis effectus enenire posse per accidens & à casu respectu cæli, is profecto etiam secudum Arist. respectu cæli. esset per accidens & à casu respectu Dei, quod tamen, qui priorem opinionem lequitur nequaquam concederent. Deinde, agens naturale, si habet quæcunque ei sunt necessaria ad agendum, non potest non agere; similiter etiam, si quid illorum ei desir, non potest agere ; quare cum agit, necessariò agit, & si non agit, hoc ideo est, quia non : potest tunc agere; quare si producit effectum, necessariò producit,& li non producit, necessariò tunc impeditum fuit ne produceret, Quauis igitur res sublunares secundum Arist.non eueniant ex necessitate, sicut res cælestes, nempe quia non semper eodem modo eueniút, & quia interdum deficiunt à suo ordine naturali & cursu, tamé quia cum eueniunt, necessariò eueniunt, & cum deficiunt, necessariò deficiont, pollunt dici hoc modo cuenire ex necessitate. Atque hanc opinionem tenuit Auicenna in sua Metaphysica, vt refert D. Thomas in 3. contra Gentes cap. 86. eamque sequitur Ochan 1. Quodlibeto quæst. 17. à qua sanè non videtur interdum abhorrere D. Thomas quippe qui in 1. part. quæst. 19. art. 6. ita scribit. Potest aliquid sieri extraordinem alicuius caussa particularis, non autem extra ordinem caussa vniuersalia sub qua omnes caussa particulares comprehenduntur; quia si aliqua causla particularis deficit à suo effectu, hoc est propier aliquam aliam caussame particularem impedietem, qua continetur sub ordine caussa universalis, unde effectue

ordinem caussa universalis nullo modo potest exire; & hoc etiam patet in corpovalibus, potest enim impediri quod aliqua stella non inducat suum effectum, sed samen quicunque effectus ex caussa corporea impediente in rebus corporalibus consequatur, oportet quod reducatur per aliquas caussas medias in universalitate virtutem primi celi. Hzc ibi D. Thomas: & in Prima Secundz, quzstione 109.art.1.ait, quòd sicut omnes motus corporales reducuntur in motum cælestis corporis, tanquam in primum mouens corporale, ita omnes motus tam corporales quàm spirituales reducuntur in primum mouens simpliciter quod est Deus ex quo licet inferre omnes effectus corporales per se inferri ad aliquam caussam cælestem, quare nullus effectus corporalis erit per accidens & à casu respectu cali.Hac disputantur à viris doctis: & vtraque quidem opinio est satis probabilis. Verum fi ponamus id quod à Thomistis omnibus & aliis præterea Philosophis ponitur atque conceditur, nimirum ad productionem cuiuslibet effectus corporalis, necessarium esse actua-Iem cæli concursum, ex hac concessione necessariò conficitur, nihil in rebus Physicis & corporeis per accidens & casu effici posse respe-Au cæh, quippe cum ad cuiuluis effectus Phylici productionem vis & caussalitas cali necessariò & per se concurrat. Sed pergamus ad alia

An Fortuna sit divinum aliqued numen, ut vulgo putatur.

PINIO existimantium Fortunam esse numen aliquod occultum & diuinum, peruetus fuit, eamque Aristot.in 2. Phyl. cex. 47 . his verbis innuit. Sunt quidam, quibus fortuna viderur quidem esse caussa, immanifesta autem insellectus humano tanquam diuinum quiddam existens & fælicius. quem locum explanans Simplicius scribit. Nonnulli fortunam & esse, & caussam esse dicut, quid sit autem dicere mequein, cum eam humana menti ignotam existiment, vt qua sit res quadam diusna, O propterea humanam exuperet cognitionem; quemadmodum videntur Stoics dicere: quod autem multi in hac fuerint sententia ex eo clarum est, quod fortunam tanquam Deum adorent, & templa ei adificent, & in eam hymnos canant. Pidetur autem hac opinio quod sit dininum quid fortuna, etiam ante Arift. fuife apud Gracos, or non fuisse primos in hac sententia Stoicos, ut quidem exoftimas. Etenim Plato in legibus, Deus quidem (inquit) omnia, Or cum eo fortuna Or occasio unsuersas res humanas gubernant. Hæc Simplicius. Quinimo Ethnici tantum tribuebant fortunæ, vt à Romanis multa ei templa & simulachra erecta fuerint variis nominibus consecrata; vt videre est apud Liuium, & apud Plutarchum in Problematibus: exempli cauffa Rome confecrata fuit edes Male Fortune & Deteltate in exquiliss

fuit ctiam ædes Fortunæ Fortis in ripa Tyberina iuxta Theatrum? Erat Templum Fortunz Paruz, & Virginis Fortunz, & Primigeniz, & Obsequentis ad Capenam: & Privatæ & Publicæ & Viscatæ & Virilis & Conuertentis, in Palatio. & Benesperantis, & Auertentis, & Blandz, & Dubiz, in Auentino: & Mammolz in duodecima regione: & Barbatæ & Muliebris.quibus omnibus principium dedit Seruius Tullius, tum quod ab ea ex seruo in Regnum esset euectus, tum etiam prospiciens eam occasionibus rerum plurimum habere in vtramque partem momenti, omníque in re humana dominari; sieut Plutarchus inquit in Problematibus. Hæc ex Ludouici viuis, hominis sanè diserti & eruditi, commentariis, in 18. capite lib. 4. de Ciuitate Dei B. Augustini sumpta, hoc loco commemoranda duximus. Verum de templis, Fortunz olim dicatis, Simplicius in 2. Phy. super tex. 47. hac scribit. Quod autem quidam etiam Fortuna templa adificauerint, verifimile est id fuisse postea, id est post Platonem, & Aristotel.constitutum, non enim habemus apud veteres Fortunarum templa in history's narrata, vel dies fefos descriptos: quanquam Fortuna nomen sciamus in honore fuisse apud veteres. Delphis autem pracedebat hoc etiam in Sciscitationibus, O Fortuna, & Apollo, buiene respondes? quin etiam apud Orpheum, eius mentio facta est . Hæc Simplicius. Qualis autem sir fortuna, simulachrum eius ab antiquis ex- Simulachris pressum, pulchrè declarabat; quod secundum Albertum in 2. Phys. fortuna. Imper tex. 47. ita se habebat; erat simulachrum quoddam in rota, cæcum,& vna parte album, altera, nigrum. in rota, propter volubilizaté eius,cæcum,propter imprudentiam,partim album & partim nigrú, propter eufortunium & infortunium, quæ sunt partes fortunæ. Cæcitatem autem fortunæ breuiter indicat Arist.in Sect. 29. Problemate 8. his verbis. Cur dinitia magna ex parte ab hominibus pranis potius quam D. Angustià bonis habentur? An quia fortuna caca est , & discernere atque seligere non nus. potest qued melius aut deterius est. Quocirca recte Aristophanes fingit Plutunt qui est Deus divitiarum, cum à Ioue mittitur ad homines bo nos, incedere claudum, cum vero pergit ad malos, lætissimum, & celerrimum exilire. Quamobrem sapienter D. Augustinus in 4. lib.de Ciuitate Dei cap.18. redarguit eos qui fortună colút vt Deam. Quomodo, inquit, bona est fortuna qua sine vllo iudicio venit & ad bonos Tad malos? Vt quid autem colitur, qua ita caca est paßim in quoslibet incurrens vt suos cultores plerumque pratereat, & sun contemptoribus hareat? aut si aliquid proficiunt cultores eius, vi ab illa videantur & amentur, iammerita sequitur, non fortuita venit. Vbi est ergo definitio illa fortuna? vbi est quod à forsuiti etiam nomen accepit i mhil enim prodest illam colere si fortuna est, si ausem sues cultores discernit vs prosit, fortuna non est. Audiamus criam Pliniu, libr. 2. cap. 7. insanam mortalium de numine fortunæ opinionem,

Elegano Pli- elegantissimis & lepidissimis verbis eludentem. Inuenit (ait Plinius) my sententia. sibi ipsa mortalitas numen, quo minus etiam plana esset de Deo coniectatio. Toto quippe mundo, & locis omnibus, omnibus que horis, omnium vocibus fortuna sola snuocatur, una nominatur, una acculatur, una agitur rea, una cogitatur, sola laudatur, sola arquitur & cum conuicys colitur; volubilis à plerisque, etiam caca existimata,vaga,inconstans,incerta,varia,indignorum fautrix. Huicomnia expensa,omnia feruntur accepta: O in tota ratione mortalium, sola viramque paginam facit; adeoque obnoxia sumus sortis, ut sors ipsa pro Deo sit, qua Dems pro-Batur incertus. Hæc Plinius. Est igitur inanis & plenus amentiæ fortunæ cultus, vt non inscitf Poëta ille cecinerit.

Nullum numen abest si sit prudentia, sed te Nos facimus Fortuna Deam, caloque locamus.

Sed, vt vis & natura Fortunæ, eiusque proprietates atque conditiones intelligantur, & si quæ sunt in hac materia graues & obscurz quæstiones illustrentur & explicentur, definitionem fortunæ ex Aristotelis doctrina & sententia confectam, exponemus.

## Exponitur Definitio Fortuna.

#### CAP.

Thinitio feu descriptio formant a potest colligi hæc definitio leu delcriptio fortunæ. Fortuna est caussa per accidens, in ijs qua operantur ob aliquem finem, ex electione, neque semper neque vt plu runum. In qua definitione continentur quinque particulæ, quæ figillatim explanande funt. Prima est. Caussa. Secunda est. Per accidens. Tertia est. Ob aliquem finem. Quarta est ex electione. Quinta. Neque semper, neque ve plurimum. Et quamuis hanc vleimam particulam Aristoteles supradicto textu non exprimat, ea tamen elicitur ex 48. tex. Caufa. Nomen Fortunæ vulgo ferè vsurpatur non pro aliqua caussa sed pro fortuitis euentis, quam opinionem sequens Boëtius 5. lib. de Consolatione Prosa prima, ita definiuit fortunam & casum. Casus est inopinatus aliquis ex fluentibus causis, in ijs qua ob aliquid gerunsur, euentus. Sed Arist. Fortunam facit caussam quandam, non quidem vt materiam & formam, nam hæ sunt partes essentiales ipsius esfectus necessario, ei coniunctæ, at fortuna verbi gratia, the sauri inuenti à fodiente, neque est pars essentialis eius, neque cum eo necessariò coniunca: potest enim thesaurus & fortuitò & non fortuitò reperiri. Neque verò ratio finis conuenit fortunæ; finis enim est cuius gratia aliquid fit, & est propositus atque intentus ab agente, quod longe remotum est à notione ipsius fortunæ. Relinquitur igitur fortunam referendam

esse ad genus caussa esticientis, sicut Aristot. ait in 2. Phy. tex. 65, quod etiam declarant quæ ab antiquis ia ctantur de fortuna; aiunt enim illam esse dominam omnium rerum, & pro suo arbitrio regere & administrare res humanas, nullam item habere rationem ac discrimen bonorum ac improborum: quæ sanè ostendunt fortunam esse caussam essicientem.

Per Accidens. Dupliciter aliquid est caussa per accidens, aut quia est accidens caussa per se, ve musicus est caussa per accidens domus, quoniam esse musicum accidit ædificatori, qui est per se caussa domus; aut quia est caussa alicuius quod accidit effectui suo per se intento. ve Medicus per accidens sanat musicum, quia ægroto, qui sanatur per se à Médico, accidit ipsum esse musicum. Ac in priori quidem genere, caussa per accidens, est diuersa à caussa per se, esfectus autem veriusque est idem:in posteriori autem, caussa veraque est eadem res. effectus verò sunt diuers. Atque huius posterioris generis fortuna dicitur esse caussa per accidens; nam idem homo fodiens agrum, est caussa per se illius fossionis, & est caussa per accidens, quæ dicitur for tuna, thesauri qui ab eo inuenitur, quatenus talis inuério thesauri accidit fossioni. Verùm huiusmodi essectus per accidens, tribus modis (vt recte ait D. Thomas) potest esse coniunctus cum essectu per se alicuius caussæ; vel necessariò, vt homo per se generat hominem, per accidens autem risibile, quod tamen est necessariò coniunctum cum homine; vel frequenter seu vt plurimum, vt homo per accidens generat lachrymantem, sed frequenter accidit vt qui nascitur prodeat lachrymans; vel denique rarò & indeterminatè, vt quòd cum nascitur homo, cælum corruscet, vel terræmotus fiat. Effectus autem fortuitus, neque necessariò, neque vt plurimum connexus est cum esfe-&u per se caussa efficientis; vt patet in thesauro inuento à fodiente terram. Quod autem fortuna sit caussa per accidens, sic probatur: Nã omnis caussa per se, est determinata, & certò sciri potest, & semper vel ve plurimum codem modo operatur, & agit ob aliquem finem determinatum & à se intentum; sed hac omnia remotissima sunt à fortuna, ergo ipsa non est caussa per se, sed per accidens.

ob aliquem finem. Non quod Fortuna intendat aliquem finem, aut quod effectus fortuitus lit quali effectus intentus ab agente; id enim eft cotra rationem fortunæ; sed hoc debet exponi dupliciter, at quia res fortuita eiusmodi est, vt si præuisa fuisset ab agente, proculdubio fuisset ab eo intenta, vel ad eam expetendam vel ad sugiendam. Et hoc videtur significare Arist. in 2. Phys. text. 51. his verbis, caussa recipiedi argumentum veniset, reportaturus pecuniam si sciusset, venis autem non buius gratia, sed accidit venise er secisse hoc reportadi gratia, aut quia esse

### 120 DE FORTVNA CASVET CONTING.

ctus fortuitus est coniunctus cum alio esfectu per se intento ab age--te, vt inuentio thesauri cum plantatione vinez cuius gratia terra fodiebatur; quamuis igitur fortuna ea ratione vt fortuna est, non agat propter finem, necessariò tamen est in eo agente, quod vel agit, vel aptum est agere propter finem; quare si esset aliquod agens quod neque ageret, neque esset aptum agere propter finem, nihilque haberet sibi determinate præfixum ad quod eius operatio vel naturaliter, vel ex electione referretur, id profectò nunquam ageret fortuitò.etenim fortuitum est, quod accidit præter intentionem agentis; quemadmodum si non esset motus naturalis, non esset etiam violetus, quia violentus præfupponit naturalem cui est contrarius, vt docet Arist.in 1. & 3. de Cælo. Potest autem dici aliqua actio non fieri propter finem, tribus modis; vel quia ipsa est propter se & non propter aliud, vt actio in qua est fœlicitas: vel quia fit ab agente non intédente ipsam, vt fi quis aliud attente cogitans, vel vnguens rodat, vel fricet barba, huiusmodi enim actiones non fiunt ex electione ob aliquem finem. sed ex sola imaginatione: vel quia talis actio est coniuncta & accidit ei actioni, quæ per se intenditur, vt inuentio Thesauri accidit fossioni terræ, & sic essectus fortunæ non sit ob aliquem sinem.

Tribus modie actio non fit, ob alequem finem.

> Ex electione, Fortuna est tantum in iis, que agunt ex electione, cuiusmodi est homo; nam in iis est fortuna, quos dicimus fortunatos, vel infortunatos, hi autem propriè sunt homines: quamquam hoc nomen transfertur etiam ad ea quæ carent ratione, sed impropriè, & metaphorice, & sic ille Poëta dixit fortunatos esse eos lapides, qui funt in arris templorum, nam cum cæteri conculcetur, illi coluntur, & honorantur; vide Arist.in 2. Phy. tex. 58. & 59. vbi scribit fortunam esse in iis quæ agunt, agere autem proprium est hominis, nam is propriè agit in cuius potestate est agere & non agere, talis est homo, qui est Dominus suarum actionum, reliqua verò que rationem non habent, potius dici debent agi quam agere. Nam actio, quæ Græcè dicitur mpagis est ea quæ tantum fit ex electione in qua consistit virtus aut vitium. Rectè igitur Arist.in 2. Phy. text. 52. affirmat circa idé versari intellectum & fortunam:quamquam fortuna accidit ob defectum intellectus, qui non potest prouidere omnia futura, ne quid accidat præter eius intentionem; quare idem Arist. pulchrèscribit, vbi est multum intellectus ibi esse parum fortunæ,& vbi multum est fortunz, ibi esse parum intellectus, quo sit vt respectu Dei cuius intellectus omnia liquidò cernit, nihil fortuitò possit accidere; benè item dicebat Polus, vt est apud Platonem in Gorgia, & apud Aristot. in 1. Metaphy. fortunam esse inimicam arti, esse autem sociam & comitem imperitiæ.

Exponitur ultima pars definitionis fortuna, & expenditur opinio Auicenna aïentis fortunam versari in ijs qua sunt ad vtrumlibet.

CAP.

E Q V E semper, neque vt plurimum. Czlum semper codem modo mouetur atque operatur, & sicut habet incorruptibilem lubstantiam, ita quoque habet modum agédi immutabilem: cuius rei caussa est, quia caret ea materia, quæ habet in se priuationé & potentiam contradictionis, ex qua oritur indeterminatio & inordinatio, omnisque defectus & error. Agentia verò sublunaria vt plurimum quidem attingunt finem, interdum autem deficiunt ob indeterminationem materie & prinationis que in ipsis inek, que res obstat quominus regimé, directionem & ordinationem caussarum calestium, ita possint in se ipsis accipere quin aliquando deficiant. Quòd ergo agens subhinare in operando deficiat, cælum autem minime, non euenit tantum (vt dixit Auicenna) quit calo nullum obstat externum impedimentum atque contrarium, quemadmodum agentibus sublunaribus; nam hæc caussa est externa, remota, & quass per accidens: sicut non dicitur propriè aliquid esse corruptibile vel incorruptibile, quia vel habet contrarium vel eo caret, sed quia intrinfece ac fecundum naturam fuam est tale, vt Arist, docet in 10.Metaphy.text.vltimo.

Verùm quia quod non est semper nec vt plurimum, duplex est, aut enim est contingens vt vocant, ad vtrumlibet, vt ambulare & no ambulare,& omnes actiones quæ proficiscuntur ex libero arbitrio; aut est rard contingens, vt the faurum inueniri ab eo qui fodit terram, si- in is squa suns cut Arist.tradit in 1. Priorum & 1. Perihermenias.dubium est, an for- ad vimmlituna tantum versetur in iis quæ rarò contingunt, an etiam in iis que bet, fortuna ad vtrumlibet eueniút. Auicenna in 1.lib. Sufficientiæ, cap. 13. opina
Auicenna. tur fortunam non folim versari in iis quæ rarò contingut, sed etiam in iis quæ ad vtrumlibet; quod ita probari potest. Arist. in 2.Physic. tex. 48.51.55.56.ait fortunam esse in iis quæ neque semper, neque frequenter eueniunt: sed in his non modò sunt ea quæ rarò contingut, sed etiam quæ ad verumlibet, hæc enim neque semper, neq; frequéter eueniunt: ergo fortuna locum habet etiam in iis quæ sunt ad vtrumliber. Et quia videri poterat absurdum, ipsum ambulare, sedere & alias similes actiones, dicere fortuitas, cum proueniant à voluntaze, idcirco Auicenna inquit, eiulmodi actiones non esse fortuitas respectu voluntatis à qua determinatur & imperantur, sed respectu virtutis motiuz, que est in animali; huic enim, quia ipsa indisferens.

#### DE FORTVNA CASV ET CONTING.

Limplicias.

est ad ambulandum & non ambulandum, casu accidit, vt homo ambulet, vel non ambulet. Hæc est opinio Auicennæ: cui Simplicius in 2. Phy.tex. 48. non videtur dissentire, ita scribens. Qued neque semper, neque frequenter euenit, id vel raro cotingit vel ex aquo est, nam quod est ex aque rarim est ys qua vt semper vel vt plurimam fiunt, o idee ( vt existime) Arifoteles id quod ex aquo o id quod eft rarius prater id quod eft ve plurimum communiter & perpetuo vocauit. Hæc Simplicius. Quamquam dici potest Simplicium illis verbis docere voluisse, in iis que neque semper neque vt plurimum fiunt, duo genera rerum contineri, nimirum que ex æquo, & que rarò accidunt; non autem significare voluisse, in hoc vtroque genere rerum, fortunam versari.

babilior.

Sed Auicennæ aduersantur Themistius, Auerroes, Albertus & Opinio con D. Thomas negantes fortunam esse posse in iis rebus quæ fiunt ad eraria qua est verumlibet. Vide digressionem Auerrois 2. Phy. commento. 48. Quo-Themisty, rum sententia nobis magis probatur, eaque confirmari potest his raberu D. The rionibus. Primò, effectus iudicari debet qualis sit, an nimirum sit sorma, crest pro tuitus nec ne, ex caussa principali à qua procedit, sed (verbi gratia) am bulatio, principaliter procedit à voluntate secundu determinationé & exercitiu; respectu autem voluntatis, ea non est secundu Auicenna fortuita, ergo ambulatio simpliciter dici debet nó esse fortuita. Dein de, Aristoreles ait fortunam esse in eo agente quod agit ex intellectu & electione, ergo si ambulatio esset fortuita, talis profectò esset relpectu ambulantis, quatenus agit per intellectum & voluntatem, sed Auicenna vult ambulationem, non esse fortuitam respectu voluntatis, ergo ipsa nullo modo est fortuita. Postea, vel ambulatio procedit à virtute motiua, ca ratione vt ipla est indifferes ad ambuladum & nó ambulandum, & hoc dici non potest, quia virtus motiua, vt est indifferens, nequit efficere ambulationem potius quam eius oppositum; vel procedit à virtute motiua vt determinatur à voluntate ad ambulandum, sed hoc modo Auicenna negat eam esse fortuitam; ergo nullo modo ambulatio dici potest fortuita. Præterea, aut virtus motiua habet aliquem finem aut non habet; si habet, cum is non possit esse alius quàm eius operatio, non erit talis operatio fortuita respectu illius potentiæ, vtpotè quæ sit eius finis: sin autem nullum habet fine, ne sic quidem respectu illius ambulatio erit fortuita, etenim fortuna tantum est in iis quæ agunt ob aliquem finem, vt supra docuimus. Amplius, si ambulatio est fortuita respectu virtutis motiuz quz est in animali, ergo effectus fortuitus, esset certus atque determinatus. & fortuita esset caussa per se ac determinata; consequens, est, & contra Arist. & contra ea, quæ à nobis supra confirmata sunt; consequentia vero manifesta est, nam ambulatio non potest estici nisi à virtute motiva

motiua animalis, & talis virtus est determinata & per se caussa illius ambulationis, & virtus motiua fuit à natura tributa animali propter motú, qualis est ambulatio. Ad hæc, sequeretur omnia instruméta tá naturæ, quàm artis, agere fortuitò; cum tamen finis illorum sit eorum actio atque vsus: patet consequentia, quia sicut virtus motiua secundum Auicennam est indifferens ad mouendum & non mouendum nisi determinetur à voluntate, ita quodlibet instrument u est indisserens ad agendum & non agendum, nisi moueatur & determinetur à principali agente. His accedit; quod ipsum velle & ipsum intelligere, essent actiones fortuitæ respectu voluntatis & intellectus; quippe cu voluntas sit indifferens ad volendum & non volendum; qua tamen re nihil fingi potest magis absurdum. Postremò, opinio Auicennæ est contra communem sententiam & modum loquendi omnium hominum, nemo enim huiusmodi actiones quæ sunt ad vtrum libet, vocat fortuitas. Quamobrem quonia Arist. in 2. Phy. tex. 48. ex communi modo loquendi & sentiendi, demonstrat fortunam neq; semper neg; frequenter agere, clarum autem est ex communi modo sentiendi hominum, actiones quæ sunt ad vtrumlibet, non fieri fortuitò, quippe cú procedant ex electione & intentione agentis; idcirco Arist.vt benè aduertit Philoponus, nó curauit nominatim excludere & remouere fortunam ab huiulmodi rebus que lunt côtingentes ad vtrumlibet. Atque hoc modò facile diluitur atque euertitur ea ratio qua niti arque fulciri videbatur opinio Auicennæ. Verùm contra definitionem fortunæ diligenter adhuc explanatam, existunt nonnullæ dubitationes, quas enucleare oportet, vt quæ ad perfectam fortunæ cognitionem pertinent, omnia perspicua & indubitata maneant.

#### Ponuntur dubitationes contra definitionem Fortuna. CAP. VIII.

R 1 M A dubitatio, Non videtur Fortuna esse caussa per acci-dens & indeterminata; cum enim thesaurus reperitur ab eo ponutijaien-qui fodit terram, caussa illius inuentionis est determinata & tis omnes esnota; etenim non est alia, quam ipsa fossio terræ. Secunda dubitatio. festus, qui dé Pomponatius in primo suo libro de Fato & libero arbitrio cap.6. cuntur sortui existimat eos omnes effectus qui dicuntur fortuiti & casuales, habere certas ac determinatas caussas à quibus proficiscantur, Quod iple minatas caus confirmat dupliciter. Primo, quia illæ caussæ sunt per se ac det ermi- sus. natæ, quibus positis necessariò existit essectus, sed inuentio thesauri à fodiente terram, que censetur esfectus fortuitus, habet eiusmodi caussas, vi illis positis necessariò existat, ergo habet caussas per se de-

# DE FORTVNA CASVET CONTING.

terminatas; quare cum fortuna censeatur esse caussa illius inuentionis, erit ipsa caussa per se ac determinata; probatur minor: Caussæ propter quas inuenitur thesaurus, sunt duæ, vna est thesaurum fuisse in eo loco reconditum, altera est fodi eum locum, in quo reconditus est; sed quotiescunque huiusmodi duæ caussæ ponuntur, idest quotiescunque foditur terra in qua repositus suerat thesaurus, semper ac necessario inuenitur, quare talis inuentio, habet caussam per se ac determinată à qua necessario procedit. Deinde, idem comprobat etiam hoc argumento; secundum Albertum in 3. lib. Mineralium cap. 1. Ars magica inter alia multa, eaque præclara & admiranda quæ tradit, docet etiam inuenire thesauros abditos terraque tectos, sed omnis ars & sciétia versatur circa ea quæ sunt per se ac determinata, quod enim est per accidens & indeterminatum, auctore Arist. 6. lib. Metaphysi. sub nullam scientiam aut artem cadit; ergo inuentio thesauri non est fortuita. Tertia dubitatio. Effectus fortuitus, habet pro caussa sua per se ac determinata ipsam fortunam; etenim fortuna est caussa per se effectus fortuiti, ergo non verè dictum fuit fortunam elle caussam per accidens effectus fortuiti. Quarta dubitatio. Si fortuna est in iis, quæ rarò contingunt, cum rarò eueniar Eclipsis solis, raro cometæ caudati, rarissimusque sit aspectus atque coniunctio multorum siderum, vipote qua semel tantum modo accidat, denique quid rarius viro sapiente & innocente? An hæc omnia casu & fortuito contingere existimandum est. Quinta dubitatio. Cum positum sit in definitione fortunæ, eam esse caussam per accidés, superfluè deinde additur, Neque semper neque ve plurimum. Nam sicut omne quod est per se vel sem per vel vt plurimum euenit, vt declarantur in. 1. Poster. sic è cotrario videtur, id quod est per accidens, neque semper neque vt plurimum sed raro esse debere. Sexta dubitatio. Dictú est, essectu fortuitum & raro & præter intentionem egentis accidere: sed hæc duo non semper in effectu fortuito inuicem cohærent, ergo non est necesse effectum fortuitum semper habere in se prædictas duas conditiones, idest vt raro accidat & præter intentionem agentis: probatur minor, nam si quis ludens aliquo lusu fortuito, idest cuius euentus sit dubius & incertus, & intendens lucrari, lucretur, tale lucrum est fortuitum, vtpote quod neque semper neque vt plurimum ludenti obtingat;ipsum tamen non accidit præter intentionem ludentis. Similiter etiam si quis hyeme nauigans, faciar naufragium, illud naufragium fortuito accidit, idest præter arque adeo etiam contra intentionem nauigantis, ipsum tamen vt plurimum contingit, ferè enim vsu venit, vt qui nauigant, hyeme, multum periclitentur. Septima dubitatio. Si pictor aliquis, cupiens arque contendens exprimere spumam quanda in ore imaginis quam depingit, cum diu multumque in eo frustra ela borasset, tandem indignatione commotus proiecerit colores in os imaginis, arque eo modo spumá illam estinxerit, expressio huiusmodi spumæ, proculdubio est fortuita, ipsa tamé ab illo pictore erat valde intenta. Octaua dubitatio. Videntur ea quæ in 2 Phy.de fortuna scripta sunt ab Arist. non admodum cohærere, quin etiam pugnare cum iis, quæ idem Arist.scribit de Fortuna in 7.lib.Moralium ad Eudemum cap.18.nam eo in loco affirmat fortunam esse caussam quandam diuinam,à qua incitantur homines ad bona,& retrahátur à malis;& ab illa dari homini initium intelligendi, volendi & prosperè agendi. Neque horum dissimilia scribit Plato in lib.de Legibus, asserens Deum vna cum fortuna & occasione regere & administrare omnes res humanas. Atque hæc quidem dubitari & dici possunt cutra definitionem fortunæ quæ tamen, siquidé fortunæ definitio re-Aè à nobis tradita & costituta fuit, falsa esse perspicuum est. Quocirca qua ratione benè ac facile dissolui possint ostendamus, ad singulas dubitationes, codem ordine quo sunt propositè, respondendo.

# Soluuntur supradicta dubitationes. CAP. IX.

D PRIMAM Dubitationem hoc modo respodemus. Caus-I sa propter quam nunc v. g. repertus fuit thesaurus,est deter minata & nota, nimirum fossio terræ ad efficiendum sepulchrum; sed caussæ omnes propter quas thesaurus simpliciter potest inueniri, sunt indefinitæ & indeterminatæ; vnde ait Arist. in 2. Phy. tex.50.caussam per accidens esse indefinitam, infinita enim vni possut accidere; & in tex. 65. [ Fortuna (inquit)est corum quæ sunt à natura aut ab intellectu, sed horum multitudo indeterminata est. The mist.etiam in 2. Phy. super tex.51.ita scribit. Est autem indefinitum nihilominus Fortuna, imo latius etiam aliquanto quam cætera nam thesaurum reperire, multis & infinitis ex caussis possumus, gratia fa-&is & institutis alterius; videlicet serendi gratia, pauimenti sternendi, deducendi aquæ ductus ad puteum; constituédæ condandæque se pulturæ, templi ædificandi, atq; similium infinitoru | quare licet nuc repertus sit thesaurus propter fossionem terræ ad condendum sepulchrum, tamen idest per accidés respectu connexionis huius caussæ cum tali effectu, potuit enim eiulmodi effectus ex multis aliis caussis proficisci. Ad 2. Licet, si ponamus thesaurum fuisse recunditu in aliquo loco, eumque locum à quopiam fodi, necessario hinc efficitur illum thesaurum reperiri, tamen illa duo poni, & inuicem concur-

#### DE FORTVNA CASVET CONTING.

rere, per accidens & rarò contingit. Preterea, in actionibus humanis præcipuè spectanda est agentis intentio, cu igitur nec eius qui recodit thesauru intentio fuerit eu reperiri à fodiente terra, nec eius qui fodit tetră, intentio fuit inuenire thesauru, necesse est tale inuetione thesauri, per accidens esse; ná in agente per intellectú & voluntatem, quod fit lecundu intentioné eius, dicitur fieri per le, quod auté præter intentioné fit, per accidens fieri dicitur. Ad id auté quod additur de arte inueniédi thesauros absconditos, ita respondendú est. Non omnis inuentio thesauri est fortuita, sed ea quæ accidit præter intentioné; quare si qua est ars quæ doceat invenirethesauros absconditos eiulmodi inuentio non est fortuita, quippe cu ea sit non modo secudú intentione agentis vel quærentis, sed etiá secudú certá definitáq; Duando in artis ratione, [Plane (inquit Themist. in 2. Phy. super tex. 65.) neg; in mentio thesam uentio thesauri, neg; iactio fundamétorum, & fossio, simpliciter per ri est fortuita tinet ad fortună, posset enim quis fodere ex industria spe inueniendi thesaurum. Sed cum non ad eum finé iacta sunt fundamenta, arg; ia cienti obiuus factus est thesaurus, & quodammodo fodientis manú offendir, huius modi occursus superuentusue fortuitus propriè nuncupatur]Hec Themist. Quod si qui intendens thesauru inuenire sodit terra atq; eŭ inuenit, non dicitur secundu Themistium fortuitò inuenire, ergo multo minus is qui no solu intendit inuenire, sed etiá callet arté inueniendi thesauros absconditos. AdTertia Est quidé for tuna caussa per se effectus fortuiti, sed Fortuna esse caussa per se, est dicere fortună esse caussam indeterminată, quia sub nomine Fortune latent infinitæ atq; indeterminatæ caussæ.Latet igitur in ipsa dubitatione fallatia, na quauis si vniuerse coferas fortuna cu esfectu fortuitovideatur habere inuece conexione certa, ac determinată, tame fi in particulari coparas húc effectú fortuitú, videlicet inuentionem thesauri cum omnibus caussis per quas haberi potuit, reperies illas esse indefinitas, ac indeterminatas. Similiter etiam si illam thesauri inuétionem conferas cú fossione terræ ad efficiendum sepulchrum, videbis inter talem caussam, & talem essectionullam esse connexionem per se, atque coniunctionem. Ad Quartam. Dupliciter aliquid est raaliquid rario to eueniens secundum Auicennam, vno modo respectu temporis, quia rard euenit, vr Eclipsis Solis: altero modo respectu caussa, quia ex tali caussa posita, rarò existit talis essectus, sicut rarò accidit, vi quis fodiendo agrum, inueniat thesaurum; quod priori modo sit rard, non contingit fortuitd, immo fieri potest, vt necessario eue-

> niat, vt patet in Eclipsi solis, quin etiam, quæ sunt huius generis, pofsunt dici semper euenire, non quidem absolute, sed quia cum eorum caussa posita est, semper eueniunt, quod autem posteriori

Dapliciter | evenit.

o quã de no.

Digitized by Google

modo

modo fit rard, id fortuito contingit. Effectus igitur fortuitus vtroque modo est rarus, & quia simpliciter rard accidit, & quia ex tali caussa, rarò & per accidens existit. Ad Quintam. Non est superuacanea talis particula, nam neque simpliciter omne rarum est per accidans, vt patet in Eclipsi solis, & aliis similibus, quæ rarò quidem, sed non per accidens eueniunt; neque omne per accidens, est rarum, nam homo generans hominem, etiam per accidens generat hominem quantum, & risibilem, quæ tamen homini necessario sunt adjunca. Ad Sextam. Effectus fortuitus, vt simpliciter sit fortuitus, duo in se habere debet, vnum est, vt accidat præter intentionem agentis, alterum est, vt si in iis que rard eueniunt: si alterutrum horum defuerit; catur fortuinon erit absolute fortuitus, sed tantum modo secundum quid:qua- tus simpileire qui intendit ex ludo lucrari, tametsi lucrum incertum sit tamen ter, duo haipsum non est simpliciter fortuitum, quippe cum sit intentum & op- bere debet. tatum à ludente: veluti si quis terram foderet, vt inveniret thesauru, tunc inuétio, chesauri (vt Themistium dicere paulo ante commemorauimus) non esset fortuita, tametsi incerta sit, & rarò contingens. Similiter(inquit Alexander)si quis immoderate corpus exerceat vsque ad sudorem, & lassitudinem, quam continuo subsequatur febris, huiusmodi febris non est fortuita, licet ea præter illius voluntatem, & opinionem accidat, quia vt plurimum euenit, vt qui immoderate fatigantur & sudant, in febrim incidant: idem quoq; dicendú est de eo qui hyeme nauigas facit naufragiu; non enim (ait Themin.in 2. Phy. super tex.61.)ea omnia quæ citra consilium,& voluntatem eueniunt starim fieri videntur à Fortuna. Euenit hyeme nauiganti naufragium facere, hoc neque ex proposito consilioue; neque fortuitò euenisse dicimus, quia plurimum solet exitus iste esse nauigantium hyeme. Ad Septimam. Quamuis ille pictor intenderet exprimere spumam, tamen non putabat eo modo exprimi posse quo expressa fuit, videlicet proiiciendo colores in os imaginis, quare illo modo spumam sieri, & rard contingit, & præter intentionem agentis. Ad Octavam. Arist.in 2. Phy. Physicè ac verè de fortuna loquitur, in illis autem ad Eudemum libris, moraliter, idest populariter; multa enim Aristoteles in illis libris moralibus tractat, non tam limate ad veritatem Philo effectus forfophicam, quem ad vlgarem opinionem, sensumque popularem, at-appellari dique ad commune hominu iudicium accommodate. Posset etiam dici, effectus fortuitos appellari posse diuinos, vel à diuina caussa profoctos; quia licer ipsi respectu hominis sint per accidens, taméno sint respectu Dei omnia regentis, & administrantis, sunt per se:cu enim ab homine prouisi & intéti sed à Deo tantú definiti &ordinati, merito sane no humani sed divini appellatur. Veru desortuna hactenus.

Vt effettus

Duomode

#### DEFORTVNA CASV ET CONTING. 528

De Casu vel potins de Monstris qua vulgo putantur casu euenire. CAP. X.

Asys eare solùm differt à fortuna quod fortuna, in iis est quæ agunt ex electione, & in rebus humanis locum habet: casus autem in agentibus naturalibus, & in iis quæ fiunt naturaliter, versatur: in quibus si quid rard & per accidens sit, id casu euenire dicitur. Vide Aristotelem. 2. lib. Physicorum, à tex. 60. vsque ad 65. De monstris autem breuiter hoc loco explicandum est; partim quoniam ea vulgò putantur fieri casu, vt indicat Arist. 2. Physi. tex.64.partim etiam, quia licet natura operetur ob aliquem finem quem vt plurimum assequitur, interdum tamen ab eo deficit & aberrat, ex quo monstrum existit; vt est apud Arist. in 2. Phy. tex. 82. Neque verò quæcunque de monstris vel fabulosè vel historicè vel etiam Philosophicè commemorari possent, ea hic subtiliter expone. mus, sed tantum attingemus pauca quædam in quibus Physica & ge neralis monstrorum cognitio, continetur; declarandum enim est quid sit monstrum, quæ sint monstrorum genera, quæue caussa, in quibus rebus monstra reperiuntur, & an ea casu effici & existere putandum sit.

Strum.

Monstra esfe in rebus naturalibus, clarum est. Etenim cernimus in omni ferè animantium speciei, interdum naturam à fine suo deficere & errare, qui defectus & error si est insignis, vocatur monstru. Quinetiam necesse est huiusmodi monstra aliquando contingere; nam necesse est, id quod desectibile est aliquando desicere ( arque hinc ratio & origo monstrorum existit. Quid autem sit monstrum, ad hunc mo dum videtur Aristoteles explicasse in 4. lib de Generat. animal. cap. 4. Monstrum esse oblasionem rei prater eins naturam, in in qua non semper sed vet plurimum agunt eodem modo. Potest etiam ex tex. 82. lib. 2. Phy.elici alia definitio monstri; vt monstrum sit, peccasum natura agentu ob aliquem finem, que tamen frustratur alique principie corrupte. Vel aliter etiam definire possumus, monftrum effe vitium natura deficientis à fine sue ob aliqued impedimentum, raro contingens.

Sunt autem multa monstrorum genera; potest enim monstrum variis modis effici. Primo. In sexu.vt si fuerit au incerti sexus, aut hata Mostrori, bens verumque, cuiusmodi est Hermaphrodicus. Secundo. Propter aliquam qualitatem, vt si habeat, nimiam crassitiem, aut tenuitatem, aut aliam quampiam notabilem & inusitatam qualitatem. Tertio, In excessu aut defectu magnitudinis, vt si membra fuerint insigniter maiora aut minora, quam comuniter ac naturaliter esse solent. Quar

to. In situ, vt si membra præter consuetudinem naturæ sint transposita. Quinto. In figura, vt si homo sit figura no recta sed ponatur more quadrupedum, aut si homo habeat faciem, aut aliud membrum, non modo humano sed ferino. Sexto. In victu & moribus, nam qui humanis carnibus delectantur & ob id vocantur αιθρωποφάγοι inter monstra,& portenta humanæ naturæ numerari debent. Septimo. In numero, vt si nascatur homo, biceps vel senos digitos singulis manibus habens, aut tantum monoculus vel vnipes:

Multas autem ob caussas monstra contingunt; primum ob mate. riam, cuius vel redundantia, vel defectio & penuria, vel confusio ac permixtio seminum, est monstrorum caussa. Deinde, propter agens; ans Mont hoc autem duplex est, vnum principale, nempe virtus formatiua existens in semine, alterum instrumentarium, nempe qualitates, presertim verò calor; huiusmodi autem agentium nimis exuperans aut deficiens virtus, reddit effectus monstrosos: his etiam annumerari debet praua qualitatum inter se proportio. Postea, ob peruersitatem matricis seu loci in quo fætus continetur. Præterea, ob membranam sen tunicam qua fætus inuoluuntur atque distinguuntur, nam disruptio tunicæ secundinæ, qua obuoluitur, & obtegitur fetus humanus, facit vt semen diffluat ac distrahatur,& monstrosum aliquid generetur. Similiter in ouis habentibus gemina vitella, si desit membrana ea disterminans, nascitur pullus vel biceps, vel quaternis pedibus. Ad extremum propter aliquem aspectum constellationem cælestem alie nam vel contrariam fœtui generando. Astronomi enim arbitrantur generationi cuiuis animantis, esse propriam aliquam & accommodatam constellationem, quæ si tunc desit cum sit animalis generatio, & adsit alia vel contraria vel aliena, necesse est generari animal imperfectú & monstrosum. Sed doceamus, in quo genere rerum præcipuè monstra contingant.

Monstra non contingunt in elementis; eorum enim natura cum Inquibm n vniformis & simplex sit, non admittit in se rationem monstri; itaque tum generielementum vel generat effectum sibi similem, vel non generat; quare illius error & peccatum aut nullum est, aut non est aliud, qua non generare?nisi forte quis statum & dispositionem elementi secundu qualitates vel actiuas vel motiuas, quæ est contra eius naturam, appellare velit monstrosam. In cæteris naturæ operibus, inuenitur quidem ratio monstri, sed in rebus in animatis est obscurior atq; ignotior, & si quod peccatum in illis contingit, id ferè non solet appellari monstrum. Inplantis autemmanifestiora sunt peccata, sed minus etia quam în animalibus, in quæ proprie cadit arque couenit ratio & no-

Quingad

#### DE FORTVNA CASVET CONTING.

men monstri. Et quamuis in aquatilibus, ob teneritatem, mollitiem & humiditatem materiz, propter quam corum generatio atque costitutio, facile ac varie vitiari & deformari potest, verisimile sit exoriri plurima mostroi genera, ea tamé nobis minus nota sunt, propte rea quod corú species, ob abstrusam & à sensibus nostris remorá corum habitationem, ferè nos lateant. Aristoteles autem in 4. lib. de Generat.animal.cap 4.affirmat,in iis animalibus, quæ multos fætus simul concipiunt atque pariunt præsertim verò in gallinis frequentiora monstra contingere, ob multorum seminum, quæ simul continentur, permixtionem atque confusionem. Quo fit, vt dicat in Ægypto, vbi fæminæ sunt fæcundiores, crebrius existere homines monstrosos quam apud nos.

An plana mo in plantis quàm in ani malibus.

An vero plura monstra reperiantur in plantis quam in animalibus Ara eveniane controuersum est inter Philosophos, Quidam aiunt plura inueniri in plantis, propter ea quæ scribit Auerr. in 2. Phy. com. 85. dicens naturam maiorem habere curam & sollicitudinem de animalibus, quá de plantis, quare non permittet plura monstra in animalibus quam in plantis. Idem etiam significare videtur Arist.in tex.illius commen ți,ita scribens contra Empedoclem, virum igitur & in plantu siebani, vt bouigena, viriprora, sic vitigena oleoprora? an non, inconueniens enim, sed tamen oportebat: siquidem & in animalibus. Hæc Arist. quibus verbis innuit si in animalibus contingunt monstra, multo magis ea debere contingere in plantis:monstrosas autem plantas nos minime dignoscimus vel propter impersectionem plantarum quæ obstat quominus benè discernamus monstrosas plantas à non monstrosis; vel quia cum carum species non sint nobis plane cognitæ, fieri potest vt quod in eis mostrosum est, existimemus ad aliquam earum speciem nobis ignotam pertinere. Albertus autem (cui nos magis assentimur) in explanatione supradicti textus contra sentit, affirmans crebrius effici monstra in animalibus quam iu plantis; idque confirmat dupliciter, rum quia semen animalium est mollius & humidius quam plantarum, quocirca magis est obnoxium alterationi & corruptioni, & magis aprum ad accipiendas alienas & diuerlarias affectiones; rum enim, quia generatio animalium, est quam plantarum multo difficilior atque operosior, pluribusque rebus indigens, ex quarum cuiuslibet de-An home bi- fectu, necesse est imperfectum & monstrosum animal existere. Sed esps sit vinus quæret aliquis, si forte nasceretur homo biceps, is censendus esset and do homi vaus an duo homines? Respondemus hanc quastionem proponi & solui ab Arist. 4. lib. de Generat. animal. capit. 4. ait enim id esse diiudicandum ex corde, quod est principium animalis, & vbi secundum iplum tam yegetatiua quam sensitiua animam precipuè resider. Nam

Digitized by Google

fi cor fuerit vnum, tameth cætera membra geminentur, vnum erie animal: sin autem ipsum fuerit multiplex, non erk vnum. Idem quoque ex alijs externis signis discerni posset, nempe considerare oporteret, an qui vidétur esse duo homines, hi sentiendo, expetendo, loquendo & aliis similibus actionibus exercendis varie discrepent, an similiter consentiant inter se in omnibus; si discrepant ; duos esse homines, sin omnino consentiant, vnum duntaxat esse dicendum erit.

Restat vt videamus, an existimari debeant monstra casu gigni, nec An monstra ne Themistius paraphrastice explanans tex . 64 . Physicorum redat- casu stant. guit eos qui opinantur monstra non fieri casu, propterea quod ea printqua oriantur, videatur habere certas & proprias caussas, nimirū vel aliquam cæli constellationem, vel exuberantiam aut defectum materiæ; pari enim inquit, ratione, neque lapis deorsum cadens, diceretur casu percutere transeuntem, siquidem etiam intra lapidem est grauitas, que est propria caussa illius motus, verba Temistii sunt hæc Cum aliqued prater naturam fit ut monstrum, ed non fortuna, sed casu dicimus prouenisse; ut manus sexdigita; nisi forte fatori nolis huiusmodi portenta natura fiers casussed propriam & certam caussam habere, eans videlicet qua intrinsecus fuerit antequam ederentur in lucem, aut syderationem, aut materia exwerantiam & copiam, aut contra defectum sed qui ita dicunt, nonne vident idem posse dici de lapide quem cassu cecidisse non negarent, habuisse illum viique intra se caussam grautatem & pondus, sed certe pondus caussa efficiens est deuolutionie & casus, non etiam percussionie, sed casus percussionem fecit. hæc Themistius. Altera est opinio quæ nobis probabilior videtur, monstra non casu sed per se sieri; nam caussa monstrorum sunt per se determinatæ, & certæ, ac scientia comprehensæ, quas nos supra commemorauimus, Et quamuis huiulmodi caullæ sint raræ tum respectu temporis, quia taro accidunt, tum respectu natura, que ve plurimum allequatur finim finem raroque ab eo deficiens producit monstrajartamen illis caussis positis, vol necessariò vel ve plurimum efficiuntur montra. Ac licer natura cum aggreditur operati, non intendat monstrum, ramen postquam impedira finem suum attingere non potest, totam vim suam convertit atque confert ad productionem huiusmodi monstrorum. Ex quo planum est, errare vehementer eos qui putant animalia quæ generantur ex putri materia, casu sieri; cum omnium operum naturz sins certe causse, tempora, modi, alizque circunstantiæ à natura præfinitò constitutæ; quod est valde remotú ab sis que frunccasu vel formiro quidequo d animalium que sunt ex pueri materia, generatio talis qualis est, vel semper vel ve phutimum euenis?merito iginar illos reprehendir Auerroes, r. lib. de Generat.

## DE FORTVNA CASVET CONTING.

animal. & 8, Phy. com. 46. quod autem monstra simpliciter non fiant à casu indicat Arist. 2. Phy. tex. 64. ita scribens. Cum sit aliquid prater naturam, tum id non fa ortuna sed magis à casu factum esse dicimus, Est autem 😙 hoc alterum, huius enim extra est causa, illius verò intra . Hæc Arist. Quem locum explanans Simplicius, docensque ea, quæ præter naturam accidunt vt sunt monstra, non fieri casu, cum ex certis definitisque caus sis procreentur, hæc scribit, Est aliud, qued per se caussa est eins qued est prater naturam, ut tale gignatur, non secus quam eius quod fit secundum naturam; aut enim compre Sio, aut mala, temperatura aut materia redundantia vel inopia, aut aliquid eiusmodi caussa est per se eius quod fit prater naturam. hæc Simplicius. Possunt autem monstra dici fieri casu secundum quid, tum quia neque semper, neque vt plurimum, sed rarò accidunt; tum etiam quia non sunt per se intenta sed per accidens; contingunt enim non alicuius rei gratia, sed solum ex necessitate & inordinatione materia; natura enim directio tendens ad suum finem, cum ob aliquod impedimentum eum assequi non potest, à suo naturali cursu per accidens dessectir, ac digreditur ad generanda monstra. Quamobré scite Arist. in supradicto quarto libro de Generat.animal.cap.4, huiusmodi móftra vocat. παρεκβάσεις. ideft qualdam naturæ excursiones atq; digressiones.nam cum natura quod vult & intendit perficere non potest, nenihil agat, facit id quod potest, si non tale quale à principio in tendebat, certe quam potest ei simillimum. possent autem dici monstra fuisse intenta à mundi opifice, quatenus is, quo mudus esset omni genere entium completus & absulutus, voluit in eo esse tá res necellarias quam contingentes: Contingentiam autem rerum necellario interdum sequitur defectus & error, vnde monstra oriuntur. Verum de monstris hæc satis sint. Ne longius à proposito digrediantes, & diutiùs in tractatione monstrorum commorantes, doctrina hanc nostram faciamus rerum que tranctantur similem, hoc est monstresam. Qui autem de monstris cupit plura scire & subtilius cognosere. legat Arist. 4. lib. de Gen. animal cap. 4. & Auer. ibidem: Albert. icem in 2.lib.Phy.trac.3.cap.3.ex quo mutuatus est Iandunus quæ de Móstris in quæstionibussuis super secundum Physic.relinquit scripta.

Quemodo Monstra possunt dici casu enewire, vel esse intenta a natura.

De Contingentia.

CAP. XI.

VONIA Mautem casus, fortuna, monstra, omnis denique inordinatio, instabilitas, & inconstantia rerum sublunarium, ex carum contingentia oriuntur: neque enim hæc in rebus ae-

cessariis, atque immutabilibus, sed tantum incontingentibus, locum habere possunt; idcirco non erit alienum instituto nostro, non nihil dicere de contingentia: de qua duæ præcipuæ quæstiones explicari debent; vna est, an sit rebus contingantia, altera quæ sit prima radix, origo, & caussa contingentiæ, propter quam res, & sunt, & dicuntur contingentes.

Stoici existimantes non posse constare & cohærere contingétiam Opinio Stoicum Dei prouidentia, vt hanc retinerent, illam è rebus sustulerunt, comme tollenhac vtentes ratione: si est prouidentia, non erit contingentia, sed est gentiam. prouidentia, ergo non est contingentia. Maior (nam de minori non est in præsentia (ertandum) ita probatur. Prouidentia Dei includit tria, præscientiam, voluntatem, & dispositionem Dei; quæ tria excludunt à rebus contingentiam.nam quod est Provisum a Deo, hoc est.quod Deus præsciuit, voluit, dissposuit seu constituit vt aliquando eueniat, id non potest non euenire; neque enim potest, aut proscientia Dei falli, aut voluntas frustrari, aut ordinatio impediri : sed omnes res sunt à Deo prouisæ, ergo omnes necessariò & immutabiliter eueniunt.quare nullus contingentiæ locus relinquitur.

Auicenna concedit contingentiam in rebus hamanis que pendent cenne & ex libero arbitrio, sed ea negat esse in rebus naturalibus; hac ratione chen posita caussa sufficienti ad agendum, necessario sequitur effectus, ergo nulla caussa sufficiens in rebus naturalibus, est contingens; nam fi aliquando non producit effectum, id non accidit ob contingentiam, sed ob in sufficientiam caussæ. Vide hanc rationem apud D. Thomam 1. part.quæst.115.art.6. & apud Caietanum ibidem. Hanc sententiam Auicennæ probat etiam Ochan Quodlibeto 1.quæst.17. hoc argumento. Agens naturale habens omnes conditiones requisitas ad agendum, non potest non agere hac enim re distinguitur agés. naturale ab agente voluntario & per electionem : Vel igitur caussa naturalis sufficiens ad producendum effectum, habet tuncaliquod aliud agens naturale impediens ipsam à productione, vel non habet; si non habet, ergo tunc necessario producit esfectum; sin autem habet ergo illud, cu sit agens naturale, necessario impediet: quare quidquid tunc eueniet, ex necessitate eueniet.

Scotus 1. sent. dist. 2. quæst. 2. & dist. 8. quæst. 5. & dist. 39. duo asserit, Opinio Scoti, vnum est, secundum veritatem esse cotingentia in rebus naturalibus. cum enim secundú varietaté Deus agat ad extra cotingéter, & liberè potuit creaturas producere, ac no producere, potest etiam coseruare easi& no coleruare; quamobrem tam productio, quam elle reru, elle contingens: Alterum est, secundum Aristotelem qui putauit Deum agere ex necessitare natura, nullam in rebus contingentia esse posse.

Digitized by Google

#### DE FORTVNA CASVET CONTING.

hoc probat ipse dupliciter. Primò, quia quicquid sit, vel immediate te fit à Deo, qui cum agat ex necessitate id etiam ex necessitate fiet; vel fit etiam à caussis secundis, & sic etiam necessario fier: nam caus-La secunda cum fint velut instrumenta prima caussa, non mouent, prout mouentur à prima: sed à prima mouentur necessario: ergo ip-La quoque mouebunt necessario; quare quicquid ab ipsis fiet, necesfario fiet. Deinde, caussa prima prius natura respicit essectura producendum, quàm caussa secunda, sed caussa prima ex necessitate agens, necessariò respicit effectum; ergo in illò priori effectus habet necessitatem respectu caussæ prime; nec superueniens deinde caussa secunda, potest illam necessitatem à prima caussa iam indu-Cam, ex ipso essecu auferre. Sed obiiceret aliquis Scoto, Aristotelé ponere in rebus contigentiam 2.lib. Physicorum vbi agit de casu,& fortuna, & lib. 6. Metaph. tex. 5. & in fine primi libri Perihermenias, & multis in locis tradit contingens ad vtrumlibet, pendens ex volútate hominis, & lib.3, Ethicorum astruit liberum arbitrium. Ad hæc non aliter responder. Scotus, quam affirmado Aristotelem sibi contradixisse.is enim sensit Deum agere ex necessitate, is etiam concessit in rebus esse contingentiam, non animaduertens inter hæc duo esse (vt ab ipso demonstratum fuit (manifestam contradictionem. Hzc igitur abistis Philosophis acute magis quam vere disputantur ad tollendam è rebus omnem contingentiam.

#### Probatur esse in rebus contingentiam. CAP. XII.

in rebus consingentiam mentu.

E D vetus opinio est, eaque omnium penètam Philosophogrum quàm Theologorum firmata consensu, esse in rebus cótingentiam: quam ego opinionem non dubito, & verissimam eribus argu- esse, & cuius facile probari ac persuaderi posse. Primum enim, contingentiam esse, compertum est omnium propèsensuum iudicio. Videmus enim nonnullas res esse, quæ semper eodem modo se habeant, vr Cælum, in cuius motu, nulla post homisum memoriam inconstantia, nullus error, & defectus adhuc notari potuit; has res ne cessarias dicimus; alias autem cernimus, non quidem semper, sed ferè & vt plurimum eodem modo euenire, interdum tamendeficere; vt hominem nasci bipedem, vnum caput duas manus, & singulis manibus quinos digitos habentem, fere ita contifigit, sed nonnunqua aliter etiam accidit; has res vocamus contingentes. tantam hanc euidentiam rerum, tam constans, & certum indicium sensuum, qui non percipit, vel admittit, is profectò reiiciendus, & explodendus est à Phi-

Philosophia.recte enim Aristoteles in 8. Phy.tex. 22. dixit, dimitte- Quantum sire sensum in 13, que sensibus manifesta sunt, & rationes querere, demotrante infirmitatem quandem esse intellectus.

ritatë habeat einsdens indi cium [en [uii ]

Quid referense enim (inquit Lucretius) quod nobis certius ipsis sensibus ese queat, que vera, or falsa notentur? ex sensu namque omnia qua sunt credita pendent, cui nifi prima fides recté fundata valebit, hand erit occultis de rebus quo referentes, confirmare animos quicquam ratione queamus.

Et quemadmodum Auicenna in 1, lib. sue Metaphysicæ. Scitè ait, qui negant primum illud principium quodlibet est vel non est, eos non Lepidum diesse fatigandos rationibus seb igne tandiu torrendos, quoad fatean. Elum Anicen tur non idem esse vri & non vri, dolere & non dolere; ita etiam Scotus in 1. Sent. distin. 39. facete dixit, qui negant contingentiam, & clamant omnia necessariò euenire, eos tormentis exponendos esse, & tandiu cruciandos donec concedant, possibile esse eos non torqueri.

Deinde, contingentiam esse in rebus naturalibus præsertim sublunaribus hac ratione concluditur. Quicquid habet materiam & feela demoycontrarium, est contingens (loquor de materia in qua est privatio, stratio qua & potentia contradictionis ad esse & non esse) sed omnes res sub-probatur esse lunares habent materiam & contrarium, ergo funt contingentes. in rebus contingentes. tingent iam. Hæc demonstratio est à priori & propter quid & ex propriis caussis ducta. Aristoteles enim lib. 7. Metaphysicæ textu 22. & 1. lib de Cæ- An esse alilo textu 136. docet materiam caussam esse, cur res possint esse & non quid contineste. Verum Scotus eo loco, quam paulo supra posuimus, opinatur gens sin demo hanc propolitionem, aliquod ens est contingens, esse indemonstra-frabile. bilem: quod falsum esse, nos perspicuè nunc ostendimus, demonstrando eam à priori& propter quid. Præterea, esse contingens, cum necessario, ac per se dicatur de re quæ est contingens, sicut etiam esse corruptibile vt ait Aristoteles 10. Metaphysica textu. 26. aut dicetur in primo modo dicendi per se, hoc est quiditative, aut in secundo modo: Non in primo, modo, quia contingentia non conuenit rei in ordine ad prædicata sua quiditatiua, quæ non contingenter sed necessarió de ea dicuntur; exempli caussa: Homo non est res contingens ratione animalis; corporis & rationalis: hominem enim esse animal & corpus, non est contingens sed necessarium; sed conuenit rei contingentia, in ordine ad ea quæ sunt extra quidditatem rei, nimirum in ordine ad productionem, existentiam, operationem, accidentia separabilia & alia eiusdem generis; contingens enim est hominem produci & non produci, esse & non

536

esse, operari & non operari, esse doctum & non esse doctum : adde quod ipsum quod quid est abstrahitur ab esse & non esse, & à posle esse & posse non esse, in quo tamen consistit ratio & definitio contingentis: non igitur esse contingens, est prædicatum primi modi dicendi per se ac quidditatiuum. Sin autem est prædicatum secundi modi dicedi per se, ergo est demonstrabile, nam erit propria passio. Quamquam esse indemonstrabile dupliciter dicitur, & quod non potest demonstrari quia est primum & immediarum immediatione (vt dicunt) caussæ; quomodo hominem esse animal rationale, est indemonstrabile; vel quia non debet demonstrari, propterea quod nobis est notissimum, & demonstratio cum sit argumentatio, non debet adhiberi, nisi ad faciendam sidem rebus debits arq; hoc modo naturá esse, motum esse, multitudiné & di-Ainctionem rerum esse, dicitur indemonstrabile; esse igitur contingens, non quidem priori modo, sed fortasse posteriori modo dici posset indemonstrabile:nam licet caussa contingentiæsit obscura & ignota multis esse tamen in rebus contingentiam, nescio, cui non sit perspicuum & manifestum-Si igitur res sublunares habent materiam & contrarium, ergo tam intrinsecus quam extrinsecus possunt impediri & deficere, & aliquando impedientur & deficient. Sunt igi tur contingentes.

Dubitatio an mundus possit verè ap pellare vuiuersum, Terria eiuldem rei probatio atque confirmatio sumi potest ex persectione mundi: qui si est (vt appellatur) vniuersum, hoc est totu quid & perfectum, necesse est in eo contineri omnes gradus & omnia rerum genera; quemadmodum igitur cernimus in mundo esse caussas & caussata, finitum & infinitum, æternum & temporale, corporeum & spirituale, animatum & inanimatum; ita quoque in co esse oportet contingens & necessarium. Sed dicet aliquis, hanc rationem nihil conficere secundum Theologos, quippe qui affirmantes in mundo non esse omnes species rerum quas Deus secundum infinitam virtutem suam producere posset, necesse habent fateri, mundum elle imperfectum, nec posse rite nominari vniuersum, siquidem multæ species ei desunt, quas tamen is habere posset. Verum ad hoc in promptu est responsum. Etenim perfectio mundi non in coeft, vt is continuat omnes species rerum infimas possibiles, sic enim nunquam Mundus perfectus esse posser, cum Deus semper plures, atque perfectiores species quibuscunque creatis possir effice re; sed perfectio Mundi præcipuè spectari debet ex eo quod múdus cotiner in se, omnes gradus entis primos & generales, omnia prima & summa genera reu in que ens proxime dividitur; cuiusmodi sunt fubstantia & accidens, caussa & caussatum, corporeum & incorporeum & ex vtroque coniunctum, animatum & inanimatum, contingens & necessarium; continet etiam omnia genera prædicatorum quæ sunt per se subordinata: continet denique omnes modos (vt sic loquar) essendi, nempè simpliciter esse, viuere, sentire, & intelligere. hanc igitur ab caussam verè dicitur mundus esse vniuersum, & persectum quid.

#### Soluuntur rationes nagantium contingentiam. C A P. XIII.

Estat nunc, vt ad rationes supra positas aduersus contingentiam, breuiter respondeamus. Ad rationem Stoicorum ita respondeo: cum dicunt ipsi quicquid est à Deo prouisum, Duples no ex necessitate evenire, distinguenda est necessitas in absolutam; & in cessia, absonecessitatem immutabilitatis ex suppositione; necessitatem absolută, luta, & ex voco eam, quæ simpliciter conuenit rei ex natura eius & secundum suppositione. omnes differentias temporis; quomodo hominem esse animal, est ne cessarium absoluta necessitate; natura enim hominis ea est, vt coniú-Aio animalis cum homine sit omnino necessaria; atque hæc quidem necessitas omnem excludit contingentiam, nec potest cum ea simul esse, necessitas autem ex suppositione dicitur; cum aliquid contingenter conuenit rei si eius natura absolute consideretur, ex suppositione verò, idest relatum ad certam aliquam differentiam temporis, dicitur conuenire necessariò necessitate immutabilitatis; quia tunc non potest non convenire; exempli gratia hominem currere, simpliciter contingens est, neque enim cursus necessariam connexionem habet cum natura hominis, si tamen ponamus hominem currere, túc dum currit, necessariò currit, hoc est non potest non currere. Sic igiturres contingens, secundum naturam suam potest esse & non esse, at eadem res dum actu existit, non potest nunc non esse, quia omne quod est, dum est, necesse est esse: & quia omnia futura præsentantur Deo in illa sua æternitate tanquam præsentia, & secundum determinatam & actualem existétiam quam habitura sunt; ideo certò ea cognoscit, & hac ratione necessario erunt; sicut cum actu sunt necessariò sunt. Quemadmodum igitur, licet dum Petrus sedet, tunc necessariò sedeat, hoc est non possit non sedere, non ideo tamen dicimus Petrum sedere else necessarium: sed potius contingens, quia hoc est considerare sessionem Petri absolute, illud autem sucundum quid, nempe tantum dum sedet:ita etiam, Petrum esse sessurum, absolute. & tam secundum naturam Petri quam secundum rationem sessionis, contingens est, relatum tamen ad scientia Dei, qui in sua æterni-

Digitized by Google

tate videt Petrum non vt sessurum & vt indeterminatum ad sedendum vel non sedendum, sed vt iam determinatum ad sedendum & vt actu sedentem, est necessarium necessitate immutabilitatis, quia non potest non esse. Et sicut cum Petrus sedet, tunc non potest non sedere, & omnes tamen dicimus illum contingenter sedere. sic si Deus præscit Petrum cras selsurum, non poterit non sedere, nihilominus tamen simpliciter & absolute dicimus Petrum cras sel-Optimum surum contingenter. Vtar ad hoc declarandum, eo exemplo quo exemple D. ad candem rem illust randam, vsus est Diuus Thomas prima parte quæstione 14. articulo 13. ad secundum. Lapis ea ratione vt existit in Mundo, per se res quædam est materialis & singularis, sed vt inrelligitur ab anima nostra (ponamus enim nunc cum Diuo Thoma tantum res immateriales & vniuersales directe cognosci ab intellectu nostro) est quodam modo immaterialis & vniuersalis; sicut igitur lapis, simpliciter est materialis, relatus autem ad intelloctum, est quodammodo immaterialis, neque hac immaterializas, tollir illam materialitatem, sed simul in eadem re secundum diversas rationes esse possunt: sic etiam futurum contingens prouisum à Deo, secundum se & simpliciter, contingenter eueniet, & poterit else ac non esse, relatum tamen ad scientiam Dei, quodammodo eueniet necessario; neque necessitas hæc excludit illam contingentiam. sed hæc satis sint ad soluendam rationem Stoicorum, nam velle sub tiliùs & pressiùs explicare qua ratione Prouidentia Dei non auserat ex rebus contingentiam, non est huius loci.

Ad rationë Anicenna re Spandetur.

Breme.

Ad rationem Auicennæ sit hoc responsum. Potest else agens naturale per se sufficiens ad agendum, & ramen non aget, extrinsecus impeditum ab alio. Sit v.g. ignis per se sufficiens ad comburendam stupam ei appositam, sed exemplo ingrauat vehemés aliquis ventus aut imber, qui vel extinguens ignem, aut madefaciens stupam, vel dissipans ignem; aut stupam dissiciens, impediat combustionem: hinc liquido cernitur, impeditam fuisse combustionem stupæ, non ob infufficientiam ignis sed ob impedimentum extrinsecus accedens: et go etiam in agente naturali sufficienti ad agendum, clarè perspicitur contingentia; quin imò hoc iplum, quod est agens naturale esse sufficiens ad agendum, & non agere tamen extrinsecus ab alio impeditum, manifestissimè declarat eius contingentiam; cum posita ex parte agentis omni sufficientia requisita ad agendum, etiam tunc, ipsum agens extrinsecus impediri queat ab agendo.

Adrationem Adrationem Ochan, sic responderi potest: Agere necessario, dicitut dupliciter, vel vt opponitur ei, quod est contingenter agere, & Ochan. lignifi-

fignificat, semper agere eodem modo & nunquam impediri posse ab Duplicher di agendo; vel opponitur ei, quod est agere voluntarie & per electio- ci potest agens nem, & significat non esse in potestate eius non agere, si nihil ei deest aliquod agere eorum quæ requiruntur ad agendum, nullumque adest impedimentum.ratio ipsius Ochan, concludit agens naturale agere necessariò hoc posteriori modo, quod nos libenter concedimus. Sed nos, cum dicimus res sublunares non esse necessarias sed contingentes, loquimur de necessitate priori modo accepta; ergo vt demus ipsi Ochan hancesse necessitatem in agentibus naturalibus, vt cum agunt, necessariò agant, hoc est non possint non agere, & cum impediuntur, necessariò impediantur, hoc est non possint non impediti; is tamen debet vicissim nobis concedere velit nolit, esse in rebus naturalibus eiulmodi contingentiam, vt nec lemper agant, nec lemper impediatur, sed aliquando agant & aliquando impediantur; quod nobis satis est ad eam de qua nunc agimus, contingentiam astruendam.

Ad rationes Scoti hoc modo respondendum est. Licet caussa pri- Adrationes ma moueret necessariò, tamen propter contingentiam secundarum son. caussarum, estecus existeret contingens, quia motio & actio caussa primæ non recipitur in secuda caulla secundum conditionem causse primæ, sed secundum-dispositionem caussæ secundæ determinatur, & modificatur; quicquid enim recipitur, per modum recipientis recipitur; nec actio recipitur secundum conditionem agentis, sed secudum dispositionem patientis; cuius rei exemplum habemus in syllogismis, in quibus conclusio semper sequitur debiliorem partem, ex maiori enim affirmatiua, vel necessaria, vel vniuersali, & minori negatiua, vel contingenti, vel particulari, sequitur conclusio non maiori, sed minori similis, nimirum, negatiua, contingens, particularis. Ergo caussa secunda, non mouet nisi mora à prima, hoc est nisi concurrente motione primæ, per quam ipla cietur, dirigitur, determinatur & applicatur ad mouendum; sed non mouet secundum modú mouendi quem habet prima, sed mouet secundum modum naturæ suz; quæ quoniam est contingens, hinc necessariò esticitur, vt non solum motio procedens à caussa secunda sit contingens, sed etiam motio proficiscens à caussa prima, quoniam recipitur in caussa secuda contingenti, etiam ipla contingens esse debeat, & contingenter attingat effectum. Illud verò quod addit Scotus, caussam primam prius respicere, vel attingere effectum quam caussas secundas, partim verum est, si (prius) significet intimius, & independentius (vel vt loquuntur Theologi) immediatius immediatione virtutis; sed hoc modo nihil facit ad propolitum: partim fallum est, si priùs respicere vel attingere effectum, fignificat priùs agere, & imprimere aliqui id

#### DE FORTVNA CASV ET CONTING. 540

in effectum, quomodo sumi debet à Scoto ad concludedum id quod vult concludere, dico id esse falsum: tum quia caussa vniuersalis per se indifferens & indeterminata est ad hunc, vel alium effectum particularem producendum, nec attingit effectum, nifi determinata & modificata per caussas secundas & particulares; quomodo igitur potest vis, & caussalitas eins peruenire ad esfectum priùs quam vis caus sarum secundarum? tum etiam, quia vna numero productio est per quam effectus particularis producitur simul à caussis secundis & à caussa prima; non igitur potest caussa prima inducere in effectum necessitatem aliquam, priùs qu'àm caussa secunda inducat in eudem, contingentiam. Atque hine palam est, Aristotelem facientem Deum agere ex necessitate natura, & ponentem in rebus contingentiam, non sibi ipsum contradixisse, cum hæc duo non pugnet inter se; quam rem Herueus Quodlibeto 2.quæst.4. copiose, acute, docteq; tractauit. Iam verò quod ait Scotus, lecundum veritatem contingétiam esse in rebus propter contingentiam & libertatem Diuinz voluntatis liberè producentis & conservantis creaturas, quamsit remotum à vera ratione, mox ostensuri sumus in eo, quod proximè se quitur, capite, in quo alteram quæstionem de caussa & (vt vocant) 12dice contingentiæ, explicabimus.

Qua sit caussa contingentia secundum alios scriptores.

#### C A P. XIIIL

dingentiu.

Varietas reris VLTIPLEX est contingens; etenim aliud est in potentia passiua, vt materia prima contingenter & indisferenter se passiua, vt materia prima contingenter & indifferenter se habet ad quasilibet formas præsertim singulares & individuas accipiendas; & aliud est in potentia actiua, sunt enim quædam agentia necessaria, & alia contingentia. Rursus contingens, aliud naturale, aliud voluntarium; nam & ignis cotingenter agit, & homo per liberum arbitrium contingenter operatur. Inter hæc duo contingentia est triplex differentia: primum, quod contingens naturale euenit vel vt plurimum vel rarò, per se quidem, vt plurimum, per accidens autem raro; hominem enim nasci bipedem, vt plurimum euenit, contrarium autem, rarò accidit: contingens verò voluntariú, habet se indifferenter, & vt vocant ad vtrumlibet. Deinde, contingens naturale est secundum naturam suam definitum, & determinatum ad modum operandi, & ad effectum vnius rationis, contingens autem voluntarium, minime. Denique, contingens naturale, cum habet omnia, quæ requiruntur ad agendum, nullumque occurrit impedimentum, non potest non agere, & semper agit toto conatu, & contentione suz virtutis, hoc est (vt loquuntur Philosophi) secundum vltimum suæ potentiæ; contingens autem voluntarium non ita est affectum, cum in eius potestate sit agere & non agere, & tantá vim ad agendum conferat, quantam vult, non quantam potest. Adde his quartam differentiam, quòd futurum contingens naturale præsciri potest; at futurum contingens voluntarium, solo à Deo certò sciri potest. Nobis in præsentia sermo erit de contingentia, quæ est in rebus naturalibus, cuius caussam nunc inuestigare volumus: nam de contingentia quæ est in libero arbitrio, alio loco disserendú est. Que igitur caussa sit cur res naturales, que sunt infra orbem lunæ, & verè sint, & verissimè dicantur contingentes, breuiter disquiramus.

Scotus 1. Sent. dist. 1. quæst. 2. & dist. 8. quæst. 5. & dist. 39. caussam Opinio Scotio contingentiæ, quæ est in rebus, non aliam esse ait, quam contingentiam & libertatem Diuinæ voluntatis;propterea enim res sunt contingentes, quòd eas Deus libere produxit, hoc est potuit producere & non producere; liberè criam cas conseruat, potest enim conseruare & non conservare; quare necesse est tum ipsum fieri, tum ipsum esse creaturarum esse contingens. Hæc opinio falsa est. Primum enim, hinc efficeretur omnes res esse æqualiter contingentes, null'umque dari ens in rebus creatis necessarium & immutabile, siquidé omnia quæcunque sunt in mundo, pari libertate voluntatis produ-Ata funt à Deo. Scotus igitur vt in rebus creatis servet contingentia, aufert necessitatem & immutabilitatem à rebus, cum tamen ens necessarium & immutabile sit multò nobilius atque præstátius, quam ens contingens, magisque pertinens ad perfectionem vniuersi. Deinde, quid prohibet Deum velle quidem contingenter seu libere, sed tamen velle alias res habere esse contingens, alias autem habere esse necessarium?cur ex contingentia voluntatis Diuinæ concludit contingentiam rerum, & non similiter ex æternitate, simplicitate, immaterialitate, immutabilitate voluntatis Diuinæ, concludit res omnes. esse aternas, simplices, immateriales, & immutabiles?

D. Thomas 1. part. quæst. 19. art. 8. caussam contingentiæ refert ad Opinio Dimi efficaciam voluntatis Diuinæ; quoniam enim voluntas Dei est esticacissima, inde fit vt non solum fiant quæ Deus vult fieri, sed etiam eo modo fiant quo Deus vult ea fieri, vult auté Deus quæda fieri necessariò & quedam contingenter, vt sit ordo in omnibus ad complementum vniuersi. Verum (nisi ego fallor) D. Thomas non reddit vera rationem & caussam omnis contingentiæ: nam, vt demus contingentia rei que est vel in eius productione, vel in actuali existentia, vel

## DE FORTVNA CASV ET CONTING.

in operatione, pendere ex efficacia Diuinæ voluntatis, quoniam hæc omnia possunt esse & non esse, attamen quòd homo (verbi gratia) secundum naturam suam sit res contingens & corruptibilis, siue producatur siue non, siue existat siue non existat, hoc non pendet ex efficacia Diuinæ voluntatis. Etenim cum Deus nihil extra se velit aut agat ex necessitate, sed contingenter, ac liberè, eorum tantum modò voluntas Dei caussa esse potest, quæ possunt esse & non esse; at hominem esse rem contingentem, est omninò necessarium, nec potest fieri à Deo, vt sit homo, & non sit contingens; nam else contingens, vel est de essentia rei, vel intrinsecè ac per se consequitur essentiam; quamobrem oppositum eius conuenire rei, quæ secundum naturam suam est contingens, implicat contradictionem; quocirca non potest fieri, nec cadit sub Dei voluntatem : immo cum ex natura rei, vel certè secundum modum nostrum intelligendi, prius sit Deum intelligere in sua essentia omnes res, quam velle eas producere, in illo priori præsentantur intellectui diuino omnia quæcunque sunt producibilia, quorum alia habent naturam contingentem, alia necessariam: prius igitur est Deum cognoscere esse aliquas naturas contingentes possibiles produci, quam Deum velle eas produceresimmo vult eas producere, quia in latitudine totius Entis producibilis à Deo, cognoscit esse aliquas res contingentes, & alias necessarias producibiles: contingentia igitur quæ est propria passio per se consequens essentiam rei, non conuenit ipsi rei propter essicaciam diuinæ voluntatis.

Opinio Alexădri Aphro dısai.

Alexander Aphrodisæus libr. 2. de Anima cap. 45. innuit caussam contingentiæ, else ipsum non Ens inspersum & immixtum rebus; ita enim scribit, Si entium, quadam sunt sempiterna, alia verò corruptibilea, non ob aliam caussam differentia horum esse potest, quam ob non Entis communicationem; propter enim mixtionem eius, O temperamentum, prasentiamque, infirmitas & imbecillitas ys qua sempiterna non sunt adueniens, prohibet ipsa semper esse, at que codem modo semper habere . Propter non Entu igitur mixtionem, corruptibilia talia sunt; of si non Ens non esset in rebus, nullum ens esset corruptibile.. Hactenus Alexander. Sed quid significare velit Alexander per hoc fuum (non Ens) haud facile est intelligere. Si enim significat materiam primam, in qua quoniam est privatio, & potentia contradictionis ad else & non else, solet ea ab Arist. & à Peripateticis appellari non ens, rectè ait (vt nos paulo infra docebimus) huiusmodi (non ens)esse caussam contingentiæ; Sin autem per illud (non ens) non vult aliud significare quam hoc quod est res non posse semper esse, & posse deficere ab ipso else, continenter variari, & mutari tendédo ad non esse, profecto non reddit caussam contingentiæ, sed tantum expliexplicat rationem & definitionem contingentis. Est enim contingens, quod non potest semper esse, sed potest esse & non esse; quare in ratione contingentis inuenitur permixtum, esse cum non esse; no igitur caussa contingentis (quam nunc quærimus) est posse non esse, cum hoc ipsum sit contingens; caussam autem diuersam esse oportet ab eo cuius est caussa; & cum idem sit quærere quæ sit caussa, cur aliquæ res sint contingentes, quod quærere quæ sit caussa, cur aliquæ res possint deficere & non esse, assignare hoc caussam illius, est assignare idem caussam sui ipsius; sicut caussa eclipsis Lunæ non est defectio luminis in Luna, quoniam idem est lunam eclipsari, atque lumen eius deficere, sed est interpositio vmbræ terræ inter solem & lunam.

Alij aiunt, caussam contingentiæ, esse complementum ac perfe-Aionem vniuersi, quod vt omnibus suis partibus expletum omni- Opinio aliobusque numeris esset absolutum, necesse suit contineri in eo non solum res necessarias & incorruptibiles, sed etiam contingentes & corruptibiles. Sed isti non animaduertunt, aliud esse quærere, quare in mundo sint res necessariæ & contingentes, & aliud quærere, cur homo verbi gratia sit res contingens, Angelus autem sit ens necessariu; illud referri posset ad complementum vniuers, hoc autem eo referre velle, ridiculum effet.

Qua sint vera ac propria caussa cuiuslibet contingentia qua in rebus naturalibus reperitur.

#### CAP. XV.

ELIQUV M est, vt quas nos arbitramur esse veras & proprias caussas omnis contingentiæ quæ cernitur in rebus sublunatibus, eas nunc paucis exponamus. Contingentia rerum sublunarium quatuor modis considerari potest: Vno modo secun- Que sit causdum actualem existentiam, hoc est quatenus res naturalis habet exi facurra siba stentiam defectibilem; & huius contingentiæ, quæ est in actuali exi-lunares ha stentia, duplex est caussa, vna prima & vniuersalis, quæ est voluntas beant existen Dei, qui vult aliquas res semper esse, easque semper conseruat; alias autem vult ad tempus existere, & aliquando desicere; & ideo eas coferuat ad aliquod tempus, & aliquando dennit eas conferuare: altera est caussa proxima & particularis, quæ item duplex est, intrinseca & extrinseca; intrinseca, est materia, quæ quoniá habet privationem & potentiam contradictionis ad esse & non esse, idcirco caussa est cur res materialis possit esse & non esse; vt diserte docet Aristot.7.libro

#### DE FORTVNA CASV ET CONTING.

Metaphysicæ text. 22. primo libro de Cælo text. 136. & libro septimo Metaphys. text.53. & 12. lib. text.30. & libr.14. capite 3.extrinseca vero caussa, est contrarium à quo res sublunares impediri possunt, ne secundum naturam suam operentur, & destrui, ne suum esse semper retineant; habere autem contrarium, cum eo quod est habere materiam, adeo cohæret, vt nulla ratione inuicem difiungi possint; nam vt ait Aristoteles in libro de Longitudine & breuitate vitæ cap. 2. impossibile est habenti materiam, non existere aliquo modo contrarium.

Altero modo considerari potest contingentia in productione this et omniu rei; productio enim rei naturalis est contingens, quia potest fieri,& operatio rerii potest impediri. Huius contingentiæ caussa, est tum agens particufublunarium lare, quod cum etiam sit contingens in agendo, potest impediri; nec fit continges. non materia & contrarium de quibus diximus; tum etiam Dei sapientia & voluntas; cum enim Deus vellet quasdam res fieri necessariò, alias contingentes, aptauit illis caussas secundas, agentes necessariò; his autem alias, agentes contingenter.

Que fit canf-

Tertio modo consideratur contingentia, secundum possibilitatem sa possibilità. rei ad productionem vel existentiam; sunt enim in latitudine rerum sis rerum con- producibilium à Deo, quædam res contingentes; quod autem talis contingentia sit producibilis, non aliam puto esse caussam, quá immensam Dei potentiam, quæ potest efficere quidquid non implicat contradictionem, produci autem ac esse res contingentes, nullam in-Que sit cause uoluit contradictionem. Ac potentia Dei, est quidem caussa esticiés sa contingen- possibilitatis contingentium, sed caussa exemplaris, est essentia diuitia ea ratione na prout est participabilis à creatura, id enim tantum potest esse, propriapasio quod potest aliquo modo participare essentiam Diuinam: & quofluens ex na. niam inter alios modos participandi Diuinam essentiam, sunt hi sura reinatu duo, nimirum participare necessariò & contingenter, ideo hi modi entis, sunt possibiles.

ralis.

Quarto modo confideratur contingentia, non in ordine ad productionem & existentiam, siue actualem siue possibilem; sed in ordine ad subiectum cuius est propria passio, necessariò & per se ei conueniens, eiusque naturam consequens: vt si quæratur quare homo fecundum naturam suam est res quædam contingens; huius contingentiæ caussa non est alia quam materia, & natura subiecti eiusmodi vt eam necessariò consequatur hæc contingentia. Neque verò huiusmodi contingentia videntur reduci posse ad potentiam vel voluntatem'Dei, nam Deus respectu creaturæ, non habet rationem caussæ nisi vel finis, vel efficientis, vel conseruantis, harum autem caussarum vis & caussalitas, per se non attingit nudam quiditatem

rei, sed vel eius productionem, vel existentiam, vel operationem; non enim dicimus Deum esse caussam, ve homo sit animal rationale, vel ve sit risibilis, cum igitur hominem esse naturam contingentem verum sit, siue sit siue non sit homo, & id abiunctum ratione sit à productione, existentia & operatione; non videtur huius contingentiæ ratio & caussa, referri posse ad voluntatem vel potentiam Dei, sed tantum ad naturam materialem subiecti. quare hoc, quod est esse contingens, est passio rei naturalis, conueniens ei propter eius principia intrinseca, præcipuè autem propter materiam cui instita est priuatio & potentia contradictionis ad esse « non esse. Verum de contingentia, an sit & cur sit in rebus, quæ duo suerant ad explicandum proposita, satis est adhuc disputatum.

#### FINIS NONI LIBRI.

L iiij





# DE QVANTITATE LIBER DECIMVS.



Bs o LVTA est prior pars huius operis, in qua dictum est de communibus omnium rerum caducarum & mortalium principiis; sequitur altera pars operis, continens doctrinam & explicationem generalium affectionum quæ in cúctis rebus naturalibus communiter insunt. Huiusmodi autem affectiones corporum naturalium, sunt quatuor, Quantitas cui semper con-

iuncta est figura, Locus, Tempus, & Motus: ac prioribus quidem tribus tractandis, lingulis lingulos libros tribuimus. Motui verò, quia is latissime parer, plurimisque difficultatibus est implicatus, tres vitimos libros assignauimus. Est autem cæteris affectionibus prior quátitas, non solum quoniam coæua est materiæ primæ, per se nec generabilis nec corruptibilis, sed etiam quòd proximè inhæret materiz, quæ nisi affecta sit quantitate, cæterorum accidentium nullum poterit accipere. Etenim fine quatitate, res Phy. nec ipfæ costare, nec operari, nec vllú accidens in se habere, aut aliunde accipere nec mouere aliud quidpia, nec ab alio moueri possent. His accedit, quòd morus est prior tépore, cum hoc sit passio illius: Motus auté posterior est loco, & mobili; locus autem & mobile, quantitate carere non possunt: quare primu omniu agendu est de quatitate. Sed quantitatis triplex est consideratio, vna Metaphylica, secudum quam has de quantitate quæstiones tractabimus; An quantitas sit res diuersa à substantia: An linea, superficies, & puncta, sint entia realia positiua, & inter se & ab iplo corpore realiter distincta: An sit actu aliquid infinitum; An infinitum possit effici à Deo: An continuum componatur ex indiuisibilibus: & de infinitate continui secundum divisionem & additioné. Altera consideratio quantitatis est Mathematica, secundum quá dif putabimus de abstractione Mathematica quantitatis à substantia; præterea de quadratura circuli,an sit possibilis.Tertia cósideratio est Physica: secundú quá explicabimus illá apud Latinos & scholasticos

Philosophos vsq. adeo celebré quæstioné de Maximo & Minimo. Alias verò per multas quæstiones hic consultoprætermittimus, partim quia paruam difficultatem nec verò magnam vtilitatem habét, partim quia vel tractatæ sunt in Logica, vel tractandæ in Metaphyfica vbi agitur de Categoria quantitatis. Verùm primo loco, de distinctione quantitatis à substantia, disputationem instituamus.

An quantitas re distinguatur à substantia.

RIMVM omnium videndum est, an quantitas sit diuersa Quantitatem re distingui à quædam res à substantia. Ac communis quidem omnium substatia prepropè Philosophorum ac Theologorum opinio est, quanti-batur tredetaté rei distingui à substantia: quæ ita probari potest. Primò, Arist. cim arguin 1. Phyl.text.15. hac scribit. Si igitur substantia & quantum, due & non mentu. vnum est quod est, ex his verbis necessario conficitur quantitatem esse re diuersam à substantia. Arist. enim contra Parmenidem & Melissum dicentes omnia esse vnum ens, ita argumentatur: Aut istud ens est solum accidens, at solum accidens separatum à substantia per se coherere nequit: Aut est tantum substantia, non igitur illud ens erit finitum, aut infinitum vt ipsis placet; nam huiusmodi affectiones propriæ sunt quantitatis, & propter ipsam dicuntur ac reperiuntur in aliis rebus. Quod si illudens habeat in se substantiam & quantitatem, non iam erit vnum ens sed duo; hæcibi Arist. Quis non videt hanc ratiocinationem Aristot. futilem & infirmam tore, si quantitas non re sed ratione tantum differat à substantia? Accedit huc alter locus Arist.ex 7. Metaph.text. 8. qui sic habet, Longitudo, latitudo Co profonditas quantitates quadam sunt sed non substantia; quantitas enim non est substantia, sed magis cui hac primo insunt. Deinde, aut in composito naturali tantum est vna quantitas nempe ipsius substantia, propter quam omnia accidentia que tali substantie insunt, dicuntur quanta: aut quot funt accidentia & entitates in composito, tot sunt quantitates, ita vt vnumquodque accidens suam habeat quatitatem; exempli caussa, in lace sit propria quatitas materiæ, & alia formæ, & alia albedinis, & alia item dulcedinis atq; humoris: si ponitur vna quantitas omnium quæ sunt in composito, ea necessario distingui debet à substantia, siquidem in hostia consacrata remanet quantitas panis non manente substantia eius, quare necesse est eiusmodi quantitatem esse rem diversam à substantia panis: sin autem tot quantitates ponantur quot sunt entitates in composito, sanè perquam multa incommoda, & quæ repugnent doctrinæ Aristot.nccessariò consequuntur. Primum enim, si vnumquodque accidés singulariter suam

sibi vendicat quantitatem, ergo accidentia erunt quanta per se non per accidens, id est propter subiectum in quo sunt; quod planè aduersatur Arist.scribeti in 5. Metaph. text. 18. & 2. lib. de Generat. text. 62. & 6. lib. Phyl. text. 39. & 49. accidentia esse quanta per accidens, nimirum ratione subiecti in quo inheret. Deinde, cum in vno composito multa simul infint accidentia, oporteret simul quoque multas inesse quatitates, quæ cum omnes sint vnius speciei, erunt simul in vno subjecto multa accidentia absoluta & realia eiusdem speciei, quod habetur communiter pro absurdo. Præterea, natura nihil facit frustra nihilve superfluum, sed quod potest facere zquè bene per pauca, non veique facit per multa; cum igitur per vnam tatum quantitatem subiecti, possint accidentia omnia esse quanta; quippe cum educantur ex potentia eius, & in eo recipiantur, quam etia ob caulfam debent illius extensionem & figuram induere & accipere, profecto superuacaneum est suam cuique accidenti quantitatem assignare. Postremo, qui possunt multæ quantitates simul esse, citra penetrationem dimensionum?nam duo corpora non posse simul esse, aut se innicem penetrare, non accidit propter substatiam, nihil enim prohibet multas substantias simul esse, vt in Angelis manifestum est; led propter quantitatem, que per le locum litumque proprium habens, obstat & impedit, quo minus duz quantitates possint esse simul. Huc pertinet illud Aristotelis 4. Phys. text. 76. scribentis, solam quantitatem cubi, tametsi omnia alia quæ sunt in cubo detraherentur; occupaturam tamen tatundem loci, quantum antea obtinebat. ex quo intelligitur locum & situm cuique rei conuenire non propter substantiam, sed propter eius quantitatem: vide quæ in eandem sententiam disertissime scribit Themistius 4. Phys. super text. 36. Atque hoc argumentum valentissimum est ad euertendam opinionem Ochan negantis quantitatem re distingui à substatia, quam opinionem capite proximè sequenti sumus pertracturi.

Alij pro cadem sententia afferunt decem alias rationes. Prima ratio est. Inter substantiam & accidens est distinctio realis, quia sunt entia primò diuersa, ergo etiam inter substantiam & quantitatem. Secunda. Inter res diuersorum prædicamentorum, debet esse dinctio realis, quia secundum Aristotelem. 1. Post. prædicameta sunt impermixta & inconsusa, sed quantitas & substantia constituunt diuersa prædicamenta, ergo, &c. Tertia. Maior est distinctio inter substantiam & quantitatem, quàm inter duas albedines, sed inter has est distinctio realis, ergo multo magis inter illas. Quarta. Quantitas aëris & quantitas aquæ sunt eius sem speciei vt pater, at substantia aëris & aquæ sunt diuersæ speciei; ergo quantitas non est

idem realiter cum substantia. Quinta. Substantia est per se subfistens & non in alio inhærens, quantitas autem est in alio inherens, & non per se subsistens, ergo non sunt idem realiter. Sexta. Substantia est sensibile per accidens, quantitas autem est sensibile per se vt docet Arist.in 2. lib.de Anima text. 65. ergo, &c. Septima. Substantia non potest incipere & desinere esse nisi per generationem & corruptionem, at quantitas potest incipere & desinere esse tantummodo per motum localem, quemadmodum cum ex duabus aquis fit vna aqua, duæ superficies illorum corporum corrumpuntur; & cum rursus vna aqua diuiditur in duas, duæ superficies, quæ antea nó erant, de nouo existunt. Octauum. Alia species mutationis est ad quantitatem alia ad substantiam: illa dicitur argumentatio, hæc autem generatio, &c. Nona. Potest fieri mutatio secundum quantitatem, non facta mutatione secundum substantiam, ergo non sunt idem realiter: antecedens patet in rarefactione & condensatione vbi. mutatur quantitas ex maiori in minorem, vel contra ex minori inmaiorem, non variata substantia. Decima. Aut quantitas est idem realiter cum substantia, quæ est forma, & hoc non, quia formæ naturales sunt diuersaru specierum: omnes autem quantitates vnius rationis, in eadem specie continentur: aut est eade cum substantia quæ est materia intrinsecè ac per se haberet partes remoto ab ea omni. accidente:vel igitur illæ partes essent substantiales, vel accidétariæ; non substantiales, quia cum materia sit substátia simplex, non potest esse composita ex diuersis partibus substantialiter; non etiam accidentaria, namque remouimus à materia omne accidens; relinquitur igitur fieri non posse vt materia per se ac intrinsecè habeat partes. Hæcilli. Verùm qui de hac sententia plura cupit cognoscere, legat. quæ scribunt Albertus Magnus 1. Phys. tractatu 2.cap.4. Heruæus 1. Quodlibeto quæst. 15. Burlæus in Commentariis Physicis, exponens decimumquintum textum primi libri Physici & Paulus Socinas in. quæstionibus Metaphysicis super librum quintum, quæst.19.

Ponitur alia opinio, corii qui negant quantitatem re distingui à substantia. C.A.P. 1.1.

VANOVAM supradicta opinio ferè à Philosophis iuxta. atque Theologis probata & recepta est, non desuerunt tamen qui contra sentirent; nam & Alexander Aphrodisæus scribit vetus suisse Stoicorum decretum, quantitatem re non distingui à substantia, & hoc postea Ochan reuouauit atque confirmauit. Ipse enim in comentariis suis Logicis exponés Categoria quatitatis,

Opinio O. & in 4. Quodlibero multis articulis, & in Tractatu suo de venerachan, negan- bili Sacramento plurimis capitibus, docet quantitatem re non difaniam of ftingui à substantia, sed esse ipsammet substantiam prout habet parquantitatem, tes extra se inuicem situ dissunctas & locabiles, diuersisque loci pardistinctionem tibus correspondentes. Atque hanc suam opinionem confirmat nec esse contra experientiam, nec contra rationem, nec cotta doctrinam Arist.nec contra fidem, nec denique contra dicta Sanctorú. Verùm, quia tota propemodum eius argumentatio & probatio est Theologica, sumpta ex absoluta & infinita Dei potentia, nos qui res Philosophicas & Philosophice tantum in præsentia tractamus, duabus tantum rationibus contenti erimus, cæteras autem qui vult cognoscere, requirat apud ipsum in locis citatis. Prior igitur ratio est hæc: Substátia per se habet partes inuicem situ distantes, ergo non habet hoc formaliter propter quantitatem aliquam re diuersam ab ipsa: consequétia per se nota est, antecedens autem ita probatur; si quantitas esset accidens re diuersum à substantia, & inhærens in ipla, cum omne accidens præsupponat substantiam, quippe quæ sit eius subiectum, ergo partes quantitatis, etiam presupponent partes substantiæ;nam sicut quantitas præsupponit subiectum in quo est, quia ipsa est accidens, ita quoque partes quantitatis, cum ipiæsint etiam accidentia, præsupponent partes substantiæ, vtpoté in quibus insint tanquam in suis subiectis; quare prius natura est substatiam habere partes, quàm habere quantimté, substantia igitur non propter quantitatem, quæ sit diuer sa quædam res ab ipsa, sed per se ac intrinsecè habet partes extra partes. Posterior ratio quasidem probatur itase habet: Deus potest conservare substantiam, etiam remouendo ab ea om ne accides absolutum sine mutatione locali ipsius; sit igitur substantia habens partes in aliquo loco, eamque Deus ibidem conseruet remota quantitate, siquidem ipsa est accidens absolutum re distinctum à substantia; tunc aut illa substantia habebit partes ve priùs inter se distates, aut non habebit; si habebit, ergo talis distinctio partium, non conuenit substantiæ propter quantitatem, cum ex suppositione, eam non habeat, sed propter se ac intrinsece: si autem non habet, ergo cum priùs partes essent inter se loco distates, tunc autem non sint, & cum priùs occuparent locum; quem tunc non occupat, necesse est in illis factam esse mutationem secundum locum: nam quod non est in eo loco vbi priùs erat, nec tamen corruptum fuit, id profecto mutatum est secundum locum: at hoc est contra suppositionem, positum enim suit illam substan tiam conservarià Deo sine vlla eius mutatione secundum locum. A dde, quòd mutati secundum locum non potest id quod est impatibile & indiuisibile, vr de monstra

monstrat Arist. 6. lib. Phys.si igitur substantia, remota quantitate, remanet indiuisibilis & impartibilis, non poterit mutari secudum locum. Hæc Ochan. Sed ad priorem rationem ipsius, Heruæus loco supra citato, hoc modo respondet; licet partes substantiæ, quantum ad id quod sunt, præcedant ipsam quantitatem; non tamen quantum ad id quod est (esse diuisum sic ) hoc enim eis non convenit niss per quantitatem; sicut etiam, licet substantia quæ est alba, secundum id quod est, sit prior albedine, non tamé secundum id quod est esse album, vnde non potest esse alba remota albedine : ergo secundum Heruæum, partes quantitatis præsupponunt partes substátiæ quantum ad elle, sic enim omne ac cidens præsupponit substantiam, sed non quantum ad id quod est esse extra se inuicem situ distinctas, hoc enim non conuenit substantiæ nisi per quantitatem, at quantitati conuenit per se etiam remota substantia, vel secundum rem, vt in quantitate Hostiæ consecratæ, vel secundum rationem, vt in quantitate Mathematica. Ad posteriorem autem rationem Paulus Soncinas loco superiùs memorato, ita respondet; remota quantitate à substantia, remanere partes substantiæ quantum ad entitatem, non autem quantum ad distantiam earum secundum situm; nec tamen propter hoc sunt motæ localiter, aut per motum appropinquarunt fibi inuicem, sed quia ampliùs non erunt partes, nam esse sic partes, habebant à quantitate: Illa item substantia non erit ampliùs in loco circunscriptiue, sed tantum definitiue, nec ob id tamen erit mota secundum locum, non enim deseruit locum ob transmigrationem in. alium locum, sed quoniam amisit rationem essendi in loco circunscriptiue quam habebat à quantitate. Atque hæc quidem de distin-Aione quantitatis, à Philosophis & Theologis disputantur.

Nos autem hac de re ita sentimus; priorem opinionem, quæ facit Opinio Auquantitatem rem quandam à substantia diuersam, Philosophicè lo-storus quendo probabiliorem quidé esse; quippe cum sit & omnium ferè Doctorum auctoritate & approbatione subnixa, & firmioribus rationum præsidiis munita: eam tamen nulla ratione naturali euidenter ac demonstratiuè probari existimamus. Nam si ponatur quantitas re ipsa nihil aliud esse quàm materia prout habet partes situ inuicem distantes, propter quam omnes formæ quæ in ea inhærent, extentionem quoque atque diussonem habeant, nihil contra hoc valent rationes, quæ præcedenti capite sunt allatæ; etenim decem illæ rationes que posteriori loco posite sunt, haud magnam vim habent: ad seruandam enim diuersitatem substantiæ & accidentis, vel diuertorum prædicamentorum distinctionem, non est necessaria distinctio realis, sed sufficit formalis vel secundum rationem, qualis cerni-

tur inter fundamentú & relationem, inter quantitatem & figuram. denique inter actionem & passionem. Sin autem Theologicè loquamur, positis iis quæ in venerabili sacramento Eucharistiæ credimus & confitemur, adeo certa videtur nobis esse prior sententia, vt contraria nullo modo, velægrè defendi queat. Nam cum Ochan dicat, quodlibet accidens Hostiz consecratz suam habere quantitatem, non potest ipse caussam reddere, cum quatitates accidentium Hostiz, ante consecrationem simul erantcum quantitate substantiz panis, post consecrationem autem, cum quantitate vel aliorum accidentium, vel aliarum substantiarum nullo modo simul esse queant. Cui rationi, licet Ochan in omnem partem se verset vt occurrat, Si siphi tamen(vt aiunt)saxum voluit, nec proficit hilum: quam rem facile perspiciet, quisquis, & rationem nostram, & solutionem Ochan diligenter perpendet. Omitto nunc, tot quantitates esse superuacaneas, cum vna subiecti quantitas satis sit, vt ex ea cætera omnia quæ in subiecto insunt, extensa & divisibilia existant. Omitto, tantam quantitatu eiusde speciei eiusdemq; rationis simul in eode subiecto inherentiú multitudinem, absurdam esse, nec vllo graui Philosopho probabilem. Omitto denique, tot quantitatú simul & inuicem vnisarú conjunctioné, citra dimensionú penetrationé, esse impossibilé.

> De Superficie, Linea, & Puncto, an fint extra animans O an fint inter se realiter distincta.
>
> C AP. 1 1 1.

Оммині & permulgata opinio est, Superficié, Lineam, & Punctum, esse in rebus extra animam, quæ multis testimoniis Arist.atque rationibus probatur. Primò, Arist.in 2. Phyl.text.16.ait corpora naturalia habere in se superficies, lineas & multi & te- puncta. Hæc igitur sunt in rebus extra animam.in 4. Phys. text. 25. stimoniu Ari- ait corpus non esse album per se primò, sed quia superficies, quæ in flotelis, & ra ipso inhæret, est alba; & text.39. concludit, locum nec esse materiam, batur putla, nec formam, nec internallum, nec aliquid corporeum, sed esse superlinear, super-ficiem corporis continentis; at locus naturalis, est in rebus extra anificies esse mam. In text.91.inquit omne cotinuum, ad minimum habere duos sia realia. - terminos, siue sit continuum secundum vnam dimensionem, siue duas, siue tres. & in s. Phys. ait, contingua esse, quorum extrema sunt simul: talia verò extrema non possunt esse corporea, & quæ profunditatem habeant, sic enim esset penetratio dimensionum. Ex his igirur locis perspicuum est, Aristoteli, superficiem, lineam & punctum esse in rebus extra animam,

Idem rationibus comprobemus. Ac primum quidem continua funt, cuius partes copulatur ad vnum terminum communem, vt auctor est Arist.in categoria Quatitatis; constat autem multa corpora naturalia esse continua, ergo partes eorum copulabuntur ad vnum terminum communem; qui non potest esse aliquid corporeum, sie enim non fierent vnum inter se illæ partes intercedente aliquo corpore; præterea, Arist.in principio 6.lib. Physicorum ait terminum esse diuersum à re terminata, non igitur erit terminus corporis aliquod corpus, sed superficies sine profunditate: datur igitur in rebus naturalibus superficies Tum, pono duo fundamenta Aristotelica, deprompta ex 5. Phylicorum text. 26. Vnum est, quod continua sunt quæ copulantur vno termino communi, & quorum extrema sunt vnum: alterum est, quæcunque sunt continua, etiam esse contigua, & deinceps; vocantur autem deinceps, inter quæ nihil est medium eiusdem generis: his positis sic argumentor, si extremæ partes continui fiunt vnum inter le in termino communi, hic terminus no erit corpus, non enim fierent vnum inter se; præterea, si ille terminus esset quidpiam corporeum, partes illæ quæ dicuntur continuari ad illum terminum, non essent continuæ: patet consequentia, quoniam non essent deinceps, inter illas enim intercederet ille terminus, qui si foret corporeus, esset eiusdé generis cum re quam terminat que est corpus; erit igitur ille terminus communis partium corporis, superficies; quare superficies extra animá in rebus. Postea, ponamus duo, vnum est, contigua esse, quorum extrema sunt simul:alterum est, esse aliqua corpora naturalia inuicem contigua, vt elementa & cæli: Ex his, quod volumus sic argumétari possumus; cæli sunt contigui, ergo habent extrema simul, quæro per extrema quid intelligas? an partes corporeas? sed hoc falsum est, tum quia cum corpus infinite sit diuifibile, non potest dari extrema pars cius; tum quia si extrema corporis essent corporea, & essent simul, penetratio dimensionum, & corporum existeret: ergo illa extrema sunt superficies. Præterea, Arist. Scribit 3. Phys. text. 40. Omne corpus tam sensibile, quam intelligibile, hoc est, Mathematicum, esse terminatum superficie; & confirmatur, quia nos cernimus ipla corpora naturalia, & tamen non cernimus nisi superficiem, quia color non reperitur nisi in superficie. definitur enim color extremitas perspicui terminati: & Auerr.quodam loco tradens differentiam inter artem, & naturam, ait naturam operari in toto subiecto, etiam in profunditate, artem verò tantum. in superficie, sunt igitur in rebus superficies. Ad extremum, Mathematici cosiderat hec indiuisibilia, nimiru pucta, lineas & superficies, ergo sunt in reru natura, & sunt entia realia; alioquin si ea singerer, atque commisceretur Mathematicus, Mathematica disciplina non essent sciétiæ reales. Considerat ergo Mathematicus huiusmodientia, quæ sunt in rerum natura, sed non considerat ea, vt sunt in rerum natura; verum abstrahit, id est cosiderat ea, vt sunt dimensiones quedam, & vt habent proprietates conuenientes dimensionibus, non considerando an sint in materia sensibili, nec ne. Ex his igitur manifestum fit, huiusmodi dimensiones, esse in rebus. An autem sint entia positiua & inter se realiter distinct, deinceps videamus.

> Quod Puncta, Linea, Superficies, sint entia positiua Co inter se realiter distincta. CAP. IIII.

linea superficies sint entia positiva.

V o D autem linea, & superficies sunt entia positiua, manife ftum est:si quidem ponunt ir in categoria Quantitatis tanquam eius veræ, ac germanæ species. De púcto, quamuis dubitari pollit, quippe cum definiatur per priuationem, pudumenim dicitur, cuius nulla pars est, idem tamen sentiendum estum quia Aristot. definiens punctum, ait esse vnitatem quæ habet positionem in continuo; tum etiam; quia linea definitur per puncta, namina Post. Aristoteles exponens modos dicendi per se, refert punctum 2d primum modum, scribens ipsum punctum esse de substantia lines, non quod linea componatur ex punctis, sed quia substantialiter definitur per puncta; atqui auctore Arist.in 6. libro Topicorumens positiuum substantialiter definiri no debet per aliquid prinamum. Quare cum linea quæ est ens positiuum, substantialiter definiatu per puncta, necesse est ipsum punctum esse quoque positiuumens.

Sed hoc loco quæret aliquis, quomodo punctum dicatur habete positionem in continuò i témque quomodo punctum dicaturelle in linea?non enim in ea est, vt pars in toto, neque vt totum in partibus; quia nec linea ex punctis, nec punctum ex linea componitur: nec est tanquam inferius in superiori, aut contra; quia neclinea de puncto, nec punctum de linea dicitur: non enim vel puncum dicitur esse linea, vel linea punctum, neque est tanquam in loco, quia locus est æqualis locato; neque tanquam effectus in caussa, quia punctum non efficitur à linea: nec tanquam accidens in subiecto, qui subiectum est prius accidente, & non definitur per ipsum, sed po-Quomodo tius ipsum per subiectum, contrarium autem cernimus in punco punctum ha. comparatione lineæ. Ad priorem quæstionem respondetur, nomen best positions positionis tripliciter sumi, primò enim significat ordinem partien in continuo. permanentium in toto continuo, & sic Aristot.in categoria Quan-

Digitized by Google

titatis,

titatis, dicit quantitatem aliam habere positionem, aliam non habere, lineam enim, & superficies, habent positionem, motus autem, & tempus minime: & sic punctum non habet positionem, cum omnino vacet partibus. Secundo, nomen politionis significat habitudinem partium locati ad partes loci, quomodo constituit categoriam Situs, vel Politionis, & ita punctu non habet politionem, quia nec est in loco, nec partes habet. Tertio, significat non per se constare seiunctum ab aliis, sed hærere alij, & in alio positum esse; quoniam igitur punctum semper hæret iunchumque est corinuo, si quidem vel terminat, vel continuat lineam, ideire dicitur habere posttionem in continuo. Ad posteriorem quæstionem responderur, clarum esse, punctum esse in linea; nam Arist.in 1. Post.ait, & lineam esse in triangulo,& punctú in linea; neque vero potest esse extra lineam, punctum se cum semper eam continuer, vel terminer. Verum, quomodo punctum sit in linea. Albertus ita declarat : Punctus(inquit) & linea bifariam considerari possunt, nimirum Physice, vel Mathematice; si Physice considerantur, non est punctum in linea tanquam in subie-Ao sed est in ipsa materia; materia enim ex se non est divisibilis sed habet divisionem à quantitate, & ideo quatenus materia est divisibilis potentia secundum longitudinem, fit sübiectum lineæ, secundum latitudinem, superficiei, secundum crassitiem corporeitatis. Sin autem hæc considerentur Mathematice, sic in linea est punctum, vt pars definitiua in eo quod definitur. Tripliciter autem potest linea definiri per punctum. Primò, secundum imaginariam sui generationem, vt cu Mathematici dicunt linea esse, quæ fit ex fluxu puncti: Tum, lecudum continuationem, vt cum dicitur linea esse cuius partes copulantur ad vnum terminum communem, qui est punctum. Postremò, secundum terminationem, vt cum dicitur linea est quæ duobus verinque punctis terminatur. Quod autem punctum definiatur per priuationem, id non cocludit iplum elle ens priuatiuum, -nam, & Deus & materia prima definiuntur per privationem, & similiter alia multa, propterea quod corum positiuz disterentiz, ac proprietates nos latent. Adde, quod punctum etiam definitur pofitiue nimirum cum dicitur punctum est vnitas habens positionem in continuo; & punctum est terminus communis ad quem copulantur, & continuantur partes linez.

Punctum 13-Quod autem huiusmodi res, puctum dico, lineam, & superficiem, neam & siinter le distinguantur secudum rem; ita probatur; ac de superficie & perficiem, di-Tinea clarum esse videtut, tum quia superficies, & linea sunt duz spe-ter inter se, cies quantitatis quas redinersas esse oportet : tum etiam, quia linea secundi mulest indivisibilis secundum latitudinem, superficies autem est diuis. w.

Duomodo

bilis: adde, quod Mathematicus abstrahit lineam à superficie, multa considerans, & demonstrans de linea per se nulla ratione habita vel mentione facta superficiei, quod fieri non posset, nifi linea esset res diuersa à superficie. Quid, quod non implicat contradictionem, vt Deus faciat, vel possit facere lineam sine superficie, cum linea sit prior superficie, & ab ea independens; sicut etiam possex facere superficiem sine corporeitate; nam quemadmodum in sacramento Eucharistiæ, Deus abstrahit qualitates panis cum quantitate, à substantia ipsius panis, ita posset abstrahere solum colorem, & figuram cum subiecta ipsis quantitate, at quantitas, quæ per se primo subiicitur colori & figuræ,no est alia quam superficies, ergo &c. De Puncto autem, quod etiam iplum re distinguatur à linea, ex co manifestum est; quia sinea est res divisibilis secundum longitudinem, punctum auté est res quædam extra animam, vt supra est ostenfum, & est indiuisibile secundum longitudinem, non potest autem eadem res esse diuisibilis & indiuisibilis secundum longitudinem. Præterea, si Punctum est idem secundu rem quod linea, vel erit pars, lineæ, vel accidens lineæ; sed non est pars, quia linea non componitur ex punctis; nec accidens, partim quia punctum secundum naturam prius est linea, accidens autem est posterius subiecto, partim autem quia linea est divisibilis, punctum vero indivisibile, nullum autem indiuisibile potest esse accidés subiecti indiuisibilis. Atque hæc quidem de superficie, linea, & puncto secudum communiorem sententiam Philosophorum ac Theologorum dicutur, atq; traduntur.

## Declaratur opinio aliorum qui contra sentiunt.

VLIELMVS Ochan in Commentariis suis Logicis, explanando categoriam quantitatis, & in tractatu suo de venerabili Sacramento Eucharistiæ cap. 1. & 2. existimat punctum nihil esse positiuum extra animam; & lineam, superficiem, ac punctum, nec inter se, nec ab ipsa corporeitate realiter distinguisid quod probat, primu Philosophice, deinde Theologice, Philosophice qui-Opinio de dem hoc modo. Primo. Punctum aut est substantia, aut accidens, non substantia, ve patet, ergo accidens; rursus omne accidens habet subiectú sibi adæquatum, punctú igitur pro subiecto sibi adequate, vel habebit aliquid divisibile, vel indivisibile, non divisibile quia accidens est in toto subiecto sibi adequato; punctú auté cum sit indivisibile non potest esse in toto aliquo divisibili; neque indivisibile, quia vel subiectum puncti est substantia, vel est linea, sed linea, est per se divisibilis, Substantia quoque nempe materia, est extensa &c

argumueta Ochan.

diuisibilis, præsertim cum scribat commentator in libro de substantia orbis, primă omnium affectionum materiz esse corporeitatem. Postea si Puncum est aliquod ens absolutum extra animam, realiter distinctum ab aliis, nec existés pars alterius, ergo per se erit in aliquo prædicamento; cum igitur non sit aut substantia, aut qualitas, aut relatio, aut aliud aliquod aliorum, oporteret ipsum esse quantitatem, quod tamen implicat contradictionem: nam si est quantitas, habet partes, cum hæc sit propria ratio quatitatis; si est punctum, ergo non habet partes, puctum enim definitur id cuius nulla pars est. Deinde, impossibile est, ens aliquod reale absolutum de nouo generari & corrumpi, per solum motu localem diuisionis vel vnionis; at si continuum dividatur in duas partes, ex hoc ipso existút de nouo linea, puncta & superficies, si rursus quæ diuisa sunt vniantur, illa eadem corrumpuntur; ergo, &c. Theologicè auté idem confirmat hoc pa-&o. Puncum ponitur in linea, vt eam terminet, & vt partes eius inuicem continuet, sed ob vtrumque horum conuenit punctum non distingui realiter à linea, ergo, &c. minor probatur, nam si linea sinitur per punctum, tanquam per entitatem quandam extrinsecam à linea eique adiuncam, ergo si ponatur punctum remoueri à linea, ipsa linea euaderet interminata & infinita, quod est absurdum; nam cum punctum sit penitus indivisibile; & intrinsece non attingat atque componat lineam, neque additum neque detractum potest eius longitudinem variare vel augendo eam, vel minuendo : quod si remoto puncto à linea, nihilominus ipla remanet finita & terminata, ergo superfluè ponitur punctum ad eam terminandam, cum eo remoto eodem modo sit finita quo antea erat; neque vero quisquam putet non esse concedendum quod hic ponitur, nempe punctum remoueri posse à linea, namque cum punctu sit ens absolutum, realiter diuersum à linea, non existens pars, vel effectus linea, non est impossibile ipsum remoueri à linea, vel secudum cogitationem, vel secundum absolutam & omnipotentem Dei virtutem. Hacenus Ochan.

Gregorius Ariminensis in 2. Sent. dist. 2. q. 2. art. 1. in explicatione tertiæ conclusionis, eandem opinionem sequitur & probat his ar- Gregory A. gumentis. Primum, cum ex duabus aquis fit vna aqua cotinua, simi-riminensis. liter etiam tunc ex duobus punctis terminantibus vel disterminantibus illas aquas, fit vnum; hoc autem punctum si est ens positiuum realiter distinctum à linea, cum sit accidens, & indivisibile quiddam, habebit pro subiecto aliquid materiæ indiuisibile; quæragur an ista materia sit in aliqua præexistentium aquarum? at non est maior ratio cur sit in vna potius quam in altera, cum illud punctum sit tetminus comunis veriusque: vel erit in veraq; aqua, at non potest vnum

Rationes

accidens indivisibile, esse in duobus subiectis situ dissunctis; quare oportet materiam illius puncti de nouo geniti, etiam ipsam de nouo generari. Tum, cum continuum dividitur, punctú prius continuans, vel remanet, vel corrumpitur; non remanet, quia no in vtraq; parte, nec invna potius quam in altera, ergo corrumpitur; sed quid fiet illi indiuisibili materiæ quod erat subiedum illius pundi? non enim remanet, quia nec seorsum ab veraque parte continui diuisi, nec simul in vtraque, nec in vna potius quà in altera, vt per se pater, ergo corrumpitur. Quare iis duabus rationibus concluditur, si punctum esset aliquid potitiuum realiter distinctum ab aliis, fore vt materia prima ellet generabilis & corruptibilis. Adhec, Arist. in 6. Phys. probat nullum indiuisibile posse moueri; nam cum omne quod mouetur, priusquam transeat spatium maius se, necessariò pertranseat spatium sibi æquale, si indivisibile moueretur, semper tras siret indivisibilia spatia, quare magnitudo constaret ex indivisibilibus, & omnia eius indiuisibilia, quæ sunt infinita, actu numerarentur. Hæc autem demonstratio Aristotelis æque benè valet, siue punctum per se moueatur, siue existens in continuò vna cum ipso moueatur per accidens, vtrouis enim modo ponatur punctum moueri, idem necelsariò infertur atque concluditur: non igitur punctum est ponédum in continuo. His adde, quòd Arist. in libro de Motu animaliú cap. 2. refellit sententiam eorum qui putabant polos, qui sunt puncta que dam cæli indivisibilia, habere vim quandam mouendi cælum; refellit inquam eo, quòd nulla est, vt ipse ait, huiusmodi indiuisibilium substantia, Hac Gregorius. Ergo secundum hos Doctores, extra animam no est alia res quæ sit magnitudo, nisi corporeitas, quæ habet in se rationem logitudinis, latitudinis, & profunditatis. Et quoniam hæ tres rationes dimensionum sic se habent, vt coceptus vnius non includat conceptum alterius, quemadmodum ratio longitudinis non includit rationem latitudinis, nec ratio latitudinis includit rationem profunditatis; & quia nonnullæ passiones demonstrantur de corpore ratione longitudinis tantum, & aliz ratione latitudinis ac profunditatis, ob has caussas, intellectus has tres dimensiones vel rationes corporeæ magnitudinis, distinxit in tres species, easque nominauit linea, superficie, & corpus. Nihil igitur aliud est superficies, quam iplummet corpus quatenus lecudum profunditatem non est vltra protensum:nec linea est aliud, quam corpus non vltra extésum secudum latitudinem: ipsum auté punctum est ipsa linea & longitudo corporis, quatenus non viterius aliquo modo extenditur. Hæc igitur pro secuda opinione dicta sint. Quéadmodú auté supradictas tationes solvant, prioris sententiz desensores, breniter ostendamus, Solvensur

#### Soluuntur supra dicta rationes secunda opinionis, & aperitur auctoris sententia.

CAP.

VRLÆVS in Commentariis Physicis exponens decimum-quintum textum primi libri Physicorú, & Paulus Socinnas in quæstionibus Metaph. super quintum libr. Metaph. q. 20. mordicus defendentes priorem sententiam, respondent ad rationes præcedenti capite allatas pro secunda opinione, ad hunc modum. Ad prim im, falsum est omne accidens habere subjection sibi ada- Solventer ab quatum vel diuisibile vel indiuisibile; imò nullum accidens, quod est aliu supraditerminus alterius accidentis, habet subiectum proprium sibi adæ- la rationes quatum, sed est in eodem subiecto in quo est id cuius est terminus; Ochan & & quia terminus no adæquatur ei cuius est terminus, ideo terminus non adæquatur subiecto. Ad secundam. Punctum est accidens, nec tamen sequitur vt sit quantitas; sed satis est vt sit aliquid quantitatis, nempè terminus eius intrinsecus, & sic reducitur ad categoriam Quantitatis; quemadmodum materia non est substantia prædicamentalis, est tamé aliquid, hoc est pars & principiú eius; quamobrem in categoria substantiæ numeratur. Ad tertiam. Hæc est natura indiuisibilium, vt per solam diuisionem & copulationem quantitatis, de nouo generentur atque corrumpantur; nam cum illorum esse, in eo consistat, vt sint termini quatitatis, necesse est cum quantitas secundum terminationem variatur (variatur autem semper quotiescunque sit diuisio & vnio partium, ipsa quoque secundum esse variari. Ad quartam. Nullo modo potest separari pun-&um secundum rem à linea, ita yt per se subsistat separatum à linea, primò quia est terminus intrinsecus linèz. Tum quia ponitur in definitione lineæ & prædicatur de ea in primo modo dicendi per se, vt supra dictum est; quæ autem sunt huiusmodi, nullo modo posfunt inuicem separari. Denique cum punctum definiatur vnitas habens politionem in continuo, est contra rationem eius essentialem, vt possit esse extra lineam. Ad primam & secundam rationem Gregorij. In his duabus rationibus Gregorius supponit, punctu habere materiam & subjectum propriú & adæquatú sibi, quod in solutione primæ rationis ipsius Ochan, falsum esse declaratu est. Ad tertiam. Dum mobile mouetur, punctum existens in eo non numerat puncta magnitudinis, vt dicit Philosophus 6. Phys. text. 86. cuius rationes ibi ponit Commentator & in 4. Phys. com. 9. quia punctu non mouetur per se,nec actu nec potentia; nec habet per se locum, aut actu aut potentia; pars autem mobilis, licet actu no moueatur nisi per accidens, potentia tamen mouetur per se, quia si à mobili separaretur,

tunc posset moueri per se; deo per partes mobilis possunt numerari partes magnitudinis, non auté per puncta. Ad quartam. Arist. in eo loco, reprobat opinionem dicentium cælum moueri super polos, propter virtutem quandam eis insitam? & quia putabant huiusmodi indivisibilia esse substantias, quod ei non placet; non igitur ait nulla esse existentiam indivisibilium, sed nullam esse ipsoru substantiam. Hæc illi. Vide quæ circa hanc quæstione scribit Scotus 2. Sent. dist. quæst. 9.

Sententia auctoriu circa prasente quastionem.

Restat nunc, vt hac de re, quod sentimus, quam breuissimè doceamus. Nos quanquam putamus vtramque opinionem probabiliter defendi posse, arbitramur tamen verisimilius esse. Primò quidem, punctum re non distingui à linea: rum, ipsum punctum lineam item, atque superficiem, prout sunt termini magnitudinis, non positiuam aliquam rationem, sed privativam tatum significare: deinde, lineam & superficiem, vr sunt dimensiones quædam, hoc est longirudo & latitudo, esse rationes quasdam reales extra animam existentes & re vera corpori conuenientes : postremò, has ipsas res non esse realiter diuersas à corporeitate. Hec omnia patét ex iis quæ supradicta sunt, partim pro prima partim pro secunda opinione; cú enim ad illa quatuor probanda, paulò superius in cofirmatione tá prioris quam posterioris sentetia, satis multas & probabiles rationes exposuerimus, nihil attinet nunc ad idem demonstrandum, nouas alias rationes conferre. Et sanè, quemadmodum calor vt quatuor, est terminatus non per aliud aliquid ab ipso realiter diversum, sed scipso, quatenus non viterius est intensus, vel in quatum continet tot gradus & non ampliùs:ita quoque de huiusmodi rebus sentiendum putamus, quz non alia re ab ipsis, terminantur, sed tantummodò seipsis, nimirum quatenus tantæ sunt & non viteriùs protenduntur. Loquimur tamen hic de terminatione formali, nam ea quæ effectiue & extrinsecus fit, tota prouenit ab agente; ac ne longiores simus, satis sit hæc strictim attigisse; plura enim ex his quæ supra, primam & secundam sententiam comprobando, dicta sunt, facile poterut ad eorum quatuor quæ hic posuimus, confirmationem accommodari.

De infinitate quantitatis.

Sequitur, vt deinceps de infinitate quantitatis disferamus. Que tractatio duplex erit, vna de quantitatis infinitate secundum actum; altera secundum potentiam. Rursus prior tripartita erit: nam primo loco quæretur an sit actu in rebus aliqua quantitas infinita: deinde, disputabitur an infinitum possit effici à Deo. Postremò, an continuú sit divisibile in infinitum: vel(quod idem est) an continuum componaturex indivisibilibus. Primùm igitur videamus, an sit in rebus aliquid sine multitudine, sine magnitudine actu infinitum.

### Demonstratur non esse in rebus infinitum secundum multitudinem aut magnitudinem.

On esse in rebus aliquid infinitum, siue magnitudine siue Non esse in-

multitudine, latissimè ostendit Arist.tum in 3.Phy.à tex.40. finitas spacies vsque ad 56. tum in 1. de Cælo à text. 33. vsque ad 76. Præcipuæ autem rationes, quæ vel ab ipso, vel ab aliis afferuntur, hoc loco breuiter adscribentur. Prima ratio. Si ostensum fuerit corpus simplex non esse infinitum aut multitudine aut magnitudine, etiam demonstratum erit nullum compositum esse infinitum; non enim potest compositum esse infinitum, nisi ea ex quibus constat, infinita fuerint, aut omnia, aut aliqua, aut certè vnú aliquod ipsorum. Quod autem corpora simplicia non sint infinita specie hinc patet. Primò. Quia essent infiniti motus simplices, cum tamen experientia doceat non esse nisi duos, videlicet rectum & circularem. Secundò. Quia essent infinitæ locorum differentiæ, quodlibet enim corpus simplex suaptè natura peculiarem sibi loci differetiam asciscit, at differentiæ locorum, sunt tantum sex. Tertiò. Individua plura sunt quam species, vna quæque enim species ferè continet multa individua, si igitur species sunt infinitæ, & individua plura sunt speciebus, ergo erit aliquid maius infinito. Quartò. Species sunt sicut numeri, non enim reperiuntur duæ species, quæ sint æqualis perfectionis, sed omnis species collata alij speciei, habet diuersum gradum perfectionis vel superiorem vel inferiorem; st autem infinitæ essent species corporum simplicium in mundo, mundus infinitos perfectionis gradus in se continens, esset infinité perfectus, quod est impossibile, tum quoniam Aristot.fortassis infinitatem perfectionis simpliciter putauit esse impossibilem; tum quia vt hæc infinitas tribuatur Deo (id quod nos verè credimus) attamé ea nequit tribui mundo; nam cum mundus sit ab alio productus, & dependens, ac proinde participatam habeat perfectionem, necessariò eam habet finitam atque limitatam; & cum mundus necessariò superetur secundum persectionem à Deo, vtpote à quo vt diximus, sit & productus, & dependens, infinitum autem ea ratione vt infinitum est, non possit ab alio superari & excedi, relinquitur, nec mundum esse infinite persectum, nec in eo esse infinitas species corporum simplicium. Quintò. Si essent infinita corpora simplicia, non possent cognosci, ergo nec ea quæ componuntur ex ipsis sciri possent, quare nulla esset scientia rerum naturalium.

Quod auté nullum corpus simplex sit infinitum secundum magni-M iiij

pus simplex mole infinit.s e¶e po∏e.

Nullus cor- tudiné hinc patet; nam aut erit corpus circulare, & mouebitur motu circulari, aut erit corpus quod mouebitur moru recto; primum offedamus corpus circulare non posse esse infinitum: id quod facilè est demonstrare ad hunc modum. Primò, quia motu circularis est qui fit circa medium, & qui ab eodem redit ad idem, infinitum autem. neque habet medium, neque potest pertransiri. Deinde, id manifestum est ex definitione circuli: Circulus enim est figura, in cuius medio centrum est, à quo omnes lineæ ductæ ad circunferentiam, sunt æquales: quæ definitio non potest accommodari infinito, quippe quod carer medio & extremis. Tum, sumatur diameter circuli infiniti, & dividatur in duas semidiametros; quæro vel ambæ semidiametri sunt finitæ, & sic tota etiam diameter esset finita, quareciralus quoque finitus esset : vel ambæ sunt infinitæ,& cum tota diameter sit dupla ad semidiametrum, erit aliquid duplo maius insuito: vel vna est finita, altera infinita, quod est impossibile, nam su non de sent semidiametri. Postea, si posset dari circulus infinitus, merent multæ demostrationes Mathematicæ; primum euertereturdemonstratio prima Euclidis tertij libri, quæ sic habet, emuslibet uroditentrum inuenire: nam in circulo infinito non posset inueniri centum. deinde rueret 25. demonstratio eiusdem libri: Dato quolibet segmente circulum eius describere; nam posset dari segmentum aliquod circuli infiniti, cuius tamen circulus non posset describ. Præterea, Propositio 30. eius dem libri, nulla esser, quamlibet peripheriam bisariam stare, nam peripheria circuli infiniti non posset secari in duas partes equales. Adhæc, ruerer etiam totus quartus liber, nam ibi demonstratur quamlibet figură recilineam posse inscribi, & circunscribi circulo; & contra circulum posse inscribi & circunscribi figura rectilinea; quod fieri non poller in circulo infinito. Postremò, linea circularis non procedit recta sed incuruata, quæ curuitas non patitur eamelle infinitam.

Sed quod non fir corpus aliquod fimplex, quod motureccomouetur,actu infinitum; hinc manifestum erit. Primò, quod mouetur motu recto, ex vno loco trasfertur in alium: nam si moueatur motu naturali, ex loco non naturali transit ad naturalem locum: sin autem cietur motu violento, transit ex loco naturali ad non naturalem; sed infinită, cum occupet omné locum, nullo modo trásferri potest a vno loco in aliú, ergo nihil, quod recto motu mouetur, potestelle infinitum secundú magnitudinem. Ampliùs, si sit corpus infinitum secundum magnitudinem, aut locus eius erit finitus aut infinitus, non finitus, quia locus æqualis debet esse locato; nec infinitus, quia minfinito non est differetia locorum, omne autem corpus simples,

motu recto fertur sursum aut deorsum, ergo, &c. His adde, quòd in corporibus simplicibus, idem secundum speciem est locus totius & partis; fingamus ergo ex illo corpore infinito, auferri particulam aliquam, de qua quærimus, an ea possit moueri vel non, si non posset, ergo necipla nec luum totum esset corpus naturale; si posset, proculdubio moueretur ad locum sui totius, qui esset infinitus, nullamque certam loci differentiam obtinens; quare non magis moueretur in vnam partem quam in aliam, sed vel non moueretur, vel in infinitas partes distracta quoquo versus moueretur. Postea, quod mouetur motu recto, aut est graue, aut leue; illud deorsum, hoc sursum fertur: corpus autem infinitum, cum impleat omnem locum, non magis sursum moueretur quam deorsum, quare nec esser corpus graue nec leue. His accedit, quòd in quo maior est virtus motiva, id celerius mouetur, sed in corpore infinito esset virtus motiua infinita, ergo moueretur in instanti, quod est impossibile. Postremò, si existeret corpus infinitum secundum omnes dimensiones, illud sanè solitarium esset; nam cum omnem locum occuparet, non posset existere aliud vllum corpus, quare illud corpus infinitum, neque posset moueri neque quiescere, neque agere, neque pati, neque esset principium aliorum, neque ipsum esse ab alio tanquam à principio; fru-Atra igitur esset in natura tanta moles. Perspicuum igitur est non esse in rebus infinitum aliquid siue multitudine siue magnitudine. Sed quia contra hoc multæ sunt difficultates, has deinceps exponere & diluere oportet.

# Ponuntur octo dubitationes contra id quod conclusum fuit. CAP. VIII.

I DET VR esse in rebus infinitum actu. Primò. Quia finitum & infinitum sunt passiones quantitatis, ergo sicut reperitur finita quantitas, ita reperietur infinita. Secundò. Omnes species rerum sunt in actu, ergo etiam species figurarum & numerorum erunt in actu, sed hæ sunt infinitæ, ergo, &c. Tertia. Nihil diuditur nisi in ea quæ actu habet, sed continuum potest diuidi in infinitas partes, ergo actu habet infinitas partes. Quartò. Omnis magnitudo per additionem alterius magnitudinis sit maior, sed additio alicuius magnitudinis potest fieri in infinitum, quia diussio sit in infinitum, & quod vni magnitudini ausertur per diussione, potest alteri adiungi per additionem. Quintò. Secundum Aristotelem, mundus, & generatio hominis est æterna, ergo suerunt infiniti homines; sed vnusquisque homo habet animam immortalem, ergo

nunc au sunt infinitæ animæ: quare etiam secundum Arist.datur infinitum in actu. Sextò. Si non posset esse infinitum, hoc esset quia infinitum non potest pertransiri, & est ignotum; sed contra, quia secundum Arist.cum tempus sit æternum, vsque ad hunc diem transa-& funt infiniti dies, & vique ad hominem qui nunc generatur, fuerunt generati infiniti homines, ergo infinitum fuit actu transactum. Præterea, motus cæli est æternus, & quotidie sit vna circulatio primi mobilis, ergo fuerunt infinitæ circulationes: quæro, intelligétia quæ mouet orbem, & facit huiusmodi circulationes, aut cognoscit eas, aut non: non cognoscere, absurdú est, quia ignoraret opus quod ipsa facit: si cognoscit, aut omnes, aut aliquas tantum; sed cum omnes sint vnius ac eiusdem rationis, nulla caussa est, cur has potius quam alias quasibet cognoscat: si autem cognoscit omnes, cum illæ fuerint infinitæ, necessarió conficitur eam cognoscere infinitum. Si dicas Intelligentiam cognoscere omnes circulationes, non simul actu,sed successiue; id sane contrarium est ijs, quæ scribit Arist.in 12. Meraph. de Intelligentiis, asserens eas non esse in potentia ad cognoscendum, nec mutari in cognoscendo. Septimò. Deus secundum Aristotelem agit ex necessitate naturæ, vt plerique Peripatetici arbitrantur; ergo facit quantum potest facere: sed potest facere infinitum, quippe qui secundum Aristotelem)vt quidam Philosophi existimant) sit infinitæ virturis, ergo fecit infinitum; quare infinitum actu erit in rebus. Adde, quod nemo negare potest esse in rebus infinitum actu, saltem fecundum durationem, cuiusmodi sunt intelligentiæ, cæli animi nostri & materia prima. Octauò. Argumentum Archytæ & Epicuti non videtur contemnendum; nam extra cælum est locus infinitus; vel ergo est plenus corpore infinito, & sic obtinuimus quod contédimus, aut non, & sic datur vacuum: posset igitur in illo vacuo esse corpus aliquod infinitum; ergo iam actu est; nam vt ait Aristoteles 2. Phy. tex. 32. Posse ab ipso esse, nihil differt in perpetuis. Quod autem spatium quod est extra cælum sit locus, patet, primò quia vltimum cælum cum sit corpus, est in loco, & non est in alio loco, quá in parte quadam illius spatij quod est extra cælum; ergo sicut illa pars est locus, sic etiam reliquum spatium. Deinde, quia si quis in vltimis cali oris constitutus, vel brachium extenderet extra cælum, vel telum iaceret, aut posser id facere aut non; si no, ergo esset aliquid, quod prohiberet vel resisteret, & ita extra cælum esset corpus vel locus : si autem posset, brachium igitur vel telum esset in illo spatio tanquam in loco. Huc accedit, quia vt ait Lucretius 1. lib. Omnia corpora qua percipimus sensibus, ita reperimus esse affecta inter se, vt vnum contineatur ab alio, nec reperitur aliquod corpus solitarium & seiun & ú

ab alio corpore, quare necesse est in connexione corporum, procediin infinitum. Et Epicurus (auctore Cicerone libr. 2. de Divinatione) mundum seu vniuersum esse infinitum, hoc modo argumentabatur. Quod finitum est, habet extremum; quod habet extremum, id cernitur ex alio extrinsecus; at quod omne seu vniuersum est, id non cernitur ex alio extrinsecus, vniuersum igitur non esse finitum necesse est. Hæc sunt argumenta, quibus ostenditur infinitum esse in natura.

Soluuntur supradicta Dubitationes.

C A P. 1 X.

ELIQVV м est, vt soluamus supradictas rationes, quibus ostendi posse videbatur, esse in rebus infinitum. Ad primam rationem, ita est respondendum. Infinitum dicitur passio quantitatis, non quia per se conueniat quatitati; sed quia non repugnat ei, prout quantitas est, sed prout est quantitas naturalis vel actu existens: vel quia si esser infinitum, non posser esse aliud quàm quantitas. Itaque infinitum potest dici passio quantitatis, non ex parte quantitatis; non enim quantitas exigit infinitum, sed ex parte sui, quoniam infinitum non potest esse, neque intelligi sine quantitate, & si esset proculdubio esset affectum quantitate. Ad secundam. Species, quæ habent esse reale, & sunt de perfectione vniuersi, debet omnes actu existere: species auté numeri, quæ procedunt in infinitum, habent tantum esse intelligibile, neq; sunt de perfectione mudi; quáobrem non oportet illas omnes actu esse. Ad tertiam. Continuú habet infinitas partes, verum non actu distinctas, sed potentia; partes Quemodo coenim continui actu, finitæ sunt, nam sicut actu non habet aliud esse, in se insinitas quam esse totius in quo sunt, ita finiuntur & terminatur actu termi- partes. nis totius: verbi gratia, vel punctis, vel lineis, vel superficiebus; nam eadem quæ terminant tosum, simul etiam terminant omnes partes eius. Illa autem massa totius continui, in qua confuse & indistincte continentur omnes partes eius, dicitur esse infinita in potentia, quatenus ex ea potest in infinitum fieri secretio & diuisio partium proportionalium. Sed dicet aliquis, si finitum est, quod habet partes sinitas, ergo infinitum erit, quod habebit partes infinitas, sed continuú habet partes infinitas, ergo est infinitú. Neg; valet, dicere cótinuum habere partes infinitas in potentia, nam omnes partes, qualescunque fuerint, sunt in potentia; cum enim sunt actu, iam non sunt partes. Respondeo,omne totum debere æstimari, & mensurari ex partibus, quæ habent aliquá certam & determinatam magnitudiné; tales auté partes in omni continuo sunt finita, & si huiusmodi essent infinita,

tur habere continuum, non sunt alicuius determinatæ quantitatis & mensura, quamnis secundum proportionem pollent esse determinatæ. Diuisio enim quæ fit in infinitum, potest fieri semper eadem proportione seruata, vt vel fiat per partes medias, vel per tertias, vel per quartas; nunquam tamen huiulmodi partes seruant aliquam determinatam magnitudinem: sed sicut divisio procedit in infinitum, ita partim magnitudo semper euadet minor:ergo, quantum sit continuum aliquod, an finitum, an vero infinitum; & si finitum, quanta sit eius magnitudo, hoc inquam non debet æstimati secundum quallibet partes eius, sed tantum secundum partes alicuius certæ magnitudinis, & determinatæ mensuræ; vnde ad cognoscendam molem alicuius magnitudinis, adhibemus mensuram certam, quæ vel per se, totam illam magnitudinem exæquet, vel aliquoties sumpta, & ite-Ad quartam. Sicut non omnis detractio parduo quanti tium exhaurit continuum, sed tantum remotio partium alicuius certatu in infini tæ magnitudinis, ita non omnis additio quantitatis, etiam li fiat in en, faciat corpus infinitum, reddit infinitum in quo est: sed hoc contingeret, si sieret o quado no, infinita additio alicuius quantitatis determinatæ, quamuis esset perexigua. Si enim alicui corpori adderes quantitatem vnius digiti in infinitum, illud corpus necessario cresceret in infinitum. Cæterum additio quæ fit vni corpori ex sectione alterius, non fit per partes de terminatæ magnitudinis, sed tátum per partes proportionales, quarum posteriores sunt semper minores prioribus, & sic deinceps in infinitum, vnde corpus cui fit talis additio, fit quidem maius seipso in infinitum, sed non fit simpliciter in infinitum maius, imo vero ex tali diuisione non potest fieri maius, quam esset, si alterum corpus, ex quo dissecantur partes.illi adiungeretur.

An Ariftote-Balium.

Circa quintum argumentum, variz funt responsiones secundum les facies mis- doctrinam Aristorelis. Alexander faciens animam hominis mortalé, dum aternii, facile euadit disficultatem, negans post obitum hominis, animam cogatur con- remanere: similiter etiam Auerroes: nam quamuis statuit intellectu edere infini- hominis immortalem, tamen vult eum esse vnicum in omnibus. Auicenna concedit elle infinitas animas actu, nam infinitum actu elmarum ratio- se non potest in rebus materialibus; in abstractis autem à materia & loco, nihil prohibet esse infinitam quandam multitudinem. Quam opinionem acerbe insectatur Auerroes in opere quod appellatur Destructio destructionum Disputatione prima in solutione septime dubitationis, his verbis. Ponere animas infinitas remanere post corpus eff opinio inconcessa ab omnibus Philosophis. Et paulo post. Impossibile est apud omnes Philosophos dare actu infinitum fine corporeum fine incorporeum,

Digitized by Google

memo sapientum potnet boc intelligere nifi Aucenna. D. Thomas, qui opi-' natur etiam lecundum Aristotelem, intellectú hominis esse immortalem,& vnum in vnoquoque hominum, vehementer hæret in solutione huius difficultatis. Nam in 1. Part.quæst.7.art.4.negat posse dari vllo modo actu infinitam multitudinem fiue in rebus corporeis fine incorporeis. Quem locum exponens Caietanus, ait D. Thomam præcidisse sibi facultatem amplius defendendi immortalitatem & multiplicationem animarum rationalium fecundum Aristotelem. In Summa autem contra Gentes lib.2. cap.81. recenset varias responsiones ad hoc argumentu, sed ipse nihil respondet secundu via Aristot. Quamobré nonnulli ausi sunt dicere Arist. sibi contradixisse in duobus decretis suis. Ná facere intellectú hominis immortalem, vnumo: in fingulis hominibus, & rurfus statuere mundum æternum, non cohærent inter se sicut linum cú lino, vt est in prouerbio: sed quia hæc quæstio pertinet ad libros de Anima, prætermittatur hoc loco hoc tantum in præsentia dici potest, prædicto argumento cogi quemlibet Peripatetică confiteri vnu aliquod horum trium, vel Aristotele non sensisse animos nostros & esse immortales, & sigillatim multiplicari secundum multiplicationem hominum; vel non existimasse absurdum, esse infinitam aliquam multitudinem rerum materia moléque carentiú nec vllum locum occupantiú; vel denique ipíum fibi imprudenter inscientérque contradixisse. Quod autem horum, de Aristotele sentiendum & pronuntiandum sit, non est huius loci decernere. Quanquam non dubitanter dicere ausim, infinitam multitudinem rerum siue habentium, siue non habentium materiam, do-Arinæ Arist.omnino aduersari. Illud autem vehementer miror in quibusdam Theologis, qui cum negent Deum etiam secundum tota fuam potentiam infinitam, quam fides nostra & agnoscit & illi tribuit, posse facere vllum infinitum actu, velint tamen Aristo. qui non tantum tribu t Diuinæ potetiæ, posuisse infinitum in actu. Ad sexta. Hzcratio habet magnam vim ad tollendam zternitatem mundi; quocirca nos ea vtemur cum in vltimo libro huius operis disputabimus aduersus Arist. & alios Philosophos qui fecerunt mudum æternum. Quod autem subiungitur, Intelligentiam debere cognoscore conversiones cali, quas facit quotidie, futile est. Quia conversio cæli vnus est tantú motus continuus, conversiones itaque quæ quotidie enumerantur, non sunt per se actu divisæ sed tantum secudum nos qui motum celi dinumeramus, & distinguimus in multas parzes, hisque veimur veluti mensura ad dimetiendas actiones nostras, & motus carum rerum quæ sunt infra lunam. Deinde, Intelligentia Secundum Aristorelis doctrinam, non cognoscit motum per ipsum

morum vel per partes eius, sed por suam essentiam que est fons & caussa illius motus, vnde inspiciens in suam essentiam; simul etia cognoscit motu, vt qui fluat ab illa veluti effectus à caussa. Ad septima. Neque hæc duo inter se cohærent, esse agens aliquod infinitæ virtutis & ipsum tamen agere ex necessitate naturæ: quare alterutrum negandum est sensisse Aristotelem. Ac prius illud quidem, nemo veteru Peripateticorum assignat Aristoteli; hoc autem posterius, permulti tam Philosophi quam Theologi attribuut Aristoteli. Ergo doctrine Aristotelis, illud, licet verissimum sit, dissentaneum, hoc autem, licet falsissimum sitzesse tamen consentaneum, existimadum est. Quanqua fortasse diceret aliquis, licet ponatur, Deum agere ex necessitate naturz,& habere virtutem infinită, non tamen ex eo cocludi, fieri actu aliquid infinitum; quia hoc repugnat ex parte rei; fortasse enim infinitum actu elle in rebus, implicat contradictionem. Ad id auté quod additur de infinitate dutationis, respondendum est, eiusmodi infinitaté nec Aristotelis disciplinæ nec rationi repugnare, nec modo posfibilem esse, sed etiam necessariam; nos autem non omnem tollimus infinitudinem, sed eam tantummodo quæ est vel in multitudine vel in magnitudine. Ad vltimam rationem, potest dupliciter responderi. Primò, negando vllum corpus extra cælum, aut operari quicquam, aut etiam existere posse; quoniam corpora quæ sunt partes vniuers, ita cum iplo sunt connexa, vt citra perniciem, & exitium suum non possint ab eo penitus abiungi:sicut manus decisa à corpore non solum actionibus fuis, fed etiam vita priuatur. vel aliter, admissa suppositione dicendum est, tale corpus fore quidem extra cælum, sed nonalicubi tanquam in loco: Quod si clament, id esse impossibile, quoniam omne corpus indiget loco in quo sit, fatendum est id esse impossibile, verum sequi ex impossibili suppositione corum; non enim mirum, si ex vno impossibili sequatur aliud impossibile; quare culpa non in rebus, nec in nobis est, sed penes ipsos qui veutur ea suppositione, quæ omnino repugnat naturæ rerum. Quod autem non sit aliquod infinitum actu, non modo consentaneum est decreris Philosophicis, sed etiam sacris literis, in quibus legitur Deum fecisse omnia in pondere, numero, & mensura.

An infinitum posit effici à Deo. CAP. z.

En nunc videamus an Deus, quem, & libere agere, & habere infinitam potentiam, licet non omnes Peripatetici concedét, omnes tamen Christiani Philosophi verissimè credunt atque contentur, an inquam si vellet, posset facere aliquid infinitum actu.

vel secundum magnitudinem, vel secundum multitudinem: quæ res, quanquam non sit Physica, sed potius Theologica, tamen vt præsens disputatio de infinito perfectior existat, ea quoque strictim at-

tingenda est.

Gregorius Ariminensis & Nominales in 1. Sent. super dist. vel 43. Opinio Novel 44. contédunt probare infinitum actu posse fieri à Deo. Primò, minalin posse Deus potest facere, quicquid potest facere; contrarium enim impli- fieri à De cat contradictionem; faciat ergo totum, quod potest facere; quæro, infinitum. aut hoc erit infinitum, & sic habeo quod volo; aut erit finitum, ergo Deus non poterit facere aliquid maius quodcunque finito, quod est falsum & absurdum apud omnes Theologos. Secundò, Deus habet infinitam potentiam productiuam, ergo potest producere infinitú; nam potentia actiuz definitur per actum, seu per effectum, & per illum mensuratur; si enim effectus non potest esse infinitus, ergo neg; potentia effectiua est infinita. Tertiò, Deus potest in quocunque in-Hanti creare vnum Angelum, ponamus igitur, cum incipit aliqua ho ra, Deum, in quocunque instanti illius horæ creare vnum Angelum, ergo hora transacta erunt producti infiniti Angeli, quoniam hora, cum sit quiddam continuum, habet infinita instantia. Quartò, In continuo sunt infinitæ partes in potentia, & quælibet pars potest separari ab alia, ergo Deus potest omnes partes continui ab inuicem Teparare, quæ sic separatæ, erunt infinitæ: quare Deus potest facere infinitum.Hæc illi.

Sed contra sentiunt alij:nam D. Thomas 1. part. quæstio. 7. art. 3. & Opinio D' 4. probat non posse dari infinitam multitudinem actu, his duobus ar Thoma & gumentis. Primò, Quia omne quod est in genere, necessariò est in Durandi. aliqua specie determinata, neque enim potest genus seorsim produci à speciebus, ergo omnis multitudo producta, necessario est sub aliqua specie multitudinis, seu numeri: sed omnis species numeri est sinita, quia constituitur per certam aliquam collectionem vnitatum, ergo non porest produci infinita multitudo. Deinde, Omne quod producitur à Deo, sub alique certa intentione producitur; aliquin semere, & inaniter produceretur; sed omne quod producitur fub aliqua certa intentione agentis, certo numero comprehenditur, ergo infinitum non potest produci: productio enim infiniti, neque habet vllum vium, neque ad vllam intentionem agentis referri potest. Quod autem corpus infinitum non possit esse, sic ostendit; omne corpus productum, sicut etiam omnis crea-- mira, habet naturam, & effentiam detetmitintam & definicam, ergo. - habebit quoque accidentia definita, & limitata nam modus, & mensura accidentium, sequitur naturam subiecti in quo sunt. Quantitas.

igitur infinita non potest vlli corpori accidere. Addit etiam demonstrationes de motu recto & circulari, quas nos paulo supra exposuimus.In primo autem Sent.loco supra citato, idem sentit, & ita probat:Si infinitum produceretur, esset finitum; nam infinitú est, quod finiri,&pertransiri nequit; si autem est productum, fuit ab agente cóprehensum, & transactum. Idem scribit in Quodlibetis Quodlibeto 9.art. 1. vbi ait, sicut est impossibile facere equum rationalem, ita facere corpus infinitum: & sicut non potest produci natura generica quin sit determinata per aliquas differétias specificas, ita non potest produci quantitas, quin ea sit definita, & determinata per aliquam speciem, & mensuram quantitatis. & Quod.12. art.2. ait, ideo non posse infinitum produci à Deo, quia Deus agit pet intellectum, &per verbum, quod est formatiuum, & determinatiuu rerum quas producit.Quocirca nihil potest produci à Deo, quod non sir formatum, & determinatum:infinitum autem per se informe, & indeterminatum est, vnde non potest fieri à Deo.

Licet autem hæc opinio D. Thomæ probetur Durando, rationes tamen ipflus non placent. Quare ipfe ponit alias, duas quidem ad reimpuiti aflu. fellendam infinitam multitudinem; quarum prior est hæc. Producta infinita multitudine, verbi gratia lapidum, vel angelorum, posset ne Deus producere alios Angelos? si non; ergo potentia Dei est diminuta & exhausta: si posser, ergo Angeli prius producti non erant infiniti. Nam infinitum est, extra quod nihil est, alioquin cum priores Angeli cum posterioribus coniuncti, efficiant quiddá maius, quàm priores per se sumpti, daretur aliquid maius infinito. Posterior ratio hec est; li esset infinita multitudo, sequeretur partem equalé esse toti; nam in tali multitudine effent infiniti binarij, &infiniti quaternarij, vnum auté infinitum non est maius altero, ergo binarij essent zqua les quaternariis. Quod autem non possit dari infinita magnitudo, in demonstrat; Non potest dari minima magnitudo quia quæcunque fuerit data, si magnitudo est, poterit etiam amplius dividi, ergo neg; potest dari maxima, par enim videtur esse ratio vtriusque tam maxiinz, quam minimz; sedsi esset infinita magnitudo, viique illazifet maxima; ergo non potest dari infinita magnitudo. Hzc Durandus.

> Ponitur propria opinio, & foluentur argumenta Gregory, CAP.

RVM ergo Theologorum sequens opinionem, idem seatio;idémque confirmo hac ratione. Deus non potest simul & Sactu facere, quicquid potest simpliciter facere; ergo non Dotte potest facere infinitú.patet consequentia, quia si Deus faceret quicquid potest facere, illud non esset maius quàm infinitum, videtur itaque infinitum reciprocari cum eo quod potest Deus facere simpliciter. Antecedens probatur, nam si ita non est, ponamus iam esse factú à Deo quicquid simpliciter potest ab eo sieri; tunc quæro, aut Deus potest aliquid deinceps facere, aut non: si potest, ergo non rectè suppositimus antea, fecisse quicquid poterat; si non potest, ergo minor est potentia Dei nunc, quàm suit ante, imò verò nulla esset Dei potentia cum nihil ampliùs possit facere, quòd est absurdum, cú ea, nec imminuatur, nec augeatur, nec possit exhauriri per ea quæ operatur extra se. Præterea, si potentia Dei est infinita, ergo per nullum opus suum potest finiri, ergo impossibile est sieri à Deo opus aliquod tantum, quin possit aliud sieri maius ipso. Alioquin potentia Dei limita-

ta fuisset per illius productionem.

Verùm soluamus argumenta Nominalium. Ad primú argumentum hoc modo respondendum est. Huic argumento subest fallacia, cum enim aiunt, potest Deus facere quicquid potest facere, aut illud (potest) sumunt vtrobique codé modo, hoc sensu. Quicquid Deus successiuè potest facere, id successiuè potest fieri à Deo; & sic verum est, fed nihil concludit; vel fummunt diuerfo modo hoc intellectu, quicquid Deus potest facere simpliciter, idest vel simul vel successiue, id potest fieri à Deo totum simul in actu, & sic falsum est, & à nobis negatur. Na quod est in Deo simulipropter eius perfectionem, non potest simul conferri in vnam aliquam creaturam propter imperfectă eius naturam. Quod si tale argumentum valeret, eodem concluderetur posse sieri à Deo aliquam creaturam infinité perfectam, quod omnes Theologi habent pro absurdo; nam si quicquid Deus potest facere successive potest etia simul facere, ergo cum quacunque creatura finitæ perfectionis possit creare aliam perfectiorem, poterit etiam infinitas perfectiones simul tribuere vni creaturæ, quas successuè largiri poterit. Ad Secundam. Infinitati quæ est in virtute actiua Dei, non potest in effectu eius respondere similis infinitas propter in feriorem conditionem creaturæ: respondet tamen aliqua infinitas dupliciter:primò, in modo productionis, vt patet in creatione alicuius ex nihilo; nam quamuis id quod creatur natura sua sit finitum tamen ipsum produci ex nihilo, declarat infinitam virtutem producentis. Deinde, cernitur etiam infinitas in effectibus Dei successiuè se cundum potentiam; etenim quocunq; effectu producto, potest Deus producere alium præstantiorem, & alium, & sic deinceps in infinitu, cuius exemplum videmus in diuisine continui. Theologi autem cum hæc docent. sic loquuntur, Deus non potest facere infinitum cate-

gorematice, idest totum simul actu, sed syncategorematice idest successiuè vnum post aliud sine fine producendo. Ad tertiam. Ratio captiosa est, procedens à sensu diviso ad copositum; nam vt cocedimus Deú in quocunq; instanti seorsim, posse creare vnú aliquem Angelú, ita negamus in omnibus horz instatibus sigillatim & ordine numeratis, posse creare totidem Angelos; quia huiusmodi instantia cum sint infinita & in potentia tantum, non possunt actu omnia dinumerari ac pertransiri: alioquin tota hora resolueretur in instantia. Ad quartam. Licet vna pars continui possit remoueri ab alia, tamen continui re. impossibile est, ve omnes partes sint ab inuicem actu separatæ, quia moueri à &- tunc neque essent continua, neque quanta, neque partes, sed vel pú-Cta vel nihil: nam omnis pars continui est continua, quare potest diuidi in alias partes, ergo pugnant hæc duo inter se, iplas esse penitus indiuisibiles, & esse partes continui, ac proinde continuas & quantas, & tamen ipsas esse omnino diuersas. Planum igitur est infinitum actu effici non posse à Deo, neque id euenit ob impotentiam Dei, sed ob repugnantiam & contradictionem quæ contingit posito infinito.Quare Theologi malunt dicere infinitum non posse efficivllo modo; quam dicere Deum non posse facere infinitum, vt sic intelligatur imposibilitas infiniti, non prouenire ex parte Dei, sed ex parte iplarum rerum.

Atque hæc est sententia nostra: quæ nobis ita probatur vt contraria tamen nequaquàm omnino improbabilis esse videatur. neque enim tam est absurdum, si res ipsa benè consideretur, quam videtur speciem, esse aliquod infinitum actu, presertim secundum multitudinem & in rebus quæ materia & mole carent. Nam cum in multitudine infinita, sint alique partes finite, non enim quelibet pars infiniti est infinita; respectu, non quidem totius infiniti ea ratione vt est infinitum, sed partiu eius quæ suntfinitæ, potest augeri infinitum,& dari aliquid maius infinito, & eo producto poterit Deus præterea aliud quidpiam producere; sicut linea quæ esser ex vna parte infinita & ex altera finita, ex parte finita, posser multum augeri & maior euadere quam erat antea, non vt infinita sed vt aliquo modo finita.potest igitur esse aliquid maius infinito secundum partes eius finitas. non autem vt est infinitum: nam quod est maius alio, excedit & transit finem & terminum magnitudinis eius, infinitum autem cum nullum habeat terminum magnitudinis: excedi non potest.

### An continuum sit divisibile in infinitum.

1 c E Tà Philosophis. Theologis, & Mathematicis pro certo habeatur, có tinuum nullo modo componi ex indiuilibilibus fed esse divisibile in infinitum, tamen quia hoc multas & graues difficultates habet, diligenter à nobis explanandum est: Primum quidem ponendo rationes quæ videntur excludere infinitam continui diuisibilitatem: Deinde, multis argumentis eam comprobando. Ad extremum soluendo rationes contrarias.

Primum igitur posset ostendi continuum componi ex indiuisibili- Decem ratio bus, nec dividi posse id infinitum; his decem rationibus. Primò, aut nes corra inlinea componitur ex punctis, aut ex alio, non ex alio, quia tunc in il- finitam conlo non essent puncta, at nihil est in linea vbi no sit punctu, ergo linea litatem. componitur ex punctis, Secudum. Si linea non componeretur ex puctis, ergo puncta non essent vbique in linea, sed sunt vbique in linea nam linea, vbique est diuisibilis, diuiditor auté in puncto ergo. &c. Tertiùm.Ex 3.līb.Elem.Euclidis manifestú est, corpus sphæricum nó posse rangere planum nisi in vno puncto; moueatur igitur vnum corpus sphæricum super alterum planum, & quia sphericum non tangit planum nisi in vno puncto, semper mouebitur per puncta, tota igitur illa longitudo plani quam transiuit corpus sphæricum suo motu, costabat ex punctis. Quartum. Deus potest creare Angelu in quocuque instanti: creet igitur eu in vno aliquo instanti: quæro, aut potest immediaté post creare : alterum , aut non; impossibile est dicere eum non posse creare; quod si potest, aut ergo in instanti, aut in tempore; non in tempore, quia creatio Angeli est instantanea, cum fiat sine vlla resistentia ab agente infinite virtutis, quare creabitur in instanti, er go duo instantia sunt sibi immediata; & sicut ostédi de his duobus, poterit etiam móstrari de aliis multis; quare tépus coponetur ex inftantibus; nam nó est alia caussa cur Arist. neget continuum nó posse componi ex indiuisibilibus, nisi quia non sunt sibi inuicem immedia ta & cohærentia. Quintum Sicut se habet vnitas ad numeru, ita pu-Aum ad continuum: cur igitur, si ex vnitatibus coponitur numerus, non etiá ex punctis continuú coponi poterit; Sextú. Si omne continun est divisibile in infinitum, ergo habet infinitas partes, & cu quælibet pars habeat aliquam quantitaté, ex infinitis auté quatitatibus resultat infinita moles, sequeretur continuum finitum, habere infinitam molé. Septimú. Nó daretur magnú & paruum in quantitate nec maius & minus, nam magnum dicitur, quod habet multas partes, paruum, quod paruas; at si omne continuum habet infinitas

574

partes, vnum no habebit plures partes quam alterum. Octaua. Nulla magnitudo posser transiri per motum localem, nam antequam mobile transeat totam, debet transire dimidiam, & ante illam, dimidiam illius, & sic in infinitum, infinitum autem non potest pertransiri. Nona. Aut omnes lineæ sunt commensurabiles, aut aliquæ; si alique sunt commensurabiles, necesse est dari lineam minimam &indiuisibilem, quæ sit mensura aliarum linearum, nam mensura debet esse aliquid minimum in codem genere; si autem datur vna pars linez minima & indiuisibilis:necessariò concluditur lineam componi ex indiuisibilibus. Decima. Si quodlibet continuum habet infinitas partes, lequitur necessariò alterum ex his duobus absurdis; aut vnum infini. tum esse maius altero, aut partem esse zqualem toti. Nam sumatur linea bipedalis, hæc vel est maior linea pedali, & cum vtraque habeat infinitas partes, vnum infinitum erit maius altero; vel erit æqualis,& sic linea bipedalis, quæ est totum, erit æqualis lineæ pedali, quæ est dimidiata pars illius, Hac contra infinitam continui divilibilitatem.

Viginti rationibus oftenditur continuum non componi ex indiuifibilibus & esse in infinitum diuisibile. CAP. XIII.

E o quam sit verum, continuum non coponi ex indiuisibilibus,& posse dividi semper in infinitum, licet ex eo cognosci possit, quod probatú suerit à duobus Philosophiæ principibus, Aristotele, & Platone, & à Mathematicis non modo receptum, sed positum quasi fundamentum totius suz disciplinz; tamen potest etiam euidenter colligi ex his viginti rationibus, quas subiungam. Prima. Si indiuisibilia componunt continuum, necesse est, vt sint vel inter se continua, vel contigua; sed cum indiuisibile careat partibus, contigua verò & continua sint ea quorum extrema sunt simul, vel vnum, relinquitur, indiuisibilia nec continua, nec contigua inuicem. elle posse; quare neque ex ipsis posse sieri continuum. Secunda. Supponantur duo; vnum est, non posse idem moueri, & motum esse iam, respectu eiusdem; nam si motum est, iam est in ipso, si mouetur, nondum est in ipso: Alterum est, non posse aliquid moueri super totam magnitudinem, quin moueatur etiam super partes eius. His constitutis, ponamus moueri aliquid super magnitudinem constantem ex indivisibilibus, necesse est id moueri per ipsa indivisibilia, queratur, cu illud mobile transk vnumquodque indiuisbile, an moueatur super illo simul & motum est? sed hoc esse impossibile oftendit prima

Viginti rastonibus probatur consisuum non componi ex indussibilibus,

suppositio: An motum est, & non mouebatur? quod sane non mienus est impossibile, tum quia non potest aliquid motum esse in co ad quod prius non mouebatur, tum etiam, quia si super vnumquodque indivisibile motum est & non mouetur, ergo etiam super totam magnitudinem motum erit & non mouebitur, non igitur fiet motus super talem magnitudinem. Restat igitur, ve in quoque indivisibili prius moueatur quam sit motum, quare indivisibile dividetur, cum motus omnis sit divisibilis focundum divisionem magnitudinis super quam res mouetur. Terria. Sint duo mobilia vnum velocius altero in sexquialtera proporcione; quod igitur velocius est, mouestur super magnitudinem trium indivisibilium in tribus instantibus temporis; alterum vero super magnitudinem duorum indivisibilium, eodem tempore: necesse igitur erit vt hoc mobile minus velox, si in tribus inftantibus transit duo indivisibilia, in transeundo vno quoque indinifibili, confumat vaum instans cum dimidio, & sic instans dividetur. Quarto. Super magnitudinem trium indivisibilium moueautur duo mobilia, vnum duplò velocius altero; eo tempore quo mobile velocius transuerit tria illa indiuisibilia, alterum mobile, quod est duplò minus velox, tantum transibit dimidium illorum trium; quare vnum indivilibile corum dividetur; & has rationes tangit Arist.in 6. Physi. Ex libro autem eius: qui inscribitur de Lineis insecabilibus, possunt colligi alie rationes. esse autem illius libri au-& Albertus magnus in fine 6. Phy. illum libellum paraphrastice exponit tanquam qui esset Arist. Quinta. Ratio. Si linea componeretur ex puôtis, non esset bona illa definitio linea. Linea est, cuius terminus sunt des puncte. Talis enim definitio non conueniret ei linez que componeretur tantum ex duobus' punctis; imò neque ei quæ ex tribus, nam si in ipsa duo puncta sunt rermini, ergo linee quæ ab illis terminatur, nihil alind crit, quam reliquum vnum punctum tertium. Sexta. Rueret definitio lineæ rectæ, linea enim recta est cuius medium non discrepat à suis extremis? at in linea que coponitur ex duobus punctis, neque sunt extrema, neque media. Septima. Aut omnis linea habet infinera púcta, aut finera, si infinera, sequenter duo abherda, vnú est, quod linea esseractu infinitanam si ex tot punctis fit tata linea & expluribus maior ergo ex infinitis infinita: Alterum est: omnes lineas elle inuicem aquales: nam que constant ex partibus numero & magnitudine æqualibus, sunt etiam æqualia: sed puncta vnius linez, sunt zqualia numero & magnitudine punctis alterius linez cuinsuis,numero quidem quoniam sunt infinita;magnitudine autem, quoniam vnum punctum non est maius alio, ergo omnes linea inter se æquales essent. Sin autem omnes linez habent puncta finita, ergo puncta cuiuslibet lineæ erunt numero compræhensa, quare quælibet linea erit comensurabilis cuilibet alij lineæ;nam inter pun-La vnius linez & alterius, semper inuenietur talis proportio qualis est inter duos numeros, ex quo fieret, vt nulla esset linea irrationalis. ceu est diameter respectu costæ: quo posito necesse est ruere decimu lib. Elementorú Euclidis, cuius plurimæ demostrationes versantur in lineis irrationalibus. Octaua. Ex non quantis non potest fieri quantú sed puncta non sunt quanta, linea autem est quanta, ergo nequit hæc componi ex illis:sicut enim se habet compositio substantialis ad sub stantiam copositam, ita compositio quantitatiua ad quantitatem copositam; sed substantia nequit componi ex partibus, quæ non sunt substantia, sed necessariò componitur ex substantiis cuiusmodi sunt materia & forma, ergo nec quantitas poterit coponi ex punctis, que sunt quanta. Nona. Si linea fieret ex punctis, ergo linea quaruor pú-Corum esset longior, quatriu, sed non esset longior nisi propter vau punctum, ergo illud punctu deberet habere in le aliquam longitudinem; nam propter id quod neq; est longitudo nec habet in se longitudinem, non potest aliquid dici esse longius alio, sicut vnum corpus non dicitur albius alio, propter id quod nec est albedo nec habet in se albediné. Decima. In Matematicis demostratu est, quamlibet linea secari posse in duas partes equales, & in duas inæquales, quod falsum esset si linea, cóponeretur ex punctis, ná linea quæ constarer ex tribus. punctis, no posset dividi in duas partes equales, linea anté que costaret ex duobus tátú: nó posset dividi in duas partes inæquales, V ndecima. Si linea coponeretur ex púctis, etiá coponeretur ex punctis; nam corpus coponitur ex superficiebus', superficies ex lineis, linea auté ex púctis; quid auté fingi potest absurdius quá existimare corpus, quod habet logitudine, latitudine & profunditate, coponi ex punctis que his omnibus carent? Duodecima. Sit triangulu æquilateru, cuius vnúquoq; latus sit triù punctorum, non poterit bifariam dividi nisi pun-Ctú secetur.atq; he sunt rationes Arist.in lib.de lineis insecabilibus. Decimatertia. Si magnitudo componeretur ex indivisibilibus, seque retur omnia mobilia, equè velociter moueri, nec vnum moueri tardius quam alterum: sit enim magnitudo triù indivisibilium, code tépore quo mobile velox transibit vnumquodque indivisibile, etiam quodcunque aliud mobile, quamuis tardissimum, idem transire poterit. Nam si velox mobile transit vnum indiuisibile in vno instanti, alterum quod est tardissimum, illud idem transibit etiam in instanti, quare æquè velociter: nam si transibit in tempore, ergo cum omne té pus habeat partes, in vna parte téporis transibit vna parté indivisibilis, non enim tantum transibit parte temporis quantum toto tempore:sic igitur indiuisibile diuidetur, Vide Alexandrum Aprhodisæum lib.2. Naturalium quæstionum cap. 1. Decimaquarta. Licet secundú Mathematicos, quamcumq; lineam in eadem proportione secare sicut aliam sectam; quod non posset fieri si linea componeretur ex pu-Ais; si enim linea quæ coponitur ex quinq; punctis dividatur in quin que partes, non poterit in tot diuidi alia linea, quæ componetur ex quatuor:quare talis propositio supponit lineam esse divisibile in infinitas partes. vide Simpliciú 3. Phy. super tex. 56. Sed in illo loco Simplicijest mendum, nam ibi dicitur illam demonstratione tradi in 10. lib. Euclidis cum tradatur in 6. lib. Propositione decima. Scotus ad idem probandum vtitur duabus rationibus sequentibus. 2. Senten. dist. 2. quæst. 9. Decimaquinta Sint duo circuli cocentrici, quoruvnus necessario debet esse maior altero; sed maior ex pluribus constabit punctis, minor ex paucioribus. Acetro ducantur lineæ ad omnia pu-🕰 a circuli maioris, quæ omnes lineæ necessariò transibunt per pun-Aa circuli minoris, nec poterunt duæ transire per v num punctum, alioquin vel fierent vna, vel non recta & æqualiter ducerétur ad circu ferantiam circuli maioris: quare totidem erunt puncta in circulo ma iori quot in minori; erunt igitur circuli æquales. Sextadecima Sequeretur costam esse æqualem diametro; nam cum ad omnia puncta dia metri, possint à costa duci linee, tot erunt puncta in diametro quot in costa, quare erunt æquales. Decimaseptima Si cotinuú coponeretur ex punctis, ergo nó daretur vlla linea finita; ná termini linee, aut funt puncta aut nihil sunt, púcta autem non possunt esse, si sunt partes linez; na terminus aliud quid est à toto terminato & partibus eius; si enim terminus esset pars rei, non esset terminus totius rei sed tatu aliquarum partium, quare si púcta sunt partes linea, ergo non sunt eius termini, si non sunt termini lineæ, ergo linea carens terminis infinita esset. Decimaoctaua. Totú cótinuum non est aliud secundú ré quàm suæ partes, si ergo partes illius essent indiuisibiles, etiam totú esset indiuisibile. Neque valet dicere, quamuis puncta per se sint indiuisibilia, tamen cum simul concurrunt & conueniunt, facere diuisibile. Nam neque possunt puncta simul concurrere, ita ve sint continua, vel contigua, vel deinceps, vt supra demonstratum est; nec si concurrerent, possent facere aliquid divisibile. In nulla enim compositione quantitatiua, videmus totum habere aliquid, quod non aliquo modo reperiatur in partibus eius. Decimanona. Non esset vera prima propositio Euclidis, Super datam rettam lineam triangulum aquilaterum constituere, nam sit data recta linea duorum punctorum super quam fiat triangulum æquilaterum ; data recta linea debet coniungi N iiij

578

cum lateribus trianguli, coniungerur autem per duo puncta qua habet,& cum non habeat plura, inter latera nulla intercipietur area.

quare non crit figura.

20. Sie triangulum zquilaterum, cuius vnumquodque laterum se duorum indivisibilium, & ab angulo ad basim ducatur linea recta: illa necessario debet esse minor verouis latere cui opponitur, nam cum faciat vtrinque angulos maiores quam sint anguli super basim. larcra trianguli que opponuntur illis angulis maioribus, crunt maiora quam illa linea: sed vnumquodque latus erat duorum indini abilium, ergo linea illa cum sir minor, constabit tantum ex vno indivisibili, quod est impossibile: pendet autem huius demonstratiomis vis & intelligentia, ex 16. & 19. primi libri Euclidis. Complures alize rationes huc congerere possemus; sed non est opus: etenim, iis, quas commemoravimus, quod docere voluimus, conclusum & confectum else arbitramur.

#### Solumeur rationes contraria quibus tollobatur infinita continui diuifibilitat.

CAP. XIIII.

ESTAT ve contrarias rationes supra positas diluamus. Ad primam igitur rationem respondendum est, lineam componi ex alio quam ex punctis nimirum ex lineis minoribus, quas continet tanquam partes, in quibus etiam reperiuntur punda: non enim est absurdum in linea reperiri vbique lineas & vbique puncta.diuerso tamen modo; lineas quidem, tanquam partes eius, que si separentur, existent actu linez; puncta vero, ceu ea que terminant & continuant lineam, eo modo quo supra declaratum est, cum de hac re ageremus. Quamquam illud quod vulgo dicitur, puncta, partim autem est fallum, quia li in linea aliqua signetur punctum, no potest immediate post signari aliud punctum, siquidem est impossibile puncta fibi inuicem else immediata:atque hinc eriam pater solutio secundi argumenti.

ci super pla

Ad tertiam. Falla existimatio quam vulgo habent quidam de taperis spheri- du illius corporis sphærici quod mouetur super planum, fecie eas putare hoc argument u else indissolubile, cum tamen nec sit valde fix mum, & in promptu sit eius solutio. Nam verum est, corpus sphæricum, cum tangit planum, tangere in puncto; & ita si discrete & dissuncte tangeret planum cum mouetur super ipsum, semper tangeret in punctis; sed quia mouctur continue, tactus illius est vnus numero & continues, idem plane cum motu iplius; quare tali tactui & mo-

tui, qui fit in longum debet respondere in splano aliquid etiam longum & continuum & indivisibile secudum latitudinem; hoc autem non est punctum, quia non est longum; neque puncta. quia hæc & funt multa & non sunt continua, responder igitur linea, quare tale sphericum non mouerur per puncta, sed per lineam. Solutio verò huius argumenti quam dat Auer. in 1. de Cælo com. 12. dicens tactum sphærici & plani in puncto non posse sieri Physice, sed tantum Mathematice, non tollit difficultatem; nam opinio, que facit continuú ex indivisibilibus, non minus adversatur quantitati Mathematica quam Physicz. Vide quo pacto Ochan in 1. Quol. quest. 9. soluat hác dubitationem & Gregorius in 2. Sent. dist. 2. quæst. 2. art 1. sub finem: & Egidius 1.de Generat.quæstione 8.in responsione ad tergium. Ad Quartam Tempus duplex est secundum Theologos, vnum discretum, alterum continuum; in discreto possunt duo instantia esse immediata, in continuo verò minimè. Posset igitur Deus immediatè creare duos Angelos, vnum post alium respectu temporis discreti, Led non continui; repugnat enim vt vnum instans immediate continuctur. Ad Quintam. Inter punctum & vnitatem hoc connenit. quodambo sunt principia, illud magnitudinis, hæç numeri: sed quia numerus est quantitas discreta, potest componi ex rebus indivisibilibus, idest ex vnitatibus; at quia magnitudo est quantitas continua, & duo in divisibilia non possunt inucci immediate continuari, idea non potest linea componi ex puncis. Ad Sextam Si continuum haberet infinitas partes alicuius certæ determinatæque quantitatis, pro culdubio esset infinitum actu secundum molem; sed infinitz partes continui, habent quantitatum indeterminatam, que per divisionem semper minor existit, ex quo sit, ve non faciant molem torius, infinisam.Ad Septimam. Dicitur vna quantitas magna vel parua,& maior vel minor respectu alterius, quoniam habet partes determinata quantitatis vel maiores vel minores; & quia habet vel totidem numero partes, sed maioris quantitatis, vel zqualis quidem quatitatis. sed plures numero (verbi gratia) quantitas bipedalis dicitur maior quam pedalis, vel quia in bipedali possunt signari partes determina \* quantitatis plures quàm in pedali, ve plures palmi aut digiti; vel quia licet ambæ dividantur in partes infinitas, tamen divisio lines bipedalis fit semper per partes maiores, ipsius autem pedalis, per minores, Ad Octavam. Hac ratio disertis verbis explicatur & solicatur ab Arist. 6. Phy. tex. 77. quare ne hic longiores firms, illine petatus Solutio. Ad Nonam. Apud Mathematicos dicuntur alique linea comenturabiles non quia menturentur ab aliqua linea minima & indimilibili, sed quia inter illas est vna aliqua proportio talis qualis reperiri potest inter duos aliquos numeros (verbi gratia) linea bipedalis & pedalis sunt commensurabiles, quia illius ad hanc est proportio dupla, qualis est inter quaternarium, & binarium. Ad Decimam. Totu continuum est maius sua parte, nam quamuis ambo possint diuidi in partes infinitas, tamen diuisio totius procedet per partes duplo maiores, quam diuisio partium, si siat diuisio eadem proportione. Itaq; sunt partes verobique partes numero, sed non magnitudine; quanquam magnitudo continui solet mensurari per aliquam mansuram determinatæ quantitatis, totum autem habet plures huiusmodi mésuras quam aliqua pars eius.

De infinitate continui secundum divisionem & additionem.

CA P. XV.

R 1 s T.in 3. Physi. presertim à tex. 59. vsque ad 70. multa scribit scitu digna de continui diuisione & additione in infinitum; quæ breuiter nos exponemus, nonnullas dubitationes

quæ circa supradictos textus occurrunt; explicando,

Arist.in 3. Phy. tex. 59. ait diuisionem continui, vt cosumat totusheri debere per partes æqualis magnitudinis, vt autem procedat in infinitu, per partes inæquales eiusdem proportionis. Sed vtrumq; hoc videtur falsum; na potest sieri divisio per partes inæqualis magnitudinis, quæ tamé exhauriet totú quod dividetur: v. g. sit magnitudo sex digitoru, primum detrahatur pars vnius digiti, deinde, altera duorum digitoru, postea tertia triu totu erit consumptu; divisio tamen facta est per partes inæqualis magnitutinis? similiter etiam potest fieri dinisio continui per partes diuersæ proportionis, quæ procedat in infinitű; vt si primű diuidatur continuű in duas partes, tum altera medie tas in tres, postea vna tertia in quatuor, & sic deinceps; sectio quidem nunquam finietur, cu tamé ea non fiat secundum eandéproportioné partiú. Altera dubitatio est circa tex. 60. vbi scribitur posse fieri additionem in continuo in infinitum; verum non sicut per diuisionem continui quacunq; eius parte data potest dari minor, ita per additionem quacuq; magnitudine posita, maior dari potest. De quo duplex dubitatio existit, primò enim, si additio sit in infinitu, ergo corpus in quo sit talis additio.augebitur in infinitu. Deinde, aut loquitur Arist. de magnitudine Phy. aut de Mathe. si de Phy. falsum est eam posse di uidi in infinitum, nam rerum naturaliu datur maximu & minimum. sicut docet Arist.in 1. Phy. tex. 36. & in 2. de Anima tex. 41. si de Mathe quæ habet esse in imaginatione, & per abstraction é à materia sen sibili, falsum est eam non posse augeri in infinitu:nam sicut data qua cunq; magnitudine parua, possumus imaginari minorem, ita quacu-

que magna, maiorem cogitare & animo fingere licet.

Ad priorem dubitationem respondendum est; aristeo in loco vo- 2ne diniso luisse dare certam & generalem regulam, non eam quæ aliquando ve continui ipra sit, aliquando falsa; etenim si divisio siat per partes æqualis magni- absumat que tudinis, semper eueniet vt consumatur totum; sin autem fiat per par-vero nuntes inæqualis magnitudinis, nò semper id euenier, vt patet in divisio- quam. ne infinita cotinui per partes proportionales, quæ sunt inæqualis ma gnitudinis, nam posteriores semper sunt minores prioribus: similiter quaquam fieri possit divisio continui infinita per partes diversæ proportionis, vt oftenditur in argumento, tamen non hoc semper contingit. Nam diuisio continui quæ sit per partes æqualis magnitudinis, fit fecundum diuersam proportionem, nam primum secamus sextampartem, deinde quintam, postea quartam & sic de cæteris: ... quæ tamen divisio non procedit in infinitum, sed absoluit continuum. Ad posteriorem dubitationem hoc modo respondendum est; corpus cui fit additio in infinitum, euadit in infinitum maius secundum quid, idest seipso, sed non fit in infinitum maius simpliciter, idest quo cunque alio corpore. Nam quod additur vni corpori, detrahitur ex altero sicut ex illis duobus corporibus quæ sunt fini ta non euaderet corpus infinitum, ita neque si partes quæ in infinitu auferuntur ex vno corpore, addantur alteri, propterea illud fiet infinitum, v.g. sit vna magnitudo bipedalis & altera pedalis, si tota bipedalis adderetur pedali, non fieret maior in infinitum, fed tantum fieret tripedalis: & cum partes non sint maiores toto, etiam si infinitum addatur lineæ pedali, nunquam tamen illa euadet infinita, Aliud est igitur fieri maius in infinitum fecundum quid, idest respectu sui, & aliud fieri maius simpliciter, idest respectu cuiuscunque alterius corporis. Altera verò dubitatio quæ circa eundem textum facta est, ita Cur continui Coluitur. Arist. neque loquitur de magnitudine Physica, neque Ma- exfeste dissithematica, sed de magnitudine per se & intrinsece sumpta. Nam cu sibile in infimagnitudo sit continua secundum rem, intrinsecè & per se est diuisi-nitum no aubilis in infinitum, nec ve talis fiat diuisio, extrinsecus requiritur aliquid aliud:per se autem non potest augeri, quia id per quod augetur assumitur extrinsecus: ex quo sit, vt niss sit alia magnitudo infinita, cui detrahi possint partes certe magnitudinis infinita, nunquàm alia magnitudo poterit augeri in infinitum;

Dubitationes aliquet circa textus 67.68.0 69. libri terrif Physicorum explicantur. Cap. xvi

Cor accretio N tex. 67. lib.3. Physi. Arist. ait. Propterea nihil posse in insi-constinui dica two fieri facili-di formam di formam tem tandit ad materiam cui non repugnat infinitas; in quibus verbis om seridum vnum est clarum, nempe infinitatem repugnare formz, proprium enim est formæ terminare, quamobrem appellatur terminus vel sinis, materia vero per se infinita ac indeterminata est quocirca recte ipli materiz attribuitur infinitas? Alterú auté obscurú est, quo pado accretio dicatur pertinere ad formam, diuisio ad materiam. Auerr. 4. . Physi, comm. 60. ita declarat hanc sententiam Arist. per diuisionem res rendit ad imperfectione & ad non elle, quorum radix est materia. Accretio autem tendit ad perfectionem & ad esse, quorum origo & caussa est forma, ob hancigitur caussam diuisio dicitur sieri propter materiam; accretio autem propter formam. Verum D. Thomas., Physi.super tex.67.& 1.par.quæst. 7. art. 3. in responsione ad 3.argamentum, longe secus hoc interpretatur. Accretio inquit rendit ad torum, divisio ad parces. Torum autem vt est apud Arist, in 2. Physi. cap. de caussis habet se vt forma, partes autem vt materia, quocirca accretio dicitur fieri ad formam, dinisio autem ad materiam. Veraque interpretatio satis bona, & probabilis est. sed remanet etiam nunc vnus scrupulus, erenim numerus potest in infinitú augeri, que accretio tendit ad formam, nam propter additionem cuiuslibet vnitatis existit noua forma, & species numeri, ergo infinitas etiam accidit ratione forma. Sed facile est excutere hunc scrupulum, nam additio in finita, quæ accidit numero, non procedit ex forma numeri, sed ex diuisione continui; quare tota infinitas, que est in accretione tam numeri quam magnitudinis, tandem ad extremum, referenda est ad diuisionem continui, que vt dictum est sit propter materiam.

Dubitatur etiam de co, quod scribit Arist. tex. 68. nimirum posse numerum augeri in infinitum; nam si ita est, ergo possent existere posit auguri infinitæ species numeri; cum igitur species sint eterne (hoc enim inin infinitum. terest inter species & individua, quoniam illa pertinent ad integritatem & perfectionem vniuersi, hæc auté nequaquam, ideo illas qui dem vniuerso cozuas esse oportet, hæcautem minime) & in æternis idem sit esse, & posse esse, vt enim Arist inquit 3. Phy. tex. 32. posse ab iplo esse, nihil differt in perpetuis, necesse erit actu esse infinitas species numerorum. Sed hoc ita soluitur; species esse zternas, verum est in iis in iis speciebus, quæ habent esse reale extra Animam in rebus, & sunt proprie;ac simpliciter species, & pertinent ad perfectionem vniuersi, quorum nihil convenit in species numerorum quatenus possunt in infinitum procedere; sic enim habent tantummodo esse imaginabile vel intelligibile, non autem esse reale in vniuerso.

Circa eundé textum dubitari potest, quo pacto accretio numeri in infinitum, procedat ex divisione continui in infinitú. Numerus enim secundum naturam prior est quam magnitudo, sicut vnitas, quæ est principium numeri, eft simplicior, & prior quam punctum, quod est principium lineæ, vt Arist.indicat 1. Post. 42. quocirca infinitas numeri non debet prouenire ex infinitate continui. Ad hoc ita respondendú est. Numerus sumptus Mathematice, ac secundú esse intelligibile, potest in infinitu augeri sine auxilio magnitudinis, semper addendo nouas vnitates per imaginationem formatas: at sumptus Phy- finitum profice hoc est secundum esse reale extra animam, non potest augeri in cedat ex dissi infinitum, nisi propter magnitudiné, vel proximè, vel remotè; quod sone contiadditur proptet motum & tempus, ex quorum partibus (sunt enim "". continua)etiam numerus augeri posset in infinitum, sed infinitas motus atque temporis prouenit ex infinitate magnitudinis, vt docet Arist.in 3. Phy, tex. 70. quoniam igitur numero non possunt in infinitum addi vnitates reales, nisi propter partes continui, quæ ab eo per divisionem in infinitum separari possunt, ob id dicitur infinitas numeri prouenire ex diuisione continui.

In tex.69.ponitur hæc propositio, quantameunque contingit esse magnitudinem in potentia, tantam oporter iam esse actu. Quæ propolitio non videtur vera, nam no valet, magnitudo potest esse infinitum minor, ergo iam actu est infinitè minor; similiter non valet, numerusest in potentia infinite magnus, ergo numerus actu est infinite magnus. Respondeo, Arist. hic loqui non de diuisione magnitudinis. sed de creatione eius in infinitum, in qua vera est propositio: nam vt ex his, quæ ante diximus perspicuum est; vna magnitudo táta potest fieri per additionem; quanta est altera magnitudo, ex qua fit additio: si ergo magnitudo posset euadere infinita per additionem, oporteret illam alteram magnitudinem ex qua fit additio, actu esse infinitam. Non igitur hoc intelligendum est de diuisione magnitudinis, nec de accretione numeri, sed de accretione magnitudinis, quæ fit ex divisione alterius magnitudinis. Sed quæst, quas de quantitate adhuc tractauimus, fere sunt Methaphysicæ. Deinceps igitur de quazitate.ea ratione vt consideratur & tractatur à Mathematico, dispucmus.

## De abstratione Mathematica quantitatis.

N c disserendum est de abstractione Mathematicæ quantiratis, declarandumque an quantitas, ea ratione vt cunfideratur à Mathematico, sit abstracta, non solum à materia & substantia sensibili, sed etiam simpliciter & absolute ab omni substantia, & materia: vel potius quantitas Mathematica sit quidem abiun-& a materia sensibili, non autem simpliciter à materia, & substantia. Etenim hac de re non satis conuenit inter Philosophos; namque Albertus, D. Thomas, Ægidius & alij, existimant quantitatem Mathemaricam non posse abstrahi ab omni substantia, sed tantum à sensibili: è contrario autem Themistius, Simplicius, Philoponus & Auerroes opinantur quantitatem Mathematicam absolute, & simpliciter abiuncam esse ab omni Materia & substantia. Horum igitur opinionem expendentes, quid vero similius sit videamus, Neque hocloco refellenda est Pythagoreorum sententia, qui huiusmodi quantitates putabant non solum ratione, sed etiam re ipsa seiuncas esse ab omni materia. quomodo enim quantitas Mathematica. si est accidés, potest secundum rem à substantia separata existere; nisi dicant quantitatem quæ extensionem habet & partes, inhærere in aliquo subie-& immateriali & indiuisibili; sin autem quantitas Mathematica est substentia, expers materiz, per se subsistens, quomodo ea non fuerit substantia quædam intelligens,& diuina? Sed hanc opinionem, vt diximus; omittamus, quæ, vel ipfa vetustate iam pridem cuanuit; corumque sententiam, qui negant quantitatem Mathematicam ratione abiunctam esse ab omni substantia, diligenter expendamus.

Opinio cotem Mathematicam non esse ab omni substantia sed sibile adstraetam.

D. Thomas in Prima Parte q.85. art. 1. in responsione ad 2. itascribit, rum qui cen- Materia sensibilis dicitur materia corporalis, ut subiacet qualitatibus sensibilibus <sup>sent</sup> quantita materia vero intelligibilis dicitur substantia secundum quod subiacet tantum quantitati:manifestum est autem, qued quantitas prius inest substantia, quan qualitas sensibilis, unde quantitas potest considerari absque qualitate sensibili: quod nihil aliud est, quam cam aftrahi à materia sensibili ; non tamen potest tantum à sen considerari sine intellectu substantia in communi, qua subiacet quantitati quod est eam non abstrahi à materia intelligibili, potest tamen considerari sine hac, vel illa substantia, or abstrahi à materia intelligibili individuali, Eandem sententiam ponit, eisdemque verbis declarat in suo commentario super Boetium de Trinitate, quod est opusculum 70. in quæst. (. de Diuisione scientiz speculatiuz art.3. Albertus idem sentit s. Meta. track. 3.cap, 2. Antonius Andreas secundum disciplinam Scotisticam idem docet in 6. Meta. quæst. 3. probatur hæc opinio duabus rationibus.

Primò quidem, quia nullum posterius potest abstrahi à priori cui per se subordinatur, sed quantitas per se est posterior substantia, ergo non potest adstrahi ab ipsa. Deinde, quantitas cum sit accidens, tam secundum esse.quam secundum essentiam, dependet à subiecto suo quod est substantia; siquidem vt Arist. docet in 7. Metaph. accidentis esse est in esse, & definitio accidétis sit per additamétum, idest per appositionem subiecti: quocirca nullum accidens vel esse vel definitiue ac sciétifice cognosci potest sine suo, subiecto.

Cæterum hæ rationes non funt admodum firmæ, quare paruo negotio refelli possunt; nam posterius non potest abstrahi à priori, tunc videlicet cum consideratur secundum id in quo est posterius, & dependens à priori; velut quantitas si consideretur vt est accidens, guando vevel etiam quoddam genus accidentis, hoc est secundum inhæren- rum sit postetiamsuam vel secundum certam quandam habitudinem essentialem, rius non posse quam dicit ad substantiam, alia enim est ad substantiam habitudo se abstrahi à quantitatis & alia qualitatis, & alia cæterorum accidentium: sic quan priori. titas non potest abstrahi à substantia; verùm non hoc modo considerat eam Mathematicus, non enim agit de quantitate considerans eius existentiam vel essentiam vel caussas eius naturales, quod non semel à nobis in hoc opere fuit declaratum : sanè id manisestum est perlustranti omnes demonstrationes Geometricas & Arithmeticas quæ in huiusmodi scientiis reperiuntur. quod autem Mathematicus non perscrutetur caussas quantitatis, nec ex illis demonstrationes suas conficere laboret, auctores sunt multi tam Platonici quam Pe-eus consideras ripatetici. Considerat igitur Mathematicus certas qualdam affectio- quantitatem nes quæ conueniút quatitati non in ordine ad substantia; sed per se, vel simpliciter & absolute, vel in comparatione ad aliam quantitatem: arque hinc etiam patet solutio posterioris rationis. illud autem mirandum est, quomodo D. Thomas locis supra memoratis affirmat materiam intelligibilem à qua non abstrahit Mathematicus esse substantiam, cum ipsemet in L Post super tex. 42. & in 7. Metaphysicæ super tex.35. scribat materiam intelligibilem esse ipsum continuum, hoc est vel superficiem vel corpus: & sanè idem confirmat Alexander in eodem loco, nec Aristoteles id abnuit, tum in illo loco, tum in 8. Metaphilice tex.15. sed veniamus ad alteram opinionem.

Explicatur altera sententia corum qui aiunt quantitatem mathematicam simplicater abstractam esse ab omni substantia, O prafertur priori sententia.

#### CAP. XVIII.

miftÿ de Mathematica abstractio ne quantita tis ab o mni substantia.

LTER A sententia est Græcorum, qui censent à Mathematico considerari nudam quantitatem segregatam ab omni ma-Preclara fen teria & substantia. Themistius in 3. Phy. super tex. 71. ita scri-

bit.Ideo Mathematica dicuntur ex abstractione, quoniam ab in que cernuntur in corporibus naturalibus, adiunguntur, or ipsa per se dimensiones ipsumque continuum aftimatur atque fectatur. Idem in 1. de Anima super tex. 17. sic ait. In omnibus qua Mathematici contemplantur, naturales affectiones conspectione sua renciunt, solas merásque magnitudines o nuda atque inania spatia considerant; finiendis his neque materiam neg; naturale qualitatem adius gunt. Idem in 3. deAnima super tex. 35. hæc habet. Mathematici ad Tolam quantitatem spectant, or in contemplationem suam spatia ipsamera inaniaque & confinia corporum tantum adhibent. Ex eo fit vt inter Mathematicas disciplinas Geometria & Arithmetica abesse à materia naturali longissime videantur, ut pote in quibus demonstrationes sine aliqua materia mentione procedant, quamobrem neque supperias à sensu desiderant quia neque materiam ullam requirunt. At Musica, Perspectina, Astronomia, quanquam & ha conantur remouere materiam atque sensum, non tamen aque id possunt, sed à sensu proficiscuntur & in sensum definunt. Hoc idem docet & pulcherrime tractat Simplicius super 3. de Anima explanando tex.35. Vide etiam Simplicius & Philoponum in 2. Phy. Super tex. 18. vbi ait nudam quantitatem, perinde ac si per se subsisterer, à Mathematico considerari sine omni sub stantia. Omnes denique Græci, interpretantes vel tex. 18. 2. Phy. vel 17.1.de Anima vel 35.3. de Anima vel 35.7. Metaph.idem planè affirmant.

(dem fontiöt hiloponus, ·win etiä ipmet Aristo eles.

> Ac nobis quidem Aristoteles videtur idem sensisse: is enim in 12. Metaphysicæ, tex. 44. ait. Inter disciplinas Mathematicas Astrologiam quidem speculari de substantia sensibili ac sempiterna, Geometriam autem & Arithmeticam nullam substantiam considerare. Et in 11. libro Metaphysicæ Summa. 2. capite. 1. hoc idem perspicuis verbis declaratita scribens. Mathematicus circa abstracta speculatur, tellendo nanque omnia sensibilia ita speculatur, solum autem dimitit quantum O continuum, hoc est vel lineam vel superficiem vel corpus o patrones esrum, prout quanta & continua sunt, non prout aliquid aliud speculatur. H2-&enus Græci & ipse Aristoteles. Quæ sententia nobis quidem sit verisimilior, arque probabilior. Primum enim, talis est modus abstra-

Atrahendi in scientiis, qualis est modus definiendi, yt innuit Arist, in 6. Metaphy. tex. 2. Sed in definitionibus Mathematicis nulla fit mé- Quinqueratio nullaque ratio habetur vllius materiæ vel substantiæ, vt per se tionibus proclarum est consideranti omnes definitiones Mathematicas. ergo Ma tuatem Mathematicus abstrahit quantitatem ab omni materia & substantia: thematică ab quid enim aliud est abstrahere vnum ab alio, quam considerare vnu omni substan non considerando aliud? Deinde, Arist.in 2. Phy. tex. 19. ostendit Ma- tia esse abstra thematicum abstrahere à materia sensibili, propterea quod definit clam. par impar, triangulum & alia eiusdem generis absque materia senfibili: sed in definitionibus eiusmodi rerum, sicut non apparet materia sensibilis, ita nulla prorsus materia vel substantia cernitur, ergo Mathematicus sicut à materia sensibili, ita ab omni substantia quantitatem abstrahit. Postea affectiones quæ à Mathematico demonstrantur de quantitate, non ei conueniunt in ordine ad substantiam. fed per se;vt esse divisibilem, commensurabilem, proportionabilem, æqualem, vel inæqualem : similiter triangulum habere tres angulos equales duobus rectis, sphæricum non posse tangere planum nisi in puncto, & alia eiusdem generis, quæ sine vllius substantiæ respectu per se spectantur in quantitate. Quare Mathematicus ad eas res demonstrandas non indigebit considerazione vlius substantia; non enim quantitas est divisibilis ex eo quia est in substantia, neque triagulum habet tres angulos æquales duobus rectis, nec linea recta tangit circulum in puncto, quia insint in aliqua substantia; similiter eriam non conuenit quantitati tantum locum occupare, in ordine ad substantiam, sed per se, vt in cubo demonstrat Arist. 4. Physicorum tex.76. Imò, quædam non videntur posse conuenire quantitati in ordine ad substantiam, quemadmodum continuum esse divisibile in infinitum; nam si subiectum quantitatis, vt prioris sententiæ principes existimant, est substantia composita, perspicuum est repugnare quantitati, prout est in substantia composita dividi in infinitum: forma enim substantialis neque divisionem neque accretione in infinitum fieri in quantitate sibi coniun & vllo modo patitur. Ad extremum, si Mathematicus vt sæpe à nobis dictum est, neque essentiam, neque existentiam neque proprias & reales caussas tú quantitatis tum affectionum eius considerat, quid ei opus erit ad contemplationem tractationémque suarum demonstrationum, vllam sub-Stantiz considerationem adhibere? Verum de his satis. Deinceps an quadratura circuli sit possibilis disquiramus.

De Quadratura circuli an sit scitilis vel possibilis.

I BET hoc loco, quali à recto doctrinz cursu deflectentes, ad amænam quandam contemplationem paululum diuertere, hoc est de quadratura circuli, sit possibilis nec ne, disputare. Cuius rei iucunda est inquisitio, difficilis explicatio, cognitio autem cum ad alia, tum ad multorum locorum Arist. intelligentiam per quam vtilis. Circulum autem quadrare conati sunt apud veteres, Antiphon, Brylo, & Hippocrates Chius, quorum meminit Arift.1. Phy.tex.11. 1. Post.tex.23. & 1. Elenchorum cap. 10. Apud recentiores autem Orontius Finzus, qui, si quàm multa docere atque demóstrare aggressus, atque pollicitus est, tam multa præstare ac perficere potuisset, immortalem sanè gloriam fuisset consequutus. Horum omnium de quadratura circuli demonstrationes, Ioannes Buteon vno libello diligenter collegit, earumque demonstrationum vitia & errata, subtiliter & accurate patefecit. Nos primum, videamus quid alij senserint de Quadratura circuli: tum, doceamus quadraturam circuli possibilem arque scibilem esse; postremò, rationes contrarias, quæ videntur nobis aduerfari, dissoluamus.

Nonnulli putant non posse quadrari circulum, propterea quod Sumenta es- Arist. 7. Phy. tex. 21. & 30. videtur ponere pro absurdo ve recta & cirgant Quadra cularis linea sint inter se æquales: Auerr.in 7. Phys. commento 29. ait wram circuli impossibile esse ve quantitates sint inter se æquales, nisi aut rectæ ineste posibili. tet se, aut circulares inter se: & 10. Metaphy. comm. 10. ait lineam arcualem non posse æquari lineæ rectæ, aut rectam alij non rectæ: & apud Euclidem est communis animi conceptio (que sibi mutuo con gruunt ea inter se fore æqualia) sed constat nullum quadratum posse omnino congruere cum circulo aut ei penitus adaptari, nam si rechi congruerer cum obliquo seu curuo, non esser rectum sed obliquum, aut hoc non esset obliquum sed indueret formam recti. Ad extremu, cum in huius rei peruestigationem, omnibus propriè seculis, plurimi atque clarissimi Mathematici summo studio & diligentia incubuerint, nec quicquam adhuc compertum fuerit, desperandum est, hoc in posterum inueniri posse: idque maximo argumento esse debet; beius rei demonstrationem non posse comprehendi. quamobré Arist.in categoria.Ad aliquid, vbi de Quadratura circuli sermonem habet, loquitur de ea non absolute, sed ex suppositione si (inquit) es fibilis. Ab hac opinione non abhorruisse Ammonium Simplicij magistrum, affirmat ipsemet Simplicius 1. Phy. super tex. 11.

E contrario auté l'ablichus (auctore Simpl. in 1. Phy. super text. 11.)

affirmat Quadraturam circuli non modo posse inueniri, sed post Ari Iamblichmi Rotelem, compertam & traditam fuisse à Sexto Pythagorico, Archi-dixit Quadra mede, Apollonio, Nicomede & Carto. Verum Simplicius ait à supra-turam circuli dictis viris non certam huius theorematis demonstrationem, sed in-esse inuenta. strumentariam tantum quandam eius rationem & constitutionem adinuentam fuisse; non enim id latuisset tandiu omnes Mathematicos. Archimedes certè non perfecte quadrauit circulum, nisi forte di catur quadrasse; vel quia dedit certissimam viam quadrandi, & docuit ea quibus cognitis & compertis necessariò conficitur Quadratura circuli; vel quia in quadrando circulo proxime omnium accesfit ad veram eius rei demonstrationem, ita vt quod deest, perexiguú sit & cum demonstratio traducitur ad materiam sensibilem, pro nihilo ducatur, & non secus vsurpetur à Mechanicis, ac si esset demonstratio perfecta & omnibus suis numeris absoluta.

Zimara in suis concordantijs super decimum librum Metaphysi- Opinio Zicæ, exponens ea verba, quibus Auerroes ait lineam arcualé non pos-mara aientie se æquari lineæ rectæ, dupliciter inquit Quadraturam circuli posse 2nadratura accipi, vno modo Mathematicè & secundum imaginationem, alte-sirculi esse posro modo Phylicè & secundum rem; permagni auté referre vtro mo- thematice sed do sumpta fuerit, etenim Mathematice possibilis est, vt videtur Ma- non Physice. thematicis, & Boëtio, qui in categoria Ad aliquid, inquit eius demő-Arationem esse inuentam, seque eam fuisse explicaturum nisi breuirati studere voluisset. Imaginatur enim (ait Zimara) Mathematicus lineam rectam incuruari, & fieri circularem, & contra, ipsam circularem rectificari, vt omni ex parte coæquetur lineæ rectæ. At vero Physicè,& secundum rem, hoc impossibile est; núquàm enim linea recta potest re ipsa perfecte adaptari & congruere circulari, nisi desinat esse recta; & cum æqualia dicatur esse ea quæ sibi inuicem congruut, nunquam profecto secundum rem quod est circulare poterit æquari recto, quare sic impossibile est quadrari circulum. Hac autem distin-Aione posita, putat Zimara omnes opiniones inter se conciliari posse;nam qui aiunt circulum posse quadrari, intelligunt Mathematice; qui autem negant, intelligunt Physice; porro hanc distinctionem videtur probare & confirmare Auerroes in 7. Phys. comm. 29. ita scribens. Impossibile est lineas rectas circularibus, aut contra circulares rectis, denique quacunque non sunt einsdem speciei, sibi innicem aquari. Quod autem dicunt Geometra, quòd linea rella est breuißima linea omnium qua duci possunt ab uno pueto ad alind punetu, dicitur large, co aqualitas dicitur de en fere aquimocè, fimiliter hoc quod dicunt quod circuferetia alicuius circuli est aqualis sigura poligonia: & Geometer decipitur in hoc;quia possibile est existimare lineam restam quaincuruetur & fiat circularis, & quia hoc accidit in mento, attribuir

hoc proprietofi Geometer. Hzc Auetroes. Neque vero inquit Zimert, incredibile videri debet idem esse possibile Mathematice quod non est possibile Physice; cum possit hoc permultis exemplis consistmari, nam motus circulares inter se contratios esse, & quantitatem augeri & diuidi posse in infinitum, & velocitatem motus infinite intendi & remitti posse (de quo vide apud Auer.3. Phys. 60. & 4. Phys. 72. & 1. de Czlo 32.) verum est secundum abstractionem quandam Mathematicam, falsum autem & impossibile, secundum rationem & considerationem Physicam. Hactenus Zimara.

Refellicur opinio Zimara, & eorum qui nogant Quadraturam circuli poßibilom osse. CAP. XX.

VPRADICTA opinio Zimaræ multis de caussis nobis non probatur.Primò, quia putat quadraturá circuli, eo fieri, quòd imaginemur, aut lineam rectam flecti in curuam, aut hanc dirigi in rectam, cum hoc longissime absit cum à vero, tum à doctrina Mathematicorum; etenim quadrare circulum non est aliud, quamreperire aream alicuius quadrati, parem & æqualem areæ cuiulpiam circuli; non vt inter se congruant & plane coaptentur inuicem, hoc enim non solum impossibile est in quadrato & in circulo, sed etiamin ipsis figuris rectilineis que diversa specie continentur; nun quam enim triangulum quadrabit, & congruet cum quadrangulo, aut quanis figura aliùs speciei; quippe cum species & ratio figura consi-Rat in indivisibili: certum tamen est omnes siguras rectalineas quadrari posse, vt ex 14. propositione 2. libr. Elem. Euclidis, perspicuum est. Æqualitas ergo quadrati & circuli in eo est, vt arez vtriusque siguræ sint æquè capaces; sed isti, vt opinor, falluntur, quia idem iudicium faciunt de lineis secundum actum sumptis, atque si accipiantur secundum potentiam, cum tamen permultum intersit; in triangulo enim rectangulo, latus subtendens angulum rectum, per se, ac secundum actum, minus est reliquis duobus lateribus simul sumptis, vt patet, ex 20. propolitione primi Elementorum Euclidis: at secundum potentiam est par, acæquale illis, quia quadratum quod sie extali latere, æquale est duobus quadratis, quæ ex duobus reliquis lateribus existunt, vt docet Euclides codem libro propositione 47. & in ambligoniis triangulis latus subtendens angulum obtusum minus est reliquis duobus, facit tamen quadratum maius duobus quadratis aliorum laterum, vt est in secundo Elementorum propositione 12. Theon item Mathematicus in primis nobilis, scribens in priBuch ; To

primum librum Almagesti, vbi sermo est de capacitate figuræ circularis, pulchrè demonstrat positis duabus lineis æqualibus, vna recta, altera circulari, ampliorem aream effici à circulari, quàm à recta; sed commorari in his, superuacaneum ducent, qui rationibus Mathematicis, vel mediocriter fuerint eruditi. Illud quoque non vacat errore, quod inquit Zimara, quadraturam circuli Physicè impossibilem esse, nequaquam vero Mathematice; cum tamen contra plane res se habeat, nam, & verisimile est in corporibus naturalibus, vel artificiosis, esse aliquod quadratum peræque capax, atque aliud corpus amplitudine totunda: & quadratura Archimedis (vt supra exposui) in materia sensibili, & in corporibus mechanicis habetur, atq; vsurpatur pro perfecta, & absoluta, quæ tamen ad regulam Mathematicorum, non est exacta. Adde, quòd illa definitio æqualitatis, propter quam Zimara negat quadraturam circuli Physicè possibilem esse, non est Physica, sed Mathematica; quippe quæ in communibus animi conceptionibus numeratur ab Euclide. verum germanam illius definitionis intelligentiam, nec Zimara, nec quidam alij aduersarij quadraturæ(vt ostendemus infra)videntur assecuti. Hæc contra Zimaram.

Sed nos possibilem esse Quadraturam circuli, aggrediamur demostrare. Primò, ea, ex quibus Archimedes concludir Quadraturam circuli, in libro de Dimensione propositione 1. non sunt impossibilia:nam quamuis ibi ponit trigonum orthogonium, cuius vnum latus sit æquale peripheriæ circuli,& neque ab ipso neque à quoquam alio demonstratum fuerit, dari lineam rectam æqualem peripheriæ circuli, tamen Eudocius Ascolonita illam propositionem Archimedis exponens, ait eiusmodi rectam possibilem esse, quin etiam talem aliquam reperiri in natura, à nullo plane dubitari. Lineas item Helicas, per quas Archimedes pulchrè quadrat circulum, quis sanæ mentis neget, aut posse reperiri, aut certe estici posse à Deo?nam cum huiusmodi lineas cogitatione depingimus, nihil mens reperit in his, aut rationi repugnans, aut quod obstet aliquo modo, vt esse nequeant. Deinde, si Archimedes quadrauit Parabolam, quæ est area quam linea recta & curua circunscribunt, cur non circulus etiam quadrari possit?Præterea,si angulo curuilineo (vt est apud Proclum 2. lib. super Euclidem)inuenitur rectilineus maior, & minor, atq; etiam par, cur non idem contingere possit in ipsis figuris rectilineis, & curuilineis? Adhæc si Hypocrates quadrasset omnes lunulas, quas adhibet in fua demonstratione, proculdubio (vt etiam contentur Mathematici, qui eiusmodi demonstrationem redarguunt) quadrauisset circulú. Atqui si is ynam aliquam lunulam quadrauit (vt verè quadrauit)

hoc est certissimo argumeto, omnes quoque posse quadrari, quippe quum omn: um lunularum par ratio, par item facilitas, & difficultas ad quadrandum, esse videatur. His accidit, quod non minus difficile videtur quadrare lunulam, quam semicirculum, aut aliam quampia sectionem circuli; propterea quod lunula habens vtramque lineam curuam, magis est dissimilis figura rectilinea, quam semicirculus, ve potè qui saltem alteram lineam rectam habeat. Cum igitur lunula quadrata fuerit ab Hippocrate, quid prohibet etiam semicirculum quadrari posse ? eo autem quadrato, totius quoque circuli quadratura in promptu est. Postremò (ve quo argumento oppugnant aduersarij Tetragonismum, eodem nos ipsam tueamur) si esset impossibilis quadratura circuli, id sane vidissent clarissimi quique Mathematici, qui ea in re multum elaborarut : & non solum à quarendo destirissent, sed eriam docuissent huiusmodi problema esse impossibile, ceu est ab ipsis de diametro, quod sit incommensurabilis costa, luculenter explicatum atque demonstratum. sed ad dissoluendas rationes quibus oppugnatur Tetragonismus, veniamus.

# Soluuntur rationes contraria. CAP. XXI.

ATIONES autem, quibus Tetragonismus labefactariexistimatur, parui negotij est dissoluere; nam sicubi Aristoteles & Auerroes aut etiam alij, docent rectum, & curuú inter se comparari, & æquari non posse, loquitur sane de perfecta comparatione, que secundum Aristot. 7. Physic. tantum versatur in iis, que specie atoma continentur. Quocirca eam remouet etiam à genere, vtpote in que propter magnam differentiarum atque specierum varietatem, asserat complures æquiuocationes delitescere. Vel alio etiá modo hæc possunt expediri:posto nimirum duplici genere comparationis, vno secundum similitudinem, quod fit in ils tantum, qua funt eiusdem speciei:altero autem secundum proportionem, quod latissimè patet, pertinens etiam ad ea, quæ sunt diuersorum generu; hanc duplicem rationem comparationis, colligere licet ex iis, qua scribit Arist. 2. de Generatione tex. 37. Perfecta igitur æqualitas in iis tantum est, quæ sunt eiusdem speciei; quæ enim ita sunt æqualia, sibi inuicem appolita, perbellè congruút inter le : id quod minime connenit in quantitates reclas & curuas, quinimo nec in vllas quantitates differentium specierum, quales quales fuerint convenire potes nunquam enim trigonum cum tetragono, aut pentagono hac ratione congruet, aut plane conformabitur; ergo vt perfectam æqualitaté

in rectos curuo non ponimus, ita aliquam vim, & rationem aqualitatis, in ipsis reperiri posse affirmamus: vt spacio quod circulus cotinet, par & æque capax spacium à quadrato effici valeat. Non enim hoc loco verba facimus de parilitate lineæ rectæ & curuæ perfecta fecundum actum, sed secundum potentias huiusmodi linearum, Potentia vero lineæ quæ nam sit, nouimus ex 2. lib. Elem. Euclidis. Porro, illa definitio æqualitatis, Equalia esse qua sibi mutuo congruunt. Non sic traditur ab Euclide, sed potius è couerso. Que sibi mutuo congruunt, ea sunt inter se aqualia. Quo modo sumpta hæc seu definitio, seu potius communis animi conceptio, vniuerse, & absolute vera est, neque aduerlatur quicquam nostræ sententiæ; sin autem enuntietur, quemadmodum aduersarij volunt, accipi debet de perfecta equalitate, que est in his tantum, quæ subiecta sunt eidem speciei. Quod si contendant in hac definitione æqualitatis, magnam vim esse ad tollendum tetragonismum, profecto ex ipsa pari ratione ego concludam, neq; trigonum neque pentagonum, neque vllam aliam figuram rectilineam, quæ specie modò differat à tetragono, quadrari posse; neque enim huiusmodi figuris accommodari potest illa definitio æqualitatis, quod qui non videt quam sit absurdum, is plane rudis, & ignarus est disciplinæ Mathematicæ. Argumentum petitum ex auctoritate corum, qui cum diu multumque laborauerint in demonstrando hoc problemate, tamen adhuc perfectam demonstrationem non compererint, non modo nobis non aduersari, sed retorqueri posse in aduersarios paulo supra explicauimus. Verum hæc sit satis de Tetragonismo: in quo declarando aliquanto longius prouecti sumus, vt aperiremus iis, qui dant operam Philosophiæ, quid ea de re sentiendum sit, ne forte quisquam à vero abducatur, captiosis quorundam deceptus argumentis.

Illud autem non est hoc loco prætereundum, recte Alexandrum dubitare (vt Simplicius refert) num tetragonismus per sectiones, qué Arist. nominat 1. Phy. tex. 11. sit Hippocratis; is enim non per sectiones, sed per lunulas quadrabat circulum, vt ipsemet Arist. auctor est in 1. Elench. cap. 10. quantum vero inter lunulam, & sectionem intersit, notú est non modo imbutis, sed etiá tinctis modò Geometria; quare vel ad aliú referendus est hic Tetragonismus, cuius demostratio non permenit ad nos, vel nomen sectionis xa tax piques, positú suit ab Arist. pro vocabulo lunulæ, fortasse, quod Hippocrates no solum lunulis sed multis quoq; circuli sectionibus vtatur in sua demostratione. Verum illius demonstrationis vis, at que robur, non in sectionibus circuli, sed in lunulis collocatum est. Circunfertur etiam quidam libellus nomine Campani, in quo auctor illius, per sectiones

circuli conatur ostendere quadraturam eius. Primum, dividit peripheriam circuli in quatuor partes æquales, tum assumens proportionem circunferentiz ad diametrum traditam ab Archimede, perinde ac fuisset certa, & comperta, ponit quatuor lineas rectas pares illis quatuor peripheriæ partibus, ex quibus conflatum quadratum putat fore par illi circulo, cuius peripheria quadripartito diuisa suerat. Quæ demonstratio tot erroribus scatet, vt recte opinetur Buteon eam non esse Campani, qui fuit clarissimus Mathematicus, sed ab aliquo Geometriz indocto, quo sibi maiorem legentium gratiam promereretur emissam, atque euulgatam fuisse nomine Campani. Alexander autem scribit, existimasse quosdam, propterea quod comperissent eundem numerum esse circularem, & quadratum, vr vigintiquinque est numerus circularis, quia ab eodem in idem procedens terminatur: est item quadratus, quoniam fit ex ductu quinarij in se, in circuli quoque magnitudinibus se inuenisse quadratum. Sed hæc demonstratio(inquit Alexander)non ducitur ex principiis Geometricis sed Arithmeticis, neque necessarium est quidquid reperitur in numeris etiam reperiri in magnitudinibus: Etenim interquoscungnumeros reperitur rationalis proportio, quæ tamen inter quascunq; magnitudines, vt verbi gratia inter diametrum, & costam, non innenitur. Verùm Simplicio incredibile videtur fuisse aliquos, qui tam pingui,& rudi demonstratione vterentur ad quadrandum circulum; sed forte verisimilius esse, nonnullis, cum vidissent in numeris cundé simul esse quadratum, atque circularem, venisse in mentem vt quzrerent etiam in magnitudinibus, quadraturam circuli. Atque hzc dicta sint de quatitate secudum Mathematicam eius consideratione, Restat vitima quantitatis consideratio, quæ est Physica, secundum quam explicanda est illa apud Philosophos percelebris quæstio de Maximo & Minimo.

> De Maximo, & Minimo. CAP. XXII.

VONIAM supra demonstratum suit, quantitati ea ratione vt quantitas est, non repugnare eam vel augeri vel diuidi in infinitum; nunc videndum est, an idem quoque conueniat in quantitatem naturalem; an potius quantitas rerum naturalium habeat certos præsinitósque magnitudinis & paruitatis sines, quos natura transire nequeat. Hanc quæstionem serè in scholis nuncupat de Maximo & Minimo, & disputant an detur Maximum & Minimum in rebus naturalibus. Quo autem dilucidius explanentur,

& facilius percipiantur ea quæ sunt à nobis tractanda, dinidemus hanc quæstionem in duas partes, in priori, quædam prædocebimus ad intelligentiam quæstionis perutilia; in posteriori, exponemus nonnullas propolitiones, in quibus propolitæ quæstionis explicatio continetur.

Primo, sciendum est olim apud Philosophos Latinos in tractatio- 2 mid si usne huius quæstionis, fuisse admodú vsitata hæc quatuor vocabula, ximum quod Maximum quod sic, Minimum quod sic, Maximum quod non, Mi-sic, Minimu maximum quod non. Appellabant Maximu quod sic, terminum quan- nimum quod non. Appellabant Maximu quod sic, terminum quantitatis sub qua res naturalis esse potest, & non sub maiori, ita vuat- non, & Mitingere quidem possit illum terminum, transire autem non possit, nimum quod Minimum quod sic, dicebatur terminus quantitatis sub qua res potest esse sed non sub alia vlla minori. Maximum quod non, vocabatur rerminns quantitatis sub qua res non potest esse sed benè sub quacunque maiori, modo no transeat modum magnitudinis, quem Supra diximus maximum quod sic; & hoc modo dicebatur, quoniam versus paruitatem, erat maximum eius quantitatis sub qua non potest esse minimum quod non, etat terminus quantitatis sub qua res non potest esse, sed bene sub minori, modo non excedar terminum paruitatis, quem supra vocauimus Minimum quod sic; & dicitur hoc nomine, quia est Minimum eius quantitatis, sub qua non potest esse res versus magnitudinis excessum. Hæc olim vt dixi à Philosophis Latinis, sicut alia multa, nimis horride & obscure dicebantur. Quocirca dicendi obscuritas rerum difficultati adiuncta, mirum in modum augebat discendi laborem. Verum quia hæciam exoleuerunt, negligi possunt sine vllo Philosophiæ detrimento.

Deinde, Maximum & Minimum licet proprie sint in quantitate, Maximi & hoc est in magnitudine & multitudine, tamen etiam transferuntur quibus rebus ad alia multa, quæ induunt rationem aliquam quantitatis, cuiulmo-pellentur. di sunt pondera, mensuræ, & in potentiis magna vel parua virtus, in motu velocitas & tarditas, in tempore lógum & breue, in qualitate intensum & remissum, deinde in perfectione magnum & paruum

Metaphorice sumpta.

Postea, Maximum & Minimum dupliciter accipi possunt, vel po- Maximum sitiue vel negatiue; dicitur positiue Maximum, quod est maius omnibus aliis, & Minimum politiue, quod est minus omnibus aliis. Di- positiue vel citur autem negatiue Maximum, ld quo non est aliud maius, potest negatiue. tamen esse aliud ei æquale; Minimum etiam negatiue dicitur id quo non est aliud minus, potest tamen aliud esse ei æquale secudum parmitatem. Itaque Maximum positiuè excludit maius & æquale, Maximum autem nagatiue, excludit quidem maius, sed non æquale.

Idémque contingit in Minimo.

Præterea, Maximum & Minimum possunt considerari dupliciter, vel absolute, vt quæratur an in mundo sit aliquid Maximu omnium aut Minimum, vel definité secundum vnamquamque speciem rerum, vt an in specie humana sit maximus homo & minimus homo; atq, hoc modo potest quæstio tractari tripliciter, primum in viuentibus, tum in elementis, deinde in mixtis inanimatis.

Adhæc, dupliciter aliquid potest terminari secundum magnitudinem; vno modo, intrinsecè, quia secundum naturam suam poscit talem terminum magnitudinis, quem naturaliter non potestexcedere: Altero modo extrinsecè, quia non ex se sed extrinsecus terminatur, & prohibetur maius efficir velut si dolium sit plenum vino, illud vinum quatenus existit in dolio, non potest amplius augeri, prohibente ipso dolio, à quo determinatur & continentur, quamuis per le possit este maius.

Dupliciter etiam confiderari potest Maximum & Minimum, vel in re quæ per se existit, vel in re quæ inexistit in alia; quæri enim potest an possit dari minima aqua per se existens, & an possit dari minima aqua inexistens alij, hoc est an possir dari minima pars aquæ.

Quot modis

Postremò, duplex est accretio, vna viuentium propria, que efficifas accretio. tur ab anima, ex alimento, vi caloris naturalis: Altera, quæ reperitur etia in non viuentibus, quæ fit tripliciter: Vno modo intrinsecè per rarefectionem, quo modo aqua & aër & alia corpora calefacta atque rarefacta euadunt ampliora: Altero modo extrinsece per solam appolitionem, vt si terræ adiungas terram & aquæ aquam: Tertio modo per generatione, vt ignis augetur suppositis ei lignis : ex ipsis enim gignitur nouus ignis qui priori coniunctus videtur eum amplificalle. Arque hæc quidem nunc prædocere voluimus, quibus expolitis, ad explanandam quæstionem propolitam commodiùs ingrediemur. Cuius quæstionis explanatio, in decem propositionum proxime lequentium explicatione, tota continetur.

> Ponuntur nonnulla Propositiones, quibus explicatur quastio de Maximo O Minimo.

CAP. XXIII.

RIMA propositio, est actu in mundo aliquid maximum secundum magnitudinem, vt primum cælum omnia alia continens, & nullum aliud corpus extra se habés. Est etiam actu aliquid minimum secundum paruitatem, vel positiuè vel negatiue: nam si non esser aliquid minimum saltein negatiue, sed quo cunque paruo dato semper aliud minus existeret, oporteret infinità esse actu multitudinem rerum, quam non posse actu reperiri, supra fuit demonstrátum.

Secunda propositio, in qualibet specie rerum naturalium datur In qualiber Maximum & Minimum. Hæc probatur tripliciter. Primò, quia na-specie rerum tura & forma cuiuslibet rei naturalis, virtus item & potentia, deni- fe Maximum que actiones & motus, omnia inquam hæc, sunt naturaliter definita of Minimi. & determinata, quamobrem necesse est etiam quátitatem quæ propter illa tria datur rebus naturalibus, definità & determinatam esse; quod declarans B. Thomas in 1. Part. q.7. art. 3. ita scribit. Omne corpus naturale aliquam formam habet determinatam: cum igitur ad formam substantiale consequantur accidentia, necesse est ve ad determinata formam consequatur. etiam determinata quantitas; unde omne corpus naturale habet determinatam quantitatem in maine & minus. Deinde, videmus esse rei naturalis admodú variari secudum variatione quantitatis in maius & in minus, cum igitur esse cuinslibet rei sit determinatum, non poterit quatitas rei naturalis indeterminate variari, sed erunt certi termini magnitudinis & paruitatis, intra quos tatum potest conservari esse rei naturalis. Postea, idem perspicuum sit si consideremus omnes species. rerum naturalium; in qualibet enim specie reperiemus præfinitam magnitudinem & parunatem, quam nunquam excellunt indiuidua illius speciei (verbi gratia) homo nunquam attingit magnitudinem cypress, nec diminuitur ad paruitatem formicæ; & mus nunquam peruenit ad magnitudinem elephanti, nec ad paruitatem pulicis. Postremo, Natura (vt inquit Arist. 1. de Gener. animal.cap. 1.) vitare solet infinitum, infinitum autem fine caret, natura autem in omnibus fine quærit. & in 8. Phys. text. 15. ait, nihil eorum quæ natura fiunt esse indeterminatum & inordinatum: Et vulgata est Philosophorum sentétia, naturam esse determinatam ad vnum. Vide quæ in hanc sententia scribit Commentator 6.Phys.comm.91. & in 8.Phys. comm. 62. cuius verba hic non ascribimus, ne vbi non maxime opus est, longiores simus. Quis autem sit præcise terminus magnitudinis & paruitatis, in qualibet specie rerum naturalium, propriè cognoscere, difficillimum est, ne dicam impossibile; nam quemadmodum facile est assignare magnitudinem vel paruitatem ad quam non potest peruenire. homo, ita difficilè est assignare certam aliquam magnitudinem &. paruitatem, ad quam præcise peruenire potest, & no vitra progredi.

Tertia-propolitio. În viuetibus est certa & definita magnitudinis tellimonia ratio versus verumque extremum, ve neque ad quatameumque mo- Austorelia de lem crescere, neque sub quantauis paruitate constare queant. Hoc Maximo & probari potest tum multis & illustribus testimoniis Aristotelis, tum ctiam rationibus. Aristoteles 1. Physicorum tex. 36. sic ait imposibile est sibm.

animal, vel plantam, quantam cum que effe secundum magnitudinem & parui-

satem, neque eorum partes. In libro 2. de Anima textu 41. ita scribit. Omnium natura conftantium, terminus est, O ratio magnitudinis O augmenti. In 4. libro de Generatione animalium cap. 4. hzc habet. Perficiendi cuiusque animalis, certa est magnitudo, tum ad maius, tum ad minus, quem terminum non supergrediuntur vt vel maiora vel minora euadant, sed in medio magnitudinis spacio excessum desectumve inter se capiunt. Denique apud eunde Aristotelem in 7. libro Politicorum capite 4. sic est scriptum. Sed vt caterarum rerum, animalium, stirpium & instrumentorum, sic ciuitatis mensuraquadam est & modus:horun unumquodque nec si valde exiquim sit, nec si excedat magnitudine, vim suam retinebit, sed modo prorsus naturam amittet, modo in fratum incommodum delabetur. Etenim nauigium pror fue non erit, nec si unius palmi sit, nec si pateat stadius duobus, sed ad quandam magnitudinem progressum, modo propter exiguitatem, modo propter exuperantiam, incommodam nauigationem efficiet. Hæc Aristoteles. Potest etiam idem probari his argumentis. Primò, quia ipsa augmétatio per quam acqui-Omnium vi- ritur quantitas viuentium, est determinata; tum quia est motus naturalis habens in rebus corruptibilibus determinatum terminum ad est magnitu- quem; tum etiam quia est operatio proficiscens à virtute augmentatiua, quam sicut aliam quamlibet virtutem naturalem, necesse est determinatam esse. Deinde, omnium instrumentorum est definita magnitudo & paruitas, vt ait Arist.in 1.& 7.lib. Politicorum, idque demonstrat experientia, non enim quantalibet secundum magnitudinem & paruitatem, aut serra, aut naui, vti possumus ad secandum vel nauigandum: idémque euenit in aliis instrumentis; sed corpora animata sunt instrumenta ipsius animæ sicut ait Arist.in 2.de Anima text. 37. & id sanè declarat definitio animæ, est enim Anima actus corporis organici: oportet igitur determinatam esse omnium corporum animatorum magnitudinem atque paruitatem.

Quarta Propositio. In elementis est determinata magnitudo extrinsecus; namque magnitudo eorum circunscribitur ac determinatur & à cælo, à quo continentur omnia, & à mixtis, quorum sunt partes, & ratione materiæ primæ; cum enim materia totius vniuersi finita sit & habeat determinatam molem, nequaquàm permittit ma-

gnitudinem elementorum indefinitam esse.

Accretio Ele-

wétium certa

e definita

Quinta Propositio. Elementa possent ex se nisi aliud obstaret, inmëtorum qua definite augeri, vel per additionem, vel per generationem; hoc per se fir per addi- clarum est, & docetur ab Arist.in 2.de Anima text.41.etenim si aque sione, vel per apponeretur aqua in infinitum, quis non videt fore, vt moles aqua potest fieri in cresceret in infinitum? aqua enim quæ adiungitur, quantauis fuerit nihil plane officit præexistenti aquæ, quinetiam quo maior est aquæ moles,

moles, co fortior & potétior existit ad agendum, & ad seiplam conseruandam: similiter tandiu ignis augeri potest, dum ei apporuntur ligna, nec ignis augeri desinet nisi defuerit combustibile. Na quod quidam dicunt, dari posse maximum aliquem ignem, cui si stuppa fabiliceretur, aut eam no combustum iri, ne videlicet euaderet ignis maior maximo, aut si combureretur, necessarium fore vt quatus est ille ignis nouus qui è stuppa gignitur, tanta pars præexistentis ignis alibi corrumpatur: hoc inquam adeo non dico falsum sed etiam ridiculum & fatuum est, vt plane indignum sit refutatione.

Sexta propolitio. Variatio quantitatis secundum magnum & Per rarefai paruum, quæ fit per condensationem & rarefactionem in elementis, stione & cooft intrinsecè determinata. Hoc manifestum est. primò, ex eo quia densationem est intrinlece determinata. Hoc manifettum etc. printo, ex co quia non possunt rarefactio & condensatio elementi non sit sine alteratione eius cor-elementa in ruptiua; sicut igitur alteratio & corruptio elementi determinata est, infinitum ita rarefactionem & densationem oportet esse determinatam. Tum, angeri. experientia clare demonstrat aerem seu vaporem, cum nimium denfatur, verti in aquam, si autem nimium rarescat mutari in ignem, similiter aquam désatione terrescere ac lapidescere, rarefactione auté verti in vaporem & aëré. Postea, si talis variatio quantitatis esset indeterminata, nihil prohiberet igné effici tam désum quam est terra, & hác sam rará, quàm est ignis, quod sanè remotú lest à vera ratione, ru ob alia, tu ob id quod raritatis comes est leuitas & calor, desitatis. autem, grauitas & frigus; non potest autem in terra tanta esse leuitas & caliditas quanta est in igne, nisi terram appellemus ignem.

Septima propositio. Elemeta intrinsece determinant sibi certam An elementa paruitatem. Hoc fere omnes communiter sentiunt, & dicut & pro- ex se di inbari ac persuaderi potest iisdem plane rationibus, quibus supra fuit gant certam confirmata secunda propositio. Verum ego non video, cur probati & definitam non possit opinio Scotistarum affirmantium, elementum, sicet ex-paruitatem. crinfece, hoc est propter ambientis, & aliorum corporum repugnantiam, sublistere nequeat sub quacunque paraitate, tamen intrinsece, & ex natura sua, non exigere determinatam paruitatem, sed posse fub quantumuis parua quantitate existere? Cur enim determinata: paruitas requiritur in elemento? an propter materiam? sed quantivatis determinatio est à forma;& cum materia sit incorruptibilis, nó At timendum, ne ob quantamlibet paruitatem aliquid mali ei accidar. An ob ipsam quantitatem ? at quantitas cum sit infinite divisibilis, ex se non habet minimum. An propter formam substantialem dementi? Sed hæc cum immediate sit in materia prima comes quantitatis,& primarum qualitatum, induit in hoc conditionem materie ac quantitatis. Et si calor ex se non habet minimum ratione inten-

sionis vel remissionis cum enim generetur per motum, non potest assignari in co prima vel minima pars, sicut nec in motu, cur intrinsecè & ex se habere debet minimu ratione extensionis? quod si hoc verè concluditur de calore & qualibet prima qualitate, verè itidem concluditur ( nisi fallor ego ) de forma substantiali elementi, presertim si ea sit intensibilis & remissibilis (vt quidam putant) secundum intensionem, & remissionem primarum qualitatum. Deinde, cogitetur portio aliqua materiæ minor ea paruitate, quam elementum dicitur intrinsece sibi determinare, & applicetur ei ignis, aut producet in ea calorem & formam ignis, aut non; si producer, ergo ignis non determinat sibi certam paruitatem, ostensum enim est infraparuitatem quæ ponebatur minimum ignis, reperiri posse formá ignis: si non producet, cur?namque cum tota materia prima sit vnius rationis, quælibet pars eius sicut per se est materia prima, ita per se est in potentia proxima ad qualitates & formas elementares, ex qualibet igitur particula materiæ primæ quantumuis parua, si applicetur ei agens, potest produci qualitas & natura elemeti, non aliter quam ex quauis alia parte materiæ. Adhæc, non datur (de quo sanè conuenit inter omnes)minimum aquæ inexistens. Homogenea enim (vt Aristot.innuit in lib. de Sensu & sensili cap.3.)non dividutur ad minimum. Etenim cum forma aquæ vnius rationis sit in omnibus suis partibus, & ipla sit extensa secundum extensionem quantitatis, sicut non potest assignari minimum quantitatis inexistens, quia illuderit continuum divisibile in partes, quarum quælibet erit minor illo minimo, ita non potest assignari minimum aquæ, quia quodcunque ponetur, erit continuum habens partes, quarum quælibet est aqua; natura igitur aquæ non requirit certam paruitatem, sed in qualibet potest esse, siue per se existendo siue inexistendo alij: nam quòd in qualibet paruitate non possit per se existere, hoc non accidit propteriplius aquæ naturam, alioquin semperaccideret, siue aqua per Te, siue in alio existat; sed accidit ob repugnantiam ambientis, & aliorum quæ non permittunt aquam sub qualibet paruitate posse conseruari. Potest igitur satis probabiliter dici ac defendi, elementa intrinsecè non habere vel exigere determinatam paruitatem, sed tantum extrinsece, quia nimirum nisi sub certa quadam quantitate non possunt conservari, corrumpentibus ipsa ex terminis contrariis. Et quoniam hæc sententia placet Scoto, perpendi etiam possunt rationes quas ad eam probandam ponit in 2. Sent. dist. 2. quæst. 9.

Octaua propositio, de mixtis inanimatis idem dicendum quod de elementis & viuentibus dictum est. Si enim mixtum inanimatum fuerit penitus Homogeneum, vt aurum, eadem planè ratio erit eius

quæ elementi. Sin autem fuerit etereogeum, vt magnes vel aliud

quidpiam, non erit in hoc absimile rerum viuentium.

Nona propolitio, de partibus quæ inexistunt suis totis, ita dicendum est: si sunt dissimilares vr manus & pes, habent determinatum Philosophi maximum & minimum; alioquin nec ipla animalia haberent, quip- cognouerint pe quæ ex illis proximè constent; & cum eiusmodi partes sint instruméta operationum animalis, oportet eas habere determinatam ma- in cunstiu regnitudinem: sin autem fuerint partes similares vt caro, non potest bus naturain eis dari minimum inexistens, nec sic habent determinatam parui- libu. tatem, velut paulò ante ostensum est sub finé septimæ propositionis.

Decima propolitio. Tribus viis cognouerunt Philosophi maximum & minimum in qualibet specie rerum naturalium. Primum experientia, nam in qualibet specie cernebant statui posse certam paruitatem & magnitudinem, ad quam nunquam pertingunt indiuidua illius speciei. Deinde, ex operatione, namque videbant operationem & esse cuiuslibet rei, insigniter admodum variari, variata eius quantitate. Postremo, exemplo & similitudine rerum artificialium. Etenim ars veitur instrumentis determinatæ quantitatis, nec quantumuis aut magnum aut paruum instrumentum, potest opus suum perficere. Porrò, aut nunquàm aut perquam raro contingit, vt res naturales attingant suum maximum & minimum. Sic enim, facta minima mutatione, ad interitum laberentur. Hoc igitur periculum deuitans natura, non permittit res naturales peruenire ad maximum & minimum, ne in incertum discrimen adducantur. Verùm huius, & quæstionis, & libri, hic finis esto.

### FINIS DECIMI LIBRE





## DE LOCO

### LIBER VNDECIMVS.



ATTO & ordo doctrinæ poscit, vr post quantitatem, agamus de loco. Etenim res naturales, præsertim caducæ ac mortales, statim atque habent quantitatem, necessario locum aliquem occupant. Sicut enim esse diuisibile, est passio quantitatis ei conueniens absolute; sic etiam occupare locum, & habere sirú est passio quantitatis conueniens ei in ordine ad aliud. Licet

autem corpus naturale propter quantitatem sit in loco, in hocaurem vel illo loco, est propter qualitates moriuas. Terra enim & ignis funt in loco, quoniam habent quantitatem; est autem ignis in loce sursum, propter leuitatem, terra auté in loco deorsum, propter grauitatem. Verum, de loco hæc tractanda funt hoc libro: Primum enim, explicabimus proprietates loci, non quidem omnes quastradir Arist. 4. lib. Phys. text. 30. Sed præcipuas tantum; quæ sint quinque, Continere locatum: Trahere ipsum adse: Conservare ipsum: Dare motui locali vnitatem, distinctionem & specificationem: Denique esse immobilem. Deinde, inuestigabimus quomodo locus sit immobilis:Postea, refellemus sententiam Galeni & Philoponi, qui sequuti veteres Philosophos, existimarunt locum esse internallum quoddam longum, latum, & crassum: Adhæc, agemus de loco celi: Ad extremum disputabimus, an si esset vacuú, posset per ipsum sieri morus localis in tempore; nam si posset fieri, vel locus non esset superficies corporis continétis, vel certé motus localis posset sieri sine loco. Illud autem lectorem præmonere volumus, quotiescunque viderit in hoc libro citari textus Aristotelis non citando librum vnde illi deprompti sint, intelligendum esse, eiusmodi textus omnes esse ex quarto libro Physicorum, in quo Aristoteles à principio libri vsque ad textum quinquagesimum agit de loco. Sed iam ad exponendas loci proprietates, aggrediamur.

Explicantur

Explicantur quinque proprietates loci, que sunt continere locatum, trahere ad se, conservare, dare unitatem er distinctionem motui locali, or esse immobilem.

RIMA proprietas loci est continere locatum. Quatuor au- Quatuor ob tem ob caussas potest vnum corpus indigere alio à quo con-caussas vnum tineatur. Primo, vt ab eo figuretur & formetur, sicut aqua corpus contifiguratur à vase. Tum, vt conseruetur ab eo, sunt enim quedam loca veluti elemesalubria alia vero insalubria. Deinde, ob dispositionem & ordinem ta analo. secundum quem corpora minora & ignobiliora debent contineri à corporibus maioribus, superioribus, & perfectioribus. Postremò, ob id dependentiam quæ est inter patiens & agens, motum & mouens; nam patiens & mobile continentur ab agente & mouete. Ob has omnes caussas elementa continentur à cælo. Nam cum per se nullam habeant certam & definitam figuram, vt dicitur 3.de Cælo 67. extrinsecus accipiunt figuram rotundam, nempe à cælo; similiter cum sint caduca & mortalia, reguntur & conservantur à cælo: præterea quoniam funt minora & dignitate inferiora, merito subiiciuntur illi:postremò, quoniam cælum habet se vt mouens & agens, elementa verò táquàm materia quæ mouetur & patitur, recte se habet, vt cælum contineat, & elementa contineantur. Quanquam autem Cur cab ali in cælis, alij continentur ab aliis, tamen id non accidit propter duas contineantur priores caussas. Vnusquisque enim orbis per se habet propriam siguram, & cum sit incorruptibilis, non indiget alterius conseruatione; sed id contingit ob duas posteriores caussas. Quoniam enim orbes alij sunt maiores, alij minores, & alij mouent, alij vero mouetur, hinc fit vt alij contineantur ab aliis. Primum autem cælum à nullo continetur, quia nulla subest caussa earum quas commemorauimus, cur debeat contineri ab alio. Dicitur autem impropriè locus vt lo- An locus cocus est, continere; nam cum superficies locati, & superficies quæ est timest. locus, simul(vt dicitur text.35.) & omnino pares inter se sint, non potest vna continere aliam; vnde Aristoteles quamuis recensens proprietates loci, dixit locum continere, tamen id postea quasi cortigens, definiens locum, non dixit eum continere, sed esse terminum corporis continétis. Superficies enim potest considerari tripliciter; Triplex cond vel per se seorsim à corpore, quomodo pleruque consideratur à Ma-sideratios thematico, & definitur magnitudo habes longitudine & latitudine Perficio. fine profunditate; vel vt est extremitas corporis, & terminus ipsius; nam sicut linea punctis, & superficies lineis, ita corpus terminatur Superficie; vel ve est terminus corporis non cuiuslibet, neq; absolute,

sed prout est terminus eius corporis, quod continet aliud corpu, ita vt per iplam corpus cuius est, tangat & contineat aliud; & sic dicitur superficies esse locs. Non ergo locus per se continet, sed prout est terminus corporis continentis, dicitur etiam ipse aliquo modo continere. Atque hinc soluitur dubitatio quædam. Videntur en im prima & secunda proprietas loci traditæ ab Aristotele pugnare interse: si enim locus continet locatum, quomodo est æqualis illi ? nam omne continens, maius est contento. Cui facile occurritur. Nam locus per se non continet, sed ratione eius corporis cuius est superficies, quod proculdubio maius est quàm corpus locatum. Nam licet concaua superficies orbis lunæ, & connexa superficies ignis, sintæquales inter se, nec vna possit dici continere aliam, tamen cælum lunz,

& continet ignem, & maius est igne.

Secunda proprietas loci, est trahete locatum ad se. Hanc proprietatem nusquam expresse ponit Aristoteles, sed videtur innuere eam text.4.scribens, quia corpora naturalia sua spontè ferútur ad locum. hinc ostendi non modo locum esse aliquid, sed etiam habere quandam potentiam, supple trahendi ad se copora. Nam sicut quia videmus ferrum cum appropinquat magneti, ei adiungi & adhærescere, dicimus magnetem habere vim attrahendi ferrum: similiter hoc potest dici de loco, ad quem corpus naturale sua spontè tendit, ei adhærescit, in eóque conquiescit. Præterea, omnes serè Philosophi hanc proprietatem assignant loco, & Auerr.tangit eam 7. Phys. comm. 10. vbi pulchrè facit triplicem attractionem: Vnam qua attrahens trahendo, etiam ipsum mouetur; vt si vnus homo trahat alium homine: & talis attractio est motus violentus. Alterá, qua attrahens non mouetur, verum transmittit vim & qualitatem quadam qua facit aliam rem ferri & moueri ad se: & sic vnumquodque membrum corporis trahit ad se alimentum; sic magnes trahit serrum, & ambra paleas. communicari autem aliquam virtutem ab his quæ sic trahunt cum iis rebus quæ trahuntur, indicio est, quod si Magnes illinatur allio, non trahet ferrum, quali virtutem amilerit; & ambra vt trahat paleas debet antea calefieri; neque potest trahere nisi certo quodaminteruallo per quod possit virtus que emittitur, peruenire vsq; ad id quod attrahitur: Tertiam vero attractionis speciem, ponit Auerroes eam, qua dicitur vna res attrahere aliam ad le, non quia compellar ad le, neque quòd ei qualitatem aliquam largiatur, qua faciat cam mouen ad le, sed quia est finis & persectio illius rei, & ideo ea res naturali appetitu tendit ad ipsam, vnde Metaphorice dicitur trahi ad illam; sic finis dicitur trahere agens, & bonum trahit ad se appetitum &(vt est in prouerbio) trahit sua quemque voluptas. Atque hoc postremo

Triplex spe cies attractionis secundum Averroem.

modo locus dicitur trahere locatum. Non enim trahit primo modo, quia tunc locus deberet moueri; ponitur autem immobilis: deinde quia cum talis tractio sit violenta, sequeretur motus corporum naturalium ad sua loca, esse violentos: neque secundo modo, quia non est verisimile locum diffundere virtutem vsque ad corpus quod mouetur ad ipfum: (i enim sic fieret motus corporum naturalium, oportet, vt si (verbi gratia.) Lapis ex orbe lunæ moueretur ad centrum, vt centrum virtutem attrahendi illucusque transmitteret, & longiùs etiam, si à longiori loco posset moueri, quod est penitus incredibile. Restat ergo, vt locus dicatur trahere locatum tanquam finis, & perfectio eius. Notat auté Auerroes nomen attractionis æquiuoce dici de his tribus modis, nam primo modo conuenit propriè, secundo minus propriè, tertio autem Metaphoricè.

Tertia proprietas loci, est habere vim generandi, conseruandi, & perficiendi id cuius est locus. Primò, hoc docet experientia: Vide-

mus enim non omnia omnibus locis generari, conservari & perfici; sed alia aliis. Tum, id testatum reliquerunt Philosophi. Hæc est illa locus conferpotentia, quam Aristot, ait inesse loco textu 4. & in text. 48. & 49. ait uet er persienim locum esse similem locato, illum esse tanquam actum, & for- ciat locatum mam; hoc vero tanquam potentiam, & materiam; clarum autem est, & simile à simili, & partem à toto, & materiam à forma conservari, atque perfici & 4. de Cælo text. 23. & 24. inquit non esse querédum, cur leue moueatur sursum, aut graue deorsum, sicut non est quærendum cur sanabile, prout sanabile est, cum mouetur; moueatur ad fanitatem; quia sanitas est actus & perfectio sanabilis, quatenus sanabile; sic leue mouetur sursum, quia ille locus est perfectio leuis in quantum leue. Sed nihil illustrius ad huius rei probationem adduci potest, quàm quod ait Aristoteles 8.lib.de Historia animalium cap. 28. & 29. scribens pro varietate locorum, variari animantium generationes, operationes, magnitudinem, figuram & mores; quod ipse multis exemplis illustrat. Porphyrius etiam in capite de Genere, scribit patrem, & patriam, seu locum, esse principia generationis. Auerroes 4. Phys.comm. 36. & 4. de Cælo, comm. 34. ait locum esse formam, & perfectionem locati, & alibi dicit ignem esse imperfectum,

& quasi æquiuocè ignem extra suum locum. Hoc etiam demonstrat naturalis inclinatio, & propensio corporum; cur enim graue magis appeteret ferri deorsum, quam sursum, nisi in loco inferiori esset aliqua vis consonans, & perficiens ipsum? è contrario autem, quia locus superior est alienus, & contrarius naturæ lapidis, ideo non fertur illuc, nisi violenter. Postremo, ratio ostendit ita esse, sicut enim in paruo mundo, hoc est in humano corpore, membra non conser-

uantur & perficiuntur, nisi vnumquodque suum locum obtineat. fi si enim membrum aliquod ex suo loco transmoueatur alio, continuo peribit; sic in magno mundo cuius partes sunt omnia corpora. præfertim sublunaria, nisi quodlibet corpus suum locum possideat. nunquam bene habebit, quia conservatio, & perfectio partis est ve cohærens toti locum suum sibi conuenientem obtinear. Deinde, si oportet hunc mundum inferiorem connexum esle divinis corporibus, vt ab illis regatur & conservetur, sicut dicitur in 1.lib.Meteororum, talis autem connexio non fit nisi per loca, idcirco enim terra est coniuncta cælo, quia terra proximè est sub aqua, hæc sub aëre, hic sub igni, hic sub cælo: ergo generatio, & conservatio corporum, sit cum sunt in suis locis. Adhæc, vnumquodque maxime conservatur ibi, vbi longius abest à rebus sibi contrariis : sed cum corpus existit in suo loco, longius abest à rebus sibi contrariis, vbicunque enim posueris aërem extra locum suum, pluribus contrariis infestabitur. Hinc autem intelligi potest quod Aristoteles text.11. vertit in dubium, an locus sit caussa locati; potest enim appellari caussa dupliciter; quatenus enim trahit ad se locatum, vt supradiximus, & vt est terminus motus localis, in quo consistit perfectio corporum naturalium, dicitur caussa, vt finis; quatenus vero habet vim generandi, perficiendi & conservandi locatum, potest referri ad caussam esticientem. Conferuatur autem locatum à loco , duplici nomine; tum quia locus est multis modis locato similis, vt declarat Arist. text. 48. & 4. de Cælo text.23.tum etiam, quia virtus cælestis, quæ transmittitur ad regenda, & conservanda corpora sublunaria, per locú transfunditur ad locatum. Hæc autem conservatio non est intelligenda perpetud, neque citra vllam transmutationem, sed tantum aliquantulo tempore, nimirum secudum durationem eiusmodi corporum, & cum aliqua contrarietate, minori tamen, quàm esset alibi. Quocirca licet aër in suo loco maximè conseruetur, non ita tamen quin etia alteretur; nam sicut est per caloré similis igni, qui est eius locus, ita est ipsi dissimilis propter humiditatem, quæ aduersatur siccitati ignis. Quanquam auté aer lit ignis limilis per calorem vtrique communem, præcipuè tamen vtriusque elementi partes inuicem proximæ & finitimæ, sunt inter se similes. Nam infima pars ignis, qua tangitur aër, propter aëris vicinitate est aërea; & contra, suprema pars aëris est aliquo modo ignea, idémque contingit in aliis elementis.

Quarta proprietas loci est hæc: locus dat vnitatem & distinctionem motui locali. Hoc patet ex duobus; primò, quia vt dicitur; Phy. vnitas, & distinctio cuius libet motus ducitur à termino ad qué, sed locus est terminus ad qué motus localis, ergo, &c. deinde, quia in definitione.

definitione, non solum motus localis, sed etiam corporis grauis & leuis, ponitur locus, graue enim definitur, quod mouetur deorsum, leue auté, quod sursum, vt videre est apud Arist. 1. & 4. lib. de Calo. Sed hic attendendum est, motum locale dividi posse tribus modis, Primò, ratione spacij, per quod fit talis motus, & sic Aristotel. 1. de Calo text.5. dividit motum localem in rectum, & circularem. Spa- Triplex diviscium enim per quod elementa mouentur, est rectum & continetur sio moim, rasemidiametro mundi, quæ est linea centro à mundi, vsque ad coca-tione spatij, uum lunæ: motus autem circularis cæli, fit per spacium rotundum: noru ad quos Deinde, dividitur ratione terminorum, ad quos fit motus localis, st. ratione ex quo dicitur alius esse sursum, alius vero deorsum: postremo diui- principiorum ditur ratione principij à quo proficiscitur motus; quo pacto dividi- efficientium. tur in motum naturalem, & violentum; nam motus ignis sursum, & motus lapidis proiecti sursum, non differunt ratione termini ad quem, sed tátum ratione principij, ex quo manat huiusmodi motus, nam ignis mouetur sursum à natura sua lapis verò minime, sed tantum extrinsecus.

Quinta proprietas loci est, esse immobilem. Hanc proprietatem ponit Arist. 41. text. & per eam distinguit locum naturalem ab aliis An immobilocis, vtà vase. Nam vas est veluti locus quidam mobilis, locus au-litas sit protem naturalis est tanqua vas quoddam immobile. Sed dicet aliquis, prietas loci. esse immobilem ponitur in definitione loci.ergo non est proprietas eius, sed est de essentia loci: & Auerroes ibidem dicit locum esse immobilem essentialiter. Respondeo, Locum bifariam posse sumi, vel vniuerse & simpliciter, & sic accidit illi esse immobilem vel mobilem; Vas enim est locus mobilis, centrum vero est locus immobilis: vel accipitur locus, vt est naturalis, & sic propria passio illius est, vt at immobilis. Nam essentia loci naturalis in eo consistit, vt contineat, conservet, & perficiat, locatum & sit terminus motuum localium; ex quo necessario sequitur, vt debeat esse immobilis. Quod autem immobilitas sit proprietas loci, probat Simplicius super tex. 30. & 41.lib.4.Phys.testimonio Theophrasti, & Eudemi; qui immobilitatem numerarunt inter alias proprietates loci: quorum opinioni etiam ipse assentitur. Dicitur auté immobilitas de essentia loci, quia est proprietas essentialis, sicur risibile hominis; & quia in definitiono lociadhibetur immobilitas vice differentiæ essentialis, vt sic locus naturalis distingueretur ab aliis locis, quibus cæteræ proprietates videntur conuenire præter hanc vnam. Quod autem locus debeat Probatur sex esse immobilis, ostenditur his rationibus. Primo, quia si esset muta- argumetu lobilis, motus corporum simplicium, vt inquit Auerroes, esset otiosus. esse immobi-Nam finis huiusmodi motus est, ve perueniat ad suum locum, & ibi lem

quiescat corpus; si auté locus mutaretur, interdum accideret, vt corpus quod mouetur ad locum, non reperiret locum suum; quare frustraretur suo fine, & motus ipsius otiosus esset. Deinde, quia hectria, natura, quæ est principium motus, & motus localis, & ipse locus sibi inuicem respondent: si ergo natura, & motus localis corporum simplicium est certus, & determinatus, locus quoq; ipsorum erit certus, & immutabilis. Postea, si locus est mutabilis, finge locú ignis transferri aliò, & moueatur aliqua pars ignis ad fuum locum; vel mouebitur ad locum vbi erat prius, at cum non reperiat ibi illum, quæro quid faciet illa particula ignis?aut quiescet ibi, at nihil quiescit extra fuum locum; aut mouebitur ad quærendum locum vbicunque fuerit, verum hoc potest dici de animalibus, quæ cognitione viuntur: de igne autem, qui secundum naturam vno modo tantum operatur, citra vllam cognitionem, ridiculum esset assirmare. Præterea. Locus, vt ante diximus, dat vnitatem, & distinctionem motui locali, ergo debet esse immobilis. Nam sicut essentia rei est immobilis, ita vnde sumitur vnitas & distinctio essentialis, id debet esse immobile. Adhæc, ordo vniuersi est immobilis, cum sit bonú & persectio eius, vt dicitur sub finem libri 12. Metaphysicæ: sed hic ordo consistit in eo, vt corpora, quæ sunt partes vniuers, teneant certum, & definitum locum, ergo locus debet esse immobilis. Postremo, locus naturalis habet vim generandi, conseruandi, & persiciendi; sed talis virtus non reperitur indifferenter in quibuslibet locis, alioquin esset magna confusio, & locoru, & locatorum, ergo locus est immobilis.

# Quomodo locus sit immobolis secundum opiniones aliorum.

E p quomodo locus sit immobilis, cognitu captuque dissibilitation cile est; quare hoc etiam à nobis diligenter explicetur. Dissicultas autem hinc noscitur. Nam sit (verbi gratia) turris aliqua quæ manens immota contineatur ab aëre; turris quidem nunquam mutatur ex vno loco in alium locum, aër autem, qui contineaturrim, subinde variatur; vnde ergo petenda est immobilitas loci turris? si enim dicitur tutris semper esse in eodem loco, non est autem semper sub eadem superficie aëris continentis, ergo immutabilitas loci illius non ex superficie aëris continentis, sed aliunde petenda est.

Nonnulli Auerroistæ, moti quibusdam verbis Auerrois comment. 20.lib.4.Phys.aiunt locum appellari immobilem ab Aristot. tribus. de caussis. Primò, quia cum sit superficies & accidens, est immobilis per se, &, si quando mouerur, id sit per accidens. Deinde, est Opinio queimmobilis quia non necesse est ipsum moueri, quotiescunque mouetur locatum. Postea, dicitur immobilis, quia non oportet ipsum moueri eodem motu, quo mouetur locatum. Sed hæc friuola sunt. Primum enim, non satisfaciunt difficultati propositæ, nempe cur turris dicatur manere in eodem loco immobili, cum superficies continentis ipsam, subinde varietur. Deinde, hoc non est facere locum immobilem per se & simpliciter, sed tantum secundum quid. Præterea, non esse immobile per se, sed tantum per àccidens, non est aliquid proprium & peculiare loco, sed est commune omnibus accidentibus, nullum enim accidens est mobile per se, si autem hoc est commune, cur Aristot.esse immobile præcipue posuit in definitione loci? Postremo, secundum expositionem istorum, etiam vas posset dici locus immobilis, nam superficies vasis non potest moueri per se, neque vas necesse est moueri ad motum eius quod est in vale, aut codem genere motus affici; cum tamen Aristot.text.41.secernat locum verum à vase, dicens hoc esse mobile, illum autem debere esse immobilem.

Scotista excogitarunt alium modum immobilitatis. Asunt enim Opinio Scolocum esse immobilem non simpliciter, sed per æquiualétiam. Nam tistarum. quamuis superficies ambiens turrim varietur, tamen quoniam alia quæ succedit æquiualet priori, hoc est ita continet turrim, ita coaptatur, & est æqualis illi sicut prior, ideo propter hanc æquiualentiam, dicitur locus immobilis. vide Scotum 2. Sent. dist. 2. quæst. 6. Sed hæc opinio abhorret à veritate, & doctrina Aristot. Primò, cur Aristot.text.41.negat nauim quæ est in aqua, quæ continenter labitur, esse in loco? quia videlicet locus debet esse immobilis, aqua vero mutatur. At si locus est immobilis ea duntaxat ratione vt volunt Scotistæ, facile occurri posset Aristoteli, dicendo aquam fluminis in quo est nauis, mutari quidem per se, tamen manere eandem secundum æquiualentiam, pars enim posterior æquiualet priori, hoc autem satis esse ad tuendam loci immobilitatem. Deinde, superficies diuerlæ diuerlorum numero corporum continentium aliquod locatum, non possunt equivalere in idem numero, sed tantum in idem specie; hic autem queritur immobilitas loci numeralis, illa enim turris dicitur esse in codem loco numero, cum tamen superficies ambientis eam, non sit perpetuo eadé numero. Postremo, si quis transcat ex vna parte aëris ad aliam, secundum Scotistas, diceretur esse in eodem loco, quia licet mutauerit varias superficies aëris, tamen, cum illæ sibi inuicem sint æquiualentes, & eadem penitus ratione contineant, deberet dici esse un eodem loco.

P iiij

Opinio D Thema.

D. Thomas lib. 4. Phyl. fuper text. 41. & in Opusculo 52. paulo subtilius exponens huiusmodi immobilitatem loci, vuk nos duo considerare in loco. Vnum quasi materiale, quod est esse superficié corporis continentis; Alterum formale, quod est, ordo & distatia, quam habet talis superficies à cælo, vel à centro, & polis mundi; & quoniam vnitas & distinctio cuiusque rei sumitur non ex materiali, sel ex formali; immobilitas loci non debet attendi penes superficiem continentem, sed penes illum ordinem, & distantiam à czlo. Vude quamuis superficies aëris cotinens turrim, sæpe varietur, tamen quia & turris & quæcunque superficies ambiens ipsam, seruat eundem situm, ordinem & distantiam à cælo & à centro atque polis mundi, dicitur turris esse in codem loco, non quia sit sub cadem numero luperficie aëris, sed quia semper est in eadem distantiaà calo. Hinc autem summendam esse immobilitatem loci, manifestum est. Tum, quia Aristoteles text. 42. volens probare locum esse immobilem, aix fursum quod est in concavo lunz, & deorsum, quod est centrum, este penitus immobilia, fignificans immobilitatem loci sumendamesse ex ordine, & distantia quam habet locus ad cælum, & contrum mundi. Tum etiam, quia cælum cum sit primarius locus, non estaliaratione immobile, nisi quiæ polos, & centrum habet immobilia,& semper æquidistat ab illis; sicur ergo cætera corpora habét rationem loci propter cælum, sic habebunt immobilitatem, propter immobil litatem eius. Quare immobilitas loci, simpliciter sumédaest exordine ad cælum, & polos cæli. Adde, quod nifi ita dicamus, impofisbile est explicare, & tueri immobilitatem loci.

Hæc D. Thomas & qui sequuntur illum. Cuius opinio, obtanti viri auctoritatem probabilis est: videtur tamen his argumentis validissime oppugnari posse. Primò, si formale loci consisti intalidistantia, cum hæc sit ens priuatiuum & respectiuum, locus verinobit formaliter ad relationem, cum tamen sit ens absolutum. Etad relationem quidem & prinationem non fit per se motus, ad locum autem fit. Deinde, secudum opinionem D. Thomæ, sequitur superficiem non esse de essentia loci, sed esse tantum accidens separabile; quod est absurdum, tum quia superficies ponitut in definitione loci tanquam genus eius: tum quia locus ponitur in aliquo genere, neque potest reduci ad aliud quam ad quantitatem, & cum non possit effe, vel linea vel corpus, necessario erit superficies. Adde, quod Anit. tex.43.ad cognoscendú quæ corpora sint in loco, quæ vero non, da hac regula: Quæcunq; habét extra se superficié corporis cotinents, ea sunt in loco, quæ vero non habet, minime; perspicuum igiturelt, superficiem esse de essentia locitat ex opinione D. Thomz sequitus,

cam esse accidens quoddam loci. Nam accidens est quod potest adesse & abesse rei præter corruptionem eins, sed potest manere idem locus numero secundum D. Thomam quamuis accedat & recedat superficies, vt patet in turri, quæ est in eodem loco numero propter eandem numero distantiam, quam semper habet ad cælum: ergo superficies non est de essentia loci:impossibile enim est, vt eo quod est ex ellentia rei, lecundum numerum variato, possit eadem res numero manere; siue enim in Petro varietur animalitas, siue rationalitas, necesse esser quoque variari Petrum. Præterea, locus est inseparabilis à motu locali, quia ponitur in definitione eius; sed auctore D. Thoma, posset fieri motus localis sine superficie vllius corporis continétis, nam secundum ipsum, si esset vacuum, posset in eo fieri motus localis, cum tamen in vacuo neque corpus neque superficies vlla sit: ergo superficies non est de essentia loci. Postea, aut iste ordo seu distantia à cælo, subiectiue est in aere continente turrim, aut est in cælo; sed ex parte cæli non potest sumi vnitas & distinctio locorum, cú cælum idem numero sit respectu omnium locorum; nam respectu centri & polorum, eadem omnino est distantia Romæ & Neapolis. & quorumlibet locorum; si autem vnitas & distinctio loci sumatur ex distantia, prout subjectiue est in superficie continentis corporis, sic necesse est talem distătiam variari variata superficie: necesse enim est accidens moueri motu subiecti sui: nisi velint dicere idem numero accidens transire ex uno subiecto in aliud. Postremò, Aristoteles. nunquam meminit huius distantiæ; oportebat autem potius explicare hanc, quam superficiem. Deinde, proprietates loci non conueniunt loco ratione istius distantia, sed potius ratione superficiei cotinentis; vt continere, esse æquale, conservare, perficere. Postremò, cum talis distantia accommodari possit omni loco, posset esse omnis locus immobilis ratione eiufmodi distantiæ, cum talis distantia non Solum reperiatur in loco naturali, sed etiam artificiali & quocunque alio. Quid enim obstat cur vas non dicatur locus immobilis eius quod in se continet ratione eiusmodi distantiæ? cum tamen Aristoteles text. 41. distinguat locum naturalem à vase, quòd ille sit immobilis hoc autem mobile; & vas inquit esse locum mobilem, eum auté qui propriè est locus, esse veluti vas quoddam immobile. In hoc igitur videntur labi omnes supradicti Philosophi, quòd voluerint quæsere eam immobilitatem, quæ possit accommodari omni loco; cum tamen aperte clamet Aristoteles, aliquando esse locum immobilem, aliquando vero mobilem. Præterea, immobilitas, quam inducit D. Thomas, non conuenit loco simpliciter, sed secundum quid. Res enim dicitur esse in loco immobili dum seruat talem distantiam,

potest tamen transire ad alium locum, & ad aliam distantiam; ergo locus non esser immobilis & definitus respectu locati simpliciter, sed tantum dum locatum est in ipso; & quilibet locus esset immobilis respectu cuiuslibet locati.

> Exponitur & confirmatur alia sententia de immobilitate loci, qua videtur cateris probabilior. CAP. III.

Es TAT nunc vt aperiamus sententiam nostram; quæ faci-🏂 lè percipietur, si quædam ante declaremus. Ac primum quidem existimamus Aristotelem in 4.lib. Phys. non egisse de omni loco, sed de loco tantum naturali. Etenim Philosophus naturalis non debet tractare de alio loco, quam de naturali. Tum, quia de loco agitur propter motum localem; locus autem qui est terminus motus localis, est locus naturalis. Deinde, locus qui habet potentiam illam, vt dicitur tex.4.trahendi ad se corpora, qui expetitur à corporibus qui conservat & perficit, qui dat vnitatem & distinctione motui locali, non est alius quam naturalis: ex quo planum est, non recte facere cos qui perinde atque Arist. ageret de omni loco; quæ hic dicuntur de immobilitate loci, conantur accommodare omni loco.Ex quo fit, vt cum in eo vehementer torqueant se, frustráque desudent, non solum non aperiant naturam loci, sed etiam plurimis eam inuoluant & obscurent difficultatibus.

Postea, sciendum est locum cognosci ex co-corpore quod est in loco; corpus autem triplex est, Mathematicum, artificiale, & naturale. Naturale rursum duplex: aliud quod mouetur recto moru vel sursum vel deorsum, aliud vero motu circulari. Rursum quod monetur motu recto, diuiditur in corpus simplex, in mixtum, in animatum, & in animalia; qualis autem locus vnicuique horum corporum debeatur, paucis declarare necessarium est, ad id de quo agimus, planius intelligendum. Corpus Mathematicum propriè non est in loco, vt dicitur tex. s. quia licet rebus debeatur locus propter quantitatem, no tamen propter quantitatem separatam, sed prout inhæret materiz An quatitas & existit in rebus: quo modo iam non est quantitas Mathematica Mathematica sed Physica. Quod si Arist. 1. de Gener. tex. 44. ait in Mathematicis reperiri tactum, & locum: vel id accipiendum est de tactu & loco tantùm secundum imaginationem; vel sic interpretandum est, ve quia locus debetur rei ob quantitatem, quantitas autem tractatur à Mathematico, idcirco dicat locum reperiri in rebus Mathematicis. Vide

Simplicium 4. Phys. super tex. 4. Artificiale autem corpus, sicut nallo

fit in loce.

genere motus ea ratione vt tale est, per se mouetur, sic neque vllum habet locum nisi fortè etiam artificialem, veluti dicimus in domo locum tecti esse vt sit supra, fundamenti autem vt sit infra, parietum vt medio in loco cossstant; sicut igitur corpus artificiale non habet motú vllú nisi quia etiam est corpus quoddam naturale, sic nec locú.

At corporibus quæ circulari motu cientur, licet per se conueniant genus quoddam loci;nam sicut habent motum localé per se, ita necessario habere debent locum aliquem, propter quem sit localis motus ipsorum; Arist.tamen in 4. Physicorum libro non loquitur, nisi rede loco corde motu corporum quæ habent motum rectú; vt ex his quæ porum caledicam, planum erit. Primò, tex. 3. dicit locum cognosci ex transfatio-sium, qui per ne corporum, quæ fit circa eudem locum: sicut materia cognoscitur se propriè ex transmutatione formarum circa idem subiectum, constat autem eiulmodi translationem corporum no posse fieri, nisi in corporibus quæ motum rectum habent. Tum, text. 32. ait locum no quæri nis propter motum qui fit secundum locum, qui duplex est; vnus latio, Id est motus localis rectus:alter augmentatio & decretio;neutrú autem genus motus localis reperitur in corpore circulari. Postea, in tex.30.inquit omnem locum habere sursum & deorsum, & ad illum corpora ferri naturaliter, & in iplo manere; quæ nó conueniunt nis in corpora recta. Deinde, in tex.39 cum dixisset locum esse terminum corporis continétis, subdit; Voco autem contentum corpus, quod est mobile fecundum lationem, id est, vt omnes Græci exponunt, secundum motú rectum, nam Aristoteles distinguit latione à circumlatione. Adhæc, si Arist.loqueretur de loco communi corporibus rectis & circularibus, quomodo dixisset tex. 45. cælum esse in loco per accidens? nam si celum habet motú localem per se, oportebat ei locum per se etiam affignare; tamen quoniam Arift. de loco rectorum corporum sermonem haber, qui est superficies corporis cotinentis, talem autem locu nó habet cælum nisi per accidens, quatenus nimirum mouetur circa centrum terræ, quæ est in loco per se, nimirum sub aquæ vel aëris superficie, hac igitur de caussa cælum dicitur esse in loco per accidens. Præterea, hoc indicare voluit Arist. tex. 46. cum ait terrá esse in aqua, aquam in aëre,aërem in æthere id eft igne,æthera in cælo,cælum autem non amplius esse in loco, quia non habet locum qualem habent corpora recta, de quo ipse ibi agit. Postremo, indigere loco à quo res cotineatur, vbi generetur, conseruetur, perficiatur, qui sit terminus motus localis, quas fupra docuimus esse proprietates loci, proprium est corporum quæ habent motum rectum.

Sed quæramus locum viuentium, stirpium inquam & animalium. Animalia, sicut non habent ynum aliquem motum simplicem, ita

materum.

neque vno tantum loco circumscribuntur, sed in multis & varissomalium plan cis versantur; nisi fortè, quamquam vnicuique individuo animalium zarii & mix- non sit determinatus locus vnus aliquis numero; tamen vnicuique torum inant. speciei, vel generi animalium, est definitus locus à natura, in quo vel generentur vel conseruentur vel operentur. Alius enim est locus piscium, alius auium, alius aliorum animalium.

Veruntamen plantæ duplici nomine existimari possunt habere vnum locum definitum: tum quia imis defixæ radicibus immobiles hærent terræ, vnde trahunt alimentum: tum etiam quia habent locú conuenientem elemento quod dominatur in ipsis, nimirum tenz; sicur etiam mixta inanimata; hæcenim quemadmodum mouentut motu locali, propter elementum quod præcellit in illis, ita locumei congruentem obrinent. Cæterum plantæ, vt sunt viuentes & habent accretionem & decretionem, non mouentur secundum vnum tantum locum, sed per omnes differentias locorum, quod Arist. in 2.de Animatex.14.pulchre oftendit his verbis. Vegetabilia augmentum C decrementum suscipiunt secundum contraria loca, non enim sur sum quidem augentur, deorsum autem non; sed similiter in vtraque & in omnem partem aluntur & viuunt semper quousque possunt percipere alimentum. Mixta vetò petfecta sed ananima, vti sunt lapides & Metalla, sicut in motu localiso quuntur vim eius elementi quod excedit alia elementa quæ in eiusmodi mixtis insunt, sic etiam in loco. Quare omnia sunt vel in terra vel intra terram. Quamquam secundum varias eorum species, varia etiam sint corum loca naturalia, in quibus ipsa generantur & conferuantur.

Locus qui explicatur ab Aristotele 4. lib. Phy per propriè solis menit.

Restat igitur, vt solis elementis propriè conueniat locus naturalis de quo agitur 4. libro Physicorum. Itaque Aristo. loquitur de loco corporum simplicium nam illud, omnem locum habere sursum & se, primo ac deorsum: ad ipsum ferri corpora & in eo conquiescere: terram esse in aqua, aquam in aëre, aërem in æthere, hunc autem in cælo: idcirco elementu con- locatum ferri ad locu quia locus est similis & affinis locato, ve ignis aëri; locum esse tanquam totum & formam, locatum autem sicut partem & materiam: Postremò, quæ scribuntur ab Aristot.tex. 48.& 49. propriè non conveniunt nisi locis corporum simplicium. Hoc etiam confirmat Simplicius super tex.4. dicens corpus artificiale esse in loco propter corpus naturale, naturale autem mixtum, propter implex, hoc vero per se primo esse in loco. Non omnis igitur locus est immobilis; neque tentandum est omni loco accommodare immobilitatem. Aristoteles enim text. 41. distinguens verum locum à vale, ait vas esse locum mobilem, at verum locum debere esse immobilem: significans his verbis, se non in omni loco ponere immobili-

tatem, sed tantum in co loco de quo agit: is autem est, vt supra ostendimus, locus naturalis corporum que mouentur motu recto, precipuè autem simplicium. Quo modo autem talis locus sit immobilis, facile est & intelligere & declarare. Nam verbi gratia concaua superficies lunæ, est immobilis, locus ignis, duplici nomine, tum ex parte ignis, quoniam ignis nunquam fertur naturaliter ad alium locum, quàm ad concauum lunæ, neque in alio loco quiescit naturaliter: tu ex parte ipsius orbis lunæ, qui tametsi perpetuo mouetur: semper tamen eodem modo sese habet, neque propius accedens ad centrum neque longius ab eo vel in alium locum recedens, vt Arist. air tex. 42. semper terminat motum localem ignis, semper conservat ipsum: denique semper largitur ei quietem & perfectionem. In animalibus autem non reperitur talis immobilitas, nisi fortè secundum species aut genera eorum: non enim vnumquodque animal habet vnu tantum locum numero, ad quem mouetur & in quo quiescit. Quoniam igitur differentiæ locorum in quibus versantur corpora naturalia, præcipuè simplicia, sunt ita determinata à natura vt nunquàm yarientur, ficut dicitur tex.5. his verbis. In natura autem determinatum est seorsim unumquodque,non enim quodcunque contingit sursum est, sed quo fertur igns, o leue, similiter verò o deor sum non quod cunque contingit, sed quo habentia gravitatem & terrea, tanquam non solum positione differentia, sed & potentià. Idcirco loca eiusmodi corporum rectè dicuntur immobilia.

Dubitationi igitur quæ proposita fuit de turri & aliis similibus, Soluitur dufacile occurri potest, si prænoscantur duo. Vnum est, vocabulum lo-bitatio detur ci frequenter vsurpari maxime in communi &vulgari vsu loquendi, pro situ sen positione, & rem habere locum húc vel illú, pro eo quod est habere hunc vel illum situm, crebro dici. Alterum est, vnam rem posse mutare locum dupliciter; vel actiuè vel passiuè. Actiuè mutat locum, cùm ex vno loco ipla transit in alium locum, priorem deserens & alium nouum occupans: passiue autem mutat locu, eo quod, licet ipla maneat immobilis, tamen locus mutatur circa iplam, ficut aër qui ambit turrim, subinde circa ipsam variatur. His positis, dicedum est, turrim circa quam subinde vaciatur superficies aeris continentis, propriè non esse in eodem loco, cum de essentia loci sit, vt dizimus, superficies corporis continentis, quæ non manet eadem numero perpetuò circa illam turrim: dicitur tamen turris manere in eodem loco, vel vsurpando nomen loci pro situ, quia manet in codem stu respectu cæli aut aliorum corporum: ita vt illa distantia D. Thomæ si quidquam valet, potius referri debeat ad constituendam immobilitatem situs, quam loci:vel dicitur turris manere in eodem loco actiuè, quoniam ipla non transit ex vno loco ad alium; no autem



manet turris in codem loco passiue, quia superficies aeris ipsamanbientis qui est eius locus non manet eadem numero sed subinde variatur circa ipsam. Quantum vero discrimen sit inter situm &locum, & inter mutare locum actiue vel passiue, cuiuis per se manifestu est. Ergo generalis ratio loci omni loco conueniens, erit esse superficie corporis continentis primi: ratio autem loci naturalis, erit esse superficiem corporis continentis, conaturalis locato, eiúsque conseruatiui & perfectiui:illa verò ratio loci, quæ præter vim continendi & conservandi, adiunctam habet naturalem quadam immobilitatem, solis corporum simplicium & elementorum locis perfecte (velut supra ostendimus)accommodari potest. Non itaque omnis locus debet esse immobilis, sed satis est vt contineat locatum: locus autem naturalis corporum simplicium & elementorum, is demum est præfinitus, stabilis, fixus & immobilis. De qua ergo immobilitate loci Arist.loquatur, & quo pacto turris manés immobilis, dici possir partim mutare locum, partim vero non, satis, vt opinor, explicatum est. Veniendum nunc est ad secundam partem huius dispurationis; vt ostendamus & confirmemus, Aristotelicam definitionem locibona esse, & ab eo verè perfectéque constitutam.

Explicatur opinio eorum qui censent locum esse quoddam interuallum.

### CAP. IIIL

O s est Aristotelis ostendere definitiones à se traditas esse bo nas, eo, quòd quicunque aliter easdem res definiro aggressi funt, vehementer errarunt: sicut fecit in 3. Phy. probando definitionem motus & 4. Phyl. 35. demonstrat locum esse superficiem corporis continentis, refutando & remouendo eas res in quibus videbatur secundum antiquorum sententiam locus consistere: sic argu mentans, locus aut est materia, aut forma, aut interuallum, aut terminus continentis; sed nihil est priorum trium, ergo est hoc vlumum. Nos igitur simili genere probationis vtentes, oftendamus recte definiri locum ab Aristotele Terminum corporu continentis, immobilem, primis, eo quod quicunque aliam opinionem habuerunt de loco, longe aberrarunt à veritate. Et quoniam ea opinio que locum facit elle interuallum quoddam, non folum vulgò placet, sed etiam do Ctis viris, primo aspectu videtur probabilis; & vt refert Simplicius, habuit auctores & defensores multos ex Philosophis, vt Stoicos, compleres etiam Platonicos, Galenum, item Stratonem Lamplacenum, Syrianum & Philoponum, qui in commentariis quos scripsit in 4.

librum Phys.longam digressionem facit hac de re.

Quoniam igitur hæc opinio quòd interuallum sit locus corporus naturalium, tam multis visa est probabilis, in ea declaranda & confu tanda nobis præcipuè elaborandum est. Philoponus in illa sua disgressione, quatuor tractat. primò, docet nos venire in cognitionem istius interualli:tum, enarrat proprietates illius: postea, probat locu esse huiusmodi interuallum:ad extremum,opponit& obiicit multas rationes contra locum Aristotelis. Primum igitur ita docet nos cogitare interuallú. Remoueamus, inquit, à vase in quo est aqua, ipsam aquam, & fingamus animo nullum aliud corpus ingredi in vias, tunc cernimus inter latera vasis, spacium quoddam longum, latum & profundum, & hoc vocatur à nobis interuallum, in quo dicimus priùs fuisse aquam tanquàm in loco. Atque hunc modum declaradi interuallum, tenuit Galenus, vt refert Themistius & Simplicius super tex. 36.lib.4.Phy.à quo deinde accepit Philoponus. Proprietates autem Sex proprieinterualli sunt sex; primò, est longum, latum & profundum; quia lo- tates intercus debet esse aqualis locato, locatum autem cum sit corpus, habet malli. trinam dimensionem. Tum, est diuersum & separatum à corporibus quæ locantur in ipso. Postea, caret materia & forma, alioquin essercorpus mobile, & egeret loco. Adhæc, est indivisibile, immobile & imparibile: nam hæc non conueniunt quantitati nisi ratione materiæ, interuallum autem ponitur expers materiæ. Præterea, est vnum interuallum continuatum æquale ipsi vniuerso, quod in diuersis partibus suis recipit diuersa corpora vniuersi, neque cum mouetur corpus aliquod ex vno loco ad alium, trasportat secum intervalhi suum, sed transmigrar ex vna parte interualli ad alteram, manente ipso interuallo immobili. Postremò, interuallum quamuis accipiat corpus penetrando per omnes partes eius, tamen non dividit aut dissecat ip-Tum;ficut dulcedo vel humor penetrat per omnes partes lactis,nó di uidendo ipsum corpus: corpus item locatur in interuallo, non diuidendo ipsum, sed implendo; nam penetratio dimensionum, quæ ducitur impossibilis, est tantum in dimensionibus materialibus, quales mon habet interuallum. Atque hæ quidem sunt proprietates huius interualli, quas quoniam Aristoteles ignorauit, idcirco tres illæ raziones quibus in tex.37.0ppugnat interuallum, nihil valent nihilque conficiunt.nam prima ratio procedit ex co, quod putat corpus recipi in internallo per dinisione vtrinsque in suas partes; at qui ponitur Interuallum indivisibile.secunda, quòd locus mouebitur de loco ad Locum,& tertia,quòd erunt multa loca simul,procedunt ex eo,quòd ponitur interuallum esse mobile, & vna transferri cum corporibus,

cum effe internallum.

quæ collocantur in ipso, quod tamen falsum est. Huiusmodi autem interuallum, esse verum locum corporu, quod tertio loco suerat propositum, sic probant. Vacuú & locus re idem sunt; sed hoc differunt, quòd vacuum est locus, carens corpore, locus autem semper haber corpus; itaque si vacuum impleretur corpore, esset locus, & si locus destitueretur omni corpore, esset vacuum: sed vacuu nihil est aliud quàm spacium quoddam longum, latum & profundum, ergo hoc ipsum est locus. Nam ve dixi, idem quod dicitur lócus prout habet corpus, dicitur etiam vacuú, si careat corpore. Quod autem vacuú nó sit aliud quam interuallum, patet, primum ex communi existimatione omnium qui ita sentiunt de vacuo. Nam si in vase nullum esset corpus, diceremus ibi esse vacuu; nihil aliud intelligetes eo nomine, quam spacium illud longum, latum & profundum, quod inter latera vasis comprehensum est. Deinde, si vacuum non est hoc interuallum, ergo erit superficies corporis quatenus non tangit, aut continet aliud corpus; sed non potest esse hoc; primò, quia vacuo opponitur plenum, superficies autem non dicitur plena, nec impleri, sed porius interuallum seu spacium: deinde, necesse est secundum Aristotelem non esse vacuum, & tamen non est necessarium vnum corpus semper tangi ab alio, vt docer Arist.3. Phy. 74. Postremo si vacuum esset superficies non tangens corpus, ergo extra cælum esser vacuú, quod est contra Arist.1.de Cælo tex.100.nam vltima superficies primi cæli non tangit aliquod corpus, ergo ibi est vacuum; relinquitur igitur vacuum nihil aliud esse quam interuallum : & quia vacuum re idem est arque locus, hinc fit vt internallum sit locus corporú. Postremo, proponit Philoponus multa argumenta contra sententiam Arist.putat enim ex illius ruina & euersione, suam firmari & stabiliri opinionem.quæ argumenta nos deinde commemorabimus.

> Refellitur opinio corum, qui existimarunt locum esse internallum. CAP.

En hoc internallum esse merum figmentum, hinc planum contra inut. Et primum contra muentionem emouere omnia corpora quæ sunt in ipso, ita vicissim volo vt ab eodem vase remoueamus istud interuallum, Nam cum sit res diversa à vase, neque sit substantia, neque accidens illius, cogitatione potest separari: remoto igitur interuallo, an non eriam nunc remanet spacium quoddam inter latera valis? rogo, tale spacium, aut est interuallum aut nihil; si est interuallum, primum erunt multa interualla simul, nam nó possivas dicere

dicere remoto vno, alterum confluere ad locum alterius; volunt enim interuallum esse immobile deinde remoueatur eriam hoc secundum, si semper remoto vno subit aliud, erunt infinita internalla simul; sin autem dicant remoto primo, spacium quod super est nihil esse, pari ratione nos dicemus, remotis corporibus, à vase, spacium quod videtur superesse in vase, nihil esse: quod si hoc volunt esse internallum.certe internallum nihil erit. Quod si forte affirmét substracto interuallo, nullum spacium remanere in vase. sane inige faciunt.nam aut ex remotione interualli vas destruitur.quod est cotra suppositionem: aut manet idem secundum omnes partes, atque erat prius: cum ergo habeat superficiem concauam, & partes inter se distantes, alias quidem superiores, alias verò inferiores, necesse est in illis, contineri istud spacium; quare quocunque severtant, non ha bent exitum.

Deinde, argumento contra proprietates interualli; & quidem con- Contra protra primam hoc modo. Tantum sunt tres magnitudines, linea, su-presates inperficies, corpus: linea tantum habet longitudinem, superficies latitudinem & longitudinem, corpus autem præter, has etiam profunditatem. Rurlum, corpus vel est mathematicu, vel Physicum: cum igitur interuallum sit magnitudo, & habeat trinam dimensionem, non erit linea neque superficies, sed corpus; at vtrum; erit ne Mathematicum an Physicum? si Mathematicum, ergo non existit secundu rem, sed tantum secundum imaginationem, & non pertinet ad Physicum, & non erit naturalis locus corporum: si Physicum, ergo mobile & in loco: at ipsi volunt internallum nec esse mobile, nec esse in loco. Contra tertiam proprietaté sic insto; si hoc internalú caret materia & forma, ergo non habebit vim generandi, trahendi, conseruandi & perficiendi corpora quæ in ipso locantur: nec erit locus similis locato:nec erunt differentiæ locorum secundum naturam?neque erit caussa cur graue potius moueatur deorsum qua alio, cú omnes partes interualli sint eiusdem rationis. Contra quartam proprietatem; hoc potest obiici.si interuallum est quantum, ergo est diuisibile; falsum enim est divisionem convenire quantitati ratione materiæ, cú contra materia sit divisibilis propter quantitatem: & Mathematicus quantitati, quam abstrahit à materia frequenter tribuat diuissonem. Præterea, quantitati debetur per se locus, non enim res occupat locum ob materiam aut formam, sed ob quantitatem, vt declarat Arist. tex. 76, exemplo cubi. Quare si interuallú habet magnieudinem, necessario erit in loco. Præterea, cum vas plenum aqua, ex vno loco transertur ad alium, aut interuallum contentú intra vas in quo est aqua, mouetur simul, aut non si mouetur, non erit interuallú

immobile, vt ipsis placet: si non mouetur, sed aqua subinde variat interuallum, ergo no solum vas per se mouetur, sed etiam aqua, quæ est in vase, quod est absurdum. Quinta proprietas, ita potest consutari. si est vnum interuallum respectu vniuers, aut est vnius aut diuer sæ naturæ: si est vnius naturæ, quomodo potest esse idé locus corporum cælestiú & sublunariú; nam locus est similis locato; cælestia auté & sublunaria sunt valde dissimilia inter se. Nec minus facile est sextam proprietatem refellere, Penetratio enim dimensionum, non est impossibilis propter substantiam, aut qualitates, sed propter quantititatem. Quare si interuallum habet quantitatem, non poterit penetrare ac permeare per omnes partes & dimensiones eorum corporú que in ipso locantur; quod tamen illi maxime volunt; deinde si interuallum penetrat per corpus, erunt simul interuallum & corpus locatum. Quomodo ergo interuallum continebit locatum (aut cur mature).

gis interuallum sit locus corporis, quam corpus interualli?

Sed præstat ipsam per se opinionem quæ interuallum inducit aggregi, oppugnare, demoliri. Locus est nobilior locato, at quomodo istud interuallum, si est mera quantitas omnis expers substantiz, dicetur nobilius tam corporibus sublunaribus quam cælestibus? Deinde, locus est prior locato, at quomodo interuallum cum sit accidens, erit prior omnibus substantiis? Postea, aut istud interuallum, est substantia, aut accidens : si substantia, aut incorporea, aut corporea; si incorporea, ergo non haberet magnitudinem, nec posset esse locus corporum, denique non esser interuallum: si corporea, esset profecto naturalis, & mobilis, quod tamen ratione internallià Philopono & aliis tradită funditus tollit. Si accidens, aut per se existens, aut inharés alij corpori; non per se existens, quia nullu accidés est separabile: neq; inhærens corpori, quia sic interuallu no esset diuersum à corpore locato, & moueretur ad motu illi corporis. Quid ergo est illud interuallum?Postremo, argumentum istorum ad confirmandum huiusmodi interuallum, nihil valet. Nam vacuum non est istud interuallum: sed si esset, nihil aliud esset, quam superficies corporis, quæ apta effet tangere, & continere aliud corpus. Et cum instant, vacuum opponi pleno, superficies autem non dicitut impleri:Respondendum est, superficiem per se non dici impleri, sed quatenus est superficies concaua alicuius corporis, quod aptum est continere aliud, sie dicitur impleri. Quod autem subdunt, non esser necessarium, vt vnum corpus tangatur ab altero, verum est ea ratione vt sunt corpora, sed non vt sunt partes vniuersi, & corpora naturalia,inter quæ debet esse vnio, & connexio. Denique quod aiunt, fi vacuum esset superficies non tangens corpus, fore, vt extra cælum

fit vacuum, quia conuexa superficies vltimi cæli nullum corpus tangit; hoc inquam nihil est, nam vacuum dicitur superficies non tangens corpus, quod secundum naturam suam apta est tangere: conuexa autem superficies primi cæli neque tangit, neque apta est tangere aliquod corpus, quare ibi nullum est vacuum. Sed de interuallo quæ hactenus dicta sunt, satis esse debent.

> Ponuntur multa obiectiones, contra id quod dicit Aristoteles, nimirum locum esse superficiem.

EsTAT nunc, vt dissoluamus quindecim argumenta, quibus oppugnatur sententia Arist.facientis locum esse superficiem Argumenta vero sunt hæc.Primum,in prædicamento, Quin titatis, locus, & superficies ponuntur tanquam duæ species dinstin-Etæ, ergo male hic dicitur locus esse superficies, quia vna species non citra id quod dicitur de alia specie eiusdem generis proximi. 2. Motus localis sit ad ait Aristotelocum, sed motus localis sit ad vbi, vt patet ex 5. Physi. ergo locus & les localis sit ad vbi, vt patet ex 5. vbi sunt idem, sed Vbi non est superficies, quia est categoria diuer-superficiem. sa à categoria Quintitatis, ergo neque locus erit superficies. 3. Locus debet continere, sed superficies non cotinet locatum. Nam aut continet intrinsece, at hoc non potest facere superficies, aut extrinsece, tangendo locatum, at sic etiam vestis, quæ tangit, & tegit corpus, esset locus; & cum locatum solum tangatur per superficiem, erit tantum in loco ratione superficiei; non ergo erit in loco secundum omnes partes suas, neque vt corpus est ratione profunditatis. 4. Locus debet esse æqualis locato, sed superficies habens tantum duas dimensiones, non est æqualis locato, quod est corpus habens tres dimensiones, ergo superficies non est locus eius. 5. Locus est ad quem naturaliter fertur vnumquodque corpus, sed terra naturaliter fertur non ad aliquam superficiem, sed ad centrum; ergo locus non est superficies. 6. Locus quæritur propter motum localem, vt dicitur tex. 32. & illud corpus continetur in loco, quod est mobile secundum lationem, vt dicitur tex. 39. & 45. sed totum elementum, vel terræ, vel aquæ non mouetur, sed tantum partes illius, ergo totum elementum non erit in loco, sed tantum partes eius. 7. Quando aliquid est in àliquo quod mouetur, non est in illo tanquàm in loco, vt dicitur 41.tex. & declaratur exemplo nauis; sed ignis est sub concauo lunæ, quod perpetuo mouetur, ergo non est id illo tanquam in loco. 8. Locus est in quo manet, & quiescit corpus: sed in concauo lunz non quiescit ignis, quia mo-

uetur yna motu Czli vt declarat motus cometarum, ergo ignis no est sub concauo lunz tanquam in loco 9. Locus est is cuius differétiz sunt sursum, & deorsum; sed hæ sunt differétiz situs, vel positionis, non autem superficiei, ergo locus non ad superficiem, sed ad litum, vel positionem, referri debet. 10. Superficies.cum sit quantitas nullam habet vim actiuam, vt dicit Auerr. 4: Phy. commento 84. at locus debet habere vim actiuam, nempe trahendi, generandi, conseruandi, & perficiendi; ergo locus non est superficies. 11. Locus debet esse immo bilis, sed omnis superficies est mobilis, nam ista superficies, aut est Mathematica, & sic non erit locus naturalis, neque existet in natura, neque attinebit ad Physicum; aut est naturalis existens in corpore naturali, & cum omne corpus naturale sit mobile, eiusmodi superficies mouebitur etiam cum

corpore in quo est.

12. Circa turrim subinde variatur superficies aëris continentis ipsam, ea tamen manente immobili in codem loco, ergo locus nó est superficies. 13. Si locus est superficies, idem corpus numero posset esse simul in duobus locis. Nam v. g. Elementum terrz secundum vnam partem, continetur à superficie aque; secundum alteram,à superficie aëris:si aliquis baculus secundum medietatem demergatur in aqua, ita vt altera medietas extet contenta ab aëre. is baculus continebitur à duabus superficiebus, aquæ & aëris. Quaress locus est superficies, idé simul erit in duobus locis. 14. Primú czlum habet locu, sed non continetur à superficie vlla, ergo locus nó est superficies. Minor per se nota est, maior sic probatur. Locus debetur corpori, duplici nomine; tũ ob dimensiones eius, vt significat Arist.tex.76.exemplo cubi; tum etiam ob motú localem, vt significatur tex. 32. Sed primu celu & maximas habet dimensiones amplissimamque molé, & prestantissimo motu locali perpetuo mouetur, ergo maxime omniú corporú debet habere locú: no habet autem superficiem vliam à qua extrinsecus contineatur, ergo locus non est superficies. 15. Motus localis no potest fieri sine loco fed motus localis potest fieri fine superficie alicuius corporis continentis, ergo locus no est superficies. Maior patet, quoniá in desinitione motus localis ponitur locus, ergo no potest esse motus localis sine loco Minor autem sic probatur. Si vacuu esset, in eo nulla posset esse superficies corporis continentis, vt clarum est, sed in eo posset sieri motus localis: nam si ponamus totum shoc spacium, quod est intra orbe lunz, vacuum esse, & ex concavo lunz demita tur aliquis lapis, proculdubio moueretur deorfu. Impossibile enim est grave extra suú locum existens, nullo prohibente, non ferri ad locum locum suum, quare in vacuo, vbi nulla est superficies, posset fieri motus localis, ac proinde ibi esset locus. non igitur locus est superficies. Sed nihil negotij est huiusmodi o biectionibus occurere. Ad eas igitur sigillatim, eodem quo positæ sunt ordine, respondebimus.

> Soluuntur supradicta obiettiones. CAP.

D Primam Respondet D. Thomas in opusculo 52. locum esse idem re seu materialiter cum superficie, & sic superficiem dici de loco; sed distingui ab eo ratione & formaliter. Nam superficies vt superficies, significat tantum magnitudinem que habet longitudinem & latitudinem præcise; locus autem dicit huiusmodi magnitudinem prout includit habitudinem ad locatum, tan- in Categoria quam mensura extrinseca illius, & sic ponuntur diuersæ species quá-quanitatis. titatis. Auerroes (cui magis assentior) in 5. Metaphysicæ comm. 18. ait locú non esse quantitate per se;ná prout est quantus, non differt à superficie; prout au tédiffert ab illa, quatenus nimiru dicit habitudiné ad locatu, sic per se non pertinet ad categoria quatitatis. Cur ergosin Logica posuit Arist.locum inter species quantitatis? quia ibi intédit colligere(inquit Auer.) species famosas, & quia suo tépore famosum erat locu, esse quonda spatiu longu latum & profundum, diuersum à linea, superficiè & corpore; idcirco locum collocauit in prædicamento quantitatis.nam tale spatium proculdubio esset species quan titatis, diuersa ab aliis. V trumque responsum probabile est, & difficul An mothe lotatem obiectionis tollit. Ad Secundam, Motus localis, formaliter; & calin fiat ad intrinsece fit ad vbi, non enim corpus mouetur propter locum, sed motum An propter esse in loco, quod nihil aliud est quam ipsum vbi, extrinsecè 44 vbi autem,& veluti caussaliter, fit ad locum.nam vbi caussatur ex loco,& corpore, quod est in loco. Hinc ergo pater quomodo locus non sit idem cum vbi,& cur motus localis dicatur fieri ad locum,& cur per omnem motum aquiratur aliquid, quod sit in mobili; per motum enim localé acquiritur vbi, quod est in ipso mobili:sed quia hoc vbi non potest acquiri, nisi cum attingitur locus, ideo motus localis dicitur sieri ad locum. Ad Tertiam. Locus continet tantum extrinsecè, nec proinde tamen vestis erit locus. nam neque vestis continet omni ex parte corpus neque continet naturaliter, neque conseruat aut perficit, neque ad ipsam fit motus naturalis, neque fit in ipsa naturalis quies. Quamuis autem locatum tantum secundum superficiem tangatur à loco, tamé dicitur totú contineri à loco; tú quia totú loca tum est intra concavitatem locantis, tum quia per talem contactum,

An locus terra su superficies aqua vel aeris, anipsimo Cen-

virtus conservativa & perfectiva loci diffunditur ad omnes partes interiores locati & permeat per totum corpus locatum, propter hoc dicitur totum esse in loco. Ad quartam locus est æqualis locato quia fuperficies conuexa locati, & concana locantis funt æquales: & quáuis corpus locans secundum dimensiones sir maius quam locarum, tamen secundum continentiam & capacitatem, vt ait Auerroes. 4. Physica est aquale ipsi, locatum enim sic implet & occupat totam continentiam, & capacitatem loci, vt locus nullum aliud corpus simul continere possit. Ad Quintam. Centrum est locus terminans motum localem terræ: superficies autem aquæ vel aëris, est locus terminans & conservans magnitudinem terræ. V trumque ergo pertinet ad locum diuersa ratione; quod apte significauit Arist. tex. 42. his verbis. Qui versus mediu cotinet terminus, deorsum est, & ipsum medium neque mirum hoc videri debet. Nam vt inquit Albertus, virtus conseruativa terræ, incipit in superficie concaua aquæ vel aëris, & terminatur in centro mundi. si igitur consideretur terra simpliciter secundum quamlibet suam partem, vt est corpus graue quod suapte. vi & pondere fertur deorsum, sic locus se primo terminans motum naturalem terræ, eique largiens quietem, centrum est, non autem superficies aqua: sin autem consideretur totum elementum terra vt est pars vniuersi, & secundum ordinem & dispositionem Mundi, fecundum quàm, elementum ignobilius continetur à nobiliori, sic locus continens elementum terra, est partim superficies aqua partim aëris.quomodo igitur tam superficies aquæ,quam ipsum centrú dici possit locus terræ, ex his sit manisestum. A Sextam. Quamuis totum elementum non moueatur, tamen satis est moueri partes eius. Nam in corporibus simplicibus, eadem est ratio totius, & partium, tam secundum locum, quam secundum motum localem. deinde, quamuis totum elementum non moueatur, totum tamen naturaliter quiescit. Vnde quamuis non haberet locum ratione motus; tamé deberet habere ratione quietis naturalis. Ad Septimá, Quamuis orbis lunæ moueatur, tamen non mouetur mutando locum, neque fit vnquam aut propinquior aut remotior, sed codem modo semper se haber, vt significat Arist. tex. 42. Quare ignis semper zquali motu attingit suum locum, neque debet aliquando vel minus vel magis moueri vt offendat suum locum. Ad Octauam. Corpus perueniens ad locum suum, desistit moueri eo motu quo priùs ferebatur ad suum locum; & sic ignis sub concavo lunz, non mouetur sursum si-, cut mouebatur priùs cú tendebat ad suum locú, sed tantú moueur motu circulari, raptus vel circumactus à cælo, hoc auté no est absurdum. Ad Noná. Sursum & deorsum, couenium loco actine, positio-

ni autem & situi passiue, & illi priùs, huic autem posterius. Nam cum Sursum & Litus præsupponat locu, huiusmodi differentias accipit ab ipso, quia deorsi queenim locus est sursum vel deorsum, ideo corpus existens in tali loco, miant loco dicitur esse positu sursum vel deorsum. Ad Decimam. Licet sepersi- sum cies per se & Mathe. sumpta, nó habeat vim actiua, tamen quatenus est terminus corporis naturalis, per quem vnum corpus tangés alterum communicat ei virtutem coleruatiuam, & perfectiuam eius, sic inquam superficies dicitur esse actiua. Ad Vndecimam. Quamuis superficies, vt est accidens corporis, moueatur ad motum eius, tamen vt est locus naturalis, nunquam mouetur respectu locati, sed codem modo semper se habet ad ipsum. Ad Duodecimam. Hoc argumentum de turri, supra fuit solutum. Ad Decimamtertiam. Non est abfurdum idem corpus esse simul in duobus locis partialibus secundú diuersas partes: & confirmatur testimonio Simplicii qui idem ait. Sequitur, vt ad 14. de loco cæli, respondeamus.

## Quis sit locus primi & supremi cali, varia Philosophorum opiniones ponuntur & refutantur.

D decimumquartum argumentum, quod magnam habet du-bitationem, nec simpliciter nec breuiter responderi potest. De loco enim primi cæli multæ sunt opiniones. Primo enim qui volunt locum esse internallum, aiunt primum calum habere sium locum, veluti cetera corpora, videlicet partem quandam illius interualli sibi congruentem: sed quia huiusmodi interuallum nihil est, vt ante ostendimus, præter merum figmentum hominum magis delirantium quam Philosophantium, idcirco relegetur & exterminetur à Philosophia.

Alexander autem Aphrodissaus ait primum calum nullo modo es- Alexandri. se in loco; nam aut est per se, aut per accidens, aut actu, aut potentia; non per se, neque actu, vt Arist.ait tex. 45. nam quod sic est in loco continetur ab aliquo; non per accidens, illud enim dicitur esse in loco per accidés, quod est aut pars aut accidens alterius, quod per se est in loco; sed primu cælum nullius corporis est vel pars, vel ascidens, ergo &c. Non potentia, nam quod sic est in loco, aliquando potest actu esse in loco; cælum auté nunquam aliter se habebit, quam nunc est; non per aliud, nempe per suas partes, nam partes nó sunt in loco nisi ratione totius: sed totum primum cælem non est in loco, ergo neque partes eius. relinquitur igitur nullo modo esse id loco. sed Alexandro, Simplicius & Auerr. acriter relistunt. Primum; quia Ari-Q iiij

Digitized by Google

storeles tex. 45. aperté inquit cælum esse in loco per accidens: deinde, motus localis non potest fieri sine loco:sed motus cæli est localis.ergo non potest fieri sine loco.maior patet, minor probatur, tum quia Arist. Lib.de Calo dividit morum localem in rectum & circularem, tum etiam quia 8. Phy. ait motum localem esse primum omnium, & inter locales ipsum circularem. Adde, quod si motus cæli non est localis, qualis ergo est? An erit alterationis, vel generationis vel augmétationis? Hec contra Alexandrum? culus opinionem no procul abelse à vero, posterius dicemus.

Themistius verò super tex.45.ait primum cælum esse in loco ratione proximi orbis quam secundum concauam superficiem sua tangit & ambit, ita enim scribit. Circulus vleimus, qui innerrabilis dicitur vepete areens & cotinens cateros simpliciter in loco non est, sed penesinterna qua ambit. Tangit enim orbem Saturni , & quodammodo continetur:penes externa autom omnino expers est loci. Sed Themistio ita ocurrit Simplicius, nam locus debet continere, sed orbis Saturni non continet vltimum orbem sed potius continetur ab illo.deinde, orbis Saturni est in loco ratione vltimæ spheræ à qua continetur, sed Themistio vltima sphæra est in lo co ratione septima, ergo vltima est in loco ratione sui ipsus. Postremo, primum cælum ita debet habere locum, vt habet motum localem:non habet motum localem propter septimam sphæram, sed per fe;ergo &c.His accedit, quod non oportet locum moueri ad motum locati: sed orbis Saturni necessario mouetur motu primi orbis : ergo non potest esse locus illius. Quid igitur sentit Simplicius?

Videtur Simplicius velle celum tribus modis eapi posse; quod etiadocet Arist. 1. de Calo tex. 96. vel pro toto mundo, vel pro aggregato ex omnibus cælis, vel pro vltimo cælo: si capiatur pro toto mundo, sic est in loco ratione partium, quarum alize mouentur motu re-Co aut sursum aut deorsum, vt elementa, aliz circulari, vt czli:si pro aggregato ex omnibus cælis, sice st in loco ratione orbium quorum alij continentur ab aliis: si pro vltimo cælo de hoc nihil Simplicius; aliquando enim videtur dicere nullo modo esse in loco, & sic relabitur in fententiam Alexandri;aliquando vero esse in loco quatenus or bes quos ambitu suo continet sunt in loco, & sic recidir in opinionem Themistii:hæretque Simplicius in eadem difficultate, nempe quo pacto primum celum, cum habeat per se motum localem, non

habeat etiam per se locum.

Sed expendamus opinionem Auicennæ. Auicenna ait psimum celum non habere locum motum iphus non fieri ad locum fed ad h tum, non enim celum motu suo variat locum sed situm. Sed hic vir videtur aliquid dicere, cum nihil dicat. Nam cum triplex sit morus propriè dictus, augmentationis, alterationis, & localis; motus cæli non potest esse alius quam localis, ergo sit ratione loci; aut ergo dicendum est idem esse locum & situm, quod absurdum est, aut motum cæli non fieri ad situm, quod verum est. Deinde, situs præsupponit locum; nam definitur situs dispositio partium locati in ordine ad locum.quare si cælum mouetur ad situm, necessariò etiam mouebitur ad locum. Adde, quod ratio situs consistit in indiuisibili: etenim vel minima facta mutatione rei, continuo variatur situs eius: at id, ad quod fit motus, debet esse diuisibile & successiue acquiri, etgo &c.

Gilbertus Porretanus, vt refert Albertus, ait cælum primum habere locum, nempe superficiem extimam & conuexam sui orbis à qua Portuani. tegitur totum illud cælum atque continetur. Sed huic opinioni adeo indignatur Albertus, vt dicat illum aperte mentiri; & quidem merito. Nam Arist.multis locis clamat, locum esse diuersum ab co cuius est locus, & non esse mobilem; & in tex.35. inquit aliud esse formam, aliud locum: nam quamuis ambo terminent, tamen illa terminat intrinsece subjectum in quo est; hic autem extrinsecus tangens

locatum.

Postremò, D. Thomas super tex, 43. ait primum cælum esse in loco secundum partes internas & continuas quas continet, & ex quibus componitur. Fundamentum illius est hoc quia, locus quæritur propter motum localem, vt est in tex.32. quod ergo secundum se totum mutat locum, etiam secundum se totum est in loco, vt corpora recta quæ transeunt ex vno loco ad alium: quæ autem non mutant locum secundum se tota sed tantum secundum partes; sunt in loco non secundum totum, sed tantum secundum partes suas: huiusmodi est cælum. Quod fi obiicias, partes cæli non esse in loco per se, sicut non habent esse per se. Respondet, quamuis non sint in loco actu, tamen esse in potétia quia si dividerétur & separarétur à calo, essent in loco per se (Vnde quia partes cæli non sunt in loco actu sed potentia, ideo dicitur ab Aristotele cælum esse in loco per accidens: neque hoc detrahit quicquam de dignitate cæli, quinetiam arguit præstantiam illius. Ná per se indigere loco, & ex vno loco transire ad alium, signú est impersectionis. Hæc D. Thomas. Nos quanquam D. Thomæ multum honorem debemus & libenter tribuimus, tamen quia veritas nobis carior est quam cuiusquam viri auctoritas, sententiam eius tribus de caussis non valde probamus. Primum, quia referre videtur opiniones aliorum interpretum secus quam nunc in eorum scriptis leguntur: nam sententiam suam assignat Themistio, quem multo secus sentire antea ostendimus. Deinde, ait Auempace dixisse cælum

6. Opinio

7. Opinio D. Thoma.



esse in loco propter cælú Saturni, circa quod voluitur, quæ fuit opinio Themistij non Auempace; is enim, vt refert Auerr. putauit czlú habere pro loco centrú circa quod voluitur. Præterea cum hac D. Thomæsententia, non videntur ea consentire quæ ipse scribit in Opusculo 52. vbi opinionem quam defendit in 4. Phy. attribuit The mistio, eamque damnat, & sequitur opinionem Auerr. dicentis cælú esse in loco per accidens propter cerrum circa quod mouetur. Quod autem hoc loco ait D. Thomas, cælum esse in loco ratione partium integralium ex quibus componitur, mihi quidem non fit verifimile: primum, quia cælum per se mouetur motu circulari qui est localis, non autem propter partes, cum partibus conueniat motus ratione totius. Nam vt ait Arist. tex. 32. & 34. partes & accidentia, neque mouentur neque sunt in loco per se; moueri enim & esse in loco, est illius quod habet esse per se actu existens, cuiusmodi non sunt partes; si ergo motus localis non conuenit cælo ratione partiú, sed potius è contrario is conuenit partibus ratione totius similiter etiam cælá non erit in loco ratione suarum partiú. Deinde, si partes non sunt in loco, nisi potentia, ergo cælú no erit in loco nisi potetia, at mouetur actu motu locali:ergo est in loco actu. Quid quod ista potentia non est Phy.neque secundú rem, quinimo re vera impossibile est partes cæli ab eo separari, & per se existere in loco, sed tantum est potentia quædam secundum imaginationem, ergo cælum non erit Physicè & fecundum rem in loco; fed tantum fecundum imaginationem, quod & absurdum est & extra præsentem quæst.quinetiam,partes cæli,tæ metsi fingamus eas seiunctas esse, quod tamen non possint cogitari per se esse in aliquo loco', hinc planum est. nam pars cæli remota à toto, nullo genere motus localis moueri posset; aut enim moueretur sursum aut deorsum; atqui non est corpus graue vel leue; neq; moueretur circulariter, nam motus circularis proprius est corporis circularis, & fit circa aliquod centrum æquidistans ab omni parte corporis quod mouetur, at pars cæli non est circularis, non enim sicut pars lineæ rectæ est recta, ita pars linee circularis est persecte circularis;neque parti cæli posset assignari aliquod centrum circa quod æqualiter volueretur. Postremo, partes primi cæli integrales, licet aliæ alias contineant, non sunt tamen in loco. ná cú vna pars sit continua alij parti, non potest vna dici locus alterius, vt enim ait Arist. tex.34, quando aliquid continetur ab alio, ita vt non sit dinisum ab illo, sed ei continuum, non est in eo tanquam in loco, sed tanquàm pars in toto,

#### VNDECIMVS LIBER

Exponitur propria opinio de loco cali. CAP.

EsτΑτ, vt exponamus sententiam, quam nos ceteris pro-babiliorem existimamus: eam autem tradiderunt nobis Alpharabius & Auempace, viri omnium, Arabum, vno excepto Auerroe, longe doctissimi : qui aiunt cælum non habere locum sicut corpora que mouentur motu recto, videlicet eum à quo cotineatur, sed per se habere locum congruentem corpori spherico & motui circulari, hic autem locus est centrum. Centrum enim & in definitione circuli, & motus circularis ponitur; sicut locus sursum & deorsum ponitur in definitione grauis & leuis & motum qui fiunt ad ipsa. Quæ sententia, vt facilius intelligatur, latius explicanda est, declarando & probando aliquod propositiones.

Prima propolitio, Arist. in hoc 4. lib. Phy. non agit de omni loco. sed tantum de loco naturali corporum quæ habent motum rectum: hæc propolitio manifelta est ex his quæ supra dicta sunt cap. 3. cum

ageremus de immobilitate loci.

2.propolitio, corpus vt corpus, non indiget loco, à quo continea. tur: alioquin omne corpus indigeret loco. Nam quod alicui conuenit per se & ea ratione vt tale est, omni quod est tale conuenit, at si omne corpus contineretur à loco, esset progressus in infinitum in lo

cis & corporibus locatis.

3. Propositio, celum ve cælum, non indiget loco à quo contineatur, celum ven in tum quia omne cælum indigeret, primum autem cælum non indiget cum non habeat, nam si indigeret iam haberet; alioquin deesset que sit. ei aliquid necessarium, & in aternis non esset secundum Aristotelem 3, Phylice textu. 32. idem posse, & esse: Tum, si omne cælum indigerer loco continente, aut hoe esset propter quantitatem suam aut propter substantiam, aut propter motum localem; sed quantitas cæli cum sit rotunda, est perfecta, neque opus habet alio à quo figuretur & perficiatur: substantia eius est incorruptibilis, neque indiget alio à quo conservetur: motus cæli non fit ad acquirendum aliquem locum, vel ve cælum quiescar in co, sed tantum sir circa aliquem locum nempe centrum, ergo cælum vt cælum non indiget loco à quo contineatur.

4. Propositio, rectè dictum fuit ab Arist. tex. 32. locum quæri propter motum localem, ergo qualis est motus localis, talis quærendus est locus. Cum igitur, motus localis diuidatur in rectum & circularem, iique plurimum inter se differant necesse est loca propter quæ funt huiusmodi motus, etiä discrepare multu inter se: alius ergo lo-



cus debet assignari cælo quod mouetur motu circulari, quam eleme-

tis quæ habent motum rectum.

5. Propositio, ille putandus est locus alicuius corporis, qui conuenit motui locali ipsius, & à quo motus localis accipit denominationem, speciem & distinctionem: sicut motus sursum differt à motu deorsum. propter loca; ad quæ tendunt huiusmodi motus? sic motus circularis celi differt à motu recto elementorum; quoniam elementa mouentur vel à medio vel ad medium, cælum autem mouetur circa medium vt ait Arist, 1. de Cælo tex. 6.

6. Propolitio, per se locus cæli non est alius quam centrum, circa quod mouetur. Hoc patet ex iis quæ paulò supra docuimus. Nam celo, quia mouetur môtu locali, debetur aliquis locus respondens illi motu, determinans, specificans & distinguens ipsum ab aliis, circularis autem motus denominatur talis, & differt ab aliis, non quia fit ad locum, sed quia fit circa locum; hoc est circa centrum. Præterea locus naturalis est, ratione cuius corpus dicitur quiescere: sed cælum dicitur secundum se totum quiescere & nunquam mutare locum, propter centrum, à quo semper æquidistat. Atque hoc perspicuis disertisque verbis docet Aristoteles 8.lib, Physi.tex. 76.lege locum, quem nos, quo breuiores simus, taciti præterimus. Quoniam igitur alij quæsierunt celo locum aliquem continentem, similem locis corporum rectorem, ideo in tot difficultates; ac errores inciderunt. Hoc fortasse significare voluit Alexander, dicens cælum nullo modo esse in loco, intelligens de eo loco, qui conuenit corporibus rectis: quamuis illud desideretur in Alexandro, quod non declarauerit qualis locus per se conueniat cælo. Nam nullum omnino locum ei assignare, plane absurdum est. Auerroes item, qui ait cælum esse in loco per accidens ratione centri, sic intelligendus est, non quod cælum non per se habeat pro loco centrum, sed quod cælum non habeat talem locú qualem habent corpora recta, nisi per accidens; quatenus cælum mouetur circa centrum quod est terra que per se est in loco continente, nimirum sub superficie aquæ & aëris.

Quature obictiones, quod centri non sis locus cali.

Obiectiones quæ huic sententiæ videntur aduersari, paruo negotio diluuntur Primo.est, locus debet esse equalis, debet continere, debet contingete & esse proximus locato; centrúautem non est æquale cælo, neque cóntinet ipsum, imo continetur, & est extra ipsum, ergo, &c. Secundo. Centrum est punctum indiuisibile, quomodo igitur erit locus cæli? Tertio. Arist ait calum esse in loco per accidens, non ergo est inloco per se ratione centri. Quarto. Si ita esset, non modo primum cælum esse in loco ratione centri, sed etiam alij orbes; par enim ratio est omnium: atqui alij sunt in loco continente, inferior enim

Digitized by Google

enim continetur à superiore, ergo &c.

Ad has obiectiones sic est respondendum. Ad Primam. Illæ pro- Solutio obieprietates sunt loci qui conuenit corporibus rectis, de quo tantum stionum. agit Arist.in hoc 4.lib.nihil igitur mirum est, si illæ non conueniant loco cæli. Ad Secundam. Centrum potest considerari bifariam, vel Mathematice, & sic est punctum indivisibile, vel Physice, & sic est elementum terræ, circa quam cælum voluitur veluti circa suum centrum; qua etiam de caussa natura fecit terram immobilem yt Aristoteles ait 2. de Calo tex. 17. quoniam centrum circuli est immobile. Ad Tertiam. Aristoteles volens cælo inuenire locum qualis reperitur in corporibus quæ mouentur motu recto, idcirco ait huiusmodi locum non conuenire cælo nisi per accidens nimirum ratione ter ræ, circa quam velut centrum suum voluitur: quæ terra per se est inloco,& sic ratione ipsius, celum dicitur esse in loco per accidens. Ad vltimu. Etiam in reliquis orbibus vnus non est sub alio tanquam in loco, fed propter corum ordinem & dispositionem; maior enim & perfectior debet continere; minor contra contineri; qué ordiné per-Fectionis, attendentes in intelligentiis, dicimus in ipsis àlias esse subaliis.Ad extremum, illud perpetuo in memoria habendum est, quoniam cælum est diuersi generis & ordinis ab his rebus sublunaribus. ideo pauca esse illi cum huiusmodi rebus vniuocè communia : exquo fit, vt quæcunque octo libris Physicis tractat Arist. ea præcipuè accommoder ad res sublunares, vt quæ de materia, natura', motu & loco scripta sunt. Nam quomodo vnumquodque horum reperiatur in cælo, seorsim in opere huic rei propriè dicato, diligenter ab eo explicandum est. Verum de loco cæli hactenus. Reliquum est vltimum argumentum de motu locali in vacuo, ad quod nunc respondere volumus.

An si esset vacuum, in eo motus localis in tempore sieri posset.

CAP. x.

Ecimo quinto argumento tangitur grauis quæstio de vacuo; an si esset, posset in eo sieri motus localis in tempore. De qua re non conuenit inter Philosophos. Nos primuma aperiemus sententiam Aristotelis, tum eorum qui aduersantur Aristoteli rationes exponemus: postremò, sententiam Aristotelis desendere conabimur.

Antiqui putabantur à deo necessarium esse vacuum motui locali, vt is sine illo non posset essici; quos redargués Arist.in 4. Phy. vult ostendere vacuú non esse adiumento ad essiciendú motú localé, sed potius tanto impedimento, vt sivacuum esset, nullus planè motus in co sieri posset. Cuius rei pulcherrimam demonstrationem assert tex71.eamq; latius explicat vsq; ad tex.75. quæ potest syllogistice confici ad hunc modum. Omnis motus debet fieri in tempore, sed in vacuo non posser fieri motus in tempore, ergo in vacuo non posset sieri vllus motus. Maior per se nota est, tum quia motus est continuus vt Arist.ait 3. Phy. tex.1, & multis verbis ostendit in 6. Phy. quare est divisibilis ac proinde successive fit & in tempore, tum etiam quia, si motus est actus entis in potentia prout in potentia, necesse est quod mouetur, moueri successivé atque in tempore.

In minoris autem explicationem & contractionem precipue incubit Arist.cuius gratia iacit aliquot fundamenta:primu est, inter qualibet duo tempora finita esse aliquam proportionem, nam vel enut æqualia, vel si vnum sit maius altero, cum excessus ille sit finitus, pro-

portio etiam, secundum quam excedit, erit finita.

Quinque firmissima fun tra motum temporalem in vacuo pra saciuntur.

Alterum fundamentum est, temporis ad istans nullam esse proportionem. Nam tempus est diuisibile, instans autem indiuisibile; Vnde quamuis infinities iteretur, & repetatur instans, nunquam poterit damenta con æquari vlli tempori quantumuis exiguo: deinde, si esset aliqua cota proportio inter tempus & instans, sequeretur instans esse æquale tempori, imo maius tempore; nam cum tempus sit diuisibile in infinitum, proportio quæ reperitur inter tempus & instans, & cum sit sinita, reperietur etiam inter tempus & aliquam partem ipsius:illi etgo parti erit æquale ipsum instans, & cum illa pars rursus possit diuidi in duas alias, erit maior illis, quælibet autem pars temporis est tepus; quare; nunc vel instans, esset æquale & maius tempore.

> Tertium fundamentum est hoc, inæqualitas motum localium secundum velocitatem & tarditatem, accidit propter medium per quod fit motus localis: sint enim duo mobilia, A. & B. si A. celerius mouetur quam B.id continget ob medium. Nam vel A. mouetur per medium breuius & subtilius, vt per aërem; B. vero per medium aut longius au crassius, ve per aquam; aut si ambo mouétur per idé prorfüs medium, habebit A. vel maiorem virtutem motiuam vt plus grauitatis, qua melius diuidit medium, vel si vtrumque habet parem virtutem motiuam, habebit A figuram magis idoneam ad dissecandum mediu, cuiusmodi est rotuda au pyramidalis potius quam quadrata. Omnis igitur inæqualitas motus localis tandem reducitur ad medium; vel quia ipsum est diuersum, vel quia diuerso modo diuiditur à mobili.

> Quartum fundamentum est hoc: Qualis est differentia inter media, talis item est inter motus qui fiut per ea, & inter tempora in quibus fiunt tales motus: vt si medium sit duplo subtilius & minus resistens, & ad dividendum facilius; morus eriam qui sit per tale media,

erit duplo celerior & tempus in quo fit talis motus erit duplo minus. hoc est precedenti tertio fundamento manifestum est.

Quintum fundamentum est hoc: vacui ad plenum nulla est proportio; quia vacuum est non ens, & infinite exceditur à pleno, & qué uis infinities duplicetur vacuum, nunquam assimilabitur pleno, & quodlibet plenum quantumuis fingatur tenuè, tamen relistet aliquo

modo; vacuum autem nihil prorsus potest resistere.

, His politis, demonstratio Ārist. sic conficitur. Si motus per vacuum fieret in aliquo tempore finito, & motus etiam per plenum fit tem- Praclara depore finito, & inter quælibet duo tempora finita est proportio, vt di- monstratio zimus in primo fundamento; erit etiam proportio inter hæc duo témotus localis
pora fed qualis est proportio intertance ralia di incertance ralia di pora fed qualis est proportio inter tépora, talis est inter motus & me non possis siedia; si igitur est proportio inter tempus, quo mouetur aliquid in va- rim vaco. cuo & quo mouetur aliquid in pleno, erit proportio inter vacuum & plenum; quod est contra vltimum fundamentum; non potest igitur motus in vacuo fieri in tépore; sed debet fieri in instanti: nam vacuum in infinitum est minus resistens & impediens quam plenum, atqui impossibile est motu fieri in non tempore, seu in instanti, ergo impossibile est motum fieri in vacuo. Hoc etiam ita confirmatur: si motus in vacuo fit in tempore, fit illud tempus vt vnum, tempus autem quo fit motus in pleno, sit vt decem; ponatur aliud plenum decuplo subrilius, & minus resistens quam illud prius; nam id posset Deus facere, tunc æquali tempore fieret motus in vacuo & in pleno quod si adhuc ponatur aliud plenum subtilius, in illo fieret motus minori tempore & velocius quam in vacuo; at hæc absurda esse nemo est qui non intelligit. Demonstratio autem Arist.non procedit ex opinione tantú antiquorum, vt videtur quibusdam, sed procedit simpliciter ex sententia Arist. & habet vim demonstratiuam, cui non possit benè resisti. Hoc enim declarat apertè cotextus verboru Arist. idemque sentiunt interprætes Gtæci.

Sed Philoponus, Auempace, Auicenna, D. Thomas, Scotus & alij, aduersatur huic demonstrationi, & censent in vacuo, si esser, factum iri motum in tempore & non in instanti, non enim admittunt illud tertium fundamentum, quinimo negant totam moram & successionem que est in motu locali, prouenire tantum ex medio: faciút enim duplicem caussam, cur motus sit tardior aut velocior: vnum externam & accidentariam: & hanc dicunt sumi ex medio, secundu vel magnitudinem, vel subtilitatem, aut crassitiem eius: alteram vewero internam & quasi essentialem, quæ prouenit ex maiori aut minori virtute motiua. virtus enim maior per se facit motum celerioremiminor autem tardiorem. Quod autem inequalitas motus loca-

dio; probăt tú exemplo, tú ratione: exemplo quidem corporum cæ lestium, quæ cum non moueantur per medium, tamen mouentur quædam cæleriùs: & alia tardiùs: ratione verò, quoniam à quo prouenit motus naturalis, ab eodem prouenit continuatio & successio eius, continuatio enim per se conuenit motui vt motus est: sed motus naturalis non prouenit extrinsecus à medio. sed intrinsece à natu ra quæ definitur principiú & caussa vt moueatur id in quo est;ergo continuatio motus per se non proueniet ex medio; sed ex maiori vel In nonnulli minori virtute ipsius naturæ. Ad idem confirmandum has quoq; raprobam five tiones adjungunt, primo, quia licet successio motus proueniret tantum ex medio, non tamen ex medio vr plenú est, sed prout dicit quadam distantiam extremorum; sed talis distantia extremorum reperie tur etiam in medio vacuo, si enim spacium quod est inter terram & cælum vacuum esset, non minus distaret cælumà terra, quam nunc distat: in vacuo igitur successiue fieret motus ob talem distantia extremorum, Deinde, ponatur lapis in concauo lunæ, ita vt reliquum spacium vsque ad centrum sit vacuum; non dubium est, quin ille lapis mouebitur deorsum, nam est gravis, & extra suum locum, & nihil obstat: vel igitur mouebitur successiue, & sic habeo quod volo; vel in instanti, & sic simul erit in supremo in medio & in insimo loco; quod est impossible. Nam vt Aristoteles demonstrat in 6. Phy. omne mobile quod mouetur per aliquod spacium, priùs pertransit partes priores, quam posteriores illius spacij, & priùs pertransit me-

gumēta quifactum er in calem in tepere.

> Exponuntur octo hypotheses, que ad desensionem & confirmationem sententia Aristotelis de vacuo, plurimum conferunt.

ED quia horum Philosopporum opinio non solum nobis videtur contraria esse doctrinæ Arist. & Peripateticorum, sed etiam aduersari rationi; Albertus quidem certe ait huius modi sententiam esse intelligibilem; ideo enitendum est vt dilucide ostendamus & demonstrationem Arist.esse firmam arquerobustam, & infirmam acminime probabilem horum sententiam.quod vt comodius fiat, præmitramus nonnullas hypoteses ex quibus pendent demonstrationes quas afferre volumus.

Prima Hypotelis est. Omnem motum localem esse continuú &

Successio & successionen: & de hac convenir inter omnes.

dium quam veniat ad vltimum.Hæc ille.

Secunda. Successio & mora quæ cernitur in motu, non potest prouenire ex mouente: hoc patet, quia monens quantú in iplo est, velict quam primum mouere, & efficere quod intendit. Deinde, quia mora

localis, non pronenit ex monente.

in mouendo accidit ei ob aliquam resistentiam quam reperit, mouens autem sibi non resistit. Adde, quòd videmus eandem virtutem actiuam nunc cælerius, nunc tardius agere, ob variam resistentiam materiæ in quam agit. Postremo, si mora & successio contingeret ob virtutem motiuam, aquè caleriter deberet moueri exiguus lapis atque maximus, nam virtus motiva quæ est gravitas æqualis est in lapide paruo atque magno: quamuis sit magis extesa in magno quam in paruo; lecundum intensionem tamen par est. Agens etiam naturale principio paulatim & successive agit ob qualitates sibi repugnátes, quas reperit in co in quod agit, sed vbi cas expulit, agit in instanti, tunc enim puncto téporis producit formá substantialé. Non igitur ex agete vel mouere proficiscitur mora & successio quæ est in moru.

Tertia. Resistentia ob quam sit mora & successio in motu locali, duplex est:vna intrinseca mobili; altera extrinseca. Rursum intrinseca duplex est: vna enim oritur ex eo quòd motus habet inclinationem contrariam ei motui secundum quem mouetur à mouente; sic corpus resistit animæ mouenti ipsum, aut sursum aut in trasuersum, quoniam tantum habet propensionem ad motum qui fit deorsum.

Altera nascitur non ex corraria inclinatione mobilis; sed ex eo quod Duples cansmobile habet naturalem potentiam vt moueatur tanta cæleritate, & fa successionis non minori aut maiori; quod ei contingit ob determinatam perfe- & mora qua ctionem, aut magnitudinem, quam habet; sic mouetur cælum ab in- of in motor telligentia. Resistentia vero extrinseca, prouenit ex eo quod est extra locali. mouens & mobile, verbi gratia ex medio, quod quia est plenum & corpulentum, habens maiorem minorémue crassitiem, sicut supra diximus, relistit mobili, quod fertur per ipsum.

Quarra. Effectus realis, caussa debet esse realis: neque enim potest aut effectus imaginarius procedere à caussa reali, aut effectus realis à caussa imaginaria. Semper enim effectus assimilatur caussa, eius.

que naturam æmulatur.

Quinta. Neque motus localis potest esse sine loco, neq; locus sine superficie corporis cotinentis: sicut enim locus ponitur in definitione motus localis, ita superficies in definitione loci. Quod auté motus localis sine loco esse non possit, patet tú ex co, quod Axist. ait tex.32. locú no quæri nisi propter motú localé; at si posset motus localis esse sine loco, non semper indigeret illo. Adde, quod motus non potest separari à termino ad qué, qui in motu locali est locus, sicut in alteratione qualitas: & in 3. Phy. tex. 4. dicitur motu non esse preter ea in quibus fit motus. Denique, hoc, nomine suo presefert motus localis, ideo enim vocatut localis, quia fit in loco & ad locum, vel circa locú. Sexta. Natura refugit vacuú tribus de caussis. Primò, ad coseruanda

Tres casssa vnitatem múdi; múdus enim est vaus non ob cótinuatione, sed propropret ques pter contiguitaté corporú, que tollitur inducto vacuo. Deinde ob git vacuum, dependentia & connexione quæ debet esse inter corpora superiora & inferiora. Vnde Arist. in principio Meteor. ait huc mundu inferiore debere esse continuú, id est contiguú supernis lationibus, vt inde omnis virtus eius regatur & coleruetur. Quia ergo caussa particulares & secudæ neg; possunt agere, neg; coseruari, sine virtute& cocursu causse prime, hæc auté virtus & cocursus no potest ad illas peruenire si intercedat vacuú, ideo natura horret vacuú. Ad extremú, quia Deus & natura nihil frustra faciút. Quicquid enim est in múdo. & ab aliquo est & ad aliquid; vacuú auté si esset in mundo, neq; ab aliquo esset: cu sit nó ens, nó ens auté nó potest ab aliquo esse: neg; esset ob aliquem finem & vsum : præterquam quod deformitatem insignem afferret vniuerlo interrumpens connexionem & ordinem corpori.

Septima. Hæc questio, an si vacuú esset, in eo motus localis fierer in tépote nec ne, potest accipi tú, vniuerse de omni motu locali, corporé simpliciú, mixtorú, animatorú, inanimatorú: tú speciatim & propriè de motu locali corporu simpliciu. A nobis tractabitur vttoq; modo.

Octaua. Corpus simplex in suo motu locali non potest habere in-Rentis & fue trinsecam resistentiam: nam aut illa proueniret à materia aut à forcessio motus ma; non à materia, nam cum sit prima, indifferens est ad quemlibet motum; non à forma, nam cum sit principium motus, non resister ipsamet sibi in eo motu quem ipsa facit. Tota igitur resistentia extrinsecus petenda est, nempe à medio.

Probatur motum localem non posse fieri in vacuo.

I s politis, nullum motum localem cuiulcunque corporis fuerit, posse fieri in vacuo, ostedo dupliciter. Primò, quia omnes alij motus dependent à motu cæli & concursu primæ caussæ, vt docet Arist. 8. Phy. tex. 56, & 12. Metaphy. text. 38. quo sublato non possent fieri, tollitur autem per vacuum, ergo in vacuo nullus motus fieri potest.Idem confirmat D.Thomas in 1.2. quæst. 109. art. 1.& prima Parte quest.115.art.3. Et patet ex ijs quæ scribit Arist.8. Phy. tex.56 dicens fine motu circulari nullum aliorum motuum esse posse, ergo tantum abest vt in vacuo moueatur aliquid secundum locum, vt ne existere quidem possit. Deinde, motus localis non potest sieri sine loco, neque locus potest esse sine superficie corporis continentis, vt pater ex 5. hypoteli, sed in vacuo nulla est superficies corporis continentis, ergo non posset in eo sieri motus localis.

Quod autem corpus simplex non possit moueri in tempore, si per vacuum moueretur, probo tripliciter. Primò, quia omnis successio

Camplici rest. localis eins no trinsecus ex ipso corpore fimplici, sed extrinfecus à medio.

motus prouenit ex resistétia, vel intrinseca ipsi mobili vel extrinseca; vt patet ex 2. & 3. hypothesi: sed in vacuo corpus simplex nullam haberet resistentiam, non intrinsecam vt dictum est in vltima hypotesis neque extrinsecam, quia ponitur moueri in vacuo: vacuum autem, cum nihil sit, non potest resistere. Si dicatur, vacuum resistere ob distantiam extremorum; contra, quia talis distantia aut est in ipso medio vacuo, aut est tantum in extremis: si est tantum in extremis, ergo in illo medio vacuo, mobile non reperiet aliquam resistentiam, quare non pertransibit illud successiue: si autem illa distantia est subie-Ctiue in medio vacuo, aut erit huiusmodi distantia realis, aut imaginaria: realis non potest esse, quia vacuú nihil est, & non potest accidens reale esse in non ente tăquàm in subiecto; si est imaginaria, ergo non potest facere resistentiam reale, neq; poterit esse caussa successionis realis quæ est in motu locali, vt patet ex 4. hypotesi. Postea, si corpus simplex non habet successionem sui motus à medio sed à seipso, & medium tantum affert successionem quandam accidentariam, vt inquit Auempace, ergo si non esset mediú plenú, corpus simplex moueretur magis naturaliter & magis velociter, & sine vllo impedimeto, quia careret resistentia medij: hoc auté absurdu est, quia Arist. 3. de Cælo tex. 28. air natură vti medio tanquam instrumento ad faciendŭ motum naturalem & violentum; & motum naturalem iuuari atque promoueri à medio: at secundum istorum opinionem, medium tardaret & impediret motum localem. Præterea, cum vacuú sit impossibile, ergo núquam corpus simplex moueretur pure naturaliter, neq; tanta velocitate quanta aptum est moueri, quia naturalis eius velocitas semper impediretur & tardaretur à medio. Postremò, demonstratio Arist.non soluitur ab ipsis, si enim corpus simplex posser moueri in vacuo tempore aliquo finito, sicut per plenum mouetur tempore finito, sicut inter illa duo tempora finita esset proportio; sic etiam inter vacuum & plenum esset proportio, & posset singialiquod corp moueri per plenum æquali tempore, atque illud quod ponitur moueri per vacuum. Quæ demonstratio suit à nobis supra declarata.

Restat, vt rationes aduersarias dissoluamus. Ad quas ita respodem. Ad 1. Cælú mouetur successiuè & nó propter mediú, cócedo, quia in celo est intrinseca resisteria, & in motu celesti datur mobile distinctú à mouete: in corpore auté simplici nó inuenitur intrinseca resisteria, nec distinctio mouetis à mobili; quare peteda est extrinsece à medio. Atq; hæc manifesta sunt ex iis quæ supra docuimus cú tertia & octaua hypotesim explicaremus. Ad 2. Natura est principiú motus, distinguo, secúdú specificatione, verú est, ná quod ignis calesaciat vel moueatur sursum, habet à natura sua, similiter quod aqua frigesaciat &

R ij

moueatur deorsum: secudu successione aute, falsu est. mora enim que est in motu, no prouenit à mouete, sed ex resistetia mobilis, aut aliude, non enim mora qua facit ignis calefaciedo aqua prouenit ex calo re ignis, sed ob resistentia aqua, vt supra ostedimus exponedo secuda hypotesim. Ad 3. Si un vacuo poneretur graue, no moueretur, quia deesset illi instrumentu per quod sieret motus, quod 2. Arist. est mediu plenu; sicut si stuppa admoueretur igni, sic tame, vt inter stuppam & igne esset aliquod exiguu interuallu vacuu, tunc ignis quamuis na turaliter agat, tame propter vacuu non ageret, sic dicendu est de graui. Arist. igitur non ait corpus motu iri in vacuo in instanti, vt quida putant, sed dicit no motu iri vllo modo, quia, inquit, si moueretur deberet moueri in instanti, sed hoc est impossibile, ergo non mouebitur. Quod aute adducitur ex 6. Phy. quod omne mobile prius pertrastit priore parte spacij quam posteriorem, veru est de spacio naturali & pleno, & Arist. ibi loquitur de magnitudine supra quam sit motus.

Illud auté in hac de vacuo disputatione, diligenter intelligi & memoria teneri volumus; nec Aristorelem, neque nos sentire si esser vacuum, in eo factum iri motum in instanti. Quis enim est tam habes & tardus ingenio, qui non intelligat, in eo quod dicitur, motum localem sieri in instanti, manifestam repugnantiam & contradictione contineri? Nos igitur cum Arist. dicimus, si vacuú esset, in eo motum nullo modo sieri posse. Atque hoc probamus, cum aliis argumentis, tum ea ratione ducente ad impossibile, quia si sieret motus, is sieri deberet in instanti, vt supra docuimus; sed hoc est impossibile, ergo illud, motum sieri in vacuo, ex quo sequitur hoc, iudicandum est impossibile. Tantum igitur abest vt opinemur, in vacuo motum fore in instanti, vt, quia hoc iudicamus perspicuè falsum & impossibile, ex eo tanquam certo & manifesto, id quod fortè obscurum & dubium esse poterat, nempe, in vacuo nullum omnino motum sieri posse, cóssiciamus atque concludamus.

Denique, illud etiam hoc loco adijciam, velut libri huius clausuli; me pro certo habere, eam opinionem, quam de motu qui sit in vacuo, defendi, esse Aristotelis; contrariam verò, ab Aristotelis sententia & doctrina, discrepare; eandem quoque veram esse, mini quidem ita videri, vt contrariam, nec absurdè nec improbabiliter desendi posse existimem. Eam nanque cum alij viri docti tuendam susceptum, tum in primis Scotus in 2. Sent. dist. 2. quast. 9. sub sinem eus quastionis, acutè probabilitérque desendit. Sed his de Loco expositis, tempus est, vt ad eam quas de Tempore traditur, doctrinam expli-

candam, veniamus.

FINIS YNDECIMI LIBRL



## DE TEMPORE

## ÆTERNITATE ET Æ v o.

### LIBER DVODECIMVS.

EQVITVR vt agamus de tempore, quod est mensura durationis motus, omniúmque rerum quæ motui subijciuntur. Tres autem sunt durationis mensuræ, tempus, æternitas, æuum, de quibus hoc libro sigillatim disseremus. Sed primum dicamus de tempore: de quo tractada sunt hæc. An tempus sit ens aliquod reale: an sit res diuer-

sa à motu: an sit essentiale tempori esse actiuè numerum & mésuram omnium motuum, vel potius esse numeru passiuè, id est motum numeratum & distinctum secundum priùs & posterius: an propria &, vt vocant, formalis ratio temporis pendeat ab operatione animæ: an tempus sit tantùm subiectiuè in motu cæli: an sit tantùm vnum numero tempus: an sit vnum nunc in toto tempore. Hæc igitur de tempore Physico, de quo agit Aristoteles in 4. libr. Phys. à text. 87. vsque ad sinem libri, à nobis in priori parte huius libri explicabuntur. In posteriori autem parte libri, naturam ipsius durationis, quæ valde obscura & occulta est, aperiemus: pòst, de æternitate, æuo, & tempore discreto, disputabimus. Sed primùm omnium, an tempus sit ens reale, & à motu realiter distinctum perquiramus.

Disputatur contra eos qui putant tempus non esse ens reale; & contra eos quò censent esse ens reale realiser distinctum à motu.

CAP. I.

VIDAM existimant tépus non esse aliquid reale, sed tantum habere esse propter imaginationem & cogitationem animi nostri, ducti illo communi argumento, quod Aristoteles exponit 4. Phys. text. 88. 89. idque sichabet. illud non videtur esse, ii

dio; probăt tú exemplo, tú ratione: exemplo quidem corporum cæ lestium, quæ cum non moueantur per medium, tamen mouentur quædam cæleriùs: & alia tardiùs: ratione verò, quoniam à quo prouenit motus naturalis, ab eodem prouenit continuatio & successio eius, continuatio enim per se conuenit motui vt motus est: sed motus naturalis non prouenit extrinsecus à medio. sed intrinsece à natu ra quæ definitur principiú & caussa vt moueatur id in quo est; ergo continuatio motus per se non proueniet ex medio; sed ex maiori vel bus nounally minori virtute ipsius naturæ. Ad idem confirmandum has quoq; ta-Probant si va tiones adjungunt primo, quia licet successio motus proueniret tantum ex medio, non tamen ex medio vr plenú est, sed prout dicit quádam distantiam extremorum; sed talis distantia extremorum reperie tur etiam in medio vacuo, si enim spacium quod est inter terram & cælum vacuum esset, non minus distaret cælumà terra, quam nunc distat: in vacuo igitur successiue fieret motus ob talem distantia extremorum, Deinde, ponatur lapis in concauo lunæ, ita ve reliquum spacium vsque ad centrum sit vacuum; non dubium est, quin ille lapis mouebitur deorsum, nam est gravis, & extra suum locum, & nihil obstat: vel igitur mouebitur successiue, & sic habeo quod volo; vel in instanti, & sic simul erit in supremo in medio & in insimo loco; quod est impossible. Nam vt Aristoteles demonstrat in 6. Phy. omne mobile quod mouetur per aliquod spacium, priùs pertransit partes priores, quam posteriores illius spacij, & prius pertransit medium quam veniat ad vltimum. Hæc ille.

gwměta qui**mu**m effet, factum eri in motii lo. calem in tepore.

> Exponuntur octo hypotheses, qua ad defensionem & consirmationem sententia Aristotelis de vacuo, plurimum conferunt.

ED quia horum Philosopporum opinio non solum nobis videtur contraria esse doctrinæ Arist. & Peripateticorum, sed etiam aduersari rationi; Albertus quidem certe ait huius modi sententiam esse intelligibilem; ideo enitendum est vt dilucide ostendamus & demonstrationem Arist.esse firmam atque robustam, & infirmam ac minimè probabilem horum sententiam.quod vt comodius fiat, præmitramus nonnullas hypoteses ex quibus pendent demonstrationes quas afferre volumus.

Prima Hypotelis est. Omnem motum localem esse continuú & Successio de successiones: & de hac convenit inter omnes.

pronenit ex movente.

Secunda. Successio & mora quæ cernitur in motu, non potest prouenire ex mouente: hoc patet, quia monens quantú in ipso est, vellet quam primum mouere, & efficere quod intendir. Deinde, quia mora

Digitized by GOOGLE

in

in mouendo accidit ei ob aliquam resistentiam quam reperit, mouens autem sibi non resistit. Adde, quòd videmus eandem virtutem actiuam nunc cælerius, nunc tardius agere, ob variam resistentiam materiæ in quam agit. Postremo, si mora & successio contingeret ob virtutem motiuam, æquè cæleriter deberet moueri exiguus lapis atque maximus, nam virtus motiua quæ est gravitas æqualis est in lapide paruo atque magno: quamuis sit magis extesa in magno quam in paruo; lecundum intensionem tamen par est. Agens etiam naturale principio paulatim & successive agit ob qualitates sibi repugnátes, quas reperit in eo in quod agit, sed vbi eas expulit, agit in instanti, tunc enim puncto téporis producit formá substantialé. Non igitur ex agete vel mouete proficiscitur mora & successio que est in moru.

Tertia. Resistentia ob quam fit mora & successio in motu locali. duplex est:vna intrinseca mobili; altera extrinseca. Rursum intrinseca duplex est: vna enim oritur ex eo quòd motus haber inclinationem contrariam ei motui secundum quem mouetur à mouente; sic corpus relistit animæ mouenti ipsum, aut sursum aut in träsuersum, quoniam tantum habet propensionem ad motum qui fit deorsum. Altera nascitur non ex cotraria inclinatione mobilis; sed ex eo quod Duples caus-

mobile habet naturalem potentiam vt moueatur tanta cæleritate, & sa successionis non minori aut maiori; quod ei contingit ob determinatam perfe- & mora qua ctionem, aut magnitudinem, quam habet; sic mouetur cælum ab in- of in mois telligentia. Resistentia vero extrinseca, prouenit ex eo quod est extra locali, mouens & mobile, verbi gratia ex medio, quod quia est plenum & corpulentum, habens maiorem minorémue crassitiem, sicut supra diximus, resistit mobili, quod fertur per ipsum.

Quarta. Effectus realis, caussa debet esse realis: neque enim potest aut effectus imaginarius procedere à caussa reali, aut effectus realis à caussa imaginaria. Semper enim effectus assimilatur caussa, eiús, que naturam æmulatur.

Quinta. Neque motus localis potest esse sine loco, neq; locus sine superficie corporis cotinentis: sicut enim locus ponitur in definitione motus localis, ita superficies in definitione loci. Quod auté motus localis sine loco esse non possit, patet tú ex eo, quod Atist. ait tex.32. locu no quæri nisi propter motu locale; at si posset motus localis esse sine loco, non semper indigeret illo. Adde, quod motus non potest separari à termino ad qué, qui in motu locali est locus, sicut in alteratione qualitas: & in 3. Phy. tex. 4. dicitur motú non esse preter ea in quibus fit motus. Denique, hoc, nomine suo presefert motus localis, ideo enim vocatut localis, quia fit in loco & ad locum, vel circa locu. Sexta. Natura refugit vacuú tribus de caulsis. Primò, ad coseruanda

prouenit in-

ipso corpore fimplici, sed

extrinfecus à medio.

Tres canssa vnitatem mudi; mudus enim est vaus non ob cotinuatione, sed proproper quas pter contiguitaté corporú, quæ tollitur inducto vacuo. Deinde, ob git vacuum, dependentia & connexione quæ debet esse inter corpora superiora & inferiora. Vnde Arist.in principio Meteor. ait huc mundu inferiore debere esse continuu, id est contiguu supernis lationibus, vt inde omnis virtus eius regatur & coseruetur. Quia ergo caussa particulares & secuda neg; possunt agere, neg; coservari, sine virtute& cocurfu causse prime, hæc auté virtus & cocursus no potest ad illas peruenire si intercedat vacuú, ideo natura horret vacuú. Ad extremú, quia Deus & natura nihil frustra faciút. Quicquid enim est in múdo, & ab aliquo est & ad aliquid; vacuú auté si esset in mundo, neq; ab aliquo esset: cu sit no ens, no ens auté no potest ab aliquo esse: neq; esset ob aliquem finem & vsum: præterquam quod deformitatem insignem afferret vniuerlo interrumpens connexionem & ordinem corporú.

> Septima. Hæc questio, an si vacuú esset, in eo motus localis fierer in tépote nec ne potest accipi tu, vniuerse de omni motu locali, corporú simplicit, mixtoru, animatoru, inanimatoru: tu speciatim & propriè de motu locali corporu simpliciu. A nobis tractabitur vtrog; modo.

Octaua. Corpus simplex in suo motu locali non potest habete in-Smplici resi. Rentis & fix trinsecam resistentiam: nam aut illa proueniret à materia aut à forcessio motus ma; non à materia, nam cum sit prima, indisferens est ad quemlibet localis eius no motum; non à forma, nam cum sit principium motus, non resistet iplamet sibi in eo motu quem ipla facit. Tota igitur resistentia extrinsecus ex trinsecus petenda est, nempe à medio.

> Probatur motum localem non posse sieri in vacuo. CAP. XII.

I s politis, nullum motum localem cuiulcunque corporis fue rit,posse fieri in vacuo, ostedo dupliciter. Primò, quia omnes alij motus dependent à motu cæli & concursu primæ caussæ, vt docet Arist. 8. Phy. tex. 56. & 12. Metaphy. text. 38. quo sublato non possent fieri, tollitur autem per vacuum, ergo in vacuo nullus motus fieri potest. Idem confirmat D. Thomas in 1.2. quæst. 109. art. 1. & prima Parte quest. 115, art. 3. Et patet ex i js quæ scribit Arist. 8. Phy. tex. 56 dicens fine motu circulari nullum aliorum motuum esse posse, ergo tantum abest vt in vacuo moueatur aliquid secundum locum, vt ne existere quidem possit. Deinde, motus localis non potest sieri sine loco, neque locus potest esse sine superficie corporis continentis, vt patet ex 5. hypoteli, sed in vacuo nulla est superficies corporis continentis, ergo non posset in eo fieri motus localis.

Quod autem corpus simplex non possit moueri in tempore, si per vacuum moueretur, probo tripliciter. Primò, quia omnis successio

Digitized by GOOGLE

motus prouenit ex resistétia, vel intrinseca ipsi mobili vel extrinseca; vt patet ex 2.8 3, hypothesi: sed in vacuo corpus simplex nullam haberet resistentiam, non intrinsecam vt dictum est in vltima hypotesis neque extrinsecam, quia ponitur moueri in vacuo: vacuum autem, cum nihil sit, non potest resistere. Si dicatur, vacuum resistere ob distantiam extremorum; contra, quia talis distantia aut est in ipso medio vacuo, aut est tantum in extremis: si est tantum in extremis, ergo in illo medio vacuo, mobile non reperiet aliquam resistentiam, quare non pertransibit illud successive: si autem illa distantia est subie-Ctiuè in medio vacuo, aut erit huiusmodi distantia realis, aut imaginaria: realis non potest esse, quia vacuú nihil est, & non potest accidens reale esse in non ente tăquam in subiecto; si est imaginaria, ergo non potest facere resistentiam reale, neg; poterit esse caussa successionis realis quæ est in motu locali, vt patet ex 4. hypotesi. Postea, si corpus simplex non habet successionem sui motus à medio sed à seipso, & medium tantum affert successionem quandam accidentariam, vt inquit Auempace, ergo si non esser mediú plenú, corpus simplex moueretur magis naturaliter & magis velociter, & sine vllo impedimeto, quia careret relistentia medij: hoc auté absurdu est, quia Arist. 3. de Cælo tex. 28. ait natură vti medio tanquam instrumento ad faciendu motum naturalem & violentum; & motum naturalem iuuari atque promoueri à medio: at secundum istorum opinionem, medium tardaret & impediret motum localem. Præterea, cum vacuú sit impossibile, ergo nuquam corpus simplex moueretur pure naturaliter, neq; tanta velocitate quanta aptum est moueri, quia naturalis eius velocitas semper impediretur & tardaretur à medio. Postremò, demonstratio Arist.non soluitur ab ipsis, si enim corpus simplex posset moueri in vacuo tempore aliquo finito, ficut per plenum mouetur tempore finito, sicut inter illa duo tempora finita esset proportio; sic etiam inter vacuum & plenum esset proportio, & posset singi aliquod corp moueri per plenum æquali tempore, atque illud quod ponitur moueri per vacuum. Quæ demonstratio fuit à nobis supra declarata.

Restat, vt rationes aduersarias dissoluamus. Ad quas ita respodem. Ad 1. Cælú mouetur successiuè & nó propter mediú, cócedo, quia in celo est intrinseca resistétia, & in motu celesti datur mobile distinctú à mouéte: in corpore auté simplici nó inuenitur intrinseca resistétia, nec distinctio mouétis à mobili; quare petéda est extrinsece à medio. Atq; hæc manifesta sunt ex iis quæ supra docuimus cú tertiá & octauá hypotesim explicaremus. Ad 2. Natura est principiú motus, distinguo, secúdú specificatione, verú est, ná quod ignis calesaciat vel moueatur sursum, habet à natura sua, similiter quod aqua frigesaciat &

moueatur deorsum: secudú successione aute, falsú est. mora enim que est in motu, no prouenit à mouete, sed ex resistetia mobilis, aut aliude, non enim mora qua facit ignis calesaciedo aqua prouenit ex calo re ignis, sed ob resistentia aqua, vt supra ostedimus exponedo secuda hypotesim. Ad 3. Si un vacuo poneretur graue, no moueretur, quia deesset illi instrumentu per quod sieret motus, quod 2. Arist. est mediu plenu; sicut si stuppa admoueretur igni, sic tame, vt inter stuppam & igne esset aliquod exiguu interualsu vacuu, tunc ignis quamuis na turaliter agat, tame propter vacuu non ageret, sic dicendu est de graui. Arist. igitur non ait corpus motu iri in vacuo in instanti, vt quida putant, sed dicit no motu iri vllo modo, quia, inquit, si moueretur deberet moueri in instanti, sed hoc est impossibile, ergo non mouebitur. Quod aute adducitur ex 6. Phy. quod omne mobile prius pertrastit priore parte spacij quam posteriorem, veru est de spacio naturali & pleno, & Arist. ibi loquitur de magnitudine supra quam sit motus.

Illud auté in hac de vacuo disputatione, diligenter intelligi & memoria teneri volumus; nec Aristotelem, neque nos sentire si esser vacuum, in eo factum iri motum in instanti. Quis enim est tam habes & tardus ingenio, qui non intelligat, in eo quod dicitur, motum localem sieri in instanti, manisestam repugnantiam & contradictioné contineri? Nos igitur cum Arist. dicimus, si vacuú esset, in eo motum nullo modo sieri posse. Atque hoc probamus, cum aliis argumentis, tum ea ratione ducente ad impossibile, quia si siere motus, is sieri deberet in instanti, vt supra docuimus; sed hoc est impossibile, ergo illud, motum sieri in vacuo, ex quo sequitur hoc, iudicandum est impossibile. Tantum igitur abest vt opinemur, in vacuo motum fore in instanti, vt, quia hoc iudicamus perspicuè falsum & impossibile, ex eo tanquam certo & manisesto, id quod fortè obscurum & dubium esse poterat, nempe, in vacuo nullum omnino motum sieri posse, cóssiciamus atque concludamus.

Denique, illud etiam hoc loco adijciam, velut libri huius clausuli; me pro certo habere, eam opinionem, quam de motu qui sir in vacuo, defendi, esse Aristotelis; contrariam verò, ab Aristotelis sententia & doctrina, discrepare; eandem quoque veram esse, mihi quidem ita videri, vt contrariam, nec absurdè nec improbabiliter desendi posse existimem. Eam nanque cum alij viri docti tuendam susceperunt, tum in primis Scotus in 2. Sent. dist. 2. quæst. 9. sub sinem eius quæstionis, acutè probabilitérque desendit. Sed his de Loco expositis, tempus est, vt ad eam quæ de Tempore traditur, doctrinam explicandam, veniamus.

FINIS YNDECIMI LIBRL



# DE TEMPORE

# ÆTERNITATE ET

### LIBER DVODECIMVS.

EQVITVE vt agamus de tempore, quod est mensura durationis motus, omniúmque rerum quæ motui subijciuntur. Tres autem sunt durationis mensuræ, tempus, æternitas, æuum, de quibus hoc libro sigillatim disseremus. Sed primum dicamus de tempore: de quo tractada sunt hæc. An tempus sit ens aliquod reale: an sit res diuer-

sa motu: an sit essentiale tempori esse actiuè numerum & mésuram omnium motuum, vel potius esse numeru passiuè, id est motum numeratum & distinctum secundum priùs & posterius: an propria &, vt vocant, formalis ratio temporis pendeat ab operatione animæ: an tempus sit tantùm subiectiuè in motu cæli: an sit tantùm vnum numero tempus: an sit vnum nunc in toto tempore. Hæc igitur de tempore Physico, de quo agit Aristoteles in 4. libr. Phys. à text. 87. vsque ad sinem libri, à nobis in priori parte huius libri explicabuntur. In posteriori autem parte libri, naturam ipsius durationis, quæ valde obscura & occulta est, aperiemus: pòst, de æternitate, æuo, & tempore discreto, disputabimus. Sed primum omnium, an tempus sit ens reale, & à motu realiter distinctum perquiramus.

Disputatur contra eos qui putant tempus non esse ens reale; Contra eos qui censent esse ens reale realizer distinctum à motu.

CAP. I.

VIDAM existimant tépus non esse aliquid reale, sed tantum habere esse propter imaginationem & cogitationem animi nostri, ducti illo communi argumento, quod Aristoteles exponit 4. Phys. text. 88. 89. sidque sic habet, illud non videtur esse, R iij

cuius pars nulla est: temporis autem nulla pars existit: præteritum que probant enim non est sed fuit, suturum aurem non est sed erit, præsens autem quidam tem. non est aliud quam nunc indiuisibile, quod non potest esse pars tempm non ese poris; nam cum sit indivisibile, & infinito intervallo superetur à tempore, nó potest, aut metiri, aut componere tempus, quod est propriú partis. Atque hoc illi argumento, putant se tempus è rebus sustulisse. Sed hi contradicunt communi, & quasi naturali existimationi omnium hominum. Omnes enim de tempore, tanquam de re aliqua, Quinque ns- & sentiunt & loquuntur. Vsurpant enim & dies & annos, & alias

tionibus pro- differentias temporis, veluti aliquid, quod in ipsis rebus inuentatur. batur tempus Deinde, subuertunt Philosophiam naturalem, que cum sit realis. scientia, tamen agit de tempore, non solum vninerse & generatim, sed etiam speciarim de tempore, quod est mensura durationis in omnibus generibus, tam plantarum, quàm animalium. Præterea, discrepant à sacris literis, in quibus legimus Deum fecisse luminaria in firmamento cali, vt dividerent dies & noctes, & essent in signa & tempora, & alibi. Tuus est dies & tua est nox : & item, non est vestrum scire tempora vel momenta, quæ Pater posuit in sua potestate. Postremò, aduersantur rationi. Nam tempus est mensura motus, sed motus est ens reale, ergo etiam tempus. Non enim conuenit, vt entis realis sit mensura imaginaria. Deinde, si nil aliad est tempus, quàm motus numeratus secundum prius & posterius; habet autem motus in se prius & posterius quæ possunt distingui, ergo est ens reale. Postremo, aut tempus est ens sictitium; quomodo igitur tractatur in scientia ? aut ens rationis, quomodo ergo tractatur in Physica? aut ens reale, quod nos volumus. Adde, quod sublata operatione anima, vna res est diuturnior, & alia habet breuiorem durationem: vna est ante vel prior, altera est post vel posterior, quæ sum differentiæ temporis.

tur.

Ratio autem quam afferunt, si quicquam valeret, debuisset etiam Soluitur ar-gumantii quo mouere eos ve tollerent motum; namin motu etiam nulla pars cius sempus è re. existit actu simul sed alia præcessit alia vero subsequitur. Soluitur but tolleba- autem ratio hoc modo. Aliud est ens permanens, aliud successinum: illud vt sit, habere debet aut omnes partes suas, aut aliquas actu existentes, vt patet in homine & statua; hoc autem vt sit, non debet habere aliquam partem permanentem actu, sic enim non esset iam ens successium sed ens permanens. Sed ens successium dicitur esse, cum habet partes in continua quadam successione, ita ve prior copuletur cum posteriori per nunc præsens; sicut dicitur generatio perpetua, non quod aliquod generatum sit perpetuum, sed quia successio generatorum vnius post alterum, est perpetua & nunquam interrupta.

Dubitare igitur de tempore an sit, accidit his hominibus, qui aut ignorant, aut non animaduert ut tempus esse ens successiu unon autem permanens: & alio modo ponendam esse existentiam in succes-

suis quam in permanentibus.

Alij autem è contrario censent, non modo tempus esse aliquid in tebus, sed esse rem quanda diuersam à motu. Nam in motu duo sunt qui essent reconsideranda: Vnum est forma illa imperfecta fluens à potentia ad pure distina actum, secudum quam definitur motus actus entis in potentia prout gui à motu. in potentia. Alterum est duratio seu mora quam habet illa forma du acquiritur, secundum quam distinctam per priùs & posteriùs constituitur tempus. Quoniam igitur talis duratio seu mora, re distinguitur à forma quæ acquiritur, ideo necesse est temp rem diuersam esse à motu. Præterea, motus mensuratur tempore, ergo tempus re differt à motu.nam si non differret, tempus mensuraretur tempore, oportet autem mensuram esse quid diuersum ab his quæ mensurantur. Postremo, Aristoteles reprehendit eos qui aiebant motum cali esse tempus, vel quemlibet alium motum: & inquit, non esse motum sed aliquid ipsius motus, hoc est, vt ipse planius dicit in duodecimo Metaphylicæ esse passionem motus. Quare tempus res diuersa est à motu.

Sed hæc sententia nobis non probatur. Primò, quia tempus ni- 2natur arhil aliud est quam motus numeratus secudum prius & posterius; esse sumentin pro autem numeratum, non adiugit aliquam rem ipsi motui. Vnde Arist. 4. Phyl. text.99. inquit, priùs & posteriùs ipsius motus re esse idem gui à motu. cum motu, distingui autem secudum esse, hoc est secudum rationem. Deinde, sumatur vlna qua metimur pannum, quæ vlna est lignum & mensura panni; sed esse mensuram, non est res diuersa à ligno. Vlna enim per se quidem est lignum, vt autem est signate diuisa per palmos, est vlna seu mensura: sicut igitur se habet mensura ad lignum vlnz, ita tempus ad motum. Denique, si tempus res est diuersa à motu, aut erit res permanens; aut successiua, non permanés, vt patet; si successiva, nullo modo erit aliud quam motus. Conuenit enim ei definitio motus, quæ est esse actum entis in potentia, &c. Adde, quod si est ens successiuum, habebit suam durationem, & partes priores & posteriores, quocirca mensurabitur à tempore; & sic tempus mensurabitur à tempore.

Argumenta autem illorum, ita soluutur. Primum quidem hoc modo:motus non est forma imperfecta sola, sed etiam fluxus illius, vel talis forma prout est fluens; intrinseca autem duratio illius fluxus non differt re à fluxu, sed tantum ratione. Ad secundum, ita respondemus. Aristoteles vult tempus distingui à motu, non re

### DE TEMPORE ÆTERNITATE ET ÆVO

sed ratione: addit enim tempus motui, esse numeratum secundum prius & posterius. Ad tertium. Potest tempus comparari, vel cum motu cuius est accidens & passio; & sic non differt re ab illo, sed tantùm ratione; vel cum alijs motibus, quorum est externa mensura, & ab illis differt re: sicut vlna respectu ligni in quo est, non differt ab eo re: respectu autem panni vel aliorum quæ metitur, differt re ab illis.

Explicatur definitio illa temporio Numerus motus secundum prius, & posterius, primo loco exponitur illa prima particula Numerus.

I s igitur opinionibus refutatis, aggrediamur ad explicadam definitionem temporis, quæ traditur 4. Phys. text. 101. his verbis. Numerus motus secundum prius, & posterius. Et primum doceamus qualis numerus sit, deinde cuiusmodi motus, ad extremum,

quid sit illud prius, & posterius.

Quidam Latini interpretes faciunt triplicem numerum. Vnum quo numeramus, vt ternarium, vel binarium; alterum, qui est res numerata vt duo oculi, vel quinque digiti; tertium, qui numerat, & hue aiunt esse intellectum. Sed hic postremus numerus olet nescio quid Platonicum potius, quant Aristotelicum. Nam Arist. I.lib. de Anima reprehendit Xenocratem, qui definiebat animam esse numerum. In-Discrimen in ter duos autem priores numeros, multum differt. Prior est abstractus ter numerum à rebus, sola cogitatione cohærens : posterior autem est coniun dus coniuncia cum rebus: ille percipitur tantum intelligentia, hic potest etiam sub rebus; & ab sensum cadere: ille est Mathematicus, hic Physicus: ille pertinet ad categoriam Quantitatis, hic autem ad diuersas categorias pro varietate rerum, que numerantur: ille est accidens, & vnum ens per se, hic autem non est ens per se, & nonnunquam est substatia: ille non multiplicatur secundum multitudinem eorum, quæ numerantur, hic secundum varietatem rerum quæ mensurátur, multiplicatur. Tempus igitur dicitur numerus, no ille prior, sed hic posterior. Tempus en im est quidpiam continuum, coniunctum cum motu, & ens naturale; ex quo fit, vt tempus non debeat reponi in quantitate discreta vbi est numerus, sed in quantitate continua. Tempus enim secundum rem est morus, qui est continuus; parricipat tamen aliqua ratione discretæ quantitatis quatenus numeratur secundum prius & posterius. Caulfa vero propter quam tempus dicitur numerus, est quia tempus est mensura, ratio autem mésuræ primum conuenit numero seu vni-

ÿs abiunctü.

tati, & propter hanc accommodatur etiam aliis rebus, vt ait Aristot. 10. Metaphylicæ text. 2. & 3.

Verum, quia cum dicitur tempus esse numerus motus, potest id An tempus bifariă intelligi; vel actiue, vel fensus sit, tempus esse numerum quo sit numerus numeramus motum; vel passiuè, videlicet tempus esse motum nu- que numerameratum; ideo dissensio est inter Auerroem quem sequuntur Latini, mus an qui numeratur. & inter Alexandrum, quem sequuntur Themistius, & Simplicius. Oplnio A. Auerroes enim Phys.comm.102.& 103. vult illud. Numerus motus le- verrois. gendum esse actiue, est enim tempori essentiale mensurare motum. Nam si debuisset legi passiuè, non fuisset positum, tempus est numerus motus, sed est motus numeratus. Præterea, Arist. postquam tradidit definitionem temporis, probat tempus esse numerum motus sic; id quo metimur plus & minus, est numerus; sedtempore metimur plurem, & minorem motum, ergo tempus est numerus. Hæc probatio vim & robur habet, si numerus sumatur actiuè.

Sed ego magis assentior Grecis: quoniam Aristoteles aperte ait Opinio Gree numeratur. Præterea tempus non connoscient ex en qued numeratur. numeratur. Præterea, tempus non cognoscitur ex eo, quod numerat alia, sed percipitur ex eo, quod motus numeratur & distinguitur secundum prius & posterius. Amplius, esse mésuram, est quidpiam respectiuum, tempus autem est ens absolutum, ergo mésurare non est essentiale tempori. Adhæc, tempus est passio motus, vt docet Arist. 12. Metaphysicæ text. 29, ergo definiri debet per motum, tanquam: per subiectum in quo est; at mensura non est passio rerum quæ mensurantur, nec res mensuratæ sunt subjectum mesuræ. Postremò, cum omnis respectus fundetur in aliquo absoluto, & esse mensuram sit. quidam respectus, præsupponet vrique aliquid absolutum: mensurare igitur non primo, ac essentialiter conuenit tempori; & sicut vlna: non habet quod sit vlna ex eo, quod mensurat pannum; sed mensurare posterius est & consequitur rationem iam constitutam ipsius vlnæ, vlnæ enim elle constituitur ex eo quod est lignum quoddam: numeratum & distinctum in aliquot partes certæ & definitæ quantitis; sic etiam mensurare non est essentiale tempori, sed passio consequens rationem temporis, ex eo quod est motus numeratus secundum prius & posterius.

Quod autem aiunt quidam, tempus & esse numerum motus actiue, & passiue; nam si comparetur cum motu circulari, est numerus passiue, quoniam est passio illius intrinsece inhærens ipsi: si autem comparetur cum aliis motibus, est numerus actiue, quia mensurat illos:vt verum sit, tamen neque satisfacit præsenti dubitationi; non: enim quæritur an tempus sit numerus motus actiue, id enim certum.

### 644 DE TEMPORE ÆTERNIT. ET ÆVO

est, sed an hoc sit essentiale tempori, & an sic debeat intelligi definitio temporis, neque consentit cum Aristotelis doctrina, qui vbicunque declarat, quomodo tempus sit numerus motus, semper exponit passiue, vt supra ostendimus: & isti faciunt definitionem temporis vitiosam, nam illud numerus motus cum sumi, debeat secundum illos actiue & passiue respectu diversorum, ambiguum esset: motus item cum debeat referri partim ad motus circulares, partim ad alios motus, esset nomen æquiuocum & perobscurum.

Argumentis autem Auerrois, facilè est occurrere. Nam cum ait, a deberet intelligi passiuè, non debuisse dici(numerus motus)sed(motus numeratus) futile est; hoc enim vocabulum (numerus) seu meniura, tá pro eo, quo numeramus, quàm pro re numerata vulgo viurpamus; dicimus enim quempiam comedisse modium tritici, aut libram carnis, aut bibisse dolium vini, hoc est comedisse triticum numeratum modio, & vinum mensuratum dolio; sic tempus est numerus motus, id est motus discretus & numerus secundum prius & posterius. Probatio autem Aristot.non est à priori, sed à posteriori: quod indicat illud verbum (signum) demonstratio enim à signo, est est à posteriori; arque vis probationis Aristotelis est in hoc: si enim per tempus metimur alios motus, hoc est signum, ipsum tempus esse aliquid definitum & mensuratum; velut si per vlnam metimur pannum, signum est, vlnam esse lignum alıquod diuisum & distin&um in certas partes. Est igitur tempus numerus motus, nam mensura debet esse eiusdem generis cum his quæ mensurantur, si ergo motus mensuratur tempore, oportet tempus esse quoque motum numeratum, vt est apud Arist. 4. Phys. tex. 113. & 10. Metaph.loco supradicto.

> Non esse addendum in definitione temporis, ipsum esse mumerum motus O quietis. CAP. III.

Duies no de-bet adiungi im definitione dendum esse numerus motus, et quietis suit autem vetus hac opinio, vepotè quam Alexander (referete Simplicio) comemorar, atque refellit, dupliciter fuisse deceptos. Primo, quia illud numerus motus sumebant actiue, quasi tempori essentiale esset mensurare, & quia non solum motus, sed etiam quies mensuratur à tempore, ideo putabant nomen etiam quietis exprimendum esse in definitione temporis. Sed, vt Alexander inquit, & nos supra ostendimus, mensurare accidit tempori, substantia autem eius consistit in co quod est habere prius & posterius mensurarum cum successione,

quod propriè non conuenit quieti: alioquin quies esset motus; ideo tempus non est in quiete sicut est in motu. Deinde, quamuis esset tempori essentiale mensurare, tamen quia quies non per se primò, sed, vt inquit Aristoteles, tantum per accidés mensuratur à tempore, hoc etiam nomine non debuisset poni in definitione eius. Quod enim est per accidens, non ingreditur definitionem rei. Vnde, neque in definitione visus ponuntur tenebræ, sed definitur visus facultas percipiendi lumen, & colores.

Quomodo autem tempus mensuret quietem, sic debet intelligi. Que patte Primo, tempus mensurar quietem, vel quia sicut rectum per se qui- sipu per sedem est mensura recti, quod est illi congruens, per accidens autem edens menobliqui, quatenus obliquum non est rectum, sed discrepás ab eo: sic sures quiese. tempus cum sit ens successiuum, per se quidem est mensura motus qui habet successionem; per accidens autem quietis quatenus est priuatio motus, dicitur enim aliquod tanto tempore quieuisse, quia tanto tempore non est motum, & quia tanto tempore moueri poterat: vel quia quies vnius corporis, semper est eum motu alterius. qui per se mensuratur à tempore, per accidens auté quies coexistens. illi. Vel quies dicitur mésurari per accidés, quia id quod per se mensuratur, debet habere has conditiones, vt sit eiusdem generis cum mensura, id est qualem habet mensura quantitatem, talem habeat mensuratum: deinde, vt possit contineri vel circunscribi à mésura, & sic motus per se mensuratur à tempore, nam omnis motus circuscribitur terminis ipsius téporis; quocuque enim motu potest sumi tempus maius: deinde, motus habet quantitatem successiuam sicut tempus, quare est Homogeneu illi, quies autem per se non mensuratur à tempore, quia deest illi secuda conditio; non enim habet quatitatem successivam sicur tempus, sed tantum per accidens quoniam habet priorem conditionem, nimirum quia continetur finibus temporis.

Pari ratione existimandum est, esse substantiale rerum generabi- An esserabi-Iium & corruptibiliu mensurari à tempore. Nam quamuis sit indi-generabilium. uisibile, & totum simul carens omni successione, tamen quia incipit mensuretur & desinit, & continetur à tempore, éstque perpetuo coniunct ucum tempore. accidentariis mutationibus per quas & producitur & corrumpitur, mensurari debet à tempore. Non igitur assentior Scoto qui vult tale esse rerum corruptibilium mensurari zuo; neque Herueo qui in 2. Quodlibeto quæst.12.inquit huiusmodi esse non mensurari tempore quia est indiuisibile carens successione, quam habet tempus, menfuratum autem debet esse Homogeneum mensuræ suæ; nec mensuxari zuo quia habet principium & finem; sed mensuratur, inquit, nunc temporis discreti quod est mensura operationum Angelorum;

### DE TEMPORE ÆTERNIT. ET ÆVO.

quid sit autem hoc tempus discrerum infra explicatur. Sed ratio Heruei tantum concludit hoc (esse) non mensurari tempore per se primò sicut motum, quod nos etiam sponte concedimus. Rectius igitur D. Thomas 1. part. q. 10. art. 4. in responsione ad 3. & Durádus 2.sent.dist.2.q.6.volunt tempus esse mensuram communem motui quieti & esse rerum generabilium; quod valde cogruit cum his quæ scribit Aristoteles 4. Phys. text. 120. dicens que cunque terminantur à tempore, & aliquando sunt & aliquando non sunt, mensurari ab eo. Itaque solum res æternas & impossibiles excludit à tempore: res autem omnes generabiles subiicit tempori. Verum his de rebus plura dicturi sumus infra cum de æuo disputabimus.

An Patio teex operatione

Sed dicet quispiam, si tempus est numerus, numerus antem non poru pendeat existit sine actione anima, quoniam numerare proprium munus est animæ rationalis; tempus igitur existit in anima: quare vel erit res fictitia, vel ens rationis. Respondeo, duo consideranda esse in tempore: Vnum materiale, quod est motus: Alterú formale quod est esso numeratum secundum prius & posterius. Morus quidem secundum partium successionem actu est extra animam; dupliciter autem dependet ab anima: primum effectiue, quatenus omnes alij motus dopendent à motu cæli, hic autem ab Intelligentia quæ à Peripateticis vocatur Anima cæli. Platonici etiam animam Mundi, aiunt esse fontem omnium motuum. Deinde, dependet etiam ab anima quatenus de ipso motu nihil est actu præter indiuisibile quoddam. Nam alia pars preteriit, alia futura est, simul autem totus motus actu existere non potest nisi per actionem animæ quæ totum motum simul actu apprehendit, considerans priores partes atque posteriores easque conferens inter se. Tempus igitur cum sit re idem atq; motus, materialiter quidem, sumptum, eodem modo pendebit & non pendebit ab anima arque motus: & quemadmodú nemo dicet motum esse ens rationis, propter aliquam eius dependétiam ab anima; ita neque de tempore id censeri & affirmari debet. Formale autem ipsius temporis, necessario eget opera intellectus; nam siue quiditas temporis sit esse numeratum secundum prius & posterius, cum nihil sit vel actu numeratum, vel potentia numerabile, nisi in ordine ad numerantem, qui est animus hominis, necessariò tempus includet réspectum ad animam; siue etiam ratio temporis in eo consistat vt sit mensura motuu,idem quoque eueniet. Nam ratio mensuræ, actu non conuenit alicui nisi ex operatione animæ; ergo quamuis extra animam vnaquæque res habeat suam durationem, alia quidem longiorem alia breuiorem (quomodo potest dici etiam esse in tempore) samen eiusmodi durario non potest esse numerata & distincta secundum

cundum prius & posterius, neque potest adhiberi tanquam mensura ad metiendos motus (in quo tamen propria temporis ratio forma-

liter consistit) sine operatione anima.

Atque hoc quidem, exemplo vel similitudine vlnæ ligneæ illustrari potest. Lignum enim vlnæ per se habet quatitatem (verbi gratia) quatuor palmorum; sed designatio & distinctio illorum palmorum, adhibitio item illius ligni ad metiendum pannum vel aliud quidpiam, fit opera, & industria hominis: similiter de tempore sentiendum est. Talis autem dependentia temporis ab anima, non arguit ipsum esse vel figmentum, vel ens rationis. Nam quod anima numerat in motu, no fingit ipla sibi, sed in ipso motu reperit: quemadmodum videre est in exemplo vlnæ. Similis autem dependentia ab anima reperitur in relatione, in numero, & in cunctis rebus vniuersalibus, in quibus scientiæ versantur. Hoc enim discrimé est, auctore Auerroe 88.comm. 4. Phys.inter ens incompletum, cuiusmodi est tempus, & ens completum vti est homo & Iapis, quòd illud accipit suum complementum per operationem animæ, hocautem minime. Quam sit vera & cosentiens doctrinæ Aristotelis hæc solutio, videre licet tum apud Aristot. 4. Phys. text. 131. tum apud Græcos interpretes in expositione illius text. vt Themistium, Simplicium & quos ibi refert Simplicius: & apud D. Thomam, ibidé: apud Auerr. autem 4.Phyf.88.comm.& 109.& 131. Sed quomodo tempus fit numerus, satis explicatum sit: sequitur vt duas alias definitionis particulas, breuiter exponamus.

> Declarantur duæ aliæ particulæ definitionis, nimirum: Motus & secundum prius & posterius.

EINCEPS videndum est, cuiusnam motus sit tempus nu- Antipu sistements merus. Tempus præcipue est in motu cæli, quoniam is est numerus soprimus, & caussa aliorum omnium; & minimus, id est velocissimus præsertim primi mobilis; & certissimus, & maximæ vnifor- insum motus. mis, & notissimus omnibus, & vniuersalis apud omnes. In triplici auté motu cælesti precipuè consistit rempus; primum in motu primi mobilis, per quem sol facit dies & noctes. Deinde, in motu proprio solis, per quem costituit annos. Postea in motu Lunz, ex quo numeratur mélis: cæterorú autem Planetarú motibus, quoniam non sunt omnes manifesti vulgo, non assignatur ratio temporis. Atque hoc tempore, quod est in motu celi, vtuntur omnes gentes, & contineneur durationes rerum sublunarium, & de eo præcipue loquuntur.

### DE TEMPORE ÆTERNIT. ET ÆVO 648

Philosophi; in aliis autem motibus, qualescunque fuerint, licet minus principaliter, tamen etiam reperitur ratio temporis. Nam tempus est motus numeratus sectidum prius & posterius, omnis autem motus habet prius & posterius quare in omni motu inest ratio temporis. Deinde, Arist. inquit etiam si fuerimus in tenebris, neque moueamur corpore extrinsecus vllo mow Physico, sed tantum animo agitemus aliquid, ex sola cogitationum duratione, & successione secundum prius & posterius, sentiri, & deprehendi à nobis tempus Experientia item hoc docet. Adhibemus enim varia genera horologiorum, ve motibus corum veamus pro tempore ad metiendas actiones nostras. Præterea, si fingamus tolli motum cæli, & remanere motus aliquorum corporum, nihilominus tunc motus vnius corporis comparatus aliis, erit aut velocior aut minus velox aut æquè velox. Omnis autem velocitas mensuratur tempore. Quare tunc etiam tempus esset. Tempus igitur definitur esse numerus motus, non modo cælestis sed cuiusuis motus.

amues.

Verum dicet aliquis, si tempus reperitur in quolibet moru, ergo erunt multa tempora simul quod videtur Aristoteles habere pro ab-An strumm surdo, affirmans vnum tantummodo tempus esse apud omnes. Resempu apud spondeo, tempus materialiter quidem, multiplicari, sicut multiplicatur motus; formaliter autem minime. Nam si simul fiat augmétatio, & alteratio, quamuis isti motus per se differant genere, tamen dicuntur esse in eodem tempore, quatenus non differunt secundum differentias temporis. Quod Aristoteles declarat exemplo numeri; denarius enim hominum & equorum, per se quidem formaliter idem est, non enim differut decem equi à dece hominibus, vt decem sunt; materialiter autem secundum res numeratas differunt: sic tempus dicitur esse vnum apud omnes, quia ratio & præteriti & futuri & præsentis, eadem est in motu, quanquam motus, qui subsunt his differentiis, non sint iidem, sicut ternarius per se quidem idem est vbique, & apud omnes gentes, res autem, quæ numerantur, non sunt eædem. Ergo formales differentiæ temporis, sunt præteritum, præsens, futurum, & quæ his differentiis distinguuntur, ea differut tempore formaliter: quæcunque autem sunt sub vna ratione temporis illarum trium, ea licet inter se plurimum differunt, uon tamen distinguuntur tempore, nisi materialiter. Tempus igitur vnum est formaliter & specifice, at materialiter & numerice est multiplex.

Quod autem aiunt quidam Latini Philosophi, tempus vnum numero esse, quoniam aiunt tempus subiectiue tantum consistere in motu primi mobilis, qui est vnus apud omnes; multis de caussis falsum est. Primò, quia ratio temporis non tantum est in motu vnius

cæli, sed est in motu primi mobilis, & in motu proprio solis, & in motu Lunæ, quare tametsi demus tempus subiectiue non esse nisi in motu cxli, non tamen ex eo confici potest, esse tantummodo vrum numero tempus. Deinde, tempus subiectiuè est in omni motu, vt antea diximus. Præterea, ipsi volunt tempus esse vnum numero simpliciter, & omni modo. Aristoteles autem vult esse vnum tantum formaliter; variari autem materialiter, sicut patet in numero ternario, sic enim vult Arist. tempus esse vnum, sicut ternarius est vnus:neque Arist.ad ostendendam vnitatem temporis vnquam confugit ad motum primi cæli, sed semperait vnitatem temporis esse similem vnitati numeri: constat autem ternarium formaliter esse vnum, materialiter autem multiplicari ratione rerum numeratarum; sic etiam ratio temporis vna est formaliter apud omnes: sunt auté multa tempora materialiter, quoniam sunt multi motus, in quoru vnoquoque inest ratio temporis. Si auté tempus ponitur in motu cæli, hoc non est, quia in eo tatum sit tempus; sed quia in eo principaliter, propter caussas initio huius capitis expositas. Hæc indigent magna conside- Nota hoc. ratione. Etenim, hoc quod diximus, à paucis Latinorum interpretum, animaduersum fuit. Græci autem in hac quæstione declaranda vehementer laborant. Themistius quidem reliquit insolutam: Simplicius vero & Iamblicus ad eam dissoluédam vtuntur decretis Platonis de Idea temporis. Nobis ad eam dissoluendam facultatem & quasi lucem præbuit text.132. & 134. quarti libri Phys. Arist. qui si considerentur attente, continent aperte hanc eandem solutionem.

Sed videamus, quid sit illud prius & posterius, quod ponitur in de- notus localio finitione temporis. Prius & posterius, vel sumuntur abstracte pro diversa rationudo respectu prioritatis, & posteritatis, vel concretè pro partibus ne mesuratur motus habentibus talem respectum, & sic sumuntur hic. Habet au- a magnitutem motus prius & posterius, & à magnitudine, & à tempore; à magnitudine quidem, secundum ordine & situm; à tempore autem secundum durationem, motus enim mésuratur & à magnitudine & à tempore, à magnitudine quidé secundu logitudinem & extensione, à tempore vero secundu suam durationé. Quòd auté, non possit omnis motus secundu durationem sua mensurari à magnitudine, sed à tépore; hinc patet. Primò, quia duratio alterationis, cum talis motus non fiat super magnitudinem, non potest mensurari ab ea. Deinde, sint dux magnitudines xquales, super quas fiant duo motus locales, vnus in duabus horis, alter in vna:inæqualis duratio istorum motuú, non potest attedi penes magnitudines super quas siút, cùm sint æquales inter se, sed necessario referri debet ad tempus. Similiter sint dux magnitudines inxquales; min ore transeat mobile in vna hora,

600

maiorem autem pari tempore transeat alterum mobile; Isti duo motus habent æqualem durationem, cum tamen hat super inequales magnitudines, mentura igitur durationis horum motuum, nonest magnitudo, sed tempus: prius igitur & posterius, que in motu constituunt rationem temporis, non attenduntur penes extentionem mobilis vel spatij, sed penes durationem successionis.

An st vnum pore.

Quod autem Aristoteles videtur dicere, & à multis affirmari solet, Wide, Nic, idem esse (Nunc)in toto tempore, simpliciter quide sassumest; nam cum rempus sit successiuum, nihil illius potest diu essepermanens, & cum iplum nunc non sit niss in partibus temporis vel terminando, vel continuando, vel diuidendo ipsas, sicut partes temporis, neque sunt eædem, neque permanentes, ita ipsum nunc. Si igitut dicitur esse idem(Nunc)dupliciter debet intelligi, vel quia ratio iphus (nunc) quæ est esse præsens, semper est eadem; quanquam varietur prout est in diuersis partibus temporis. Nam aliud est nuncin przsenti, aliud in futuro. Atque hæc videtur esse Arist. sententia, yt patet consideranti text. 103. & 104. & quæ scribunt Græci explanátes illos textus: vel sicut Mathematici imaginantur lineam sieri ex suru pun-Cti, in qua generatione lineæ, idem punctum manet continenter Auens, sic imaginamur, nunc, fluens facere tempus; secundum quam imaginationem, videtur manere idem nunc; id quod Aristoteles declarat exemplo mobilis; nam sicut se habet tempusad motum, sc nunc ad mobile, ergo à comutata proportione, sicut mobile ad motum, ita núc ad tempus; quare sicut manet idé mobile in toto mott, tamen aliter, atq; aliter se se habens, ita cogitadum est manereidem nunc in toto tempore aliter & aliter se habes: hoc etiam modo przsentem difficultatem soluit Diuus Thomas prima parte quzit.10. artic.4.in responsione ad secundum,

> Atque hæc ferè sunt quæ de tempore à Physico doceri & cognosci debent. Verum, libet hoc loco, angustos Physiologiz fines transire, & in amplissimis Metaphysicæ ac Theologiæ spaciis aliquantilum excurrere, trésque tractare quæstiones in primis nobiles & graues. Vnam; de duratione; Alteram de æternitate: Tertiam de auo; quarum est disticilis quidem explicatio, sed vtilis & iucunda cognitio. Etenim tres sunt mensuræ durationis, tempusæternitas,zuum. Vel enim duratio habet principium & finem, qualem durationem cernimus in rebus sublunaribus: eius auté durationis mensura tempus est: nam licet tempus dicatur esse mensura motus, intelligédum tamen est, id quod in motu metitur tempus, non esse aliud, quàm moram & durationem motus. Vel duratio caret principio & hns quam durationem metitur eternitas: Vel denique habet initium, sed

caret fine, quod genus durationis, Deus tribuit Angelis, cælis, animis nostris, & materiæ primæ, atque huiusmodi durationis mensuram Theologi appellat Aeuum. Cunrigitur de tempore iam dictum sit, deinceps de æternitate & æuo dicendum est. Sed ante hæc agendum est de duratione, fine cuius cognitione, reliqua duo, nec commodà tractari, nec plenè planéque possent intelligi.

Quid sit Duratio.

E duratione explicădum est, quid, & quotuplex sir:vt & na-tura Durationis, & varietas eius cognoscatur. Quid autem fit duratio, præmissis ac declaratis nonnullis propositioni-

bus, facilius intelligitur.

Prima propositio. Duratio habet in se certam aliquam rationem quantitatis: hoc ita probatur. Duratio est mensurabilis vel tempore vel zuo vel zternitate; sed esse mensuram & mensurabile, est affectio quantitatis, ipsi quidem per se conueniens, propter ipsam autem aliis omnib in quibus illa affectio reperitur; ergo in duratione necesse est reperiri rationem aliquam quantitatis. De minori non est dubitandum, cum Arist.in 10.lib.Metaphys.text. 2. scribat rationem mensuræ propriè conuenire quantitati, eamque à quantitate transferri ad alia, quibuscunque accommodatur; mensuram enim id esse, quo quantum quidque sit, cognoscitur. Sed quantitas quintu- Quintuplex plex est; vna magnitudinis, altera multitudinis, tertia poderis, quarta vel septuplex perfectionis, quinta durationis; quibus fextam addunt aliqui, nimi-quantum. rum quantitatem intélionis, quam cernimus in qualitate suscipiente magis & minus; quæritur enim quatus sit calor vel candor, & responderi solet, esse vt quatuor, vel vt sex, vel vt octo; & quamuis ad exponedam intentionem qualitatis, consueuerint Philosophi vsurpare vocabula magnitudinis & numeri, cuiusmodi sunt magna vel parua intensio, & dicitur qualitas intensa vt duo, vel vt quatuor:nemo tamen est, qui non videat longe diuersam esse rationem quantititatis in qualitatis intensione, quam vel in extessione magnitudinis, vel in multiplicatione numeri. Alij reducunt quantitatem intensionis(nec meo iudicio ineptè) ad quantitatem perfectionis; facientes duplicem perfectionem rei, vnam secundum essentiam, quæ in eadem specie non augetur au minuitur : alteram secundum esse & secundum vim agendi, quæ in nonnullis rebus suscipit magis & minus: ergo ad quantitatem perfectionis huius posterioris modi, reducatur nunc quantitas intensionis & quantitas (vt ita loquar) actiuitatis. Si quis autem contendat hæc inuicem distungere ac separare, cum hoc ego non magnopere pugnabo.

Secunda propositio. Duratio rei est diuersum aliquid ab essentia rei. Tria sunt, quæ in qualibet re, magna inter se cognatione atque connexione iuncta inueniutut; essentia rei, existétia eius, & duratio: prima secundum rationem & ordinem naturæ, est essentia; secudum hanc proximum locum tenet existentia; vltimum duratio; nam sicut essentiam præsupponit existentia, si hanc præsupponit duratio; ex cuius cum aliis duabus comparatione, quid ipsa duratio sit, clarius dispici poterit. Acid quide quod in hac secunda propositione dicitur, durationé rei distingui ab eius essentia, facile est ostédere verum piam quam esse. Etenim, duratio non potest, intelligi sine existentia, sine qua taossensiam rei. men essentia potest animo concipi & definiti:ipsum namque quod quid est, abstractu est ab esse & non esse, cum ipsum per se sit necessarium atq; immutabile, qualis no est existentia. Deinde, essentia non suscipit magis & minus, non enim est in eadem specie maior aut minor: duratio autem suscipit magis & minus, & non mutata essentia potest res maioré vel minoré accipere durationem. Ad hæc, possunt elle dux res eiusdem essentix, diversa tamen durationis, vt homines qui sunt eiusdé essentiæ, propter varietatem tamen climatum, temperamentorum, aliarumq; rerum, variam habent durationem; nonnunquam etiam contra accidit, quæ diuersam essentiam habent, ea simili duratione teneri, vt omnes Angeli pari duratione sunt prediti, qui tamen aut omnes aut certe multi diuersam habent naturam.

rationem effe alind quid-

Detatio re no distinguisur ab existentia rei.

Non est alia duratio celi quam Angeli, essentia verò loge diuersa est. Tertia propolitio. Duratio re non differt ab existentia. Hoc probatur, primò, quia idem est quærere quandiu duret res aliqua, quod quærere quandiu res illa existat; & idemest dicere rem aliquam esse breuis aut longæ durationis, quod esse longæ aut breuis existentiæ. Postea, quemadmodum se habet extensio quantitatis ad quantitaté, & intensio qualitatis ad qualitatem, ita se habet duratio existentiæ rei ad ipsam existentia; cum duratio sit quasi extésio quædam ( quod paulo infra docebimus) iplius existentia; sed nec extensio quantitatis re differt à quantitate, nec intésio qualitatis à qualitate; ergo parb ratione duratio re non differt ab existeria. Præterea, si duratio (verbir gratia) equi res diuería est ab existentia equi, ergo durario & existentia sunt dux res. vocetur igitur existétia A.& duratio vocetur B.quxro cum B. sit res quædam, ergo existit & durat, neque enim hæc duo ab vlla re separari possunt; vel igitur duratio ipsius B. est res diuersa ab eius existentia, vel non est diuersa; si non est res diuersa, ergo similiter à principio dicere oportuit iplum B. que erat durario equi, re non distingui ab ipso A.quæ erat existentia equi, & ita obtinebimus quod volumus: sin autem est res diuersa, quod de ipso B. quæsitum

eft, idem quæri potest duratione ipsius B.& de aliis deinceps, quare necesse esser nusquam consistere, sed procedere in infinitum, Postremo, si existentia & duratio sunt duæ res inter se diuersæ; ego nullam video caussam cur non posser Deus si veller, eas inuicem dissunctas & separatas seorsim vel producere, veliam simul productas separatim conseruare; ponamus igitur hoc factum esse è Deo, ex qua positione nullum sequi debet impossibile, quia possibili posito in actu, nullum sequi debet impossibile, sed hulusmodi positio manifestam inuoluit contradictionem, hinc enim efficeretur, rem aliquam durare in mundo, & tamen eam non existere: & contra rem aliquam existere, carentem omni duratione, quod fieri non potest: quamobrem illud perspicuè falsum est, nimirum durationem re distingui ab existentia, ex quo tanquam fonte, hæc manant incommoda.

Quarta propolitio. Duratio secundum rationem distinguitur ab existentia. Etenim ratio existentiæ in eo tantum est vt res sit extra duratio dicaussas suas, & vt actu sit in mundo: hoc enim significat existere, extra caussas esse, & actu esse; quanto autem tempore sit res, hoc est vel longo, vel breui tempore, non includitur in ratione existentiæ. Duratio autem fignificat quantitatem seu extensionem ipsius existétia, ac velut quandam eius moram; vt sicut se habet extensio ad quantitatem & intensio ad qualitate, ita se babere videatur duratio ad existentiam. Videtur enim duratio habere in se ordinemad tempus vel alias mensuras durationis; ex quo sit vt propriè in duratione dicatur logum & breue, finitu vel infinitum. Deinde, cum existere idem sit quod actu esse in rebus, hoc autem æqualiter sit in omnibus quæ actu sunt, non potest existéria suscipere magis & minus, neque enim existentia substătialis vnius hominis magis est vel maior est existentia, quam aliùs cuiusuis hominis existentia: Duratio vero suscipit magis & minus, augetur & minuitur; non enim si quilibet homo zqualiter actu est atq; alius quiuis hominum, etiam omnes homines. æqualiter perdurant, sed est aliorum longior & aliorum breuior duratio. Postremo, caussa existentia sola est forma; Aristoteles enim tã in 2.lib.de Anima tex.36.qua in 5.lib.Metaph.tex.15.docet formam esse caussam eius existetiæ ac eius esse quod habet res quelibet, quod enim res actu sit soli formæ táquam principio intrinseco acceptum ferri debet, vt ostendit Arist. 2. lib, Phys. tex. 11. Duratio autem rei, vel non prouenit ex forma, vel multo magis ex bona dispositione materiz, remotione item contrariorum, ex adiunctione reru conuenientium quæ rem tuentur atque conservant. Perspicuum igitur est Durationem, saltem ratione, distingui ab existentia. Posset igitur duratio(vt ex iis quæ dicta sunt aliqua eius definitione conficiamus)

existentia.

Descriptio ad hunc modum describi. Duratio est quantitas seu extensio seu mora qua-Durationis. dam ipsius existentie. Sed quid, fi res aliqua vno tantum instanti existeret?nunquid eiusmodi res non haberet durationem? haberet sanè aliquo modo durationem; sed non proprie, quippe cum duratio videatur esse productio quædam & continuatio & permanentia eius esse quod per productionem acceptum est, in esse autem, quod vno tantum mométo manet, nec potest intelligi productio siue prolongatio eius, nec continuatio nec etiam conservatio. Ex hac autem descriptione vel potius notione durationis, duo licet colligere. Vnum est, ersi quiditati rei, vt est quiditas, conueniar mensura persectionis, siquidem vna qua que quiditas habet definitam persectioné ellentialem, alia quidem maiorem & alia minorem; duz enim quiditates. quæ parem perfectionem essentialem habeat, esse non possunt; sicut nec dux species numeri habentes xquales vnitates, Mensura tamen durationis non potest conuenire quiditati, vt quiditas est: non enim duratio vlla couenit quiditati, nisi propter eius existentiam, si igitur à quiditate separes existentiam, nulla prorsus durationis ratio conueniet quiditati. Quare inconsiderate faciunt nonnulli: qui etiam iplis quiditatibus accommodant nescio quas mensuras durationis, nempe vel æternitatem, vel æuum, vel tempus discretum, vel aliud quidpiam. Alterum est, durationem non distingui secundum remab essentia rei; nam si duratio re non disfert ab existentia (vt pauloante ostendimus) existentiam autem re non distingui ab essentia demonstratum est à nobis in sexto libro huius operis, relinquitur durationem etiam te non distingui ab essentia. Verum Thomista qui realiter distingunt existentiam ab essentia, realiter etiam distinguerent durationem ab essentia. Sed quid est duratio, hactenus dictúsit.

De varietate durationis, qua nascitur ex varietate ipsius existentia.

Variates Du-PALIONIS.

VOT VPLEX sit duratio, paucis nunc exponendum est. Ac. cum duratio lit quantitas, leu extenho iphus exiltentiæ, varietas durationis spectari potest, tum ex parte existétiz, tum ex parte quantitatis & extensionis, quæ est in existéria. Ex parte existentiæ, multiplex oritur varietas. Primum enim, existentia alia est per se ve substantia, alia in alio, ve accidentis absoluti, alia in alio & ad aliud, vt accidentis relatiui: addunt nomulli existentia cum alio. vt materiæ & formæ, nam materia non existit nisi cum forma, nec forma nisi cũ materia; neutra enim, aut existit per se, quia nó est substantia copleta, aut in alio taquam in subiecto, quia non est accidés. adiungi

adiungi posset alius modus existendi, nimiru per se existere simul & in alio, sue cu alio existere, qui soli animæ rationali couenit quippe quæ per se dicitur existere quatenus est immaterialis & secundú esse independes à corpore, poténsq; corrupto corpore per se existere; dicitur etia existere in alio sine cu alio, quatenus est actus corporis & pars hominis; animus enim vna cum corpore, hominis naturam cóstituit & complet. Deinde, existentia alia est à se extrinsecè & intrinsecè, quæ est propria Dei; qui quoniam est simplex, non habet intrinsecè esse à partibus, quoniam autem est primu ens, non habet esse ab alio extrinsecè alia est à se intrinsecè sed extrinsecè ab alio, vt esse Angeli; alia est tam extrinsece, quam intrinsece ab alio, vt hominis & cuiusuis substantiæ compositæ. Harum autem, prima est indefe-Aibilis omnino; secunda est indefectibilis intrinsecè, sed est defectibilis extrinsecè, tertia est defectibilis tam intrinsecè quam extrinsecè. Præterea, existentia alia est permanens, & alia successiva; quedam enim res habent esse permanens vt homo & lapis; aliæ vero habent esse succession, & in fluxu vt motus & tempus.

Si fuerunt nonnulli (quorum opinionem refert, atque confutat Opinio quo-Henricus Quol.5. quæst.11.) qui arbitrabantur nullam creaturam ha- rundam nebere esse permanens, & totum simul;id enim esse propriú Dei, com- gatium vill mune autem esse omnis creaturæ, habere suam existentiam quasi in Deum, habes perpetuo quodam fieri, & in continuo fluxu. Hoc autem confirma- re effe permabant testimonio D, Augustini, qui declarare volens quomodo crea- nens & total tura in esse pendeat à Deo, ponit exemplum aëris illuminati lib.8. simul. super Genelim cap.12. aer (inquit) prasente lumine non est factus lucidus sed fit lucidus, si enim non fieret, sed factus esset lucidus, et iam absente lumine lucidus maneres ex quo licet colligere, creaturam ( secudum Augustini sententiam) semper fieri, nunquam factam esse à Deo;si enim facta effet, etiam si Deus eam non conservaret, nihilominus tamen esse fuum tueri, ac retinere posset; at si creatura haberet esse permanés & totum simul, no posset ritè dici eam sieri, sed potius iam factam esse: nam in quibus fieri distinguitur à facto esse, ea cu fiunt, partim sunt, partim non sunt, quare quæ sunt eiusmodi, ea non queunt habere simul totum suum esse. Hoc etiam pertinet, id quod lob de homine ait, quòd núquam in eodem statu permanet. Deinde, esse cuiuslibet creaturæ conseruatur à Deo, sed conseruatio non videtur aliud esse, quam continuata productio ipsius esse; & conservare rem, dicitur esse cotinuare productioné eius, quocirca D.Th.1.par.q.9.art.2.ait Deu non aliter coservare omnes res in esse, quam semper dando illis. esse; relinquitur igitur esse cuiuslibet creaturæ semper dum creatura manet, sieri ac sluere à Deo, ac proinde non esse totu simul. Hæcilli.

la sententia.

'Horum sententia, non est dissimilis opinioni Heracliti, & aliorum quorundam Philosophorum aientium res omnes continenter labi & fluere, nihilque vel puncto temporis, in eodem statu manere; contra quos disputat Arist.in 4.lib.Metaphys.Sed illos redarguere.non est difficile: nullam enim rem esse permanentem, est contra euidentiam rerum sensibus per se notam, secundum quos percipimus quasdam res elle permanentes, & alias fluentes: est cotra iudicium & sententiam omnium ferè Philosophorum, qui probant, & tradunt diuisionem rerum in permanentes & successiuas. Verum, vt etiam ratione aliqua opinionem illam labefactemus, eam falfam elle ad húc modum argumentari possumus. Si esse equi, non est permanens & totum simul sed fluens, & per partes accedens, vel igitur priores partes istiusmodi esle, abeunt aduentu posteriorum partium, vel manér: si abeunt ac percunt, ergo equus similiter etiam perpetuo interit & gignitur; variata enim existentia, necesse cst vnà variari naturam rei secudum generationem & corruptionem; tum quia res, non est nisi propter existentiam; tum quia existentia re non disfert ab essentia; atque hinc efficeretur nullius creaturæ esse conseruari à Deo; si quidem id coseruari dicitur, quod idem manet aliquadiu; sed nulla pars ipsius esse maneret eadem aliquandiu propter perpetuum suxum ipfius, esse; ergo nulla pars conservaretur. Sin autem omnes partes ipfius, esfe, licet acquirantur successiue, simul tamen manet, sicut contingit in calore qui per partes, & gradus producitur in aqua, hinc primum fieret, iplum elle, augeri & suscipere magis & minus, & cum esse sit effectus formæ substantialis, nec sit res diuersa ab essentia, omnis etiam forma substătialis omnisque substantia susciperet magis & minus. Deinde, si priores partes manent, ergo iam illæ habent esse permanens; & cum illæ sint iam productæ, nec amplius producantur, conseruentur tamen à Deo, necesse est fateri conseruationem rei non esse (si verè ac propriè loqui volumus) perpetuam & continuatam productionem rei, vel continuatum influxum ipsius esse à Deo in rem quæ conservatur. Quòd si accessionem illam & adiunctionem posteriorum partium ipsius esse ad priores partes, appellare volunt conferuationem, id fanè est abuti vocabulis ; id enim non est conservare ipsum esserei, sed id potius augere & ampliare; sicut in productione caloris, adiunctio posteriorum graduum eius ad priores (ponamus enim nunc exempli gratia intensionem caloris fieri per additionem gradus ad gradum) non vocatur, nec verò est, conservatio caloris, sed eius accretio, vel intensio.

Diuus autem Augustinus, illis verbis illoq; exemplo, quod paulò gumontorum, superius adduximus, nihil aliud, (quod plane manifestum sit locum

illum consideranti) significare voluit, quam creaturas non solum indigere virtute & ope Dei dum producutur, sed tandiu etiam quandiu sunt. Verum, quia quæ apud nos fiunt, ea videmus pendere ab agente & artifice dum fiunt, postquam autem facta sunt, non ampliùs opificis opera indigere; arca dum fit, adesse oportet fabrum lignarium, opus est eius arte & opera, vbi perfecta est, non ampliùs ab eo pendet:ne nos simile quidpiam cogitaremus de creaturis respe-&u Dei,ideo dixit creaturas non factas, sed perpetuò fieri à Deo, nec minus dum sunt, quam cum fiunt pendere à Deo: his verbis perpetuam creaturarum à Deo dependétiam significare volens. Iam verò. quod ait Iob, hominem nunquam in eodem statu permanere intelligendum est, non de essentia vel esse hominis, sed de adiunctis eius, hoc est de accidentibus, affectionibus & operationibus, præsertim autem de iis, quæ attingunt hominis intellectum & affectum. Porrò conservatio, non est aliud, quam permanentia ipsius esse rei dependenter à Deo; dicitur autem continuata productio rei, vt significetur rem non minus pendere à Deo, dum conseruatur, quam cum producebatur, sicut enim creatura, no potest accipere esse nisi Deo pro- ducente ac ei largiente, ita non potest esse acceptum tueri ac tenere, miss Deo conservante. Porrò D, Thomas sententiam suam breuiter quidem, sed diserte exposuit 1. part. quæst. 104. art. 1. ad quartum, scribens conservationem, non esse novam actionem sed cotinuationem illius primæ qua dedit esse, quæ continuatio, fit sine motu & tempore. Hactenus D. Thomas si igitur illa continuatio, fit sine motu & rempore, non erit in ea prius ac posterius, nec habebit partes succesfiue fluentes. Sed reuertamur ad ostendendam varietatem duraționis. Quæ dicta sunt de varietate existentiæ, quoniam ab ipsa non differt secundum rem duratio, ea possunt ad ipsam durationem transferri & accommodari. Verum aperiamus nunc varietatem durationis propriam, nimirum eam quæ ducitur ex quantitate, vel exrensione ipsius existentia.

De varietate durationis qua oritur ex quantitate ipsius existentia. C A P. V 1 I.

VANTITAS tribus modis coniderari potent, vel vt omnino infinita carens principio & fine; vel vt omnino finita,
habens principium & finem; vel vt partim finita, & partim
infinita, habens principiú & carens fine. Sic etiam duratio, alia ent
commino infinita, qualis est Dei; alia omnino finita, qualis est rerum, cies duratiocaducarú & mortaliú: alia partim finita, & partim infinita, nimirum nu.
habés initiú & carens sine, qualis est Angeli, & animi nostri duratio.

2 mj

Posset præterea fingi quarta species durationis, ea videlicet, quæ careret principio, & haberet finem, vt si Deus equum ab æterno creasset, quem exacta æternitate tandem interire sineret. Verum huiufmodi duratio, nec est in rebus, nec iam nunc esse posser: an verò esse potuerit, in dubio est; quæ res tractabitur à nobis in extremo libro huius operis, cum disputabitur an creatura aliqua corruptibilis potuerit esse ab zterno. Hac igitur specie durationis omissa, de illa tri-An Peripaplici est agédum: cuius vitimam speciem, eam dico durationem, quæ habet initium & caret fine, fortasse Peripaterici non admitterent: sihabetem ini- quidem verissimum existimatur ab ipsi illud Axioma, Quicquid incipit esse, necessariò desinet esse; & quicquid æternum est in posterum, id etiam ante, æternum fuisse necesse est, adiunxi, fortalse, propter animum nostrum, quem an de nouo creari, an ab æterno este sicut calos & Intelligentias, Aristoteles senserit, olim inter ipsos Aristorelicos controuersum fuit, & adhuc sub iudice lis est. Certè Arist. 1.lib. de Cælo text.100. & 12. lib. Metaph. text.39. non distinguit æuum abæternitate, & in 1.lib.de Cælo accerrime oppugnat etulmodi durationem, quæ carens principio, finem habeat, aut fine careat, initium habens. Verum de Aristotelis sententia nihil in præsensentia decernimus, secundum veritatem autem quam nos fides & Theologia docet, certum & indubitatum esse debet, supradictas tres durationis species in rebus inueniri, quibus accommodatur triplex ratio mensura. Etenim durationis omnino infinita, mensura est æternitas:durationis omnino finitæ, mésura est tempus: eius autem quæ partim est finita, & partim infinita, mensura est æuum.

Magis est de ratione durasionis ut est mensurabilis, quantitus & extensio eim, quàm permamēria vel sucaßio.

Ĭ.

tetici admitterent dura-

pione alique

sium (ed ca-

restem fine.

Verum illud hoc loco admonere, operæpretium fuerit; cum duo spectari possint in duratione, quantitas nimirum & modus durationis, secundum quem modum alia duratio est permanens & tota simul, & alia est fluens; quátitatem per se conuenire durationi ea ratione, vt est mensurabilis, modum autem, per accidens attinere ad durationem qua talis est. Cui rei fidé facit, quòd in definitione durationis ponitur quantitas, non autem modus: & duratio, non est mensurabilis ea ratione, vt est fluens vel permanens, sed ea rantum ratione, vt est quanta: & affectiones durationis sunt finitum & infinitum, longú & breue, quæ manant ex quantitate. His accedit, quòd si duz res habeant eundem modum durationis; vt si ambz vel sint permanentes vel successiuz, habeant autem diversam quantitatem durationis, ve si vna sit diuturnior quam altera, omnes dicent eiusmodi res esse diuersæ durationis,& habere diuersas mésuras; sin anté duarum rerum, quarum vna est permanens & altera fluens, sit par & æqualis duratio, cas res oés appellat ciuldé durationis esse, cadémo; mensura contineri; vt vel hac re planum fiat, ad efficiendam varietatem vel similitudinem durationis, plus valere quantitatem, quam modum durationis.

Sed quæret aliquis, an maior vel minor duratio, arguat maiorem Dubitatio... & minorem rei perfectionem. Respondeo; cum tres ordines dura- an maior vol tionis à nobis fuerint constituti, vnus æternitatis, alter æui, tertius minor duratemporis; si excessus durationis pertineat ad superiorem ordinem, tio arguat quemadmodum duratio æternitatis, maior est quam duratio æui, & minorem rei hæc quam duratio temporis, proculdubio ex maiori duratione ferè p. restiena. colligitur maior perfectio rei; costat enim rem æternam perfectiore esse rebus æuiternis; & has, rebus temporalibus. Atq; huius rei caussam esse reor, quod talis varietas durationis nascitur ex varietate natura, ac perfectionis essentialis; addidi illud (ferè) propter materiam primam, cælos, & animum nostrum, quæ res mensurantur æuo: materia tamen imperfectior est composito naturali; & animus noster imperfectior est homine, vipotè cuius est pars; & cælos multi putat (quòd per se non sint animati) ignobiliores esse rebus animatis temporalibus & mortalibus.nisi fortè, quod supradictum est, contendat aliquis verissimum esse, adiunctis duabus coditionibus, vt nimirum fint substantiæ completæ, & sint cætera paria, & vt in eodem, & secundum idem comparatio fiat. Maior autem & minor duratio in ijs, quæ sunt eiusdem ordinis, non variant perfectionem rei secundum magis & minus; alioquin metalla quæ diuturnioris sunt durationis, mobiliora essent homine; & cum omnes Angelisint pares duratione, pares itidem essent perfectione.

De aternitate, o primum de varijs significationibes huius vocis (Æternum.) CAP. VIIL

VONIAM de duratione diximus, consequens est, vt de menfuris durationis agamus. Voco autem mensuras durationis,. æternitatem, æuum, & tempus: in quibus quia eternitas principem locum tenet, de ea primo loco disserendum est. Ac primum quidem videamus quam varia, & multiplex sit huius vocis, (aternitas): vel(aternum)fignificatio:deinde, quid sit zternitas: ad extremum, an zatio mensura conueniat aternitati.

Septem reperio apud scriptores præsertim sacros, huius vocis Septem signi-Leernum lignificationes. Primò enim, Leernum lignificat, id quod ficationes & initio & fine durationis caret, & habet esse omnino immutabile, & deceptiones hac est princeps, propria, & germana huius vocabuli acceptio soli (Acternum).

Deo conveniens. Secundo. Eternum fignificat, id quod est inseparabile ab aliqua re, siue ea res sit æterna, siue non, ei necessario acsemper conueniens; sic hominem esse participem rationis, capacem disciplinæ, aprum ad ridendum, dicituræternum esse: & huiusmodi propositiones, Philosophi vocant propositiones æternæ veritatis; sic Horatius dixit. Serviet aternum, qui paruo nesciet vii. his verbis significare volens, ab eo qui nescit vti mediocritate vel paruitate sua fortunæ, inseparabilem fore seruitutem. Tertio. Eternum dicitur in sacris literis, non solum, id quod semper duratum est, sed etiam id cuius certus aliquis finis non constituitur, aut non ita fit, vt deinceps non sit faciendum, quantum pertinet ad curam vel potestatem faciétis. Sic D. Augustinus libro quæstionum in Genesim, cap. 31. exponit promissum Dei datum Abrahæ Gen. 17. de terra Chanaan possidenda à semine ac posteris Abrahæ in æternum. Quarto. Eternum dicitur, aliquid non in se, sed ratione eius rei quam significat, & przfigurat, atque hoc modo secundum expositionem multorum Doctoru, in sacra scriptura legimus fœdus circuncisionis fore æternum, & legalia veteris fore sempiterna; non in se, quipp quæ (non secus atque nubes accessu solis dissipantur) aduentu nouæ legis abroganda & abolenda erant, sed ea ratione, vt erant vmbræ, & figuræ rerum czlestium, & æternarum. Quintò. Eternum dicitur, quod licet initiu habeat, fine tamen durationis caret, sic ait scriptura, terram stare in æternum, & ignem inferniæternum esse. Sexto. Eternum etiam dicitur, quod licet non in perpetuum duret, ita vt sit incorruptibile, habet tamen valde longam & diuturnam durationem, neceius interitus à nobis percipi, & notari potest, quippe cum non totum simul vno interitu pereat, sed per partes paulatim, ac lentissimè desinat esse; qua significatione diuinæ literæ montes & colles appellant æternos; eadémque & mare, & omnia elementa vocari possent æterna. Septimo. Eternum dicitur, aliquid propter singularem, eximiam, & fupernaturalem participationem æternitatis Dei, atque hac ratione vilio essentiæ Diuinæ, quæ vna continet vniuersam sanctorum gloriam & beatitudinem,in scriptura dicitur vita æterna.

An vifio Dei beatifica quã aternitate.

Verum de hac vltima significatione æternitatis magna lis est inter Thomistas & Scotistas. Etenim D. Thomas tum in 1. P.q. 10.art. 5. in habet fancti responsione ad primum, rum latius contra gentes lib.3. cap. 61. & 4. in calu men- sent. dist. 49. asserit visionem beatificam Diuinæ elsentiæ, in qua om-Surari debeat nis sanctorum gloria consistit, nec tempore, nec zuo, sed zternitate mensurari; quod ipse probat dupliciter. Primò testimoniis scriptura in qua legitur, Gratia Dei vita aterna, & hac est vita aterna, vt cognostame ce verum Deum, C. & qui bona egerunt ibunt in vitam aternam, appellarus

igitur visio gloriæ in sacris literis æterna. Deinde, hoc etiam ex eo manisestum est, quoniam actiones determinatur per obiecta, sed obiectum visionis beatificæ est æternitas, & infinitas Diuinæ essentiæ, ergo ipsa quoque visio est æterna: adde quod per huiusmodi visione, intellectus creatus eleuatur sicut ad consortium diuinæ naturæ, ita ad singularem quandam diuinæ æternitatis participationem: sicut enim quodammodo deisicatur; ita etiam quodammodo diuinitus (vt ita loquar)æternisicatur.

Verum neutra probatio magnam vim affert ad persuadendum; no prior, siquidem reperimus in sacris literis vocari æternum, & supplicium damnatorum, & ignem inferni: sumitur enim æternum pro perpetuo, & quod nunquam esse desinet. Non posterior, etenim actiones determinantur per obiecta quantum ad earum specificationem, non autem quantum ad durationem, alioquin visio vel intellectio cæli, posser dici æuiterna, quia cælum quod est eius obiectum, est æuiternum.

Scotus autem in 4. Sent. dist. 49.9.6. in responsione ad secundum dubium, opinatur visionem beatificam Angeli mensurari zuo, perinde atque iplum esse Angeli; neque enim vlla operatio Angeli potest esse vel diuturnior vel immutabilior qu'am esse Angeli, quare nulla Subest caussa cur visioni beatificæ altior mensura tribui debeat quam ipsi esse Angeli. Potest idem confirmari hac ratione. Visio beatifica non est mensurabilis nisi ratione suæ durationis, cætera enim quæ ei funt adiuncta, vr esse supernaturalem, & Diuinam, per accidens se habent ad ipsam, vt est mensurabilis, alioquin ambulatio locutio, manducatio & aliæ actiones corporales Christi, quas ipse exercebat cum in terris vitam morralem ageret cum hominibus, mensurari debuis-Cent æternitate; nam cum elsent actiones suppositi Divini, magis proculdubio Diuinæ erant, quam visio beatifica Angelorum; atqui clarum est illas actiones non aliter quam similes actiones cæterorú hominum, tempore fuisse mensurabiles; at que hæc est maior huius no-Ari syllogismi: Minor autem sit hæc, sed duratio visionis beatificæ & duratio, quam haber esse Angeli, sunt omnino similes tam secundum quantitatem, cum vtraque habeat initium sed careat fine, quam secudum modum, cum vtraque per se sit permanens, inuariabilis, & tota simul;ergo vtraque habere debet similem mensuram, quare si æuum mensurat esse Angeli, etiam mensurabit visionem eius beatifică. hæc pro Scoto: cuius opinionem non dubito probatu iri quamplurimis.

Mihi quidem opinio Scoti ita probatur, vt D. Thomæ sententia non videatur esse improbabilis; nam licet duratio visionis beatificæ, si per se considerentur indesectibilitas & simultas eius, non

exigat aliam mensuram quàm æuum:tamen si consideretur caussaex qua illa duo manant ac pendét, quæ non est alia quam æternitas & infinitas Diuinæ ellentiæ, atque bonitatis, qua beatus fruitur. & circa quam versantur visio beatifica; ea profecto videtur exigere altiorem mensuram quam est æuum; eam autem Thomistæ vocant æternitatem participatam. Etenim quod beatus cotemplando diuinam essentiam nunquam satietur, fatigetur, atque deficiat, quod nuquam possit variare illam visionem beatificam, nunc augendo nunc minuendo eius vim, sicut facere potest in aliis suis actionibus; id non prouenit ex natura ipsius beati, vel ex aliqua naturali proprietate intellectionis creatz, sed totum procedit ex illo obiecto beatifico, cuius bonitas, aternitas; & infinitas, eiulmodi est, vt beatum perpetuo teneat, ad actum illum videndi & fruendi beatificum, summè intentum.Itaque poterit eo discrimine distingui æuum ab æternitate participata, quod zuum mensurat esse indefectibile, & inuariabile, quod naturaliter couenit reizeternitas autem participata mensurat esseinuariabile & indefectibile, quod non potest naturaliter couenire vili creaturæ, sed tantum ei couenit supernaturaliter, nimirum ob eximiam quandam Diuinææternitatis, participationem. Verum tam. de hac quæstione, quam de varia significatione huius vocis Satis dictum sit deinceps quid sit æternitas exponamus.

Declaratur quid sit aternitas.

Definitio Oëtiv s lib.5.de consolatione, Prosa.6.definit æternitatem formitatio. La perfection de pe possessio.quam definitionem explanat D.Thomas.1.P.q.10.art. 1. dicitur, Interminabilu quia quod est verè eternum, caret terminis durationis, qui duo funt, vnus initium durationis, alter finis; vtroque autem caret æternum: quam rem vel ipsum nomen præse ferre videtur, dicitur enim æternum, quasi extra terminos existens.in quo licet intelligere discrimen æternitatis ab æuo, & tempore; tempus enim habet verumque terminum durationis, est que ante ac post terminabile: Æuum autem habet tantummodo alterum terminum durationis, nam vt careat fine, habuit tamen initium; quare ante quidem terminabile est, quamuis post sit interminabile; æternum verð est verinque interminabile (vita) quia quod est verè ac propriè æternum, est etiam viuens. Deinde, quia viuere tam lignificat iplum esse viuentiu, cum viuere viuentibus sit esse, & ipsam durationem, dicitur enim aliquid vitæ breuioris aut longioris, quam iplas operationes viuentis. ess inquam quas vocant immanentes, intelligere namque & velle, Philosophi appellant viuere; cum igitur nomen vitæ simul significet iplum elle durationémque viuentis, & iplius actiones, vr lignificaretur quod est verè æternum, id non modo secundum esse, sed etiam secundum actiones eius immanentes, æternum esse; ideo in definitione æternitatis positum est vita potius quam esse aut durationis. ( tota: fimul) tempus, nulla in parte quantumuis parua, est totum simul; instans folum est totum simul cum sit indivisibile, verum hoc nec est tempus, aut pars temporis, nec manet nist vno momento: Æternitas autem est tota simul, qua in re distinguitur à tempore; & semper eadem manet, qua ratione differt ab instanti temporis; quamobrem re-Le solet vocari æternitas, vnum nunc stans. nunc, quia indinisibile ac totum simul; stans, quia manens, & durans; tribuimus autem æternitati, dies, & annos; præteritum, præsens & suturum; propter modum nostrum intelligendi:nos enim non appræhendimus simplicia, nistr per composita, nec intelligibilia & spiritualia, nisi per sensibilia, & corporalia, nec denique æterna, nisi per temporalia. sicut autem inpelligimus, ita nominamus: non igitur mirum est, si aternitatem exprimamus vocabulis sumptis ex tempore, esque assignemus differétias temporis. Eternitas enim eminenter continet omnem durationem temporis, & coexistit omnibus differentijs temporum. Sed quid est (nam & hoc quæret aliquis) eminenter continere durationé temporis? nempe durationem, quam habet tempus imperfecto modo,. Loc est fine vlla permanentia, & cum perpetua successione præteriti prælentis & futuri, eam durationem habet æternitas perfectissimo modo, hoc est totam simul sine vlla innouatione eius aut variatione. (Perfetta) hoc additur, vol ad differétiam ipsius nunc, temporis, quod quidem est torum simul, sed cum puncto tantum temporis mancat, habet imperfectam admodum durationem; vel ad differentiam eorum quæ funt in zuo; cuiusmodi sunt Angeli, qui habent impersectă immutabilitatem & permanentiam, nimirum tantummodo secundú -esse non autem secundum naturales operationes; vel ad differentiam participate eternitatis, que potest dici impersenta, tum quoniam: greatura non habet illam ex fe ied ab alio perpetud pendentem, tum quia non conuenit ei naturaliter ex virtute sua natura, sed superna-Tutaliter ex gratuito Dei dono. (Poffifin)ad lignificandam immutabikitatem & indeficientiam atomitatis, posttum est vocabulum posses-Sonisquia quod possidetur, firmiter ac quierè tenetur. Quid igiour fat æternitas, ad hunc modum breuiter dictum fit. Ex quo facile comzici potelt, qua sit radix & fundamencum eternitatis. Si enim perse-Ata etermitas duas potiffimum haber proprietates, oportet enim eam.

esse ante ac post interminabilem; & esse totam simul, atque omnino inuariabilem; quis non videt huiusmodi æternitatis fundamentum & quasi radicem, nullam aliam esse posse quam absolutam & perse-Cham immutabilitaté?quòd enim aliquid est immutabile, propterea nec potelt incipere esse nec desinere esse; quicquid enim incipit esse, mutatur de non esse ad esse; quicquid item desinit esse, id mutatur ex esse ad non esse. Præterea, esse aliquid totum simul, & inuariabile, nascitur ex ipsius immutabilirate. quare qui vellet demonstrare à priori Deum esse æternum, posset id argumentari hoc modo; omne quod est omnino immutabile, est æternum: Deus est omnino immutabilis (hoc autem rurlum demonstrari posser ex eo quod Deus sit actus pu rus)ergo Deus est ærernus. quaquam (vt bene ait Boëtius, libr. de Consol.prosa 6.) Deum æternum este, cunctorum ratione degentiu, commune iudicium est: Omnes enim appellatione Dei, naturalitet intelligunt id quod est primum omnium, & à quo cætera omnia pédent, quod autem huiusmodi est, non potest non esse æternum. Quoniam autem in Deo non differt esse & scire, sed sunt penitus idem; sicut esse Dei æternum est, ita scire Dei oportet esse æternum: si aurem scire Dei æternum est, ergo est penitus inuariabile: nulla igitur scientiæ Diuinæ accessio, nulla decessio, nulla innouatio, nulla denique variatio potest accidere. Et quia æternitas est vnum nunc stans semper sibi præsens, scire etiam Dei est semper præsens, non ha bens præteritum & futurum, cognoscentis omnia illo intuitu æternitatis, tanquam sibi præsentia, & talia qualia futura sunt in se ipsis, cum actu existent in rebus. Ex quo sit, vt scientia Dei sit infallibilis, nec ob eam caussam tamen, vllam necessitatem rebus futuris contingentibus imponat. Verum hoc alio loco est vberius, atque subtilius differendum.

#### .An aternitati conueniat ratio mensura. CAP.

EsTAT nunc vt doceamus, quemadmodum ratio menture accommodari queat æternitati;ponamus ad hoc explicandú tres propolitiones.

Aeternitate

Prima propositio, In æternitate Dei per se non est aliquid promorie acper prie mensurabile. Etenim omne quod est proprie mensurabile, deseno eseme- bet habere duas conditiones; vnam, vt sit quantum habens partes,& fit indivisibile; ratio enim mensuræ (vt supra ostendimus) non potest accommodati rei no quantæ & indiuisibili, ideo enim vnum quodo; mensuratur, vt id, quantum sit, per mensuram cognoscatur; æternitas autem est veluti vnum nunc stans, impartibile, ac indiuisibile: Altera verò proprietatem habere debet id quod est mensurabile vt sit finitum:nam quod infinitum est, ca ratione vt est infinitum, non potest mensurari: siquidem mensurari, est per mensuram determinari, & definite manifestari, præciséque cognosci quantum sit; id autem repugnat infinito, qua infinitum est: sed æternitas Dei est omnino interminabilis & infinita, ergo non est mensurabilis.

Secunda propositio. Non potest esse per se aliqua mensura aternitativ. Primum, quia mensura debet esse quid diuersum à re quæ mensuratur, non enim potest idem se ipsum mensurare; nam cum mensura atemitatis adhibeatur ad declarandam quantitatem rei mensurabilis, oportet per se messura mensuram esse notam, & rem mensurabilem esse ignotam: si igitur idem mensuraret seipsum, esset idem notum, & ignotum, notum vt mensurans, ignotum, vt mensuratum. quare necesse est mensuram esse quidpiam diuersum à re mensurabili:sed nulla potest esse mensura æternitatis ab ea diuersa; vel enim talis mensura esset in Deo, at quæ sunt in Deo ea sunt omnino idem cum æternitate & aliis attributis Divinis: vel esser extra Deum in creaturis, at quicquid est in creaturis vna cum ipfis creatum, initium habet durationis ab æternitate Dei infinité deficiens: quamobrem non potest esse mensura æternitatis. Præterquam, quod mensura debet esse (auctore Arist. 10. Metaph.tex.4.)eiusdem ordinis, atque rationis cuius est res mensurabilis. Relinquitur ergo, nullam esse posse secundum se mensuram æternitatis. Deinde, mensura est, quæ ignorantes quantitatem rei mensurabilis, facit eam determinate ac præcise scire: sed nihil est, quod intellectui creato nescienti æternitatem Dei, eam perfecte manifestare possit, quippe cum æternitas sit infinitas durationis, infinitum autem, qua infinitum est, ab intellectu creato comprehendi no potest:ergo nulla potest esse mensura æternitatis.

Tertia propositio. Secundum nos, o secundum modum nostrum intelligendi , potest designari in aternitate aliquid tanquam mensurabile , & aliquid. tanquam mensurans. Ipsa enim duratio Dei præcise sumpta, est mensurabilis, ipsamet vt induit rationem interminabilis & vniformis, est, nobis mensura ipsiusmet: quærenti enim quanta sit duratio Dei? respondemus eam esse æternam; rursum percontanti cur sit æterna? respondemus propterea, quod est interminabilis & vniformis. itaque nos propter rationem interminabilitatis & vniformitatis, durationi Dei non assignamus tempus aur æuum, sed æternitatem. Duratio. autem Dei, & ipsius interminabilitas, atque vnisormitas, in Deo non. differunt, differunt tamen secundum modum nostrum intelligendi; ac proinde, vnú potest à nobis assumi & adhiberi pro mésura alterio:

præsertim cum duratio Dei per se nobis ignota sit, ratio autem inter minabilitatis &vniformitatis facillime innotescat nobis ex negatio ne terminationis & fuccessionis, quæ manifesta est omnibus in tempore. Ac licet duratio Dei sit indivisibilis, tamen eminenter, hoc est sine successione, continet vniuersam extessonem temporis, esque secudum omnes differetias temporis coexistit, & à nobis apprehenditur & concipitur vt coextenla nostro tempori & omnibus eius differentiis: qua etiam de caussa attribuimus ei præteritum presens ac futurum. Porrò licet ratio interminabilitatis & viriformitatis non proprie determinet nobis quanta sit duratio Dei in se, declarat tamé nobis quanta sit ea ratione, vt distinguitur à duratione æui, & temporis; per eam namque cognoscimus durationem Dei longe diuersam esse à duratione omnium creaturarum. Maneat igitur, eternite tis per se, & (vt Philosophi dicere solent) ex parte rei, nullam esse méfuram; fecundum nos autem, & fecundum modum nostrum intelligendi, nihil prohibere, quin aliqua eius mensura esse possir, rudis ramen, & imperfecta. Sed non faciam longius, cum enim de æternitate satis explicatum sir, rational octrinæ poscit, vt nos ad tractationem æui maioribus inuolutar anicultatibus, conferamus.

De Eur.

CAP. XI

Varia significationes Acui.

R E s reperio significationes æui apud scriptores satis vitra rei ras & tritas. Vnam, pro quacunque duratione euiusuis rei (vt Arist. docet 1. libr. de Cælo text. 100.) siue ea res sit æterna, seu æuiterna, siue temporalis. Vnde manarunt illa vocabulas Æquæuus, Coæuus, Longæuus; alteram, pro ipla æternitate, sic vsurpat nomen Æui Arist.1.libr.de Cælo text.100. & 12. libr. Metaphys. text.39.& Beatus Dionysius in lib. de Diuinis nominibus cap. 10. & certe id ipsum præsefert nomen æui, dicitur enim Græce to ajar 2πο το del ων quasi semper existens. quamobrem D. Thomas Quodlibeto s.art.7.ait ob ignorantiam linguæ Græcæ factum esse, vt æuum apud multos distinguatur ab æternitate, similitet, vt si Bearing distingueretur ab homine, quod enim Gracis est auum, hoc idem Latinis est æternitas. Tertiam inuenio significationem æui pro duratione cuius est initium, sed nullus finis; qualem durationem habent Angeli, vi zuum sit species quadam durationis media inter æternitatem, & tempus; quæ significatio, vr frequens est apud Theory logos, ita est apud vereres Peripareticos inusitata, & ignota. Secund dum hanc tertiam significationem, in præsentia nobis agendum est de zuo. De quo duo, quz magnam obscuritarem, & difficultarem habent

habent, explicare volumus; vnum est, quæ sit propria ratio ætii, qua proprie differt ab æternitare, & tempore: alterum est, æuum sit vhu, an multa: & an ratio mentura conueniat aug.

Diuus Bonauentura 2, Sent. Dist. 2. quæst. 3, asserie propriam rationem æui, qua distinguitur à tempore, & æternitate, in co verè positam elle, quod æuum est duratio habens prius & postetius sine innouatione, aut inucteratione rei, hoc est sine vlla variatione rei. Putat enim, else (verbi gratia) Angeli, quod mensuratur euo in se quidem totum simul esse, nec vnquam minui, vel augeri, vel alio quouis modo variari: at quoniam Angelus, non habet esse à se, verum habet esse à Deo pendens, à quo perpetuo conservatur, indiget Angelus continuatione huius conseruationis? si enim hodie conseruerur à Deo, & cras definat conseruari, erit hodie Angelus, sed cras esse non poterit. quare viuit in singulos dies, horas, & momenta, pendens ex continuatione Diuinæ conservationis: & hodie expe-Ctat continuationem sui offe in crastinum, & ita deinceps in futurum. Quamuis igitur elle Angeli sit totum simul, nullam in se admittens variationem, nullamque habens extensionem, tamen continuatio istinsmodi esse ac durationis, habit extensionem; ac proinde prius & posterius; ex quo perspicuum in, æuum distingui, tum ab æternitate, in qua nec est vlla variatio, nec prius ac posterius, cum æternitas Dei sua vi constet atque cohæreat, nec suæ duracionis continuationem extrinsecus pendens ab alto accipiat: tum à tempore, cú duratio carum rerum, quæ lubiiciuntut tempori, non modo habear prius & posterius, sed etiam vna cum tempore variè commutetur. & sicut fluuius manat à fonte, semper cum innouatione aque, hoc est cum perpetua scaturigine, ac estuxu variz aque, radius autem prodic à sole, & ab eo conservatur, sine emissione noui luminis, sed per continuationem eiusdem, sic res temporalis non solú haber continuationem, sed eriam variationem sul esse; res autem æniterna haber continuationem sui esse, citra omnem variatio-

Essourem in duratione zuiterna prius & posterius, (na no esse in ca variationem secundum innouationem vel inueterationem, ponitur quast concessu omnium manifestum') probat dupliciter, Primum testimoniis D. Hyeronymi ad Marcellam & D. Anselmi in suo Prosologio, qui affirmant hoc esse proprium Dei, & hac re ærernitatem Des præcellere æternitætem cuiuslibet creaturæ, quod Deus habercomm flatum susperfectionis simul, omnino expertam prateriebe faturi, prioris arque posterioris, quatein qualibet duratione Cseampe, reperium presentant, & futhrum, prins, ac postetius, Dem-

exigat aliam mensuram quam æuum:tamen si consideretur caussa ex qua illa duo manant ac pendét, quæ non est alia quam æternitas & infinitas Diuinæ essentiæ, atque bonitatis, qua beatus fruitur, & circa quam versantur visio beatifica; ea profecto videtur exigere altiorem mensuram quam est zuum; eam autem Thomistz vocant zternitatem participatam. Etenim quod beatus cotemplando diuinam ellentiam nunquam satietur, fatigetur, atque deficiat, quod nuquam possit variare illam visionem beatificam, nunc augendo nunc minuendo eius vim, sicut facere potest in aliis suis actionibus; id non prouenit ex natura ipsius beati, vel ex aliqua naturali proprietate intellectionis creatz, sed totum procedit ex illo obiecto beatifico, cuius bonitas, æternitas; & infinitas, eiulmodi est, vt beatum perpetuo teneat, ad actum illum videndi & fruendi beatificum, summe intentum.Itaque poterit eo discrimine distingui æuum ab æternitate participata, quod zuum mensurat esse indefectibile, & inuariabile, quod naturaliter couenit reizeternitas autem participata menfurat esse inuariabile & indefectibile, quod non potest naturaliter couenire vlli creaturæ, sed tantum ei couenit supernaturaliter, nimirum ob eximiam quandam Divinæ æternitaris, participationem. Verum tam. de hac quæstione, quam de varia significatione huius vocis Aternum Satis dictum sit. deinceps quid sit æternitas exponamus.

> Declaratur quid sit aternitas. CAP. 1 x.

Acternitatin.

Definitio O ë T I V s lib.5.de consolatione, Prosa.6.definit æternitatem hoc modo. Eternitas est interminabiles vita tota simul & persetta possessio quam definitionem explanat D. Thomas. 1. P.q. 10. art. 1. dicitur, Interminabilis quia quod est verè æternum, caret terminis durationis, qui duo funt, vnus initium durationis, alter finis; vtroque autem caret æternum: quam rem vel iplum nomen præle ferre videtur, dicitur enim æternum, quasi extra terminos existens.in quo licet intelligere discrimen æternitatis ab æuo, & tempore; tempus enim habet verumque terminum durationis, est que ante ac post terminabile: Æuum autem habet tantummodo alterum terminum durationis, nam vr careat fine, habuit tamen initium; quare ante quidem terminabile est, quamuis post sit interminabile; eternum verò est verinque interminabile (vita) quia quod est verè ac propriè æternum, est etiam viuens. Deinde, quia viuere tam significat ipsum esse viuentiu, cum viuere viuentibus sit esse, à ipsam durationem, dicitur enim aliquid vitæ breuioris aut longioris, quam iplas operationes viuenris.

ess inquam quas vocant immanentes, intelligere namque & velle,, Philosophi appellant vittere; cum igitur nomen vitæ simul significet iplum elle durationémque viuentis, & iplius actiones, vt lignificaretur quod est verè æternum, id non modo secundum esse, sed etiam fecundum actiones eius immanentes, æternum esse; ideo in definitione æternitatis positum est vita potius quam esse aut durationis. ( tota: fined) tempus, nulla in parte quantumuis parua, est totum simul; instans folum est totum simul cum sic indivisibile, verum hoc nec est tempus, aut pars temporis, nec manet nisi vno momento: Æternitas autem est tota simul, qua in re distinguitur à tempore; & semper eadem maner, qua ratione differt ab instanti remporis; quamobrem rede solet vocari æternitas, vnum nunc stans. nunc, quia indinistrile ac totum fimul; stans, quia manens, & durans; tribuimus autem æternitati, dies, & annos; præteritum, præsens & futurum; propter modum nostrum intelligendi:nos enim non appræhendimus simplicia, nistr per composita, nec intelligibilia & spiritualia, nisi per sensibilia, & corporalia, nec denique æterna, nisi per temporalia. sicut autem invelligimus, ita nominamus: non igitur mirum est, si aternitatem exprimamus vocabulis sumptis ex tempore, esque assignemus disferétias temporis. Aternitas enim eminenter continet omnem durationem temporis, & coexistit omnibus differentijs temporum. Sed quid est (nam & hoc quæret aliquis) eminenter continere durationé temporis? nempe durationem, quam habet tempus imperfecto modo,. hoc est fine vlla permanentia,& cum perpetua successione præteriti prælentis & futuri, eam durationem habet æternitas perfectissimo modo, hoc est totam simul sine vlla innouatione cius aut variatione. (Perfetta) hoc additur, vel ad differétiam iplius nunc, temporis, quod quidem est rorum simul, sed cum puncto tantum temporis maneat, habet imperfectam admodum durationem; vel ad differentiam eorum quæ sunt in æuo; cuiusmodi sunt Angeli, qui habent impersecta immutabilitatem &permanentiam,nimirum tantummodo secundú esse non autem secundum naturales operationes; vel ad disserentiam participate eternitatis, que potest dici imperfecta, tum quoniam creatura non habet illam ex fe fed ab zho perpetud pendentem, tum quia non conuenit ei naturaliter ex virtute fuz naturz, sed supernatutalitet ex gratuito Dei dono. (2016) sud significandam immutabiheaten & indeficienciam economasis, pobrum est vocabulum poster-Monisquia quod possidetur, firmiter ac quiere tenetur. Quid igiour At zeternitas, ad hunc modum breuiter dichum sit. Ex quo facile comijci potest, qua sit radix & fundamencum zvernitatis. Si enim perse-Ata etermitas duas potifilmum haber proprietates, oportet enim cam.

esse ante ac post interminabilem; & esse totam simul, atque omnino inuariabilem; quis non videt huiulmodi æternitatis fundamentum & quasi radicem, nullam aliam esse posse quam absolutam & perfe-Cam immutabilitaté?quòd enim aliquid est immutabile, propterea nec potest incipere elle nec desinere esse; quicquid enim incipit esse, mutatur de non esse ad esse; quicquid item desinit esse, id mutatur ex esse ad non esse. Præterea, esse aliquid totum simul, & inuariabile, nascitur ex ipsius immutabilitate. quare qui vellet demonstrare à priori Deum esse æternum, posset id argumentari hoc modo; omne quod est omnino immutabile, est æternum: Deus est omnino immutabilis (hoc autem rurium demonstrari posset ex eo quod Deus sit actus pu rus)ergo Deus est æternus. quaquam (vt bene ait Boëtius 5. libr. de Consol.prosa 6.) Deum æternum esse, cunctorum ratione degentiú, commune iudicium est: Omnes enim appellatione Dei, naturaliter intelligunt id quod est primum omnium, & à quo cætera omnia pé-. dent, quod autem huiusmodi est, non potest non esse æternum. Quoniam autem in Deo non differt elle & scire, sed sunt penitus idem; sicut esse Dei æternum est, ita scire Dei oportet esse æternum: si autem scire Dei æternum est, ergo est penitus inuariabile: nulla igitur scientiæ Diuinæ accessio, nulla decessio, nulla innouatio, nulla denique variatio potest accidere. Et quia æternitas est vnum nunc stans semper sibi præsens, scire etiam Dei est semper præsens, non habens præteritum & futurum, cognoscentis omnia illo intuitu æternitatis, tanquam sibi præsentia, & talia qualia futura sunt in se ipsis, cum actu existent in rebus. Ex quo fit, vt scientia Dei sit infallibilis. nec ob eam caussam tamen, vllam necessitatem rebus futuris contingentibus imponat. Verum hoc alio loco est vberiùs, atque subtiliùs disserendum,

# An aternitati conueniat ratio mensura.

Es TAT nunc vt doceamus, que mad modum ratio meníuræ accommodari queat æternitati; ponamus ad hoc explicandú tres propositiones.

Prima propositio, In æternitate Dei per se non est aliquid proprie acper priè mensurabile. Etenim omne quod est propriè mensurabile, de-Jeno esseme- bet habere duas conditiones; vnam, vt sit quantum habens partes, & fit indivisibile; ratio enim mensuræ (vt supra ostendimus) non potest accommodati rei no quantæ & indiuisibili, ideo enim ynum quodq; Amensuratur, vt id, quantum sit, per mensuram cognoscatur; æternitæs

autem,est veluti vnum nunc stans, impartibile, ac indiuisibile: Alterá verò proprietatem habere debet id quod est mensurabile vt sit finitum:nam quod infinitum est, ca ratione vt est infinitum, non potest mensurari: siquidem mensurari, est per mensuram determinari, & definite manifestari, præciséque cognosci quantum sit; id autem repugnat infinito, qua infinitum est: sed æternitas Dei est omnino interminabilis & infinita, ergo non est mensurabilis.

Secunda propositio. Non potest esse per se aliqua mensura aternitativ. Primum, quia mensura debet esse quid diuersum à re quæ mensuratur, non enim potest idem se ipsum mensurare; nam cum mensura aternitatio adhibeatur ad declarandam quantitatem rei mensurabilis, oportet per se messura mensuram esse notam, & rem mensurabilem esse ignotam: si igitur idem mensuraret seipsum, esset idem notum, & ignotum, notum vt mensurans, ignotum, vt mensuratum. quare necesse est mensuram esse quidpiam diuersum à re mensurabili:sed nulla potest esse menfura æternitatis ab ea diuersa; vel enim talis mensura esset in Deo, at quæ sunt in Deo ea sunt omnino idem cum æternitate & aliis attributis Dininis: vel esser extra Deum in creaturis, at quicquid est in creaturis vna cum ipfis creatum, initium habet durationis ab æternitate Dei infinité deficiens: quamobrem non potest esse mensura zternitatis.Przterquam, quod mensura debet esse (auctore Arist. 10. Metaph.tex.4.)eiusdem ordinis, atque rationis cuius est res mensurabilis. Relinquitur ergo, nullam esse posse secundum se mensuram æternitatis. Deinde, mensura est, quæ ignorantes quantitatem rei mensurabilis, facit eam determinate ac præcise scire: sed nihil est, quod intellectui creato nescienti æternitatem Dei, eam perfecte manifestare possir, quippe cum æternitas sit infinitas durationis, infinitum autem, qua infinitum est, ab intellectu creato comprehendi no potest: ergo nulla potest este mensura æternitatis.

Tettia propositio. Secundum nos, er secundum modum nostrum intelligendi , potest designari in aternitate aliquid tanquam mensurabile , & aliquid tanquam mensurans. Ipsa enim duratio Dei præcise sumpta, est mensurabilis, ipsamet vt induit rationem interminabilis & vniformis, est nobis mensura ipsiusmet: quærenti enim quanta sit duratio Dei? respondemus eam elle æternam; rurlum percontanti cur sit æterna? respondemus propterea, quod est interminabilis & vniformis. itaque nos propter rationem interminabilitatis & vniformitatis, durationi Dei non assignamus tempus aur æuum, sed æternitatem. Duratio autem Dei & ipsius interminabilitas, atque vniformitas, in Deo non. differunt, differunt tamen secundum modum nostrum intelligendi; ac proinde, vnú potest à nobis assumi & adhiberi pro mésura alteri?:

præsertim cum duratio Dei per se nobis ignota sit, ratio autem inter minabilitatis &vniformitatis facillime innotescat nobis ex negatio ne terminationis & successionis, quæ manifesta est omnibus in tempore. Ac licet duratio Dei fit indiuisibilis, tamen eminenter, hocest fine successione, continet vniuersam extesionem temporis, eique secudum omnes differetias temporis coexistit, & à nobis apprehenditur & concipitur vt coextensa nostro tempori & omnibus eius differentiis: qua etiam de caussa attribuimus ei præteritum presens ac futurum. Porrò licet ratio interminabilitatis & vniformitatis, non proprie determinet nobis quanta sit duratio Dei in se, declarat tamé nobis quanta sit ea ratione, vt distinguitur à duratione æui, & temporis; per eam namque cognoscimus durationem Dei longe diuersam esse à duratione omnium creaturarum. Maneat igitur, æternitatis per se, & (vt Philosophi dicere solent) ex parte rei, nullam esse méfuram; fecundum nos autem, & fecundum modum nostrum intelligendi, nihil prohibere, quin aliqua eius menfura effe possit, rudis tamen, & imperfecta. Sed non faciam longius, cum enim de æternitate satis explicatum sit, ratio doctrinæ poscit, vt nos ad tractationem æui maioribus inuolutam difficultatibus, conferamus.

De Eur.

CAP. XI.

Varia significationes Acui.

R Es reperio significationes æui apud scriptores satis vites tas & tritas. Vnam, pro quacunque duratione euiusuis rei (vt Arist.docet 1.libr.de Cælo text . 100.) siue ea res sit æterna, seu æuiterna, siue temporalis. Vnde manarunt illa vocabula, Æquæuus, Coæuus, Longæuus; alteram, pro ipla æternitate, sic vsurpat nomen Æui Arist.1.libr.de Cælo text.100. & 12. libr. Metaphys. text.39. & Beatus Dionysius in lib. de Diuinis nominibus cap. 10. & certe id ipsum præsesert nomen æui, dicitur enim Græce meddy Too all we quali semper existens. quamobrem D. Thomas Quodlibeto s.art.7.ait ob ignorantiam linguæ Græcæ factum esse, vt æuum apud multos distinguatur ab æternitate, similitet, vt si auθρωπος distingueretur ab homine, quod enim Græcis est æuum, hoc idem Latinis est æternitas. Tertiam inuenio significationem æui pro duratione cuius est initium, sed nullus finis; qualem durationem habent Angeli, vt æuum sit species quædam durationis media inter æternitatem, & tempus; quæ significatio, vt frequens est apud Theologos, ita est apud vereres Peripareticos inusitata, & ignota. Secund dum hanc tertiam significationem, in præsentia nobis agendum est de zuo. De quo duo, quz magnam obscuritarem, & difficultarem habent

habent, explicare volumus; vnum est, quæ sit propria ratio ætii, qua proprie differt ab æternitare, & tempore: alterum est, æuum sit vhu, an multa: & an ratio menturæ conueniat æno.

Ditus Bonauentura 2, Sent. Dist. 2. quæst. 3. asserie propriam ratio- Opinio D. nem æui, qua distinguitur à tempore, & æternitate, in co verè positam esse, quod æuum est durario habens prius & posterius sine innouatione, aut inueteratione rei, hoc est sine vlla variatione rei. Putat enim, elle (verbi gratia) Angeli, quod mensuratur euo in se quidem totum simul esse, nec vnquam minui, vel augeri, vel alio quouis modo variari: at quoniam Angelus, non habet esse à se, verum habet esse à Deo pendens, à quo perpetuo conservatur, indiger Angelus continuatione huius conseruationis? si enim hodie conseruetur à Deo,& cras desinat conseruari, erit hodie Angelus, sed cras esse non poterit. quare viuit in singulos dies, horas, & momenta, pendens ex continuatione Diuinæ conservationis: & hodie expechat continuationem sui osse in crastinum, & ita deinceps in futurum. Quamuis igitur elle Angeli sit totum simul, nullam in se admittens variationem, nullamque habens extensionem, tamen continuario istinsmodi esse ac durationis, habit extensionem, ac proinde prius & posterius; ex quo perspicuum it, œuum distingui, tum ab æternitate, in qua nec est vlla variatio, nec prius ac posterius, cum æternitas Dei sua vi constet atque cohæreat, nec'suæ durationis continuationem extrinsecus pendens ab also accipiat: tum à tempore, cú duratio earum rerum, quæ subliciuntut tempori, non modo habearprius & posterius, sed etiam vna cum tempore variè commutetur. & sicut fluuius manat à fonte ; semper cum innouatione aque, hoc est cum perpetua scaturigine, ac estuxu variat aque, radius autem prodic à sole, & ab eo conservatur, sine emissione noui luminis, sed per continuationem eiusdem, sic restemporalis non solú habet continuationem, sed etiam variationem sul esse; res autem zuiternz haber continuationem sui este ; citra omnem variacio-

Effoautem in duratione zuiterna prius & posterius, (na no esse la la ca variationem secundum innouationem vel inueterationem, ponitur quasi concessu omnium manifestum) probat dupliciter, Primum testimoniis D. Hyeronymi ad Marcellam & D. Anselmi in suo Prosologio, qui affirmant hoc esse proprium Dei, & hac re ærernitatem Der præcellere eternitatem cuiuslibet creature, quod Deus haberroum flacum sus perfectionis simul, omnino expertampiatericite facuri, privris arque pustenoris, quarein qualibet duratione creampeneperium precetitum, & futurum, prins, ac polletius, Dein-

de, hoc ipsum confirmat hac ratione: si in duratione: Angeli non est præteritum & suturum, ergo in Angelo idem suntesse, suisse, ac so-re: ex quo essiceretur, vt quia impossibile núc est, Angelum, qui suit initio Múdi creatus, & adhuc durauit, non suisse, nec potest sieri à Deo quin suerit, pari ratione impossibile esser Angelum deinceps non fore, nec Deus facere posset, quin Angelus in posterum haberet esse: siquidem idem est in Angelo suisse actore; quod nó modo absur dum est dicere, sed etiam impium. Hactenus ex D. Bostauentura pro eius opinione dictum est.

# Refellitur opinio D. Bonauentura. CAP. XII.

ANC opinioné D.Bonauenturz refellit Henricus Quol.5.q.

13. Ægidius in rractatu de mensura Angelorum, & omnes penè Scholastici in 2. Sent. dist. 2. adeo vi omnes Doctores ad huius sententie refutationem arque euersionem conspirasse videantur.

D. Thomas Quol. 10. arm in negat eam esse intelligibilem: idem in 1.Par.q.10.art.q.affirmat eam implicare contradictionem; tum quia vbi est prius & posterius, ibi necesse est este aliquam variationem & innouationem res: non enim prior pars zui simul esse potest cum posteriori parte, repugnat enim prius & posterius simul esse; quare aduentu posterioris partis zui, aliquid de nouo accedit zuo, sit igitur innouatio in zuo: tum etiam quia si esse Angeli, quod mensura. tur zuo, est totum simul non habens prius & posterius, ergo ipsum zuum erit quoque totum simul non habes prius & posterius; oporter enim mensuram esse similem rei mensurabili, nec post zuum esse aliquid re diuerlum ab ipla duratione zuiterna: durationé enim luperius demonstratum est, re non distingui ab esse & existentia. Nobis etiam non probatur hæc sententia.nam quod ait D.Bonauentura,in esse Angeli non inueniri prius ac posterius, quippe cum sit totum simul & penitus inuariabile, reperiri autem prius & posterius in continuatione ipsius esse, durationis Angelice, ne in speciem quide est probabile. Tria enim considerari possunt in cotinuatione ipsius esse Angelici:vnum, iplum elle quod cotinuatur: alterum actio Dei; qua is continuatelle Angeli: tertium, relatio continuationis, cuius exrrema sunt actio Dei continuantis, & ipsum esse quod continuatura: fed in nullo horum trium potest esse prius ac posterius, ergo in continuatione iplius elle Angelici, non est prius ac posterius. Minor probatur. Esse Angeli in se (quod etiam concedit D. Benauentura) non

habet prius & posterius, cum sit totum simul & inuariabile: similiter etiam ipsa continuatio ea ratione, vt est actio Dei coseruantis & cotinuantis esse, no habet prius & posterius, quippe cum nihil aliud sit qua volutas Dei essicatire volentis permanentia ac perpetuitatem esse Angelici, quæ volitio est tota simul: Iam vero relatio continuationis, non potest habere variationem secundum prius & posterius: non enim relatio per se variatur, sed tantum ob variatione vel vtrius que vel alterius extremi; hic auté extrema huius relationis, quæ sunt esse Angeli & actio Dei, no variatur secundum prius & posterius ergo neque ipsa relatio cotinuationis habere potest prius & posterius.

Confirmatio etiam opinionis D. Bonauenture infirma est, ná quod aiunt Sancti propriú este Dei, quod æternitas eius est tota simul, nesciens præteritum & suturum, intelligi debet id soli Deo conuenire D. Bonauentripliciter: primum quia solus Deus id habet ex se, alia vero si habet, tura. non habent nisi per participationem; deinde, quia solus Deus id habet necessario & omnino indesectibiliter, alia verò minime; postremò, quia solus Deus est totus simul secundu omnia quæ in ipso sunt, hoc est tam secundum esse, durationem, quàm secundum attributa, & actiones, omnemque persectionem. Angelus autem licet, sit totus simul secundum esse, sut esse sut simul secundum prius ac posterius; quocirca D. Augustinus dicere selet, corpora moueri in loco & per tempus; spiritus moueri per tempus, sed non per loca; Deum autem & corporum & spirituum Creatorem, neque per localocum neque per tempus moueri.

Ratio autem, qua D. Bonauentura idem probare vult, paruo negocio soluitur.nam esse Angeli in se non habet prius ac posterius, præteritum & futurum; cum enim ex quo creatum fuit a Deo, totum simul inuariabiliter perseueret, nihil ipsius in preterito præteriens, nihil eius in futuro de nouo accedens, hinc fit vt in eo idem fit præteritum,& futurum; vel vt verius loquar, nullum sit in eo præteritum, nullumque futurum; sed quia non possumus nos apprehendere durationem Angeli eo modo vt per se est, nimirú totá simul & indivisibilem, apprehendimus eam cum quadam extensione, prout videlicet coexistit tempori vel reali vel imaginario. Itaque esse Angeli quod coextitit tempori præterito, apprehendimus vt præteritum, & vocamus præteritum; quod coexistit præsenti tempori, dicimus præsens, quod autem coexistit suturo tempori, appellamus suturu: quoniam autem Deus non potest facere vt præteritum non fuerit, potest autem facere vt quod futurum est nunquam sit actu; ideo non potest núc facerequia Angelus fuerit, hoc est coextiterit tepori præterito,

Digitized by Google

potest autem nunc facere vt esse Angeli non sit futurum, hoc est vt non coexistat tempori futuro. Variatio igitur preteriti ac futuri, que attribuitur elle Angelico, aon prouenit ex natura iplius elle, led ex coexistentia & relatione cius ad varias differentias temporis vel realis vel imaginatij. Alioquin illa ratione D. Bonauenturæ, possemus etiam concludere actionem Dei que conservat esse Angeli, habere in le prius & posterius minirum dicet aliquis, non idem est Deu conservasse adhuc Angelum, & conservaturu esse illum in posterum, cu non possit aunc facere quin conservauerit, possit autem facere vt futuro tempore no conseruot ergo in actione Dei erit prius' & posterius præreritum & futurum. Atque hæc quidem contra opinionem D.Bonauchturæ.

In que sit ratio Eui secundum D. Thomam, & secundum Scotum.

CAP. XIII.

I v v s Thomas 1. P. q. 10. art. 5. inuchigat propriam Æui ra tionem hoc modo; eternitas est mensura roi omnino & secundum omnia immutabilis; tempus est mensura rerú omnino murabilium; quare necesse of rationem zui quod est medium inter eternitatem & tempus, etiam consistere in medio; ita vt ratio æui sit esse mensuram rei partim immutabilis, nimitum secundum esse, & partim mutabilis nimirum secundum associones & operatio nes.Res igitur æuiternæ sunt infra æternitaté, quia immutabilitati secundum esse adiunctam habent mutabilitatem secudum affectiones. Sunt autem supra tempus in quo nulla est immutabilitas. Sub Æuo antem sunt intelligentiæ cæli, animæ rationales, & materia prima.Hæc D.Thomas.

Refellitur fo

Verum non inepte (nisi ego fallor) posse aliquis décere contra D. Perior opinio. Thomam. Cum zuum sit mensura durationis, duratio autem non sit mélurabilis ea ratione vt est permanens aut slués; nec vt est mutabilis. aut immutabilis, sed tátú ez ratione vt est quanta & quodámodo extenla;iá enim superius ostélum est, esse permanens vel successioni, mu tabile vel immutabile non nisi per accidens, esse autem quantum finitum vel infinitum, per le conuenire durationi qua ratione melurabilis est. cum hac igitur ita se habeat, oportet rationem aui attendere non penes immutabilitatem atq; permanentiam rei, sed penes quantitatem; vt quoniam duratio zuiterna partim est finita, partim vero infinita, incapit enim aliquando led nunqua delinet elle, no fit alia ratio zui quam esse mensuram durationis habentis initium sed carontis fine. Deinde, elle & duratio Angeli prior elt lecudum natu-

ram

sam affectionibus & operationibus Angeli, quæratur an in illo priori, duratio præcisè sumpta sine ordine & habitudine ad affectiones Angeli, sit mensurabilis nec ne; non potest negari quin sit mensurabilis, durationi enim per se conuenit esse mensurabile: cum igitur du ratio Angeli præcisè sumpta non sit mensurabilis æternitate aut tépore, sed tantum æuo, conficitur rationem æui non respicere per se mutabilitaté quæ est in affectionibus, & operationibus Angeli, sed tantum durationem Angeli. Præterea, cum operationes Angeli habeant aliam mensuram quàm esse Angeli, hoc enim mensuratur quo illæ autem secundum D. Thomam mensurantur tempore discreto, non est rationi consentaneum, rationem æui quo mensuratur esse Angeli, sumi ex ordine ad affectiones Angeli, quarum est diuersa mensura.

Sed D. Thomas loco superius citato duo contra eos obiicit, qui definiunt Æuum mensuram Durationis habentis initium, sed carentis fine. Vnum est potuisse Angelum creari à Deo ab æterno, & tunc duratio Angeli non haberet initium, nihilominus tamen menfuraretur zuo. Alterum est; posse Deum facere vt duratio Angeli habeat finem, annihilando eum, neque tamen ob eam caussam desineret mensurari zuo; ex quibus argumétatur D. Thomas, per accidens esse vt duratio quæ mensuratur æuo, habeat initium vel careat fine:& aliunde spectandam & petenda esse rationem zui. Verum ad hæc tripliciter respondere possumus. Primum enim, in constituendis durationum mensuris, non est considerandum quid in rebus possit Deus facere secundum potentiam suam absolută, sed quid ab eo factu sit; neque curandú est qualis, & quanta fieri potuerit à Deo duratio Angeli, sed qualis & quanta facta sit; alioqain cum possit Deus per suam omnipotetem arque infinitam potestatem rem aliquam corruptibilem, & ab æterno creasse, & in æternum conseruare (secundú D. Thomæ doctrinam)non recte Philosophi dicerent, tempus esse mensutam omnium rerum corruptibilium, propterea quod aliquado sunt & aliquando non sunt; nec rectè facerent statuendo definitam durationem cuiuslibet rei corruptibilis: no igitur in re aliqua spectandu est qualis à Deo potuerit vel possit fieri, sed qualis facta sit, qualisque secundum ordinem naturalem, & rationem sue naturæ esse debeat. Deinde si quia duratio Angeli posset esse infinita ex parte anteriori, & finita ex parte posteriori, non est spectanda ratio æui ex quantitate durationis; cum possit etiam Deus per absolutam potentiam suam facere vt Angelus nec secundum esse, nec secundum affectiones & operationes luas variationem vllam accipiat, ergo eandem ob caulsam ratio zui non erit sumenda ex immutabilitate durationis habetis sibi adiunctam mutabilitatem affectionum. Postremo, si Angelus esset coæternus Deo, duratio eius non mensuraretur æuo, sed æternitate participata: sin autem duratio Angeli, sicut habet initium ita ponatur habere sinem, dicerem eam non mensurari æuo, sed eadem planè mensura, qua eius operationes secundum D. Thomam mensurantur. nimirum tempore discreto.

Opinio Scoti.

Scotus 2. Sent. dist. 2, docet rationem zui non cossistere in eo quod sit mensura durationis ex altera parte infinitz; quia finitum, & infinitum variant quantitatem secundum magis & minus; vel secudum maius & minus: variatio autem secundum magis & minus, sicut no variat speciem; ita reque rationem mensurz variare debet. Quare ratio zui à Scoto constituitur in eo vt sit mensura durationis permanentis, & quz sit tota simul. Ex quo sit, septem esse genera reru quz mensurantur (secundum Scotum) zuo; primum visio Divinz essentiz; quam habent Beati, Secundu. Operationes immanentes Angelo naturales vt velle, & intelligere. Tertiu Existentia Angeli, Quaru. Esse czeli. Quintu Esse Animi nostri. Sextu Esse materiz primz. Septimu. Esse substantiz corruptibilis, nam etiam hocest permanens & totum simul.

Refutatur opinio Scoti.

Verùm Scotus dupliciter refellitur. Primò, quia superius ostendimus cap.7. Durationem per se non esse mensurabilem, quatenus est permanens & tota simul, vel sius & successiua, sed quatenus induit rationem aliquam quantitatis & extensionis; alioquin cum omnis duratio sit permanens aut successiua, non essent nissi duæ mensuræ durationis, vna rei permanentis, & altera successiuæ: & sic in ratione mensuræ & mensurabilis, æuum non disferret ab æternitate. Deinde quod ait Scotus, esse rerú corruptibiliú mensurari æuo, quàm sit à ve ra ratione & doctrina Arist. remotú, & abhorrens, ex iis quæ supra disputauimus cap.3. huius libri cum ageremus de tempore, perspicuú esse potest. Sed de ratione æui satis disputatum sit.

Que sit prepria,ratio

Illud autem constituatur tanquam vero propius, & rationi congruentius; propriam zui rationem in eo per se consistere, vt sit zuum
mensura durationis habentis initium sed carentis sine. Duratio enim
zuiterna est per se mensurabilis propter quantitatem & extensionem existentiz quam habet: extensio autem eius ea est, vt retro quidem sit sinita habens initium, in posterum autem sit infinita, carens
sine, Deinceps videamus, an sit vnum aliquod zuum mensura omzium rerum zuiternarum.

An sit vnum auum omnium auiternorum,an malta, recensetur opinio D.Thoma

#### CAP. XIIII.

Ivvs Thomas 1.P.quæst.10.art.6.& Quolibeto 5.art.7.censet vnum esse euum quod sit mensura omnium æuiternorum: hoc autem æuum vult esse in primo & supremo omnium Angelorum.id autem probatdupliciter, primum quidem, quia si est vnum tempus omnium temporalium mensura, multo verisimilius est voum esse zuum omnium zuiternorum:cum enim zuum sit simpliciùs tempore, & propinquius æternitati, oportet ipsum esse magis ynum quain tempus. Quod autem tempus sit vnum, consistans in motu cæli, diserte Arist.docet tum 4.Phy.tex.133. & 8. Phy. tex.76.tum lib.10.Metaphy.tex.4.Deinde, quod est primum, & simplicissimum in aliquo genere, id sumitur pro mensura cætetorum quæ funt in eo genere; sic albedo est mensura omnium colorum, & homo omnium animalium; cum igitur primum & supremum æuiternum sit perfectius & simplicius cæteris, quo enim Angelus est superior, eo simplicius operatur, relinquitur zuum locandum esse in primo & supremo æuiterno.

Sed quod nam sit hoc supremum æuiternum, subiectum æui', non satis conuenit inter Thomistas; quidam enim aiunt esse Animam Christi, ve quæ sit omnium creaturarum perfectissima; sed hoc non dicitur conuenienter doctrinæ D. Thomæ: Aut enim Anima Christi est subjectum æui, propter existentiam eius, aut propter visionem beatificam, aut propter alias operationes eius, non primum, quia secundum D. Thomam 3, P. quest. 17. art. 2. & Quol. 9. art. 3: humanitas Christi non habet aliam existentiam nec aliud esse, quam esse Ver bi Diuini; Christus namque licet habeat duas naturas, non habet tamen duo esse, sed tantum vnum, esse autem verbi Diuini non pertinet ad euum, sed ad æternitatem: Non secudum, visio enim beatifica cuiuslibet Beatine dum Christi, trascendit euu, atingens eternitaté quocirca D. Thomas putat eam mensurari non euo, sed eternitate participata: No tertium, na sicut natura Anime Christi per se est minus simplex, quam natura cuiuslibet Angeli, hec enim essentialiter, nec est composita nec componens, illa autem vt non sit coposita, est tamen componens & pars copoliti; ita intellectio Anime Christi ta que procedit ex scientia eius acquisita, quàm que ex scientia infusa, est minus simplex & vnita, & in plures habitus distincta & multiplicata, quàm scientia & intellectio cuiuslibet Angeli; qua rem disertis

Tiiij .

& perspicuis verbis tradit D. Thom.3.p.q.11.art.6. Non igitur potest Anima Christi esse (secundum D. Thomam) subjectum zui. Alij Tho mistæ fecerunt Luciferum subiectum æui; ea ratione adducti, quod Lucifer secundum B. Gregorium suit supremus omnium Angelorum, ac proinde simplicissimus omnium, neque ob peccatum (Dionisio auctore )predidit dona naturalia, cum igitur simplicitas æui non fit attendenda in Angelis, penes operationem beatificam, quippecum secundum D. Tho, mensuretur æternitate participata, sed penes simplicitate que est in operatione naturali Angelorum, alioquin zuum non in vllo Angelorum, fed in Anima Christi vel B. Virginis Mariæ ponendum esset, vrpot e in quibus visio beatifica sit multoperfectior quam in Angelis, necessario conficitur Luciferum cuius naturalia funt omnium simplicissima atque perfectissima, constituédum esse subiectú zui. Verum opinionem horum, conceptis verbis explodit D. Thomas Quodlibeto s.art.7.non dubitas affirmare Luciferu auersumà Deo, decidisse à simplicitate, & conuersum ad multitudinem rerum quarum primarum appetiit, vim eius variè distractam fuisse: quamobrem B. Dionysium in libris de Diuinis nominibus cap. 4. dixisse, Dæmones infirmari circa operationes suas naturales. Verum, quid attinet longius facere, inquirando sententiam D. Thomæ de subiecto æui?cum eo in loco quem proxime ante memo rauimus, explicatissimis verbis ipse demonstret, primum æuiternum quod est subjectum zui; & mensura aliorum omnium zuiternorum esse supremum Angelum Beatum.

Cæterum, rationes; quibus D.Th. opinionem suam de vnitate æui probare conatur, posset quis ad hunc modum refellere. Quod enim ait, si tempus est vnum numero etiam euum vnum esse debere, dupliciter vitiosa est argumentatio; tum, quod vnum esser tempus, inmotu czli politum, quo vno mensurentur omnes res temporales, & à veritate & doctrina Aristotelis abhorrere; superius ostendimus in hoc libro, cum ageremus de vnitate temporis: tum etiam, quia vt demus vnum numero esse tempus, non ideo tamen consequens est, vnum etiam æuum esse debere. Etenim, cum motus cæli, vsque adeo præcellat reliquos motus, vt sit primus, antiquissimus, perpetuus, minimus, æqualissimus, certissimus, communissimus, apud omnes notiffimus,& caussa omnium aliorum motuum, vtpotè sme quo nullus aliorum esse queat, vt docet Arist. 8. Physi. tex. 56. nó temere, nec absque ratione facere videntur, qui faciunt vnum tempus, idque collocant in motu cæli, quo vno mensurentur cæteri motus, qui ab eo pendent. At non ita se habet res in zuo, duratio enim rerum zuiternarum, vnius rationis est in omnibus zusternis; neq; enim vnus An-

gelus secundum durationem est vel antiquior, vel simplicior, vel per fectior, vel nobis notior, qu'am alius quilibet Angelus; nec duratio ynins, est caussa durationis aliorum. Deinde, quod ad eiusdem sentetiæ confirmationem addit, in vnoquoq; genere id esse mensura eorum quæ sunt eiusdem generis, quod in co genere est primum, simplieissimum & perfectissimum: si intelligatur de mensura perfectionis, concedi potest; sin auté de mensura durationis, negari debet: albedinem enim aliorum colorum, & hominem aliorum animalium, menfuram esse constat, non secundum durationem, sed tantum; secudum perfectionem.

#### Explicantur eadem de re opiniones Henrici, Scoti Ochan, Durandi. CAP.

LTERA opinio est Henrici Quolibero 5 quæst.13. & Ægidij Opinio Hens sin tractatu de Mensura Angelorum; qui opinantur quot sunt vici viumzuiterna, totidem zua elle constituenda: vnumquodque quodque aut enim zuiternum habet suum zuum, à quo intrinsece mensuratur. Huius opinionis duplex est fundamentum quo ea nititur & fulcitur à quo mensione vnum, quod cum omnia æuiterna sint paria secundum durationem; reinn quæ sola per se est mensurabilis æuo, aut in nullo æuiterno est ponédum æuum, quod nihil aliud esset quam destruere æuum:aut cum nulla caussa sit cur magis locandu sit in vno', quàm in alio quolibet, suú cuique euiterno assignandum est æuum. Alterum fundamentum est, vel primum, quod D. Tho. facit subiectum zui, mensuratur zuo, vel non mensuratur; non mensurari zuo, przter rationem est, quippe cum habeat durationem æquè mensurabilem, atque cetera euiter na: sin autem mensuratur zuo: vel mensuratur zuo, quod est extra ip sum in aliquo alio zuiterno, at neque est vllum zuum superius supremo ac prius primo, neque conuenit primum zuiternum mensurari per æuiterna, quæ sunt illo inferiora, vel mensuratur intrinsece zuo, quod in ipsomet hzret, at pari ratione vnumquodque aliorum euiternorum suo mun mensurari potest. Quare tot sunt zua, quot zuiterna, Sed hanc opinionem quidam refutant ea ratione, quod mensura debet esse extrinseca rei mensurabili, & ab ea diuersa, caque notior, quod non haberet locum in æuiternis, si eorum vnumquodque ellet sui ipsius mensura.

Tertia opinio, est Scoti 2. Sent. Dist. 2. q.3. cui non placet, vel vnú quodibet satantummodo esse zuum, vel tot esse zua, quot zuiterna: Sed illud num esse men. magis probari videtur, quolibet superius æuiternum esse mensuram sura inferioeius æuiterni, quod est illo inferius: ita vt primum sit mensura secu-

Opinio Scott:

di:& secundum tertij;& ita deinceps in aliis.Verum,illud Scoto maxime aduersatur, quod necesse est secundum ipsum, primum æuiternum, aut nullam habere mensuram, cum tamen habeat durationem non minus, quam reliqua æuiterna, mensurabilem; aut seipso mensurari, quod & paulò ante refutatú est, & Scoto videtur improbabile.

Affe Auum.

4

Quarta opinio est; Guglielmi Ochan, Durandi, & Gabrielis Biel 2. Opinio O- Sent, dist. 2. qui aiunt nullum esse æuum: quod, argumento ducto ex chan & Du refutatione superiorum opinionum, ad huc modum ostendi potest; radi, nullum fi est zuum, aut est vnum omnium zuiternorum, aut est suum cuique zuiterno, aut quodlibet superius zuiternum est zuum inferioris; sed nihil horum dici posse, satis perspicue demonstratum est, refutando opiniones D, Thomæ, Henrici, & Scoti, ergo nullum est æuum. Hác sententiam, assertores ac defensores eui, oppugnant ea ratione, quod omnis duratio est per se mensurabilis, & oportet mensuram congruentem esse in rei mensurabili; cum igitur æuiterna habeant durationem mensurabilem, & non tempore nostro; nec zuiternitate Dei neutra enim mensura propriè congruit æuiternis, necessario efficitur præter tempus, & æternitatem, aliam quandam mensuram con-Atituendam esse propriam rerum æuiternarum, quæ vocatur æuum.

Exponitur sententia auctoris. CAP. XVI.

Æ c disputantur ab aliis de vnitate æus. Nobis autem, quid in tanta opinionum varietate proprius, atque similius vero esle videatur, explicatis duabus propositionibus aperiemus: illud præmonendo, nomen æui dupliciter posse accipi, vno modo pro ipsamet duratione zniterna, quz habet initium, & caret fine; quo. modo nemo potest negare æuŭ esse in rebus, nisi quis negare audeat Angelos, cælos, animos nostros& materiá primam, habere esse incorruptibile vel habuisse durationis initium. Altero modo pro realiqua quæ extra animam existens, verè sit mensura huiusmodi durationis æuiternæ: atque hac significatione sumitur æuum; cum de eo disceptatur sit ne in rebus, & an sit vnum an multa. Hac distinctione æui declarata, fubiiciamus duas illas propolitiones, quæ nostram de æuo fententiam continent, paucis comprehensam,

Prima propositio. Non est in rebus aliquid distinctum à tempore, nuncupatum æuum, quod sit verè ac proprièmensura durationis zuiternz.Hzc propolitio, probari potest eadem ratione, qua superius probata fuit: quarta opinio, nimirum refutando sententias eorú qui introducentes euum, variè ipsum constituunt. Verum, preterea

confirmatur etiam hoc firmissimo argumento. Non deber poni æuú propter durationem zuiternam, hzc enim, cum non sit quanta, & enum proprie extensa, & habés partes, vtpotè quz est tota simul & indiussibilis, & non esse mencum sit infinira, per se non est mensurabilis; non enim esse potest per sura duratiose mensurabile, nist quod est quantum, & finitum, id quod supra in mi aniterna. hoc libro, & perspicuè ostensum est, & sæpe inculcatum. Non est eriam opus zuo, propter intellectum Angelicu, is enim cum intrinsecè, ac per se cognoscar perfectè suam durationem, sicut perfectè cognoscit suam substantiam, esse potentias, operationes, & omnia quæ naturaliter de ipso Angelo sunt cognoscibilia, ita non eget mésura aliqua extrinseca ad cognoscendam suam durationem. Etenim cum quantitas alicuius rei per se est ignota, tunc ad eam cognoscendam adhibetur extinsecus alia quantitas notior, quæ illi tanquam mensura applicata, eam manifestar; quod si prior illa quantitas, per Le notissima esset, frustra quæreretur mensura aliqua ad eam manifestandam. Cum igitur sua cuilibet Angelo duratio sit notissima, & tam nota quam duratio alius cuiuslibet Angeli, nihil attinet ex parte Angeli, quærere mensuram aliquam ad metiendam atque declarandam eius durationem. Denique, non est necesserium æuum, propter intellectum nostrum; tum quia ipsum æuum qualecunque fingatur, aut magis aut equè ignotum nobis est atque ipsa duratio Angeli; quocirca non potest illud esse nobis huius mensura; tum quia nos durationem Angeli, non merimur per euum, sed per coexistentiam & relationem eius ad tempus nostrum, quare cum euum non debeat poni vel propter ipsam durationem guiternam, vel propter intellectum Angeli, vel propter intellectum nostrum, relinquitur ipsum frustra poni. Verum igitur est quod probandum suscepimus, per se & ex parte rei, nullum esse æuum quod vere ac proprie mensura sit durationis euiterne.

Secunda propolitio. Est aliqua secundum nos, mensura durationis Observa diss. euiterne. Dupliciter nos metiri solemus res æuiternas; vno modo geter dectrigeneraliter & confuse, altero modo particulariter, & distincte; prio\_ nam hanc de: rem modum conficit mens nostra effingendo quandam generalem mensura durationem dignoscendi quanta sit duratio rerum æuiternarum ex ne rationu auigatione temporis, & æternitatis: cum enim res æuiterna nec sit temporis, quippe cum sit incorruptibilis, nec vnqua definat esse: neq; sit æterna; propterea quod habet initium durationis; mens nostra (qua est solertia) animaduertit huiusmodi res æuiternas habere tertiá quádam durationis speciem, interiectam & mediam inter tempus, & æternitatem, inferiorem quidem æternitate, quia initium habens a-Liquando esse çæpit, superiorem autem tempore, quia fine carans nú

. 1: ..

quam esse difinet: quam durationem appellamus zuum, nomine vsu Theologorum, iampridem recepto & trito: & quæ habent eiusmodi durationem, eas res æuiternas appellatione inde ducta, nominamus. Quare nomen zui, si quis attendat animum ad rei naturam & vsum loquentium, comperiet significate potius ipsammet durationem æuiternam quam aliquam eius mensuram. Porrò, ratiò illa qua declaramus quanta sit duratio æuiterna, dicentes eam habere initiú sed carere fine, vel esse ante quidem finitam, post autem infinitam; est generalis & rudis atque crassa, nec tam est mensura æuiternitatis, quam explicata eius notio & quasi descriptio. Posterior autem modus dimetiendi durationem zuiternam particulariter, & distincte, qui est nobis manifestissimus atque familiarissimus, sit per coexistétiam, & relationem durationis euiterne ad tempus nostrum. Etenim nos durationem zuiternam Angelorum apprehendimus quasi coextensam tempori nostro, eiusque differentiis omnibus coexistanté: quo fit, vt illi nos & prius & posterius, & fuisse, esse & fore (quamuis ipla indivilibilis existens tota simul fit) tribuamus: illamque distinguamus in dies & annos, non fecus quam durationem rerum temporalium: dicimus enim Angelos nondum vixisse & durasse sex mille annos, non enim tantum spacium temporis interfluxit, postquam ipsi vna cum mundo, & ipso tempore creati sunt. His igitur duobus modis metiri consueuimus durationem rerum zuiternarum ; illud autem æuú; quod ab aliis inducitur tanquam propria mensura eiusmodi rerum, & vacat, & verò nullum esse videtur in rebus, nec id cu de illarum rerum agitur mensura, per se venit atque cadit in sermonem, atque apprehensiuem seu cogitationem hominum.

Verum de zuo hactenus: sequitur, vt de tempore discreto, quodà quibus dam ponitur quarta mensura ab aliis tribus supradictis disterens, verba faciamus, de quo cum pauca dixerimus, sinem huic disputationi, que est de mensuris durationum, imponemus.

De tempore discreto, opinio Thomistarum. CAP. XVII.

R 1 A sunt genera operationu Angeli: Est enim operatio eius beatisica, quæ est visio Diuinæ essentiæ, quam D. Thomas ait mensurari æternitate participata: est etiam operatio eius tran siens in res corporeas, vt cum Angelus mouet secundum locum corpora, vel ipse etiam se cundum locum mouetur; quod genus operationis, cum sit res quædam mutabilis, successiua & temporalis, est enim motus localis, non videtur requirere aliam mensuram, quàm tem-

tempus nostrum. Nam quod talis motus efficiatur ab Angelo, qui est supra tempus, & qui operando non pendet à tempore, id non obstat, quominus is mensuretur à nostro tempore; alioquin pari ratione concludi posser motum primi mobilis, quoniam is esticitur ab intelligentia, nec pendet ab alio motu, non mensurari tempore nostro. quanquàm non me latet D. Thomam 1. Part. quæst. 53. artic.3. affirmare motum localem Angeli, qui fit propter aliquam operationem Angeli transeuntem in res corporeas, si continuus sit, mensurari tempore continuo.non hoc nostro quo mensurantur res sublunares, led quodam alio diuerlo, & superiori; ita ve secundum D. Tho. fint tria tempora inter se diuersa; vnum, hoc nostrum, quo metimur sublunares motus Physicos pendentes à motu calkalterum tempus quoddam continuum superius priori, non pendens à motu celi, quo mensuratur motus localis Angeli; tertium est tempus discretum, de quo nunc disputationem instituimus. Sed hac quam vera sint, & rationi consentanea, alij indicent, neque enim omnia funt huius disputationis ac loci, Mihi certè tempus illud continuum ab hoc nostro diuersum, nec videtur vllá ob caussam necessariu, cum ad omné durationem continuè successivam, metiendam, hoc nostrumtempus fatis sit; nec facile expediri possit, in quo, quemadmodum, & quorfum sit illud alterum tempus. Etenim vna est ratio temporis, quæ est esse numerum motus secundum prius & posterius, qualiscunque & cuiuscunque & in quocunque sit ille motus. Non enim propter motus varietatem que oritur vel ex subiecto, vel ex termino ad quem, vel ex mouente, variatur tempus, nisi tantum per accidens & materialiter.

Sed ad varietatem operationum Angeli reuertamur. Præter illa superiora duo operationum genera, tertium est continens naturales operationes Angeli immanentes, & spirituales; cuius modi sunt intelligere & velle, loquor de intellectione & volitione naturali, ve hinc excludamus beatificam. Huiusmodi auté operationu, quatuor secunds Thomistas sunt proprietates. Prima, quod habet duratione verinque sinitam, incipium enim, & dessunt esse, potest namque Angelus de nouo suscipere intellectionem alicuius rei, & paulò post ex deponere. Secunda. Potest intellectionem alicuius rei, & paulò post ex deponere. Secunda. Potest intellectio Angeli esse instantanea, ita ve Angelus vno tantum instanti rem aliquam intelligat, & consideret; potest etia diutumior esse, si Angelus intellectionem diu continuet; ex quo sit, ve possint huiusmodi operationes secundu suam durationem proportione quadam respondere vel tépori nostro, vel vni tatu sins instanti. Tertia: la naturalibus intellectionibus Angeli est successio non continua alis intellection non est continua alis intellections.

lectioni, non enim sibi inuicem continenter cohærent, sed est succes sio discreta, vna enim intellectio succedit post aliam; potest enim Angelus intelligens hominem, deponere intellectionem eius & sufcipere intellectionem cæli, vel immediatè, vel mediatè. 4. Huiusmodi operationes, non funt ens aliquod fluens & successiuum, sed permanens, & totú simul; non quod Volitio Angeli sit indiuisibilis, non suscipiens magis, & minus potest enim intendi & remitti; neq; enim necesse est volutaté Angeli quamcuque rem velit, in eam ferri omni sua vi,& conatussed quia volitio Angeli; non est sicut motus, cuius esse consistit in fluxu, & successione; & cui repugnat, vt is habeat partes aliquas simul permanentes.

Nota fentenfcreto,

Harum igitur operationum Angeli mensuram, Thomiste appellat siam & do tempus discretum: tempus quidem, propterea quod videur esse mostarum de proprium temporis metiri durationem finitam in qua est successio secundum prius ac posterius; tempus enim definitur numerus morus secundum prius ac posterius; supradicte autem operationes Angeli, habent durationem finitam, est que in illis successio secundú prius & posterius, ea ratione vt paulo ante declaratum est a nobis. Discretum verò tempus appellant, quia illæ operationes Angelicæ non succedunt sibi inuicem continuè sed discretè ac distincte vna cosequitur aliam, sue mediate sue immediate; at hoc nostrum tempus cum sit mensura motus qui est continuus habens continuam suarum partiu successionem, ritè nominatur tempus continuum. Porrò quælibet operatio Angeli vocatur instans, siue duratio eius sit instantanea siue non, & ex huiulmodi instatibus componitur tempus discretum: itaque vnaquæque illarum operationum mensuratur vno instanti temporis discreti; ipsa vero huiusmodi operationum successio & variatio secundum prius & posterius, mensuratur ipso tempore discreto: quemadmodum in mensura multitudinis, quælibet res siue magna fit siue parua mensuratur vnitate, multitudo autem rerum mensuratur numero.

fú,

Atque hinc licet colligere quadruplex discrimen inter nostrum tédiscrimen in pus & hoc tempus discretum. Primo, illud est mensura successionis sinuit et diferetum feet. ex suis instantibus, hoc ex suis instantibus componitur non secus dow Thomi- qu'am numerus ex vnitatibus. Postea, instans illius temporis, semper est indivisibile nec potest vlli parti temporis coexistere: instas huius discreti temporis, licet in se sit indivisibile aliquando tamen secundi durationem suam coexistit tantum instanti nostri temporis, aliquado etia alicui parti nostri teporis. Postremo, in illo no possunt instatia esse sibi inuice immediata neque cotinue neque contigue neque deinceps; vt probat Arist. 6. Phy. in hoc autem p ossunt instantia esse sibi inuicem immediata, ceu vnitates in numero.

Hæc est opinio Thomistarum de tempore discreto: quam inuit D. Thomas 1. Par.quest.10. ar. 5. ad primum & quest. 53. ar. 3. & Quol. 10. ar.4.D.Bonauentura 1. Sent. disk.37. eandem sequitur Héricus Quol. 5. quæst. 13. & Aegidius in tractatu de mensura Angelorum, & Durandus 2. Sent. distin. 2. quæ sententia probatur primum hac ratione. Duratione huiusmodi operationum Angeli, est mensurabilis. sed non æternitate nec æuo nec tempore nostro, ergo hoc tépore discreto: illa enim duratio non est mensurabilis eternitate nec auo. tum qua est verinque finita habens initium & finem, tum quia recipit successionem secundum prius & posterius, quæ duo sunt contra sationem aternitatis, & aui. Nec est mensurabilis hoc nostro tempore, partim quoniam illiusmodi operationes cum sint spirituales & non pendentes ab vllo motu corporeo, sunt supra tempus nostrú, & altiorem mensuram requirunt: partim quia potest Angelus habere duas intellectiones instantaneas sibi immediate succedentes, quæ non possunt mensurari tempore nostro, cum sint totæ simul, & indivisibiles, nec instantibus nostri téporis, cu sint inter se immediate coniunca, quod repugnat instantibus nostri temporis.

Deinde, conantur idem persuadere multis testimoniis D. Augustiniis enim tum in 8. lib. super Genesim cap. 21. & lib. 12. de Ciuit. Dei cap. 15. cum aliis quamplurimis locis, ait in operationibus Angeloru esse implicatum tempus; & creaturam spiritualem tametsi non per loca, per tempora tamen moueri à Deo. Sed quidam vehementer vrgent Thomistas illo argumento. Si Angelus potest habere duas intellectiones instantaneas sibi immediate succedentes, quaru vnaqueque per se respondeat instanti nostri temporis, quod spis concedunt & sumunt ad probandam suam opinionem, ex eo neccessario conficitur etiam in nostro tempore posse dari duo instantia sibi immediata: nam prior intellectio Angeli respondet vni instanti nostro & posterior intellectio respondet etiam vni instati nostro, sedposse rior intellectio ponitur immediate succedere priori, ergo pasi ratiotione vnum instants nostrum immediate succedere priori, ergo pasi ratiotione vnum instants nostrum immediate succedere alij instanti.

Scotus 2. Sent. dist, 2. quæst. 4. quoniam opinatur rationem zui in co esse vt metiatur durationem permanentem, & quæ est tota simul cuiuslibet, rei qualiscunque ea suerit, hoc est sue incorruptibilis siuc corruptibilis; siuc durationis infinitæ, sue finitæ, ideo ait operationes Atigeli, de quibus nunc agimus, mensurari æuo, cum singulæ habeant durationem permanentem, & totam simul: neque referre quanta sit carum duratio finita ne an infinita, magna an parua. Ve-

## DE TEMP. ÆTERN. ET ÆVO LIB. XII.

rum quia opinionem Scoti supra refutauimus, cum ageremus dera tione æui, non erit in presentia opus eam refellere.

Etoris de tëpore discreto polita.

Quod igitur est indicium, que sententia nostra de hoc tempore discreto? Equidem tria huic statuo: primum enim arbitror, triplicem brenitgr ex- tantum effe speciom durationis, spectando rationem quantitatis, pro pter quam folam durario est per se mensurabilis; vnam æternam, vtringue infinitam; alteram æuiternam, ex altera parte infinitam; tertiam temporalem ex vtraque parte finitam, quæ nimirum, & initium habet & fineminec præter has alia vlla fingi potest. Deinde, aio tompus dupliciter posse accipi; vel Physice, quod tantú est in iis, quæ subisciuntur motui Physico, quo tempore certum est non mensurari operationes Angeli; vel Metaphyfi. quod reperitur vbicunque est aliqua successio vnius post aliud, & variatio secundum prius & posterius; atq; hoc modo sumit tempus D. Augustinus, cum inquit Angelos moueri in tempore, & in eorum actionibus esse tempus. Postremo, quod in fine precedentis capitis diximus de æuo, idem quoque de duratione operationum Angeli sentiendum, dicendumque arbitramur:nempe, huiusmodi durationem per se mensurabilem no esse, cum sit indivisibilis, expers quantitatis & extensionis, omne autem mensurabile necesse sit esse quantum & aliqua præditum extenfione; neque vero ad eam durationem manifestandam opus esse Angelo aliqua extrinseca mensura, cuillam durationem Angelus intrin lecè, & per se cognoscat perfectissime; neque nostra caussa introducendam esse mensuram aliquam illius durationis diuersam à nostro tempore, quæcunq; enim fingatur, erit nobis quam illa duratio, vel æque ignota vel etiam ignotior:neque nos aliter illam durationem operationum Angeli metiri posiumus, quam durationem existentiz ipforum, per coexistentiam nimirum, & relationem ad nostrum tem pus; denique quacunque paulo ante diximus de auo; ea possunt (ne sæpius eadem repetantur)ad hunc locum transferri, & accommodari. Sed vereor, ne dum quæ ad menfuras durationum pertinent, ea nimis subtiliter ac diligenter persequor, longius prouectus & euagatus sim, quam patitur ratio mei instituti, quare hnem huic disceptationi, & duodecimo libro imponens, referam me ad ea quæ reliqua funt huius operis, pertractanda.

#### FINIS VNDECIMI LIBRI.

DE NA-



# NATVRA MOTVS

LIBER DECIMVSTERTIVS.



VAM est motus communis omnium rerum quæ natura constant, tam est cognitio eius non tut ad omnes modo vniuersæ Philosophiæ naturali, sed aliis Philosophia etiam permultis disciplinis, necessaria. Quot au- naturalu par tem, & quantas vtilitates scientia motus ad om-tesmultásque nes Philosophiæ partes percipiendas adferat, nas plurimi hinc perspicuum esse poterit. Primo, natura, in conducit.

qua explicanda tota Physica occupatur, ignorato motu nequit bene cognolci; cum natura definiatur elle principium motus, & motus sit quippiam proprium naturæ, omni soli & semper conveniens; vide Arist.3. Phy. tex.1. Deinde, res subsectæ Philosophiæ naturali, eius definitiones, demonstrationes, termini denique ac limites Phisiologie definiuntur motu: & ab Aristotele scientie speculatiuæ ita distinguútur, vt Physica res motui omnino coiunctas tractet, Mathematica disciplinæ ratione à motu seiunctas, Metaphysica, re & ratione separatas. Postea, pleráque ac præcipua fundamenta Philosophiæ, motu deprehensa & cognita fuerunt: motu enim reperta sunt quatuor genera caussarum, quod indicat vniuscuiusque caussa definitio; motu locali & alteratione, inuenta sunt quatuor elementa; materiam primam esse, atque ingenerabilem, & incorruptibilem esse, motus parefecit: Mundumæternum esse, & generationem rerum æternam Aristoreles, falso quidem, sed ex motu tamen argumétatur: priuatio motus Physici monstrauit Aristoteli humanum intellectum ingenerabilem, & incorruptibilem esse, dissimilem formis materialibus, & vt intellectus est, extra considerationem Physici. Quod natura propter finem agar, morus rerum naturalium, qui ordine ac vt plurimum codé modo fiunt, manifeste ostendit. Præterea, omnium rerum perfectio, motu declaratur & acquiritur; nam quæ non sunt, per motum existunt; quæ iam sunt, perfectionem suam, vel in motu habent, vt animata; vel per motum acquirunt, vt res inanimate; vel motu perfectionem suam aliis communicant, vt czli & Intelligetiz. Adhæc, sublato

motu gradus, species, & perfectiones rerum naturalium discerni no possent. His accedit, quod ex motu natura cæli differens ab his sub-Iunaribus, numerus, ordo, & dignitas orbium cælestiú, & ordo Vniuersi cognoscitur. Postremò, si tollis motum, nec Metaphysica, nec Perspectiua, nec Musica, nec Astronomia, nec Medicina, nec alie mul tæ disciplinæ, speculatiuæ, actiuæ, & factiuæ stare poterút. Vide Arist. 8. Phys. text. 22. Cum igitur tam multiplex sit vtilitas, quam parit cognitio motus, visum nobis est separatim de motu generalem tractationem conscribere, tres ob caussas: Primo, quoniam contemplatio & cognitio rerum vniuersalium, præcedit cognitionem rerum particularium: quamobrem generalis motus præcognitio, necessaria est ad intelligendas species eius: Deinde, quoniam de motu Aristoteles & pauca vniuerse scripsit, eaque non vno in loco, sed sparsim in variis.Postremò, quia si omnia, quæ ad motum vniuerse pertinent seorsim explicata fuerint, cum ad tractationem specierum eius aecedem<sup>a</sup>, breuior erit, facilior, & ordini naturali congruens earum explicatio: fic enim, & quæ omnis motus communia sunt, & quæ vniuseuiusq: motus propria, dispiciemus; & in omnibus rebus demostrationibus vniuersalibus, ac propriisvtentes, propriam, atque perfectam cuiusq; rei scientia cosequemur. Tripartita auté erit tractatio motus, in tres libros diuisa:primum enim explicabuntur, ea quæ attingnnt essentia motus: tum, agetur de variis & præcipuis quibusdam divisionibus motus:Postremò, disseremus de motus æternitate. In hoc autem, qui proximè sequitur, libro, tria explicada sunt, quæ pertinet ad declaradam moto natura: Vnú est, in quo genere, vel categoria poni debeat motus; alteru est, subtiliter ac diligenter explanare definitionem motus traditam ab Arist.3.Phy.tertium est, agere de terminis motus, exquibus, vnitas, distinctio, cotrarietas, & præstantia motus, æstimatur,

### In quo Genere, seu Categoria sit Motme. C A P. I.

A N C quæstionem tractat Alexander 1.lib. Naturaliú quæst. cap. 21. Simplicius in Prædicamentis, & obiter super 4.text. lib. 3.Phy. Auerroes 3.Phy.com. 4.& 5.lib. Phy.comm. 9. Albertus in 3.Phys. tractatu 1.cap. 3. A nobis sic declarabitur, vt primo exponamus sententiam, quam arbitramur magis probabilem; deinde, si quæ remanet dubitatio propter eos, qui contra sentiunt, eam tollamus.

Sentenția autem nostra duas partes habet; priori afferimus motui in nullo certo prædicameto per se reponi: posteriori aute affirmam

motum poni in prædicamento reductive, id est reduci ad prædicamentú eius rei, ad quá fit motus; vt generatio, quia fit ad substátiam, reducitur ad prædicamentú Substantiæ; augmentatio ad prædicamétum. Quantitatis; & similiter alij motus. Prior pars nostræ sententiæ, ita probatur. Primo, neq; motus est aliquod prædicametu diuersum ab aliis dece, vt putauit Plotinus referente Simplicio, quia dece tantùm esse prædicamenta, & omniú ferè Philosophorú consensu receptu est; & hoc demostratur țu in Logica, tu in Metaphy. neq; motus tum persent ponitur in aliquo prædicaméto illorú decé, quia Arist. in nullo eorú pertinere ad repoluit motu, imo repoluit in postprædicamentis, significans motu vnam aliqua non contineri in aliquo certo prædicamento, sed vagari per multa categoriam. prædicamenta. Deinde, omnes interpretes exponentes textu. 4. lib. 3. Phy.aiunt motum, non dici vniuocè, vt videre licet apud Simpliciu, Auerroé, Albertú: ergo motus non reponitur in aliquo prædicamento;ná tá æquiuoca,quá analoga remouentur à prædicamentis.Et cófirmatur hoc, quia sicut Aristot.in 7. Metaphy.tex. 4. ait substantiam esse priorem accidente, tempore, natura & perfectione, ita idem scribit 8. Phys. 56. motum localem esse priorem aliis motibus, tempore, natura, & perfectione, ergo sicut substantiæ & accidenti, non datur vnum commune genus, ita neq; dabitur genus commune motui locali, atque aliis motibus. Præterea, motus idem est secundum rem cum termino ad quem, vt posteriùs ostendetur, & quamuis hoc apud aliquos dubium sit, tamen illud certum est apud omnes, motum nó posse existere, aut definiri sine termino ad quem, quoniam ab ipso accipit vnitatem & distinctionem, vt dicitur s. Phys. si ergo motus esset genus commune generationi, augmentationi & alterationi, ergo daretur terminus ad quem respondens illi motui generico, communis generice, & substantiæ, ad quam fit generatio, & qualitati ad quam fit alteratio, & quantitati ad quam fit augmentatio, quod & Arist.negat 3.Phy.tex.4.& per se absurdú est;quonia substantia,quatitas, qualitas, cum sint genera summa, non habent aliquod genus superius, neque quidpiam quod de illis vniuocè dicatur. Postea, si motus esfet vnum aliquod genus, ergo augmétatio, alteratio & alij motus, essent vnius generis, quod est falsum; quoniam Arist. 5. Phy. tex. 31 tradit tres modos. secundum quos motus dicitur esse vnus, nam inquit, vel motus est vnus genere, cuiusmodi sunt omnes motus, qui pertinent ad eandem categoriam, vt omnes generationes inter se, vel alterationes inter se:vel est vnus specie, quoniam terminus ad quem est vnius speciei, vt omnes calefactiones sunt vnius speciei, quia fiut ad calorem, qui est vna species qualitatis: vel est vnus motus numero, quando & subiectum, & terminus ad quem, & tempus est vnum

#### MOTVS NATVRA ET 686 DE

numero. Si autem morus in communi, effet genus, Arist. prætermifisser alium modum vnitatis, secundum quem omnes motus possenz dici esse vnius generis, quatenus conueniunt in motu, qui ponitur esse genus illorum, & ea ratione, generatio, alteratio, & latio essent

vnius generis.

Posterior autem nostræ sententiæ pars, quod motus reducatur ad! categoriam eius rei, ad quam tendit motus, sic osteditur; primo, quia via, & principium, reducitur ad prædicamentum eius rei, ad quam est. via, & cnius est principium: sed motus (verbi gratia) generationis, est: via ad substantiam, & idem iudicium est de aliis, ergo, &c. Postea, imperfectum & perfectum non variant speciem: sed motus nihil aliudest quam res ad quam est motus, prout est impersecta, & in fieri; ve calefactio nihil aliud est quam calor prout est imperfectus & tendit. ad perfectionem, quare ambo ad idem prædicamentum pertinebût. Tumactus, & potentia pertinent ad idem prædicamentum; vt calor in potentia & calor in actu, non pertinent ad diuería prædicamenta, sed reducuntur ad idem; ergo quod est in potentia non differt genere, ab eo quod estactu: ergo multo minus quod partim est actu. partim potentia, differet genere ab eo, quod est actu: sed motus nihil aliud est quam res quæ producitur, prout partim est actu partim potentia, ergo non differet genere ab ipla re: nam li calor in potentia est eiusdem categoriæ, at que calor in actu, ergo calor (vt ita dica) fiens, qui partimest actu partim potentia, erit quoque eiusdem categoriæ, atque calor in actu: & hanc rationem tangit Auerr. 5. Phyl.

Duomedo dider motum veferri posse ad varias caregorias.

Nunc respondendum est cuidam obiectioni quæ contra supradimerit Alexa. Ctam sententiam existit ex his quæ scribit Alex.1.lib.naturaliú quest. cap.21.illic enim ait motum pertinere ad varias categorias, nimirum ad categoriam Quantitatis, Ad aliquid, Passionis, Qualitatis, & ad caregoriam eius formæ ad quam dirigitur motus. Sed respodendum est, motum, per se ac directe, ad nullam categoriam pertinere (vt supra ostensum est)secundum quid autem, pro vt variis modis consideratur, etiam posse referri ad varias categorias. Potest enim reduci ad categoriam Quantitatis, quatenus est de genere cotinuorum, vt hic inquit Arist.principio lib.3. Phyl.nam continuum & discretum, species sunt quantitatis:ad categoriam vero Ad aliquid, quia motus est actus mouentis in mobili vt definit Aristot.3. Phys. text. 23: mouens autem, & mobile sunt relatiua: reuocatur quoq; ad categoriam Passionis, quia sicuti passio est in patiente, ita motus in mobili, & sicuti per passioné res transmutatur & afficitur, ita quoque per morum; & quia tertia species Qualitatis appellatur passio, & patibilis qualitas, hoc

hoc etiam nomine motus redigi posset ad categoriam qualitatis:postremo, quia motus est via ad aliquam formam, & non differt ab ea, nisi tanquam imperfectum à perfecto, merito reducitur ad prædicamentum illius.hæc igitur considerans Alexander, scripsit motum referri posse ad varias categorias. Quod autem hæc vere & proprie dici nequeant de motu, hinc planum est: motus enim per se non est in prædicamento Quantitatis, quoniam Arist. & in Logica in categoria Quantitatis, & in Metaphys. lib.5. text. 18. ait motum esse quantú per accidens:nam cum duplex sit ratio quantitatis, vna esse diuisibile in partes, altera esse mensuram; neutra per se conuenit motui, motus enim diuisibilis est vel propter mobile, vel propter id in quo fit motus:ratio autem mensuræ non conuenit motui per se, sed propter tempus, quod est numerus motus. Deinde, neque est in categoria Ad aliquid, nam si motus est relatiuum, necessario habebit suu correlatiuum:hoc autem, vel erit mobile, vel mouens, nam quid sit aliud, ne fingi quidem potest: at respectus motus ad mobile, cum sit respectus accidentis ad suum subjectum, non pertinet ad categoriam ad aliquid, alioquin omnia accidentia includerentur in prædicamento ad aliquid; respectus autem motus ad mouens, est respectus effectus ad caussam, qui licet secudariò &, vt vocant, secundum dici, habeat vim aliquam relationis, tamen principaliter & secundum esse, minime ha bet; alioqui omnes res quæ productæ sunt à Deo, conijci deberent in categoriam ad aliquid. Quod non sit in categoria Actionis, vel Passionis, ex eo perspicuú est: quia motus indifferens est ad actionem, vel passionem; & idem motus, prout habet respectum adagens, dicitur actio, prout autem habet respectu ad patiens. dicitur Passio; quare si quia per motum patiens mouetur, debet motus poni in categoria pallionis, ergo pari ratione, quia per motum agens mouet, aque deberer collocari in categoria actionis. Deinde, si motus est in categoria Passionis, ergo hæc est bona prædicatio, motus est passio; similiter hæc quoq; est bona, actio est motus, ergo à primo ad vltimum, erit quoq; bona prædicatio hæc, actio est passio, per illam regulam prioristicam, Dici de omni, & c. quod absurdu est, quippe cum actio, & passio sint categoriæ diuersæ inter se. Quod autem ait Alexander, motum pertinere ad tertiam speciem qualitatis, quatenus est quædam passio, non est absolute verum; nam passio, quæ est tertia species qualitatis, non est quilibet motus sed tantú est alteratio, neq; est quælibet alteratio, sed quæ breui, & celeriter trasit, nec afficit, atq; denominat subiectum. Verum ad quam categoriam pertineat motus, satis dictum sit.

# Explicatur definitio motus tradita ab Arift.3. Phy.tex.G.

RISTOTELES in 3.libr. Phys. magna diligentia vsus est in explicanda natura motus : nam à text.3. víque ad 6.præmisit quatuor hypotheses valde vtiles, ad definiendum motum. Deinde, dedit tres definitiones motus; vnam tex. 6. alteram text. 16. tertiam tex. 23. Postea, multis modis declarauit & confirmauit primam definitionem, à tex.7.víque ad 12. explanando particulas definitionis, à tex.12. víque ad 16. demonstrando eos, qui secus de motu senserunt, vel aliter ipsum definierunt propriam naturam eius ignorantes, multum errasse. Postremò, quoniam vt dicitur libro 4. Phys. tex.31. signum bonæ definitionis est, ex illa solui posse dubitationes, quæ circa rem definitam existunt, idcirco Arist. à tex. 18. vsque ad 24. diligenter exponit duas dubitationes quæ de motu afferri solent, nimirum an motus sit in mobili, an potius in mouente; & an idem sit actus mouentis, & mobilis: quæ dubitationes ex secunda & tertia definitione motus, facile dissoluuntur. Sed de viis quibus institit Arist.ad inuestigandam definitione motus, vide Auer. 3. Phy. com. 12. Cum igitur cognitio motus pernecessaria sit, difficilis tamen (vt dicitur 3. Phy. tex. 15.) cum fit motus actus imperfectus & mixtus cum potentia; enitendum nobis est, vt eam planam, & facilem reddamus. quod speramus nos assequi posse, si primum omnes particulas prime definitionis subtiliter, & diligenter explanemus: deinde dissoluamus difficultates quæ circa hanc definitionem occurrunt. Definitio autem motus à nobis explicanda hæc est. Motus est actus entis in potentia prout in potentia. In qua sunt quatuor particulæ, Prima est Attus. Secunda. Entis. Tertia. In potentia. Quarta. Prout in potentia, quas sigillatim discutere oporter.

An motsu di delechia.

Allus Græce est errelézeux & sic legit Alexander, Porphyrius, ciqueat En- & Themistius. Sed hæc lectio non probatur Simplicio, quoniam nomen Endelechiæ, vt declarat ethymologia eius, fignificat perfectionem, quæ duplex est (vt dicitur z.de Anima tex.2.) vna est forma perfecta, altera est operatio à tali forma proficiscens: motus autem est actus imperfectus, vt dicitur 3. Phylitex. 15. quare Simplicius manult legi, energiam, quod nomen dicitur de omni actu, tam perfecto, quá imperfecto. Verum pro Alexandro & aliis dici posser, vocabulum endelechiæ propriè quidem sumi pro actu persecto, interdum tamen amplè vsurpari pro omni actu; vt idem valeat, atq; energia: nam Aristoteles paulo infra loquens de motu an sit motus vnus actus

mouentis, & mobilis, indifferenter vocat nunc Endelechiam, nunc Energiam. Et sicuti generatio, quæ est via ad naturam, vocatur natura, vt 2. libr. Physicext. 14. dictum est, ita quoque motus, quoniam est via ad formam quæ propriè dicitur Endelechia, poterit etiam appellari Endelechia.

Sciendum est autem, in omni renaturali, quæ accipit esse per generationem, inueniri triplicem actum: vnum per quem res fit, & hic in omni re est motus; alterum, per quem res habet esse, & hic est forma; tertium, naturale, per quem agit, & hic est ipla operatio: quamuis igitur forma dicatur actus primus respectu operationis suz, tamen potest dici actus secudus, respectu motus per quem acquirtur. Actus verò primus & vltimus, semper in idem numero incidunt respectu diversorum; nam motus respectu mobilis, est actus primus & imperfectus, respectu autem mouentis, est actus vltimus, & perfectus; quia proficiscitur à for ma quæ est in mouente. Nam vt dicitur 3. Phy. text. 17. semper mouens affert aliquam formam, quæ est principium motus. Hinc igitur facile intelligitur definitio motus quam Themistius tradit 3. Phy. super tex.7. dicens (motum esse primum actum eius, quod est in potentia) Nam secudus, inquit, actus, est forma, per quam res iam quiescit: cur enim vocet motum actum primum, ex his quæ diximus palam est. Similiter planum est quod hoc loco scribit D. Thomas, asserens res antequam moueantur esse in duplici potentia, vna ad fieri, altera ad esse: prior potentia reducitur ad actum per motum, nam cum res mouetur, tunc fit, & non est amplius in potentia ad fieri, vel moueri; altera verò reducitur ad actum per formam, quæ completo motu, dat esse rei. Dicitur autem motus actus, quia necesse est, cum mouetur res, habere aliquid formæ, quæ est actus: nihil enim aliud est motus vt verbi gratia calefactio, quàm calor qui producitur ab igne, & continue perducitur ad ampliorem perfectionem.

Sed hic existunt quatuor dubitationes. Prima est, cum motus sit guatuor du actus mixtus cum potentia, cur potius definitur per actum, quàm per bitationes. potentiam. Secunda est, Arist. 2. de Anima tex. 2. facit duplicem actu, vnum primum quem ait esse formam, alterum secundum, quem dicit esse operationem prouenientem à forma; neuter autem conuenit motui, nam neque motus est forma perfecta, neq; est operatio proueniens à forma, sed potius tendens ad formam: ergo male dictum est motum esse actum primum. Tertia est, Dictum fuit rem cum mouetur, non esse amplius in potentia ad motum, sed esse in potentia ad formam; contra, quia motus, cum fit continuus & diuisibilis, habet partes alias priores, alias vero posteriores, cum igitur res est in priori parte motus, erit etiam in potentia ad posteriores

690

partes eiusdem motus, verbi gratia, sit calesactio qua duret vt octo. res quæ calefit, cum habet calefactionem vt duo, adhuc est in potentia ad calefactionem vt quatuor, vt sex, vt octo; Præterea, motus re idem est cum forma quæ acquiritur per motum, ergo si quod mouetur est in potentia ad formam, erit quoque in potentia ad motum; quia quantum restat formæ, tantum restat motus. Quarta est, Simplicius super text.7. libr.3. Phys. refert Alexandrum definiuisse motum hoc pacto. Motus est prima mutatio eins, quod est in potentia pro ve tale est; quam definitionem Simplicius duplici nomine reprehendit, primò, quia cum motus, & mutatio idem valeant (nam licet Arist. in 5. libr. Phy. distinguat motum à mutatione, tamen in 3. Phy. vbi definit motum vtrunque vocabulum indifferenter sumit ) definire motum per mutationem, est idem per idem definire, & ignotum per æque ignotum; deinde, quid sibi vult motum esse primam mutationem? nam si motus est prima mutatio, ergo post motum erit alia secunda mutatio, at post motum non est nisi forma, quæ tantum abest, vt sit motus, vt ea præsente omnis motus cesset, & per ipsam res quæ antea mouebatur, quiescat. Hæc Simplicius contra Alexandrum. Dubitatur igitur an definitio Alexandri defendi, & in bona partem accipi possit.

# Soluuntur supradicta quatuor dubitationes. CAP. 111.

Cur motus ( E p ad has dubitationes, difficile non est respondere. Ad pripotentia.

dicatur potius am igitur, ita respondeo: motus definitur per actum, & no assus qu'am per potentiam, multis de caussis: primò, quia motus re idem est cum forma quæ producitur, at forma non est potentia, sed actus. tüm, quia motus est quædam operatio, omnis autem operatio est actus. postea, quia idem motus est mouentis & mobilis, non potest autem esse eadem potentia mouentis & mobilis; quia potentia mouentis, est actiua, & est in ipso mouente, potentia autem mobilis, est passiua, & in ipso mobili: si ergo motus debet esse vnus mouentis & mobilis, non poterit esse potentia, sed erit actus, qui transit à mouéte in mobile; quia per motum semper acquiritur & augetur actus, potentia autem perpetuo minuitur ac deperditur. Postremò, motus no folum definitur per actum, sed etiam per potentiam, sed actus ponitur loco generis, potentia autem loco differentiæ in obliquo. & quoniam cum accidens definitur in abstracto, genus eius ponitur in recto, differentia autem in obliquo quæ differentia sumitur ex habitudine ad subjection; Ideo in hac definitione motus, actus, qui tenet locum generis ponitur in recto, potentia vero, quæ gerit vicem dif. ferentia, ponitur in obliquo.

# LIBER DECIMVSTERTIVS. 591

Ad secundam Aristoteles 2. de Anima, tantum loquitur de actu persecto; qui tantum est duplex, forma, & operatio formæ:nos autem hic loquimur de omni actu. Forma igitur, quamuis inter actus persectos est primus actus tamen inter actus simpliciter sumptos; est secundus; quia forma sequitur motum per quem acquiritur.

Ad tertiam. Est duplex genus rerum: quædam res sunt permanentes, vt homo, & statua: aliæ sunt successiuæ, vt motus & tempus, quarum esse consistit in fieri, & in fluxu quodam. Inter quas res hoc interest; quod permanentes, tunc dicuntur esse actu, cum perfecte habent foum else, & simul obtinent omnes partes suas; tunc enim dicitur actu elle homo, cum obtinet perfecte elle hominis, & poffidet omnes suas partes: res autem successiuæ, quoniam non possunt secundum omnes partes simul esse, tunc dicutur esse actu, cum vel vna pars, vel aliquid ipsarum actu est, fluens ad reliqua: (verbi gratia) núe dicitur esse dies Martis, non quod, totus hic dies simul sit nunc, sed quia est aliquid huius diei cohærens cum eo, quod præcessit, & continuum, atque fluens ad ea quæ sequuntur. Hinc facile soluitur dubitatio proposita, motus enim cum sit ens successiuum, tunc dicitur actu esse, cum actu est aliquid ipsius continuum cum reliquis partibus motus, vnde res quæ mouetur, dicitur iam actu habere motum, etiam si non habeat actu omnes partes motus, nec dicitur amplius in potentia ad motum. Forma autem dupliciter considerari potest, vel vt est in fieri, quo modo re non distinguitur à motu, & sic quod mouetur, non est in potentia ad formam, sicuti neque ad motumi velconsideratur vt forma est perfecta dans esse perfectum rei, & sic differt à motu, & quod mouetur dicitur esse in potentia ad illam. Ergo, vt vno verbo dicam, quod mouetur, non est in potentia ad formam. imperfectam,& in fieri, sed ad forma perfectam,& in esse completo.

Ad quartam. Pro Alexandro dupliciter responderi potest. Primò, vt dicamus nomen mutationis valde ample sumi ab Alexandro, & multo latius, quàm hoc loco vsurpetur nomen motus ab Aristote-le: est enim duplex mutatio, vna per quam res mutatur à non esse ad esse formæ, siue forma suerit substatialis siue accedentalis: altera per quam res mutatur ab esse sormæ ad operationem eius (verbi gratia) duplex est calesactio aquæ, vna passiua per quam aqua calesit, & acquirit calorem, altera actiua, cum aqua per calorem àcquisitum cale-facit alias res, hanc distinctionem mutationis, colliges ex Aristot. 8. Phys. 32. & 2. de Anima 57. motus est mutatio illa prima, per quam res à non esse sorma mutatur ad esse illius. Alexader igitur fortassis respiciens hac duplicem mutationem, definiuit motum per primammutationem, distinguensillum à secunda; nam prima est mutatio adventatio adventationem, distinguensillum à secunda; nam prima est mutatio adventatio adventationem, distinguensillum à secunda; nam prima est mutatio adventatio adventationem, distinguensillum à secunda; nam prima est mutatio adventatio adventationem, distinguensillum à secunda; nam prima est mutatio adventationem, distinguentationem, disti

forma secunda est mutatio à forma ad operationem. Deinde, posset etiam dici, Alexandrum non dixisse motum esse primam mutationem, sed primum actum: quod vt credam; duplici ducor conie-Aura, tum quia Themistius qui in explanatione Aristot.omnes sententias Alexandri breuitate sua paraphrastica expressit, definiuit (vt supra diximus) motum per actum primum, non per mutationem: Tum etiam, quia quod subiungit Alexader, idcirco motum esse primam mutationem, quia forma, per quam res quiescit, est secunda, non sibi constaret; nam si forma est mutatio secunda, quomodo per eam res quiescit? Deinde, absurdum est formam, quæ est terminus motus appellare mutationem. Verisimile igitur est, Alexandrum, non scripsisse mutationem, sed actum: si enim sic legamus, oratio ipsius habebit veram & philosophicam sententiam; motus enim est actus primus, quoniam per illum res, quæ ante erat in pura potentia, incipit attingere esse, & actum; forma vero est secundus actus, quoniam adeptione illius, res deponit omnem potentia, & perfect è acquirit luum esse.

Exponuntur reliqua particula definitionis motus.

fariam sumitur, vel vt est nomen transcendens, & sic non ponitur hic, quia Arist. & in 6. Topicorum vetat huiusmodi transcendentia ponere in definitionibus. Vel accipitur ens, vt est Participium verbi substantiui, sum, & tunc significat id quod est, vel existit, & hoc modo sumitur hic: vt sit sensus, motus est actus entis in potentia, id est, eius quod existit in potentia. Sed dices, cur Arist. in hac definitione non posuit proprium subiectum motus, quod est corpus? Respondeo, Aristotelem subiectum motus insinuasse in secunda definitione eius, cum dixit 3. Physicorum text. 16. motum esse actum mobilis inquantum mobile. sed quia nondum certum erat, an omne quod mouetur sit corpus, sed hoc 6. Phys. demonstrabitur, Ideo Arist. hic non posuit corpus in definitione motus.

Tertia pars definitionis est (In potentia) sed dicet aliquis, si motus est actus, quomodo, id quod mouetur dicitur esse in potentia? Respondeo, duplicem esse actum, vnum persectum, qui ausert omnem potentiam, & hic est forma persecta: alterum impersectum, qui semper habet adiuncum aliquid potentia dum est, & cum potentia ponitus tollitur, desicit ille actus; & talis est motus. Vnde recte Arist. 9. Metaph. text. 11. & 3. Phys. text. 57. ait duplicem esse potétiam: vnam, qua tota simul reducitur ad actum, ita vt nihil remaneat ipsius: al-

teram, quæ reducitur ad actum imperfecte, ita vt neque omnino pereat, neque omnino maneat integra: & Auerroes 9. Metaph.comment.11. ait quendam esse actum, qui expellit omnem potentiam, alium vero, qui non potest omnino separari à potentia, & talis inquit reperitur in materia, in divisione continui & in motu. Vide etiam de hoc Themistius 3. Phys. super text. 6.

Nec mirum videri debet, quod mouetur simul esse actu & poten- Quot modio tia, nam hoc potest contingere tribus modis: primo, vt simul sit actu contingat ida & potentia respectu diuersorum, veluti aqua actu est frigida, & po- n alin & tétia calida: tum, respectu eiusdem, sed diuersis temporibus: vt aqua, potentia. quæ nunc est potétia calida, paulò post si fuerit admota igni, euadet actu calida:postremò, vt idem respectu eiusdem, & simul, sit actu & potentia, sed non eodem modo, verùm est actu imperfectum, & potentia ad perfectionem tendens : vt aqua, quæ calefit est actu & porentia calida, est actu calida respectu caloris impersecti, quem iam habet, est potentia calida, respectu caloris perfecti, quem nondum habet. Hoc modo omne quod mouetur dicitur simul esse actu, & potentia; ex quo manifestum est in quibus rebus motus reperiatur, videlice in his, quæ participant actu, & potentia; quocirca Intelligentiæ apud Peripateticos (licet id falsum sit ) non subsiciútur motui, quoniam secundum Arist. carent omni potentia: Cælum autem sicuti tantùm habet potentiam ad vbi,& ad locum,sic etiam tantum haber motum localem; cæteræ autem res sublunares, quoniam propter imperfectionem earum, multiplici constans potetia, ideo mulzis etiam,& variis motibus cientur.

Porrò, cum res naturales quæ mouentur, constent actu & potentia, hinc fit vt simul moueant, & moueantur, agant, & patiatur; prout enim actu sunt, mouent & agunt, prout autem potentia, mouentur & patiuntur: quod Aristot.confirmat 3. Phys. text. 8. & 16. & in libris de Generatione multis locis; ex quibus locis aperte colligitur dari reactionem, de qua re grauis controuersia est inter Philosophos:verum aliena huic loco, & à nobis explicanda in libris de Elementis. Sed(vt hoc obiter dicamus) sex conditiones requirentur vt fiat reactio, id est vt agens in agédo patiatur ab eo in quod agit. Prima est, ria funt ve vt sit agens corporeum, nam Intelligentiæ mouent cælum, & non siat reactio. mouentur ab ipso, quoniam sunt incorporez, non potest autem incorporeum Physice moueri ab eo quod est corporeum. Secunda, Vt agens habeat eandem materiam atque patiens, nam celum agens in hac inferiora, nihil patitur ab ipsis, propterea quod habet materiam longe diuersam. Tertia. Vt agés agat actione Physica & reali, non autem intentionali, & spirituali; siquidem color mouet visum,

& tamen non mouetur ab ipso, similiter quodlibet sensibile & intelligibile, & appetibile mouuent suas potentias, & non mouentur ab ipsis. Quarta. Intelligitur hoc præcipuè in motu locali & alterationis, maxime vero in motu alterationis, nam non necesse est quod generat generari ab eo, quod generatur. Quinta. Vt patiens no sit nimis debile, sed habeat tantam vim, vt possit aliquantulum agere in id a quo patitur. vnde si calor valde exiguus admoueatur sommo frigori, patietur, & non aget. Sexta. Vt agens sit intra sphæram activitatis ipsius patientis, hoc est vt sit in ea distantia, vt possit virtus patientis pertingere vsque ad agens, nam si esse tale intervallum, vt agens quidem posset attingere ipsum passum, patiens vero non posset virtutem suam transfundere vsque ad agens, tunc sieret actio sine reactione.

An potentia fit magu de essentia motus quam atus.

Sequitur quarta & vltima pars definitionis motus. Pro vt in Potentia. Ex hoc patet potentiam esse magis de ratione & natura motus, quam actum; quoniam actus ponitur loco generis, potentia vero loco differentiæ differentia autem magis attıngit quiditatem rei quam genus. Tum. quia motus accipit vnitatem, & distinctionem a termino ad quem, respectu cuius est in potentia. Deinde, quia res que mouetur non mouetur respectu forme, quam iam habet, quia iam quiescit in illa,& cum ia possideat ipsam, frustra moueretur ad ipsam:ergo mouetur propter formam, quam nondum habet: sed potest habere: quare motus præcipuè fit propter potentiam. Postea, sit aqua, quæ admota igni calefiat, & ferueat, hæc simul & calefit ab igne, & calefacit aliud nempe manum vel aliud quiddam sibi adiunctum, non potest respectu autem eiusdem principij & calefacere,& calesieri.Impossibile enim est idem esse principium agendi & patiendi, ergo respectu diuersorum principiorum, sed calefacit respectu actus, id est respectu caloris, quem actu haber, ergo calesier non respectu illius, sed respectu caloris, quem nondum habet, sed pergit, & tendit ad illum habendum.Itaque in omni motu tria infunt, primo est actu aliquid formæ ad quam fit motus, tum est potentia ad ampliorem participationem illius formæ, denique est quidam fluxus, & (vt sic loquar) quædam tendétia ad illam formam. Nam si hoc tert um desit, quamuis duo priora adsint, tamen non erit motus: vt' (verbi gratia)si aqua, quæ calesit remoueatur ab igne, habet quidem actu aliquid caloris, habet item potentiam ad ampliorem calorem, tamen quia non habet illum fluxum, & tendentiam ad calorem, quam antea ex præsentia ignis habebat, ideo non dicitur moueri, vel calefieri.

Triain omni motu reperinj. Explicantur decem magni momenti dubitationes, qua circa definitionem motus existunt.

Cap. v.

V n c explicandæ sunt aliquæ dubitationes, quarum solutio magnam lucem afferet ad percipiendam melius naturam motus.

Prima dubitatio. An hæc definitio motus set vniuoca æqualiter An definition conueniens omni motui? Respondendum est, hanc definitionem motus se motus non esse vniuocum. Ita enim sentit Alexander, Simplicius, Themistius, Auerroes, & Albertus 3. Phys. super text. 4. & ratio est, Primò, quia motus qui definitur, non est aliquod genus vniuocum, yt supra ostesum est, quare nec definitio potest esse vniuoca. Deinde, quia principaliter dicitur de motu locali & præcipue de motu circulari, ab hoc enim necessario cæteri motus dependent, & hic est narura, tempore, & perfectione prior cateris. Ad hac, generatio, & corruptio, cum subito & in instati fiant, non continentur in hac definitione per se, sed ratione præcedentium dispositionum. Præterea, vocabula illa definitionis, Entis, Altus, Potentia non dicuntur vniuocè de suis inferioribus. Ampliùs, signum huius est, quod cum motus essentialiter pendeat à termino ad quem, vt à quo accipiat vnitatem & distinctionem, tamen his non exprimitur in has definitione: terminus autem ad quem respondens motui vniuerse sumpto, non est aliquid vniuocum, quod de qualitate, quantitate, & vbi, ad quas resterminantur species motus, vniuocè dicatur. Postremò, cum cælum semper actu sit in suo loco, neque varietur nifi secundum quid, hoc est ratione partium, hæc definitio non conuenier motui cæli, nist fecundum quid, non enim calum dicitur esse in potentia, nisi secundum quid, ad vbi, non quidem secundum se totum, sed tantum secundum partes. Atque hoc loco intelligendum est, motum, si in eo consideretur id quod habet aliquid perfectionis, vel secundum durationem, vt esse ztemum, vel secundum vniformitatem vt esse inmariabilem, vel secundum causalitatem vt esse causam rerum sublunarium, vel secundum principium eius esfectiuum, vt sieri ab anima vel ab intelligentia, si inquam hac ratione consideretur, principaliter dici de motu circulari orbium cælestium: sin autem consideretur secundum id quod habet imperfectionis, vt esse in potentia, & interterminos oppositos, qua ratione confideratur & definitur ab Aristotele in 3. & 5. lib. Physicorum, no dubium est quin hæcratio motus principaliter conueniet motui rerum sublunariú & minus principaliter motui cæli. Non igitur pugnant inter se duo illa quæ supraz

Digitized by Google

diximus, Nimirum, motum principaliter dici de motu locali ac circulari, definitionem autem motus ab Aristotele tradită minus prin-

cipaliter ac secundum quid conuenire motui cæli.

Secunda dubitatio, quid intelligitur pet illud Entis in potentia? Nã videtur posse intelligi, & mobile, & ipsum mouens; nam ante motu & mobile erat in potentia vt moueretur, & mouens vt moueret; & cum fit motus, sicut mobile partim iam est actu motum, partim debet amplius moueri, sic mouens partim iam actu mouit, partim debet etiam vlterius mouere. Respondeo, proculdubio Aristotelem illud Entis in potentia, intelligere, ipfum mobile, & non mouens, quod patet ex duobus; primò, quia omnia exempla quibus definitionem motus declarat, pertinent ad mobile; deinde, quia in reliquis duabus definitionibus, loco illius Entis in potentia, ponit mobile, dicens, motus est actus mobilis in quantum mobile. Verum & Simplicio & mihi placet, huius modi definitionem posse accommodari etia mouenti; & caussa est, quia vnus idemque motus est actus mouentis & mobilis. Itaque per illum & mobile deducitur ex potentia passiua ad actum, & moués ex potentia actiua ad effectum suum : & sicuti mobile successive mouerur, & cum perfecte accepit forma desistit moueri,sic mouens successive mouet & cum perfecte formam produxerit, desinet mouere. Sed etiam in hoc, multiplex est discrimen: primum, quia motus respectu mouentis est actus perfectus, respectu mobilis est imperfectus. Secudo. Quia respectu mobilis respicit potentia passiuam, respectu mouetis potentiam actiuam. Tertiò. Quia respectu mouentis, producitur à forma, respectu mobilis tendit ad formam. Quartò. Quia per motum mouens dat aliquid, & ideo motus indicat perfectionem mouentis: at mobile per motum accipit,& acquirit aliquid, quod arguit ipsum esse impersectu. Quinto. Quia talis mutatio mouentis ab habitu ad vsum eius, non est proprie motus eius, quamobrem Aristot.in 2. de Anima 57. mutationem, quæ in agente fit ex forma seu habitu ad operationem, negat esse alterationem.

Tertia dubitatio, cum Aristoteles tradat in 3. Phys. text. 6.16. & 23. tres definitiones motus. Vna est Astum entis in potentia prout in potentia, altera est Astum mobilis prout mobile: Tertia est Astum mouents in mobilis vel eius quod potentia astiiuum est er eius quod potentia passiuum quatenus huiusmodi ac simpliciter; videndum est quid inter has definitiones intersit. Respondeo, primam definitionem esse magis Metaphysicam quam Physicam, quoniam illa vocabula Ens, Astur Potentia, sunt Metaphysica: tamen ea videtur maxime declarare, & aperire, propriam naturam motus ignotam antiquis; motus enim neque est pura po-

tentia, neque est purus actus, sed est quasi medium quiddam, hoc est actus mixtus cum potentia. Veteres autem cum viderent motum Comparatio neque esse puram potentiam tantum, neque actum, & non animad- inter tres deuerterent húc actum medium, valde hallucinati sunt inexplicanda tue traditas natura motus. Hocigitur nomine commendanda est prima defini- ab Aristotele tio. Secunda vero definitio, est magis Physica, constat estim terminis Physicis, & exprimit proprium subjectum motus, quod est mobile. Sed Alexander dubitat, quomodo definitur motus per mobile, cum ambo sint æque ignota? & respodet, hæc esse relativa, in quibus non est vitium vnum definiti per alterum; vt docet Arist. 6. Topicorum. Sed ego arbitror neque motum & mobile esse propriè relativa, mobile enim non refertur ad motum sed ad mouentem, & falsum est motum & mobile esse æquè ignota: mobile enim notius est quàm motus; quod aperte scribit Arist. 4. Phys. text. 104. aiens motum esse notum propter id quod mouetur. Idem scribit 3. Phys. Themistius Super text. 16. Tertia autem definitio, duplici nomine laudanda est, tum quia complectitur omnia, à quibus dependet esse ipsius motus: motus enim, quia est accidens, necessario pendet à subiecto mobili: quoniam vero esse ipsius consistit in quodam fieri & fluxu, necessario etiam dependet à mouente; tum etiam quia vt ait Auerroes, ex hac definitione tollitur illa grauis dubitatio an sit idem actus mouentis, & mobilis: nam si motus est actus mouentis in mobili, profecto idem numero motus diuerso modo sumptus, erit actus meuentis, & mobilis, vt latius dicetur infra.

Quarra dubitatio, cum motus essentialiter pendeat à termino ad nitione moquem, à quo (vt sæpe diximus, & in hoc libro paulò infra latius edocebimus)accipit vnitatem, & distinctionem, cum in hac definitione primatur ter motus non exprimitur terminus ad quem? Respondeo, hic definiri minus ad motum in communi; non datur autem aliquis terminus ad quem quem. communis omni motui, sicuti non datur aliqua natura communis substantiæ, & accidéti: ob hanc igitur caussam in definitione motus non explicatur terminus ad quem, tamen tacitè significatur, & continetur illis verbis in potentia, prout in potentia, nam quod mouetur est in potentia, ad quid?proculdubio ad terminum ad quem, cuius gratia fit motus, & quo adepto cellat motus.

Quinta dubitatio, an motor sit de quiditate ipsius motus; ratio An motor sie dubitandi duplex est, tum quia Arist. in tertia definitione motus po- de essentia nit motorem, dicens motus est actus mouetis in mobili vel actiui in motore passiuo: quidquid auté ponitur in definitione alicuius, videtur pertinere ad essentiam eius: tum etiam, quoniam à quo pendet vnitas rei, ab co quoque pédet entitas, & quiditas ipsius, si quidé ens & ynum,

convertuntur invicem atque reciprocantur, & idem est principium vtriusque, at vnitas motus necessario pendet ab vnitate motoris, vt apertè docet Arist. 8. Phys. text. 49. definiens vnum motum numero qui fit ab vno mouente & est vnius mobilis: & in eodem libro text. 82. negat motú proiectorum esse vnum numero & continuú, quia non fit ab vno mouente. Respodeo, motoré non esse de quiditate motus, Primo, quoniam Auerr. 5. Phyl. com. 3. ait substatiam motus ex tribus tantum constitui, ex termino à quo, termino ad quem, & subiecto; tempus auté esse de accidentibus, que consequenter motum; motorem auté esse de caussis extrinsecis ipsius motus. Deinde, quoniam Aristot.male fecisset in 1. Phys. tradens tantum tria principia generationis, nempe materiam, formam, & priuationem, nam fi motor est de quiditate motus, non debuit prætermitti. Postea, in s. Phyl.vbi copiole tractatur de quiditate, vnitate, & distinctione motus, nunquam mentionem fecit motoris. Postremo, motorem non esse de essentia motus, illud est maximo argumento, quod motus vnius speciei, potest fieri à mouentibus differentibus specie, atque etiam genere, vt calefactio potest fieri ab igne, à motu, à sole, seu lumine., Ad priorem autem rationem dubitandi, dicimus, Aristot.in tertia definitione motus posuisse motorem, non quia sit de quiditate motus, sed vt ostenderet, vel esse & existentiam motus dependere à mouéte, & mobili; vel vt doceret quo pacto vnus & idem numero motus, est actus mouetis, & mobilis, de quo ante dubitatum fuerat. Adde, quòd definitiones Physice, non solum complectuntur caussas internas, quæ effentiam attingunt, sed etiam externas vt efficientem & finem, qua de re supra in 3. lib. huius operis fuse à nobis est disputatum. Ad posteriorem autem respondemus, motorem non esse de vnitate specifica motus, sic enim rectè concluderetur eum esse quiditate ipsius motus, ab eodem enim sumitur vnitas specifica, & quiditas rei; sed tamen motoris vnitas requiritur ad vnitatem numeralem motus, de qua illis locis loquitur Aristot. non autem sequitur, vt fi quid necessarium sit ad vnitatem numeralem motus, continuo id sit de quiditate ipsius; nam certum est, tempus non esse de quiditate motus, quod tamen necessario requiritur ad vnitatem numeralem eius, vt scribit Aristot. c. Phys. text. 34. & 35.

An discursus

Sexta dubitatio, an tertia operatio Intellectus quæ vocatur rationostri intelle cinatio, sit motus, esque conueniat definitio motus. Nam videtur Etus sit mot?, esse motus, appellatur enim à Latinis discursus, quod nomen signidefinitio mo. ficat motum. deinde, Intellectus est in potentia ad intelligendum, & per discursum mouetur successive ab vno in aliud. Postremo, videturid dicere D. Thomas I. lib. Post. super text 43. his verbis Procession Cientia.

# LIBER DECIMVSTERTIVS.

scientia est quasi motus quidam rationis, cuiuslibet autem motus unitas ex termino ad quem pracipue consideretur, ut patet ex 5. Phys quare etia unitas scientia sumi debet ex termino ipsius qui est subiectum circa quod versatur; nam scientia, aut est speculatina, aut practica; finis speculatina, est cognitio subiecti fui, vt finis Geometria est cognitio magnitudinis: finis autem practica, est constructio subjecti, vt finis artis adificativa est constructio domus. Vnde relinguitur, quod cuiuslibet subiecti vnitas secundum vnitatem subiecti est attendenda. Hæc D. Thomas. Ad hoc ita respondedum est. Tertia operatio Intellectus, etsi habet aliqua speciem & similitudinem motus Physici, per quam potest ei quodammodo accommodari definitio motus, tamen propriè, non est motus Physicus, de quo hic loquimur; quod fic probatur.1. Aristot.1.lib.de Partibus animalium cap.1.ideo negat .. Intellectum pertinere ad considerationem Physicam, quia non est natura, neque principiú motus Physici 2. in lib. 7. Phys. text. 20. probat in anima intellectiua non esse motum, dicere animam potius quiescedo, quam motu fieri prudente, & sapientem Secundum nullam (inquit)potentiam motus, fit in nobis scientia. Et paulò post Quia quieta est residétque anima, sciens sit o prudes. 3. In I. lib. de Anima text. 48. reprehendit Platonem, qui dixerat Intellectum mouere seipsum, subditq; operatione Intellectus etia syllogisticam, quæ est discursiua, magis affimilari quieti, quam motui. 4. Si operatio Intellectus est motus, ergo pertinet ad aliquam speciem motus; non videtur autem referri posse ad aliam speciem motus, quam ad alterationem; sed quod non fit alteratio, hinc patet. Primò, quoniam Arist. 2. de Anima text. 57. ait mutationem, que fit in Intellectu ad speculandum vel intelligendum, aut no esse alterationem, aut esse aliud genus alterationis. Deinde, quoniam 7. Phys. text. 12. inquit alterationem fieri in qualitatibus sensibilibus. 3. In libr.i.de Generat.text.i.docet omne quod alteratur posse corrumpi, sed Intellectus no corrumpitur, ergo non alteratur. Postea, in lib. 2. de Generat. text. 24. inquit alterationem versari in qualitatibus quæ pertinent ad tactum. Hinc igitur planum est, quamuis discursus Intellectus sit aliquo modo similis motui Physico, tamen verè ac proprie non esse motum Physicum, nec ipsi conuenire definitionem motus nisi per quandam similitudinem & accomodationem. Vide que affert Simplicius super text.32.lib.6. Phys.disputas an actiones animæ sint motus: citansq; pulcherrimas Theophrasti, & Stratonis sentetias. Hæc auté licet cognitu dignifsima sint, nos tamé hoc loco, studio breuitatis, ea taciti preterimus.

Septima dubitatio, an hæc definito conueniat motui cælesti & An definitio circulari Respondeo. Aliquo modo ei conuenire, tum quia 3. Phys. niat motus super text. 6. ita sentit Simplicius, Auerroes, & Albert, & Simplicius cali.

etiam 8. Phys. super text. 9. tum etiam, quia Arist. 8. Phys. sext. 4. volés probare motum in communi nunquam incapille, vtitur quali fundamento & firmamento suæ probationis definitione motus 3. Phys. tradita; quasi illa sit communis omni motui. Præterea, definitur motus, cuius principium est natura quæ fuit definita 2. Phys. sed definitio naturæ conuenit cælo, vt supra libro 7. docuimus, ergo etiam motus qui definitur 3. Phys. conueniet motui cæli. Potest igitur definitio hæcaccomodari motui cæli', non quidem simpliciter sed tantummodo secundum quid;nam cælum dum mouetur,est in potétia, non secundum se totum, sed secundum partes (verbi gratia.) Sol qui nunc est in ariete, est in potétia, vt sit in Tauro. Verumtamen simpliciter & absolute, non videtur hæc definitio couenire motui cælesti; nam quod mouetur, est in potétia ad aliquid acquirédu, nihil autem potest acquirere quod iam habeat, vel antea habuerit:motus autem cæli est localis, cælum verò semper habet eundem locum, neque per motum, aut nouum locu acquirit, aut perdit antiquum, aut loco suo propiùs accedit, aut lógius abscedit. Deinde, motus est actus imper-Tectus, & quod mouetur est imperfectum, vt dicitur 3. Phyltext. 15. & 8. Phys. text. 40. at neq; motus cæli est impersectus, neque cælum, quod mouetur est imperfectu, ex quo fit vt motus cæli habeat minimum potétie, varietatis, & imperfectionis inter oés motus Phylicos.

An definitio motus conneniat motus violento & ertificiali.

Octaua dubitatio, an hæc definitio conueniat motui violento, & artificiali? Respondendum est. Non esse dubium quin definitio morus possit secundu quid, & aliquo modo accommodari motui violento, & artificiali. Ad quod probandum satis augmenti eft, quòd Aristor.explicans definitionem motus, vritur exemplis tam motus violenti, quam artificialis. Nam 3. Phys. text. 7. ponit exemplum ædificationis; & medicationis, qui sunt motus artificiales, & volutationis, qui est motus violentus. Sed, verè ac propriè si loqui volumus, & rem ipsam subtilius considerare, definitio motus, non conuenit huiufmodi motibus, vt recte Simplicius ait lib. 3. Phys. super text. 9. & ratio est, primò, quia is definitur motus cuius principiú est natura, motus autem violentus, & artificialis non fiunt à natura. Deinde, si motus est actus entis in potentia, ergo quod mouetur est in potetia; fed res non est in potentia ad motum violentum, alioquin non esset motus violentus; nam si lapis esset in potentia ad motum sursum, qui est ei violentus, cum sit etiam in potentia ad motum deorsum, simul effet in potentia ad duos motus locales contrarios. Et sicuti res non est in potentia ad formam artificialem, vt ostensum fuit supra lib.7. huius operis, sic non est in potentia ad motum artificialem.

An definitio Nona dubitatio, an hęc definitio motus conueniat generationi, &

corruptioni? ratio dubitandi est, tum quia, quod generatur non est motau connec partim actu partim potentia, quippe cum generatio fiat in instanti, niat ganeravnde tota forma simul introducitur in materia; tum etia quia Arist.

in s.lib.Phys.text.8.negat generationem esse motum. Ad hoc, ita respondendum est, Generatio bifariam sumi potest, vt pulchrè scribit Auerroes 6. Phys. com. 59. vno modo pro sola introductione formæ substantialis, & sic no est motus propriè dictus, sed potius terminus motus, vt eodem libro demonstrat Auerroes comm. 32. & ita negat Aristoteles in 5. Phys. generationem esse motum: Altero modo sumitur generatio pro aggregato ex productione formæ substantialis, & tota præcedente alteratione, seu dispositione, quæ dispositio quonia est via ad generationem, & propter ipsam instituitur, & ordinatur à natura, non immerito etiam vocatur generatio: hoc igitur modo sumpta generatio, est motus, & fit in tempore, & comprehenditur hac definitione. Vnde Aristoteles text. 6. libri 3. Phys. declarans definitionem motus per omnes species eius, connumerat etiam generationem, & corruptionem. Idem affirmat Simplicius in 8. Phys.in. digressione super text.9. Verum hac de re alio loco plura disseremus.

Decima dubitatio. Cum ea definitio sit vana & dialectica(vt dicitur 1.de Anima text.11.) ex qua non facile cognoscutur, & percipiuntur proprietates definiti, quærendum est ex definitione motus, quæ nam proprietates eius innotescant? Respondeo, multas proprietates Sex propriemotus ex eius definitione cognosci & colligi. Prima proprietas est, tates motus quod motus est continuus & successiuus: nam si quod mouetur, par- que ex eius tim est actu partim potentia, & partim iam fuit motu partim debet definitione etiam moueri post, ergo mouetur successiue. Verum hac cotinuatio colligitur. motus, vt ait Auerroes, com. 6. lib. 3. Phyl. no æquè reperitur in omni motu ab initio vsq; ad finem; sed in motu locali perfecte inuenitur, nisi quid impediat; graue enim extra suum locu naturalem positum continue mouetur ad ipsum, nisi quid obster. Perfecte autem continuatio motus cernitur in motu circulari cæli qui est perpetuus, continuus, vniformis: quod ei euenit tum ob incorruptibilem & infatigabilem vim intelligentiæ mouentis, tum ob perfecte globosam cæli formam principio & fine carentem. In alteratione autem plerumque interpellatur continuatio, propter multa cotraria & impedimenta, quæ extrinsecus occurrunt. In motu aurem augmentationis, sæpe interrupitur, non enim viues ab initio vsq; ad fine, cotinuè augetur, sed aliqua ætate plus aliqua vero minus aliqua vero nihil. Vnde Auerroes inquit augmentationem componi ex multis motibus & ex multis quietibus. Secuda proprietas est, motu non fieri in instăti sed in tepore; nă si mot str successiue, ergo habet partes prio-

res & posteriores, ergo mensuratur tempore, nam tempus definitur ab Aristot. 4. Physic. numerus motus secundum prius & posterius. Tertia proprietas est, quod forma quæ per motum acquiritur, non consistit in indivisibili; alioquin tota simul in instati acquireretur: ex quo efficeretur vt motus non esset continuus, nec successiuus, nec fieret in tempore. Est igitur forma quæ per motum acquiritur, diuisibilis & habet partes seu, vt vocant Latini, gradus, quorum vnus post alium acquiritur successiue per motum. Vnde Auerroes comment.4.lib.3.Phys.ait motum nihil aliud esse quam generationem vnius partis post aliam partem eius formæ ad quem tendit motus, donec perficiatur & fiat in actu. Quarta proprietas est, si motus est actus mobilis, ergo mobile est prius motu, nam definiens prius est definito. Hanc proprietatem, nimiru mobile esse prius motu, tetigit Arist. 8. Phys. text. 4. eliciens ipsam ex secunda definitione motus. Ex eo autem quod mobile est posterior motu, Aristot. 8. Phys. text. 4. argumentatur motum nunquam incapisse. Quinta proprietas est, Motus neque habet primam partem neque yltimam: & omne quod mouetur & prius mouebatur, & posterius mouebitur; quæ proprietas oritur ex eo quod motus est continuus & diuisibilis in infinitum; quam proprietatem Arist.lib.6.Phys.late tractat. Sexta proprietas motus est, quòd motus est actus imperfectus, vt ait Aristoteles 3. Phys. text. 15. & 8. Phys. text. 40. Nam si quod calesit non est perfecte calidum, alioquin non esset potentia calidum nec moueretur vlterius ad calorem, ergo calefactio est actus imperfectus: si etiam omnis motus est mixtus ex actu & potetia, ergo non est actus perfectus, is enim omnem excludit potetiam. Et quia per generationem forma substantialis tota simul perfecte acquiritur, ideo generatio est actus perfectus, ac proinde non est motus. Arque hæc de proprietatibus motus, que ex definitione motus cuius facile innotescut.

> An actio or passio re different inter se, an ratione tantum. CAP. VI.

VONIAM Aristoteles in 3. Phys. à text. 18. vsque ad 23. ex eo quòd motus est actus mouentis in mobili, argumentatur actionem & passionem esse eundem re motum ratione tamen differentem; relatum enim ad mouens ex quo procedit, vocari actionem, relatum verò ad mobile in quo recipitur & inhæret, passionem appellari; videndum est an hocita sit. Nam in eo dubitationem & difficultatem haud leuem esse, ipsemet Aristoteles eodem in loco testissicatur. Scotus quidem certe 4. Sent. dist. 13. que st. 1.

Digitized by Google

censet

censet actioné re distingui à passione: quod probat hac argumento, Opinio Scoti actio subiectiue est in agente, passio auté in patiente, ergo non sunt actione subvna res. Impossibile enim est vnum accidens numero simul esse in ietinè esse in agente, at que diuersis subiectis. quod autem actio subiectiue sit in agente, à Sco-ideo re distintistis probatur multis rationibus.primo, vnumquodque denomina- qui à passio. tur formaliter tale ab eo, quod subiectiuè & intrinsece est in ipso, vt ne qua est in corpus denominatur album ab albedine, non quæ est extra ipsum, patiente prosed quæ subiectiuè est in ipso:sed agens formaliter denominatur a- argumente. gens ab actione, ergo actio subiectiue est in agéte. Secundo. Actio & pactio differut genere, quia sunt duo prædicamenta diuersa, ergo distinguuntur re. Nam si tantum differunt ratione, ergo citra operationem intellectus non differrret actio à passione, & ita idem erit docere, & discere, verberare, & verberari. Tertiò. Cuius est potentia, eius est actus, vt inquit Philosophus in libro de somno & vigilia; sed potétia actiua subiectiue est in agente, ergo etiá actio. Quarto. Si actio non est in agente, ergo crit in patiente, ergo patiens, vt patiens, aget. Quinto. Auerroes 8. Physic. comment. 15. volens probare motum elle æternum, & non fuisse de nouo factum à Deo, sic argumentatur: Si Deus ageret aliquid de nouo, ergo mutaretur; quæ consequétia non valeret, nisi actio esset in agente; nam ideo, si Deus ageret quidpiam de nouo, mutaretur, quia reciperet in se nouam actionem quam antea non habebat. Sextò. Sit vnus ignis calefaciens duo ligna; non est dubium, quin cum ignis sit vnus numero, etiam per vnam numero actionem calefaciet illa duo ligna: quæro igitur, aut illa actio est in igne, aut in lignis: si in igne, habeo quod volo; si in lignis, ergo vnum numero accidens subiectiuè est in duabus numero distinctis subiectis. Septimò. I de est subiectú relationis & fundamenti, ná relatio non inest alicui nisi propter fundamétum quod reperitur in iplo, vt æqualitas non inest alicui, nisi in ipso insit quantitas; sed relatio agentis ad patiens est in ipso agente, ergo fundamentum ipsius erit quoque in illo agente hoc autem fundamentum est actio, nam per actionem agens refertur ad patiens, ergo actio subiectiue est in agente. Hæc pro sententia Scoti.

# Actionem non esse in Agente, nec re distingui à passione. CAP. VII.

O B i sautem multo aliter hac de re videtur esse sentiédum: quare sententiam nostram breuiter exponamus. Actio tri-sumitur nobus modis sumitur. Vno modo amplissime pro omni actio-meactionis. ne siue immanente, siue transeunte, siue Physica siue non; & sic no-

X iij

men actionis assignatur naturæ, animæ, menti, Intelligentiis, & Deo. Deinde, accipitur angustissime, proactione tautum que sit secundum qualitates, quæ dicitur alteratio; nam inter accidentia, sola qualitas propriè, ac per se est actiua, & ita sumit nomen actionis Aristoteles primo de Generatione text.45. scribens motum latius patere quam actionem, quoniam actio tantum dicitur de alteratione quæ fit in qualitatibus, motus autem, & de hac & de aliis motibus. Præterea, sumitur actio ea ratione vt reciptocatur cum motu Physico, quemadmodum sumitur ale Aristotele 3. Physia text. 18. víque ad 23. & à nobis in præsenti dubitatione.

tio Herwei

His politis, statuo actionem subiectiue non esse in agente, ex quo patebit etiam re non distingui à passione. Sed primum, exponam demonstrationem, quam ad id ostendendú affert Herueus 4. Quodad probandi libeto quæst. 4. post adiungam etiam rationes meas. Herueus igitur astionem no fic argumentatur; si actio est in agente, vel est principium actiuum ரு க் ஆம். agentis, vel respectus agentis ad patiens, vel aliqua entitas absoluta de nouo producta in agente dum agit; nam quid aliud sit actio ab his tribus, ne fingi quidem potest: sed actio nihil horum esse potest, ergo falsum est actionem subiectiuè esse in agente. Minor probatur secundum omnes partes; & primum quod actio non sit principium actiuu agetis, probatur dupliciter, primò, quia principium actiuum eft principium actionis, ergo si actio est principium actiuum, actio est principium actionis, & idem sui ipsius. Tum, quia quotiescunque est actio, agens semper actu agit, at non semper, quoticscunque est principium actiuum, semper actu agir, non in igne dum est, semper est principium calefactiuum, cum tamen non semper ignis actu calefaciat; ergo actio no est principium actiuum. Deinde, probatur secunda pars, quod actio non sit respectus agentis ad patiens; nam talis respectus est relatio pertinens ad categoriam ad aliquid, actio verò facit categoriam diuersam, ergo non est respectus. Neque valet perfugium Scoti dicétis duplicem esse respectum; vnú intrinsecum quo prædicamentum ad aliquid constituitur: alterum extrinsecum, ad quem perrinent alia sex prædicamenta: Hoc inquam non valet, primum, quia talis distinctio sicta est ab ipso. Deinde, quia ratio formalis relationis quæ traditur ab Aristotele, est esse ad aliud: quicquid igitur per se habebit talem relationem siue extrinsece siue intrinsece, pertinebit ad categoriam ad aliquid. Postremò, probatur : tertia pars, quodactio non sir entitas de nouo producta in agéte, & dupliciter probatur. Primò, quia si actio est entitas quæ producitur, ergo producitur per aliam actionem, & sic erit progressus in infinitum; nam si dices illa actionem produci per actionem, que sit idem

cum ipsa, pari ratione ego dicam formam quæ producitur ab agéte, produci per actionem quæ sit idem cum ipsa forma: quare cum talis forma que producitur non sit in agente sed in patiente, actio per quam producitur non erit etiam in agente. Deinde, si actio est entitas de nouo adueniens agenti, ergo agens de nouo accipiens, quod ante non habebat patitur & mouetur, quare agens in agendo per se

à seipso pateretur & moueretur. Hzc Heruzus.

Nostræ autem rationes hæ sunt. Primò, Hæcopinio repugnat Moltaratio-Arist. & Peripateticis. Nam Arist. 3. Phyl. text. 20. air non esse incon- wes auctoris ueniens ve idem actus sit communis duobus, agenti & patienti, nam ad idem proagentis est tanquam à quo, patientis tanquam in quo : sicut doctio est actus, docentis; verum non est, inquit, decisus, sed est in ipso discente:atqui doctio est actio ergo secundum Arist. actio est quidem agentis vt à quo non vt in quo, sed sic est in patiente. Deinde, Aristoteles 3. Phys.in text. 22. volés declarare quomodo idem motus sit actio & passio diuersa ratione, inquit motu esse actionem, prout est actus huius in hoc. Nota illud(in hoc)quia indicat actionem subie. Etiuè esse in patiente:passionem verò esse huius ab hoc. Preterea, lib. 9. Metaph.text. 16. his verbis scribit. Quorumcumque prater actionem est alind qued fit, horum actio in co qued fit est, vt adificatio in co qued adificatur O contextio in eo quod contexitur, similiter etiam de aliu O omnino motus in moto. Sed nihil apertius, nihil explicatius, pro huius sententiæ confirmatione dici potest, quam quod ab Aristotele libr. 2. de Anima text. 139. ita scriptum est. Si igitur motus est actio or passio, or est in eo quod mouetur o patitur, activi enim o motivi actus in patiente fit. Vnde non neceffeest monens mouers. Et sequenti textu, Sicus enim (inquit) actio or passio in patiente est non in agete, sic & ipsim sensibilia actus in ipso sensitiuo existit, Omnes item Peripatetici vt Alexader Themistius, Philoponus, Simplicius, Auerroes, Albertus, & D. Thomas idem sentiunt vt patet ex his quæ scribunt cum in 3. libr. Physic. in expositione 20. & 23. text. tum in 2.de Anima in explanatione textus 139. Postea, si omnis actio est in agente, ergo nulla actio est transiens sed omnis actio est immanens, contra Aristotelem qui lib.9. Metaphysic. text. 16. facit duplicem actionem, vnam transeuntem, alteram immanétem: & contra omnes Phylosophos, qui talem distinctionem admittunt. Ad hæc. Pono hoc fundamentum, actionem esse motum, quod pater, primum ex Aristot.qui lib.3. Phys. text. 19. ait tam actionem, quam passionem esse motus, his verbis. Cum igitur viraque sint motus; si diuersi quidem, in que sunt? & text. 22. ait neque actio cum passione idem proprie est, led cui insunt hac, morus. Deinde, ratione quoq; hoc manifest u est; nam agere est mouere, & esse agens, est esse mouens, ergo actio est motus; X iiij

#### DE NATURA MOTUS

706

nam agés non mouet niss per actionem. Præterea, actio est ens successiuum, & quia per actionem agés successiue agit, quod si actio est ens successiuum, ergo est motus. Hoc iacto & supposito fundameto, fic argumentor. Actio est motus, ergo non est in agente; probo consequentiam tripliciter; primò, quia omnis motus subiectiue est in mobili, vt Aristoteles ait 3. Phys. text. 18. & paret ex definitione motus: nam si motus est actus mobilis prout mobile, ergo est in mobili. Tum, si actio cum sit motus, esset in agente, ergo mouens moueretur eo motu quo mouet; probatur consequentia, nam si calefactio est in igne, ergo ignis calefit, nam sicut impossibile est calorem esse in aliquo quod non sit calidum, ita est impossibile calefactione esse in aliquo, quod no calefiat: ergo ignis per eande action e & calefacit, & calefit. Præterea, fi actio est motus passio etia est motus, ergo vnú numero moués fimul producit duos motus: & cú motus diftinguatur per terminos, cu in actione & passione sit idé terminus numero, néper forma quæ producitur, quo pacto actio & pactio poterúr esse diuersi motus? His accedit, quòd si actio est in agente, ergo est aliqua entitas de nouo producta in iplo, quæro à quo producitur talis entitas ? non à patiente, ergo à forma, quæ est in agente, verbi gratia) calefactio à calore qui est in igne ; aut igitur calefactio est idé cum calore qui producitur, & sic non erit in agente, sed in patiente, sicut etiam calor qui producitur, recipitur in eo quod calefit : vel est res diuersa à calore, & sic no poterit produci à calore, qui est in igne; nam calor no potest producere aliud quam calorem. Ad extremum, sequeretur, agens esse prius & posterius actione; prius, quia producit actionem; posterius quia secundum Scotum agens est formaliter agens per actionem inhærentem in ipso. Sicut ergo albedo natura prior est albo, sic actio prior debet esse agente, quare idem respectu ciuldem & posterius erit & prius.

> Soluuntur rationes Scotistarum. CAP. VIII.

V N c respondendum est ad rationes Scoti. Ad primam, Denominatio potest sieri, vel ab intrinseco vt album ab albedine; vel ab extrinseco vt esse vestitum à veste quæ est extra, sic agens denominatur ab actione, non quia sit in ipso sed quia sit ab ipso. Ad secundam. Non necesse est prædicamenta distingui re, sed tantum ratione, per rationem autem non intelligimus operationem intellectus, sed definitionem & vt Aristoteles dicere solet, ipsum esse rei. Nam quamuis actio re non differat à passione, tamen

ctiam citra operationem cuiuluis intellectus, aliud est motum exire à mouente in quo est ratio actionis, & aliud recipi in patiete, per quod constituitur passio. Ad tertiam. Illius propositionis, Cuius est actus, eius est potentia, non est is sensus, vt in quo est potentia, in eodem fubiectiue sit actus; sed potius is, cui conuenit posse agere, eidem couenit agere non enim est alia res, quæ potest agere & alia quæ agit, fed eade. Ad quartam. Actio realiter est in patiente, sed non formaliter: hoc est, res quæ est actio, nempe motus, est in patiente, sed illud quod est exire ab agente in quo colistit ratio actionis, non est in patiente: & hanc folutionem tetigit hic Arift.3. Phy.text, 21. Ad quinta. Illa consequentia Auerrois non habet vim ex eo quod actio sit in agente, sed quia si Deus immediate ageret aliquid de nouo, non posfet reddi caussa cur nunc egit & non ante, cum ipse sit æternus, nisi quia ante noluit agere, nuc autem voluit: ex quo putauit Auer, sequi Deum mutari secundum voluntatem: verum argumentationem hac A uerrois infirmam este, in extremo huius operis libro demonstrabimus. Ad fextam. In illo exemplo, secundum rem sunt dua actiones, sicut sunt duo calores qui producuntur in duobus lignis, respectu tamen principij actiui à quo procedunt hususmodiactiones, quod est vnum, dicuntur esse vna. Ad septimam. Relatio agentis ad paties Relationes eft in agente, similiter fundamentum illius relationis eft in ipso age- que sunt inte, verum tale fundamentum non est actio, sed potentia actiua, quæ ter motiuum est in agente; nam potentia actiua proutei ex parte passi respondet & mobile, subjectum aprum moueri, fundat relationem, que est inter motivu wens I mo-& mobile; prout verò ex parte passi respondet ei aliquis actus pro- tum quodna ductus, vel qui producitur, fundat relationem, quæ est inter mouens habeant fun-& motum, fiue inter agens & patiens. Itaque eadem potentia activa damentum. fundat duplicem relationem diuersa ratione.

De Terminis Motus tractantur decem celebres quaftiones. CAP. miniax.

Deinceps agendum est de terminis motus, qui etiam in eius ratione continentur. Etenim, cum motus sit transmutatio quædam, hanc autem (vt nomen ipfum auctore Arift. 5. Phyf. text.7. fignificat) necesse est fieri ex aliquo in aliquid, oportet sane motum etiam inter duos terminos effe, quorum alterum quidem vocant ter minum à quo, alterum autem terminum ad quem. Verum, vt quæ de huiusmodi terminis docere volumus, ea & tradantur brenius, & dilucidius explicentur; ponemus nonnullas breues quæstiones, in

quarum explicationem, eorum ferè omnium quæ ad hanc doctrina pertinent cognitionem, includemus.

#### An omnis motos requirat terminos?

#### QVÆSTIO. I.

N omni motu inesse debere terminos aliquos, confirmat Arist. 6. Phys. text. 91. & 1. libr. de Cælo tex. 86. Deinde, idem perspicuú fit inductione facta per omnes species motus:nam in generatione & corruptione, termini sunt ens, & non ens; in augmentatione & decretione magnum, & paruum; in alteratione, qualitates contrariz; in motu locali, differentiz politionum contrariz, vt sursum & deorsum. Postremò, id etiam ratione probatur; nam si quis motus careret termino, is esset infinitus: sed natura horret infinitum, vt quod careat ordine & certa agentis intentione, & Frustra sit, cum nunquam ad finem peruenire valeat: nam si mouens mouet mobile, ve reducat illud de potentia ad actum, si motus infinitus fuerit, nunquam poterit reduci mobile ad actum, quare frustra mouebitur. Adde, quod si motus localis esset infinitus, ergo spaciú, per quod fit, deberet esse infinitum: si augmentatio esset infinita, quantitas deberet esse infinita; non dari autem quantitatem infinitam in 3. Phys. demonstratum est. Sed dubitatio existit de motu circulari, qui communiter dicitur infinitus, & carere principio & fine. Sed hoc non obstat; quia in motu circulari duo consideranda sunt; vnum, duratio eius quæ est infinita sine principio & fine, quia secundum Arist.nunquam incepit aut desinet, & est perpetuus atque continuus: alterum est, ratio formalis ipsius motus circularis, cui repugnat infinitum: no enim esset circulus, neque motus circularis, si esset infinitus, ratio enim circularis motus in eo est yt ynde incipit, ibi terminetur.adde, quod in circulo oportet esse centrum medium circuli locum obtinens, & ab extrema circunferentia æqualiter vndique distans; at in infinito neque medium neque extrema possunt designari. Sed quia circulus non habet principium re distinctum à fine, & in eo non est aliqua certa pars quæ præter cæteras possit dici principium aut finis, ideo dicitur carere principio & fine. dicitur igitur motus circularis infinitus, vel ratione durationis, vel quod non habet principium re diuerium à fine, eiuique termini sunt re idem, & ratione tantum prin cipij ac finis differentes: hoc enim poscit natura motus circularis: vide Arist lib. 6. Physitextu vltimo,

An omnis motus requirat dues termines.
QVASTIO 11.

M N E M motum egere duobus terminis, vno à quo, altero ad quem, docet Arist. 5. Phys. tex. 7. probans omnem motum necessario fieri ex vno in aliud, ex ipso Græco vocabulo μετα-Body quod fonat vnum post aliud. Hoc etiam manifestum est facta inductione per omnes species motus, quarum vnamquamq; duobus semper terminis circunscriptam & definitam esse reperiemus. Idem quoque ratione probari potest. nam omnis motus continet accessú & recessum, abiectionem & acquisitionem: quod non potest fieri circa vnú & idem simpliciter. Præterea, hoc indicat definitio motus, quæ significat mobile moueri à potentia ad actum; & Arist. 4. Phys. 91.ait in omni continuo finito non posse esse tantum vnum terminum: sed omnis motus est continuus, & est finitus, vt patet ex præcedentis quæstionis explicatione, ergo non potest habere tantum vnú terminum. Plures autem vno terminos ad quos, motus habere potest, sed non vel vltimos, vel per se primò intentos, vel intrinsecos motui: exempli caussa, calefactionis proprius & intrinsecus terminus est calor, at raritas vel leuitas, non est terminus per se primò intentus; forma substantialis quæ per calefactionem producitur, licet sit termi nus per se intentus, non est tamen terminus immediatus & intrinsecus calefactioni. Sed hoc loco duo notanda funt, vnum est, in aliquibus motibus ambos terminos esse positiuos, ve in omni augmentatione & motu locali, & in multis alterationibus: in aliis vero, alteru terminum effe privativum, vt in generatione & corruptione & illuminatione. Alterum est, aliquando hos duos terminos esfe distinctos actu, & secundum rem, & determinatos, vt patet in omni motu, vno tantum excepto circulari: aliquando verò non esse definitos, sed tantum diuerfos fecundum potentiam & rationem, vt in motu circulari, cuius quodlibet punctum circuli indifferenter est principium & finis, quod exigit ratio motus circularis, alioquin no effet circularis.

An in vno motu possint esse plures termini, quam duo.
Q v As TIO III.

On possunt in vno motu esse plures termini per se quam duo, vnus à quo, alter ad quem. Etenim in vno motu, terminus ad quem simpliciter, non potest esse nisi vnus; quia si vnitas, distinctio, & denominatio motus sumitur à termino ad quem, non potest hic esse multiplex, si motus est vnus.

Tum, si motus re idem est cum termino ad quem, vt infra docebimus, erit quoque vnus, vel multiplex motus, sicut est terminus ad quem. Deinde, ofte sum est supra, octavo huius operis libro, eius dem rei non posse esse plures caussas perfectas, & in codem genere causse; sed terminus ad quem est caussa motus taquam finis eius, ergo vnius motus non potest elle nisi vnus terminus ad quem.

Quot modu THE MICHE posit habere minos ad ques.

Contingit autem(vt paulò ante diximus)esse plures vno, sed vel non vltimos & totales, vt in calefactione calor vt quatuor est finis complures ter calefactionis quæ præcedit, & per quam acquiritur, sed non vltimus. neque totalis: Vel non primò, sed consequenter, vt in accretione primo acquiritur quantitas, consequitur autem figura, locus, relatio æqualitatis vel inæqualitatis: Vel non intrinsecos motui, vt in alteratione quæ præcedit generationem, finis intrinsecus est qualitas, extrinsecus autem productio formæ substantialis: Vel per accidens, vt quod mutatur in album, potest simul mutari in dulce, vel musicum,

fed per accidens.

De termino autem à quo, sic dicendum est : cum triplex sit vnitas motus, generica, specifica, & numeralis; in vnitate generica, terminus à quo debet esse ciusdem generis atque terminus ad quem:quia contraria continentur sub eodem genere, sed terminus à quo est contrarius termino ad quem, ergo, &c. In motu autem vno secundum speciem, terminus à quo potest esse multiplex, & differens secundum speciem; vt patet in mutationibus quæ fiunt, vel ab extremis ad vnű medium, vel à diuersis mediis ad vnum extremum; nam cum omnis dealbatio sit vnius speciei, vt dicit Arist. s. lib. Phys. text. 31. alia tamen potest fieri à nigro, alia à viridi, vel rubro, que specie differunt inter se: & caussa est, quia medium cum participet veroque extremo, ad vtrumuis refertur tanquam contrarium eius. Quod si quis diceret, cum terminus à quo sit contrarius termino ad quem, si terminus à quo possit esse multiplex respectu vnius termini ad quem, fore vt vni fint multa contraria.quod est contra Arist. & in primo lib. de Cælo & 10. Metaphy. Respondendum esset, vni non esse duo contraria simpliciter; secundum quid autem, non esse absurdum: sicut vni extremo opponitur, & alterum extremum, & medium; medium enim non opponitur vni extremo simpliciter, sed ob participationem alteriùs extremi. Denique, in vnitate numerali, impossibile est terminú à quo esse nisi vnum numero; nam si non est, vel igitur erunt plures numero, vel plures specie; non plures numero, nam duo accidentia Physica, quæ habent contrarium, & acquiruntur per motum, si tantum differant numero, non possunt simul esse in eodem numero subiecto; quia talium accidentiu vnitas numeralis, vel omnino, vel certe necel-

Quomodo uni possint effe dus contraria.

necessariò pendet à numerali vnitate subiecti: si autem fuerint termi ni à quibus differentes specie, cum illi opponantur termino ad que, fieret, vt vni essent duo contraria; nam extremum & medium quæ videntur contraria alteri extremo, vel nunquam sunt simul, vel si quando funt, tunc vicem gerunt vnius contrarij comparatione alterius. Vide Arift.lib.5. Phys.tex.6. Arque hoc quod diximus clariùs cernitur in motu locali. Sicut enim vnum corpus non potest simul esse in duobus locis numero réque diuersis, sic motu locali à duob. locis diuerfis simul re cedere non potest. Verum sicut terminus ad quem, potest esse multiplex modo supradicto, sic etiam terminus à quo. Cæterum non ficut ad vnitatem motus requiritur vnitas termini à quo, ita opus est, vt si motus fuerit diuersus, terminus à quo sit diuersus. Nam à nigro potest fieri mutatio in album &viride, que differunt specie; & ab eodem numero lo co, id est centro, possunt moueri ignis & aër ad sua loca, quæ specie differunt.ex quo intelligitur terminum à quo non esse ita præcise de substantia motus, sicut est terminus ad quem.

## An termini motus debeant esse indivisibiles.

#### QVÆSTIO IIII.

I v 1 s 1 o duplex est; vel secundum partes quantitatis, vel secundum gradus perfectionis; prior diuifio tantum reperitur in terminis motus localis & augmétationis : posterior vero, tantum in qualitate. Oportet autem terminos motus esse divisibiles vel priori, vel posteriori modo; ita ve non toti simul acquiratur, vel déperdantur, sed successive per partem post parté. quod sic probatur: Aristot.3. Phys. tex. 15. & 8. Phys. tex. 40. ait motum esse actum imperfectum, videlicer, quia in motu forma non habetur perfecta, sed imperfecta; ergo forma est divisibilis; nam si esset indivisibilis, tota simul perfecte acquireretur: quare non esset vlla caussa, propter quam motus ad talem formam, deberet vocari actus imperfe-Aus.Inductione quoque hoc manifestum fir per omnes species motus; in omnibus enim cernuntur termini divisibiles & partibiliter parabiles. Hoc etiam probatur ratione, nam si morus est actus entis in potentia, ergo quod mouetur, partem habet formæ iam actu acquisità, partem habet potentia acquirendam, ergo illa forma est diuisibilis. Deinde, in motu, aut mobile est persecte in termino à quo, aut perfecte in termino ad quem, aut partim in vtroque: si primum dixeris, ergo nondum mouetur; si secundum, ergo iam est motum,

bitatio.

& cellauit motus: si tertium, ergo ambo termini sunt partibiles. Præ-: terea, motus per se est successions, & fit in tempore, ergo cum motus re sit idem atque terminus ad quem, is acquiretur successiue. Ob eandem etiam caussam terminus à quo successive perditur, nam si terminus à quo-simul & subiecto abijceretur, etiam subito & simul induceretur terminus ad quem: quia sublato termino à quo, non repe-Puldre de riret aliquid sibi resistens & remorans productionem sui. Sed dicet aliquis Aristotelem in 6. Phy. tex. 44. & 45. significare terminum ad quem esse indiuisibilem, & non acquiri in tempore. Respondeo, bifariam accipi terminú ad quem, vel vt is opponitur termino à quo, continens totam formam quæ acquiritur per motum, & sic sumit Arist. 6. Phy. 32. & 40. vsque ad 44. & hac ratione terminus ad quem diuisibilis est: vel pro vitimo formæ quæ acquiritur, quo acquisito cessat motus, & sic est indivisibilis, nam si esset divisibilis, non esset simpliciter vitimum formæ, quoniam haberet partes alias priores, & alias posteriores. quid autem sit huiusmodi vitimum, an gradus & pars aliqua forme, an aliud quidpiam, posteriùs considerabimus.nos Ioquimur hic de termino ad quem priori modo, Aristot. autem in 6. Phy.posteriori modo; quocirca non est contradictio. Czterum hzc nostra sententia habet locum tantummodo in motu propriè dicto, non autem in mutatione quæ distinguitur à motu, qualis est generatio,& corruptio; nam cum talis mutatio fiat in instanti, forma indiuisibiliter & tota simul acquiritur.

> An termini motus debeant esse oppositi inter se? QVÆSTIO V.

Ecessarı v m est terminos à quo,& ad quem, esse inuicé oppolitos.Primò, quia Arist.8.Phy.rex.62. & in 5.Phyl.non semel ait omnem mutationem esse in oppositis. Tum, idem fit manifestum, facta inductione per omnes species motus. Hoc eria confirmatur ratione, quia aut ambo termini sunt eiusdem speciei, aut differunt specie, verum non sunt oppositi, sed (sicut vocant) disparati, vt lignum & lapis: non possunt esse vnius speciei, nam sic in motu locali ambo essent vel naturales, vel violenti; quare non esset vlla caussa, cur ab vno fieret mutatio ad alterum. Deinde, quia in motu vnus abijcitur, alter acquiritur, quod non posser sieri si ambo essent similes; nam terminus ad quem qui introducitur ab agente, est similis agenti, ergo terminus à quo, qui eijcitur ab agente, erit eicontrarius; si enim ipse quoque agenti esset similis, nequaqua ab eo eijco retur & corrumperetur. Neque vero possunt esse termini disparati,

sic enim quodliber sierer ex quoliber, neque essent termini cuiuslibet mutationis definiti: & verò non omne agens potest quemlibet terminum à quo corrumpere, sicut nec quemlibet terminum ad qué producere: relinquitur igitur, vt debeant esse oppositi. Sed cum oppolitio lit quadruplex, videndum est, quæ nam insit in motu. Ac primum quidem, oppositio relatiua non pertinet ad motum, quia in relatione per se non fit motus, vt postea dicemus; neque contradictoria, nam motus exigit mobile cum aptitudine recipiendi terminum ad quem ipsius motus, contradictio autem, cum sit oppositio inter puram negationem & affirmationem, id non deposcir. Quocirca 1. Phy.rex.43. dicitur album fieri ex non albo, non quoliber, sed quod sit nigrum; & quia contradictio est inter ens simpliciter, & non ens fimpliciter, ex non ente autem simpliciter nihil fit Physice.ideo motus respuit oppositionem contradictoriam. De priuatiua autem oppolitione, distinguendum est; nam vel est pura priuatio, & sic non pertinet ad motum, sed ad mutationem: pura enim priuatio licer sit in aliquo subiecto, tamen quia perse, non est aliquid positiuum, non potest resistere agenti, quare in instanti abijcitur, nec circa ipsam sit motus, sed mutatio instantanea, vt patet in illuminatione: vel est cotrarium, quod respectu alterius contrarij dicitur priuatio, vel quia est imperfectius illo; vel quia includit absentiam contrarij cum aptitudine subjecti, per quæ duo constituitur ratio priuationis: & quia talis oppositio priuatiua non differt à contrarietate, potest circa ipsam fieri motus; de qua loquens Arist. s. Phy. tex. 9. Priuatio, inquit ponatur contrarium. propriè igitur sola oppositio, quæ est in contrarietate, pertinet ad motum propriè dictum.

Sed hoc loco tres existunt dubitationes: Prima est, in creatione est oppositio contradictoria, nam est mutatio à non ente simpliciter ad ens. Altera est, Aristotelem 5. Phys. text. 7. & 9. & lib. 6. tex. 91. scribere generationem esse in contradictoriis. Tertia est, ve siat mutatio, tantum requiritur ve subiectum non habeat forma, ad quam debeat fieri mutatio, possit tamen ea habere, quare ad efficiendu motú susticit oppositio priuatiua. Ad has dubitationes breuiter, ita respondendum est. Ad prima, conceditur antecedens, sed negatur consequentia, quia nos loquimur hic de mutatione Physica, qualis non est creatio, imo est æquiuocè mutatio. Ad secundam, Aristoteles vel sumit ibi contradictionem pro oppositione priuatiua, vel appellat contradictionem eam oppositionem, que est in generatione & corruptione, propterea quod fit quodammodo inter non ens simpliciter, & ens simpliciter, sumendo non ens simpliciter, non quidem ipsum nihil, sed quod non est ens in actu, & opponitur enti

Explicator



# 714 DE NATVRA MOTVS

substantiali, sicut Arist. tradit 5. Phy. tex. 8. Ad tertiam. Vt siat mutatio simpliciter, quæ dicitur de mutatione instantanea & successiua, sufficit oppositio priuatiua, non tamen, vt siat motus propriè dictus, nam cum is debeat esse continuus & successiuus, exigit aliquam resistentiam in subiecto, quocirca debet sieri inter contraria.

### An terminus à quo, debeat specie differre à termino ad quem? QVÆSTIO VI.

🜪 Евет semper terminus à quo distingui specie à termino ad quem; nam si debent esse contrarij, vt proxime ante docuimus, oportet eos differre specie. Et hoc apertè cofirmat Arist. 1.de Cælo tex. 86. dicens omnem mutationem fieri semper inter ea. quæ differunt specie. Verùm hæc differentia specifica in motu circulari non est secundum rem, sed secundum rationem; nam idem punctum est terminus à quo & ad quem, prout habet rationem principij & finis. In augmentatione quoque, non tam insigniter apparet talis disserentia, sicut in aliis motibus. Nam minor & maior quantitas(inter hos enim terminos versatur accretio) Mathematice sumptx, non different specie; Physice autem, & in ordine ad esse & operationes viuentis, & vt inchoant, atque terminant accretionis motu, specie quodammodo differunt, sicque de ipsis 1. lib.de Cælo tex.86. sentit & scribit Aristoteles. Mutatio autem quæ fit ex minus albo ad magis album, dicitur fieri in eadem specie, quod tamen intelligendu est materialiter, non formaliter; talis enim mutatio per se non fit ex minus albo, vt album est, sed prout habet admixtum nigrum, nam, vt auctor est Aristoteles, remissio formæ sit ob admixtionem contrarij. Vide ipsum lib.5.Phy.tex.19.

An abiettio termini à quo, & acquisitio termini ad quem sint vinus motus numero?

QVÆSTIO VII.

V m in omni motu sint duo termini, vnus à quo, qui abijcitur, alter ad quem qui acquiritur; meritò dubitatur, an abiectio illius & acquisitio huius, sint vnus motus numero, an duo. Nam cum sint duo accidentia, quorum vnum remittitur & corrumpitur, alterum intenditur & perficitur, videtur id non posse sieri per vnum motum. Veruntamen dicendum est, vtrumque comprehédi vno motu. Etenim omnium motuum est eadem ratio, sed in motulocali & argumentationis, palam est quòd decedere à termino à quo;

& ire ad terminum ad quem, fit per eundem numero motum, ergo mentis proba similiter continget in aliis. Et Arist.in 5. Phy. tex. 7. ait omnem mo-tur, eiestione tum necessario fieri ex vno in aliud, & tex.49. ait motu propriè di- termini à que ctum, fieri ex vno contrario in aliud oftrarium: & tex.54. scribit om- Winductio nem motum confistere in duobus subectis hoc est terminis positiuis nem terminis & contrariis. At si v. g. in calefactione aquæ, acquisitio caloris esset esse dues mos vnus motus, & abiectio frigoris alter, neuter fieret inter duos terminos contrarios, neque esfet mutatio ex vno in aliud. Postea, Aristo teles 5. Phys. tex. 4, & 48. inquit motum magis denominari à termino ad quem quam à termino à quo quia terminus à quo abijcitur per motum, terminus autem ad qué acquiritur: ergo supponit. Arist. abiectionem terminià quo & acquisitionem termini ad quem sieri per eundem motum. Præterea in 4. Phys. tex. 117. & 128. ait omnem motum esse remotiuum & corruptiuum alicuius à subiecto; quod verum non esset, si acquisitio termini ad quem esset alius motus ab expulsione termini à quo: ille enim nihil remouerer à subiecto, sed tantum acquireret. Deinde, in aqua remissio frigoris & acquisitio caloris, fit ab eodem numero agente hoc est igne, per eandem calefactioné, per quam simul producitur calor & corrumpitur frigus, ergo est vnus motus numero. Adhæc, si remissio frigoris differt in ratione motus ab acquisitione caloris, ergo vel talis remissio erit mutatio, vel erit motus propriè dictus; non mutatio, quia talis fit in instanti, & est in non habentibus contrarium, & si remissio frigoris esset mutatio, etiam acquisitio caloris esset mutatio & nó motus; oppositorum enim eadem ratio est, sic enim probat Arist. tex. 8, libro 5. Phy.corruptione non esset motum, quia opponitur generationi que non est motus. Neque etiam expulsio termini à quo potest appellari motus, nam omnis motus fit inter duos terminos politiue contrarios, quod in remissione frigoris præcise sumpta, non reperitur; nam ea tendit ab esse forme, ad ciusdem non esse. Quid pluribus opus est? Aristoteles hoc aperte docet s. Phy. tex 47. scribens his verbis. Est autem qui ex contrario, ei qui est in contrarium non contrarius, vt qui est ex sanitate et qui est in agritudinem; idem enim, o unus est, esse tamen non idem est ipsis sicut non idem est ex sanitate mutari, or in agritudinem. Argumentum autem initio propositu, nihil valet; na licet duo sint accidetia terminus à quo & terminus ad qué, no ideo tamen fit, vt fint duo motus illius abiectio & huius inductio. Túc enim duo accidétia costituunt duos motus, cú ambo se habent, vt termini ad quod secus est hic, nam vnú habet se vt terminus à quo alterum vt terminus ad quem; & acquisitio vnius, per se primo fit, & intenditur principaliter ab agente, corruptio autem alterius, secundario & quasi ex accidenti.

Ab utro termino sumenda sit Vnitas motes. QVAESTIO VIII.

V M triplex sit vnitas, generica specifica, & naturalis, de generica constat cam sumi à termino ad quem, dicente Aristotele lib.5. Physi.tex.31.cos motus esse vnius generis qui versantur in eadem categoria, qui autem pertinent ad diuersas categorias distingui genere, & text.35. perspicuè docet vnitatem genericam motus ab eo sumi ad quod fit motus. Vnitas autem specifica, non potest fumi à termino à quo; contingit enim motus vnius speciei procedereà terminis differentibus specie, vt dealbatio quæ sit ex nigro & quæ ex viridi: similiter aër moueri potest ad suum locum ex centro terræ & ex concauo lune. Deinde, potest esse terminus à quo vnus & idem, cum tamen motus qui ab eo fiunt, differant specie, vt motus aëris ad suum locum & item ignis ad suum, specie differunt, possunt tamen ambo fieri à centro mundi tanquam à termino aquo. Ergo vnitas specifica sumenda erit à termino ad quem. Cuius signum est, quod omnes motus habent denominationem suam à termino ad quem,& ratio est, quia motus re idé est cum termino ad quem,& per se ordinatur ad illum: & hoc idem aperte docet nos Arist.lib. s. Phy, tex.41.& 35.

Ponuntur Étiones,

Sed occurrunt aliæ dubitationes, prima, terminus ad quem nonquinque obie dum est, ergo motus non potest accipere ab eo vnitatem suam specificam. Secunda. Ad eundem terminum potest mouerialiquid per lineam rectam vt per cordam, aliud verò per circulare, vt per arcu, qui motus tamen differunt specie. Tertia. Ad eundem terminum per ide spatium potest moueri vnum animal reptando, aliud ingrediendo, aliud volando, cum tamen hi motus differant specie. Quarta. A concauo lunæ ad centrum moueatur terra, moueatur item ignis; hi motus specie differunt quia vnus est violentus alter naturalis, moueri namque deorsum sicut est naturale terræ, ita igni est violentum; spatium tamen idem est, & ambo termini à quo, & ad quem sunt idem. Quinta. Mutatio ex albo in viridem colorem, & mutatio in rubrum etiam ex albo, communiter existimantur disferre specie, cum tamen termini ad quos non differant; nam mutatio ex albo ad viride fit taquam ad nigrum, quo participat viride aliquo modo similiter mutatio ex albo ad rubrum, ad iplum fit tanqua ad nigrum, vt docet Arist. 5.Phy.tex. 6.& 52.ergo ambæ mutationes fiunt respectu eiusdé tesmini ad quem.

Verùm ad hæc facile respoderi potest hoc modo. Ad primam, cum est motus, terminus ad quem partim est, partim non est; quia partim est acquisitus, partim est acquirédus. Quin etiam totus quodam modo est, non in actu perfecto & completo, sed in fieri. Adde quod id quod non est, potest esse & habere se vt finis, potest dare nomen, & rationem specificam iis, quæ per se ordinantur ad illum; vr patet in omnibus potentiis & instrumentis quæ specificantur per actus ad quos ordinatur: atq; hoc manifestum est ex iis quæ supra libro octauo de Caussalitate finis disputauimus. Ad secundam. Quamuis extretremum vtriusque motus videatur esse idem, tamen id in quo fit motus, & quod per motum acquiritur, non est idem; nam siue quod acquiritur per motum localem sit spatium, siue sit vbi, constat hæc diuersa esse in motu per circulum, & per spatiú rectú. adde, quod per accidens est vt quod mouetur per circulum insistat & quiescat in aliquo puncto illius circuli; nam secundu rationem circuli, suapte natu ra aprum esset moueri ab eodá púcto ad idem punctú Ad tertiá. & 4. Motus cosiderari potest, vel vt motus est; vel vt est naturalis, aut violentus; vel secundum modum quo fit; si priori modo consideretur, omnes motus, qui fiut inter eosdem terminos, sunt eiusdem speciei; sin autem posteriori modo, motus ignis & terræ ad centrum, specie differunt, quia vnus fit naturaliter ad centru, alter violenter. Similiter motus rependi, ambulandi, & volitandi, non differunt vt motus sunt, sed secundu modum, quo fiunt, proprium, & naturalem vnicuique generi animantium. Aliud igitur est considerare motus aliquos vniuerse ac simpliciter vt motus sunt, & aliud vt sunt tales motus, nimirum vel ratione principij effectiui, vel ratione modi quo fiunt.

Ad quinta. De mediis qualitatibus specie differat ab extremis nec sputatio, an ne, no satis liquet. Etenim Auerr. 5. Phy. com. 6. & 52. videtur sentire colores meextrema esse in mediis actu, non quidem perfecto, sed remisso & im dispecie difperfecto? no aliter quam sunt in eo quod est tepidu, frigus & calor. ferant ab ex-Opinatur etiam ad abu fieri mutatione ex rubro aut viridi, similiter tremis. vt fit ex minus albo; cú quo est permixtú nigrum. His consequés est, rois. rubrú & viride non distingui specie ab albo, veluti nec minus albú specie differt ab eo quod est.perfectè album.In libro auté 4.de Cælo com. 26. statuit duplex mediú; vnum quod dicitur mediú per coparationem, quia nimirú coparatum vtrique extremo, habet cu vtro que similitudinem quandam atque conuenientiam: hoc modo aër dicitur medius inter ignem & terram, quippe qui grauis sit comparatione ignis, leuis autem, terræ comp aratus. Atque huiulmodi medium, est quidpiam simplex & specie diuersum ab extremis. Alterum medium vocatur per compositionem, quod est mixtum & temperatum ex ipsis extremis quæ in co actu sed impersecté insunt. Et medium huius generis no est forma simplex, sed ex ipsis extremis

conflatum quidoiam atque concretum, nec ab vtroque extremo specie, sed tantummodo secundum magis & minus differens, Atq; hoc modo viride est medium inter album & nigrum. Ne quis autem de opinione Auerrois dubitandi locus cuiquam reliquus esset, is libro 10. Metaphysicæ comm. 23. explicatissimis verbis sententiam suam aperuit, scribens medias qualitates non distingui specie ab extremis, sed tantum differre ab illis secundum magis & minus. Nec id modò ait, sed etiam probat eo argumento, quòd cum ab vno extremo non fiat mutatio ad alterum extremum, vt ab albo ad nigrum. nisi per media quæ inter vtrumque extremum interiacens, si media specie different ab extremis, nonquam posset sieri motus vnius speciei, nec continuus ab vno extremo ad alterum extremum; frequenter enim propter varias mediarum qualitatu species, interrumperetur. Nec in motu continuo qui fit înter duo extrema cotraria, esse ipsum (inter) ad quod necesse est prius perueniri quam ad extremum, vt docet Aristoteles lib.5. Phy.tex.22.

stoteles idem Sentire quod Auerroes.

Atque hæc quidem ex sensu Auerrois dicta sint. Cuius sententiæ Videur Ari- suffragari videtur Arist. scribens 1. Physi. tex. 47. & lib. 10. Metaphy. tex.23. Media componi ex ipsis extremis: & affirmans 5. Physi. tex.6. & 12. mutationes quæ fiunt à mediis ad extrema, fieri tanquam ab ex tremo ad extremum, quoniam medium est quodammodo vtrumq; extremum. In libro autem Phylicorum sexto, tex. 32. aperte docet, quod mutatur ex albo in nigrum, id non cum primum discedit ab albo,iam esse in nigro; prius enim esse in fusco & per hoc postea ad nigrum peruenire. Ex quo licet concludere, fuscum specie non distingui ab albo & nigro: alioquin, si specie differret, nunquam ex albo in nigrum fieri posset motus vnius speciei & continuus, sed propter mediorum colorum varias species quas necessariò pertransiret, Temper esset interruptus. Ergo secundum hanc opinionem, mutatio ex albo in nigrum; non differt specie ab ea quæ sit ex albo in viride vel rubrum, vel alium quemuis colorem medium; quod tamen in quinta dubitatione, tanquam certum & concessum ab omnibus, sumptum & positum fuit.

Opinio communi.

Altera opinio est, quam pleríque omnes Philosophi ac Theologi sequuntur, medias qualitates specie distingui ab extremis; nec has esse in illis actu & formaliter, sed tantum virtute; & propter similitudinem arque conuenientiam quam mediæ habent cum extremis, dicuntur illæ ex his componi. Cum igitur ex nigro fit mutatio in viride, dicitur fieri quodammodo in album, quia viride habet conuenientiam quandam cum albo. propter quam viride quodámodo est contrarium nigro; & quia mutatio non fit nisi vbi est contrarietas

idar\_

idcirco Aristoteles ait ex nigro mutationé fieri in viride ea rationevt est quodamodo albu, quonia hac ratione est quodamodo cotrarium nigro; per se auté, & vt loquutur, formaliter, seu actu, viride nihil habet in se nigredinis & albedinis, & ab vtroque colore differt specie.

Atque hæc quidem à magnis Philosophis, de præsenti quæstione & Simpliin vtramque partem, satis acuté ac probabiliter disputantur. Ego priorem seute priorem sententiam, si falsam & improbabilem dixero, plane mériar. Præsertim cum in ea quoque, Themistium, & Simplicium fuisse scia: quippe qui explanando textum 6.libri quinri Physicoru, hand obscuris verbis docent medios colores, mixtos & copositos esse ex coloribus extremis, qui in ipsis insunt: non aliter, quàm id quod est tepidú(hoc enim ipfi vtuntur exemplo)mixtú & concretú est ex calore & frigore.Constat autem, tepidum non differre specie à frigido & calido, cum nihil aliud fit tepidum, quam frigidum & calidum fimul & remisse, Addunt præterea illi, ex nigro fieri mutationem in viride, nó ea ratione, vt est viride, sed propter albediné, quæ aliqua ex parte in eo, quod est viride, continetur. Videmus etiam pictores, partim Stiemia and extremorú, partim mediorum colorum certa quadá permixtione & temperatione, alios colores medios efficere. Quis auté credat, nouas colorum species, tanta facilitate sic ab illisconfici? Ergo, licet(vt dixi) priorem sententiam non reprobem, ad posteriorem tamen, quæ inter qualitates medias & extremas differentiam ponit specificam, sum equidem aliquanto propensior. Fit enim mihi vero simillimu qualitates medias esse formas & qualitates simplices, eas que habere pro prius ac peculiares caussas, proprietates, & esfectus: quamobrem necessario distingui specie ab extremis. Si enim constant ex sola mixtione extremarum qualitatum, nec ab illis differunt nisi secundu magis & minus, ergo viride non magis differret à nigro & albo, quàm ab his differunt minus album & minus nigrum: at quis ita sentiat, cum id vel oculorum iudicio, apertè redarguatur? Iam verò si colores medij non specie, sed tantummodo secundum magis & minus differunt ab extremis, & ex illoru mixtione conflatur, ergo quotiescuque ex nigro perfecta sit mutatio in albu, oporteret omnes intermedias colorum species procreari & apparere; quod falsum esse, mutationes quas in eiusmodi coloribus, cum ab arte, tum ànatura quotidie fieri videmus, manifest è declarant.

Sed cur (nam & hoc quæret aliquis) Aristoteles & Peripatetici Cur colores aiunt, colore: medios componi ex coloribus extremis? An id non est medij dicum intelligendum de compositione Physica? sed de Metaphysica; quæ in coloribus exco consistit, quòd colores medij habet affinitatem, similitudinem & tremu. conuenientiam cum extremis. Nam anima rationale, quæ est simplex

Y iij

substantia, Philosophi aiunt esse formam quandam inter naturam materialem & immateriale quodamodo mediam, & ex vtraque copolitam: quoniam est vtriusque similis & particeps. An potius copopolitio mediorum colorum referenda est, non ad colores extremos led ad corum caussas; Caussæ auté colorú sunt (vt innuit Alexáder. 1. libro Naturalium quæstionum cap.2.)lux, perspicuitas, & opacitas: perspicuitas in mixtione, cu prinatione opacitatis, est caussa albedinis; Opacitas cum prinatione, vel certè cum per exigua perspicuitatis & lucis admixtione, ex caussa nigredinis, Ex illis tribus variè mixtis inuicem, atque certa quadam ratione temperatis medij colores existunt. An potius id referri debet ad colorum effectus? Albu omnino disgregat visum, nigrú omnino eum cógregat, vtrumque nimis ac præter modum oculorum sensum afficit; quamobrem eum offendit ac lædit ; omni namque sensui, quoniam is in modiocritate & teperata quadam ratione confistit omnis rerú quæ sentiuntur exuperátia, molesta & noxia est. At viride, purpureum, cæruleum, alique colores medij, partim congregant, partim disgregant visum, & modicè ac temperate sensum afficiunt. Ex quo fit, vt non modo non offendant, sed etia iuuet atque oblectet aspectu. Verum de hac quæstione, quæ nunc à nobis raptim cursimque dicta sunt, ea lectori hoc loco, satis esse debent. quæ nos, licet obiter, & quasi per transennam, explicare tamen voluimus, vt rem per se obscuram, nec satis adhuc explicatam,& sanè scitu admodum dignam, aliquantulum tractatione no stra illustraremus. Nunc memini (quod libet hic adiungere) idem quod nos de mediis coloribus sentimus, ipsum etiam Auer. in 6. Phy. com. 32. & 3. Meteor. comm. vlt. sentire.

Tria concur-·ralem motus.

Dinceps sequitur, vt de vnitate numerali motus, vnde ea petéda sit runt ad uni- doceamus. Ad constituendam unitatem numerale motus, tria(ut ait tatem nume- Aristoteles 5. Phys. tex. 35.)necesse est cocurrere: vnum numero mobile:vnum numero terminum ad quem:tempus item vnum numero atque continuum. Etenim motus est accides, est via ad terminum ad quem à quo re non differt; est denique ens successium. Quia motus est accidens, non potest is esse vnus numero nisi subjectum etiam in quo inhæret, hoc est ipsum mobile, fuerit vnum numero. Si autem motus est via ad terminum ad quem, nec re differt ab ipso, qui potest esse vnus numero, si terminus ad qué vnus numero no fuerit? Quod si motus est ens successiuum, ergo non potest esse vnus numero nisi etiam fuerit continuus; continuatio autem motus cognoscitur & iudicatur ex tempore; eum namque motum iudicamus esse continuum, quem cognoscimus toto tempore quo durat, nunquam fuisse interruptum.

Verum hoc loco nonnullæ dubitationes existút. Prima, præter tria . 20inque do supradica que concurrunt ad vnitatem numeralem motus, etiam necesse est terminu à quo esse vnu numero. No enim potest vnus numero motus, ex diuersis numero terminis simul procedere. Secunda. Arist. 8. Phystex. 49. & 82. perspicue & affirmate docer, motú vnum numero atque cotinuú esse non posse, nisi moues etiam fuerit vnú numero; ergo præter illa tria opus quoque est vnitate numerali motoris. Tertia. Si canis ex turri cadens, medio in lapsu moriatur, erit vnus numero motus canis viuentis & mortui à turri vsque ad terrã. quia est continuus: ridiculum enim esset dicere caném in medio aëre, posteaquam occidit, aliquanto tempore quieuisse, quia hoc est contra naturam grauis: nec potest reddi caussa, quare si potuit aliquanto tépore quiescere, deinde moueri cæperit, ac non potius toto reliquo tempore quieuerit. Hic igitur est vnus motus numero, tamen subie-Aum non est idé numero, canis enim viuus & mortuus non est idem numero. Quarta. Si in alteratione acquiritur semper alia & alia pars formæ, ergo non potest esse idé numero terminus ad qué totius alterationis. Quinta. Motus est prior tempore, quippe cum tempus sit passio motus vt dicitur 12. Metaphy.tex, 29. ergo vnitas motus, non perelet à tempore, prius enim non pendet à posteriori.

Sed ad hæc argumenta fic respondendu est. Ad Primum, Arist. præ-tationum. termisit terminum à quo, vel quia certum est, si motus sit vnus, & terminus ad quem vnus, terminum etiá à quo necessariò fore vnú, cum fit oppositus illi; vel quia cum, terminus à quo abiiciatur per motum Arist.in declaranda vnitate, & contrarietate motus, videtur eum despexisse. Ad Secundum. Verum est vnitatem motus etiam pendere à motore; tum quia motus dependet in esse & fieri à mouente; tú quia definitur esse actus mouentis in mobili:sed quia nodum Aristoteles ostenderat omne quod mouetur necessariò moueri ab alio, & omnem motum egere mouente, quod demonstrabit ipse tum in 7. tum in 8. Phy. ideo in c. lib. Phy. non fecit mentionem motoris, ne videretur vti rebus obscuris, & necdum demonstratis. Nec ignoro quosdă dissentire Aristoteli, negantes vnitatem motus pendere à mouente; vt patet, cum eadem nanis trahitur à multis hominibus, & idem calefit à multis ignibus: alios vero arbitrari, dictum Arist: tantum esse verum in motu circulari, qui non solum est vnus numero & continuus, sed etiä vniformis & semper sui similis, in aliisaute minime. sed prior solutio satisfacit præsenti dubitationi, tota autem hæc controuersia alio loco discutienda. est Ad Tertium. Secundum opinionem corum qui ponunt tantum vnam formam in vno composito, respondendum est; motum illius canis viuentis & mortui non esse vnu

Solutio dubi-

continues.

Anstraniser motum continuum, sed duos motus qui se habent deinceps seu coturi cadens fequenter, cui copulantur illo instanti, in quo corrumpitur formaça-Su moriatur nis & inducitur forma cadaueris: nam in illo instanti no est amplius firmetre eine canis & incipit esse cadauer; & immediate ante sllud instansfuir mowinentin & tus canis, immediate autem post idem instans, erit motus cadaueris: munero de quare inter illos duos motus non intercipitur vllum tempus sed tantum intercedit vnum instans, nec potest dici illud corpus aliquo tépore quiescere. Secundum autem opinionem Auerrois, cui nos in hac parte assentimur, cum motus deorsum illius canis non fiat ratione anima, sed terre, que est in ipso (sunt enim elemeta actu in mixto) quia eadem terra manet in cane & cadauere: idcirco idem numero motus continuatu: manente eodem subiecto, quod non est canis sed materia terrea quæ erat in ipso. Ad quarta. Quamuis per alterationé acquirantur diuersæ partes formæ, tamen tú quoniam acquiruntur vno continuo fluxu, tum quia ex illis multis partibus seu gradibus fit vna numero forma perfecta, ideo terminus alterationis censetur esse vnus numero. Ad quintu. Verum est vnitatem motus per se non pédere à tempore, tamen quia motum fuisse continuum, & non interruptum non potest cognosci à nobis, nisi ex relatione ad tépus, ideo tempus adhibetur ad constituendam vnitatem numeralem motus.

#### Vnde petenda sit contrarietas Motuum? QVAESTIO VIII.

Oτν 1 aduersantur & motus & quies:ille vt quiddam contrarium, hec autem vt priuatio eius. Vndeautem fumenda fit contrarietas motuum, manifestum est ex precedéti quæstione.nam si ratio, & vnitas motus sumitur à termino ad quem, ab codem quoque sumetur distinctio, & contrarietas. Quoniam igitur motus sit ex vno in aliud, perfecta contrarietas existet cum ambo termini vnius motus erunt contrarij ambobus alterius vterque vtrique:vt patet in calefactione, & frigefactione. Et ratio est, quia túc in vno motu, vnus terminus abiicitur, in altero vero idé acquiritur , & contra vnus acquiritur & idem in alio motu deperditur. Præterea, fi frigus est contrariú calori, ergo frigefactio calefactioni, nam illa re idem est cu frigore, hæc auté cum calore. Quies autem opponitur motui, non quælibet cuilibet, sed quies in aliquo, opponitur motui ex illo;nam aliquid habere, & perdere illud, opponutur inter se, per quieté auté in aliquo, habetur illud, per motuvero abiicitur, quies au té in aliquo, nó opponitur motui qui sit ad illud, quia talis quies est

finis illius motus, & perfectio, propter quam fit motus. Rursum quie tes in terminis contrariis opponuntur inter se, vt quies in frigore,& quies in calore; tum quia sunt privationes motuum contrarioru eorumque termini nempe calefactionis, & frigefactionis; tum quia re idem sunt cum ipsis terminis, idem enim est quies in calore, arque acquilitus & perfectus.

Sed circa hac occurrent nonnulla dubitationes. prima motus ig- Quatuor dunis & terræ deorsum sunt contrarij, quia vnus est violentus, alter na- bitationes. turalis, tamen vtriusque terminus, tam à quo qua ad que est idem; fingamus enim vtrumque corpus moueri à concauo lunæ víque ad cetrum. Secunda, Motus aeris à centro ad suum locum, & ex concauo lunæ ad eundem locum, partim videntur esse contrarij, quia vnus est ascensus alter descensus, vnus fit sursum alter deorsum; partim vero minime, quonia ambo sunt naturales aeri. Tertia. Motui circulari, neque opponitur motus, vt dicitur in 1.de Cælo tex.24. neque opponitur quies, quia est perpetuus; ergo non omni motui opponitur vel motus vel quies. Quarta. Priuatio in termino a quo inchoat motum, priuatio autem in termino ad quem priuat motum, ergo magis hæc aduersatur motui quam illa.

Sed ad hæc ita respondemus. Ad primam, Illi motus, in ratione co- Solutio dubimuni motus non sunt contrarij, sed opponuntur quatenus vnus est sationum. naturalis, alter violentus. Itaque contrarietas motus simpliciter, attenditur penes terminum ad quem quatenus vero est naturalis, aut violentus, ex principio effectiuo sumitur: nam motus qui fit à principio intrinseco rei, est naturalis, qui vero fit omnino ab extrinseco contra inclinationem mobilis, est violentus, Ad secundam. Illi duo motus aeris, nullo modo funt cotrarij secudu ratione motus naturalis & violenti; tă naturale enim est aeri ferri ad suŭ locŭ ex alio loco inferiori, quàm ex alio superiori; in ratione auté comuni motus, nő sunt cotrarij simpliciter; ná ascensus & descensus opponútur cum siút per idé numero spatiú, quod hic no fit; similiter motus qui sit sur sum, simpliciter opponitur motui qui fit deorsum simpliciter; at locus aeris, cu sit medius, neque est simpliciter sursum, neq; simpliciter deorsum sed tatú secúdú quid; & respective; na respectu cocaui lune, est deorsum; respectu auté cétri, est sursum. Sicuti mutatio ex albo in viride&mutatio ex nigro in viride no sunt inter se cotrariæ simpli citer, quamuis viride sit albu secudu quid respectu nigri, & sit nigru respectu albi. Ad 3. Aliudest loqui de motu in comuni ve motus est, aliud auté de motu, vt est circularis & vt est motus cæli:motus enim vt motus est, potest habere contrariú motú, & potest habere oppo sită quieté, quauis hoc repugnet motui circulari, quatenus est motus

naturalis cæli, cui repugnat quiescere. Quocirca Auerroes 1. libro de Cælo comm.32.ait motum circularem, secundum naturam, non habere contrarium, secundum autem imaginationem, habere posse: nam imaginari possumus duos motus circulares super eosdem polos idemque centrum ad partes contrarias, qui essent contrarij, quoniam impedirent se ac destruerent, quamobrem natura eos non facit, quoniam vel vterque, vel certe alteruter, esset ociosus: nam si viribus pares essent, se inuicem impedirent & neuter perfici posset: si alter esser potentior, is impediret alterum, nec sineret eum confici & absolui. Hæc secundum Auerroem.vel aliter responderi potest, Arist. hic præcipuè loqui de motu recto, nam circulari, quæcunque traduntur his libris, vix conueniunt nisi forte secundum quid & per quandam accommodationem. Ad Quartam. Duplex est priuatio, vna quæ continet absentiam forme futuræ, altera que habet absentiam forme presentis quatenus erat fluens, in motu & in fieri: priori modo, quies in termino à quo, est privatio motus qui fit ex illo; posterioriautem modo, quies in termino ad quem, est priuatio motus, qui fit ad ipsum; dicitur autem motui magis opponi illa quam hec, tum quoniam illa abiicitur per motum, hec autem acquiritur; tum quia quiesin termino à quo, re idem est cum ipso; similiter motus cu termino ad quem, & quia hi termini opponuntur, ideo talis quies & motus etiam opponuntur. Motus autem ad terminum ad quem, & quies in iplo termino, re sunt idem inter se & cum ipso termino ad quem: nam prout forma est in fieri, dicitur motus, prout est iam facta & acquisita, dicitur quiescens & ipsa quies. Sed quia in hac disputatione, quam de terminis motus adhuc tractauimus, sæpe diximus, & quasi certum sumpsimus motum re non distin gui àtermino ad quem, an ita sit, disputandum atque diiudicandum est.

#### An Motus re differat a termino ad quem. QVÆSTIO

argumeta eo-

Opinio PINI O est Aureoli. Pauli Veneti, & multorum motum esse re diuersum à termino ad quem qui acquiritur per motum; rum qui con- vt calefactionem à calore: quæ confirmatur his rationibus. fent motif of Primd, illa differunt re, quorum vnum potest esse sine altero, & mulse rem quam to magis quando cum vnum est, alterum non est nec esse potest : sed piam diversa ita se habet motus & terminus ad quem ; nam cum est motus , non a termino ad ita se habet motus & terminus ad quem ; nam cum est motus , non dum est terminus ad quam, &quando est terminus ad quem, iam no est amplius motus, ergo differunt secundum rem. Secundo. De ea-

dem re non possunt verificari prædicata contradictoria, sed motui & termino ad quem conueniunt prædicata contradictoria, ergo differunt re.probatur minor, nam motus est ens successiuum, non habens partes simul, vt calefactio, calor autem est ens permanens : illa non est per se in predicamento, hic autem est per se; per illam acquiritur calor; at per calorem non acquiritur calor; illa terminatur ad calorem, at calor non terminatur ad calorem. Tertio. Proprietates motus non conueniunt termino ad quem; nam motus est continuus & velox vel tardus, distinguitur per mutata esse, cuius nulla pars est præsens præter quiddam indivisibile; hæc autem omnia non possunt couenire terminoad quem, vt per se clarum est. Quarto. In motu locali, non est idem motus, & terminus ad quem; nam motus est in mobili, quod autem acquiritur per motum localem est spatium seu locus qui non est in mobili; quare similiter sentiendum est de aliis motibus.

Altera sentétia probabilior est, motum re idem esse atque id quod tia probabiper motum acquiritur, ratione tamen differre ab eo. Forma enim, v. bor, motum g.calor, dupliciter considerari potest, vel per se, vt est qualitas quæ- non re sed radam permanens, & sic differt à motu; velut est forma quædam tione tations fluens (& vt ita loquar) fiens, de nouo exiens ab agente in passum, mino ad que. vel potius ex potenta imateriæ in actum, non simul obtinés esse, sed accipiens illud continuè atque successive; huiusmodi formam dicimus nihil aliud esse quam motu. Itaque in motu duo consideranda sint, vnum tanquam materiale, quod est forma, alterum quasi formale, quod est continuè fieri, sceu fluere, & continenter tendere ab im-

perfecto ad perfectum.

Atque hac posita distinctione, funditus corruút argumenta contramentorii prio
ria. Primum enim argumentum nihil valet, tú quia illud axioma (ca rissentenia. re distingui, quorum vnum potest esse sine alio) falsum est, vt patet in materia & prinatione, in quantitate & figura, in fundamento & relatione: tum etiam, quia forma, vt est fiens & per motum fluens, non potest esse sine motu, nec motus sine ipsa. Secundum auté, pari facilitate dissoluitur; nam de motu & forma enunciantur prædicata contradictoria ea ratione, vt differunt secundu rationem; quæ enim conueniunt motui non conueniunt formæ, vt forma est: tamen illa omnia conueniunt formæ, vt est in fieri. Idem respondendum est ad tertium argumentu, ná esse continuu, & velox, vel tardu, licet non coueniat formæ, vt res quædam permanens est, tamen conueniunt illi, vt est fiens. Ad Quartu. dicendum est, id quod intrinsece, & formaliter acquiritur per motum localem non esse spatium, aut locum, sed vbi, quod subiectiue est in mobili; quare motus localis secundum rem.

Altera sentë-

726 neque differt à mobili, neque ab vbi; nihil enim aliud est, quam mobile habens continuè aliud,& aliud vbi.

ptem argumestis.

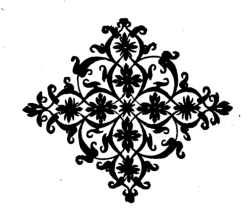
Sed refutatis contrariis argumentis, adducenda sunt ea quæ valeát mino ad que ad corroborandam sententiam nostram. Primò, hanc sententiam teprobatur fe- net commentator 3. Phy. comm. 4. & quinto Phys. comment. 9. & D. Thomas 11. Metaphyl summa 4. cap.primo, eamque innuit. Arist. in tertio Phyl. tex. 4. his verbis. Motusnon est prater res ad quas est motus. Deinde, Arist. inquit 3. & 8, libro Phys. motum esse quiddam mixtú ex potentia & actu, & esse actum imperfectum, qui continuè perficitur: & in quinto Phys. ait motum ad aliquem terminum perfici per quietem, quæ est in illo. hæc inquam dicta Arist. non possunt rectè intelligi, aut exponi, nisi ponatur motus idem esse ac terminus. Præterea, si calefactio est res differens à calore qui producitur, cum ipsa habeat esse post non esse, ipsa quoque producta erit, quare vel per se ipsam, quod est impossibile, vel per alium morum, & sic progressus fiet in infinitum. Tum, si calesactio producatur, debet autem produci, cum sit res quædam transiens à non esse ad esse, vtique producetur per calefactionem, nam producetur ab igne: ignis autem, vt calidus est, non agit nisi per calefactionem; erunt igitur duz calefactiones, vna, per quam producitur calor in aqua, altera, per qua producitur ista calefactio, quare erunt etiá duo calores, non potest enim calefactio separari à calore; quæ quàm sint absurda nemo est qui no videat, Postea, si motus localis producitur, ergo vel per aliú motum localem, quod est impossibile; tum quia incurritur in infinitatem, tú quia motus localis per se non habet vim producedi quicqua: aut per aliu motum, vel generationis, vel alterationis, ex quo fieret, vt motus localis per se posterior esset generatione, vel alteratione; quod est contra Arist.in 8. Phys. vbi multis argumentis probat motum localem omni modo esse priorem cæteris motibus, Adhæc, si calefactio re differtà calore, aut illa duo differunt numero, aut specie; non numero tantum, tum quia duo accidentia folo numero differentia non possunt simul esse in codem subiecto, & tam calefactio aquæ quam calor qui per calefactionem aquæ producitur, subiectiue sunt in aqua; tum quia vnum est ens permanens, alterum vero successiuum: neque specie, nam qui possunt specie distingui, cum ambo producătur ab eodem numero igne, & per idem numero principium, nempe calorem qui est in igne? Postremò, ita se haber potentia calesactiua quæ est in igne ad calefactionem, sicut calor qui est in igne ad caloré productum; ergo secundum permutatam proportionem, sicut se habet potentia calefactiua ad calorem, qui est in igne, ita calefactio ad calorem, qui producitur; sed potentia calefactiua ignis no differt secundum

cundum rem à calore eius, ergo neque calefactio differet fecundum rem à calore qui producitur, quod autem potentia calefactiua non differat secundum rem à calore qui est in igne, sic ostenditur; nam id per quod ignis calefacit, vel potest calefacere, est calor, sed id, per quod ignis calefacit, aut potest calefacere, est potétia calefactiua: ergo potentia calefactiua, & calor sunt idem. Deinde, si hæc differunt secundum rem, ergo cogitemus vnum remoueri ab altero, sit ergo calor sine potentia calefactiua, tum ignis, & poterit calefacere, & non poterit; poterit, quia habebit calorem, non poterit, quia non habebit potentiam calefactiuam; idem accidet, si remoueamus calorem ab igne, & relinquamus potentiam calefactiuam.

Ex his igitur perspicuum est, motum non re, sed tantum ratione distingui à termino ad quem. Intelligo autem hic per terminum ad quem, non extremum formæ, sed totam ipsam formam, quæ acquiritur ab initio motus vsque ad finem; neque formam, prout est acquisita, vel acquirenda, sed prout est in fieri continuè tendens ab eo quod est acquistum ad id quod restat acquirendum. Sed de natura motus eiusque terminus, hactenus sit in hoc decimotertio libro di-

sputatum.

#### FINIS DECIMITERTII LIBRI.



# DE VARIETATE ET

### DIVISIONIBUS MOTUS.

LIBER DECIMVSQYARTVS.



VID fit motus, & quidquid ad propria eius rationem atq; naturam constituendam pertinet, præcedenti libro suit explicatum. Deinceps, agendum est devarietate & diuisionibus motus. Tres auté sunt principes diuisiones motus: vna qua motus diuiditur in suas velut species, hoc est in generationem & corruptionem, in accre-

tionem & decretionem, in alterationem, & in motum localé: altera qua motus diuiditur in naturalem motum atque violentum: Tertia qua motus, ea ratione vt continuus, diuiditur in partes suas quas vocant quantitatiuas. Has diuisiones motus hoc libro contemplari & pertractare volumus. Sed à prima diuisione motus in suas species exorsi, quænam sint veræ species motus propriè dicti, diligenter inuestigemus.

Generationem & corruptionem, non esse motus proprie dictos.

#### CAP. I.

T colligamus veras species motus, quoniá is necessario sit in aliqua categoria, perlustrandæ ac excutiendæ sunt omnes ca regoriæ, & de vnaquaq; que rendú sigillatim, an possit in ea sieri motus nec ne. Et quia substantia est prima omnium, generatio autem & corruptio mutationes sunt ad hanc, videndú est an hæ mutationes sint motus. Arist. 5. Phy. tex. 8.10.51. Auerr. 4. Phy. com. 129.5. Phy. com. 8. & 21. & 6. Phy. com. 32. & 59. negant generationem esse verú motum. Idem sentiút omnes expositores Arist. vt videre licet 5. Phy. sup. tex. 8. Rationes Arist. sunt tres. Prima, omne quod moue-

tur est ens in actu, sed quod generatur non est ens in actu tum quia quod generatur nondum est, tum etiam quod materia, quæ est subiectum generationis est ens in potentia ergo quod generatur non mouetur, nec generatio est motus. Secuda. Quod mouetur est in loco, sed quod generatur cum sit non ens, non potest esse in loco, ergo &c. Tertia. Omnis motus est inter contaria, sed substantiæ nihil est contrarium, ergo in ipsa non potest fieri motus propriè dictus.

Possent addi duæ aliæ rationes. Vna est, quia omnis motus est cotinuus, & fit successiue: vt patet ex definitione motus: & quia quod est in tempore, est succession, omnis auté motus est in tempore : & in 6.Phy.demonstratur omné motum esse continuum; & indiuisibilem; at generatio non fit successiuè, sed in instanti, vt docet Simplicius 5. Phy. super tex 8. & Auer. 4.5. & 6. Phy. locis supradictis; & patet, quia generatio fit inter terminos cotradictorios, vt in c. Phy docet Arist.in quibus non est medium. Deinde, cum substantia sit indiuisibilis, quippe que mon suscipit magis & minus, acquiri non potest divisibiliter, ergo neque successive. Et cum subiectum generationis sit materia prima, quæ cum per se nullam habeat resistentiam ad formam substantialem, in instăti recipiet eam; caussa enim successionis quam habet motus, est resistantia existens in subiecto. Altera ratio quaidem probari potest, ita se habet, corruptio desinit per primum sui non esse.v. fin corruptione ignis, datur instans, in quo verum est dicere nunc non est ignis, sed immediate antea erat; quæro, an in hoc instanti, in quo facta est corruptio ignis, incipiat generatio alterius rei:si incipit, ergo generatio non est motus, quia motus non potest incipere in instanti, cum sit successious, & declarabitur hoc in 6. Phy. libro: si non incipit, ergo in illo instanti, materia erit sine vlla forma, & non erit verum illud celebre axioma, corruptio vnius est generatio alterius & Auerr. 8. Phy. & 3 de Cælo pulchre demonstrat, si materia prima per vnum instans spoliatur omni forma, fore vt núquam deinceps posser aliquam formam recipere. Denique, generationem non esse motum proprie dictum, sententia est scholæ Peripatetica; nullus enim innentus est, qui contra sentiret.

Sed hoc quo clarius, & certius sit, dissoluenda sunt quædam argu- Quod genera menta, quæ contra afferri possunt. primò, secunndum Auerr. 3. de tis non sit mo Calo commento 67. elementa manent actu in mixto, ergo subie- thus, et qued Au generationis mixti no est materia prima aut ens in pura potetia: no fat in insed est massa quatuor elementorum existens actu & in loco: falsum stanti probaigitur est, quodcunque generatur esse non ens, & non existere in lo-tur multin an co secundo. Etiam quantitas non habet contrarium & tamen fit mo gumentis.

tus in ea,ergo carere contrario, nó obstat, quominus mutatio secudú

#### 730 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

substantiam possit esse motus. Tertio. Generatio fit successive, ergo est motus; antecedens probatur, primò, definitio motus comprehen. dit generationem, vt indicant exempla Aristot. quibus 3. Phys. text. 6 explanat definitionem motus: Sed ex definitione motus elicitur co-. tinuatio, ergo talis inest in generatione. Tum, in 4. Phys. tex. 129. ait omnem motum, & mutationem else in tempore, non distinguendo motum'à mutatione, & tempus elle caussam potius corruptionis, quam generationis. Et in 6. Phyl. tex. 59. demonstrat omnem motum esse continuú, ponens exempla generationis, & corruptionis: & in 7. Phy.tex.34.inquit vnam generationem comparatam alteri, esse magis, aut minus, aut æquè velocem vel tardam quam alteram; velox autem & tardum cum mensurentur tempore, habét esse in successione. Deinde, si generatio fieret in instanti, & tota simul, ergo generari, & genitum else idem esser, & fieri & factum esse, quod Arist. 6. Phy. tex.55.&59. ducit absurdum; aliud enim est mutari, aliud mutatum esse; quod si aliud est generari, & genitum esse, cum genitum esse siat in instanti, ergo in codem non poterit sieri generari. Vel ergo siet in alio instanti immediate, vel in tempore: non in instanti, quia duo instantia non possunt esse inuicem immediata, ergo in tempore, quare generatio erit in tempore. Postea, Arist. 5. Phy. tex. 7: loquens de mutatione que comprehendit etiam generatione, inquit eam fignare vnum post aliud, & vnum prius, alterum vero posterius; at vbi talia sunt, ibi necessariò est successio, ergo in generatione est successio. Adhæc formæ elementorum secundum Auerroem 3. lib. de Cælo comm.67.intenduntur & remittuntur, ergo partibiliter acquiruntur; quare saltem generatio elementi siet successiuè. Postremò, Auerroes primo. Phy. comm. 62. ait in generatione hominis successive de perdi partes seminis, acquiri partes formæ humanæ, ergo talis generatio fit successiuè.

Solutio supeviorum argumen torum.

Verùm ad hæc argumenta sic respondendum est. Ad primu. Auerroistæ variè respondent. Quidam aiunt discrimen; quod ponitur;. Phy. tex. 8. inter generationem & motum, non esse in eo, vt omnis ge neratio est, habere pro subiecto non ens simpliciter, sed quia non repugnat generationi, vt generatio est, habere pro subiecto non ens; aliqua enim generatio qualis est corporu simpliciu, habet subiectu ipsum non ens actu hoc est ipsam materiam primam. Omnis autem motus, vt motus est, habet pro subiecto ens simpliciter actu, & non habere tale subiectum repugnat illi. Alij dicunt, Arist. per id quod generatur, non intelligere materiam primam, quippe quæ sit ingenerabilis, sed compositum quod de nouo sit, cuius priuatio dicitur non ens simpliciter, quia ipsum compositum substantiales, est ens simpliciter, quia ipsum compositum substantiales, est ens

simpliciter: ergo quamuis subiectum generationis mixti corporis, sit adiquod ens in actu nempe massa quatuor elementorum, tamen quia in iplo est privatio mixti, quod est ens simpliciter, ideo talis generatio dicitut fieri ex non ente simpliciter, ad ens simpliciter. Alij dicut, ficut funt varij modi generationis, nempe vel per fimplicem produ-&ionem, cum vnum mutatur in aliud, vt in elemétis: vel per mixtionem vt ex elementis inuicem mixtis conflatur mixtum: vel per procreationem ex semine, vt stirpes & animalia: sic Arist. dedisse varias cationes ad distinguendam generationem à motu. Eam igitur quam ponit tex. 8. valere tantum in generatione corporum simpliciu, quæ dicitur simplex generatio:alteram vero traditam tex.10. qua probat generationem non esse motum quia omnis motus fit inter contraria, substantiæ autem in qua fit generatio nihil est contrarium, valere in omni generatione. Verùm de hac opinione Auerrois secundum quam procedit dubitatio, alibi agendum est. Ad secundam. Licet quantitas non habeat contrarietatem maximè propriè dicam, qualis inuenitur in alteratione, habet tamen eam quæ sufficit ad motú; nimirum oppositionem inter duas quantitates, persectam scilicet & imperfectam, quæ non possunt esse simul, & acquiruntur partibiliter: quæ ratio contrarietatis non inuenitur in substantia.

Ad alia argumenta, quibus ostenditur generationem esse motum fuccessiuum, cum duplici distinctione, respondendum est: vna est, generationem posse accipi bifariam, vel pro sola introductione formæ substantialis, & sic fit in instanti, nec est motus: Atque hac significatione nos in præsentia nomé generationis accipimus, cum docemus generationem non esse motum: vel pro aggregato ex hac & præcedente alteratione, quæ quoniam ab agente inducitur, & ordinatur ad generationem propriè dictam, etiam ipsa apud Philosopos inuenit nomen generationis; propter hanc igitur generatio dicitur fieri successive, & sic exponenda sunt omnia loca Arist. quibus significat generationem fieri successive. Hanc distinctionem, innuit Simplici? 5. Phy. super tex. 8. Auerroes autem apertis conceptisque verbis tradit eam 6.Phy.comm.59.de qua nos ante loquuti sumus cum definitionem motus explanaremus. Altera distinctio est, successionem motus dupliciter posse considerari, vel secundum formam, quæ cum suscipiat magis & minus, & habeat partes & gradus secundum quos intenditur & remittitur, etiam necessariò acquiritur successiuè; vel secundum subiectum, nam cum omne mobile sit divisibile, & habeat partes, alias priores & propinquiores mouenti, alias verò posteriores arque remotiores à mouente; mouens primum mouet partes sibi propinquiores, deinde alias successive: generatio igitur no est motus

## 732 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS.

successiuus priori modo, quia forma substantialis non habet gradus, sed colistit in indiuisibili tanquam numerus: posteriori vero modo, nihil prohibet generationem fieri successiuè. Cum enim ex aliquo magno ligno fit ignis, non simul totum lignum convertitur in igne, sed priùs vna pars propinquior igni comburenti, deinceps alia secudum ordinem, & sic tandem totum: & quamuis in motu propriè di-&o reperitur vtraque successio, prior tamen attingir naturam motus. Hæcautem distinctio valde notanda est, vt potè per quam solutiur magnæ difficultates in Philosophia. Cum igitur apud Philosophos legimus generationem fieri successive, quemadmodum intelligendu sit, ex hac gemina distinctione cognouimus. Ad illud autem quod obijcitur, quod idem esset mutari, & mutatum esse; respondeo, in om nibus mutationibus instantaneis qualis est generatio, id necessariò concedendum esse, vt in illuminatione quæ fit in instanti, simul est illuminari, & esse illuminatum. Ad illud, quod in omni mutatione est prius & posterius, respondeo non esse hoc intelligendum intrinsecè yt omnis mutatio habeat partes priotes & posteriores; sed intelligedum de terminis à quo & ad quem; etenim quod mutatur, prius est sub termino à quo, deinde transit ad terminum ad quem. Vnde cum in instanti generatur ignis ex ligno, verum est dicere, nunc materia est sub forma ignis, & prius erat sub forma ligni. Ad illud, quòd formæ elementorum suscipiant magis & minus; dico id esse in opinione, & alias discutiendum; tamen cui libet fententiam Auerrois sequi, posser is respodere, formas elementorum no acquiri successive per se primò, sed per modum sequelæ, nempe propter qualitates, à quibus non possunt separari; quoniam enim calor successive acquiritur,& perditur, ideo forma ignis, quæ naturaliter coniuncta est cum calore, etiam successiue acquiritur vel perditur : in motu autem vero requiritur successio per se. Ad vltimum responderi potest, vel secundu duplicem distinctionem supradictam, dicendo generationem sieri luccessiuè ratione subiecti, non autem formæ; primò enim generatur cor, tum, ordine suo cætera finguntur membra : Vel ex verbis ipsiusmet Auerrois, quæ ibidem paulo post subiungit, dicens siquidem talie forma habet partes. Ex his igitur palam est in Substantia non esse motum.In Relatione autem, Actione, & Passione, Quando, & Habere, non esse motum propriè dictum, partim probatur ab Arist. partim etiam per se manifestum est. Simplicius autem, qui 3. Phys. tex. s. & s. Phy.tex.9.contendit motum esse in omnibus categoriis, quia in omnibus est actus & potentia, & quia in omnibus categoriis fit transitus à non esse ad esse, qui nihil aliud est quam motus; tantú cocludir, absolute motum posse sieri in omnibus categoriis, sed non motum proptiè dictum, aut motum per le, & non secundum accidens; supra dictæ enim categoriæ non acquiruntur per se primò, sed consequéter, quatenus sunt coniunctæ cum his ad quæ fit motus per se, nimirum cum qualitate, quantitate, & vbi.

De Tribus speciebus motus proprie dicti, hoc est de augmentatione, motu locali, or alteratione.

CAP.

ESTANT igitur tres categoriæ in quibus versatur motus 200d angproprie dictus, Quantitas, Qualitas, & Vbi: Circa quarum mentatio non vnamquamque, cum nonnullæ sint dubitationes, has nunc sit mottu propriè dictus.

oportet explicare, incipiendo à quantitate.

De augmentatione igitur, quæ est motus ad quantitatem, prima feptem obie-Etiones ponisdubitatio est, omnis motus fit inter contrarios terminos, vt in hoc 5. lib. sæpe est dictum, sed termini augmentationis sunt magnum & paruum, vt tradit Arist. 1. de Cælo 86. magnum autem, & paruum nõ funt inter se contraria, vt habetur in categoria Quantitatis, ergo, &c. Secunda. Contraria sunt, quæ maxime distant sub eodem genere, fed in quatitate non potest assignari maxima distantia, cum in ea nó reperiatur maximum & minimum, siquidem ea est in infinitum diuisibilis, ergo, &c. Tertia. Contraria differunt specie, sed magnum & paruum non differunt specie, sicut nec magis album & minus album,ergo,&c. Quarta.In motu terminus à quo abijcitur, sed in augmentatione, prior quantitas non abijcitur, aut deperditur, ergo, &c. Quinta. Forma ad quam est motus, quia partibiliter debet acquiri, suscipit magis & minus, sed quantitas non suscipit magis & minus, vt docet Arist.in categoria Quantitatis, ergo, &c. Sexta. Augmentatio est species motus localis, ergo non differt genereab illo, quare motus non debet diuidi in localem, & augmentationem, quia vnum membrum dividens non debet contineri sub altero; antecedens probatur ab Arist. 4. Phys. 32. faciente tres species motus localis, lationé, accretionem, & decretionem. Septima. Omnis motus propriè di-Etus debet esse continuus, sed augmentatio non est motus cotinuus quemadmodum tradunt Arist. & Auer. 8. Phy. tex. 23. & Auer. 3. Phy. comm.6.ergo,&c.

Adhæc, ita respondendum est. Ad priora tria responderi potest, magnum & paruum,inter quæ fit augmentatio, bifariam fumi;vel Mathematice, vel sonant nudam, quantitatem, & sic procedunt argumenta; vel Physice, ve significant quantitată naturalem imperfectam,

Digitized by Google

#### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

vel perfectam, & non idoneam nec acomodatam ad exercendas ope-

rationes naturales viuentis: termini igizur augmentationis, non sunt præcise magnum & paruum, sed magnitudo naturalis impersecta & perfecta, vt docet Aristoteles lib.6. Phys. text. 91. & lib.8. Physi. textu 62. & Alex.1. Naturalium quæst. cap. 7. vbi sanè eandem dubitationem explicat. In quantitate ergo Physica secundum vnamquamque speciem reperitur maxima distantia, hoc est maximum & minimum; quia omnium rerum naturalium magnitudinis & paruitatis terminus præscriptus est à natura, vt dicitur 1. Phy. tex. 36. & lib. 2. de Anima tex. 41. Aliud igitur est considerare quantitatem perse ac precise, aliud vero vt est quantitas naturalis, & vt est cuique rerum spcciei conueniens.inter quantitatem autem imperfectam, & perfecta, quamuis non sit tanta contrarietas, & differentia specifica, quanta maxima esse potest, & quæ cernitur in alteratione, tamen eiusmodi est, quæ Aristoteli sufficit ad constituendum motum. Ad quartam. In augmentatione, terminus à quo materialiter quidem manet, sed non formaliter, hoc est prior quantitas manet, sed non, vt parua & imperfecta, per augmétationem enim euadit magna, & perfecta. Ad quintam. Suscipere magis & minus, hic sumitur ample; siue fiat secundu intensionem, vt in alteratione, siue secundum extessonem, vt in augmentatione, siue secundum maiorem, vel minorem appropinquationem ad locum, vt in motu locali. Ad Sextam. Augmentatio per se primo fit ad quantitatem, consequenter autem ad locum; nam cum omni quantitati debeatur locus, necesse est maiori maiorem, minori minorem ascisci: quamobrem in augmentatione sicut acquiritur ma ior quantitas, ita necesse est acquiri etiam ampliorem locum; contra vero in decretione. Ergo si augmentatio consideretur per se primo, per se differt à motu locali, si autem secundario, potest aliquo modo statui species motus localis, & sic loquitur Arist. loco supradicto. Ad septimam. Tribus modis potest intelligi augmentationem esse moaugmentatio tum continuum; vel vt sit perpetuus, & sic solus circularis vocatur continuus ab Arist. 8. Phys. textu 73. vel vt augmentatio cotinuetur quomodo no. cum decretione, vt inter has mutationes nihil temporis, aut quietis intercedat, & hac ratione augmentatio non est motus cotinuus, qui a inter duos motus contrarios necessario intercedere aliquid quietis. probatum est ab Aristot, in 8. Phys. vel vt augmentatio cotinue fiat à principio quo incipit homo augeri vsque ad finem, & hoc duplici modo Arist. 8. Phy. tex. 23. negat augmentationem esse motum continuum; sed quod augmentatio dum fit & durat, non fiat continuè, hoc nec Aristot. assirmat, & repugnat experientiæ. Vnde Auerr. 3. Phys. comm.6. air augmentationem, videlicet totalem, compo-

fit motus con-

componi ex multis motibus, & quietibus. Licer igitur tota accretio ab initio víque ad finem auctionis viuentium, non sit vnus numero motus atque continuus, partiales tamen accretiones nihil prohibet co tempore quo durant, esse motus continuos.

De motu autem locali sunt hæ dubitationes; prima cum motus localis fiat ad locum, qui ponitur in prædicamento quantitatis, videtur non distingui genere ab augmentatione. Secunda. In motu locali non est contrarietas; quia contraria sunt inuicem activa & corrup- De Moto lotiua, & apta fieri circa idem subiectum, at sursum & deorsum, in quiobiestiones. bus ponitur contrarietas motus localis, no sunt apta fieri circa idem subjectum, aliud enim est corpus, quod mouetur sursum, aliud verò deorsum, neque potest idem naturaliter moueri sursum & deorsum, vel ibi quiescere:præterea,sursum & deorsum non agunt inuicem & corrumpunt. Tertia. Quod mouetur partim est in termino à quo, partim est in termino ad quem; at nihil videtur esse posse partim sur-Tum & partim deorsum, imo vero non potest dici sursum esse, nisi cú attigerit vltimum terminum, qui est sub concauo lunz, ergo, &c. Quarta. Quod acquiritur per motum est in ipso mobili, vt patet in augmentatione, & alteratione: sed locus, qui acquiritur per morum localem, non est in mobili, quinimo mobile est in loco. Quinta. Præcipua species motus localis, est circularis, cui tamen nec definitio mo tus, nec ea, quæ s. Physicorum de vnitate, & oppositione motus traduntur, videntur conuenire.

Verum ad hæc, ita respondendum est. Ad primam, motus localis per se primo sit ad Vbi, sed quia Vbi non acquiritur, nisi in acquisi- Solutio obietione loci, & quia videtur prouenire ex circunscriptione loci ad locatum, ideo motus localis (vt loquamur cum Philosophis) intrinsece, & formaliter fit ad Vbi, extrinsecè autem, & effectiue fit ad locu: costat autem ipsum Vbi diuersum genus esse à quantitate. Ad secudam. Rectè ait Auerr. contrarietatem non dici vniuocè de omni motu, fed secundú prius & posterius; nam maximè cernitur in alteratione, minus in motu locali, minimè cernitur in augmentatione: Et quia duplex traditur definitio contrariorum, vna, contraria esse, quæ sub eodem genere maxime distant; altera, contraria esse quæ sunt inuice corruptiua & apta fieri circa idem subiectum; secudum priorem de-Enitionem, propriè inuenitur contrarietas in loco, quia distare propriè dicitur in loco, in aliis vero metaphoricè: secundum autem po-Aeriorem, contrarietas maxime viget in alteratione, in aliis auté motibus non itidem. Vide Aristotelem in Categoria Quantitatis: & 10. Metaphy.tex.13. & lib.2. Meteororum Summa 2. cap.3. Contrarietas igitur in motu locali solum attenditur penes maximam distantiam,

#### 736 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS.

quæ sumitur secundum lineam rectam, quæ est semidiameter Mundis hæc enim est maxima distantia, per quam possit sieri motus rectus. possunt autem dici sursum, & deorsum contraria, eo quod locus sursum est conservations corporum levium corruptions autem graviu; è contrario verò deorsum. Sed hoc interest, quod (ve ait Auerroes) contrarietas in alteratione, existit inter duas formas, & circa vnum subiectum; in motu autem locali, inter duas formas, & duo subiecta. Etenim idem subiectum in alteratione est naturaliter capax vtriusq; contrarij, nimirum materia prima: At in motu locali, non est idem corpus naturaliter locabile sursum atque deorsum. Ad tertiam. Mobile dicitur esse partim sursum, partim deorsum per appropinquationem & distantiam; nam quatenus est propinquius ipsi sursum, quàm cum erat in termino à quo, dicitur secundum hoc esse sursum, quatenus verò distat ab illo, dicitur esse deorsum. Adde, quòd quælibet pars eius spatij, quod est inter sursum & deorsum, respectu vnius. dicitur deorsum, respectu alterius, dicitur sursum. Ad quarta. Quod acquiritur intrinsece per motum locale, non est locus, sed Vbi, quod subiectiue est in ipso mobili. Ad quintam. Motus circularis secundu rem & secundum nobilitatem, est principale analogatú motus, quatenus est perfectus, infinitus, caussa czterorum, in nobilissimo subiecto inharens, & à nobilissimo agente esse curdum autem rationem formalem motus, quæ dicit potentiam& actum imperfectu, est infimum analogatum, habet enim minimum potentiæ, & imperfectionis, neque fit inter duos terminos proprie distinctos, necopponitur ei motus, aut quies; quare non line caussa quæcunque Arist. tradit de motu, præcipuè accommodat ad motum localem rectum, & corporum fublunarium.

De Alteratione. Alteratio autem duplex est, vna quæ sit in qualitatibus Physicis, vt calesactio; altera in no Physicis, quales sunt qualitates spirituales, vt scientiæ, & virtutes; Rursus Physica, alia est persectiua subiecti quod alteratur, alia corruptiua, vt illuminatio aëris persectiua est, calesactio aquæ corruptiua. Corruptiua alia sit per se primo ad aliquid, vt calesactio ad calorem; alia secundario, & consequenter, vt calesactio ad sanitatem, vel ægritudinem. Itaque alteratio simpliciter sumpta, versatur in qualitate Physica, in qualitate sensibili, & quæ per motum Physicum acquiritur; persectiua alteratio, in qualitate, quæ consert ad coseruationem, & persectionem rei: corruptiua per se primo tantum est in quatuor primis qualitatibus, frigore, calore, humore, & siccitate. Et propter alterationem quæ sit in hisce primis qualitatibus, existit, quoque alteratio in secundis qualitatibus, odoribus, odoribus, odoribus, odoribus, odoribus, odoribus, odoribus,

saporibus, sanitate, ægritudine, & huius generis aliis. Cæterum alteratio, quæ est proprie motus, censeri debet ea esse tantum, quæ sit secúdum primas tantum qualitates; nam in his est proprie actio & passio, & contrarietas, & de tali alteratione loquens Arist. ait in 1. de Celo. Cælum esse inalterabile; & in 1. de Gener. quicquid alteratur esse corruptibile, & contra. Hæc est alteratio, quæ communiter induit sibi nomen generationis, & corruptionis, nam est via ad generatione, & corruptionem. Sed de speciebus motus satis sit dictum.

Est autem inter has species motus, varia & differens comparatio- Comparatio nis ratio. Nam si coparentur inter se secundú dignitate, motus loca- interspecies lis antecedit alios, quia est cómunis omnibus rebus naturalibus; quia motus. non pendet ab alijs, alij verò ab ipso: quia non ponit; vel detrahit aliquam formam subiecto; quia continet veluti speciem motum circularem cæli, qui est fons omnium motuum. Generatio præstat reliquis motibus propter terminum ad quem, videlicet formam sub stantialem, nam reliquis motibus tantum acquiritur forma accidentalis. Augmentatio autem excellit, ratione subiecti quia est motus rei vinentis. Denique in alteratione nonnullæ proprietates motus, vt distinctio terminorum, & contrarietas, propriè & illustrius quam in cæteris, elucescunt. Aristoteles tamen videtur præcipuam rationem habere motus localis. Ex quo fit, vt plerasque demonstrationes quas in 6. Phys. & alibi tradit de motu, ferè applicet at que accommodet motui locali. Quæ sint igitur veræ ac germanæ species motus propriè dicti, breuiter declaratum est. Nam de earum vnaquaque propriè copioséque alio loco disputandum est. Nos de Alteratione, in libris nostris de Elementis: de Augmentatione verò, in libris de Anima (fauente Deo) subtiliter accuraté que disseremus.

#### Tractatur secunda Divisio motus in naturalem & violentum. CAP.

EQVITUR altera diuisio motus in naturalem & violentu: quæ oritur ex principiis ipsius motus efficientibus. Etenim, qui motus proficiscitur ex principio aliquo, quod est in ipsa re quæ mouetur, is dicitur naturalis; qui autem solum extrinsecus accidit rei mobili contra naturalem eius propensionem, eum appellat omnes violentum: motus lapidis deorsum ex grauitate quæ est in lapide proficiscens, naturalis est lapidi; motus eiusdem sursum proie-Cti,à solo proijciente vim habens, violentus est. Est tertius quidam motus medius, & mixtus ex naturali & violento; vt motus progrefsiuus animalis, violétus est ratione corporis, naturalis autem ratione Ziii

Digitized by Google

#### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

the second secon

animæ: motus item lapidis magna vi deorsum deiecti, naturalis eft ratione loci quem petit lapis, violentus autem ratione modi, hoc est ratione celeritatis, maiori enim celeritate fertur, quam sua vi & pondere aprus est lapis naturaliter ferri. Sed hoc loco tantum de motu naturali & violento dicendum est, primò quidem de naturali, postea verò de violento. De naturali autem motu, explicare volumus illud crebris Philosophorum sermonibus vsurpatum tritumque Problema, cur nimirum motus naturalis propè finem sit velocior, quam in Cur motion principio. Cuius Problematis, veram, & propriam rationem & causmaturalu que l'am attingere, qu'am sit difficile, tanta opinionum inter se discrepanmi, es celerior tium varietas, quantam in huius quæstionis explicatione apud Philosophos reperimus, non obscure delarat. Sed nobis propositum est, expositis aliorum sententiis, quod in singulis improbabile est, id refellere; quod autem erit vero magis simile, & rationi consentaneum, id astruere, at que confirmare.

propior of fienadat j

738

Prima opinio

Simplicius extremo illo suo commentario, quo explanat textu. 88. Simplici du- primi libri de Cælo, in dubium vertit, an quod dicitur ab omnibus, bitanti an motum naturalem propè finem velociorem esse quam in principio. veri su moti id pro vero & certo habendum sit:negat enim se scire, vel à quo vel leriorem sier: quomodo id compertum, & exploratum suerit: addit præterea, vipropè finem, deri hoc esse contra experientiam. Etenim si saxum, quod è sublimi ad imum fertur, celeriùs mouetur, quo proprius accedit ad imum locum, ergo fiet tunc gravius atque ponderolius : at si quis periculum faciar, nihilo plus ponderis deprehendet elle in illo saxo cum est propè finem motus, quam erat in co cum moueri copit.

Confutatio Simplicy.

Verum, nec auctoritas, nec ratio Simplicij debet nos abducere ab ea sententia, quæ probatur omnibus, & ab Aristot traditur multis in locis. Etenim is ait hoc verum esse 5.lib. Phy. tex. 61. & libro 8. tex. 76. r.lib.de Cælo tex.88.& 2.lib.tex.35. Quin etiam ipsemet Simplicius Stratoni, qui exponens textum 61. 5. libri Phylicorum, idem approbas refert Strafuit discipul tonem Lampsacenum discipulum Theophrasti, & ob excellentiam bu Theophra doctrina præfertim Phylica, cognominatum Phylicum, habitumq: fi, duo argu- in primis ac summis Peripateticis, hoc probare solitum duobus mamenta, qui nifestis signis. Vnum est aquæ defluentis ex tegulis, quam si quis bus probatur ab alto cadentem contemplatus fuerit, videbit à principio quidem ralem esse ve eam fluere continuam, ad terram autem peruenire magis diundlociorem pro- fam, atque disiunctam: divellitur autem à sua continuitate, propter imperum celeritatis maiorem, quo fertur prope finem motus. Alterum fignum est, si lapis è sublimi aliquo loco deijciatur in terram, grauiorem ictum facit, acriulque ferit in fine illius spacij per quod mouetur, quàm in medio, vel propè principium: ergo in

fine motus, & spacij, maioré celeritatem habet, quàm in principio. Hæc Strato in libro quodam suo de Motu, referete Simplicio. Non igitur dubitare licet an hoc ita sit, sed cum id verissimum esse constet, quænam sit caussa cur hoc ita eueniat, inuestigare oportet.

Hypparchus dixit caussam huiusmodi euentus eam esse, quod motum naturalem antecedit motus violentus; quod enim mouetur na- Hypparchi, turaliter deorsum, prius fuerat motum, & proiectum sursum; quare einsque concum reuertitur deorsum, vis illa qua sursum proiectum fuerat, debilitatur, atque minuitur; & quia propè finem, vis illa est maximè fra-&a: & remissa, idcirco tunc motus existit celerior. Sed Hipparchus meritò reprehenditur ab Alexandro; vt enim, quod is ait, verè dici queat in eo motu naturali, quem motus aliquis violentus proximè anteiuit; non potest tamen locum habere in aliis motibus naturalibus, quos non est proxime antegressus motus aliquis violentus eiusdem mobilis; veluti fi lapis generatus in nubibus continuo feratur deorsum, aut si saxum multos annos in loco aliquo sublimi detentum, posteà remoto impedimento moueatut deorsum: huiusmodi autem motuum naturalium, quos non proxime præcessit motus aliquis violentus, finis velocior erit quam principium. Quare aliam eaus rei caussam indagare oportet.

Alij opinantur caussam huius rei, non esse aliam, quam ipsum medium per quod fit motus, quod resistit rei, quæ per ipsum mouetur, quam refers eiulque motum retardat, quare cum in fine motus, minus supersit Alexader & medium superandum, & dividendum à mobili, quam erat in principio, ideo tunc celerior fit motus. Atque horum opinionem commemorat Alexander, vt refert Simplicius super textum 88. primi lib. de Cælo. Verum hi non animaduertunt, si id fiat propter mediú, quod accidit motui naturali vt nimirum sit velocior prope finem, idem quoque euenire debuisse motui violento, quippe cum semper in fine vtriusque motus, minus sapersit medij. Deinde, per idem spacium aëris, quod sit terræ proximum, idem pondus cadens ex loco sublimiori maiori celeritate atque impetu fertur, quam si caderet ex loco aliquo humiliori; non igitur ipsum medium caussa esse potest huinsmodi celeritatis.

Alexander Aphrodissaus ait, quod mouetur ad locum naturalem, id moueri ex loco non naturali,& sibi contrario; in quo, propterea Alexandri. quod ipsum mobile, vel generatum fuit, vel aliquandiu mansit, necesse suit ipsum assici qualitatibus sibi contrariis, & naturales eius facultates impuras, & imbecillas effici; quanto magis autem per motum suum naturalem recedit ab illo loco non naturali, tanto purius, & liberius cuadit ab illis qualitatibus contrariis; & virtus eius mo-

2. Opinio

#### 740 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTYS

tiua potentior redditur. Atque hanc putat Alexander caussam esse cur motus naturalis in principio sit tardior, propè finem autem celerior. Et hanc quidem Alexandri opinionem, eo quem proximè diximus, loco Simplicius exponit. Sed Alexandro illud potest obiici, si quis lapidem è terra tollens ferat secum ad altissimam aliquam turrim, atque inde statim deijciat in terram, non est dubium, quin motus illius lapidis celerior futurus sit in fine, quàm in principio; at quis ausit dicere, nisi ab omnibus rideri velit, lapidem illú dum fuit supra turrim(fuit autem perquam exiguo tempore)partem suz grauitatis propter vim superi loci sibi repugnantis amissse, eamque postea per motum naturalem paulatim recuperasse? Cum & lapis sua natura valentissimus sit ad patiendum, atque resistendum, & si quis periclitari vellet pondus illius lapidis cum is erat supra turrim, & postquam ad terram peruenit, idem plane pondus, eandémque grauitatem ytrobique reperiret. Ac lupradictas tres opiniones refert Simplicius 1.de Cælo text.88.

5 . Opinio mul torum sommunic.

Themistius 8.lib.Phys.supra text. 76. Albertus 4.lib.Phys.tractatu 1.cap.11. D. Thomas 1. lib.de Cælo super text. 88. in fine lectionis 17.asserunt extremum motum naturalem fieri celeriorem, atque vehementiorem, propterea quod virtus motiua ex appropinquatione mobilis ad locum suum naturalem, magis confortari, & corroborari solet. Sic enim scribit Themistius. Naturales, & spontanei motus quanto plus ab initio separantur eo citatiores, pernicioresque sunt, quia qua secundum naturam mouentur quo proprim accedunt ad calicem, eo sunctiora sunt cognatis, er sibi salutaribus locis. hactenus Themistius. Intelligere autem oportet, cofortationem illam, atque corroborationem virtutis motiuæ, nihil aliud esse secundum Arist. & Peripateticos (interprete Simplicio super text.88.primi lib.de Cælo) quam additionem quandam, & accretionem virtutis motiuz, hoc est vel gravitatis vel leuitatis; huiusmodi autem additionis princeps caussa efficiens est locus naturalis; vtpote in quo vim esse aiunt, attractatiuam, generatiuam, conservativam, & perfectivam locati. Hæc illi.

Simplicius affirmat hanc etiam esse Aristotelis sententiam: quod facilè credet, quisquis attentè legerit, & considerauerit Aristotelis verba in 1.de Cælo text.88. Ibi enim argumentatur, graue quo propiùs accedit ad suum locum naturalem, eo maiorem velocitatem acquirere, ac proinde etiam maiorem grauitatem; nam si corpus graue velociter mouetur deorsum propter grauitatem, necesse est si augetur eius velocitas, augeri etiam grauitatem. Quanquàm Aristoteles in libro de Quæstionibus mechanicis quæstione 19.ait omnia corpora acriùs, & vehementiùs operari mota, quàm quiescentia: quare

(inquit) ipsum graue ipsa sui motione vim acquirit, & quo plus mouetur, eo plus grauitatis assumit. Ex his verbis licet intelligere, Aristotelem caussam maioris velocitatis, quæ est in fine motus naturalis, hoc loco non referre ad maiorem appropinquationem ad locum naturalem, sed ad maiorem ipsius grauis agitationem, atque motionem; adeo vt hic non inepté dici queat, quod Poëta dixit eleganter de fama. Mobilitate viget virésque acquirit eundo.

Verum opinionem corum, qui aiunt in fine motus naturalis au- Pulhra regeri virtutem motiuam ob propinquitatem loci naturalis; siue ea sit futatio sen-Aristotelis siue non sit, tria mihi quidem faciunt improbabilem. Vnum est, si tunc augetur grauitas lapidis, ergo etiam pondus; quare lapis poderosior esset in fine motus, quam erat in principio: hoc autem est contra experientiam. Neque dicat quispiam, adeo insensibilem este eiusmodi differentiam, vt ea discerni nequeat; nam cum differentia velocitatis in principio& fine motus, sit admodum insignis & notabilis, necesse est differentiam grauitatis, ex qua illa proficiscitur, esse insignem & notabilem. Alterum est, quomodo augetur grauitas lapidis sine vlla eius alteratione? aut quomodo cum lapis ob fuam duritiem & ficcitatem fit maxime inalterabilis, tam cito alterari potest?aut quomodo locus potest imprimere illam grauitatem lapidi? Etenim si lapis cadat ex alto in aquam, celerius mouebitur propè finé motus; at ridiculum est grauitatem lapidis augeri, vel ab aëre, vel ab aqua: tum quia hæc elementa non sunt loca naturalia ipsius lapidis; tum etiam, quia sunt minus grauia, quam lapis. Tertium & vltimum est; idem lapis proiectus in terram ex loco sublimiore, maiori impetu terram feriet, grauiorémque icum imprimet, quam si ex loco inferiori, & proximo terræ proiiceretur; cum tamen vtroq; modo lapis æqualiter appropinquet loco suo naturali. Præterea, si ex altissima turri demittatur in terra lapis ligatus fune, cumque propè terram fuerit, fune rupto cadat in terram : & idem rursus lapis ex eadem turri per idem spatium aëris in eundem terræ locum fine fune deorsum proiiciatur; non est dubium quin ille lapis hoc posteriori modo, maiori impetu & ictu, terra percutiet, quam priori modo; neque tamen eius rei caussa ex propinquitate loci naturalis peti potest, quippe cum vtroq; modo sit idem terminus à quo, idem Ipatium, idémque terminus ad quem: quare huius euentus caussa aliunde eruenda,& petenda est.

Simplicius autem 8.lib.Phyl. super text. 76. exponés rationem eius Simplicij. euentus, quòd nimirum motus naturalis in fine est velocior; omnes Superiores caussas simul complectitur, hoc modo scribens. Quod monetur secundum naturam, que propius fuerit sue loce naturali, fertur celerius:

Alia opinio

#### 742 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS.

Vel vt ad id, quod est sibi cognatum & eiusdem generis: Vel quod appropinquanti minus sit quod impedimentum afferat, & ipsum dividat, quod autom minus est potest facilius dividi: Vel quod est ei similius, id quod proprio propinquum & non aque contrarium, atque id unde capit moueri: Vel quod nuper mutatum est ex contrario, & nondum perfecte liberatum ost ab illius qualitatibus procedens autem sit purius & cum in id quod est secudum naturam suam perfectius atque sincerius mutatu sueri (quod accidit ei prope sinem motus) tune mouebitur celerius, tunc enim habet perfectiorem etiam eam qua mouetur inclinationem. Hactenus Simplicius. Sed, quia opinio Simplici j complectitur omnes superiores sententias, neque addit quicquam ab illis diversum, ideo quæ contra illas superius sigillatim allata & dicta sunt, ea nunc simul omnia valent adversum Simplicium.

6. Opinio Burlei & Contareni.

Burlæus in 8. Phys. super text. 76. & Contarenus 1. lib. de Elementis, caussam maioris velocitatis, quæ accidit motui naturali propè finem eius, attribuunt aëri. Hoc autem ita declarant: caussa cur in fine motus naturalis augeatur velocitas, est aër, tú is qui terga lapidis subsequitur retro impellens, & promouens lapidem, sicut ventus à puppi impellens nauim: tum etiam is qui à lapide descendente truditur & ad anteriora pellitur. Hic quidem, quia per motum lapidis etiam ipse mouetur, & quia tenuis est, dissipatur, & tanto magis, quanto magis durat motus lapidis: aër autem motus & diffipatus minus resistit, quam vnitus, præsertim motus versus eum locum, ad quem mobile tendit naturaliter.ex quo fit, vt quia in fine motus naturalis, aër est maxime commotus & dislipatus, ac proinde minus valens ad refistendum, tunc motus naturalis celerior & vehemention euadat. Ille autem aër qui subsequitur lapidem, magis etiam confert ad eius promotionem. etenim descendente lapide, partes aëris proximæ priùs à lapide pulsæ ac diuulsæ, vt locum ab illo relicum fubeant & occupant, concurrent magno impetu ad terga lapidis, ipfumque propellunt, atq; vlterius promouent: & quo plures fuerint, maioríque nixu pulsa, co maiori vi confluentes lapidem retro vehementius protrudunt; & quoniam graue quo longiùs abest ab eo vnde cæpit moueri,& propius abest à suo loco naturali, eo plus aôris post se habet ipsum impellentis, ideo tunc mouetur velocius.

Duo igitur hic animaduertere oportet, è quibus pédet huius opinionis intelligentia, & propositæ quæstionis explicatio: Vnum est, aërem (idem autem de aqua intelligendum est) eo ingenio, eaque conditione naturæ præditum esse, vt paululum extrinsecus motus, deinceps etiam per se vehementius aliquandiu quasi sluctuet, atque agitetur, & alias res mouere queat: quod maniseste cernitur in suctuatione & agitatione aquæs facta ob iactum vnus lapilli; idem au-

tem

tem tanto magis fit in aëre (licet non ita sensibus conspicuum sit) quanto is est tenuior, mobilior, & ad omnem agitationem habilior. Non igitur mirum videri debet, si lapis motus deorsum, moueat circunfulum fibi aërem, à quo moto vicissim ipse moueatur. Alteru est, aërë, & lapidem, vicissim & mutuis operis suos motus iuuare; nam primum lapis mouet aërem, qui motus promouer lapidem, & quia ad vim motiuam lapidis accedit impulfus aëris, iam tunc incipit augeri celeritas descensus ipsius lapidis; rursus lapis magis hoc modo concitatus, magis etiam pellit aërem; hic magis pulsus, vehementiùs etiam promouet lapidem, atque itidem fit deinceps, vsque ad finem motus. Hæc duo, qui secum reputauerit, is facilè intelliget quomodo celeritas motus naturalis, propter aërem, magis magisque à principio víque ad finem augeatur.

Hæc sententia, mihi quidem videtur cæteris probabilior: tum Sentetia anquòd aliæ manifestis necessarissq; rationibus refelluntur, atque conuincuntur; contra hanc verò ne probabile quidem argumentum fin- pinione categi potest: tum quod hæc nihil ponit, quod no sit congruens rationi, ris, praferitio & experientiæ, & quod non ex ipla natura rerum depromptum esse videatur. In hac opinione magis quàm in cæteris, animus meus sibi ipli satisfacit, in hac vna maximè conquiescit. Hoc etiam, videtur sensisse Aristoteles in lib.de Quæst.mechanicis quæst.19.(quem locum paulò ante posui)affirmans motum corporis, ipsa motione &

agitatione augeri & celeriorem effici.

Cæterum, vnus ille locus Arist.in 1.lib.de Cælo text.88.toties in Loco Aristo. hac disputatione à nobis citatus, dupliciter huic sententiæ aduersari deur austo-videtur: primum, quia ibi Arist. docet celeritatem motus naturalis ru sententia prope finem augeri, propter augmentum virtutis motiuæ & ob ma- valde coniorem appropinquationem mobilis ad locum suum naturalem; at merina secundum hanc opinionem, non propter has caussas crescit celeritas in motu, sed propter maiorem ipsius mobilis impulsum & promotionem factă ab aere; neque enim augetur in mobili virtus motiua,& per accidens(vt supra ostendimus) se habet ad hunc eventum seu esfectum, appropinquatio ad locum naturalem. Deinde, Aristot. ex co, quod corpus naturale quo magis procedit in motu naturali, celerius mouetur, augmétatur esse determinata loca ad quæ mouentur corpora naturalia; alioquin si in infinitum mouerentur, aut non Semper celerius mouerentur, aut oporteret virtutem illorum motiwam in infinitum augeri: neutrum autem horum necessariò concluditur secundum hanc opinionem, quæ facit aërem caussam celeritatis; nam tameth graue deorsum moueretur in infinitum, semper tamen celerius moueretur citra yllam ipsius grauitatis additionem,

#### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

propter maiorem impulsum grauis proficiscentem ab aëre. Quare locus ille Aristotelis videtur è diametro pugnare cum hac opinione. Verùm, siue Aristot.illa ex suo sensu scripserit, siue ex suppositionibus antiquorum eos oppugnare volés; siue illa serio dixerit demonftratiue docens, fine obiter tantu attigerit Dialectice modo disputans; Ego certè hanc vltimam opinionem tatisper amplecti, & tueri volo, quoad melius aliquid aliud, atq; probabilius cognouero. Nec dubitater dixerim, si spacium aëris per quod saxum fertur deorsum, esset infinitum, eius saxi motum semper celeriorem, atque vehementiorem fore; nec vllam tamen eius grauitati & ponderi factum iri accessionem. Quinetiam ipsemet Aristoteles 3. lib. de Calo, text. 28. apertè docet, motum naturalem ab aëre iuuari, atque promoueri. Et sanè parum firma videtur argumétatio illa Aristotelis, quæ est 1.libr. de Cælo text.88. Non enim ex eo, quia in motu naturali crescit velocitas, recte concluditur etiam in eo quod mouetur, crescere debere grauitaté & pondus. Nam si lapis moueatur per spacium aliquod priori parte denfius atque craffius, posteriori autem, tenuis rarius, & quod faciliùs diuidatur, proculdubio motus eius lapidis celerior erit in fine illius spacij, vbi minor est resistetia, quam in principio; idque accidet, non propter incrementum grauitatis, sed propter inæquabilitatem spacij, per quod factus est motus. Verum de motu naturali, ita dictum sit. Deinceps de motu violento disputemus.

> De Caussa motus violenti eorum qua proiiciuntur. IIII.

RISTOTELES 7.lib. Phylic.text.10. facit quatuor genera motus violenti.pulfionem, tractionem, vectionem, vertiginem seu circunuolutionem : ad hæc reuocantur omnes alij motus violenti. Pulfio autem duplex est; vna impulfio, cum mouens ita pellit mobile, vt ipsum tamen non deserat; altera expulsio, cum mouens pellit mobile, non tamen ei adest vrgens ipsum, sed vbi pepulit, ipsum derelinquit. Ad expulsionem pertinent motus eorum quæ proiiciuntur, vt motus globi bombarda explofi, sagittæ arcu emissæ, lapidis vel manu, vel funda iacti. In quibus motibus, illud teles questio- magnam difficultatem habet; cum id quod proiicitur recessit à pronem de caussa iiciente,& fertur per aëra,à quo tunc proxime moueatur? hanc duefficiete mo- bitationem ponit Arist. 8. Phys. tex. 82. cum enim ipse, tum in 7. tum tus proiecto-rum, exponedam suscepe- verissimas esse multis rationibus conirmasset:vnam,omne quod mouetur ab alio moueri; alteram, mouens debere simul esse cum mo-

bili,& ipsum tangere: tertiam, moueri à se ipso, proprium esse animatorum, nec id posse in rem vllam inanimatam conuenire; idémque vereretur ne quis de veritate harum trium propositionum dubitaret, propter motum proiectorum qui videtur illis aduersari: idcirco voluit in fine 8.lib.Phys. quæstionem ponere de motu proiectorum, & caussam eiusmodi motus explicare. Sed cur motus proiectorum dubitare facit de veritate illarum propositionum? An quia lapis proiectus, dum fertur per aëra disiunctus & remotus à proiiciente, aut mouetur à seiplo, & ita no erit proprium viuentium moueri à seipsis: aut etiam tunc proxime mouetur à proiiciente, & sic non erit necessarium, vt omne mouens proximum, simul sit cum mobili, ipsumque tangat: aut à nullo mouetur, at hoc concesso stare non potest illud tam mobile pronunciatum, omne quod mouetur ab alio moueri. Ac licer Aristoteles, tum 8. Phys. tum aliis permultis locis diferte, ac perspicue caussam proximam eius motus expofuerit; nonnulli tamen, vel quod hæc Aristoteles loca non viderunt, vel quod non intellexerunt, vel quod non animaduerterunt, vel denique, quòd sententiam Aristoteles non probauerunt, longè diuersam caussam huiusmodi motus proiectorum excogitarunt.quorum opinio prius confutanda est, quam sententiam Aristot. quæ vera est, & rationi atque experientiæ maximè congruens, explicemus.

Sút igitur nec pauci, nec minuti, sed nobiles in primis Philosophi, Opinio aienqui celent, cum lapis iacitur, illa vi & impulsu proiectionis, imprimi tium proiecta in eo à proiiciente virtutem quandam motiuam, quæ inhærens in virtute qualapide, mouet ipsum cum est disiunctus à proiiciente : mouet autem dam ipsis 🛦 per tantum spacium, quanta est ipsa virtus motiva; hæc autem tanta proficiente est, quanta fuit contentio, vis, & impulsus proiicientis, cum primum impressam lapidem proiecit, eique virtutem hanc impressit. Volunt etiam hanc virtutem esse qualitatem motiuam realem, cum sit principium motus localis realis; & esse realiter distinctam à lapide; quippe cum sit principium motum localis, qui repugnat naturæ lapidis. Aiunt prætereà, huius modi virtutem intendi & remitti; à principio namque est potentior, facit que motum celeriorem, at que vehemétiorem, propè finem autem est remissior atq; imbecillior; quam ob caussam euadit

tunc motus tardior, atque debilior.

Fundamentum & firmamentum huius opinionis, est hoc. Cum Confirmation lapis separatus à proiiciente fertur per aërem, aut à nullo mouetur, opinionis. aut à projiciente, aut à seipso, aut ab aëre, aut à virtute quadam ei impressa:sed quatuor priora dici non possunt, ergo lapis tunc mouetur à virtute impressa. Minor ita probatur; tria illa priora, sunt contra illas tres propositiones tatopere commendatas ab Aristotele, de

#### 746 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS.

quibus diximus initio huius quæstionis; quartum autem, quod nimirum proiecta moueantur ab zere, nonest verisimile. Primò, quia sie non loluitur quæstio, sed transfertur à lapide proiecto ad aërem; de quo similiter vt de lapide quæri potest, à quo is moueatur, cum est separatus, & loge remotus à projiciente : nam si dixeris eum moueri per vim acceptam à proiiciente, cur non itidé lapis per vim sibi impressam à projeciente moueri queat? Secundo. Si talis motus sit ab aëre; ergo cum flante vehementissimo Borea, aër sit maxime motus & concitatus, si túc lapis in sublime proiiceretur, is ab aëre multo celerius & longius ferri deberet, quam cum manu hominis proiicieur, quod est tamen contra experientiam. Tertiò, Vt possic aër promouere lapidem iactum, vel sursum, vel deorsum, quatenus partim est leuis, & partim grauis, yt docet Aristoteles 3.lib.de Celo text. 28. attamen quomodo mouere poterit lapidem, cum is proiicitur in transuersum, vel ad dextram, vel ad sinistram, vel ante, vel retro, vel cum torquetur in gyrum vti fit in trocho? Quarto, Cur fi iaciatur pluma, non fertur ab aëre, nec tam vehementer, nec tam loge, quam magnus lapis, cum tamen pluma ve minus resistens aëri, magis ab eo moueri deberet? Quintò, Lapis, vel iaculum in scopum aliquem iactum, directò tendens, scopú attingit; at quis hoc tribuat serifcum is ex se non habear, vt directò tédat aliquo præterquam ad summ locum naturalé: nam licet extrinsecus ab aliquo motus, per se aliquantulum moueatur, mouetur tamen vage, quali fluctuans, nec przfinitum aliquem locum petens. Adhæc, Iulius Scaliger in opere suo aduersus Cardanum, exercitatione 28. alia quædam argumenta affert, vt oftendat cauffam motus proiectorum, non effe affignandam aëri. Cum igitur motus projectorum non fiat ab aere, nec ab alius cauffis superius commemoratis, relinquitur ipsum effici à virtute impressa corpori, cum id proiectum fuit ab iplo proiiciente. Concedent quidem isti aerem præbere aliquantulum adiumenti motui violento proiectorum, iplumque quodammodo promouere, negant tamen aerem, aut esse principem caussam eiusmodi motus, aut eriam ei conficiendo esse necessariam. Addunt illud, motum proiectorum esse vnum numero,& continuum propter vnitatem numeralem virtutis impressa: quod si is ab acre fieret, cum multæ, ac variæ sint partes aeris que successive propellut lapidem, non esset motus continuus. quod est contra tationem & experientiam; quis enim dicat motum lagittæ, quæ tanta vi & celeritate fertur per aerem; aut globi, qui dilplala bombarda, tanto impetu iacitur, non esse ynum numero. & continuum, sed esse millies interruptum, tories nimirum quot sunt partes aeris mouentes yna post aliam? Hæc isti.

Refellitur

Refellitur opinio faciens caussam motus proiectorum, virtutem quandam impressam protectis.

A N C opinionem falsam esse perspicuum fiet, si primùm'do- Laculentistceamus, secundum Aristot. & Peripareticos, caussam mo- ma Aristotetus proiectorum, esse aërem, non autem virtutem aliquam lis tessimenia impressam. Deinde, si demonstremus vim istam impressam, vix, ac ne vix quidem defendi polle. Quam fuerit certa, & constans sententia Aristorelis, aërem esse caussam morus proiectorum, ex multis locis, quæ nunc indicabimus, manifestissimum erit. Primò, in lib. 4. Phys. text. 68. sic ait. Mouentur proiecta, eo qui impulit non tangente, aut propter contrary circum obsistentiam, sicut quidam dicunt. ( Hanc opinione, quam Alexander tribuit Platoni, Aristot. refellit 8. Phys. text. 82.) Aut ex eo. quod pellit pulsus aër, (& hæc est sententia ipsius Aristot.vt patet ex 8. Phylitext.81.&3.lib.de Cælo text.18.)motu velociori, quam sit pulsi latio qua fertur in proprium locum, in vacuo autem nihil horum erit. Et hoc loco duo colligimus. Vnum est, Aristotelem memorando caussas motus proiectorum, duas tantum ponere, vtramque autem in aëre, virtutis autem impressæ nullam prorsus mentionem facere: Alterum est, Aristotelem asserere in vacuo non posse fieri motum proiectorum, at si is motus fit à virtute impressa, & non ab aëre, posset etiam fieri in vacuo. Secundò. Aristoteles, ponens hanc quæstioné de motu proiectoru in 8. Phys. text. 82. eam solui caussam huiusmodi motus non assignans virtuti impressæ, sed aëri vel aquæ, hoc est medio in quo fit motus: & ibidem subdit, motum projectorum, non esse vnum numero, & continuum, sed esse multos motus sibi inuicem consequentes, vel contiguos; propterea quod sunt multæ, ac diuersæ partes medij, quæ successiuè mouent corpus proiectum: at si talis motus fieret à virtute impressa, nulla reddi posset caussa cur is non esset cotinuus; quod bene intelligentes defensores virtutis impressa, conuenienter dogmati, quod susceperunt defendendum, affirmant motum proiectorum else vnum numero & continuum. Tertiò. Aristot.2.lib. de Cælo text.35, ait proiectis inesse maiorem celeritatem in medio motu, quam vel in principio, vel in fine: Si autem proiecta mouerentur à virtute ipsis impressa, oporteret corum motum maxime velocem esse in principio, tunc enim virtus impressa, cum tunc recens producta fuerit à proiiciente, deberet esse maior: sicut aqua calefacta ab igne, magis calida est cum primum separatur ab igne, quam reliquo tépore quo manet ab igne separata. Quarto. In lib.3.de Cælo rext. 28. facit Aristoteles duas species motus proiectorum; vnum mo-

#### 748 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

tum omnino violentum, vt cum lapis sursum proiicitur, quem ait so lum effici à potentia, id est à principio motiuo, quod est extra lapidem: Alterum partim naturalem, partim violentum, vt cum lapis magna vi ab aliquo proiicitur deorsum, nam ferri deorsum naturale est lapidi, & fit à natura eius, quæ est principiú eiusmodi motus, tanto autem impetu ferri, non est ei naturale, sed violentum, & sit à principio extrinseco: vtrumque autem hunc motum violetum proiectorum vult Arist. fieri à potentia, tanquam à caussa principali, ab aëre auté, ceu ab instrumento, cum enim is partim sit grauis, & partim leuis, commodè potest inseruire vtrique motui.postea, subiungit Aristoteles hac verba, Quapropter, or non sequente eo quod mouit, fertur, quod vi motum est: si enim no esset tale aliquod corpus (intelligit autem medium, hoc est vel aerem, vel aquam) non viique effet qui vi fit motus : & eum quoque qui secundum naturam uniuscuiusque fit, motum, promouet code modo. En totam caussam motus proiectorum, siue is sit omnino violentus, siue sit partim naturalis', & partim violentus, Aristot. attribuit aëri: de virtute impressa nullum verbum. Quintò. In libello de somniis cap. 2. ita scribit Arist. Cum quis mouet aquam, vel aërem, hoc aliud mouet, Thoc item aliud, or quiescente illo, accidit huiusmodi motum procedere vsque ad aliquid illo qui mouet non prasente, quæ verba explanans Themistius in sua paraphrasi cap. 9. hæc scribit. Simul atque telum de manu iaculantis recessit, longius quasi suo motu fertur, propterea, quod ille qui mittit, primo. rem aerem commouet, qui collisus subinde, alium aerem propellit, atque hic deinceps alium continenti serie, donec vires senescant, atque ita telum quiescat. simile quoque est quod ab Aristotele scribitur in lib.de Diuinat.per somnum cap. 2. Arist. etiam Sectione 11. Problemate 6. mentionem faciens eorum, quæ proiecta feruntur per aërem, huiusmodi motus caussam attribuit aëri. Sextò. Aristot.in lib.de Quæstionibus mechanicis quæst.33.ad hunc modum scribit. Cur quippiam, non secudum peculiarem sibi fertur lationem, impulsore alioquin non consequente? An videlicet, quoniam primu id efficit vt alterum impellat, illudque rur sus vt alterum: cessat autem quando non potest amplisus facere primum impellens, id quod fertur: vt impellat, & quando ipsius lati gravitas nutu suo declinat, magu quam impellentis in ante sit potentia. Hactenus Aristot. ex cuius tam multis locis, liquido cernimus, eum caussam motus proiectorum semper referre ad acrem, vel aquam, vel medium, per quod fit eiusmodi motus; de virtute autem impressa nullum vsquam verbum facere.

Teftimonia Simplicy, Themisty, St Auerrois.

Hanc Aristotelis sententiam luculenter exponit, & docté, copioséque tractat Simplicius 8. Phys. super text. 82. & Themistius in sua paraphrasi: Auerroes etiam ibidem eruditam facit digressionem de motu proiectorum, enarrans singulare ingenium & naturam aëris, & aquæ, & admirabiles horum corporum proprietates.

Verum, omissis (breuitatis studio) aliorum Peripateticorum testimoniis, vnum modò D. Thomam, ad id de quo nunc agitur confirmandum, testé excitabimus, quòd eius auctoritas magnú (& quidem merito) podus habeat, plurimumq; valeat apud eos quibus cum nobis est de hac quæstione disceptatio. Is igitur in'3.lib. de Cælo sub finem lectionis septimæ exponens text. 28. hæc scribit. Non est intelli- Grauisimi gendum, quod virtus violenti motoris imprimat lapidi, qui violenter mouetur, & preclarifgendum, quod virtus violenti motoris imprimat impiat, que vivilitat genito simum D. aliquam virtutem per quam moueatur; sicut virtus generantis imprimit genito simum D. Thoma testiformam, quam consequitur motus naturalis. Na sic motus violentus esset a prin- monium. cipio intrinfeco quod est contra rationem motus violenti. Sequeretur etiam, quod lapis eo ip o, quod per violentia moueretur localiter, alteraretur; quod est contra sensum. Motor igitur violentus solum imprimit lapidi motum, quod quidem sit dum tangit ipsum: sed quia aër est susceptibilior talis impressionis, tum quia est subtilior, tum quia est quodammodo leuis, violentius mouetur per impressionem violenti motoris, quam lapis: & fic definente violento motore, aër ab eo motus, vlterius propellit lapidem, o etiam aerem coiunctum, qui etiam mouet lapidem vlterius, or hoc fit quousque durat impressio primi motoris violeti, vt in 8. Phy. demonstratum est. Et inde est, quod quamuis motor violetus non sequatur ipsum mobile, ita vt prasentialiter ip sum moueat, tamen mouet per impressionem aëris. Si enim non effet tale corpus, quale est aër, non effet motus violetus. Ex hoc patet, quod est instrumentu motus violeti necessarium, & non solum propter bene esse. Hæc D. Thomas, qui his verbis oftendit perspicue caussam motus projectoru esse aërem, & quemadmodu is fiat ab aëre, diligéter & accurate declarat, & opinione illa de virtute impressa, funditus euertit.

Verum quia motum proiectorum non à virtute impressa, sed ab Multis arguaëre, secundum Aristot. & Peripateticos, proficisci, satis est adhuc(vt metis virtus mihi quidem videtur) explicatum his consequens est, vt illam virtu- impressa extem impressam, inanem vel potius nullam esse doceamus. Primum ploditur. igitur, videamus quid lit; tum, quomodo generetur; postremò, qua ratione recipiatur in corpore proiecto. Aiunt isti virtute impressam effe qualitatem motiuam. Ergo cum mouet sursum, erit leuitas: cum mouet deorsum, erit grauitas: at cu mouet lapidem dextrorsum, sinistrorsum, antrorsum, retrorsum, cum mouet totam, vel trochú vertit in orbem, qualis erit virtus motiua?postea, si virtus mouens lapidem furfum est leuitas, aut ista leuitas differt specie à leuitate aëris, vel no differt specie: si differt specie, quo pacto igitur petit eundem locum, & mouet lapidem ad eudem locum ad quem moueret leuitas aeris? distinctio enim tam motuum localium, quam virtutum motiuarum, spectari debet ex terminis, & locis ad quæ terminantur motus. His accedit, quòd si leuitas virtutis impressa specie differt à



Aa ij

## 750 DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

leuitate aëris, vel ignis, vni erunt duo contraria; nam grauitati terræ. erit contraria leuitas ignis, & leuitas virtutis imprellæ. Sin autem leuitas virtutis impressæ non differt specie à leuitate aëris, vel ignis. quomodo habent tam diuersas caussas efficientes, tam diuersum modum productionis, & tam diuersas alias multas conditiones? Deinde, vnum contrarium non inducitur in subiectum, in quo est alterum contrarium, nisi cum remissione illius, quemadmodu calor non inducitur in aquam, nisi cum remissione frigoris; quantum enim caloris acquirit aqua dum subditis ignibus caleste, tantum amittit frigoris; & quo magis fit calida, eo minus frigida euadit: ergo cum lapis proiicitur sursum si producitur in eo virtus motiua, quæ est leuitas contraria grauitati lapidis, necesse erit illius inductione minui grauitatem lapidis, & quo maior est illa leuitas, eo minorem reddi grauitatem lapidis; quare cum lapis mouetur sursum, minoris esset grauitatis, atq; ponderis, qu'àm cum reuertitur deorsum. Quinetiam. si quis esset tantis lacertis, ac viribus, vt posset lapidem prosicere vsque ad concauum lunæ, imprimeret in eo summam leuitatem, quæ esse posset, quamobrem expelleret à lapide minem grauitatem: hoc autem, quam sit contra rationem & experientiam, nemo est qui non intelligat. Præterea, cum lapis mouetur deorsum à proisciente maiore vi & celeritate, quam ei coueniat secundum naturam suam, imprimeretur ei virtus motiua quæ est gravitas, non differens specie à grauitate naturali lapidis, cum vtraque moueat lapidem ad eundem locum, verum vna magis, altera minus velociter, magis auté & minus non variat speciem: Sed hoc fieri non potest; nam hoc positio, essent duo accideria tantum differentia numero in eodem subiecto. hoc est dux grauitates in lapide, vna ei naturalis, altera in eo violetè impressa. Si dicas fieri ex vtraque vnum accidens, vnamque grauitatem intensionem; falleris, cum enim granitas lapidis sit ei naturalis, grauitas autem impressa sit ei violenta, non potest illa per hanc augeri, nec vtraque potest esse vnius rationis. Quid ? quod gravitas terræ est summa, nec potest amplius intendi? Adde, quod si augetur grauitas, augeri deberet etiam pondus; quare lapis fic proiectus deorlum, ponderolior fieret, quàm antea erat, & quàm erit poltea. Adhæc, grauitas solet mouere magis deorsum dupliciter; vel ratione intensionis, magis enim mouebit deorsum gravitas vt octo, quam grauitas vt quatuor; vel ratione extésionis, si ea sit in amphore materia. habeatq; maiore molem: saxum enim inges ex sublimi cades, maiori celeritate fertur deorsum, quam exiguus aliquis lapis. Atque hic loeum habet permulgata illa apud Philosophos sententia, in maiori corpore est maior virtus. Cu igitur, quado lapis proijcitur deorsum,

Dec

nec grauitas eius augeatur intensiue, quippe cum ea sit summa, quæ ampliùs intendi nequit; nec augeatur extéssue, non enim lapis tunc secudum molem euadit maior; relinquitur eum nullam grauitatem extrinsecus accipere à proiiciente, nec qualitatem motiuam, nec vir-

tutem aliquam impressam.

Sed nunc videamus, qualis sit productio istius virtutis impressa. Et primum, quæro à quo producatur; dicunt eam produci à proiiciente: sed qui fieri potest, vt eadem numero manus nunc producat leuitatem in lapide, cum mouet eum furfum, nunc grauitatem, cum mouet deorsum, nunc alias qualitates motiuas, cum mouet antrorfum, dextrorfum, sinistrorfum, retrorfum, & in orbem? Et vt quiuis, quotiescunque et collibitum fuerit, tanta facilitate producere queat quassibet qualitates motivas? qua ratione cu lapis iacitur funda, vel arcu sagitta, vel bombarda globus, ista virtus motiua imprimitur, & producitur in eiusmodi corporib' proiectis? Deinde, quæro, per quam specié motus producatur ista virtus impressa? respondebunt eam produci per motú localem; neque enim alius tunc concurrit motus: Arqui motus localis secundum Aristot.8.Phys.59.per se nullam formam de nouo generat, aut corrumpit in mobili. Et virtus motiua, cum sit qualitas realis, nó potest aliter produci, quàm per generationem, vel alterationem. Ad extremum, quæro an ista qualitas, & virtus impressa, educatur ex potentia materiæ quæ est in lapide:at hoc non potest fieri sine præuia alteratione subiecti;vel extrinsecus adueniens adiungitur lapidi, at sic crearetur ex nihilo. Et nulla forma extrinsecus aduenit materiæ (auctore Arist.2.lib.de Generat.animal.cap.3.)præter humanam mentem.

Restar, vt discutiamus vbi recipiatur ista virtus impressa in lapide. an in superficie sola, vel tantum in vna aliqua parte lapidis? quomodo igitur lapis mouetur secundum omnes partes æqualiter & æquè cito? si recipitur in cunctis partibus lapidis, qui potuit ista virtus, tam cito peruadere, & permeare per omnes partes lapidis citra vllam alterationem lapidis? Deinde, cum lapis magna vi sursum iacitur, secundum istos imprimitur in eo magna vis motiua, quæ est leu tas: at quo pacto tanta leuitas, tam cito produci potuit in lapide, in quo est summa granitas illi contraria? nulla enim qualitas habens contrarium in subiecto sibi resistens, statim producitur perfecta, sed primum generatur impersecta, post perficitur paulatim, sidq; accidit ob resistentiam qualitatis contrariæ, quæ est in illo subiecto. Valeat igitur ista virtus impressa, quæ nihil habet solidú & sirmú, nihil rationi, nihil experientiæ, nihil deniq; Peripateticæ doctrinæ cosentaneum.

Reliquum est, ve rationes soluamus quibus astruebatur & confir-Aa iij

#### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS.

mabatur hæc virtus impressa; vel potius quibus probabatur caussam

motus proiectorum, ad aërem referri non posse. Ad primam rationem respondemus hoc modo. facilius aer mouetur & mouet, motum etiam quem ab impellente accepit, illo cessante, & ipse duriùs retinet, & aliis citiùs impertitur, quam lapis, & aliud quoduis corpus durum: ídque euenit ob magnam tenuitatem aëris, eiúsque quoquo versus mobilitatem; quocirca, cum proiicitur lapis, vis & impressio proiicientis, magis recipitur, & seruatur in aëre, & ab vna parte aëris transfunditur ad alias, quam in lapide. Perpende verba D. Thomæ, quæ superius ex 3. lib. de Cælo adduximus; & doctam illam digresfionem Auerroes de Motu proiectoru, que est in 8. lib. Phys. Comment.82.hanc enim solutioné valde illustrant. Ad secundam. Licet flante vento totus aër commoueatur, tamen pars aëris que tangit lapidem, magis vnitè & coniuncte mouetura proiiciente; ideoq; maiorem ab eo vim accipit ad promouendum lapidem eiúsque motum aliquandiu continuandum, quam ab vllo vento. Ad tertiam. Aër licet faciliùs mouear deorsum & sursum quam alio modo, tamen sicut ob humiditatem & tenuitatem suam facile terminabilis est extrinsecus quocunque termino alieno, & figurabilis quacunque sigura: sic etiam est mobilis quouis genere motus, & secundum quaslibet partes;& multo faciliùs, quàm lapis, vel aliud corpus folidú,& durum. Ad quartam rationem respondere possumus, id quod Arist. respondet ad similem quæstionem in libro de Quæstionibus mecur neque chanicis quæstione 34.hæc scribens. Cur neque parua valde, neque maneque nimu gna longe projet queunt ? an quia necesse est quod projettur; & impellitur, parua longe cedere & simul contra niti ei unde impellitur? quod autem ob magnitudinem projet possit, nihel cedit, aut propter imbecillitatem no contra nititur, non efficit proiectionem, aut impulsionem. In quia tantum fertur, id quod fertur, quantum aëris mowerit ad profundum, quod autem non mouetur, neque mouebit quidpiam; accidit autem illu, ambo isthac habere; valde enim magnum, er valde paruum, ceu non mota existunt; alterum namque nihil mouet, alterum autem nihil mouetur. Oportet igitur, id quod projectur commensurationem quandam habere ad id quod proyett. hactenus Aristot. Ad quintam. Quemadmodum cum nòs loquimur, nostra voce ac sermone formamus proximum aërem, & ille similiter alium, atque ita deinceps; sicque vox, & sermo perfertur per aerem víque ad aliquod spatium, ita etiam proiiciens proximum aërem mouet, & dirigit aliquo, hic simili directione mouer alium, & hic similiter alium, sicque procedit directo impulsus proiicientis in lapide per aërem, vsque ad terminum intentum. Verum, tam de hac quæstione, quam de vniuersa diuisione motus in naturalem & violentum, satis dictum sit.

Exponitur tertia divisso motus in partes eius quantitativas, o agitur de continuitate motus.

ERTIA diuisio motus, est in partes eius, vt vocant quantitatiuas; est enim motus quantus, & continuus, ac proinde non solum divisibilis in partes eiusdem rationis, sed etiam infinité diuisibilis. Diuiditur autem motus, in ea quæ dicuntur, moueri, & ea quæ vocantur mutata esse: illa sunt partes motus, hæc funt termini motus; & habent se in motu, sicut puncta in linea, & instantia in tempore. De his mutatis esse, & de ipsis moueri, quæ funt partes motus, multa præclara theoremata explicat Aristoteles in 6.lib.Phys. Verùm, quia diuisio motus in suas partes quatitatiuas, oritur ex continuatione eius, de hac priùs agendum est. Videamus igitur, primum quidem, an motus sit continuus: tum verò quæ sit caussa continuationis, quam habet in se motus.

Motum esse continuum, affirmat Aristot. 3. Phys. text. 1. scribens Probatur momotum esse de genere continuorum: & in 4. Phys. text. 99. ait hæc tum essens tria, magnitudinem, motum & tempus, esse continua; tempus qui- fuccessimum, dem propter motum, hunc autem propter magnitudinem : & quæcunque Aristot.in 6.lib.Phys.de motu demonstrat, ea non conuenirent motui, nisi is esset continuus: cumque motus mensuretur tempore, est enim tempus numerus motus secundum prius & posterius, quemadmodu ipsum tempus est continuu, ita etia oportet motum esse cotinuum. Adde, quod motus est ens successivu, ergo continuu; nam si esset discretum, componeretur ex ipsis mutatis esse, & mutata esse, essent inuicem immediata, quod tam est hic impossibile, quàm est in punctis & linea, in tempore item atq; instantibus. Esse au tem motum ens successiuum, per se clarum est; nam si esset permanens, non effet motus, quod enim manet non mouetur, & quod mouetur, non manet, si enim manet, quiescit, quid enim est rem manere, nisi eam similiter se habere nunc vt prius?at hoc ipsum est quiescere secundum Arist. 6. Phys. text. 73. Verum cotinuitas, & successio motus euidenter concluditur ex definitione motus; si enim motus est actus entis in potétia prout in potentia, necesse est, id quod mouetur dum mouetur partim esse actu, partim potentia, ergo successiuè mouetur; si enim simul fieret motus & in instanti, totus esset actu, & tunc non diceretur moueri, sed iam mutatu esse. Recte igitur dixit Auerr.ex definitione motus apparere statim eius continuitatem. Sed dices, Aristotelem lib.8. Phys. solum motú circularem facere continuum: respodeo ibi Aristotele sumere cotinuu pro perpetuo & sempiterno, Aa iiij

### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS 754

cuius nec sit initium aliquod nec vilus finis. Cum etia Peripatetici aiunt augmentationem non elle motum continuum, significare volunt vniuersam augmétationem viuentis, quæ fit ab ortu eius vsque ad ætatem consistentiæ, non vnú esse numero motum, qui fiat æquabiliter & continue, sed cam sæpe interrumpi, & inæquabilem esse, & vt Commentator dixit 3. Phyl.comm.6. constate ex multis motibus & multis quietibus. Tota igitur accretio viuentis, non est vnus motus continuus; singulæ autem augmentationes, quas vocant partiales, dum fiunt, sunt motus continui. Motum igitur (loquimur autem nunc de motu propriè dicto excludendo omnes mutationes instantaneas, cuiusmodi est generatio, corruptio, illuminatio & aliæ similes) continuum esse manifestum est.

Que sit caus-

Deinceps aperiendum est, quæ sit caussa huius continuitatis. Arisa continua- stoteles varie loquitur de caussa continuitatis motus; nam in categoria Quantitatis, ait motum esse quantum propter tempus; cum idem scripserit 4. Phys.text.99.è contrario tempus esse continuum propter motum. In 2.autem lib.de Generat. & Corrupt.text. 62.ait motum esse continuum, propter id quod mouetur, hoc est ratione subiecti in quo est motus; no autem propter id in quo sit motus, nisi fortè in motu locali. huic autem sententize contrariam omnino sententiam pronuntiat in 5.lib.Metaphys.text.18.affirmans motum esse quantum, non propter id quod mouetur, sed propter id in quo sit motus, quod in motu locali est spacium, in aliis motibus est forma

quæ per motum acquiritur.

Verum, si rem ipsam diligenter expendamus, atque consideremus, proculdubio congnosceremus quæ ab Aristot. de continuitate motus scripta sunt, ea non solum non pugnare inter se, sed etiam verissimè in motum omnia conuenire. Etenim, motus dicitur continuus propter tempus, non secundum se, nec secundú naturam, cum enim motus sit natura prior tempore quippe cu hoc sit quasi passio quædam illius, potius tempus est continuum propter motum, quam è contrario: sed motus dicitur continuus propter tempus, secundum nos, & in ratione monsurabilis, & mensura; nos enim quantus sit motus, & an is sit continuus, an interruptus, metimur & cognoscimus ex tempore; dicitur enim aliquis deambulasse per vnam horam cotinue, quia nulla fuit pars horæ, in qua non deambulauerit. Porrò sciendum est, duplicem esse quantitatem motus, vnam secundum extensionem, quam accipit à subiecto in quo est, nam sicut albedo, calor, & aliud quoduis accidens extenditur secundum extensionem subiecti, sic etiam motus. Quis enim non intelligit, motum brachij maiorem & amplioré esse ratione subjecti in quo est, quam motum

folius digiti, & motum totius corporis, quam motum folius brachij? & hoc modo Arist. 6. Phys. text. 33. ait motum dividi secundum divisionem mobilis, & demonstrat sicut totus motus est totius mobilis, ita partes motus esse partium mobilis. Altera est quantitas & continuitas motus secudum successionem, & durationem, quæ aduenit ei propter id in quo, vel ad quod fit motus, id dico, quod per motum acquiritur; nam quia terminus ad quem successiue acquiritur, & nó totus simul in instanti, ideo motus existit successiuus, indéque capit fuam durationem.Exempli caussa, motus localis est successiuus, quia partes magnitudinis, & spatij per quod fit motus localis successiue transeŭtur vna post aliam; calefactio item est motus successious, quia calor non totus simul acquiritur, sed gradus post gradu, & pars post partem successiue producitur.

Verùm, hoc interest inter motum localem, & alterationem, quod Ad continuimotus localis potest esse continuus, etiam si spatium per quod sit, no sit totum continuum, si enim è concauo lunæ lapis moueretur vsq; est necessaria ad terram, motus eius esfet continuus, nihil enim esset, quod eum in- continuitae terrumperet, spacium tamen quod transitur, non esset continuum, spacy per ignis enim & aër non sunt elementa continua, sed tantum contigua; quod fit moarque hoc etiam videtur innuere Arist.5. Phy.tex.23. secundum expositionem Themistij. Alteratio autem, vnus & continuus motus esse nequit, nisi sit vna numero qualitas, quæ successiue sine vlla eius intermissione acquiritur. Caussa verò huius differentiæ inter motum localem & alterationem, in est eo, quod motus localis, non est idem re quod spacium, sed est idem, quod ipsum mobile aliter & aliter se habens super spacium; & quia satis est vt spacium sit contiguum, quo mobile possit continuè aliter & aliter se habere super ipsum, idcirco ad continuitatem motus localis, non est necessaria continuitas spacij: At vero, quia alteratio est idem re quod qualitas, quæ acquiritur per alterationem, ideo ad continuitatem alterationis. necessaria est vnitas numeralis, atque continuitas qualitatis.

De duplici genere partium motus, altero secundum extensionem, altero autem secundum successionem.

VII.

ONSTAT igitur duplicem esse continuitatem motus, vnam 🕻 lecundum extensionem, alteram secundum successionem & durationem: & illam quidem motum accipere à subiecto in quo est, hanc verò ab eo in quo fit motus, & quod per motum acquiritur. Ex quo necessariò etiam efficitur, esse duplices partes quan-

### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS 756

cessionem.

titatiuas motus, alteras secundum extensionem, & alteras secundum Quinque dif successionem, ac durationem. Inter has autem partes plurimum infamilia inter terest. Primum enim, illas motus habet propter subiectú in quo est, fecidam ex- non secus, atque cætera accidentia, quæ sunt extésa & diuisibilia proemsionem, o pter subiectum in quo inhærent: has autem habet motus propter ter formedi fue- minos à quo, & ad quem; qui cum sint inuicem oppositi, & habeant gradus secundum quos intenduntur, ac remittuntur, partibiliter, ac successive acquiruntur & perduntur. Deinde, illas merimur per quátitatem subjecti, quo enim subjectu est maius, eo necesse est eas partes motus, quæ sunt secundum extésionem, plures & ampliores esse: has autem partes, quæ sunt secundum successionem ac durationem. metimur tempore; est enim tempus numerus motus secudum prius & posterius, motus autem habet prius & posterius, non propter extensionem, quam habet in subiecto, sed propter successionem, quam habet in amissione & acquisitione terminorum. Præterea, partes motus secundum extensionem, sunt simul, si enim mouetur totum aliquod mobile, necesse est vnà etiam omnes partes eius moueri: partes autem secundum successionem, impossibile est, vel quantumuis paruo temporis spacio, simul esse: est enim contra rationem, & naturam rei successiuz, vt partes eius simul sint. Adhæc, habere partes secundu extensionem, per accidens convenit motui, sicut etiam ipse per accidens extensus est, nimirum propter subjectum: habere autem partes secundum successionem, per se conuenit motui; tum quia motus per le est ens successiuum; tum quia est idé re, quod res ipsa quæ per motum acquiritur, à qua iple accipit successionem: quemadmodu quòd calor sit extensus, extrinsecus, & per accidens ei conuenit, quod auté habeat gradus secundum quos intendatur & remittatur, intrinsece. ac per se ei conuenit. His accedit, quod motus localis & partes eius, secundum extensionem non possunt esse continuæ, nisi ipsum mobile sit omnino continuum, si enim mobile esset corpus aliquod coagmentatum ex variis partibus, non quidem inter se continuis, sed tantum contiguis, motus eius secundum omnes partes non esset cótinuus; nam sicut totus motus habet continuitatem extensionis à toto mobili, ita partes motus à partibus mobilis: quare si partes mobilis non sunt inuicem continuæ, nec partes motus inter se continuæ elle poterunt: at motus localis potest habere partes secudum successionem continuas, etiam si id in quo sit motus, ipsum dico spacium, quod motu locali pertransitur, non sit omnino continuum; quemadmodum paulò supra ostendimus.

> Quod autem necesse sit motum habere in se vtranque continuitatem, extensionis nimirum & successionis, perspicuum est. Etenim

Subiectum motus propriè dicti, cuiusmodi est alteratio, augmetatio, & motus localis, non est sola forma, nec materia, sed totum compositum, quod est corpus habens extensionem, & distantiam partium; ergo necesse est motum qui recipitur & inhæret in eiusmodi subie-&o,effici quoque corporeum, eiusdem continuitatis & extensionis participem. Si quis autem contendat, proprium subiectum alterationis, quæ versatur in primis qualitatibus, non esse compositum, sed materiam primam, putans in ea tanquam in subjecto (vt vocant) inhæsionis,recipi,& hærere primas qualitates;is nihilominus fateri debet, alterationem habere pro subjecto rem quandam. Siue enim quantitas sit materiæ primæ coæua & inseparabilis, siue non sit, semper tamen cætera accidentia præsupponunt quantitatem in materia, quippe cum ea prima omnium accidentium adueniat materiæ, nec materia accipit reliqua accidentia, nisi prius assecuta fuerit quantitatem, priùs dico, vel ordine temporis, vel certè (de quo inter omnes conuenit) ordine naturæ. Quod etiam motus habere debeat quantitatem successionis, satis explicatum est paulò superius, cum motum esse debere ens successiuum, & continuum ostenderemus.

An continuatio & successio sint de essentia motus, an potius sint eius accidentia.

CAP. VIII.

E o quæri potest hoc soco, an continuitas sit de essentia motus, an potius sit accidens eius? Equidem respondeo, hac de re duo esse certa, & vnum esse dubium atque incertum. Primò enim certum est, continuitatem extensionis esse accidentariam motui, nimirum, propter subiectum eius; sicut enim calor, albedo, & alia accidentia dicuntur quanta, & diussibilia per accidens, ratione subiecti, sic etiam motus. Deinde, illud etiam certum est atque indubitatum, continuitatem successionis per se conuenire motui, & ab eo esse inseparabilem; conuenit enim omni, & perse ac primò soli motui, & semper. Illud autem dubium est, an continuitas successionis sit de essentia motus, an sit tantum propria passio consequens eius essentiam.

Ac videtur quidem eiusmodi continuitas, non esse de essentia motus; tum quia Aristoteles 3. Metaphy. tex. 18. excludit motum à categoria Quantitatis, affirmans eum esse quantum propter id in quo sit motus: & Auer. 4. Phys. comm. 119. ait tempus mensurare quantitatem accidentem motui, significans his verbis quantitaté esse accidés motus: & 3. Phy. com. 6. inquit ex prima definitione motus apparere continuitatem eius; quasi continuitas non quidem ingrediatur, sed tantum consequatur definitionem & essentiam motus: tum etiam, quia cum tradantur in 3. Phy. tres definitiones motus, in earum nul-

la ponitur continuitas.

E contrario autem, illud vehementer vrget, quòd motum esse ens successiuum, videatur esse prædicatio essentialis, & non videatur posse abstrahi motus à successione, id est perfecté secundum essentiam fuam intelligi, non simul intelligendo successionem; & nulla re alia videtur mot propriè dictus, diftingui posse à mutatione, quam quod ille est successions, hæc autem minime. Denique, si eiusmodi continuitas est propria passio motus, non careret Aristoteles reprehensione, qui eam nusquam de motu demonstrauerit: & cum motus alterationis non sit aliud, quam ipsamet qualitas, vt fluens, & (vt ita loquar) fiens, qui potest eiusmodi fluxus sine aliqua successione cogitari? Ego tametsi video vtramque partem huius questionis probabilem esse, verisimilius tamen puto continuitatem non esse de essentia motus, sed esse veluti quandam propriam passionem motus, ex natura eius manantem.

Obserna dili distinctione El differentia,inter continuitatem werts motus.

Sed fortasse lis hæc posset melius dirimi hac distinctione. Aliud est genter hane in motu successio, & aliud continuitas; successio motus oritur ex eo, quòd terminus ad quem non totus simul, sed per partes, vna post aliam, acquiritur; ex quo fit, vt necesse sit eiusmodi acquisitionem esse successivam. Potest tamen hæc successio esse continua, & non co-& successio- tinua; partes enim termini ad quem, possunt acquiri successiue dupliciter, vel continenter, & sine vlla interruptione; & sic acquisitio earum est successiva & continua; vel successive quidem, sed interruptè, ita vt vno instanti producatur aliquid formæ, tum interposito aliquanto tempore, in alio instanti producatur aliquid aliud formæ, & sic deinceps productio formæ procedat vsque ad finem; successiuè quidem, sed non continue. Atque hoc modo, censent nonnulli augmentationem else motum succelliuum, existimantes in augmentatione produci quatitatem per minimas partes, successiuè quidem, sed non continue. Cum igitur aliud sit in motu successio, & aliud continuitas; diceret aliquis, nec sanè, meo iudicio, ineruditè; successionem quidem esse de essentia motus propriè dicti, cum is sine hac cogitari nequeat; continuitatem autem esse passionem fluentem ex natura motus. Ergo, prima definitio motus, manifeste ostendit succelsionem motus, vt quæ sit de eius essentia: continuitatem autem eius, non tam manifeste declarat; ea tamen ex illa definitione necessariò concluditur tanquam passio & affectio motui necessario conueniens, & omnino inseparabilis. Ná successio que sit per instantia inui-

inuicem discreta, non est vnus motus numero, sed variæ mutationes. in quarum singulis, mobile dici quidem verè potest mutatu esse, sed non moueri; at in motu mobile ita mutatum est, vt etiam dum est motus, actu moueatur. Nec mutatio instantanea est actus entis in potentia, prout in potentia, seut habet definitio motus; sed est actus. mobilis, prout iam est actu mutatum, vel ad totam formam, vel ad aliquam eius partem, quæ in instanti producta fuit. Sed dices, si continuitas no est de essentia motus, qua igitur re motus proprie dictus essentialiter differt à mutatione? An quia motus est actus entis in potentia prout in potentia, non autem mutatio, vt proxime ante offedimus? An propter terminos à quo & ad quem, qui in motu propriè dicto, ambo sunt (vt vocant) positiui, contrarij partibiles, & partibiliter acquisibiles? An in motu propriè dicto perse, ac necessario inest fuccessio; in mutatione autem, aut nulla vnquam est successio? quia forma semper tota simul in instanti producitur, vt fit in generatione Substantialized fi quando est in mutatione successio, quòd forma per partes interrupté producitur, id per accidens euenit, nempe no propter ipsam formam, quæ cum non habeat vllum in subiecto contrarium eius productiom relistens, tota simul (quod ad ipsam attinet) produci potest: sed cum ob alias caussas, tum ob agétis imperfectionem, quod cum in se formam perfecte non habear, pon potest eam perfectè totam producere; id quod in illuminatione potest contingere. Continuitas igitur, vel est de essentia motus, vel ex ea necessario fluit tanquam eius propria passio. quæ quidem continuitas, no æqualiter est in omni motu: etenim continuitas, vt docet Auerroes 3. Phys. comm.6. in motu augmentationis minimum apparet, in alteratione autem magis elucet, in motu verò locali, est maximè conspicua.

Verùm existit hoc loco grauis quæstio, quæ oritur ex iis quæ dicta sunt de continuitate motus. Si enim motus est continuus, ergo est infinite diussibilis, & nec primam, nec vitimam partem habebit: id quod Arist. 6. Phy. necessaria, & manisesta ratione demonstrat; quomodo igitur motus poterit, aut incipere esse, aut desinere, cum in se, nec primum habeat, nec extremum? Nos capta hinc occasione, non solum docere volumus (quod tamen satis erat ad enodandam propositam dissicultatem) quemadmodum motus esse incipiat, & desinat; sed etiam (quo vberior & absolutior sit doctrina) varios modos, quibus omnes res generabiles atque corruptibiles incipiunt & desinunt esse breuiter exponemus.

### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS

De varys moder incipiendi, & definendi, ques habent res naturales.

HILOSOPHI quo breuiùs, distinctiùs, & clariùs expone-rent varios modos quibus res naturales incinius. esse, excogitarunt hæc quatuor vocabula; Primum sui esse, Vltimum sui esse, Vltimum sui non esse, & Primum sui non esse; quæ vsu Philosophorum facta sunt in scholis tritissima. Primum, & tertium, designant varium modum incipiendi: secundum, & quartum, varium modum definendi. Primum sui esse, est instans temporis intrinsecum durationi rei, in quo res est, cum immediate ante non fuisfer:incipere igitur per primum sui esse, ita describitur, nunc res est, & immediate ante non fuit. Vltimum sui esse, est instans intrinsecum durationi rei, in quo res est, sed immediate post non erit; vt desinere per vltimum sui esse sit, nunc esse, & immediate post non esse futuru. Vicimum sui non esse, est instans extrinsecum durationi rei, in quo res non est, sed immediate post erit; vt verè dicatur de re quæ incipit per virimum sui non esse, nunc ca res non est, sed immediate post erit: & vocatur vltimum sui non esse, quia illud instans est vltimum totius illius temporis, in quo res habuit non esse. Primum sui non esse, est instans extrinsecum durationi rei, in quo res non est, sed immediate ante fuit: & sic appellatur, quoniam cum res fuisset tempore immediate præcedente, illud instans est, in quo primum habet no esse:vt verè dicatur de eo, quod desinit per primum sui non esse, núc non est, sed immediate ante fuit.

His etiam illud adiungendum est, varia esse genera rerum : quædã enim res sunt permanentes vt homo:aliæ successiuæ, vt motus, & tépus. Quædam producuntur per motum propriè dictum, vt calor, & frígustalie non, vt forma equi, & quelibet forma substátialis. Quædá · habent contrariu in subiecto resistens productioni ipsarum, vt calor habet in aqua frigus fibi contrarium; aliæ non habent, vt lumen in aëre. Quædam habent esse suum in puncto quodam indivisibili, sicut bicubitum, tricubitum, species figuratum, & omnia superlatiua, qua talia sunt; aliz non habent esse in indiuisibili, vt albedo. His positis, subijciemus nonnullas propositiones, è quibus facilè intelligerur quemadmodum res naturales incipiant & desinant esse.

Et motus, & quecunque mote predecorrumpütur.

Prima propositio. Ens successiuum vt motus, non incipit per primum sui esse, sed per virimum sui non esse; Nec desinit per virimum sui esse, sed per primum sui non esse. Prior pars huius propositionis, ita probatur: motus non potest esse in instanti, cum motus sit divisiincipiunt per bilis, & instans sit indivisibile, si autem motus inciperet per primum

sui esse, motus esset in instanti; quia de motu verum esset dicere, núc est motus, & immediate antea non fuit. Adde, quod motus non po- vlimum sui test incipere positiue per aliquid sui determinatum & illi intrinsecu, non esse, desi-cum nec detur prima pars motus, nec primum mutatum esse, vt pro-primum sui batur in 6. Phy. Incipit igitur motus per vltimum sui non esse; nam non esse; nam verum est dicere, nunc non est motus, sed immediate post erit motus, immediate autem post instans, sequitur tempus in quo motus & incipere & esse potest. Quare, cum dicitur calefactio durasse per vnam integram horam, excludenda funt primum, & vltimum instans horæ,in quibus non potuit esse calefactio, sed in primo cœpit negatiuè & in vltimo desijt negatiue. Posterior pars propositionis, ex prioris confirmatione fit manifesta. Si enim motus desineret per yltimű sui esse, in vltimo instanti esset motus, & daretur vltima pars motus, vtrumque autem esse impossibile demonstratur lib.6.Phy.Et quamuis detur vltimu mutatum esse in motu, hoc tamen, neque est motus, neque pars motus. Definit igitur motus per primum sui non esse; vt de calefactione, quæ durauit vnam horam integram, verum est dicere in vltimo instanti illius hora, nunc non est calefactio, sed immediatè per totam horam precedentem fuit calefectio. Hinc colligitur, omnem formam, quæ producitur, & corrumpitur per motum propriè dictum, incipere per vltimum sui non esse, & desinere per primu sui non esse: quippe cum eadem planè ratio sit huiusmodi forma, quæ est ipsius motus; eodem enim modo incipit calefactio, & calor, qui producitur per calefactionem; eodémque modo desinit calor, quo desinit frigefactio, per quam calor corrumpitur.

Secuda propolitio. Formæ quæ non habent cotrarium in subiecto, Formæ quæ incipiunt per primu sui esse, vt lumen in aëre. Ratio huius in proptu nullum habet est: Étenim, vbi non est contrarietas, ibi no est resistétia, vbi auté hæc cotrarium in non est, nec erit ibi vlla mora, & successio in productione: productio ducuntur in enim fit successive ob resistentia subiecti, vbi auté no est successio in eo per primi productione, ibi productio fit in instanti, & res incipit esse in illo in- sui esse. stanti, quare incipit per primum sui esse. Hinc colligimus duo; vnum est, quæcunque creantur à Deo, ea quoniam fiunt ex nihilo fine vlla resistentia & successione in instanti, incipere per primu sui esse: Alterum est, omnia quæ producuntur per mutationes instantaneas, ea propter eandem caussam, incipere esse per primum sui esse; vt lumen

quod producitur in aere per subitam illuminationem.

Tertia propositio. Qua habent esse suum in indiuisibili, velut spe- Que habent cies figurarum, & omnia superlatiua, ea ratione vt talia sunt, vt esse este indiusicalidissimum, & frigidissimum, ea omnia incipiunt per primum piunt per prifui esse, & desinunt per vltimum sui esse. Cum enim esse illarum mum sui esse.

Digitized by Google

#### DE VARIETATE ET DIVIS. MOTVS 762

rerum consistat in indiuisibili, si inciperet per vltimum sui non esse; acquireretur in tempore; cum autem quoduis tempus sit divisibile, & non totum simul, acquireretur divisibiliter; quare eiusmodi esse non iam esset indiuisibile, sed diuisibile. Similiter etiam, si desinerer per primum sui non esse, corrumperetur in tempore, & corrumperetur divisibiliter, non igitur consisteret in indivisibili. Hinc elicitur, si quæ res sint habentes esse tantum per vnum instans, exempli caussa, vt mutatum esse in motu, eas res necessario incipere per primum sui esse, & desinere per virimum sui esse: verè enim de illiusmodi rebus diceretur, quòd in illo instanti sunt, & ante non fuerunt: & quod in illo instanti sunt,& immediatè post non erunt.

Forma sub-

Quarta propositio. Forma substantialis incipiet per primum sui fantialu in esse. Hoc manifestum est, tum ex eo, quod producitur per generatiocipit per pri- nem, quæ est mutatio instantanea, & sine vlla resistentia: omnis enim mum sui esse. contrarietas, quæ in subiecto efficere poterat resistentiam, per dispositionem præcedentem eiecta fuit; quod autem sine resistentia in instanti producitur, incipit per primum sui esse, vt ostensum est in secuda propolitione: tum etiam ex eo, quod forma substantialis consistit in indivisibili, non suscipiens magis & minus, quare non potest prcduci in tempore; sic enim produceretur divisibiliter, constat autem ex tertia propolitione, quæ habent esse indiuisibile, ea incipere per primum sui esse. His accedit, quòd alteratio Physica ordinatur ad generationem & productionem formæ substantialis, desinit autem alteratio cum sit motus, per primum sui non esse, quare in illo vltimo instanti, in quo est verum dicere, nunc non est alteratio, sed immediatè antea fuit, vel producitur forma substantialis, vel non; si producitur, habemus quod volumus, quia incipit esse in illo instanti cu immediaté antea non fuisset: si non producitur, ergo alterario non est consequuta finem suu ad quem naturaliter ordinabatur. Est enim generatio terminus alterationis. Nec vetò mihi obijciat quispiam formas elementorum, quas Auerroes ait intendi & remitti, nec aliter produci & corrumpi quam primas qualitates: nam de hoc adhuc sub iudice lis est. Nos autem hic non nisi certa, & concesso omnium probata tradimus.

Forma fublit ∫ui non ese.

Quinta propositio. Forma substantialis desinit, per primum sui no tialu desinit esse. Forma enim substantialis necessario desinit vna cum accidentiper primum bus quorum ope, & adminiculo sustentatur in materia; huiusmodi autem accidentia cum tollantur ex materia per alterationem, simul cum ea desinunt esse per primum sui no esse quare etiam forma substantialis definet per primum sui non esse. Deinde, si forma substanzialis non defineret per primu fui non effe, ergo defineret per vltimu

Digitized by Google

lui

## LIBER DECIMVSQVARTVS.

sui esse, quare in vitimo instanti esset, & immediate post non esset; cum igitur in illo instanti nondum sit generata forma cotraria, quia duæ formæ substantiales oppositæ non possunt esse simul, generabitur immediate post illud instans; quæro, vel illud immediate sequens vltimum instans esse forme præcedentis, est etiam instans, vel tempus; si instans ergo duo instantia essent sibi immediata; si tempus, ergo forma substantialis sequens, generaretur in tempore; contra id quod demonstratum est in quarta propositione. Relinquitur igitur, formam substantialem non posse desinere per vltimum sui esse, quare necessariò desinet per primum sui non esse.

Verum, contra quartam, & quintam propositionem, due se nobis offerunt perquam arduz dubitiones. Dubitatur enim contra quar- sidera diligëtam propositionem, quomodo forma substantialis possitincipere ter has duas per primum sui este, & produci in instanti:nam si in illo instanti sit dubitationes. productio formæ substantialis, fiet in illo instanti actio; non enim productio porest esse sine actione; si tunc est actio, ergo tunc est alteratio, omnis enim actio Physica productiua alicuius formæ sit per qualitates, neque enim sustantia immediate agit, sed per qualitates,

vt Arist. docet in lib.de Sensu, & sensili, cap.de sapore. Omnis autem actio; quæ fit per qualitates Physicas, est alteratio; at in illo instanti non potest esse alteratio; tum quia alteratio est motus, qui non est in instanti; tum quia ponitur desinere per primum sui non esse, quarein illo instanti non est alteratio, sed immediate ante fuit, alioquin si in illo instanti esset alteratio, ipsa desineret per vitimum sui esse.

Dubitatur etiam contra quintam propositionem. Forma substantialis habet esse indiuisibile, & consistens in diuisibili; ergo desinere debet per vltimum sui esse; tum quia hoc probatum fuit supra in tertia propositione; tum quia si desineret per primum sui non esse, desineret in tépore, quare desineret divisibiliter. Deinde, corruptio attingens esse formæ substantialis, non fuit in tempore precedente illud vltimum instans; alioquin forma substantialis, quæ secundum fuum esse est indiuisibilis, diuisibiliter corrumperetur? si autem fuit in vltimo instanti, cum illa corruptio sit actio Physica, erit alterario, vt patet ex iis quæ circa primam dubitationem probata sunt; si est alteratio, ergo cum ipsa sit motus, in instanti esset motus, & motus desineret per vltimum sui esse.

Ad priorem dubitationem, responderi posset dupliciter; vel negádo in illo instanti, quo producitur forma substantialis, esse actu aliquam actionem Phylicam; sed tune produci formam substantialem virtute dispositionis & actionis Physicæ, quæ immediate ante suit; quæ actio non in tempore præcedenti, sed in illo vltimò instanti

## 764 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT

fortita est suum estéctum producendi formam substantialem. Vel aliter, sicut nonnulli volut in alteratione dari primum mutatum esse, in quo producatur minimu quidpiam qualitatis, & deinde sequitur alteratio & productio qualitatis successiuè, ita singi posset in alteratione dari vitimum mutatum esse, per quod producatur in vitimo instanti aliud minimum, & vitimum qualitatis, cum quo simul etiam producatur forma substantialis; talis autem productio qualitatis, est quidem alteratio, sed non motus propriè dictus, est enim mutatio quadam instantanea, talis nimirum, qualis est illuminatio aeris.

Ad posteriorem dubitationem; dupliciter etiam responderi pesser vel aiendo formam substantialem desinere in illo instanti, non positiuè per aliquam actionem, quæ tunc cam corrumpat, sed negatiuè, quia tunc no est cum immediatè ante suisset; quod auté tunc no sit, id quidem sactum esse virtute præcedétis alterationis corruptiuæ, quæ virimum suum essectum sortica est in illo virimo instanti Vel aliter, in illo virimo instanti, inducitur virimum qualitatis pro sorma generanda, (vt paulò ante diximus) cuius inductione, virimu qualitatis contrariæ, qua substentabatur sorma corrumpenda, etiam tunc expellitur, & simul' cum eo prior forma substantialis: nec ista expulsio, quamuis sit alteratio, est motus propriè dictus, vt antè diximus, sed mutatio.

An hec responsa sint vera, & an omnino tollant difficultates pro-

positas, doctis viris considerandum, atque iudicandum relinquo mihi certè non penitus eximunt scrupulu, nec animo meo omnino satisfaciunt; quædam enim inuoluunt quæ videntur, vel perspicuè fala, vel magis dubia quàm id sit de quo nunc dubitatur; cuiusmodi est

sa, vel magis dubia quàm id sit de quo nunc dubitatur; cuius modi est illud dari vitimum qua litatis, quod in instanti inducatur; & item illud, cum actu producitur forma substantialis, non esse tunc necessarium actu aliquam actionem, sed ad id sufficere prægressam alteratio nem. Sed qui fieri potess, vi illo instanti producatur forma substatialis ignis, & tunc non sit actu productio eius? Aur, sit tunc quide productio, sed nulla túc sit actio; quæ auté actio ignis esse potest nis calefactio? calefactio autem, cum sit motus, in instanti esse nullo modo potest. quomodo igitur forma substantialis producatur in instanti, perobscurum est, nec satis adhuc explicatum. Verùm hæc discutere, ac refellere supersedeo, ne nimis diligeter ac subtiliter in huiusmodi res videar inquirere.

FINIS DECIMIQUARTI LIBBL



# DE MOTVS ET MVNDI

## ÆTERNITATE.

## LIBER DECIMVSQVINTVS.



V o B v s proximè superioribus libris dictum est de natura motus, & de multiplici eius varietate, ac divisione: hoc libro, qui extremus erit huius operis, agendum est de duratione motus. de qua duas quæstiones explicare volumus; vnam, an motus sit æternus, alteram, vt motus non fuerit eternus, an tamen æternus esse po tuerit.ldem autem est de motus, atq; de mundi a-

ternitate. Nam vtrumuis ponatur æternú, aut non æternú, alterum quoque æternú, aut non æternú esse necesse est. Prioris auté quæst. difficultas omnis, posita est in explicandis, refellendisq; corú rationi bus, qui æternitaté múdi aftruere ac persuadere conati sút: quorum principes fuerunt Arist. Proclus in co libro que de Æternitate Múdi scripfir: & Auer. Horú nos hoc lo co argumenta fideliter commemo Tres fentes: rabimus, ac diligenter expendemus. In quibus dissoluendis, illud ob-tie evil qui seruauimus; vt quoniam eorum, qui nouam mundi creationem de-negani manfendunt, tres sunt sententie; Etenim aliqui putant mundum non potuisse fieri ab æterno, quoniam rationi creaturæ atque creationis repugnat, æternitas durationis. Alij, tamelit talem repugnantiam non ponunt in creaturis incorruptibilibus, cam tamen inesse affirmant in creaturis, quæ ortum & interitum habent; quibus si tribuatur æternitas, necesse sit aliquid esse actu infinitu item transactum esse, infinito maius aliquid dari, & alia multa incredibilia, absurda. Tertium genus corum est, qui negant æternitatem repugnare mundo, fine ratione rerum incorruptibilium, fine corruptibilium; Deum tamen voluisse eum de nouo condere, tum ob alias caussas mortalibus occultas; tum fortasse, quoniam ex noua mundi creatione, clariùs, arque illustriùs ab homine perspicitur & cognoscitur Dei perse Bb ij

· Aio ac maiestas. Noua enim molitio mundi, clarissimè demonstrat Deum esse; & esse efficientem, intelligentem, ac prouidentem omnium rerum; eumque esse infinitæ virtutis; habere peculiarem modum producendi sine motu & materia, quem nos creationem vocamus; non agere ex necessitate naturæ; posse quicquid voluerit de no no etiam immediate, ac sine caussis secundis efficere; quæ omnia ad illustrandam religionem, ad amplificandum Dei cultum, ad pietaté hominum animis inferandam,& augendam,ad iustitiam inter homines conservandamead cas denique quas naturaliter inditasde pro uidentia, clementia, & iustitia Dei notiones habemus corroborandas, quantam vim habeant, nemo est, qui si quid intelligit, non perspicue intelligat. In hac igitur opinionum varietate, nos aduersariorum rationes dissoluentes, illud observauimus, vt secundum supradictas tres opiniones, argumentis occurreremus. quænam autem illarum trium sit verisimilior, in explicatione posterioris quæstionis, diiudicabitur.

**e**[€.

Verum, quia putant nonnulli Aristotelem, vel non sensisse múdum esse æternum; vel ipsum certe non existimasse æternitatem les putauerit motus & mundi, firmis ac necessariis rationibus à se suisse concluaternitatem sam, atque demonstratam: sed eum contradicere tantum voluisse mundi demo opinionibus antiquorum, qui aiebant Mundum ex materia per mofratine pro-bari posse, aut afe probatum cuè aduersari, obiter ostendamus. Equidem non ignoro, multis videri posse D. Thomam, non multum ab illorum sententia abhorere; is enim 1. Par. quæst. 46. art. 1. ita scribit. Rationes Arist. pro aternitate mundi, non fuerunt demonstrativa simpliciter, sed tantum secundum quid, nempe contra antiquos generantes mundum per modos quosdam secundum veritatem impossibiles. Thoc apparet ex tribus, primo, quia tam in 8. Phy. quane in primo libro de calo disserens de aternitate mundi, pramittit opiniones antiquorum, ut Empedoclis, Anaxagora, & Platonis, contra quos rationes contradictorias inducit. Deinde, quia vbicunque de hac materia loquitur, inducit testimonia antiquorum, quod non est demonstratoris, sed probabiliter persuadentis. Postremò, quia expresse dicit in primo libro Topicorum capite nono esse quadam problemata dialectica, de quibus rationes certas non habemus; cuino rei exemplum ponit hoc problems, virum Mundus sit aternus. Hac D. Thomas.

> Sed, siue hoc D. Thomas illis verbis significare, siue aliud quidpiam innuere voluerit; mihi sanè nunquam verisimile sieri potuit, quod illi aiunt. Quis enim, tantum non omnino rudis, & ignarus scriptorum, & doctrinæ Arist, legens octauum librum Physic. primum librum de Cælo, extremam partem secundi libri de Generat.

## LIBER DECIMVSQVINTVS. 76

& corruptione, posteriorem item partem duodecimi libri Metaphyficæ, non apertè videat, si quod est dogma apud Arist. & Peripateticos, certum, & exploratum, firmum, ratum, & constitutum, hoc de æternitate mundi, esse quam quod maxime? An non hoc vno maximè fundameto, nititur doctrina, quam is de cælo, de intelligentiis, & Deo tradidit? Quis veterum Peripateticorum: quis etiam aliorum (his vnis paucis exceptis) mundum æternum esse secundum Arist.vn quam dubitauit? Tolle æternitatem motus, neque intelligentias esfe, neque æternas esse, nec immateriales, nec indivisibiles, nec omnis expertes potentia, nec intelligentes, nec optimam dispositionem, ac statum habere, probauit Arist. cum hæc omnia ex motus æternitate concluserit. Tolle eternitatem motus, necesse est admittere creationem; quam ne cognitam quidem fuisse Aristoteli, nedum ei probatam, quinto libro huius operis ostendimus. Sed cur inquies, ipse vocauit hanc quæstionem, an Mundus sit æternus, problema dialecticum, ad cuius neutram partem contradictionis tractandam, certæ suppetant rationes? Primum respondeo, ineptum, & iniquum esse, quod vno & alieno loco, quod obiter, quod exempli tantum caussa dicitur ab Arist. velle id ceu magnum aliquod argumentum valere cotra ea, quæ idem Arist. aliis permultis locis, exprofesso, propriè, distincte, affirmate, asseuerenter, & copiose docuit. Deinde, ergo arbitror vocari ab Arist.illo loco problema dialecticum(vtrum Mundus fit æternus)non quod ea ipse de re ambigeret, vel quod non ipse putaret id à se necessariis rationibus fuisse demonstratum; sed propter varias ea de re Philosophorum sententias, aliis aientibus, aliis autem negantibus, Mundum esse æternú. Qui enim consideraret varietaté opinionum, & dissensionem Philosophotum circa illa quæstionem, existimaret eam esse problema dialecticum; non enim potest cadem res in contrarias partes veris & necessariis rationibus tractari, sed tantum dialecticis, & probabilibus. Ergo, an mundus fit æternus, pro blema dialecticum vocatur ab Arist. non quia, non posset æternitas mundi demonstratiue probari, sed propter varietatem& discordiam Philosophorum de illa quæstione in vtraque partem disputantium. Non igitur in eo desudandum nobis est, vt ostendamus Arist. de műdi æternitate aliter sensisse, quam re vera sensit, sed in id toto pectore nobis incumbendu erit, omnia vt cum Arist.tum alioru Philosopho rum argumenta, quibus ipsi æternitatem mundi omnibus probatã, & persuasam fore arbitrantur, infirma esse, paruòque negotio solui posse; doceamus.

Ponuntur duo fundamenta, quibus maxime nititur solutio argumentorum, qua sunt pro aternitate Mundi.

E F E NS O R E Sæternitatis Mundi, duobus maximè fundamentis nituntur: Vnum est creationem esse impossibilem:alterum est, Deum agere ex necessitate naturæ: quare, vt eorum rationes benè ac facile soluantur; oportet nos ex aduerso hic supponere duo alia fundamenta illis omnino contraria; nempe, & creationem, hoc est productionem rei ex nihilo, esse Deo possibilem: & Deum non agere ex necessitate natura, sed libere, hoc est, quod facit Deus potuisse eum facere, & non facere; nec solum quando facit pof se facere, sed etiam alio quouis tempore, nec tantum quo modo facit posse facere, sed aliis etiam multis modis. Ac prius quidem illud fundamentum, quoniam quinto libro huius operis, vbi de creatione disputauimus, satis suit à nobis sirmatum atque stabilitum, noua nunc confirmatione non eget; hoc autem posterius, breuiter nunc confirmandum est.

Deum non agere ex ne-Ta probatur feptem argumenti.

Deum igitur non agere ex necessitate natura, probare possumus cessitatenatu his argumentis. Primò: voluntas necessariò vult vltimum suum finem, cætera verò ea ratione tantum vult, vt habet ordinem ad finé; se habent ordinem necessarium vt fine quibus finis haberi nequeat, necessariò vult eassi non habent ordinem necessariumad fine non vult ea necessario: sed Diuinæ voluntatis, non est aliud primarium obie-Aum neque alius finis, quam propria ipsius bonita, & essentia; quæ sine creaturis nihilominus sibi ipla sufficiens, & perfecta est, quam illis productis; neque ad bonitatem Dei vel constituendam, vel conseruandam, vel augendam, & ornandam, quicquam conferunt creaturæ: ergo non est necessarium Deum velle producere creaturas. Pulchrè enim regius vates Dauid illud cecinit. Deus mem es tu, quoniam bonorum meorum non eges. Secundo In essentia Diuina eminenter continetur omnis ratio boni, ergo voluntas Dei satiatur, & expletur in vo litione suz bonitatis, nec ea que extra illam sunt, necesse est euvelle. Antecedes ea ratione probatur, quod Deus est prima caussa omnium rerum efficiens, & quidam caussa æquiuoca, quare quicquid boni & perfectionis est in rebus creatis, id totum in Deo excellétius esse necesse est. Terrio. Voluntas hominis, ideo necessariò vult sua fælicitate somnes enim naturaliter expetut beatitudiné, & nemo velle potest se miseru este) quia nomine beatitudinis apprehendit id in quo omnis ratio boni, & appetibilis continetur, & omnis ratio mali excluditur; quod auté tale est non potest voluntas nolle, cum eius obiectum

fit bonum, vt bonum est: alia verò non vult necessariò, quoniam, vel in illis reperit aliquam mali rationem, vel certè non inuenit omnem rationem boni, & appetibilis; cum igitur Dei voluntas in sua essentia inueniat omnem rationem boni, quinetiam infinitam quandam bonitatis exuberantiam, hanc solam necessario volet; creaturas aute, in quibus non inest omnis ratio boni, sed tantu libatio, & participatio quæda bonitatis Diuinæ, nulla caussa est; cur necessario velle debeat. Quarto. Si omnis perfectio creaturæ excellenter est in Deo: hominem autem habere liberum arbitrium respectu eoru quæ no sunt vltimus finis hominis, existimatur in primis pertinere ad perfectionem, & excellentiam humanæ nature, cur similé voluntatis libertaté, non tribuemus Deo respectu creaturaru? Quinto. De' est ens sim pliciter, & ex se necessarium; hæc enim est notio Dei omniŭ animis innata; ergo remoto quocunque alio quod non sit Deus, ipse nihilominus obtineret suu esse, nec quicqua ob id perdere posser; alioquin Deus non esser ens simpliciter, & omnino necessarium, siquide posfet non esse alio sublato? At, si Deus necessariò vellet creaturas, non posset non velle eas, & quia in Deo esse & velle sunt idem, remota volitione creaturarum, remoueretur etiam esse Dei; ex quo sequeretur Deum non esse (quod tamé positum fuerat, & sanè concessu omnium eu quam certissimum)ens simpliciter, & omnino, & perfecte necessarium ex se. Atque hanc quidem rationem. Scotus in 1. Sent. dift.8.queft.5.existimat esse valentissimam ad eos conuincendos, qui aiunt omnia effici à Deo ex necessitate nature. Sexto. Si Deus potest ex nihilo aliquid creare, ergo Deus non agit ex necessitate natura; fed quod potest creari ex nihilo, est indefinitum atque indeterminatum, propterea quod ipsum nihil est indefinitum atque indetermina tum, quare quod produceretur à Deo ex nihilo esset indefinitum atque indeterminatum, quod falsum est, si tamen falsum appellari couenit, quod est impossibile. Minor syllogismi costrmata est in quinto libro huius operis, vbi de creatione disputantes, docuimus Deum habere vim, & potestatem creandi res ex nihilo.

Septima & vltima ratio, qua idem probari potest, sit hæc Deus est infinitæ virtutis, ergo non agit ex necessitate naturæ: patet consequé tia, quoniam cum agens ex necessitate naturæ, agat quantum potest agere, si Deus habens infinitam vim ad agendum, ageret ex necessitate, infinitè ageret, & infinita produceret, quod tamen fassum est. Et si agens infinitum, sine dubio multo plura potuisset facere, quam adhuc fecit, & multo plura posset nunc facere, quàm facit; si idem quoque est agens ex necessitate, ergo necessario plura fecisset qua facit, & faceret plura qua facit. Quinimo, apud me implicat corradictione

Bb iiij

esse agens ex necessitate natura, & esse agens infinita virtutis; deberet enim ab illo produci quantu potest produci, hoc est essectus infinitus respondens potentiz eius infinitz. Vel igitur nihil à tali agente produceretur, vel produceretur actu infinitum, vel certè nihil definitum, atque determinatum assignari posset, quod verè diceretur ab co produci; nam quacunque re finita producta, posset produci maior ab illo agente infinito, quinetiam fuillet maior necellario producta ab eo, cum sit agens ex necessitate, & agat secundum vitimum suæ potentiæ. Antecedens superioris argumentationis, hoc est Deum esse infini-

wite vitlutu.

tæ virtutis, probatur tripliciter; primò, quia Deus potest ex nihilo creare(vt alio loco ostensum est) & verè creat animas rationales, & creauit intelligentias, atque cælos; ad creandum autem siue de nouo. Probaturmul fiue ab æterno, infinita opus est virtute. Tum, quia Deus conseruat th argumeth omnia, eiuldem autem virtutis est creare res, & creatas conseruare, Des esse infi cum conservatio nihil aliud sit, quam continuata quodammodo quædam creatio. Deinde, quia si Deus haber virtutem finitam, quæro, quis eam ipli finiuit, ac determinauit? non iple libi; licut enim nihil à se producitur, ita nihil à se definiri, & determinari potest, cum hoc ipsum finire ac determinare, præsupponat naturam esse, ac virtutem rei. Nec alius præfiniuit Deo vim agendi; Deus enim est primum ens, à nullo alio dependens. Præterea, quicquid finitur, aut finitur intrinsecè ratione principiorum essentialium, quæ sunt materia & forma, vel extrinfece ab agente : priori modo finiuntur substantiæ compositæ;posteriori modo substantiæ simplices, vt intelligentiæ: Deus neutro modo finiri potest; cum sit, & summe simplex. & primum omnium efficiens; ergo Deus habet virtutem infinitam. Dices, Deum habere virtutem finitam, quia ratio, & natura entia non admittit infinitatem. Sed istud inerudite dicitur, cum istud ipsum sit in quæstione an in natura entis possit esse infinitas virtutisk nos enim id asserimus, & merito asserimus, qui contra fentir, prober sententiam suam, nostrasque rationes refellat. Deinde, esto, rationem entis non admittere infinitatem virtutis; certè finitas virtutis. quantacunque illa sit, non repugnat rationi entis, quod autem non repugnat rationi entis, non est denegandum Deo, & si hoc ei demitur, fine caussa demitur. Si igitur Deus habet virtutem finitam v.g. vt decem, quæro, cur non habeat, vt viginti, vt triginta vt centú, & fic deinceps in infinitum? Nam si solum infinitas virtutis ei repugnat, quantacunque finitas, poterit ei connenirercum autem quod est citra infinitum, sit indefinité finitum, & Indeterminate determinatum & in æternis idem lit esse & posse; hinc necessariò consequens esset,

virtutem Dei esse indefinitam atque indeterminatam, quod est absurdum; nam actui; præsertim primo & purissimo, qualis est Deus, repugnat esse indefinitum, atque indeterminatum, quippe cum hæc indeterminatio ex radice potentialitatis proficiscatur. Verum, hec satis sint ad probandum quod proposueramus, nimirum Deum non agere ex necessitate naturæ.

Neque verò me quisqua vrgeat ac premat, obiiciens mihi, id quod Commentator scribit in Opere, quod inscribitur Destructio destru- Sententia pe Aionum, disputatione 3. in solutione prime & secunde dubitationis serum Perioa & disputatione 11. in solutione primæ dubitationis, quibus locis af teticorum de firmat, Deum apud Peripateticos, neque agere ex necessitate nature, libertate vel neque ex electione; sed eminentiori quodam alio modo mortalibus Dei in agenincognito, & ipsi soli noto. Theologi etiam aiunt Deum non agere de ad extra contingenter, cum hoc sonet mutabilitatem, sed liberè. Nos enim de voculis, & modo loquendi non contendimus : illud tantum docere, ac persuadere volumus, creaturas non ita estici à Deo, vt non potuerint non effici ab eo: neque ita necesse fuisse mundum condi à Deo, ve impossibile fuerit eum non fuisse conditum: hoc quo modo appelletur, quibus verbis explicetur vel à Philosophis, vel à Theologis, neque nos curamus, nec fanè, vel ad contemplationem veritatis, vel ad rei à nobis propositæ demonstrationem, multum refert.

Sed volo hic adscribere pulcherrimum quendam locum Simpli- Notasemencii, qui clarissimis verbis expressam continet sententiam eius, & siam hac Ale Alexandri Aprodisci de libertate, & necessitate Dei in agendo. Cum zadri & enim Arist. 6. Phy. tex. 15. dixisset omne, quod mouetur posse moueri. tardius & velocius, & dubitari posset de cælo, quod neque tardius, neque velocius moueri potest, quam mouetur? id quod ipsemet Arist demonstrat 2. de Cælo tex. 35. Simplicius in expositione illius textus decimiquinti, qui est in 6. lib. Phy. tractans hanc dubitationem ita scribit. Pulchre ausem dubitat Alexander, quomodo in corpore quod fertur motu circulari qued quidem monetur aquabiliter, verum sit moneri telerim O tardins. Et primum quidem infirme soluit, ut existimo, dicens non dimiffe Aristotelem idem mouere celerius, & tardiu, sed posse moueri quod dicis messe etiam ei corpori quod sertur motu circulari, propterea quod à se motu proprio moneatur, er mon villa adductum necessitate, nec prohibeatur ab aliquo quominus aliter quoque moueatur, nam nec boni bona faciunt adducti necessitate, etiam fi ex femper faciant, sed est in corum potestate facere ea, qua sunt contraria. Oportebas autem, or existimo, mente reputare, primum quidem, quod boni di ... cuntur habete potestatem contrary, quia etiam aliquando ex eo operantur : calefia antem, co qua funt aterna, quomodo habuerins potestatem qua nunquane

exit in actum? Deinde, quod duplex est necessitu, una quidem divinior, ex, qua necesse est, vt Dem sit bonus, & vt que pollui non possunt anima, nunquam ma-La fiant; Violenta autem altera, per quam coguntur etiam improbi à legibus non peccare. Atque esiam potestas similiter est duplex : una quidem perfecta, altera verò imperfecta, & magis potestate. Calestia ergo & necessitatem habent dissiniorem, ut semper simpliciter, & eodem modo moueantur, & voluntatem in bono definitam, o perfectissimam, o à potestate dubia plane mundum non enim diuina anima bonum habent similiter ac humana. Sed ha quidem finitum T qued aliquando mutantur in contrarium : illa vero benum infinita petestatis. O quod eo quod est idem, est semper collocatum. Ex his Simplicii verbis liquido cernimur, Simplicium propemodum sensisse de necessitate Dei in agendo, quod Auerroes scriptum reliquit iis locis, quæ paulò Superius citauimus: Alexandrum autem videri tribuere Deo libertatem quandam non dissimilem eius quam Theologi ei assignant. Veteres sanè Peripatetici aiunt Deum liberè agere, quoniam agit cognoscendo, & volendo quod agir; non agere autem libere, sicut nos, qui agimus ex electione & consultatione, & possumus agere indifferenter vtrumuis contrariorum, siue quod est melius, siue quod est minus bonum: Dei autem voluntatem affirmant necessariò determinatam esse ad alterum tantummodo oppositorum, quod est melius. Negant item Deum agere ex necessitate natura, quia non est ficut agens naturale, quod est determinatum ad vnum tantummodo effectum particularem: & quia non agit Deus sine cognitione & appetitusnec agit vllius coactionis, aut violentiæ necessitate addu-Aus. Eundem tamen docent agere ex necessitate naturæ, ea ratione vt non agit liberè & contingenter sicut nos; & quia voluntas eius est necessario determinata ad vnum oppositorum; semper enim & necessario, agit ad alterum oppositorum quod est melius; & quia sic agit, vt non possit non agere; quia caussare & agere est perfectio, qua putant Deum carere non posse; alioquin posset esse agens non actu sed potentia, in Deo autem & intelligentiis, nullam huiusmodi potentiæ admixtionem esse probat Aristoteles libro 12. Meta-Physicæ textu 30. Denique, talem isti videntur in Deo ponere necessitatem agendi ad extra (vocant) hoc est ergo creaturas, qualem Theologi attribuunt Deo in operationibus ad intra, hoc est in productionibus Diuinarum Personarum. Verum hec, que de libertate & necessitate Dei in agendo secundum Peripateticos, breniter diximus, ea latius tractantur ab Auerroe, & Simplicio locis supra memoraris, præsertim auté in Commentariis corum super libru octauu Physicorum, & à Proclo in libro suo de Æternitate mundi: quæ nosin hoc libro, suo quodque loco diligenter explicabinus. Sed tem-

773

pus est, vt ad certamen disputationis descendentes, manus cum aduersariis conseramus. & primo quidem loco ponemus argumenta Arist. tum Procli, deinde Auerrois. postremo quorundam aliorum Philosophorum.

Exponuntur & refelluntur argumenta duodecim,quibus Aristoteles vtitur ad aternitatem mundi & motus comprobandam, ex variis locis eius deprompta.

CAP. 11.

R 1 M V M argumentum, sumptum est ex 1. lib. Phy. tex. 82. Ma teria prima est ingenerabilis, & incorruptibilis; alioquim enim cum necessarium sit aliquod subiectum omni generationi præexistere, & omni corruptioni superesse, aut daretur alia ma teria prior, quàm prima, aut eadem, quæ prima est, antequam genera retur existerer; & post interitum superstes esset; oportet igitur materiam primam eternam esse. Nó potest autem sine forma materia vnquam existere; quare procreatio formarum sempiterna est. Ex quo sit, vt motum & mundum sempiternum esse necesse site.

Secundum argumentum, ex lib. 8. Phy. tex. 4. Ipsum mobile, prius est motu, cuius est subiectu. Quare, si aliquado motus cæpit este, subiectum illius primi motus; quod ipso motu prius este diximus, aut generatum suit, aut sempiternum; sed cum generatio sine motu sieri nequeat, alius motus prior precessisset primum motum: sin autem mobile sempiternum suit, motu tamen carens, credendum prosectò est, aliquod impedimentum suisse, vel in ipso mobili, vel in mouente, propter quod in tota illa æternitate, motus esse non potuerit, illo autem sublato, deinde motus esse cæperit; at talis impedimenti remotio, sine motu sieri non potuit: quare ante primum motum suisset motus, quod est absurdum. Nunquam igitur motus cæpit esse.

Tertium argumentum, ex eodem libro tex. 10. Tempus sempiternum est. nam si cepit esse verum erit dicere, aliquando tempus non suisse, 8 no esse temporis prius suisse, quam esse illius; at prius, & aliquando, sunt differentia ipsius temporis, ergo ante generationem teporis, suisse tempus. Quod si tempus sempit ernum esse necessaria est, motum item oportet aternum esse. Vt enim; in 4. Phy. ostensum suit, tempus, vel est motus, vel non est sine motu.

Quartum argumentum, ex eodem libro tex. 11. Absque ipso, nunc. nullum tempus esse potest: omne autem nunc, cum sir præsens,, est in termedium, nempe sinis præteriti, & principium suturi;

## 774 DEMOTVS ET MVNDIÆTERNIT.

nullu igitur tépus; aut esse aut cogitari potest, ante quod aliud tépus non fuerit,, & post quod aliud tempus suturum non sit: ob quametiam caussam, motum, sine quo tempus esse nequit, principio & sine carere necesse est.

Quintum argumentum, ex eodem libro tex. 15. Nihil inordinatum est eorum, quæ secundum naturam siunt. Natura enim caussa est ordinis in omnibus; ordo autem omnis in quadam proportione consistic: infinito autem quasi tempore Deum quieuisse, postea verò aliquando mundum secisse, huius autem nullam esse disferentiam, quare nunc potius, quam prius, neque rursus aliquem ordinem habere, non amplius naturæ est opus. Nam quod secundum naturam sir, simpliciter ac semper ita sir, vt ignem naturaliter serti sursum: aut si aliquando non ita sit, subest naturalis caussa, & probabilis ratio potest reddi, cur non ita siat, vt in monstris euenit. Non igitur Deus ab aliquo initio mundum condidit.

Sextum argumentum, ex eodem libro tex. 53. & ex libro 2.de Goneratione tex.56. Idem manens idem, semper est natum facere: idem cum igitur Deus semper idem sit, & immutabilis, ac semper eodem modo permanens, vel semper mundum fecit, & faciet, vel nunquam fecit, nec vnquam faciet; aliquando enim non facere, & aliquando fa

cere, varietatem quandam arguit in opifice inesse.

Septimum argumentum, ex eodem libro tex. 76. Motus circularis, non habet actu terminos, à quorum altero dicatur incipere, ad alterum vero terminari; sed semper est in principio, medio & fine, vel potius núquam est in principio, medio, & fine; ex quo sit, vt motum cir-

cularem principio, & fine carere necesse sit.

Octauum argumentum, ex 1. de Celo tex. 20. Cælú est ingenerabile, & incorruptibile; ná quidquid gignitur, ex contrario, & subiecto gigni oportet, contrariorum autem corporum contrarij sunt motus; porrò motui circulari nullus alius motus contrarius esse potest: quo sit vt cælum contrario careat, ac proinde ortus & interitus expers

sit. Non igitur mundus esse cæpit.

Nonum argumentum, ex eodem libro tex. 22. Omnes gentes faciunt cælum locum, sedem, atque domicilium Deorum; quod si locus congruens esse debet iis quæ in ipso sunt; oportet cælum sempternum esse, quemadmodum Diiæterni sunt. Pretereà, ex omni temporum memoria, quod quidem monumentis proditum sit, nulla vn quam aut in vniuerso ipso cælo, aut in aliqua parte eius sacta mutatio dicitur que ipsum corruptioni subiectum esse significet. Quinetiam ipsum nomen cæli ab antiquis impositum, hoc quod diximus non obscure indicat:æthera enim nominare voluerunt, quòd ipsum eterno,

aterno, atque irrequieto ambitu circumagi viderent.

Decimum argumentum, ex 12. lib. Metaph. tex.30. Opifex Mundi eiusmodi est, vt substantia eius sit actus omni carens potentia; at si non semper operaretur, sed aliquando quidem ageret, aliquando autem ab actione vacaret, interdum esset opisex potentia, interdum actu. quare non esset omnino expers potentia. Ab acterno igitur Mundum condidit.

Vndecimum argumentum, ex eodem libro text. 48. Optima, ac perfectissima dispositio Intelligentiarum, est mouere orbes, & quæ sub ipsis sunt; sic enim suam bonitatem, & perfectionem aliis rebus communicant, quod est maximè proprium boni, & perfecti: hac etia ratione euadunt caussa aliarum omnium rerum in genere caussa efficientis, & sinis. Quare si mundus non est æternus, Intelligentiæ ab æternitate ociosæ, ac imperfectæ sussent.

Duodecimum argumentum, ex 8. libro Phy. tex. 48. & 56. Deus & natura semper faciunt ex possibilibus, quod melius est; melius auté est mundum esse, ac semper esse, quam non semper esse, est autem hoc possibile, qui enim de nouo factus est, potuit ante sieri, & ab eterno sieri; nisi sortè potentia Dei varietur suscipiens magis & minus, Porrò; sicut melius est esse, quam non esse, ita melius proculdubio est semper esse, quàm non semper esse; mundum igitur semper suisse, & semper fore melius est, quam non semper fuisse: Ergo Deus ab eterno mundum secit.

# Respondetur ad argumenta Aristotelis.

& indubitatum, creationem else omnino impossibilem, hoc est nullam rem ex nihilo fieri posse, omnémque productionem cuius libet rei, vel else motum, vel cum motu necessario coniuctam: quod fundamentum, quàm sit vitiosum & fragile, perspicuum est ex iis quæ documus quinto libro huius operis, vbi de creatione disseruimus & multis argumentis probauimus, creationem non else impossibilem; quare supradictas tres rationes Aristotelis, que tali fundamento nituntur arque fulciuntur, infirmas else necesse est. Nam & primam materiam, & primum mobile, & omnes cælos de nouo productos else dicimus, non per motum Physicum & ex aliquo subiecto, vt Aristoteles argumentatur, sed per creationem ex nihilo.

. Ad tertiam.Illa vocabula(prius)&(aliquando) hic non designant

## 776 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.

vllas differentias temporis veri & realis; sed vel imaginari, vel tatum fignificant motum non semper fuisse: non secus ac illa (extra) vel (supra)mundú nihil esse quo modo loquendi vtitur Arist.1.lib.deCelo tex.99.non significant differantias loci, cum extra & supra primum cælum nulla sit differentia veri loci. Ad Quarta Eiusdem sententiæ est, negare motum & tempus æternú esse, ac omne nunc esse mediú inter præteritum & futurú: qui enim diceret aliquam linea; cuius extrema non cernuntur, finitam else, negaret vtique omne punctu illius linez medium esse, idest principium, & finem linez, Quare sumitur in argumento, id quod est in quæstione. Ad Quintá. Ratio cocluderet, si Deus ex necessitate mudum fecisset; oporteret enim, aut mundum æternum esse, sicut est Deus, vel Deum non semper fuisse idoneum ad efficiendú mundú: cum autem nulla necessitate addu-Aus Deus, sed liberé quæ extra ipsum sunt producat, quemadmodú in iis quæ fiunt à libero arbitrio, non eadem ratio quæranda est; atq; in rebus naturalibus que fiunt ex necessitate quadam nature, atque eodm feré modo: si etiam in Dei operibus non est idem requirendum, quod in aliis rebus; nec ea sunt exigenda ad normam agentium naturalium, nec ad leges naturæ astringenda. Neque vero si voluntatis Diuinæ nulla ratio certa, & manifesta assignari potest, cur tunc & non ante fecerit, ideo quod dicimus negandú est, quàm enim multa sunt, que non propterea negamus, quod corum causse nos lateant? Ad Sextam. Ad agente per intellectum cuiusmodi est Deus, prodit effectus, non secundum esse illius; alioquin omnia haberent else Diuinum, nec posset distinctio rerum corporearum, & incorporearum ab ipso immediate proficiscissed tantum secundum præscriptionem atque definitionem intellectus & determinatione voluntatis. Dei:vnde licet Deus æternus sit, tamen quonia ab æterno voluit mundum facere non quidam æternum, sed nouum, ideo non æternus, sed nouus extitit. Fuit igitur in Deo æterna voluntas, vt esset mundus nouus, Quare, nec in esse, nec intellectu, nec in voluntate artificis, ob nouam molitionem múdi, mutatio vlla contigit. Ad Septimam. Principium & finis motus circularis, non penes mobile tantum attendi debet, alioquin nullius corporis rotundi motus vt pillæ vel globi, aut initiu, aut finem habere posset: sed penes motorem, qui ab æterno decreuerat vt aliquado motus celi inciperet. fuit auté motus circularis cu calo productus à Deo : vel effectus est ab intelligentia, quæ cum primum orbis cælestis est à Deo coditus, vim suam ad eum mouendum applicuit. Ergo licet motus circulatis non habeat ex parte circuli certum aliquod initium vnde inczperit, habet tamen ex parte mouentis intelligentic (pendet autem ex

mouente duratio motus(quæ non semper mouit sed ab aliquo principio moueri. Ad Nona Vr verú sit, celú ab omnibus putari locum Dei, no tamen ex eo efficitur, vt sempiternu, sit quemadmodu Arist. placuit non enim cælú sedes, ac domicilium Dei esse dicitut, quasi Deus illo indigeat ad coseruationem, vel ad habitatione; sed quia in eo supra cæteras res creatas, vim, magnificetia, atq; gloria sua clarissimè ostendit. Vide enim, qua multos ipsejex antiquis Philosophis. comemoret, & in 2. tex. lib. 8. Phy. & in vitima parte 1. lib. de Calo. qui longe aliter senserit, quam Arist.non facientes mundum æternú ficut iplæ facit. Quod autem, nec in cælo, nec in aliqua parte eius vlla vnquam mutatio visa fuerit; id quidem arguit cælum esse incorruptibile, & ingenerabile motu Phylico, non autem non esse produ Aum à Deo per creationem, Ad Decimam. Esse opificem, vel creatorem, est respectus quidam Dei ad creaturas, in creaturis quidem realiter existens, in Deo autem non secundum rationem, & terminatiuè. Quare, aliquid de nouo facere, nullam nouitatem, aut varietatem ponit in Creatore, sed tantum in creaturis, ideo enim dicitur de nouo creator, quia aliquid de nouo creatur ab ipso, propter nouitatem creatura, non ipsius creatoris: sed hoc infra exponetur accuratiùs. Ad Vndecimam. Otiosum, & imperfectum est, quod non obtinet finem suum, aut caret dispositione necessaria ad consequendam perfectionem suam. Dei autem, qui per se & absolute est beatus, ac sibi sufficiens, finem aut perfectam aliquam dispositionem ponere in relatione aliqua ad creaturas, quarum iple est auctor, absurdú est. Sicut igitur Deus ex se habet esse, & nó in ordine vel ex relatione ad creaturas:ita ex se habet omné suam persectioné.Itaque, licet nulla esset res creata, nihilominus tamé Deus, æquè atq; núc est, beatus & perfectus esfet. Ad Duodecimá. No potest múdus æternus esfe, aut certè meliùs est eu non fuisse æternu: non quide, quia opifex non fuerit semper æquè potens, & idoneus ad efficiendu mudu; sed quia vel repugnat creature, vt Creatori suo coeterna sit: vel quiaposita æternisate mundi, permulta videntur inde absurda sequi, vtinfra monstra bimus; vel quia cú mundus ad demonstranda Dei gloriam conditus sit (omnia enim, vt est in sacris literis, propter semetipsum operatus. est Dominus)eius infinita potentia, libertas voluntatis, prouidentia omnium rerum, denique perfecta independentia à rebus creatis clarius elucet in noua effectione mundi, quam in eius æternitate.

Verum de argumentis Aristotelis, hæc sint dicta? deinceps ad expositionem & consutationem eorum argumentorum, quibus æternitatem múdi Proclus pugnaciter præstractéq; defendit, veniamus. Hęc autem argumenta, ex eo opere quod Philoponus eadé de re có-

## 778 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.

tra Proclum scripsit (nam Procli proæternitate mundi scripta, interciderunt) depromemus. Et quæ Philoponus' refellens Proclum, cognitu digna prodidit, ea nos in hanc nostram disputationem, suo quodque loco, inseremus.

Piginti argumenta Procli pro aternitate mundi, & solutiones corum.

CAP. IIII

### PRIMVM ARGYMENTVM PROCLI.

I mundus ortum habet, cur non ante factus fuit, quam nos asserimus esse conditum? Præsertim cum Deo tribuamus infinitam facultatem, & assirmemus mundum multo ante potuisse condi.

### RESPONSVM AD PRIMVM PROCLI ARGVMENT.

C Icut, quia infinitu, aut in magnitudine, aut in numero, actu in na-Itura constare non potest, (vt plurimis, firmissimisque rationibus demonstrauit Arist.tum in 3. lib. Phy.tum in 3. libro de Cælo) sed necesse est rerum omnium & molem, & numerum finitum esse: ridiculú est quærere, cur non plura, & maiora, in mundo procreata sint à Deo; quado quide sine dubio poterat id facere; etenim cu illa quatacunque, & quot cunque forent, oporteret else finita, semper eadé maneret dubitatio; cur non plura, & maiora facta fuisent: Eadem ratione dicendum est de mundo; cum enim res mundi, sicuti nec magnitudine, atque numero, sic nec duratione infinitæ creari potue rint(vt mox docebimus) sed necesse est omnia aliquando primum cæpilse, tidiculum est quærere, cur non antè múdus factus fuerit, sem per enim eadem hæreret questio. Adde, quod tunc, & non ante fa-Aŭ esse mundum, pendet ex voluntate sola opificis, cui tunc libuit facere, & non antea; ea enim agentia, quæ voluntariè, ac liberè opefantur, plerunque ita agunt, tantum quia sic volunt vt pictor pingit nunc & no post, tantu, & non plus, interdum no aliam ob caussam, nisi quia ita vult. Quocirca in his verum est illud, quod vulgo ia&ari solet, sit pro ratione voluntas. Et licet Deus nihil agat sine summa ratione mundumque tunc, & non ante vel post factum esse, non casu acciderit; rationé tamé huius rei querere, ac perscrutari velle stultum est; cum plurimarum rerum, etiam vilissimarum, quas ante oculos habemus, & sensibus ysurpamus, caussas penitus ignoremus.

Satis

Satis igitur sit, Mundum vel non potuisse vel non decuisse sieri ab æterno: cur autem non ante, aut post sit factus, quam est factus, cum id ex libera Dei voluntate pendeat & occulto nobis eius consilio, præstat piè ignorare, quam curiose ac superbè perscrutari.

### SECUNDUM ARGUMENTUM PROCLI.

DE natura boni est, seipsum cum aliis communicare, suámque bonitatem aliis rebus, quantum sieri potest, impertiri, & id maximè conuenit summo bono, qui Deus est. At si mundus non sit ab æterno, per æternum (vt ita dicam)tempus, Deus nihil egit, & suam bonitatem non communicauit. Quæro, aut potuit ab æterno mundum creare. aut non; si potuit, aut voluit etiam, quare fecit quid enim ei obstare potuit? si noluit, ergo non est summe bonus, & inuidia tangitur: id quod impium est cogitare, ne dum loqui, aut sentire. Sin autem voluit sed non potuit, ergo est finita vi,& circunscripta facultate przditus,& inzquabilis,& non simplicissimus, quando in eo non est eadem, ac par voluntas & virtus, atque potentia.

### AD SECVIDUM ARGUMENTUM PROCLI.

Cm dicimus mundum ab æterno non fuisse factum; nee de bo-Unitate, nec de potentia opificis quicquan detrahimus: sed asserimus æternitatem adnersari, ac repugnare conditioni eius quod fit. Si enim mundus à Deo factus est, ab eo suum esse, ac durationem accepit; at si coæternus ipsi fuit, non potuit accipere. Nam quod semper est, quomodo ad ipsum esse produci potest? omnis enim productio aliquid nouum necessario significat, loquor de productione creatura, qua fit ad extra. Præterea, si mundus superatur ab opisice in essentia, in viribus, in actione arq; perfectione, superabitur etiam in esse, ac duratione; quare mundus erit posterior ipso & non coæter- Cur Deut no nus ei. Nullam enim, neque naturæ, neque artis procreationem cer- fecerit mimnimus, in qua caussa non antecedat effectu. Præterea, si mudus est ab di ab aterne. æterno, sequentur hæc absurda; infinitum esse transactum, erut enim víque ad húc diem infiniti anni transacti: & dari maius infinito, nam numerus annomm transactus infinitus, augetur per additionem

Digitized by Google

## 780 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.

annorum, qui sequuntur: & multiplicari infinita, nam si species cum mundo sunt æternæ, secundum vnamquamque speciem erunt transacta infinita indiuidua, imo erút præterita infinities infinita, nam vique huc præterierunt infinitæ horæ,& infinitæ dies,similiter hebdomadæ, menses, anni, lustra, sæcula, & alia huius modi infinita. infinitú autem, neque à finito, neque ab infinito pertransiri posse demonstrat Arist. 6. lib. Phys. Præterea, essent actu infinitæ animæ rationales; siquidem illæ sunt immortales, & in vnoquoque homine vna. Nec valet dicere, infinitum in actu non repugnare iis, quæ materia, situque carent. Nam Arist.in 3. Phys. 41. de omni numero vniuerse loquens asserit eum infinitum esse nullo modo posse. Neque etiam valet dicere, Mundum secundum partes æternas, vt Angelos, & orbes cælestes ab æterno existere potuisse, non autem secundum partes corruptibiles & quæ per successionem multiplicantur; hoc enim est dicero Mundum non nist imperfectum, ac mutilum existere potuisse. Neg; rationi consentaneum est dicere, enua nobiliora, & perfectiora ab æterno sieri potuisse, ignobiliora vero, atque impersectiora non potuisse; si enim, quod maius est potuit fieri, ergo etiam, quod minus est: & si corpora calestia fuissent ab aterno, aterno tempore fuissent privata suo motu naturali, quorsum enim ab æterno mouerentur, si nihil potuit ab æterno per motum produci >& fic ab æterno Intelligentiæ motrices fuissent otiolæ,& sanè hoc non dicitur conueniéter congruentérque sententiæ Aristot. qui & motum cæli, & species omnes, & generationem æternam esse pluribus in locis manifestè asserit. Preterea, hinc necessariò fieret, vt infinitum, qua infinitum est, cognitum esset. Intelligentiæ enim, cum æternæ fuerint, infinitum, quod iam transactum est, cognoscerent: nam si cognitionem horum inferiorum ipsis adiment, attamen conuersionem cælestis globi qua quaque conficit necessario cognoscit: conuersiones autem ciuscemodi quemadmodum & dies, innumerabiles iam extiterunt. Quocir ca infinitum percipitur ab ipsis. Nist quis (quod tamen absurdissimű est)fingerer obliuionem præteritarum rerum in eas cadere: quod si infinita cognoscunt, vnaquæque erit infinitæ virtutis; ac essentiæ; nã plura simul perfecte cognoscere, est maioris perfectionis, ergo simul infinita, erit perfectionis infinitæ: erunt igitur non ynum infinitum actu, verum complura.

Si quis autem putet, Mundum, & si non est externus, potuisse tamen sieri ab externo, posser aliter ad hoc argumentum ita respondere. Licet Deus potuerit creare mundum externum, id tamé facere noluisse, quoniam ita melius erat; vel quia ex noua molitione mundi, manisestiùs, certiusque cognoscitur persectio, & gloria Dei scuius caussa mundus est conditus) quam ex æternitate eius : vel alias ob caussas, que nos mortales humane inscirie caligine circunfusos, ceu alia pleraque, latent.

### TERTIVM ARGUMENTUM PROCLI.

A Liqui effectus sunt simul cum suis caussis efficiétibus, neque priores, neque posteriores ipsis: exempli gratia, corpora opaca quæ sunt in lumine, sunt simul cum ea vmbra, cuius caussa sunt: Sol etiam efficit lumen, cum quo tamen simul est, neque antecedens ipsum, neque subsequens. Ergo mundus, etsi à Deo sit conditus, nihilominus tamen potest esse cozternus ei. Neque pugnant hæc inter se,vt effectus sit tempore simul cum sua caussa efficiente.

### AD TERTIVM ARGVMENTVM PROCLL

🔽 Xemplum vmbræ,vitioľum est duabus de caussis:primum quidē, Equoniam vmbra non est per se res aliqua, sed tantum mera nega-tio, seu priuatio luminis; at Mundus est res quædam habens consi-bra an ens po stentiam. Sed dicet quispiam, vmbram non elle meram negationem stimm, an luminis; alioquin esset tenebræ, atqui in vmbra colores cernimus, santummodo qui sine lumine videri nequeunt; est itaque vmbra lumen quoddam Prinatinum: imperfectum. Verùm hoc foluitur ad hunc modum. Vmbra lumen quidem habet, at non à corpore cuius est, sed ab illuminante; quòd tamen lumen illud sit imperfectum & maiori perfectione carens (id quod prinationem quandam esse constat) caussa est ipsum corpus opacum, impedit enim obstatque ne illa pars aeris possit perfecte illustrari à sole. Rectè igitur in principio dictum fuit, vmbram, quatenus efficitur à corpore opaco, solum esse privationem luminis : nam vmbra vt est lumen, est ab illuminante; vt est subobscurum & imperfectum lumen, est ex corpore opaco. Deinde, alio quoque vitio exeplum vmbræ laborat; neque enim omaino verum est, corpus quod est in lumine, vmbram necessario emittere. Nam si sol in eo puncto sit, quod corpori respondet ad verticem, quemadmodum apud eos accidere solet, qui incolunt loca subiecta æquatori, vel quæ vsque ad tropicos extenduntur, palam est sine vmbra esse ibi corpora subiecta, ea certè, quæ cum terra ita continuata sunt, vt nihil aëris interiectum sit. Vmbra igitur, tum quòd nihil est, tum

## DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.

quia non necessario producirur à corpore quod est in lumine, nois potest esse imago, & exemplum idoneum eius, quod in præsentia inquirimus.

minu splatu.

Alterum exemplum, nihilo plus valet ad propolitum concludendu, sideratio lu- quam prius. Etenim lumen solis est duplex: Vnum, quod in ipsius Solis globo hæret, quod Solis, vt astrum quoddam est, essentiam proculdubio costituit, ab eo enim Sol obtinet, & vt sit Sol, & vt Sol nominetur:quocirca effectus eins esse nullo modo potest. Mundus igitur, qui effectus à Deo esse, & ad naturam eius nulla ratione pertinere. ponitur, non recte comparatur cum tali lumine. Alterum lumen est, quod à Sole diffunditur per aëra, ipsum collustrans; hoc autem subinde gigni, atque interire, constat ex eo, quod ipsum excipiunt tenebræ, & Sole nubibus obducto, interciditur. tale autem lumen depender à Sole, habens esse suum in fieri, perinde arque morus, & tempus. Vnde, cum primium corpus quod illuminat distungitur, statim, quod erat in aere lumen, ita deficit, vt amplius non sit. Existimamus igitur semper in aere nouum lumen gigni. Nam non aliter per continuationem quandam à corpore lucido, lumen in aëra defluit, quàm aqua. de fonte scaturire soler: vel certè moto Sole non idem lumen manet. in aere, sed aliud atque aliud gignitur; non enim lumen est corpus quod moto Sole ipfum quoque ex vno loco in alium locum fecundum Solis motum moueri queat, sed est accidens in subiecto sic inhærens, ex eoque sic pendens, vt sine interitu sui, ab eo non possit abiungi. Neque vero lumen quod est in aere tantummodo interit; verumetiam illud, quod cælestibus globis impertitur à Sole. Cui rei sidem faciunt ecliples lunæ, cuius lumen in defectionibus quidem, totum cofertim deficit, sensim autem in reliquo toto tempore. Cætera autem astra idem lumen perpetuo retinere videntur, propterea quod ob continuationem orbium nihil incurrere potest, quod ea obscurare queat. Tale autem lumen obnoxium else interitui, etiam ipse Proclus affirmat in eo libro, quem scripsir de lumine. Quare lumen. quod est à Sole profectum, non erit simul perpenuo cum ipso Sole. Non igitur referet similitudinem Mundi, qui ponitur vna esse ab æternitate cum ipso opisice. Ex hisce igitur quæ diximus, perspicuum factum est, neutrum Procli exemplum ad ostendendum Mundum coæternum opifici esse potuisse, accommodatum esse.

Posser etiam argumento Procli aliter occurri. Etenim si ponatur vmbra & lumen esse suis caussis efficientibus coæterna, nihil videtur sequi maniseste absurdum & impossibile. At opinioni quæ ponit mundum Deo coæternum, necessariò & apertè consequentia sunt quamplurima grauissimaque incommoda, que supra in confu-

tatio-

tatione secundi argumenti indicata sunt, & infra subtilius exponeneur. Qui autem opinantur Mundum potuisse fieri ab æterno, responderent; Proclum quidem suo illo argumento probare Mundum poeuisse fieri coæternum Deo, quod ipii non negant: non tamen fuisse factum æternum; id quod nunc in quæstione versatur.

## QVARTVM ARGVMENTVM PROCLI.

T St æterna Idea Mundi, ad quam Deus respiciens, Mundú fabricatus est; Idea autem essentia in eo cossistit, quòd est, exemplar esse alterius, quod est imago eius. Exemplar autem & imago, cum fint ex numero eorum, quæ cum alio conferútur, simul sunt, neque vnum sine altero constare potest. Ex his necessario consequens est, vt quandoquidem Idea & exéplar Mundi, æternum est, Mundus itidem, qui est imago eius, sit æternus. Alias necessarium est, aut exemplar non esse æternum, li imago eius non sit; aut esse exemplar sine imagine; aut Mundi exemplar nullum esse; quorum omnium nihil est quod cum veritate, ac recta ratione non pugnet.

### AD QUARTUM ARGUMENTUM PROCLI.

PRima Hypothesis, esse Ideas omnium rerum, quales Plato pone-bat, Platonis quidem illa est sententia; Verum difficilis creditu, & An est atteab Aristot. plurimis locis accerrime oppugnata & pene labefactata. nitate Idea Cæterum disputationis gratia, concedamus eam Proclo. Altera ta- Mundi, restè men, quam ei subiungit, est maniseste falla: nempe, quod essentia concludatur Ideæ sit referri ad aliud, hoc est este exéplar alterius. Etenim, aut Idea Mundi. Mundi est substantia; aut non est; & sanè Plato Ideas substantias pri÷ mas & nobilissimas esse censet; & cum Mundum animal quoddam perfectum, & substantiam codem statu permanentem appellet, multo magis ipsum eius Archetypum substantiam esse oportet. Si Idea Mundi substantia est essentia eius non consistet in relatione ad aliud, est enim substantia ens absolutum, nullius vel subiecti vel termini adminiculo, vt consistat, indigens. Ea vero que referentur ad aliud, accidentia sunt, & non per se cohærent, sed fundamur in also, & opponuntur inter se, que substantie nullo modo conveniunt. Non erit Izitur ellential dez, exemplar elle alterius, & referri ad aliud. Quod si Idea Mundi non in eo, quod sit exemplar Mundi, suam essentia obtinet, non elt necesse, si Idea Mundi aterna fuerit, continuò Mudum

Cc iij

## 784 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.'

quoque æternum fuille. Sicuti, quia ellentia Sophronisci non est pofita in eo, quod est esse Patrem Socratis, non sequitur, vt statim atq; fuerit Sophroniscus, fuerit etiam Socrates, sed bene cum primum Sophroniscus copit esse pater, tum quoque necessario fuit Socrates. Sicuri etiam Rex est exemplar eius imaginis, qua ad similitudinem illius effingitur, & tamen, quia essentia Regis non consistit in eo. quod est exemplar esse alterius, non sequitur, ve katimatque Rex fuit, etiam fuerit imago eius. De Idea Mundi eodem planè modo & sentiendum, & loquendum est. Si autem Idez substantiz non sunt perse sublistentes, erunt notiones, ac rationes quedam, secundú quas opifex, qui eas animo comprehensas tenet, operatur. At ne sic quidé necesse erit vt vna cum rationibus artificialibus, sint opera, quæ secundum ipsas fiunt. Etenim domorum, & nauium fabricatorem esse licer, qui domus, vel nauis Ideam in mente habeat, nondum tamen fecundum eam fabricetur. Quare, ne sic quidem necessario sequitur, vt si Mundi Idea sempiterna sit, mudum quoque sempiternum fuis. se necesse sit. Quinimo, si Deus qui summa Prouidentia omnia gubernat, res antequam sint, præuidet atque prænoscit vt est communis omnium animis insita sententia & hoc testatur Proclus in opere, quod De decem contra Providentiam dubitationibus composuit, & Plotinus in libro, quem De iis quæ mente percipiuntur, & De Bono conscripsit; palam est, omnibus rebus quæ oriuntur, Ideas, & rationes architectrices antecedere Denique, si Deus agerer ex necessitate maturæ, fortasse Procli argumentum probabilis esset, cum autem no sic, sed libere agat, nec eius naturalis perfectio ex molitione Mundi pendeat, vt supra ostendimus, nulla ratio est, ex externitate Idearum quæ naturaliter sunt in Deo, quinetiam re sunt idem quod Deus, æternitatem rerum, quæ libere à Deo ad earú quæ in ipso sunt Idearum similitudinem essectae sunt, velle concludere. Nam nec homines qui ex arte operantur libere, necesse est simul atque alicuius operis formam, & Ideam animo expressam tenent, opus ipsum perficere: sed plerúque euenit Ideam operis, else ipso opere antiquiore.

## QVINTYM ARGYMENTYM PROCLE

Aussa efficiens, aut semper est actu, aut aliquando est potestate tantum; & siquidem actu semper sit, essectus etiam semper erit; caussa enim sactu suerit, essectus actu erit, & si illa potentia, hic quoque potentia. Præterea, id quod est potentia, reducitur ad actum, ab co quod est actu,

vt calidum potentia, à calido actu: similiter opifex potétia euadet artifex actu, ab co qui est iam actu opifex. Opifex igitur Mundi, vel semper fuit actu efficiens Mundum, & sic Mundum item semper fuisse necesse est; vel aliquando fuit in potentia efficiens, ergo ab alio efficiente qui actu fuit, reductus est ad actum. Sed quæro de hoc, an semper reducebat illum ad actum, & sic ille semper actu fuisset opifex, id quod repugnat positioni: vel non semper reducebat, sed poterat tantum reducere, ergo erat aliud, à quo ex tali potentia ad talem actum traheretur; & fimilis quæ--stio de hoc fiet, & de alio item atque alio; aut igitur erit progressus in infinitum in efficientibus, quod manifeste falsum, atque adeo impossibile est; aut necessario fatendu erit opificem Mundi, semper actu efficientem suisse, & proinde Mundum semper extitisse. Quare Mundus æternus cst.

### AD QVINTYM ARGYMENTYM PROCLI.

Vplici significatione nomen potentiæ vsurpatur apud Philoso- Deduplic pe Dephos. Primò, pro naturali quadam habilitate, vti puerum adhuc ritia eracina. rudem, dicimus potetia Grammaticum esse, propterea quod sit aptus ad eam discendam. Deinde, pro habitu, quo præditus, potest bene promptéque operari, sed fortasse vel aliis rebus occupatus, vel quia non vult, nequaquam operatur: vt qui iam artem Grammaticæ didicit, potest quidem, at non semper Grammatice agit. Et hic quidem habitus, respectu prioris potentiæ, potest appellari actus sed respectu carum actionum, quæ proficiscuntur ex ipso, dicitur potentia: potest igitur hic habitus, si comparetur cum præcedente potentia, nominari actus primus, ad differentiam secundi, qui oritur ex ipso: si vero conferatur cum actu quem iple gignit ac parit, potest rite nuncupari potentia secunda, ad differentiam primæ, quæ præcedit talem habitú.Est igitur duplex potentia; prima & secunda, duplex item actus, primus, & secundus. Sed potentia secunda, & actus primus, re non differunt, sed ratione tantum at que hanc quidem distinctionem potétiæ, tradit Arist.in 8. lib. Phy. tex. 32. & lib. 2. de Anima, tex. 54. & 55.

Ex his perspicuum est illud primu pronuntiatu Procli, si caussa est actu, estectus quoque erit actu; intelligendum esse de actu secundo, non primo: exempli gratia, si præceptor actu docet Grammaticam,

Cc iiij

## 786 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.

necesse est aliquem esse, qui actu doceatur Grammaticam; & si ædise cator imm ædisicet, erit quoq; aliquid, quod ædisicatur. At de primo actu non est verum. Fit enim, vt ædisicator partum habeat ædisicandi habitum, ipse tamen actu non ædisicet, neque quicquam ædisicetur.

Secundu auté pronuntiatum, nempe id quod est in potentia tale, reducitur ad actu ab eo, quod est actu tale; intelligédu est de eo, quod est in prima potentia: puer qui potest esse Gramaticus actu, eruditus, doctusque ab eo, qui actu tenet Grammaticam. Non est autem veru in secunda potentia: is enim, qui iam comparauit sibi habitum Gammatices, si quando non operatur, est tunc in potentia, sed ex tali potentia non excitatur, vel traducitur ad actum ab alio, sed à seipso cum vult; aut si agens suerit naturale, vt ignis, cum amotum suerit impedimentum obstans eius actioni. Quocirca licet ex hoc colligere, opisicem actu primo, non necessario esse simul cum esse cum, qui sic opisex habitu, qui vt diximus appellatur potentia secun-

da, non ab alio, sed à seipso traduci ad actum.

Hinc elici potest solutio argumenti, quod est fallax, & captiosum ob homonymiam vocabuli Potentia, & Actus. Affirmamus Deum esse opificem habitu, vel secuda potentia, non quod in co sit aliquis habitus, vel aliqua potentia, sed ob similitudinem quandam, & quo planius res intelligatur; virtutem diuinam, secundum quam no semper operatur, quando vult tamen, optime, facillime, promptissiméq: operatur, nomine habitus & potentiæ secunde nominamus. Cumergo Deus, non fuerit ab æterno opifex Mundi actu, fed, vt italoquar, habitu; quoniam ab æterno habuit perfectissimum vim arque potestarem condendi mundum: sed quia voluit ab æterno, vt Mundus de nouo condererur, & initium aliquod suz durationis haberet. ideo sine vlla fui mutatione, tunc, quando decreuerat, Mundum de nouo condidit: cum igitur ita res habeat, non oportet Mundum simul esse cum ipso Deo, neque Deus reducetur actu condendum Mundum ab alio, sed à seipso sicut pictor callens scientiam pingendi,iam non indiget alio cuius ope adiurus pingat, sed quando liber ei, pingere potest. Alia etiam, quæ assumuntur in argumento, non funt omnino vera:vt illud, Omne quod in potetia est, reduci ab alio ad actum. Duz sunt enim viæ sciendi, ex sententia omnium Philosophoru; via disciplinæ, & via inuentionis: qui enim indoctus abundantia quadam, & naturali fælicitate ingenij, per se aliquam scienriam inuenit, is ex potentia sciente sit actu sciens, à se non ab alice Neque illud alterum verum est, Quicquid est potentia tale, ab eo. quod est actu tale, teduci ad actum: stirpes enim fiunt actu dulces; albæ, vel alio colore affectæ, non ab eo, quød est actu dulce, vel al-

## LIBER DECIMVSQVINTVS.

78

bum, sed beneficio aquæ, qua irrigantur, & solis; & hoc perspici potest in omnibus generationibus, quas naturales Philosophi æquituocas vocant. Nisi propositio intelligatur, non de eo, quod est actutale formaliter tantum, sed vel virtualiter, vel formaliter.

### SEXTYM ARGYMENTYM PROCLI

Eus auctor est Mundi omnino immutabilis ; ergo vel abæterno Mundum fecit, vel nunquam fecit: nam si aliquando: non fuit factus Mundus, & aliquando fuit fa-Aus, ergo Deus ex non faciente ad faciendum mutatus est. quare Deus mutabilis est. Et cum omnis mutatio sit imperfecta quædam actio tempore indigens, & ad perfectionem aliquam acquirendam tendens: tempore inquam indigens, vipote, sine quo nullus motus perfici queat, erit Deus imperfectus aliquo indigens. Quamobrem, quia zternitatem Mundi negat, etsi cupiunt esse pii erga Deum, funt tamen, (ut ex iis, quæ iam diximus perspicuu est) erga ipsum valde impij. Possumus igitur breuiter concludere sotam rationem ad hunc modum. Si Deus prius non faciebat Mundum, & postea fecit, ergo mutatur; si mutatur, ergo mouetur, quoniam omnis mutatio, vel est motus, vel mon fit fine motu: si mouetur, ergo est imperfectus: quod enim dealbatur non est perfecte album: si etiam mouetur, indiget tempore, quoniam motus necessario fit in tempore. Quæ si absurda sunt, & omnia tamen pendent ex illo, quòd Deus ex non faciendo ad faciendum migrauerit, certe illud falsum erit, quare ab æterno Deus Mudu fecit.

### AD SEXTYM ARGYMENTYM PROCLI-

Erum est, motum esse actionem impersectam: & omnem mutationem, vel esse motum, vel non esse sine motu. Sed quod emne transiens à non faciendo ad faciendum, necessario motumsubeat, falsum est: nam non faciens, habitu tamen & potestate saciendi præditus, postea, quum ei libet, ex tali habitu actiones promitabsque vllo motu. Si enim ex habitu faciente euadit actu agens pen aliquem motum, is vel erit diuersus ab essectione, vel erit ipsa esse

## 788 DE MOTVS ET MVNDI ÆTERNIT.

&io: fi erit diversus, vel erit habitus, & hoc non, quoniam habitus rationem quietis potius, quam motus habet, quod enim habitu est tantummodo agens, quiescere potius, quam moueri dicendum est; vel erit aliquid medium inter habitum & effectionem; & hoc non, quia in eodem instanti finem facit non agendi, nullo tempore intercedente, in quo talis motus fieri queat; alioquin in illo medio tempore, neque faceret, neque non faceret, & sic inter contradictoria el-Tet medium. Erit igitur ipsamet effectio, motus; at si ita sit, cum iuxta sententiam corum, Deus semper Mundum efficiat, etiam semper mouebitur, quare semper imperfectus, ac temporis indigens erit. Quare in corum caput solers ipsorum inuentum relabitur. Non est autem omnis actio, motus, neque imperfecta, neq; temporis egens; vt sensus, & mentis actiones, que neque motus, neque impersecte sunt, neque interuallo temporis fiunt. Præterea, si essectio esset motus quo moueretur iplum agens, tunc motus esfet in mouete, at non est in mouente sed in mobili; est enim actus mobilis, prout est mobile, quemadmodum Arist. definit in 3. Phyl. & Aristot. 2. de Anima. text. 57. & 58.ait ex habitu ad actum quempiam transire sine vllo motu. sic enim ibi scribit. Quocirca non recte se habet dicere ipsum sciens cum scit, alterari, sicut neque adificatorem cum adificat. hoc est is qui habens scientiæ habitum, deinde actu scit, & contemplatur, transit ab habitu ad actum fine vlla alteratione; quod fi talis non alteratur, neque simpliciter mouebitur, non enim augebitur, vel minuetur, vel loco mouebitur. Non est autem magis persectus Deus, quando aliquid actu procreat, quam era antea cum potentia tantum procreans erat : est enim per se, ac sine alterius rei adminiculo omni ex parte perfectus; alioquin opera quæ facit Deus, Deo perfectionem tribuerent, & pertinerent ad essentiam Dei; quæ enim naturam alicuius perficiunt, partes sunt eius, vt rationale hominis, vt manus totius corporis. Mundus igitur pars erit Diuinæ essentiæ, erit igitur corpus Deus, corporeisque affectibus obnoxius. Quod si Deus perfectus non sit, nisi Mundus ab æternitate consistat, Deus perfectionem suam accipit à Mundo, quare plura accipiet à suis operibus, quàm illis ipse impertiatur. Cum enim illis det, vt sint, ipse ab illis accipiet, vt perfectus sit: pluris autem est perfectio Dei, quàm natura euiusuis rei creatz. Ar qui potest hoc sieri? si enim persectio ab essentia eius non differt, sicut Deus esse non accipit à Mundo, ita noque perfectionem; & sicut esse Dei non pendet à Mundo, sic neque perfectio eius. Adde, quod perfectio est in eo quod perficitur, at creatio & productio Mundi, & aliarum rerum effectio, transcunt in res que fiunt. Et cum Proclus tribuat Deo prouidentiam, & efficientiam rerum etiam extremarum atque minutissimarum, quarum tamen quædam extincæ sunt, quædam nunc constant, aliæ vero suturæ sunt, necesse est dicat Deum potestate opisicem nunc esse, respectu rerum suturarum; nam si actu opisex sit, res suturæ actu iam præsentes essent ex ipsius sententia; si igitur potestate opisicem esse, impersectionem esse Proclus existimat, semper autem in mundo aliqua à Deo procreanda sunt, respectu quorum dum sutura sunt, est opisex potentia, necessarium habet omnino dicere Deum semper

imperfectum elle.

Porrò, sciendum est actionem posse duobus modis considerari; vno modo, secundum id quod ponit actio vt actio, in agente: deinde, quatenus infert ex se passionem vel essectum: primo modo actio Dei est in actu ab æterno, non autem secundo modo: priori modo Deus non est caussa in potentia, seu in actu ab æterno, posteriori modo Deus non fuit ab æterno actu efficies caussa Mundi, quia non creauit Mundum ab æterno. Et aduerte, Mundum, & alios effectus esse in Deo antequam fiant in potentia actiua; neque hoc est absurdum, solum enim de iis quæ formaliter sunt in Deo, inconueniens est ponere aliquid in potentia in ipso Deo. Quocirca, oportet actionem secundum id totum quod ponit in agente, formaliter esse actu in Deo ab zterno, hzc auté actio Dei & vis atque potestas omnium effectrix nihil aliud est quam efficax Dei voluntas, quæ in se semper est actu & inuariabilis; tunc autem ab ea procedit esfectus, quando vt procedat, & à sapientia Dei præscriptum, & à voluntate eius determinatum fuit.

### SEPTIMUM ARGUMENTUM PROCLI.

S I Mundus conditus est, & peribit, necesse est tempus, quod vna cum Mundo necessario cohæret, ortum quoque, interitúmque habere: quare aliquando non suit tempus, & aliquado non erit tempus; sed (Aliquando) certum quoddam tempus significat, ergo suit tempus, quado non erat tempus, & erit aliquod tempus, quando nullum tempus erit: quæ cum sint inter se pugnantia, necessarium est, Mundum abæterno suisse.

## AD SEPTIMUM ARGUMENTUM PROCLE

E St captiosum argumentum. Etenim verbum illud (Aliquando) non fignificat propria, & naturali vi sua tempus aliquod cersús

fed tatum significat aliquid, vel non fuisse semper, vel non fore nunquam. Cum enim dico crastinus dies aliquando erit, illud (Aliquando)non sonat aliquod certum tempus, in quo crastinus dies futurus sit, alioquin illud tempus etiam esser aliquando, & rursum illud, ac ita deinceps in infinitum: sed tantum significat crastinum diem, neque semper, neque nunquam sed medio quodam modo futurum. Cum igitur dicimus aliquando Mundus est factus, intelligimus Mundum non semper fuisse, sed habuisse ortum, & principium, similiter cum dicimus aliquado Mundus non erit, intelligimus Mundum, vel motum, non semper futurum: sicuti Verbum, erat, vel fuit, non semper tempus aliquod significat, quoniá hæc tribuimus Deo. qui nullo pacto subest tempori. Plato enim in Timzo dixit, quoniam Deus probus erat, & nequaquam inuidus, Mundum condidit: & sicuti quando dicimus extra, vel supra cælum nihil est, in hac oratione(supra)&(extra)non significant aliquam differentiam loci, nist imaginariam, fic(aliquando)cum dicimus, Mundus aliquado cæpit, non fignificat tempus, nisi imaginarium.

### OCTAVVM ARGVMENTVM PROCLI.

Vndus dissolui non potest, ergo neque vnquam sadus est: patet consequentia; nam si quod generatum
est, aliquando interibit, ergo ex opposito consequentis,
quod interire nequit, vt est àpud Platonem in Phædro,
nunquam generatu suit. Antecedens probatur; nam Mundus à solo Deo, qui secit ipsum, dissolui potest: is enim rationem soluendi nodum tenet, qui secit nodum; atqui
Deus nunquam dissoluet, nam quod bene & cum ratione
colligatum, & copulatu est, velle dissoluere, improbi est:
vel igitur Mundus non suit bene compactus à Deo, quare
in eo faciendo bonus artisex non extirit; vel si bene sactus
est, improbi erit ipsum velle dissoluere. Quare cum nesas
sit opinari Deum vel in faciendo Mundo non optimum
suisse artiseem, vel in eo dissoluendo improbum euadere,
planum est mundum dissolui non posse.

# AD OCTAVVM ARGYMENTYM PROCES.

N non corpora nostra, & animantium item, atque stirpium pulchre compacta suntivel igitur hæc Deus vult dissoluere, vel no vulc vult; si non vult, quomodo contra voluntatem eius dissoluuntur? si vult, quomodo improbus non est, qui quod bene copactum est vult dissoluere? Quod si dicas, hæc corpora mortalia non à Deo proximè effici, sed à Diss secundis, vel à caussis naturalibus procreari: hoc nihil obstat, quominus & ipse Deus, qui caussis secundis vim agendi tribuit, & cum ipsis ad efficiendum concurrit, malus sit, & Dij secundi, seu caussæ naturales, improbæ sint quæ res pulchrè compactas dissoluant. Sanè qua bonitate ductus initio mundum fecit, eadem si voluerit, dissolutionis ratio nos lateat; neque enim ea, quorum caussas ignoramus, temere, aut male fieri arbitrari debem? Posteà, facultas quæ adactum nunquam deducitur, imperfecta & otiosa est, vt solent ipsi dicere; cum igitur Deus habeat sacultatem dissoluendi Mundum, quomodo enim, qui nodum fecit & vinculum colligauit, nesciat aut non possit ipsum dissoluere? vel igitur hæc facultas promouebitur ad actum, quare Mundus aliquando dissoluerur; vel nunquam reducetur ad actum, quare talis facultas impersecta, & otiosa erit. Adde, quod nec Aristoteli placeat, in zternis aliquid esse, quod potestate tantum sit, vnde est illa eius fententia 9. lib. Metaphys. text. 17. Nihil potetia æternum est. Et illa etiam in 3. Physic. text. 32. in perpetuis non differt posse ab ipso esse. Deinde, si soluere Mundum malum est, cum igitur Deus possit Mundum soluere, habebit vrique Deus facultatem malè agendi, & vt aliquando malus euadat. Quare, vel in Deo non est facultas dissoluendi Mundum, & sic nec in ipso fuit facultas condendi, vt supra. diximus; vel si est, aut soluere Mundum non est malum, aut in Deoinerit facultas mali.

Possumus etiam aliter ad hoc argumentum, breuiter respondere ad hunc modum: quicquid ortum est per motum Physicum, & abagente Physico, potest etiam similiter interire per motum Physicum & abagente Physico; & è cotrario, quod potest interire per motum Physicum, fuit etiam similiter generatum; & hoc intellectu verum est illud Platonis & Aristotelis axioma, quodcunque est generabile est corruptibile, & quodcunque est corruptibile est generabile: & item, quicquid cæpit esse, aliquando desinet esse, & quod aliquando desinet esse, aliquado etiam cæpit esse. At quod cæpit esse per creationem à Deo productum, potest quidem nunquam desinere esse per motum Physicum & potest atem agentis Physici, sed potest tamen desinere esse potentiam Dei qui ipsum creauit; & hoc quidem perspicuè cernitur in anima rationali, idem autem de mundo sentiendum est.

## NONVM ARGVMENTVM PROCLI.

Niuersi anima ortu caret & interitu, ergo Mundus quoque ortu, & interitu vacare debet. Consequentia patet, quia no potest animal interire, aut non esse, cui anima eius semper adsit. Antecedens probatur, quoniam anima Mundi à seipsa mouetur. Quare Plato in Phoedro ait, animam nunquam natam, aut caducam esse.

## AD NONVM ARGVMENTVM PROCLI.

N non etiam iuxta Platoné, anima nostra à se mouetur & im-A mortalis est, corpus autem quod ab ipsa monetur, & ortum, & interitum habet? An non infirma ratio est, quæ nititur decreto Platonis non valde certo, neque à multis recepto, nimirum, quod essentia animæ in eo sit, vt moueatur à seipsa, & sit principium mouendi? Neque placet Aristoteli, vnam esse Mundi animam à Deo diuersam, à qua cuncta regantur corpora; sed solis orbibus cælestibus immor... tales animas suam cuique attribuit, quarum motionibus omnia quæ infra Lunæ orbem funt, regi, foueri, & moderari cenfet. Quare quod hic à Proclo de anima Mundi dicitur, à nobis non coceditur. Adde, quòd qui negant Mundum æternum esse, hos consequens est, vel negare animam Mundi cæterásque intelligentias æternas esse, sed fuisse eas simul cum mundo procreatas: vel dicere illas non habere adeo necessariam cum mundo connexionem, vt sine ipso & ante iplum esse non potuerint. Quare sumere æternitatem animæ, tanquam rem certam & indubitatam, & ex ea concludere æternitatem Mundi, quali absque Mundo anima esse non potuerit, est duplici nomine vitiosam facere augmentationem; tum quia sumit pro certo, quod est dubium; tum quia ex hoc conficit id, quod ex illo non concluditur necessario. Deinde, vel essencia anima in eo est, vt sit principium mouendi aliud, & sic anima habebit essentiam suam dependentem à corpore, nec vllam actionem sine illius opera exercere poterit : vel non in hoc colistit essentia eius, & sic non erit necessarium si anima æterna sit, id quoque quod ab ipsa mouetur æternum esse. Postea, functiones animæ, separabiles sunt à corpore, ac eo puriores euadunt, quo à commercio corporis liberiores sunt; quare, vt rectè Plotinus ait, substantia quoque animæ separabilis erit à corpore. Quare substátia eius, non in eo consistit, vt sit principium mouendi corpus. Ipse quoque Proclus in Comment. suis super Timæum, ait essentiam animæ in eo esse, quod est à seipsa moueri, mouere autem corpora, ipsisque vitam impertiri, atque motus & actiones communicare, non esse substantiam animæ, sed vim, atq; facultatem, ac functionem eius. Præterea, Plato in Phædro, sic ait Anima hominis mmortalis ess: nam quod semper mouetur, aternum ess, quod autem agitur, comouetur aliunde, quando sinem habet motus, viuendi sinem habeat necesse ess: solum igitur quod se mouet quia nunquam deseritur à sese, nunquam ne moueri quidem desinet, quinetiam cateris qua mouentur, hic sons, hoc principium ess mouendi. Hæc Plato. Cum igitur id solum quod se mouet sempiternum sit, nullúmque corpus, vt corpus est inanimum, à seipso moueri queat, vt Platoni, & Aristot. visum est, mundus autem corpus quoddam est, relinquitur, vt Mundus & moriendi, & viuendi sinem habeat. Cum his autem consentiunt, quæ in Timæo scripta sunt, quomam inquit orti esti, immortales vos quidem esse, or indisolubiles no potestis, quod si Mundus interire, & dissolui potest, ortum suisse necesse est; neque enim ortum essegit, quod aliquado suaptè vi interire potest.

### DECIMUM ARGUMENTUM BROCKS.

M Vndus non potest interire, ergo nunquam fuit ortus. Probatur consequentia; nam si quod ingenitum est,. non potest interire, ergo quod potest interire, non est ingenitum, & quod est genitum potest interire. Nam quod non fuit, & potuit esse, cum est, poterit etia non esse. Præterea, quicquid fit, ex contrario fit, in quod rur sus interire potest. Quod si ex privatione interdum sit commigratio in habitum, vt è tenebris in luce & ex quiete ad motum,. multo magis ex habitu poterit fieri commigratio in priuationem. Quare si Mundus ex inordinato aliquando generatus fuit ordinatus, quæ est commigratio ex priuatione inhabitum, multo magis nunc exordinato poterit fieri inordinatus', quæ est commigratio ex habitu in priuationem. Quod si hoc absurdum est, absurdum idem erit, facere Mundum aliquando ortum fuisse. Antecedens autem probatur. Quidquid interit, ab aliquo extrinsecus occursante interit, & in aliquid alienum à se ; cum igitur extra vniuersum nihil sit, nec quicquam ab eo alienum existat;. fed(vt est apud Platonem) omnia complexu suo cotinens,. totum ex totis, perfectum ex perfectis constet, Mundus igitur interire non potest:quare neque vnquam ortus est...

### AD DECIMUM ARGUMENTUM PROCLI

Mota fententiam hans Procli,

Roclus in opere, quod inscribitur Observationes corum, in quibus Platonis Timzo contradixit Aristoteles, volens tueri Platonem, qui in Timzo dixit, quidquid sentitur generari & interire posse, aduersus Aristotelem qui huic opinioni opposuit cælum, quod cum sentiatur visu, generari tamen & interire nequit, sic ait nullum corpus finitum praditum est viribus infinitu, vt ipse Arist. 8. Phys. sed Mundus finitus est, vt Aristot.oftendit in 1.lib.de Calo, ergo non habet vires infinitus. Atqui, quod aternu est, vim infinitam, vt semper sit, habet, unde ipsum ciara boc est auum ab eo quod semper sit, Gracis appellatum esse certum est : quare Mundus aternus effe nequit. Suapte igitur natura, & nasci, & interire potest. Perum, quia coniunctus est cum eo quod verè est, & vires habet infinitas inde suppeditatur illi immortalitas, & aternitas. Quare si cogitatione Mundum ab splo Deo seiunxeris, & motu atque ipso esse privari necesse est. Hac Proclus. Si igitur Mundus per se finitas vites habet, quod autem huiusmodi est, per se interire potest, quomodo Proclus ait, Mundum interire non posse, quia extrinsecus nihil ipsi contrarium occurrere possit Præterea, si Mundus per se caret contrario extrinseco, quod autem tale est, per se interire nequit, Mundus igitur per se non potest interire. Proclus igitur pugnantia loquitur, cum in supradicto opere dicat, Mundum suapre natura interire posse, quoniam habet vires sinitas, hic autem inquit Mundum interire non posse, quia non habet contrarium extrinsecus occursans illi.

Deinde, non valet, quidquid oritur, ex aliquo gignitur quod prius erat alienum, & extra ipsum, sed nihil est à Mundo alienum, aut extra ipsum, vt vult Plato, ergo Mundus non est generatus. Hoc inqua non valet, nam sine id ex quo generatus fuit Mundus, fuit aliquid formatum, & aliquam speciem habens, sine fuit aliquid rude ac informe, non necesse est nunc aliquid esse extra Mundum alienum ab ipso. Nam si id ex quo factus est Mundus, aliquam speciem habebar, iplam delerens, Mundi formam suscepit. Quid enim hic remanet alienum à Mundornam species illa iam interijt: subiectum autem illius, est sub forma Mundi. Si vero fuit aliquid rude & informe, id iplum, cum in generatione Mundi eualerit materia, elementum, & pars ipsius Mundi, non potest dici esse alienum à Mundo: non igitur necessarium est si Mundus ortus fuit, aliquid nunc esse extra Mundum. Neque illud, si præcise dicatur, verum est, quidquid gignitur, ex contrario gigni nam substantia gignitur, cui nihil est cotrarium; in solis autem contrarijs est mutua reciprocatio, & commutatio: in prinatione autem & habitu, non item euenit; nó enim est necessaria commu-

,

commutatio ex habitu in prinationem. Vnde Plato ait Mundum ex prinatione vel ex inordinato fuisse factum ordinatum, nusquam tamen dixisse legitur, Mundum rediturum ad illam privationem informitatis, & inordinationis. Adhæc, concedimus Mundum quantum in iplo est, posse ad inordinationem, & privatione redire: omne enim quod ligatum est, vult Plato posse dissolui; or quoniam orti estis, inquit in Timzo, immortales effe non potestis: neutsquam tamen dissoluemini nec vos vlla mortis fata periment, nec fraus violentior, quam confilium meum. quod maius est vinculu ad perpetuitatem vestram, quam illa, quibus estis tum cum gignebamini, colligati. Plato igitur sensit Mundum suapte natura dissolui posse, à Deo tamen immortalitatem ipsi suppeditari. Non ergo pugnant hæc, Múdum Dei munere nunquam elle interiturum, eum tamen ab aliquo initio fuisse conditum. Denique, quod ex materia per motum habuit ortum, id suaptè natura mortale & aliquando interiturum est: & quod per motum Physicum est interiturum, id quoque ortum fuit. Sed quod sua natura est immortale & incorruptibile, id potuit de nouo fieri, non ex materia per motum, sed ex nihilo per creationem. fic est mundus.

### VNDECIMUM ARGUMENTUM PROCLI.

Vidquid interit, id suo ipsius vitio interire solet; At Mundus nullius vitii capax est, ergo no potest interire. Maior patet; nam quod interit, neq; bono suo interit, neque eo, quod neque bonium, neq; malu sit, sed medium, quod enim est huiusmodi, id neque lædere, neque iuuare potest. Vnde sit, vt neque perimere, neque seruare valeat. Minor apud Platonem perspicua est; ipse enim ait Mundum beatum esse Deum, sicut & Deos omnes: & propterea Deorum genus vniuersum, cum vitij no sit capax, nullam sentire posse immutationem. Non igitur vnquam interibit vniuersum, cum in eo nihil insit vitij. Quod si interire nequit, nunquam ortum est, alioquin ex nihilo sactum esset, nullam autem rem ex nihilo sieri posse, certum est.

### AD VNDECIMUM ARGUMENTUM PROCLI.

On decet loco demonstrationis, in omnibus rebus vti testimonio Platonis, vepotè quem in multis errasse costet: vt in Astro-

nomia, cum folem, quem Astronomi inter stellas errantes medium collocant, secundum à luna locum tenere dixit. In Philosophia narurali, cum animarum transmigrationem etiam in corpora rationecarentium, fabulas Pythagoricas sequutus, amplexus est, ve ipse Produs fatetur in libro, quem pro Timzo contra Aristotelem scripsie. In Medicina, cum incorporibus viuentium trahendi facultatem negat esse. Præterea, vterum animantem esse voluit, quod reprobatumest à Galeno. Adhæc, censet stirpes sensus participes esse, quod nec Aristoteli, nec Medicis, nec ipsis Platonicis probatur. In Philosophia morali, quis no de nuditate mulierum, de communione vxorum, de liberorum procreatione, & abortu, eius in libris de Republica decreta reprehendit? Verum, fi quis plura & grauiora Platonis etrata subrilius vult cognoscere, legat is Eusebium libro 13. de Præparatione Euangelica à cap. 8. ad finem vsque eius libri. Deinde, non sequitur. Plato dixit Müdum esse Deum, ergo non sensit illum esse ortum: verumque enim dixisse potuit, & sibi contradixisse. Interdum enim Plato finceras de Deo sentétias sequutus est; interdum patrium morem reueritus, & iudicium Socratis reformidans, ad fabulas deuolutus est. Genus Deorum expers (inquit Plato)vitij est, atqui Mundus Deus est, quis hoc concedat?nam si mundus, qui omnia continet; Deus est, quid erit, quod non sit Deus? rebus itaque inanimatis, & belluis, Diuinitatem tribuere oportebit. Quomodo Múdus Deus est, cuius partes inferiores penes omnia commutationum genera commutantur, superiores vero, perpetua conuersione immutantur? Postea, sicut naturalis facultas est caussa conservationis, & vt res sit; sic imbecillitas caussa erit, cur non sit: omnis autem facultas finita. necesse est vt deficiat; quare si Mundus vt corpus est, sinitæ est facultatis, vt fatetur Proclus, finitam auté facultatem deficere est necesse. & cum deficit in id rem ipsam labi oportet, quod contra naturam eius sit, quod autem est cotra natură, id cuiusuis rei est vitium, cique affert interitum: Mundus igitur & vitij & interitus capax erit.

Quoniam autem Proclus ex illo communi axiomate Ex mbile nibil fit, conatur oftendere Mundum non potuisse generari, quippe cum nihil ante Mundum fuerit, ex quo ipse generari potuerit; age dum, huic quoque rationi occurramus. Ars tatum efficit formas accidentarias, non autem substantiam. Natura etiam formas substantiales gignit, nó autem materiam. Cum sgitur Deus, & artem, & naturam longe antecellat, & formas accidentales, & substantiales, & ipsam materiam efficere poterit. Non enim Deus vi & potestate sua minus superat naturam, quam hac artem excellit. Quare non est issi impossibile ex nihilo aliquid facere. Præterea, aliud est loqui de gemeratione vniuscuiusque rei particularis, aliud vero de procreatione Vniuersi & omnium entium, qua ex aliquo subiecto antecedente non potuerunt existere. Et aliud est loqui de prima procreatione rerum, aliud vero de propagatione & successione earundem; illam enim nullum subiectum antecedere oportet, huic autem semper aliquod subiectum subesse debet. Quinimo, in ipsa communi rerum particularium generatione, cernimus quodammodo aliquid ex nihilo fieri: non enim materia generatur, ac proinde nec totum compositum secundum vtramque ipsius partem essentialem de nouo producitur; sola igitur forma, quæ ante generationem nulla erat(nisi fortasse formas materiæ inhærentes sempiternas esse quispiam existimet) per generationem producitur. Quæ forma, cum subiectum eius interit, in nihilum videtur recidere. Aut enim in ipsum subiectum commutatur; aut ad alias materias transit: aut ad aliquod proprium totum reducitur: aut in aliam formam commutatur: quorum nihil fieri potest. Quod autem à quibusdam dici solet materiam esse caussam procreationum formarum, absurdum est: quomodo enim deterius caussa erit melioris, & posterius prioris? forma enim finis est materiæ: dicitur auté materia potentia esse omnes species, non quod ipsas procreet, sed quod habilis sit ad naturas formarum recipiedas; veluti tabella scriptoria, potestate est, quæ in ipsa describuntur literæ: non quod literæ ex tabula nascantur, sed quod potuit in se literarum characteres recipere. Neque verò potest vna forma eadem numero ex vno subiecto transire in aliud, nam nec forma per se moueri: nec vna numero nisi in vno tantum subiecto singulari esse potest. Nec forma dissoluitur in alia simpliciora, alioquin esset composita. Nec redit ad suum totum, seu ad propriam integritatem; tum quonia formæ partes non habet, & quantitate carent; tum quoniam difficile est fingere, quæ sit tota forma earú animarú vegetantium, quæ in singulis viuentibus inest, aut quod naturale corpus illa tota forma occupet? Neq; vna forma in alia interit, vt seruetur mutua comutatio; talis enim comutatio no fit propter forma, sed propter comune subjectu, quod potestaté habet vtramuis forma recipiédi. Ad hæc, quod verè generatur, id est per motu efficitur, id & in tempore, & ex aliquo subiecto fieri necesse est; at procreatio Mundi non est motus, nec in tépore fit, immediate enim fit à Deo, qui in tépore non operatur. Sed dicet, nec materia proprie gigni, neq; forma, led iplum compositu, idemq; interire: Esto; sed compositu, yt multis placet re no differt à partibus, quare per generatione nulla res noua procreabitur, sed terminus generationis erit tatu vnio & cocretio simpliciu: erit auté generatio nihil aliud, q cocretio:interitus auté nihil aliud, Dd ij

2104.69

quam secretio, vt placebat antiquis; eueniétque, vt vera sit Empedoclis sententia, assirmatis nullius naturam esse, sed permixtionem tantum, atque mixtorum segregationem. Præterea, ante generationem forma non erat, Aristoteles enim 12. lib. Metaphys. text. 16. non vult formam esse priorem composito; nec post meritum forma superstes est; hoc enim si alicui formæ tribuendum est, tantum intellectui cocedendum erit: in generatione igitur & corruptione compositi, nulla res, & substantia gigni, aut interire cernitur præter formam; sed quoniam tales formæ à composito non sunt separabiles, idcirco ex quadam consecutione essection, & interire necesse sit.

Verum quid opus est multis? breuibus namque occurri potest argumento: concedendo vniuersum quidem naturaliter non posse interire; sed negando ex hoc concludi, ipsum nunquam esse capisser nam, vt non esse caperit per motum, ex aliqua materia factum, nihil tamen prohibet, ipsum ex nihilo, per creationem, proxime à Deo suisse procreatum. Sed clamat Proclus, ex nihilo nihil sieri; clamet sane quantum libet; nunquam certe creationem probabit Deo esse impossibilem. Ac nos quidem supra libro quinto, possibilem esse creationem, multis sirmisque rationibus confirmauimus; & quae contra creationem obijci poterant, omnia repulimus.

# DVODECIMVM ARGVMENTVM PROCLE

V Niuersi elementa, vel manent in suis locis naturalibus, quod ipsis est secudum naturam: vel circulo mouentur, & neque principium, neque sinem habent mouendi. Si igitur Vniuersi elementa in suis sunt locis, neque vllum in alienum locum totum contendit, necesse est Vniuersum expers esse mutationis: cum omnia, eaque tota id obtineant, quod ipsis est secundum naturam, tum quæ in codem manent, tum quæ mouentur.

### AD DVODECIMYM ARGYMENTYM PROCES

Hoc Procli argumentum, duobus syllogismis nititur. Vnus est hic, quæ sunt in loco naturali, ea sunt incommutabilia, at vna quæque Mundi pars, tota est in loco, naturali partes igitur Mundi, sunt incomutabiles; quare qui ex ipsis costat Mudus, mutationis est expers.

expers. Alter syllogismus, hic est: quæ in orbem mouentur, neque principium, neque sinem habent sui motus, cælum autem versatur in orbem, neque principium igitur habuit vnquam motus', neque sinem est habiturum. Sed in priori, illud falsum est, quidquid manet in suo loco naturali, esse immutabile. Elementa enim contigua, vt aër, & ignis, aqua, & aër, terra, & aqua, in suis locis naturalibus posita, tametsi cognata, & vt aiunt, symbola sint, tamen quoniam semper altera qualitate sibi inuicem aduersantur, mutuo alterari, & commutari necesse est.

Deinde, cum ait elementum manens in suo loco, esse immutabile; vel intelligit de mutatione, quæ est secundum locum, vel de alia: vtrumuis falsum est;nam multas partes cuiuslibet elementi, sæpenumero à suis locis naturalibus ad loca non naturalia dimoueri cernimus:aqua item in sua manens integritate, sæpe incalescit, frigescit, discutitur in halitum, vertitur in aerem, & in se computrescens, sexcentas procreat animalium formas. Terram etiam in loco suo immutari, declarant tam multæ stirpium, & metallorum species, quæ ex ipsa procreantur. At dicet, partes elementi possunt immutari, integrum autem, & totum elementum, nequaquam. Verùm, hoc est petitio principij; nam qui negat Mundum æternum esse, partes eius omnino immutabiles esse, itidem negabit, de veroque enim pars dubitatio est. Præterea, si nulla pars eleméti est immutabilis, quomodo Proclus absque demonstratione sumit, totum elementum esse immutabile? cum partium commutatio, contrarium sentire suadeat? Eadem enim est natura partium elementi, & totius elementi; quare si partes sunt corruptibiles, totum item suaptè natura est corruptibile. Vel igitur aliquando interibit, id quod nos asserimus, vel nunquam; & sic fiet, vt quod est corruptibile, nunquá corrupatur: quod & repugnat naturæ, & aduersatur ijs quæ traduntur ab Arist.in 1.de Cælo.quin imo Aristot.ex motu, & quiete partium terræ in centro ( neque enim contingit totum elementum terræ simul moueri ad centrum)argumentatur, totius terræ naturalem locum elle cetrum.

Neque verò Proclus, illud rectè concludit, cum ait, motus circularis caret principio, & fine, ergo est æternus. Nam in antecedente, vel loquitur de principio & fine durationis, & ita petit principium, vt per se manifestum est: vel loquitur de principio & fine motus ex parte magnitudinis, & ita non valet consequentia. Etenim, idem posset de motu cuiussibet globi dici:in tali enim motu, nó licet certum principium sumere, aut sinem, ex parte globi; non proinde tatamen quispiam dicet, aut nunquam cæpisse motum globi, aut nunquam esse destruru. His accedit, quod duratio motus, non à subjecto

Digitized by Google

Dď iij

corpore, in quo inest, sedà virtute motoris pendet; quare si motor libere, & secundum voluntatem moueat, tandiu motus durabit, quamdiu ei libuerit; & incipiet tunc, cum motor incipere voluerit: figura igitur mobilis, non necessariò æternitatem motus concludit.

### DECIMUMTERTIVM ARGUMENTUM PROCLI.

M Ateria prima, est procreationis & interitus expers; alioquin alterius materiz indigeret. Illud autem, cuius gratia materia est, est ipsa procreatio; & materia refertur ad formam, relatiua autem simul sunt: relinquitur igitur, vt si materia æterna est, procreatio quoque, cuius gratia illa est æternasit, & sint formæ in ipsa, ex æternitate.

### AD DECIMUMTERTIUM ARGUMENTUM PROCLI.

mibae.

Ythagorici, Platonici, & Stoici, materiam fecerunt sempiternam; & quamuis nunquam omnis formæ, & qualitatis expers wem veterum sit per se, tamen informem, & incorpoream esse voluerunt. Huic dide intermina xerunt primum omnium, inesse trinam dimensionem, ex qua effici on dimensio- corpus quodda, quod sua natura folis dimensionibus tribus definitur, & est quasi tumor quidam indefinitus, & solum parui, & magni differentia definitur. Hanc item posuerunt commune subiectum omnibus naturalibus formis, ídque incommutabile; in omni enim commutatione debet esse aliquod subiectum, quod ab ea forma, quæ interit, transeat ad eam, quæ procreatur. Hanc igitur materiam, fi producatur, dicimus nos non necesse esse exalia materia produci: Formæ enim, quia per se non subsistunt, nec seipsas sustentant, ideo materia indigent cum generantur. Materia vero, quia est receptaculum omnium formarum, easque sustentat, si producitur, non indigebit alia natura, ex qua fiat. Præterea, quamuis in procreatione partium Vniuersi, materiam præexistere cernimus, in productione tamen rotius Mundi, non oportet existimare cam præcessisse, sed vna cum Mundo, à Deo productam fuisse. Sed dicet, Plato voluit materiam sempiternam esse; Esto; at idem in Timeo, terram ponit incommutabilem, reliqua tria elementa vult in se mutuo commutari. Cum tamen, ibidem allerat, corpora animantium ex quatuor elementis constare, quod esse non posset, nisi terra commutaretur. Eius igitur viri, qui in re tam manifesta sibi contradicit, velle in omnibus rebus sententiam, quasi oraculum sequi, stultum est, cum ipsemet moneat, Wt Socratis paruam, veritatis autem, per magnam curam habeamus

Adde, quod nusquam legitur Platoné dixisse, materia sempiternam esse. Mundum autem ortum esse, clara voce pronunciat. Vter igitur magis consentanea Platoni dicit, Proclus, qui vult Mundum æternum esse, (quod apertè negat Plato) eóque sit materia sempiterna, quod nusquam Plato dixit; an nos, qui materiam vna cum Mundo cæpisse volumus, quorum alterum Plato manisesse scribit, alterum nusquam apertè negat? Denique, materiam non posse procreari, ab agente naturali, & motu Physico, verum est: à Deo autem, & por creationem, falsum est.

## DECIMYMQVARTVM ARGVMENTVM PROCLI.

Vidquid gignitur, materia eget, & efficiente: quod si id non semper est, id sit aut propter efficiens, quod non semper idoneum est ad efficiendum; aut propter materia, que non est semper habilis; aut certe propter vtrumque. quare si Mundus aliquando non suit, id accidit ei, vel propter materiam, vel propter ipsius Mundi esse comisat Deus Mundi opisex, semper ad esse cidendum Mundum est satis idoneus: cum ipse idem semper permaneat, nec vllo modo immutetur; nam si nunc est idoneus, & ex æternitate suit; & si ex ipsa æternitate non suit, nec nunc quidem est idoneus. Materia vero, similiter semper suit habilis, ad procreationem Mundi; cum sit incommutabilis, & semper eadem permanens. Cum igitur, quod Mundus aliquando non suerit, nec materiæ, nec essicienti, ascribi possit, pro salso habendum est.

## AD DECIMVMQVARTVM ARGVMENTVM PROCLI.

In hoc argumento, multa sunt vitia: primum est illud, quidquid sit, indigere materia; multa enim solum requirunt esticiens, vt anima rationis compos, quæ & à Deo condita est', & quoniam est immortalis, ex materia sieri non potuit. Materia item prima, vel non est à Deo producta, quare Deus non omnium erit opisex, sed erunt duo principia prima, Deus & materia prima, quod redolet nugas Manichæoru; vel si est producta, ex materia alia produci non potuit, ne res in infinitum habeat. Neq; vero ad ostendendu, non quidquid sit, materia egere, multum interest, siue id ab æterno, siue de nouo sactum suerit. Quemadmodum igitur, qui faciunt Mundum sempiternu, & materia, tametsi dicant Mundu à Deo sabricatu esse, nolunt Dd iiij

801

tamen materiam præcessisse constitutionem Mundi, sed vnà cum Mundo ab æterno productá fuisse: sic etiam nos qui volumus hunc Mundum aliquando cæpisse, dicimus materiam simul cum Mundo cæpisse. Alterum vitium est, quod sumitur tanquam certum, materiam esse immutabilem & sempiternam, quod falsum est, & à nobis supra improbatum fuit. Tertium vitium est, quod duplex tantum caussa assignatur, propter quam Mundus non semper esse potuerit, nempe materia & efficiens: cum neutra earum sit caussa, sed alia, que prætermissa fuerit, nimirum, quod repugnet naturæ ipsius operis; æquale esse suo opifici, & repugnet Mundo ipsum coæteraum esse Deo, à quo fuit conditus; vel quia Deus ad manifestatione suz gloriæ & perfectionis, melius esse iudicauit mundu fieri de nouo, quam illum esse ab æterno; vel quia ex parte Mundi repugnat ipsum esse æternum; cum huic positioni, multa, quæ sunt perspicuè falsa, abfurda, & impossibilia, sint necessario consequentia; id quod supra breuiter ostendimus, & accuratius, ac diligentius infra docebimus.

## DECIMUMQUINTUM ARGUMENTUM PROCLI

Artes Mundi, nempe celum, & quatuor elementa, sunt L zternz; ergo etiam Mundus, neque enim totum ignobilius est suis partibus, cum sit id cuius gratia partes sunt, & non è contrariò. Cælum autem Platoni sempiternum esse placuit; quod vel motus eius, qui fit in orbem, apertà declarat:nam ortus, & interitus inest ijs quæ habent contrarium. Præterea, vnum vni tantum proprièest contrarium, vt à Platone explicatum est in Protagora: cum igitur cælum contrario careat, nam si cælo aliquid contrarium esset, motui quoque eius, alius motus contrarius inueniretur, at quis is esse potest? Cu enim tres sint motus fimplices, circularis, & rectus, qui duplex est, vnus qui sursum sit, alter qui deorsum: quis erit horum, circulari contrarius?nő is qui sursum sit, nam opponitur ei, qui sit deorsum; nec is qui fit deorsum, aduersatur enim ei qui fit sursum; & iam positum est vni vnum tantum contrarium esse, relinquitur igitur, neque motui cælesti, neque ipsi czlo quidpiam esse contrarium. Quare corpus erit diuersum ab iis, quæ ortum habent & interitum, ve

sant quatuor elementa, & quæ ex ipsis siunt. Porrò, ipsa elementa, licet secundum partes suas gignatur, & intereat, nihilominus tamen semper suum statum naturalem retinent in suis locis remanentia. Mixta vero, non partes Műdi, sed potius effecta dici debent; ad quæ procreanda, Dij, vt est apud Platonem, ex integritate elementorum partes mutuantur, quas iterum restituant illis: quod dictum est propter resolutionem mixti in elementa, ex quibus conflatum erat. Ex iis igitur, & verè & conuenienter Platonicis decretis, atque principiis, demonstratum est, Mundum sempiternum esse.

## AD DECIMVMQVINTVM ARGYMENTVM PROCLI-

Voniam Proclus nimium Platoni tribuens, ad confirmandam æternitatem Mundi, testimoniis eius abutitur, velut etiam núc,. affirmans cælum secundum Platonem non esse compositum ex quatuor elementis, sed esse quintam quandam naturam omnium sublunarium corporum longe dissimilem, hoc dicens conuenienter magis doctrinæ Aristotelis quam Platonis; Videndum est, an Plato ita An motures Senserit:an potius, vt nos ostendemus, contrarium. Plato (inquit Pro-li circularis clus) tribuit calo motum circularem, qui dinersus est à motibus omnium elementorum, ergo voluit illud esse diuersum ab illis. Procede tonis dassi ret sand argumentum, si Plato fecisset cælum, vel corpus simplex, vel nam, non efcompositum, sed inanimum; tale enim argumentum ex motu natu- se copositum rali ductum, in simplicibus corporibus, & compositis inanimatis ro. ex elementis. bur habet, vt videre licet apud Arist.in 1. de Cælo. At cum Plato dicat cælum ex quatuor elementis, maiori tamen ignis portione, tonfare; iplumque animatum & ab anima moru cieri velit, planum est Platonem attribuisse rotundam conversionem cælo, non quatenus corpus est seinncrum ab anima, sed quarenus est animal quoddam, gui anima morum circularem impartitur. Nam,& in animali motus. progressionis, qui fixad anteriora, naturalis est ipsi, non ratione corporis, fortalle enim illi aduersatur, sed ratione animæ. Præterea, quid dicemus de stirpibus, quæ vna cum solis conversione circunferútur,. quamobrem cognomines motui solis, Heliotropi nuncupantur? dicat nobis Proclus, cuiusnam simplicis corporis naturalis est ciusmodi motus? Anima igitur cæli circularem motum illi tribuit, vt adducat ipsum, quoad eius sieri potest, ad imitationem mentis & intelli-

gentiæ, in cuius actione, vt Platoni placet, perfecte inest connersio, & motus circularis. Quemadmodum igitur, vt sunt diuersa genera animantium, volatilium, terrestrium & aquatilium, sic anima, quæ in iplis est, diversos motus exercet, & ad tales motus exequendos, natura diuersas figuras eorum corporibus accommodauit, cum tamen omnia corpora iplorum ex elementis pariter compolita fint: sic etia cælum, quamuis ex elementis conflatum fuerit, ob diuerlitatem tamen anima à qua cietur, & figuram, & motum diuersum à motibus omnium elementorum fortitum est. Adde, quod si proprium est animantis mouere seipsum, vt est apud Platonem 10. libr. de Leg. & aliis in locis: cum cælum Plato animatum faciat, aliquem motum habebit ab anima sua, qui præter circularem, alius esse nequit. Hæc igitur duo in doctrina Platonis non pugnant inter se,vt & cælum conflatum sit ex elementis, quatenus corpus est, & nihilominus tamen, quoniam animatum est animam habens diuinam, longè diuersam multoque præstantiorem iis, quæ sunt in caducis & mortalibus animantibus, motum accipiat ab anima sua diuersum à motibus elementorum. Quid si dicamus cælum, quoniam ex purissimo igne serè constatum sit, supernum locum occupasse, ibique constitisse, motum autem circularem quo circumfertur, ab alio principio, ab anima nimirum accepisse?quemadmodum in elementis, quæ in suis locis naturalibus manent, idem affirmamus: nam ignis qui est sub concauo lunæ, nec furfum nec deorfum mouetur, sed motu orbis cui cohæret, circumagitur.quòd igitur cælú, siquidem simile est elementis, neque deorsum feratur, neque sursum, caussa est, quoniam in suo loco naturali existit, nullum enim elementum in suo loco naturali manens, potest ab eo vllo genere motus naturaliter dimoueri, sed tantummodo vi; quod auté in suo loco manens cælum in orbem feratur, facit id quidem anima cælestis, cuius ipsum est proximum instrumentum : quæ anima, cum ve intelligibilem conuersionem, & perfectissimum illum motum circularem, qui menti & Intelligentiis inest, in Mundo sensibili, & in omniŭ corpore nobilissimo exprimat; tum vt res quæ sub luna funt, temperato sy derum motu regat, conseruet, atque moderetur, motum circularem cælo impartitur.

Sed pergamus ad alia, quæ Proclus in suo argumento sumit, expedenda. Ac primo quidem Proclus sibi contradicit; nam ait ea quæ oriuntur & intereunt, non esse partes Mundi, sed potius essecta: idem quoque dicit, partes elementorum oriri & interire: cum igitur quidquid est pars partis, sit pars totius, vt quia manus est pars corporis, & digitus est pars manus, erit etiam digitus pars corporis: si partes elementorum non sunt partes Mundi, neque ipsa elementa eruntiquod

est absurdum: quod si sunt partes Mundi, cum oriantur & intereant, falsa erit opinio ipsius affirmantis partes Mundi ab ortu, & interitu alienas esse. Præterea, si caussa ortus, & interitus est contrarietas, ve iple Proclus dixit; talis autem contrarietas, non modo in partibus elementorum, sed etiam in ipsis totis elementis primò, & per se inuenitur, totum elementum ab ortu, & interitu alienum non erit. Hisadde, quod supra dictum fuit, cum totum nil aliud sit, quam suæ partes coniunctim sumptæ, & cum in corporibus simplicibus & homogeneis, cuius modi sunt elemeta, eadem sit ratio cuius libet partis atq; totius, si omnes partes elementi sunt caducæ, totum item caducum, & mortale esse necesse est. Quid ? quod non potest aliquid manereidem numero totum, variatis omnibus partibus eius? Cum igitur nullum elementum, idem numero semper maneat, vtpotè cuius omnes partes varientur, sanè videtur simile figmento, totum elemétum ab ortu, & interitu vindicare. Illud autem, nec verum, nec Platoni co- An minte sentiens videtur, corpora mixta non esse partes Mundi, sed potius es-sime partes fecta:id enim, cuius detractione, vel absentia, aliquid impersectum, Mundi. & diminutum est, suamque perdit integritatem, sine dubio, vel pars eius, vel ad substantiam ipsius pertinens conseri debet: hæc enimduo, totum & perfectum reciprocantur, vt docet Aristoteles 3. Phys. tex.64.quod igitur facit ad perfectionem alicuius, id quoque ad eius integritatem pertinet, ac proinde pars illius est; sed Plato vult in Timæo, nisi adsint mortalia animantium genera, Mundum non fore: perfectum; hæc igitur in ipsis Mundi partibus numerari debent. Verba Platonis in Timzo hzc funt: inducit enim Deum opificem Vniuersi præscribentem Diis, ea quæ facturi erant, ad hunc modum. Triæ genera nobis reliqua sunt edque mortalia quibus pratermisis cali absolutio perfecta non crit; omnia enim genera animantium complexu suo non tenebit, teneat autem oportet, ut ei ne quid absit: qua si à me effecta sint, Deorum vitam possue: adaquare, ut igitur mortali conditione generentur, & uniuersum vere sit uniuersum, vos suscipite, ve illa gignatis, imiteminique vim meam, qua me in vestro ortu vsum esse meministis. si genera igitur animantium Mundo desint, Mundus Platoni non erit perfectus; censet igituris, animantia in: Mundi partibus esse numeranda. Et rectè sane, nam mixta persectiorasunt elementis; & hæc illorum caussa sunt constituta. Denique, sine hoc quod omnia continet, Mundum appelles ab ornatu; sinevniuersum, Omne, ac Totum, vtpotè cuius amplexu omnia coerceátur; negare non potes, eius partes esse & quidem potiores, corporamixta, quippe quæ, cum varietate, tum perfectione naturæ, multum. præstent elementis.

Platoné auté sensisse, ex quatuor elemétis, tum Cælum, tú Múdum

Digitized by Google

Plato sensit रहीं हिंद तका politum ex

Pulchra dif. torum esse coagmentatum, ex iis que subiungam, perspicuum eric. pmatio, an In Timzo sic ait, Ve hie Mundus effet animanti absoluto similimus, hoc ipso qued ipfe folus , atque vous effet, ideireo fingularem Deus hunc Mundum , asque umigenum procreamit. Corporeum autem, atque aspectabile omne necesse est esse, qued natum est. Nihil porrò igni vacuum videri potest;nec vero tangi, qued careat folido: folidum autem nihil, quod terra sit expers. Quamobrem Mundum efficere moliens Deus, terram primum ignémque sungebat. Et quæ sequuntut vique ad illa verba. Earum autem quatuer rerum, quas supraditi, sie in omne Mundo, partes omnes collocata funt, ut nulla pars cuiusus generis excederet extra, atque in hot universo inessent genera illa universa, Ex quibus verbis apertum est, Platonem, & cælum, & totum Mundum ex quatuor elementis constituisse. In calo autem, plurimum ignez substantiz inesse dixit. Nam cum quatuor sint animantium genera: Vnum celeste. atque Divinum; alterum pennigerum, & aëreum; tertium aquarile; terrenum quartum; diuinæ animationis (inquit Plato) speciem, Deus maxime faciebat ex igni; vt & splendidissimus esset, & aspectu pulcherrimus. Cumque eum similem vniuersi naturæ efficere vellet, ad volubilitatem rotundauit, comitantéque eum sapientia, optimæ métis effecit, circumque omne cælum æqualiter distribuit, vt hunc varietate distinctum bene Græci Kóomor, nos lucentem & ornatum Mundum nominaremus.Hæc ex Platone. Quæ vero aduerfus hanc Platonis sententiam in 1. Meteororum Arist. scribit, parui momenti sunt apud Platonicos. Si enim, inquit Aristoteles, cælum igneum esser, cum incredibili propemodum excessu hunc Múdum inferiorem superet, iampridem omnia, quæ continentur in ipso, incendio consumpta suissent. Sed ipsi respondent, cum elementum ignis contineat cætera elementa, ac proinde multis partibus maior sit illis, qui fit, vt quæ ab eo continentur, non similiter conflagrauerint? Deinde, Azistoreles lib. 2. de Generat. tex. 20. & 21. ait ignem elementarem, mostrati igni diuersum esse: húc enim non esse simplicem, sed mixtú, & habere caloris excessum, vimque vrendi & absumendi corrumpédiq; corpora:illum autem minime: quemadmodum nix, seu glacies, seu gelu, frigidi est excessus; naturalis enim ignis vitam potius imparriendi, quam vrendi viribus præditus est, ceu in nobis insitus calor. Præterea, quo ignis est in tenuori materia, eo minorem vim habet vrendi, vt ferrum candens magis vrit, quam carbo, & flamma, quam elementaris ignis; cum igitur cælum ex purissimo, tenuissimóq; igni constet, mirandum non est, si quamuis magnitudine multú excedat, sa tamen quæ sub ipso sunt, nequaquam incendant.

Platonis autem præcipui interpretes, idem quod nos supra docuimus sensisse Platonem, asseuerant. Taurus (vt refert Philoponus)

in I.

in 1.comm.in Timzum, postquam locum Platonis à nobis supra ci- Testimenia: Ratum exposuit Theophrastus inquit, quod si aspectabile entractabile en ter- Platonicori, na sunt or somi, ex hu celum, or after conftabut; non sunt autem hec inquit qued celum, accillusquintum corpus introducens quod verfatur in orbem. Vernan, cubi quin tonem sit cosum corpus illud effe docueres, tuc bifce contradicas. Hæc Taurus. Qui positum est non modo vult cælum, & Mundum ex quatuor elementis cocretum elementis esse, sed etiam adue satur Theophrasto id neganti, & quintum quoddam corpus ex Aristorelis sententia introducenti. Porphirina in expositione corundem verborum, idem sentit: & post multa, subiugit hæc. Mundum ex quatuor constitutum effe elements, diserte dicit Plate, quasi quintum illud corpus, qued ab Arift . 65 Archita inducitur, non offe putauerit. Proclus quoque, tum in expositione Timzi, tum in co libro. qui inscribitur Observationes corum, in quibus Platonis Timzo cotradixit Aristoteles, postquam multis verbis explicuit, quomodo vniuersum ex quatuor elementis conflet, & cæsum ex igni, itemque astra:postremò subiungir hæc, non igitur, quasi peregrinam in uniuerso calorum naturam inducere oportet, sed illic summam perfectionem natura corum, qua hic visuntur constituentes, per illam, camque qua illis sit sognata, his corporibus ortum tribuere. Plotinus in lib.de Mundo, eandem quam nos, Platoni sententiam tribuit, eamque multis verbis, & explicat, & tuetur, aduerlus Arist.cuius verba, ne sim prolixus, hic non ascribo. Postremo, Aristoteles Platonis discipulus, sententiam, quam Platoni adscripsimus, reprehendens, fecit cælum quintum quoddam corpus ab elementis diversum. His accedit, quod Plato, non agnovit corpus aliudi simplex præter quatuor elementa; sic enim in Timæo scribit, dicendum est inter cuiasmedi potisimum quatner corpora fant; nam fe boc semel erimus consequenti, procreutione terra, Or ignes, Or corum , qua pro rata portione in medio corum interiecta funt, veritatem facile consequemur: tum enim nemins: concedemus, pulchriora ys, qua sub aspectum cadant, corpora vsquam inuentri, quorum quodque ad suum genus referatur. si igitur Plato negat vilum cotpus esse pulchrius his quatuor elementis, aut his quæ siunt ex ipsis, proculdubio non purauit calum esseomnino diversum ab illis. At dicet aliquis, Platonem, quinque solidar ú figurarum, quæ rectis con-Airuantur lineis, & planis fimilibus, ac naturz eiusdem, cuiusmodi : funt Cubus, Pyramis, Octaedrum, Icolaedron, Dodecaedrum, quatuor priores, quatuor elementis attribuere; nimirum terræ Cubum, Pyramidem igni, Icolaedron aquæ, Octaedrum Aëri, postremam autem, Dodecaedrum, fine dubio cælo ascribere: qua re is non obscurè indicauit, ficut figuram, fic etiam naturam cæli, diuerfam esse ab elementis. Sed hi errant, non enim Plato, illa figura Dodecaedri Deum whim else ait ad compositionem cæli, sed ad vniuerstratis constitu-

tionem: vt ex iis verbis quæ sunt in Timzo, perspicuum est; cum praterea inquit, quinta quadam fit compositio,ea Deus ad universi constitutionem est vsu, edque figurauit, & descrip sit vinersum. Hæc pluribus disseruim. ve demonstraremus, Platoni cælum non esse talem quadam naturam diuersam ab elementis, qualem induxit Aristoteles, sed esse ex elemé. tis compositum.

### DECIMUMSEXTUM ARGUMENTUM PROCLI.

MAteria sempiterna est, & per se habilis ad suscipiendas formas; vel igitur formæ in ea semper extiterunt. & semper erunt, & sic Mundus principio, & fine carebit:vel non semper fuerunt, aut erunt; quod est absurdú: quomodo enim materia ex æternitate formis caruit, ad quas suscipiendas semper suit habilis? Sed forte dices, ab zterno materiam habuisse formas vagas, imperfectas, & inordinatas; postea vero, productas fuisse formas perse-Cas. Verum id dici nequit, cum enim materia perse, ac semper habilis sit ad suscipiendas formas perfectas, pulla potest reddi caussa, cur non ab æterno illas habuerit. Deinde, quid opus fuit prius habere formas imperfectas, vt deinde perfectas habere posset? quod autem Plato, materiam prius immoderate, ac inordinate motam fuisse dicit, id non ita accipiendum est, vt prius fuerit inordinata, deinde ordinata; sed cogitare debemus, eum illis verbis exprimere voluisse, qualisnam materia ex se, & suapte natura esset, nisi ab opisice Mundi distincta, & exornata fuisset.

## DECIMVMSEXTYM ARGYMENTYM PROCLI.

Eternitas materiæ, qua fulcitur argumentum, iam supra impro-Quid su il. A bata fuit: quare necessarium non esset pluribus verbis hoc argulud, quod di- mentum refellere. Sed illud falsum est, Platonem, per id, quod inorte unite Plate and dinate mouebatur, intellexisse materiam primam; Porphyrius enim flione, vage air intelligenda esse corpora naturalia, ex quibus Múdus coagmen-A inordina- tatus est; quæ quoniam naturalia sunt, mouentur illa quidem, verùm to moto, agi- nisi ab opifice Mundi in ordinem digesta essent, & suum quodque fatum fuisse: situm, & locum ab Architecto Mundi accepissent, turbato, & vago

motu agitata suissent; vt nauis dum gubernatore, & currus cum auriga destituitur. Id autem Platonem sensisse, illa verba indicant. Quidquid enim erat,quod sub cernendi sensum caderet, id sibi assumpsit, no tranquillum, er quietum, sed immoderate agitatum er suitans, idque ex inordinate in ordinem adduxit. Quænam, inquit Porphyrius, sunt, quæ sub sensum cadunt, nissi corpora? materia enim, cum secundum Platonem vix aut ne vix quidem spuria cogitatione comprehédatur, in iis quæsub sensum cadunt, numerari non debet.

#### DECIMUMSEPTIMUM ARGUMENTUM PROCES

Exemplar Mundi, Plato dicit esse vnigenum, sempiternum, & numeris omnibus absolutu: cum igitur Deus Mundum fecerit huic exemplo simillimum, quemadmodum fecit Mundum vnum & absolutum, sic etiam sempiternum fecisse credendum est. Imago enim, vt persecta sit, debet omnino similis esse exemplari. Si igitur Mundus ortum, & interitum habet, nulla ex parte similis erit exeplari: sin autem, vel careat interitu habens ortum, vel careat ortu, habens interitum, non vtraque ex parte, sed exaltera tantum exemplari similis erit.

#### AD DECIMVMSEPTIMVM ARGVMENTVM PROCLI-

Hosto, ac resutato; quocirca eandem habere debet solutionem. Plato autem vult Mundum, ita similem esse exemplari vt quemadmodum exemplar ex omni constat aternitate, sic Mundus per omne tempus perpetuo, & procreatus, & instans, & suturus sit. Lege Timaum ibi, vbi autem moueri, ex viuere, sempiternorum Deorum fastum à se simulachrum, intellexit Pater qui procreauit, opere delectratus est, exc. Cum igitur Plato velit Mundum, ita similem esse exemplari, vt sicut illud per omne auu, sic Mudus duret per omne tempus, debuit sanè Proclus ostendere, Platonem secisse tempus ex vtraq; parte infinitum; vt inde concludere posset, Mudum ex sententia illius, sempiternum esse ; sed id Proclus callide tacitus pratermisit, quia probare non poterat. In Timao enim Plato sic att. Tempus inquit una cum calo fastum esse, vi simul generata, simul etiam dissoluantur, si quando vlla corum futura erat dissolutio, & iterum, nam dies, noties, menses, ex annos, cum ante natu calu in

namea non effent, demum voluit procreari, cum calum producti est in namea. Huic rei sidem facit Arist.lib.8. Phy. rek. 10. ita scribens. Plato tempus generat solus, cum calo entre ipsium simul este facti, celii autem factium este ut. Quod si Proclus contendat, Mundum exemplari suo esse oportere omnino similem, cum exemplar Mundi sit, immutabile, indiussibile, totum esse simul in se habens, non sensibile, sed tantum intelligibile, cur Mundus eriam, (siquidem eum omnibus rebus exemplari necesse est esse quam similimum) non est immobilis, indiussibilis, incorporeus, denique talis, qualis non est, necesse potest.

### DECIMUMOCTAVUM ARGUMENTUM PROCLL

I in Deo duz sunt voluntates, vna, vt non sit aliquidin-Ordinatum, quod Plato indicat illis verbis. [cum enim constituisset Deus nihil mali admiscere, ex inordinatoipfum adduxit in ordinem.] Altera, vt vniuersum bene colligatum,& ordinatum coleruetur,quam innuit Plato illa oratione, nam cum voluntatem, & consilium meum nadi sitis, quod maius est vinculum ad perpetuicatem vestram, quam illa quibus estis, tum cu gignebamini colligati, &c. necesse igitur est, has voluntates, aut semper esse in Deo?aut interdum vtramque, vnam prius, alteram posterius; at interdum esse, interdum autem non esse, non conuenit ei, qui semper est, & immutabilis semper perseuerat : & prius, ac posterius in iis tantum insunt, que tempori subioda sunt: quod si vtraque voluntas semper quod vult efficit, semper igitur, & inordinatum obliteratur propter perpetuam voluntatem, ve ipsum non sit, & ordinatum conservatur propter voluntatem, vt iplum lit perpetuum, cum vtrag; voluntas sit semper. Quare si fit verumque semper, non prius erit inordinatum, quam ordinatum, nec ordinatum, quam inordinatum.quod si id quod ordinatum est, principio & fine caret, Mundus autem nihil aliud est, quam ordo, & id quod adductum est in ordinem: Mundus igitur ortus & interitus experserit.

AD

Eus semper vult, vt non sit aliquid inordinatum; inordinatum Denim, Deus, & natura refugit; non tamen ideo sequitur, vt si semper vult non esse inordinatum, aut semper vult esse ordinatum, ipsum ordinatum semper sit. semper enim Deus, vt ait Plato, vult bonis omnibus Mundum explere, non tamen omnibus bonis semper Mundus expletus est. Semper vult Deus, non esse malum, bonorum enim, inquit Plato, ad nullum aliud, quam ad Deum caussa est referenda; malorum autem, alia quæpiam est requirenda caussa, mali enim caussa, non est dicendus Deus; non tamen ideo sequitur, vt malum semper non sit in Mundo. Postremo, semper vult Deus ea quæ fiunt in Mundo, non tamen necessarium est ea semper fieri, aut esse. Quamuis igitur Deus semper velit aliquid, vult tamen illud esse, sicut natura eius patitur. Et ipse quidem semper voluit Mundum esse talem qualis nunc est, sed non voluit, vt Mundus semper talis esset. Est igitur æternitas in volitione Dei, sed non in effectione Mundi.

Deinde, non si quod Deus vult, aliquando est, aliquando non est, ideo dicere oportet Deum interdum hoc, interdum illud velle. Vna est enim, & simplex Dei voluntas, cuius vnaquæque res particeps est, quoad natura ipsius patitur, Vult Deus omnia esse similia sibi, vult esse bona, & conservari: similitudinis tamen, bonitatis, & conservationis ratio, non eadem est in omnibus. Semper igitur volebat Mudum esse conditum: verum, vt potest esse Mundus & suapte natura est capax durationis, ita esse volebat. Si igitur immortalitati, immurabilitati, æternitati, atque indivisibilitati Dei, non repugnat mor talitas, mutabilitas & extensio rerum quas producit: non item absurdum erit, Deum voluisse semper Mundum susse ordinatum, ipsum autem non semper fuisse: non enim voluit, vt Mundus semper esse tralis esset, quando, & qualem esse, vel possibile, vel melius erat.

#### DECIMVMNONVM ARGVMENTVM PROCLI.

Vidquid natum est, aliquando interibit; omne, quod caret ortu, caret etiam interitu: quæ duo pronuntiata, non modo sunt Aristotelis in primo de Celo, verumetiam Platonis, qui horum alterum, in libris de Republica, alterum in Phedro pronuntiat. Verum, id omne,

quod natum est, manet interitus, inquit Socrates Musarum personam referens; & quod generatum non est, interitu carere est necesse. Ex quibus pronuntiatis, alia duo deducuntur, Vnum est, quidquid interire potest id genera tum esse; nam si non esset generatum, careret interitu, per secundum Pronuntiatum. Alterum est, Quidquid non potest interire, id non esse generatum: nam ii generatum: esset, vt in primo dicum est pronuntiato, aliquando interiret. cum igitur Mundus interire nequeat, bonus enim fuit opifex ipsius, improbi autem videtur esse, quod bene compactum fuit, velle dissoluere, & immortalium inquit Plato, ipseest opifex: quod autem immortale est, hoc non agnoscit casum, seu interitum, vt in Phædone dicitur, haud enim temere quidquam aliud esset expers interitus, si quod immortale esset, non esset huiusmodi. Cum igitur Mundus interitu careat, carebit etiam ortu, per secundum pronuntiatum.

### AD DECIMUMNONYM ARGYMENTYM PROCLI.

Vm hoc argumentum parum discrepet ab octauo, solutio illius

رُعd hoc idem refellendum accommodari posset.'

Sed potest etiam, hoc modo responderi; dupliciter aliquid dicitur Applato se- esse tale, vel, intrinsecè & per se, sic ignis est calidus; vel extrinsecus, & ab alio, vt calor in aqua & ferro candente. Præterea, dicitur etiam aliquid perpetuum, vel quod etiam idem numero semper maneat; vel quod partes eius deperditæ continenter instaurentur. Mundus igitur insolubilis dicitur, & immortalis, non per se, ac intrinsecè, nam in Timzo sic ait opifex Mundi, Quoniam inquit, erti esti, haud qua quam estis indissolubiles, sed tantum extrinsecus, nimirum ob propositum & voluntatem opificis, qui quod suapre natura solubile est, conseruat, & partes eius continenter instaurat, ne aliquando omnino totum collabatur. Rectè igitur apud Platonem Mundi opifex ait. nam cum voluntatem & confilium meum nacti sitis quod mains est vinculsons ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus estis tunc cum gignebamini , colligati, neutiquam dissoluemini. Deinde, Plato simpliciter ait Mundum es-Te ortum, & suapte natura pronuntiat esse dissolubilem, consilio tamen Dei nunquam dissolutum iri. Stultum igitur est; ex eo quod

fit Mundum

est incorru-

ptibilem.

Plato secundum quid air Mundum esse indissolubilem, negare Mundum, secundum Platonem, ortum esse, cum tamen hoc ille aperte, & simpliciter pronuntiet. Quando igitur ait, quod natum est esse dissolubile, intelligit per se, ac suapte natura. Cum vero inquit Mundum indissolubilem esse, intelligit extrinsecus, ac ex Diuina voluntate.

Huic rei fidem facit Galenus, qui in quarto libro eius operis, quod scripsit de Demonstratione, referente Philopono in co libro, quem Galmi. contra Proclum scripsit, quatuor pronuntiața supraposita, diligeter expendit: & ad extremu ait, illud pronuntiatum (Quidquid est incor ruptibile, non esse generatum) dupliciter accipi posse: vno modo, vt per incorruptibile, intelligamus, id quod per se, ac suaptè natura expers est interitus, quia est simplex, & perpessionis exper, & sic verum est pronuntiatum: altero modo, vt per incorruptibile intelligatur id, quod per se est mortale, sed extrinsecus, & ab alio ascititiam obtinet immortalitatem: quemadmodum de Diis Plato in Timzo dicere videtur. Verba Galeni hæc sunt. [Composita est notio sempiterni, quoniam ortus, & interitus est expers: vtrique autem alterum est consequens, nimirum hoc quoque in loco demonstrans verumuis horum sit, alterum protinus esse consequens: illo assumpto, demonstrauit, cuiusmodi esset propositum. Si igitur probe ab omnibus, vt confessium recipitur ( & quod procreationis est expers, id esse consequens, vt non intereat) id expendentes, partim intelligemus, pronuntiatum esse, quod demonstratione non indigeat, sed primum, & quod per se fidem mercatur; partim verò à quodam alio euidente. pronuntiato confirmari, quod paulo ante huiusmodi esse dictum est (si quid procreationis rationem nullo modo continet, illud neg; interitus rationem subibit) Quod igitur, quicquid ortu caret,, protinus & interitu careat, prompte, & sine vlla hæsitatione recipit intelligetia; & si quid est aliud eorum, quæ ad notionem sunt euidentia, tale est hoc pronuntiatum. Tamé (quidquid est expers interitus, id necessariò ortu carere)hoc indiget quadam determinatione, vt promptè ipsum accipiamus. Quæ est igitur determinatio?certè, yt distinguamus quomodo hoc(interitus expers)concedendum sit, vtrum quod neque omnino rationem interitus accipiat, vt quod omnino simplex est, & perpessionis expers; an vero, vt quod instauratoriam immortalitate obtinuit?Quemadmodum de Diis Plato in Timzo dicere videtur; vbi Deum primum cum ils instituit disserentem, est autem hæc eius dictio. Quoniam generati estu ,haud quaquam estis indissolu-

biles prorsus, o immortales, nunquam tamen dissoluemini, reque mortu ulla fata vos periment; maius est enun ad perpetuitatem vestram vinculum, Sententis olevi.

meum consilium, quàm illa, quibm esti, tunc cum gignebamini, colligati, hoc ipsum autem, & in Politico, de toto cælo persequitur. Concipitur enim quidpiam, quod etsi natum sit; nunquam tamen sit interiturum vt Lacedæmoniorum Civitas (liceat hoc vti exemplo) siet enim, vt ea nunquam intereat, quanquam singulas domos, & partem vnamquam quamque, eam naturam vt perimantur, habere, concedamus. Verum, quia sieri potest, vt paulatim siat instauratio, sieri etiam potest, vt vniuersum simul, nunquam dissolutum intereat. Neque verò Civitatem tantum adhunc modum permanere incorruptam possumus cogitatione concipere, sed vnicam quoque domum, si quod in ea fatiscit, instaurationem subinde consequatur. Secundum hanc igitur rationé, si quid ortu careat, id omnino expers est interitus, sin vero careat interitu, non necessario procreationis est expers. ] Hæc Galenus.

### VIGESIMVM ARGVMENTVM PROCLI.

D Lato in Politico ait, res divinissimas, semper in codem statu permanere similiter affectas & prorsus immutabiles. Cum igitur opifex Mundi sit quidpiam omnium Diuinissimum, semper idem & similiter affectus erit Quare alienum est ab ipso, interdum facere & interdum nonfacere, sed convenitilli, vel semper facere, vel nunquam facere. At nunquam facere in eum qui est opifex omnium rerum, cadere nequaquam potest: relinquitur igitur, vt Deus semper Mundum faciat, ac proinde Mundus sempiternus sit. Præterea, Deus vt in Thimæo legitur, Mundum condidit diuini exemplaris perfectissimam imaginem, cu igitur exemplar omnino sempiternum sit, necesse est Műdum, siquidem est imago ipsius, ambifariam sempiternum esse. Adhæc, Plato Mundum Deum vocat; Deorum autem genus, & mutationis, & vitii expers est, quare Mundus ortu,& interitu carebit.

### AD VIGESIMVM ARGUMENTYM PROCLI.

Nhoc argumento, nihil noui ferè Proclus affert; nam prima pars Largumenti, supra in sexto argumento, secunda in decimo septimo, rertia

tertia in vndecimo, & ab iplo tractata, & nobis refucata fuit. 🗷 Si autem Plato aliquando Mundum vocauit Deum, id fecit, fabu- 🎺 Plato ve losamPoetarum sosuetudinem sequutus, ex Orpheicis versibus id ac dum Celum cipiens: qui Poetæ, nihil est in natura rerum, cui non divinitatis cul- & Afra este tum attribuerint. Cumque Poetarum mos sit Deorum ortus trade- Don. re, mortes autem ipsorum reticere, mirum non est, si cum Plato Mundum ortum esse, neque interiturum esse dixerit, Deum ipsum, Poetarum consuetudine appellet. Et quamuis Plato in lib.de Republica Poetas multis criminibus incessat, eósque de sua Ciuitate depellar, nonnunquam tamen, ne vel receptos Deos improbare, & noua inducere demonia videatur, quod nouerat Socrati mortem attulisse. ad Poetarum consuetudinem delapsus, fabulis ipsorum interdum vtitur. Oportebat autem Proclum adminaduertere, cum Plato in Timæo Deum ait esse Mundum, & stellas omnes quæ conspiciuntut, solem inquam & reliquas? quænam mox subiungat?appellat enim Deum Oceanum, Salatiámque celi satu, terræque conceptu ge neratos, ex his Phorcin, Saturnum, & Opem, deinceps Touem, atque Iunomen, ac reliquorum Deorum prosapiam. Quare, si quòd Plato hic Mundum Deum esse inquit, Proclus inde vult essicere Múdum perpetuum esse ?pari item ratione concludam ego, Saturnum Iouem, reliquós que supra commemoratos, quod à Platone ibidem nominentur Dij, sempiternos; & sine ortu, & interitu fuisse cum tamen eos natos esse, ac progenitores habuisse, Plato testetur. Vocat etiam Piaro celum Deum, antiquorum hominum existimationem Lequatus? qui cum nihil præter res corporeas intelligerent, in iis autem cælum principem locum obtineret, ipsum à sempiterno cursu Tor Bedr appellarunt. sic enim apud Platonem cum Hermogene loquens Socrates in Cratilo ait, que un Gracia primi homines extiterunt, vi dentur mihi folos hos, Deos existimanisse (ve hodie etiam barbarorum plerique) Solem nempe, Lunam, calum, vt cum viderent est sempiterno cursu incedere, ale hac To Beelly ideft currendinatura beoug ideft Deos appellauerint. Postea autem, cum alios Deos observauissent, cos nomine codem nun cupamerius. Ac Plato quidem, rectè de Deo sensisse viderur. Nam in Timzo, vnum esse Mundum oftendit, quod vnum sit eius exemplat, vnusque eius opifex Deus. Et in epistola ad Dionysium ait, se epistolas quas ex animi sui sententia scribit, ex vnius Dei præfatione & nuncupatione ordiri; quas verò ex aliorum sensu, & in aliorum gratiam exarare cogitur, eas à Deorum appellatione inchoare. Et cum Plato, omnes alias res, ab vno Deo, vel proximè, vel per Deos secundos, conditas; & suapte natura mortales, ac dissolubiles esse; Desque munere res cælestes immortalitatem adipisci censeat; qui potuit, vllam earum

rerum, Deum esse arbitratii Interdum tamen multos Deos nominat, & colendos esse assertir veram, quam de Deo ipse sententiam habebat, in vulgus non enuntians: ne patriis legibus aduersari, & à communi hominum sensu, & opinione abhorrere videretur; sicque populi inueteratis erroribus assueti, & veritatis, quæ de vno Deo est, minimè capacis, odium & surorem, qui in necem Socratis tantopere sæuierat, aduersum se concitaret. Sed illud, Platoni condonari non potest quod intelligentiis, Dæmonibus, Astris, etiam Diis poetarum cultum, adhibere, preces sundere, vota nuncupare, sacrificia facere iubeat. Indignum enim est, tantum Philosophum, in re tanti mométi, quanti est agnitio veri Dei, metu mortis, non modo cælasse veritatem; sed etiam tam salsas, & impias de Deo vulgi opiniones, auctoritate sua fouisse, atque confirmasse. Sed ad Procli argumentationem redeamus.

Plato Mundum air esse Deum, ergo Mundus, inquit Proclus, non est ortus. Atqui oportebat Proclum audire Platonem vtrumque dicentem, & Mundum Deum, & ipfum nihilominus ortum elle. Oporrebat meminisse, Platonem nomen Dei, etiam iis rebus, quas generatas esse constat, tribuisse. Oportebat considerate, nomen Dei, cum Mundo tribuitur, non propriè sumi à Platone, sed eo modo, quo supra declarauimus. Quod autem Plato Mundum, nec propriè Deum esse, nec mutationis expertem censuerit, ex iis, quæ scribit in Politico, manifestum crit, in is dem enim inquit. o codem modo se habere, o ide esse, in demum, er solis conuenit, qua maxime sunt diuina : corporis autem natura in hoc numero haberi non potest. Vnde, quoniam calum, & Mundus corpue participauerunt, mutationis expertia semper esse non possunt. & rutsus in Tim20, quid est, quod semper est neque vlam habet ortum? & quid quod gignitur quidem semper, nunquam est tamen? quorum alterum intelligentia cu ratiove comprehenditur, quod vnum semper, or idem est: alterum, quod affert opinio. nem per sensus rationis expertes , quod totum est opinabile , id gignitur, & intevit,net unquam verè esse potest. Verum de his satis.

Et argumentis quidem omnibus Procli, pro æternitate Mundi ab eo allatis subtiliter, vt opinor, atque diligenter, adhuc responsum & satisfactum suit. Sed quoniam in hac disputatione, de Platonis sententia sepenumero vtrinque disputatum est, operæpretium esse duximus, quid Plato de Mundo senserio tus sit, nec ne, seorsim explicare.

An Plato senserit Mundum ortum esse, & aliquando capisse, an potius sempiternum esse, atque ortu, interituque carere.

VONIAM sententia Platonis, ex iis que scripsit, tum alibi, tum præcipue in Timæo,elici debet,& quia verba eius,ab iis, qui in contrariam sententiam discesserunt, variè explanantur idcirco operæpretium esse duxi, locum Platonis in Timæo, vbi de molitione Mundi'loquitur, integrum hic ascribere; yt quoniam ab iis, qui Platonem sequuntur, multæ; & discrepantes interpretationes illius loci excogitatæ sunt, nos, quæ nam sit germana interpretatio, & verbis Platonis maximè congruens, iudicare possimus. Verba Platonis in Timæo, vbi de procreatione Mundi loquitur, hæc sunt. De quo primum consideremus, quod in quastione de universo ante omnia investigari debet, utrum ne semper fuerit sine vllo generationis principio, an genitum sit ab aliquo principio sumens exordium, Id profecto cernitur, tangiturque, & carpus habet;omnia verò huiusmodi, sensus mouent, que sensus mouent, opinione per sensum percipiutur, hec verò talia esse constat, ve gignatur, or genita sint; quidquid autem gignitur, necessario ab aliqua caussa gigni asseruimus, Hec Plato:qui bus verbis, cum aperte significaret Mundum ortum esse: Platonici tamen, vt Crantor Platonis interpres, Plotinus, Porphirius, Iamblicus, Taurus Platonicus, Proclus, Apuleius in lib. de Platonis dogmate Alcinous, & Simplicius, hunc Mundum sempiternum esse ex sententia Platonis pugnaciter defendere cum in animum induxissent, excogitarunt multas acceptiones illius vocabuli(ortum)leu(generatú) præter illam communem, qua dicitur aliquid generatum elle, quod prius non erat, & aliquando cæpit esse; in qua significatione, contendunt Platonis verba accipienda non esse. Nos igitur expositiones illius vocabuli, quas ipsi commenti sunt, commemoremus, & an verbis Platonis conueniant expendamus.

Taurus Platonicus, in Comentariis, quos scripsit in Timæum, quatuor acceptiones illius vocabuli(oriri)preter-communem eius significationem, adfert. Primò modo, inquit, orir i dicitur, quod núquam quidem ortum sit; in codem tamen genere sit cum iis, quæ oriunturific videri dicimus, quod non vilum sit, nec videbitur, sed in codem sit genere cum iis, quæ videntur, vt sit quod sit in centro terræ corpus. Tum; dicitur oriri aliquid, quoniam compositum est, quod tamersi nunquam generatum sir, nos tamen, vt compositionem eius, & melius intelligamus, & commodius explicemus, cogitatione id generamus, suasque in partes resoluimus: vt syllabas ex elementis, & figuras ex lineis generari dicimus. Deinde, dicirur eria aliquid oriri,

Ec iiij

quia in eo semperest, ve gignatur, & non habet totum suum esse simul, sed est in perpetua commutatione; elementa enim continuò commutantur, & in se mutud convertuntur; orbes autem cælestes licet iidem substantia permaneant, tamen ob perpetaum couuersionem, situs, aspectus, atque vultus, cotinenter euariant. Postremo, ortus etiam dici posset Mundus, quoniam aliunde ipsi est tributa essentia, nempe à Deo, à quo exornatus est, & quo remoto, in nihilum reciderer vt idem fit Mundum generatum elle, quod non sua vi extitille, sed à Deo factum fuisse, ab coque & regi, & conservari: sic secundum cos, quibus cælum aperté sempiternum est, Luna ortum, atque generatum à Sole lumen nacta est, nunquam fuit tamen, cum non ab ipso illustrata fuerit. His inquit Taurus significationibus, qui verba Platonis interpretatus fuerit, sententiam eius assequetur; qui autem communem significationem generationis, qua, id, quod non fuit aliquando, in natura extitit, verbis Platonis artribueris, toto, vt aiunt cælo, à mente Platonis aberrabit. Hæc ex Tauro Philofopho. Ex autem quatuor fignificationibus, Crantor, postremam amplexus est; Porphirius secundæ significationi assentitur; Proclus lamblicus & Simplicius, duabus postremis adhaserunt; Apuleius, & Alcinous, tertiam significationem præcipue sequuti sunt. Nos autem, quantum earum vnaquæque verbis Platonis, quæ supra posita funt, vel congruat, vel discrepet, accurate discutiamus.

Prima significatio absurda est, & non solum à Platonis, verum etiam à communi sensu aliena. Nam qui fieri potest, ve quod non est corpus, vel substantia, sit in genere corporum, vel substantiarum; genera enim, de iis, quæ subiecta sunt ipsis, nomine, & definitione, dicuntur; qui potest inquam sieri, vt Mundus, qui secundum iplos ortus capax non est, sit tamen ex genere corum, que oriunrur?quod si id, quod non est ortum, tamen est ex genere corum, quæ possunt oriri, ergo per oppositionem conversionis, aliquid erit ortum, quod lit ex genere corum, que non possunt oriri?ortum est igi tur aliquid, quod oriri non potest, Quid? quòd generabile, & ingene rabile ficut corruptibile & incorruptibile, vnius & eiusdem generis esse non possunt; Deinde, absurdus est verborum Platonis sensus, se hoc modo explanentur, vt per se manifestum est. Ptæterea, id quod est visibile, tametsi in centro terræ iaceat, aptum tamen est suapte natura videri: quare si ita Mundus dicitur esse ortus, suapte natura capax erit ortus, ex quo fiet, vt necessariò aliquando sit ortus; nam quod per se generabile est, non per aliam viam, quam per generationem venit ad esse. Postremo, Plato, quæstionem proponens de molitione Mundi, dixit iplum ortum esse, non autem ex genere corum

quæ oriuntur: & quid per ortum intelligeret, explicant ait. Firum semper fuerit, ita vt ortus sui initium nullum habuerit; an vero ortum sit, ita vt ab aliquo temporu principio esse caperit, & iterum. Tempus igitur vna cum calo ortum est, vt simul nata, simul etiam dissoluentur.

Altera fignificatio, quare aliquid (auctore Tauro) dicitur esse or- Contra Portum, est, quoniam est compositum, & cogitatione in ea ex quibus est phirium. compositum, possit dissolui, qua significatione vsum fuisse Platonem, cum dicit Mundum ortum esse, indicat, inquit Porphirius, probatio, quam subilicit, ortus est inquit quandoquidem cernitur, er tangitur, & eft undique corporatus, quibus verbis nil aliud significatur, quam Múdum esse compositú.nam quod corporatumest, materiam habet, & trina dimensioné, quod auté cernitur, & tangitur, forma nequaquá carere potest; quare copositú erit. Sed primo, absurdú est eam se gnificatione Platoni affingere, quæ neq; apud Platonem neq; apud vllum veterum Oratorum, neq; apud Arist.in 1. lib.de Cælo tex. 110. vbi eius, quod oritur,, significationes, tam subtiliter persequitur, neque in communi vsu loquendi, reperitur, Preterea, vitio dandum esset Platoni, quod tam inusitata illius vocabuli significatione vti voluerit; nec ante tradita multiplici acceptione eius vocabuli, hoc indicauit, vt obscuritas, & ambiguitas tolleretur. Deinde, secundum hác fignificationem, sensus quæstionis à Platone propositæ, hic erit; Mundus ne, simplex sit nullum principium compositionis habens, an copositus fuerit quare illud (semper ne fuerit) pro (simplex ne sit) vsurpatum crit: & illud(ortus est) pro (compositus est)scriptum crit. Sed, que necessitas eo Platonem adegit, vt in re tanti momenti declaranda, tam ineptè verbis abuteretur? Adhæc, si per (non esse ortú) simplex, per (este ortum) intelligit Plato (compositum) certe quæstio, que à Platone proponitur, non esset adeo difficilis, vt ad eam explicandam oportuerit Platonem, Deos, Deasque omnes inuocare, vt sibi ad huiusce quæstionis enodationem; essent auxilio. Quis enimvnquam in dubium renocauit, an Mundus sit quedam res simplex, an copolita? Neq; verò, questio esset propria Vniuersi, vt Vniuersum est, sed comunis cuiusuis corporis. Postremo, non aliter credenduest Platoné vlurpasse supradicta vocabula in Timzo quá in 6.lib.de Legibus, & in Epinomide; illic enim scribit. hæc. Rette siquidem bec saltem omni homini persuasum esse debet, qued hominum ortus, aut principium Bullum accepit, neque finem unquam est babiturus, sed & semper erat, & amnino est, o futurus est; aut si esse capit, principi quadam longitudo, à que esse capit immenso sam ante nos tempore pracesse. Hicantem sic ait. Arbitrarie autem decet,omnia qua in calo funt animantium genera, hac effe. Qued fune in primis astrorum genus ortum fuisse dicere debennis, corpus quidem nactum pulcherrimum, animam autem beati simam simul, or prastanti simam. ex duabus autem sortibus, alteram his tribuendam esse propemodum ducere debemus; nam aut ab interitu alienum & liberum a mortalitate, unumquodque ipsorum ese, & diuinum prorsus, atque necessarium; aut certe diuturnam aliquam vitam habere, qua cuique horum ad vinendum satis sit. Or qua longiore non indigeat.

Tertiam vero significationem Proclus mirifice amplectitur; nam in Opere, quod inscripsit observationes eorum, in quibus Platonis Coutra Pro- Timzo contradixit Aristoteles. accusat Aristotelem, quod dicat Platonem sensisse, Mundum ortum esse, idest à principio esse capisse. Ortum enim esse apud Platonem (inquit Proclus) non significat à principio esse cæpisse, sed semper gigni; nam quæ supra tempus collocata æterna sunt, ea vniuersam simul naturam suam; vim, & actionis perfectionem, presentem obtinere: que autem sunt in tempore, ea non confertam simul vitam suam, præsentem habere. Si quid enim, inquit, in tempore est. etiamsi in immensum tempus producatur, interdum quidem est, nam quidquid ipsius est, id in aliquo est tempore, non enim simul constat tempus, sed gignitur in infinitum. Ad hunc igitur modum, Vniuerlum esse dicit, non quasi sit vt id quod semper elt, sed vt id, quod omne tempus gignitur, semper tamen aliquando in naturam profertur secundum eam temporis partem, quæ instat, Sed vt verum sit, quod Proclus air Mundum naturam suam obtinere in co, vt semper gignatur, nos tamen contendimus, quæ eiulmodi lunt; principium ortus lui habere, quod autem suapre natura generabile est, aliquando generatum suisse necesse est, vr pulchrè ostendit Arist.in 1, lib. de Celo, quod autem hæc interpretatio Procli, Platoni non congruat, patet consideranti verba eius. Semper ne fuerit (inquit) nullo generatus ortus principio, an ortus ita sit, vt ab alique principie esse caperit. Præterea, si Plato ibi quærebat, an inco, quod est perperuo gigni. Mundus habeat, vt sit, cur dixit, Ortus est, non au tem oritur, & gignitut?Item, cur non dixit,vt à principio aliquo incipiat, sed caperit, nam quod gignitur semper gignendi principia continet presentia, & quod est eiusmodi, semper incipit gigni, nunquam cæperat.

Superest quarta significatio, qua mundus dicitur esse ortus, quoniam ab alio naturam suam, & essentiam habet; de qua Proclus, soco Supra citato, sic ait. Vniuer sum ortum esse dicit Plato, tanquam quod non sibe fit caussa cur fit, sed quod ab also in naturam educatur. Porphirius item, Cum inquit Plato quarit virum Mundus ortus fit nec ne, fic intelligere oportet, quafe dubitet, utrum fortuite effe confliterit, ut sui effectorem non habeat, an ab also sit ortus & alunde principium habeat, quod esse caperit. Sed primum, quod isti tam facile ab alia in aliam significationem transcant, maximum

argumentum est. Platonis verbis vim eos afferre; & ea ad alienum sensum detorquere. Deinde, cur Plato ambiguitatem vo effugiens, non aperte quæstionem proposuit dicens, Vtrum Mundus ab alio factus sit nec ne?Posteà verisimile non est, Platonem in dubium reuocare voluisse, an Deus sir effector Mundi nec netcum ante ingressum quæstionis. Dei opem implorauerit, vt sine cuius præsidio, Tecte quippiam sieri non possit. Plato etiam ante propositionem quæstionis, ponit divisionem eorum quæ sunt, dicens alia semper esse & intelligentia comprehendi: alia vero gigni, nec vnquam esse, & sensu, ac opinione percipi. Opponit igitur Plato, ei quod est semper esse & intelligentia percipi, id quod est gigni, & sensu apprehendi;si igitur oriri,& gigni,significat ab aliqua caussa pendere,id quod est semper esse, & nunquam gigni, & intelligentia comprehendi, significabit à nulla caussa pendere; quare efficitur, vt corum tantum, quæ sentiuntur, auctor sit Deus; nec sit principiú omniú rerú; quod Plato nó sentit, is enim ad Dionysiú scribés sic ait. In omnium rege, ommia sunt posita; atq; illim gratia stant omnia: atq; w auctor est omniu, qua cu honestate, & pulchritudine coniuncta sunt. Arist. item in libro de Mundo, scribit omnia à Deo, l & per Deum, orta nobis atque coagmentata esse, nullamque naturam esse, que ipsa sibi ad sese tuendam satis esse possit, nisi à Deo salus ipsi accedat, & custodia. Et in fine Metaphylica, versum Homeri pronuncians, inquit. (Non multos regnare bonum, rex vnicus esto.) Quid pluratanima Mundi, animi quoque rationis compotes, intelligentia folum comprehenduntur, horum tamen Plato in Timzo Deum Procreatorem facit. Præterea, postquam Plato ostendit Mundum esse genitum, ex co infert, ipsum necessario habere caussam efficientem. Ante igitur, sum probauit Mundum genitum esse, non significabat ipsum habere caussa efficientem; alioqui eadem effet propositio, & conclusio, & idem bisdiceret; superuacaneum enim id erat, quod subiicit, Omne quod gignitur, ex aliqua caussa gigni necesse est. Secundú enim expositionem istorum, Plato tali argumentatione vsus esset, Omne, quod gignitur, idest, habet caussam efficientem, ipsum ab aliqua caussa efficiente gigni necesse est, sed Mundus ortus est, idest habet caussam efficientem, ergo Mundus habet caussam efficientem? qua conclufione, quid magis ridiculum, & abfurdum fingi potest ? Sed inquir Porphirus, si apud plasonem gigni & ortum esse significat aliquando cœpisse, ergo non valet illa consequétia, qua viitur, (Mundus cernitur tangitur & est corporatus, & sensu percipitur, ergo est ortus idest aliquando cæpit.)Imo vero consequentia valet apud Platonem nam cum plato Mundú yniuersum ex quatuor elemetis coagmetatúr

esse existimauerit; vt supra docuimus, nullúmque corpus putauerit nostris sensibus subiectum, quod non esset elementum, vel ex ipsis elementis constatum, omnia autem elementa per omnes suas partes oriri, c interire perspicuum est, hinc sit, vt rectè Plato concluserit, Mundum ortum esse.

Verum postquam corum, qui contra sentiunt; interpretationes futiles, & à sensu Platonis alienas esse ostendimus, testimoniis alio. rum Philosophorum, id ipsum Platonem sensisse demonstremus. & in presentia quidem Plutarchum, Atticum, Seuerum, Diogenem Laertium, Phletonem Platonicum, & ex Latinis Ciceronem, arque alios nostræ Religionis clarissimos Philosophos, vt Iustinum Martyrem, Eusebium Gesariensem. D. Augustinum, Clementem Alexandrinum, Theodoretum; atque alios missos faciamus; Aristotelem qui totos viginti annos Platonem audiuit, à quo, ob ingenij eius præstantiam, mens suz scholæ appellatur, in hanc rem testem adhibeamus, & verborum ipsius, Alexandrum Aphrodisæum antiquissimum, & fidislimum interpretem afferamus, ea que refert Philoponus, nam Alexandri scripta interciderunt, memorantes, ve veriusque testimonio, sententia nostra confirmetur. Aristoteles ilib. de Calo tex.101. genitum inquit omnes dicunt Mundum, sed genitum hi quidem sem piternum, hos Alexander interpres inquit fuille Orpheum, & Hesiodum, & complures Theologos, Post hos autem; Platonem idem quoque sensisse, in codem textu subiungit Aristoteles, genitum igitur esse, sempiternum tamen fore, impossibile est, que verba exponens Alexander, inquit sententiam Platonis ab Arist. reprehendi. Et quoniam ali qui Platonici, cupientes Platonem tueri ab argumentis Aristotelis, dixerant Platonem non id sensisse, quod ei Arist. imponit, sed illis verbis (ortum esse, & generatum) significare voluisse Mundum habere suam essentiam in co, quod gignitur semper ab aliquo; ciusmodi expositionem Alexander multis verbis reprehendit, tanquam dissentientem à verbis Platonis; que quoniam à nobis supra allata sunt, cum aduersus talem significationem disputaremus, consulto nunc prætermittuntut.Idé Arist.1.deCælo tex.104.sic air. Auxilians autem, quod quidem conantur afferre sibi ipsis, qui dicunt incorruptibilem quedem effe, sed factum, non est verum similater enim dicunt its qui designationes describunt, O seipsos dixisse de generatione; non tanquam generato aliquando. fed doctrona grassa tanquam qui magu cognoscant, si velus designationem, viderine fastum. & que deinceps sequentur. quibus verbis Atistoteles indicat refugium, quo, vt Alexander inquit, nonnulli Platonici vsi fue tunt, interpretantes illa verba Platonis, Mundum esse genitum, vel procrearum, non quali dicta simpliciter, sex ex hypothesi, nimirum docen-

docendi gratia, vt iis qui discunt, natura Mundi clariùs ostendatur: quos Alex. multis verbis redarguit. Item Arist. tex. 109. sic ait. Sunt nonulli, qui fieri posse putat, vt & quod natu non est, intereat, & quod natu est incorruptum permaneat; quemadmodnm habetur in Timao, illic enim dicit natum quidem esse calum, in posterum tamen tempus perpetuum esse suturum, non hæc dicit Aristoteles inquit Alexander, quod illa ambo senserit Plato, posterius enim tantum in Timæo scriptum est, sed quoniam illa ambo necessariò inter sa connexa sunt, vt qui posterius concedit, ipsum quoque prius admittere necesse sit. Quod autem, eandem sententiam Platoni ascripserit Theophrastus in libro de Physicorum opinionibus, optimus testis est Taurus Platonicus in Commentariis suis super Timæum. Sed Proclus contendit, Platonem fecisse Mundum æternum, tum quoniam ait exemplar Mundi sempiternű esse, tum quoniam facit caussam Mundi bonitatem Dei, & vacuitatem inuidiæ, Cum igitur Deus semper sit bonus, semper inuidia vacet, semper Mundum procreat. His Adde, quod si non fecit ab æterno, ergo ab eterno fuit tantum potentia opifex, & non actu, quare fuit imperfectus: verum his, at que aliis horum similibus, cum argumenta ipsius solueremus, cumulate satisfecimus. Præter illa testimonia Aristotelis, quæ supra citauimus, est aliud luculentissimű in octauo libro Phy.tex.10. Omnes inquit tempus natum esse negant : solus autem Plato ipsum ortum esse assentationa enim cum calo ortum esse, calum vero nasum fuisse affirmat. Hæc testimonia Aristotelis & Alexandri quæ adduximus, si quis latius videre cupit, legat Philoponum in solutione sexti argumenti Procli. Sed dicet aliquis, quidquid natum est, Plato vult interire posse; at Mundum negat ipse aliquando interiturum, ergo non sensit ipsum ortum fuisse. Respondeo, est quidem Mundus suapte natura interitui subiectus, sed consilio, & voluntate Diuina sempe conservatur; quod perspicuum est ex illis verbis Platonis. Quoniam inquit orti estis, immortales vos quidem ese, & indisolubiles non potestis; neutiquam tamen dissoluimini, nec vos vlla mortis fata periment, nec fram violentior quam concilium meum, quod mains est vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus estis, cum gignebamini, colligati. Quod si Plato, ait Mundum nullius rei indigere, nullo morbo affligi posse, non ideo dixit, quod Mundum sibi ipsum tantum sufficere putaret, neque ab vllo extrinsecus pendere, aut quod suapte natura immortalem, ac perpetuum esse existimaret, sed quoniam nihil sit extra Mundum, quod extrinsecus incurrens, possit perniciem, & interirum ipsi afferre. Quamobrem Plato in Timzo sic ait. Itaque, & obeam Causam Cor ab in rebus numero quatuor, Mundi est corpus affectum ca constructum proportione, qua dixi;ex quo ipse se concordi quadam amicitia,co charita-

se complectiour, asque ita aprè coharet, ve dissolui nullo modo queat, nisi ab eodem, à quo est colligatus, Earum autem quatuor rerum, quas supra dixi,sic en omni Mundo partes collocata sunt, vt nulla pars, aut facultas huiusce generis excederet extra; atque in hoc universo inessent genera illa universa, idque ab eas caussas, primò, ve Mundus animans possit ex perfectis partibus esse perfe-Etus: deinde, vt vnus effet, nulla parte vnde alter gigneretur, relicta: postremo, ne quis morbus eum possit, aut senectus affligere. Omnis enim coagmentatio corporis, vel calore, vel frigore, vel aliqua impulsione vehementi labefactatur, 🐠 frangitur, 🖝 ad morbos , senectutemque compellitur. Hanc igitur habuit rationem effector Mundi, molitorque Deus, vt vnum opus tantum, atque perfe-Etum ex omnibus totis, atque perfectis absolueret. Cum autem ait Plato Mundum nullius indigere, intelligit nullius externi, sic enim de ipso ait in Timao. Omni autem lauitate Mundi figuram totam circundedit. multis de caussi;neque enim oculis egebat, quia nihil, quad extra cerni posset reli-Etum erat nec auribus, quia nec quod audiretur quidem, neque erant anima circunfusa externa Mundi, vt respirationem, requireret;nec verò desiderabat, aut alimenta corporis, aut detractione confecti, & consumpti cibi, neque enim ulla accessio fieri poterat, neque decessio, neque vero erat unde, ita se ipse consumptione, or senio alebat sui, cum ipse per se, or à se, or pateretur, or faceret omnia; sic enim ratus est ille, qui ista iunxit & condidit, ipsum se contentum esse Mundum, neque egere altero, melius esse futurum, ac prastantius. Quod au tem Mundus instauratitiam, ac rediuiuam immortalitatem à Deo habebat audi Platonem in Politico hæc dicentem. Mundus inquit in contrarias partes vitro circunducitur, vt qui vitam, & intelligentiam nact la sit ab eo qui ipsum confluxit. Porrò ipsi retrorsum ire, ob id necessariò insitum fuit, quod tal i quidem semper in y sdem esse, er eodem modo se habere, atque idem per manere, omnium maxime Divinis naturis solis convenit. Corporis autem natura non huius est ordinus. Quod igitur calum, seu Mundum nuncupauimus, permultazac praclara munera à Creatore suscepit. Corporu tamen factus est Mudus particeps unde sieri non potest, ut ipse in omne tempus sit mutationis expers. Quod autem iis, que diximus, Proclus ité consentiat, perspicuum est ex eo opere, quod inscribitur Observationes corú, in quibus Platonis Timæo contradixit Arist, ibi enim, primum quidem ostendit, Mundum luapte natura sempiternum esse non posse, nullum enim inquit finitum, vt est apud Arist. in 8. lib. Phy. habet vires infinitas, sed Mundus est corpus finitum, ergo non est præditus viribus infinitis; atqui æuum, siue æternitas est infinita quædam facultas semper ( vt ita dicam) existendi, Múdus igitur per se æternus else non potest. Deinde Subiugit, semper esse, extrinsecus Mundo aduenire, ab opifice ipsius sic dieens, acquirit sibs Mundus, vt semper sit, propter illud, quod semper

verè est, cum hoc quantum in sua ipsius natura est positum, id non habeat, ve sit semper; unde sit, ut eius quod gignitur definitio, Mundo adaptari possit, & haud ita multo post inquit. Quemadmodum in qua visuntur in terris conuenit, ut partim intereant, propter virium infirmitatem; partim confernantur, propter vires; easque infinitas; multo magis iis qua non intereunt, conveniet perpetuitas, atque immortalitas, propter vires, easque infinitas, occidit enim vie omnie finita. Hæc Proclus: Planum igitur est ac luce clarius, Platonem non obscurè, vel ambiguè, sed apertè, & indubitatò sensisse, Mundum ita ortum esse, vt aliquando ceperit: & per se mortalem, & caducum esse, consilio tamen, voluntate, & potentia opificis sui, in perpetuum conseruari. Sed quidam Platonici, vel quòd maximè cuperant Aristotelem conciliare cum Platone; vel quòd Peripateticorum aduersus Platonicam Mundi creationem argumenta nescirent soluere, vel quòd productionem rerum ex nihilo &infinitaté deninæ virturis, Desque in agédo libertatem, nollent admittere, quibus rebus non ante concessis, Mundu sempiternum esse negari non potest ;vel denique,odio Christianz religionis,cui, ferre non poterant videri Platonem, cum in permultis aliis decretis, tum inhoc de nouo Mundi effectione, tam perspicuè suffragari; ob has inquam caussas núnulli Platonici, opinionem de Mundi æternitate, Platoni vel reluctanti coneti sút imponere; verba eius, quibus Múdú ab aliquo principio esse factum apertissimè pronuntiatur, comentitiis interpretationibus, à vera eorum verborum notione, ad significationes quasdam inustratas & absurdas detorquentes. Verum de Platonis sententia, & de vniuersa disputatione, quam aduersus Proclum æternitætis Mundi assertorem susceperamus, satis hactenus dictum sit. Nunc argumenta, quæ in candam sententiam, Peripatetici, vt Auerroes, & alij excogitarunt, expendamus,

# Duodecim Argumenta Auerrois pro Mundi aternitata CAP. VI.

& 1. lib.de Cælo comm. 92. depromptum, sic habet. Qui de nouo Mundum generant, debet necessario vacuum admittere; nam vbi nunc est Mundus, aliquando nullum suit corpus, nimirum ante generationem Mundi, poterat tamen esse, quandoquidem postea Mundus generatus suit; ergo illud erat vacuum, namque vacuum non est aliud, quam receptaculum corporis vacans tamen omni corpore.

Secundum argumantum, ex 1. lib. de Cælo, Comment. 22. Qui

ponunt Mundum de nouo generatum esse, non possunt demonstrare, esse Deum, & æternitatem eius: sicut qui ponunt ipsum eternum
esse, & coguntur dicere ante generationem Mundi, susse aliquod
corpus, & ratio est, quoniam, quod de nouo sit, non potest immedia
tè sieri à Deo, tum quoniam de nouo sit, quod autem tale est, ab eo
quod semper codem se habet modo, proximè essici non potest; tum
quoniam quod generatur, debet prius ab alio alterari; Deus autem.
& quoniam idem, ac immutabilis est, & quia est incorporeus, non
potest immediate aliquid noui facere, vel aliquid alterare; illud igitur, à quo Mundus proximè factus est, debuit esse corporeum, vt &
alterare posset subiectú, ex quo Mundus generari debebat, & vt varietate, ac nouitate sui motus, aliquid noui producere posset, quod
antea non erat.

Tertium argumentum, ex lib. 8. Physic. Comm. 4. Si 'quidquid sit, ex subiecto, & opposito determinato sit; idque & ex vi demonstrationis, & ex euidentia sensuum certum est; contrarium autem huius, nec ratione, nec testimonio sensuum ostendi potest; plane impossibile erit ex nihilo aliquid sieri: in tali enim productione, nec subiectum, nec oppositum vllum determinatum esse potest. His adde, quod omnis actio necessariò coniuncta est cum motu, subiectum autem est inseparabile à motu, cum ponatur in definitione eius. Quare, qui aiunt primum agens posse ex nihilo aliquid sacree. non prædicant excellentiam eius, sed potius pugnantia inter se loquuntur; quomodo enim, vel circa nihilo recipi vlla actio potest? Velle esse agens sine patiente? cum hæc sint relatiua, quorum ea est, natura vt vnum sine altero intelligi, nedum esse queat.

Quartum argumentum ex eodem libro, Comm. 15. Qui faciunt Mundum de nouo, coguntur fateri aliquam mutationem factam esse in Deo. Aut enim Deus eodem prorsus modo se habuit erga molitionem Mundi abæterno, vt nunc cum fecit Mundum, & sic necessarium est, vt vel abæterno Mundum fecerit, vel vt nunquam secrit; aut diuerso modo se habuit Deus, tunc cum fecit, quàm sese habuerat abæterno; hæc autem diuersitas cum non potuerit oriri ex ipso Mundo, vtpotè qui nihil planè esset, necessario prosecta est ex ipso opisice Deo.

Quintum argumentum, ex eodem libro & Comm. Vt se habet voluntas noua ad actionem nouam, sic voluntas antiqua ad actionem antiquam; ergo à commutata proportione, sic se habebit voluntas noua ad actionem antiquam, sicut voluntas antiqua ad actionem nouam, & contra: ergo sicut est impossibile à voluntate noua

Digitized by Google

prodire actionem antiquam, sic est impossibile à voluntate antiqua

prodire actionem nouam.

Sextum argumentum, ex eodem libro & Commento. Si voluntas æterna, dicitur producere suum esfectum de nouo, & non ab eterno, hoc sine dubio contingit, vel ob aliquod impedimentum, vel ob defectum alicuius rei necessariæ ad illum esfectum producendum; necesse est igitur ante generationem Mundi, vel impedimentum illud remoueri, vel illam rem necessariam adesse; quorum neutrum potest sieri sine motu. Saltem negari non potest, quin qui dissert facere quod vult, expectet præsentiam illius temporis, & velit præterire totum illum tractum durationis, qui præcedit illud tunc, in quo vult essectum producere; non possunt igitur essugere quin admittant, ante generationem Mundi aliquam durationem temporis extitisse.

Septimum argumentum, ex eodem libro & Commento. Aut tempus factum est cum Mundo, aut fuit ante generationem Mundi; sed cum nec tempus sine motu, nec motus sine mobili, nec mobile vlsu extra Mundum esse possit, quomodo potuit esse tempus ante generationem Mundi? Sin autem tempus factum est, cum omne quod sit, vel in tempore, vel in instanti sieri necesse sit, cúmque ibi tempus esse oporteat, vbi mens nostra distinguit prius, & posterius, siet pro-

fecto, vt ante generationem temporis, ipsum tempus suerit.

Octauum argumentum, ex eo Opere cui nomen est, Destructio destructionum, ex disputatione prima in solutione secundi Dubij, Nullum agens dissert agere bonum quod vult, & intendit, nisi vel ob aliquod impedimentum, vel propter aliquod maius bonum; cum ergo ante generationem Mundi nihil planè esset, vel quod resisteret Diuinæ Potentiæ, e amque retardaret, vel quod melius esset Mundo; nulla caussa assignari potest, propter quam Deus, non abæterno Múdum secerit. Incredibile item est, Deum elegisse priuationem Múdi, quasi tempore infinito; nunquam enim priuatio, aut est prior habitu, aut diuturnior eo, nisi per accidens.

Nonum argumentum, ex eadem Disputatione in solutione tertij Dubij. Caussa, caussatum sunt relatiua; sicuti ergo accidit Mundo de nouo esse caussatum, sic accidet Deo de nouo esse caussam Múdi; cum ergo ab æterno non suerit caussa, postea verò de nouo esse cæperit caussa Mundi, sidque non extrinsecus euenerit, nihil enim erat extra Deum ante generationem Mundi, necesse est consteri id accidisse ob aliquam murationem factam in ipso Deo. Si igitur Deus ab æterno omnes conditiones habuit, quæ requirutur ad essiciendu Mundum, quid caussa reddi potest, cur maluerit ab æterno non esse Mundum. quàm esse quis enim, non inquam Sapientissimus &

Optimus, cuiusmodi est Deus, sed qualiscunque Artifex, cum possit facere aliquod opus optimum, malit dici, & esse opisex eius poten-

tia, quàm actu, cum tamen actus sit perfectior potentia?

Decimum argumentum, ex eadem Disputatione, in solutione decimi septimi Dubij. Qui aiunt Mundum de nouo creatum esse à Deo, censent ante hunc Mundum, alium potuisse creari, & ante illu, alium; ex quo sit vt dilatio primi Mudi longior esser, quàm secundi, & secundi, quam tertij; & tertius antiquior esser quàm secundus, & hic quàm primus: dico autem primum hunc nostrum Mundum qui sactus est. Et inter tertium, & secundum, & inter hunc primum, intercederet aliqua duratio, quæ cum non esser ætterna, deberet esse temporalis; quare tempus esser sine Mundo. Consirmatur hoc, quoniam vbi intellectus noster inuenir prius, & posterius, longius, & breuiùs secundum durationem, ibidem tempus esse oportet.

Vndecimum argumentum, ex eadem Disputatione in solutione decimi noni Dubij. Quod est non generatum, necesse est esse incorruptibile: cum ergo ante generationem Mundi possibile suerit Mundum generari, alioquin non suisset generatus, & talis possibilitats sit æterna à parte ante, erit quoque æterna in posterum; quare núquam cessare poterit: non cessante autem possibilitate, impossibile est actu Mundum esse, cum enim primum Mundus actu esser, corrumperetur illa possibilitats, at posuimus illam sempiternam: possibilitats enim alicuius rei desinit esse, cum primum illa res actu inci-

pit esse.

Duodecimum argumentum, ex eadem Disputatione in solutione vigesimi primi Dubij. Ante generationem Mundi, possibile suit Mundum generari; omnis autem possibilitas sundatur in aliquo subiecto, quod dicitur esse possibile: omni enim agenti respondet patiens cum sint relatiua. quare sicut possibilitas actiua, non potest esse nis in aliquo agente, sic necesse est concedere ante generationem Mudi, aliquod subiectum fuisse. Confirmatur hoc, quoniam Physicus ex iis, quæ sunt nota sibi iudicare debet de iis, quæ sunt ignota; cum igitur in cuiuslibet rei generatione, videamus non vnum oppositum recipere alterum, vel transmutari in alterum; sed aliud, quod est subiectum vtrique; præter rationem est, & contra disciplinam Physica, dicere in generatione Mundi, non præsusse aliquod subiectum, sed ipsum non ens transmutatum esse in ipsum ens.

## Soluuntur Auerrois argumenta. CAP. VII:

D supradictas Auerrois rationes, hoc modo breuiter respondemus. Ad primam. Si Mundo per se debererur aliquis locus, & si Múdus factus suisset per generationem naturalem, valerer vtique argumentum; at nec Mundo, vt totum quoddam est, debetur per se aliquis locus, sed tantum ratione partium, & Mundus productus est per creationem ex nihilo, nec ante productionem Múdi præcessit aliquis locus apud Mundum recipere; possibilitas enim, quæ præcessit creationem Mundi, non fuit passiua ex parte subiecti, sed tantum actiua ex parte Dei.

Ad secundam. Argumentum concluderet, si nos diceremus Mundum factum esse per generationem, & motum Physicum; at nos dicimus Mundum fuisse creatum ex nihilo, tunc quando vt crearetur præscriptum, & determinatum fuerat à Deo ab æterno: talis autem creatio Mundi, proximè monstrat Deum esse. Nam creare mundum ex nihilo, non potest nissi s qui habeat infinitam vim & potestatem, quique sit summè bonus & sapiens, huncautem Deum esse, manise-

stum est apud omnes.

Ad tertiam. Tale iudicium nostrorum sensuum, ex duplici caussa profectum est; tum quoniam sensibus nostris tantum note sunt generationes particularium rerum, productio autem totius entis, & ipfius vniuersi, non potest sub sensus nostros cadere: tum etiam, quoniam sensus humani tantum iudicare possunt de generatione rerum corporearum, & sensibilium, productio autem rerum immaterialiu, sensu comprehendi nequit. Quamobrem oportet, vt intellectus se supra sensus erigens, & generalem totius entis productionem, & specialem rerum immaterialium procreationem considerans, agnoscat in iis modum quendam productionis necessarium esse, longè diuersum ab eo, quem in generatione rerum particularium, & materialium, sensu percipimus. Neque vero creatio, est actio coniuncta cum motu, vt subiecto aliquo & patiente, & tempore indigeat. Et indigere subiecto ad agendum, exculari non potest, quin multum detrahat omnipotentiæ Dei, & generali efficientiæ, quam habet erga omnes res; tollit enim infinitatem diuinæ virtutis, nec patitur Deum esse propriè caussam efficientem rerum incorruptibilium.

Ad quartam. Ab æterno Deus decreuerat facere Mundum, tunc

cum factus est; nunquam igitur voluntas mutata est in Deo.

Ad quintam. Effectus intelligibilis, & voluntarius, prodit ab intellectu, secundum præscriptionem & definitioné eius; & à volutate,

Ff ij

fecundum eius determinationem. Vnde licet voluntas sit antiqua & intellectus, tamen si determinaterint facere aliquid multo tempore post, ille essectus nouus erit, & prosiciscetur à voluntate antiqua, secundum suum propositum propter, quod illa voluntas ab antiquo decreuerat, vt nouus ille essectus aliquo certo tempore existeret. Exempli gratia, si ego núc apud me statuerem, ab hinc duos annos Lauretum ad sacram illam Deipatæ virginis ædem religionis ergo prosicisci, illa peregrinatio cum à me post duos annos suscipietur, procedet à voluntate antiqua, quæ id duobus annis ante deliberaterat. Sic etiam Deus ab æterno decreuit sacere Múdum, qui de nouo inciperet, & haberet suæ durationis initium. nihil igitur absurdi est, à voluntate antiqua, & æterna, essectum nouum (ea ratione qua expositum est) prosicisci.

Ad sextam. Valet argumentum de agente, quod operatur ex necessitate naturæ, non autem de eo, quod agit liberè, qualem esse Deum,

supra capite primo multis argumentis ostendimus.

Ad septimain. Omne quod sit, in tempore, vel in instanti temporis sieri, locum habet, tantummodo in iis, quæ siút per motum Physicum, & motui circulari, cuius passio tempus est, subiecta sunt. Tempus igitúr, vna cum cælo productum est per creationem. Creatio autem est actio quædam Diuina, quæ non mensuratur tempore, vel in-

stanti temporis nostri.

Ad octauam. Verum est id quod argumentatur Auerroes, de agéte, cuius, vel aliqua perfectio, vel aliquod bonum, & vtilitas, in actione eius aliquo modo constitit; vel quod naturaliter ex necessitate oporatur: tale autem agens, non est Deus. Non esse verò Múdi, ab æternitate præcessit, non quod potius Deus illud elegerit, quàm esse Múdi, sed quoniam Mundus ab æterno esse non poterat, ac ideo necessarium suit, non esse Mundi, ab æterno præcessisse; vel quòd si poterat esse, melius erat, vt de nouo sieret, quàm ab æterno, propter eam caussam supra, non semel exposumus.

Ad nona. Deus sine vlla mutatione sui produxit res nouas; denominatur autem creator, vel conservator actu, & de nouo, non formaliter & intrinsece, sed propter ipsas creaturas, quæ ante erant potentia, postea sunt actu; antea non erant, postea de nouo sunt producte tales enim relationes non sunt mutuæ, vel secundum æquiparantia, sed in creatura sunt realiter, & subiective, in neo autem secundu ratione & terminative. Quamuis auté neus ad æterno habuerit omnes conditiones, quæ requiruntur ad efficiendum Mundum, non tamen oportuit Mundum ab æterno sactum esse; tum quia neus est agens liberum, non ex necessitate, agens autem liberum, etiam cum omnie requisita

requisita ad agendum adsunt, potest non agere; tum etiam, quia for-

tasse Mundus non potuit sieri ab æterno.

Ad decimam. Si ante hunc Mundum fuisser creatus alius, ille diceretur antiquior, ratione temporis, quod fuisser vna cum ipso productum; plures enim circulationes in illo Mundo cosectæ essent, quàm in hoc, & plus temporis ibi sluxisser, quàm hic: denique, secundus Mundus, licet propriè, non fiat in tempore, cum tempus ipsius, vna cum ipso producatur, & ipsum sit extra tempus prioris Mundi, potest tamen dici esse tempore posterior priori Mundo, quatenus, cum secundus Mundus factus est, iam aliquot anni, menses, & horæ, denique aliquid temporis præcesser in priori Mundo.

Ad vndecimam. Polibilitas, vt Mundus generatetur, non erat aliqua potentia Phylica fundata in subiecto, cum ante generationem Mundi, nihil planè existeret: sed erat tantú possibilitas ex parte agentis, qui propter virtutem suam infinitam, & à nulla re dependentem,

potest ex nihilo res producere.

Ad duodecimam. Argumentum procedit de agente naturali, & finitæ virtutis, & de modo generationis rerum Phylicarum qui nobis familiaris est; Deum autem, cum sit infinita vi præditus, & omnium rerum autor, non conuenir existimare ad agendum egere adminicu lo subiecti, seu materiæ; præsertim, cum sit quædam actio ipsus propria, quam creationem vocamus, seiuncta ab omni motu Phylico, & nullius indiga subiecti. Quod si omni agenti aliquod patiens subesse necesse est, erit igitur aliquod patiens, quod à nullo sactum erit, ac proinde Deus non esit caussa efficiens omnium rerum. Atque hæc quidem de argumentis Auerrois.

## Duodecim alia argumenta pro aternitate Mundi.

A PONAM V s deinceps alia duodecim argumenta pro Musiciem di Æternitate, non minus quàm omnia superius allata, in speciem probabilia: quæ libuit hic adiungere, tum, ne quicqua, quod veritati aduersari & officere posse putaretur, nos quasi dissimulantes, consulto taciti præteriisse videremur: tum, quo discussis omnium difficultatum tenebris, illustrior atq; iucundior omnibus veritatis esse aspectus.

Primum aurem argumentum, hoc est. Quod de nouo creatur, aut ante potuit sieri, aut non; si non potuit sieri, non poterit igitur creari; si potuit esse, vbi nam illa potentia erat? in nihilo non potest esse se, siec in subiecto, quia creatio no præsupponit subiectum aliquod.

Ff iij

Et confirmatur, quoniam creatio non est ipsa res quæ creatur, neque est Deus qui creat, sed est actio quædam proficiscens à creante, eque terminatur ad rem creatam; hanc autem actionem in aliquo subiecto recipi oportet, at hoc repugnat creationi, quæ dicitur esse productio ex nihilo.

Secundum argumentum. Si Mundus creatus est ex nihilo, cum ipsum nihil, sit quoddam indefinitum, & indeterminatum, præterea,
ipse Deus sit indisserens ad producendum quodlibet, non potest afsignari vlla verisimilis ratio, cur à Deo potius hoc ens determinatum
sactum surit, quàm aliud, & túc quàm aliàs, verbi gratia, si producit
cælum ex nihilo, cum Deus indisserens sit ad producendum cælum,
& quoduis aliud, similiter & ipsum nihil non sit magis determinatu
ad productionem cæli, quàm alterius entis, cur potius núc producitur cælum, quàm aliud quodlibet ens? vel à quo determinatur talis
productio ex nihilo ad ipsum cælum, potius quàm ad aliud ens?

Tertium argumentum. Si cælum verbi gratia, de nouo productú est, quæro, antequam produceretur, vel poterat produci, & non produci, vel ex necessitate productum est: si prius dicas, sequitur, vt cælú sit corruptibile; nam quod ante productionem sui poterat esse, & nó esse, postquam productum est, adhuc poterit esse, son esse: sin auté posterius dixeris, sú talis necessitas non possit esse, nis ex parte agentis, extra ipsum enim, nihil prorsus erat ante generationem Mundi, oportebit Deum ex necessitate Múdum produxisse; quod si ex necessitate produxit, cur non ante, seu ab æterno produxit? nisi sorte ali-

quod fuit impedimentum, quod retardauit ipsum.

Quartum argumentum. Aut Deus potuit facere Mundum ab æterno, aut non: si potuit, cum Deus & natura ex possibilibus faciat quod melius est, melius autem sit Mundum esse, quàm non esse, procul dubto si potuisset illum facere ab æterno, ab æterno fecisset: si nó potuit facere ab æterno, ergo oportuit, vt æterna quædam duratio præcederet molitionem Mundi, at videtur, & absurdum, & incredibile, quòd Deus per totam æternitatem expectare debuerit, donec potuerit Mundum facere; nam si Deus non potest facere Mundum ab æterno, faciat igitur túc cum primum potest facere, & cum illud, tunc, præcesserit æternitas, aut ante illud, tunc, poterat facere Mundum, aut non; si non potuit, hoc est incredibile, cur tunc potuerit, & non ante; si potuit, ergo potuit facere Mundum antequam potuit.

Quintum argumentum. Si Mundus, cuius aliz partes sunt corruptibiles, aliz incorruptibiles, de nouo sactus est, omnes partes eius incaperunt esse; quod autem incipit esse, desinit etiam esse, non

igitur erunt aliquæ partes Mundi incorruptibiles. Ex contrario autem videntur omnes debere esse incorruptibiles; nam quod non est factum ex subiecto, & cotrario, id non est corruptibile, sed tales sunt omnes partes Mundi, vtpotè quæ à Deo productæ sunt per creationem, ergo omnes oporteret esse incorruptibiles.

Sextum argumentum. Motus mensuratur tempore, si ergo incapit esse, vel incepit in instanti, vel in tempore, fuit igitur tempus ante motum, at tempus non est sine motu. Adde, quod cum tempus sit passio, & numerus motus, sicut non datur prima pars, vel primum mutatum esse ipsius motus, ita non dabitur prima pars nec primum instans temporis, quare tempus erit infinitum, quod si dicas, tempus, & motum concrearum fuisse cum ipso Mundo; hoc non potest dici, nam que concreantur, eadem productione terminantur & efficiuntur; at Mudus, vel cælum cæpit esse per primum sui esse, cum sit res permanens, & substantia completa per creationem producta; motus autem non potuit sic incipere, cum sit ens successius, non enim porest dari vel prima pars, vel primum mutatum esse motus; ergo terminata creatione cæli, nondú erat motus. Quærendum igitur est, quomodo postea productus fuerit motus, & quomodo non ante produ-Ationem motus fuerit temp', cum cælu non modo natura, sed etiam duratione quadam instantanea, motum præcesserit.

Septimum argumentum. Præstantius est non posse non facere bonum, quam posse non facere bonum: sicuti melius est facere bonum, quam non facere bonum; & melius est non posse facere malum, quam posse facere; sed communicare se aliis est bonum, ac Diuinum quidpiam, immo videtur esse proprium summi boni, & inseparabile ab ipso: cum igitur hæc communicatio in molitione Mundi consistat, non potuit Deus non facere Múdum; quare, vel ab æterno fecit, vel aliquod impedimentum suit propter quod non ab æterno fecerit; atqui nullum impedimentum singi potest, quod Deum retardare potuerit; ergo Deus fecit Mundum ab æterno.

Octauum argumentum. Deus semper ac necessario facit, quod melius est; si enim ex duobus oppositis non semper eligeret ac faceret quod melius est, sed interdum quod deterius est, prosectò nec escet summè sapiens, nec summè bonus: vel ergo simpliciter melius est Mudum esse, quam non esse, vel è contrario, non esse, quam esse; si melius est Mundum non esse, quàm esse, nunquam ergo Mundus potuit, vel debuit sieri à Deo; sin autem melius est Mundum esse, quàm non esse, ergo Deus necessario (non quidé necessitate coactionis, sed necessarie opposita contingentia) fecit Mudum: sicuti ergo non est contingens Mundu sieri, vel non sieri; ita non erit contingés

Ff iiij

Mundum de nouo fieri, vel ab zeterno fieri. Oportet igitur alterutru horum esse necessarium; sed non fuir necessarium de nouo fieri, ergo fuir necessarium ab zterno fieri.

Nonum Argumentum. Si Deus necessario facit quod melius est. & bonum, quò est diuturnius, eo melius, cum igitur Múdum esse, bonum sit, melius vtique fuerit ipsum zternum facere, quam nouum. Quare lic à Deo factus est.

Decimum Argumentum. Si melius est Mundum esse, quam non esse, & Deus necessario facir quod melius est, quomodo non est abfurdum, dicere Mundum de nouo factum fuisse? sic enim Deus præposuisset prinationem Mundi. generationi eius, id est, fecisset nonesse Mundi æternum, esse autem eius nouum.

Vndecimum Argumentum. Si Mundus de nouo factus est; quæro; in tota illa æternitate, quæ præcessit generationem Mundi, vel Deuserat imperfectus, & oriolus, quia nihil faciebat; vel æque perfectus, ac modo est; & tunc, vel erat necessarium, vtile, & decens Mundum esse, vel non; si igitur in illa æternitate fuit, vel necessarium, vel vtile, vel decens, vt Mundus esset, oportebat Mundum, à Deo, qui summe bonus est, in illa æternitate factum esse: si autem tunc non erat neces sarium, aut conueniens, aut decés, vel fuit hoc tunc cum códitus est, vel nihil horum fuit; si fuit, quærenda est ratio huius diuersitatis, cur fuerit tunc, & non prius, vel ab æternitate; si nihil horum fuit, ergofrustra Mundus factus est; quod enim neque necessarium est fieri, no que vtile, neque decens, frustra fit.

Duodecimum Argumentum. Cum Deus sit summe bonus, & velit omnia sibi esse quam simillima, præsertim ea quæ immediate procedunt ab ipso; sicuti alias perfectiones communicauit creaturis; credendum est eriam communicasse æternitatem, quæ est vna ex perfe-&ionibus Diuinis: & quemadmodum fecit Intelligentias in aliis omnib' rebus ipsi similes, ita etiam fecisse in æternitate. Adde, quod magis apparet excellentia Dei, & infinita virtus eius, si credatur, & prædicatur, non modo auctor esse rerum caducarum, & mortalium, led etiam opifex elle immortalium,& lempiternarum; vt non lolum possir creaturæ tribuere æternitaté à parte post(vt dicunt scholastici)

sed etiam à parte ante.

Supradicta rationes dissoluuntur.

CAP.

ERV м ad hæc argumenta, non ægrius quàm ad alia quæ fupra refutauimus, responderi potest: ad primum quidem hoc modo.Quod creatur, antea poterat creari; non ob potetiam

passiua alicuius subiecti, nulla enim materia tempore præcessir creationem Mundi, quin etiam tota ipsa materia prima creata fuit; sed folum ob potentiam actiuam agentis, quod antequam crearet, poterat creare. Potentia enim creatiua Mundi, ex omni eternitate fuir in Deo perfectissima.

Ad secundum. Multitudo, & distinctio earum rerum, quæ à Deocreantur, & determinatio vniuscuiusque rei in gradu suo, non fuit orta ex iplo nihilo, nec ex iplo Deo simpliciter; sed ex Deo, pro ve habet in se ideas, & notiones omnium rerum, secundum quas, & numerum, & magnitudinem, & gradus perfectionis distribuit rebus. Sic est in sacris literis, Deum omnia fecisse in numero, pondere, & menfura.

Ad tertium. Mundus poterat produci, & non produci, quia li- An quia De" berè productus est à Deo; non tamen ideireo continuo sequitur, vt libere agit, Mundus sit corruptibilis: illud enim axioma (quidquid potest fieri, corruptibiles. & non fieri, est corruptibile) verum est de eo, cui conuenit talis potentia cotradictionis, intrinsece, & propter aliquod essentiale principium ipsius, quod est materia; non valet autem in eo, cui talis potentia non conuenit intrinsece, sed extrinsece, nimiru ex parte agen. tis, à quo propterea quod libere, & non necessario productum fuit, antequam produceretur, potuit produci, & non produci. Quamuis igitur Deus liberè impertiuerit esse omnibus rebus, quibusdam tamen largitus est esse perpetuum, vt per se, ac suapte natura à nullo corrumpi possint; aliis autem dedit esse caducum, ac mortale, quo aliquando tandem deficiente, eiusmodi res interire oportet. Ergo: intrinsecè & secundum naturam suam, aliæ res sunt corruptibiles & aliz incorruptibiles: quzdam contingentes & quzdam aliz necesfariæ: quoniam aliæmateriam & contrarium habent, aliæverò minimè. At res omnes ad Deum relatz, à quo liberè productz sunt, ita: vt potuerint non produci, & liberè conseruantur, ita vt possint non? conseruari:nulla est res omnino necessaria & incorruptibilis. Diuisio autem rerum in corruptibiles & incorruptibiles, sumitur ex natura ipsarum rerum, non autem ex earum relatione ad Deum.

Ad quartum. Non potuit Mundus elle ab æterno: quod non arguit impotentiam Dei, sed repugnantiam ex parte creatura; posita: enim Mundi æternitate, permulta consequuntur absurda, quæ partim tetigimus in solutione primi argumenti Proch, partim infra adducemus. Quamuis autem Mundus non potuerit fieri ab æterno. simpliciter, & ve quida aiunt Categorimatice, potuit tamen fieri ab. æterno Syncategorice; id est, quocuque puncto æternitatis vel temporis imaginarij, quod animo fingamus omni æternitati coextitis-

primum inoù Mundi.

An citra att fe, ponatur Mundus fieri, potuit ante & ante fieri, & in infinitum. nieatem post Quemadmodum, licet Deus non possit (vt multi putant) producere aliquod infinitum actu, potest tamen producere infinitum hoc mo-Rans creatio- do, quoniam quocunque dato finito, leu in magnitudine, leu in numero, potest Deus facere maius, & maius in infinitum; nec potest dari vlium finitum, quo non possit Deus maius facere. Potétia ergo ad creandum Mundum, non debet terminari per aliquid citra æternitatem absolute, co modo vt tunc potuerit, & non ante, sed debet determinari per æternitatem negative, hoc sensu, Mundus non potest creari ab æterno simpliciter, sed potest creari ab æterno hoc sensu, quia nihil potest assignari determinate citra æternitatem, ante quod Deus non potuerit Mundum creare. Potentia ergo Dei ad creandum Mundum, nec determinatur per æternitatem, nec per aliquid determinatum citra æternitatem, sed per id quod est citra æternitatem, confuse, ac determinate.

> Ad quintum. Necesse fuit vt in prima productione rerum, omnes res ex nihilo producerentur: nihilominus tamen, ex iis, quæ tunc producta sunt, alia nacta fuerunt materiam, & cotrarium, ex quibus, & per quæ generari,& corrumpi possent:alia vero ab omni materia segregata, & à contrariis libera, immortalem, atque immutabilem naturam sortita sunt : hinc igitur factum est, vt quamuis in procreatione Mudi omnes res similis productionis modo extiterint, tamen propter diuersas naturas, quas in illa creatione acceperunt, aliæ res

fuerint corruptibiles, aliz vero incorruptibiles.

Ad sextum. Non datur primum instans temporis, sicut non datur primum mutatum esse motus circularis. De motu autem, cum non sit res permanens, nec à mobili vel termino ad quem distincta, non rectè quæritur quomodo producatur, per creationem ne, an per generationem; non enim motus per motum producitur, nec est motus ad motum, vt in 5. Phys. Aristoteles demonstrat. Cælum autem, cum iecundum substantiam mensuretur æternitate vel æuo, non potest rectè dici esse prius motu circulari, vel tempore, vel instanti temporis, sed quadam duratione indivisibili ipsius zui, cui responderet instans in tempore, si ponamus cælum immediate postquam suit creatum, moueri cæpisse.

Ad septimum. Deus necessario facit bonú, hoc sensu, quòd quidquid Deus facit, necessario bonum est; nulla tamé necessitat eastringitur Deus, vt hoc, vel illud bonum faciat. Cum enim liberè agere, Tit perfectio quædam in homine, non ea est remouenda à Deo, præfertim in iis operationibus, quæ sunt extra ipsum, in quorum effectione non consistit perfectio Dei. Deus igitur necessario facit bonum, quoniam quod ab eo fit, necessario bonuum est, non tamen, necessario facit bonum, vt necessarium sitipsum facere hoc velillud: si enim sit à Deo, hoc ipso bonú est, & hoc ipso est melius esse, quàm non esse, præcipuè tunc quado sit: sin autem à Deo non sit, hoc ipso melius est non fieri; tunc præcipue. Atque hinc patet etiam octaui argumenti solutio.

Ad nonum. Melius est æternum esse quam non æternum, simpliciter loquendo; sed non est melius Mundo, quia repugnat naturæ ipsius, ve coæternus sit Deo. Sicut esse incorporeum simpliciter melius est quam esse corporeu, sed non est id melius homini, cuius naturæ repugnat ipsium esse incorporeum. Vel aliter responderi potest, non esse melius Mundo ve is sit æternus, ratione finis propter quem à Deo suit conditus, nimirum ve ex eo Dei infinita potestas, atque maiestas ab hominibus cognosceretur, quæ facilius, clarius, certiusque ex noua Mundi molitione, quam ex eius æternitate cognoscuntur.

Ad decimum. Quamuis ipsi Mundo melius sit esse, quam non esse, tamen Deo neque melius est, neque deterius est Mundum sa-cere, vel non sacere: quia Mundi essectio nibil Dei persectionem attingit.

Ad vndecimum. Vt Mundus in æternitære coexistiret Deo, impossibile suit, vel certe non decuit; vt autem aliquando sieret, existimare decet suisse quidem conueniens, quandoquidem à Deo sactus. est, non tamen suisse necessarium, vt non potuerit non sieri.

Ad duodecimum. Communicauit quidé Deus creaturis eas perfectiones, quas conditio creaturæ ferebat, eas vero, que superant statum & conditionem creature, nec debuit, nec potuit communicare: neque enim sieri potest, vt creatura sit, vel infinita virtute prædita, vel incaussata, & independens, ac(vt quidam putant) vel Deo coæterna. Non est autum Deus auctor tantummodo rerum caducarum, sed etiam immortalium, & perpetuarum: quod autem non possit sacere sibi res coæternas, hoc manifestissime indicat summam excellentiam Dei, cui nulla creatura, aut in essentia, & perfectione, aut in virtute, & actione, aut in vita & duratione, par & equalis esse potest.

Arque hæc quidem sint contra Peripateticos & nonullos Platonicos, qui pro æternitate Mundi, quasi pro aris & focis ipsoque capite, acerrime dimicant, eamque pugnaciter & mordicus defendut, disputata. Nos enim eorum tela, quibus veritatem petebant, hebetauimus, fregimus, fecimusque, yt ea nihil plane veritati possent of ficere.

Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Consti

An Mundus potuerit effe ab aterno, Varia Theologorum opiniones. Ac prima omnium Henrici & Philoponi aternitatem creatura repugnare aientium, opinio explicatur.

On esse necessarium vt Mundus sit ab æterno, satis explicatum est refutatis argumentis Philosophorum, qui æternitatem Mundi obnixè defendunt. Mundum no elle æternum. sed de nouo factum, fide cognitum, & perceptum habemus. An is tamen secundum potentiam Dei, quam vocant absolutam, ab æterno effici potuerit, Theologi adducut in quæstionem, quam nos hoc loco velut clausulam huius libri, atque adeo totius operis, quanta maxima fieri possit breuitate, & perspicuitate, pertractare volumus. Quatuor hac de re inter se discrepantes apud Theologos (nam à Theologis potius quam à Philosophis, hæc controuersia tractari

solet)opiniones reperio.

Prima opinio est Henrici de Gandauo, Quol.1.quæst.7. & Philoponi in eo libro quo responder argumentis Procli pro æternitati Mundi, asserentium, esse omnino impossibile vllam creaturam esse ab æterno.quod probant his rationibus, 1. creatio est productio ex nihilo, cum igitur terminus à quo creationis sit nihil, & non ens, necesse est in creatione non ens & nihil, præcedere ipsum esse rei quæ creatur, sicut terminus à quo præcedit terminum ad quem, quate Soptem ar- quod creatur, æternum esse non potest. 2. De omni producto vefumetis pro- rum est dicere ipsum produci, vel ita vt aliquando verum suerit ditatem omni cere ipsum tunc produci, vel ita vt verum sit dicere ipsum semper creature re- produci; sed de creatura non est verum dicere ipsam semper produci;alioquin nulla creatura haberet esse permanens, sed tantum esser fuccessiruum; ergo verum est dicere eam aliquo instanti produci; sed sum producitur, incipit habere esse, ergo si in aliquo instanti producitur, non semper, nec ab æterno habet esse. Tertia. Creatura habet esse acquisitum à Deo, ergo habet esse post nó esse, nam quod acquirit aliquid, id non semper habuit. Quarta. Si creatura effet ab æterno, non differret in excreatio & conservatio hæc autem differre inter le, manifeltum est, tum ex definitione creationis, & confernationis: tum ex co, quod agensparticulare est caussa efficiens eius quod producit, non samen est caussa conservans; quare etiam vbi hæc duo in vnum concurrunt, habent saltem diversas rationes. Quinta. Si aliqua creatura esset ab zterno, illa per zternam durationem haberet esse necessarium & penitus indesectibile, etiam per absolutam Dei potentiam; nam ponatur talis creatura annihilarià Dco.

pugnare.

Deo, vel annihilari potest ab æterno, & sic quia ponitur esse ab æterno, habebit esse ab æterno; & quia dicitur annihilari ab æterno, quod autem annihilatur non est, non erit ab æterno, quare, & erit, & non crit ab æterno: Vel-talis creatura non potest annihilari ab æterno; quare cum ipsa habeat esse ab æterno, quandocunque citra ætornitatem annihilabitur, necessarium est iam ipsam habuisse esse abæterno, & per totam illamæternitatem, effe omnino indefectibilem: & quia omne æternum est necessarium, quippe cum careat potentia contradictionis ad esse & non esse, vt docet Aristot.9. Metaphyl.text.17.ab æterno quoque ipla habuillet elle necellarium:Hoc autem videtur repugnare omnipotentiæ Dei,& dependentiæ,quam omnis creatura perpetuo habet à Deo in esse. Sexta. Si creatura, nec ellentiam, nec virtutem potest habere infinitam, ergo neque durationem:ne ponatur creatura, in alique par, & æqualis Deo. Et sieut Deus in essentia habet aliquid proprium, quod est esse actum purum, & in virtute, quod est esse infinitum, & in actione ad extra, quod est habere vim creandi; ita in duratione, habere debet aliquid proprium,& incommunicabile aliis,nempe æternitatem.

Pro hac sentétia facere videntur permulta testimonia sanctorum fanctorum Patrum, negantium vllam creatură coeternam Deo esse posse. Atha- Patrum. nasius in secunda oratione contra Arrianos, ait no posse creaturam, quippe que ex no esse ad esse traducitur, coeternam esse opisici suo. Ambrosus primo Exameron, quid tam absurdum est, inquit, quamwt æternitas operis, æternitati jungatur auctoris? Augustinus lib, contra Felicianum Arrianum, ita definit creaturam. Creatura est ex esquod nondum est, vel aliquando non fuit, corruptibilis rei quantum in se est, Omnipotentis Dei voluntate, facta substantia. Damascenus lib. 1. de Fide. orthodoxa cap, 8. Queniam, inquit, creatie, Diuina voluntatu epus est, nom est coaterna Deo; neque enim quod ex non esse ad esse traducitur, capax est, ve socternum sit suo principio. Denique Basilius, Gregorius Nazianzenus, Athanasius, Hylarius, Augustinus, alisque multi, pugnantes contra Arrium asserentem Verbum Divinum esse creaturam, hac præcipue: argumentatione vtebantur. Nulla creatura est coæterna suo creatori, sed ex sacris literis euidenter colligitur Verbum esse coæternum Deo, ergo non est creatura: que argumentatio parum sirma esset adi convincendos Arrianos, si creatura Deo cozterna esse posset.

Secunda Opinio Durandi, Eternetatem repugnare rebus corruptibilibus non autem incorruptibilibus.

CAR IS

LTERA opinio est Durádi in 2. Sent. Dist. 1. qui censet æternitatem non repugnare substătiis incorruptibilibus, vt Cælis, & Intelligatiis: at rebus corruptibilibus, quarum natura
specifica in vno indiuiduo perpetuari non potest, sed conservatur
per successionem indiuiduorum, quæ generantur & intereunt, eam
omnino repugnare. Rationes quidem quibus ostendi posset res incorruptibiles, æternas esse posse, cognosci poterunt ex tractatione,
& confirmatione tertiæ opinionis quam sequeti capite subjungam.
Hac enim re non discrepat tertia opinio ab hac secunda.

Acternitate repugnare rebus corruptibilib probatur quatuor argumentis.

Quod auté æternitas repugnet rebus corruptibilibus, ea maximè ratione persuaderi solet, quod ex hac positione, permulta, eáque gra-uissima, & absurdissima incommoda existunt. Primo enim, infinitum actu transactum, & pertransitum suisset; nam posita æternitate Mundi, vsque ad hodiernum diem exacti, & transacti suissent infinitæ conuersiones solis, aliorumque syderum, infiniti dies, infinita cuiussibet speciei indiuidua: infinitum autem nullo modo pertransiri posse, & Aristoteles docet, & nullo docente, ratio ipsa suadet.

Deinde, aliquid effet maius infinito: nam conuersiones lunz plures sunt quam solis, cum vna conuersio solis contineat duodecim lunæ. Dies item multo plures sunt quam anni, cum annus comprehendat trecetos sexaginta quinque dies. At posita æternitate Mundi, conuersiones solis fuissent infinitæ, similiter etiam anni fuissent infiniti, ergo daretur aliquid multo maius infinito. Quin etiam esfet aliquid quod infinité excederet aliud infinitum, excellus enim dierum super annos, non potest esse finitus, quippe cum successio dierum st æterna & infinita', quare necessario erit infinitus. His quoq; consequés est, aliquid simul esse maius alio, & eidem æquale. Etenim dies, & anni, qua ratione sunt ambo infinizi, inæquales esse non posfunt: qua ratione autem vnus annus continet in se multos dies, necesse est annos pauciores esse diebus. Quod autem duo infinita inæqualia esse nequeant, declaratur simul, & probatur hoc exemplo. Sint duz linez, seu aliz magnitudines, ex vna parte infinitz secundum longitudinem, ex altera partæ finitæ; & ex ea parte, qua finitæ sunt, sint inter se æquales: addatur vni earum ex qua parte est finita, pedalis magnitudo secundum quam excedat alteram lineam qua parte ipsa est finita: deinde ex qua parte sunt finitæ, coæquentur inuicem ille duæ lineæ trahendo minorem, id est cui non fuit facta additio, ad equalitatem maioris, hoc est, eius cui facta est additio; tunc queratur, an hæ duæ lineæ sicut sunt iam factæ æquales ex ea parte, qua sunt finitæ, an sint etiam equales ex ea parte, qua sunt ininfinita, an inæquales: si sunt inequales, èrgo illa, quæ est minor, &

exceditur, non est infinita; infinitum enim qua infinitum, non potest excedi: sin autem etiam illo modo sunt equales, ergo falsum est illud primum principium Mathematicum, si equalibus addas inequalia, necesse est ea sieri inequalia. Sed huic exemplo posset occurri, negando lineam illam, versus eam partem secundum quam est infinita, posse viterius promoueri & protedi. Nam, extra, vel vitra infinitum vt est infinitum, nihil esse potest quo ipsum porrigatur atque extendatur, alioqui non esset infinitum. Verum hoc obiter sit dictum. Manifestum igitur est, id cuius gratia hecà nobis dicta sunt, nimiru duo infinita qua ratione infinita sunt, inter se inæqualia esse non posse.

Postea, posita æternitate Mundi in rebus corruptibilibus, necessario sequitur esse actu infinitam aliquam multitudinem rerum: nam generatio hominum esset æterna, sicut generatio equorum, & Leonum; caussam enim aliquam probabilem, cur generatio aliorum animalium potuerit esse æterna, hominis autem non potuerit, vel fingere dissicile est; ne dicam impossibile. Cum autem suum quisque hominum habeat animum immortalem, & post cuiusque interitum perpetuo superstitem, necesse est actu esse infinitas animas infinitorum hominum, qui ab eternitate vsque ad hunc diem, per successionem suerunt.

Ad extremum, hinc efficeretur esse aliquas creaturas infinitæ virtutis in vigore. Etenim, non est dubium quin quilibet Angelus cognoscat omnes couersiones eius orbis cælestis, quem mouet; tritum enim est Philosophorum sermone, Intelligentiam mouere cælum per intellectum, & appetitum. Sed quilibet Angelus, si ab eternitate mouisset celum, essecisset infinitas conversiones sui orbis, ergo illas omnes cognosceret; nisi quis singat cadere in Angelos oblivionem rerum cognitarum: infinitum autem, ea ratione vt est infinitum, non potest comprehendi nisi ab intellectu infinito; oporteret igitur in vnoquoque Angelo inesse vim intelligendi infinitam, hoc est in eo esse infinitam persectionem. His igitur argumentis secunda hæctopinio suaderi, & probari posset.

Tertia opinio D. Thoma & Nominalium, omnem creaturam potuisse fieri Ab aterno.

CAP. XII.

TERTIA Opinio est eorum, qui assirmant æternitatem, nes ratione rerum incorruptibilium, nec ratione rerum corruptibilium repugnare Mundo: hoc est, tam substantias incorruptibiles, quam corruptibiles potuisse sieri ab æterno.

Hanc sententiam amplectitur Gregorius Arimin. 2. sentent. d. 1.& Gabriel ibidem & Ochan; licet is no tam pugnaciter eam defendat. Etenim in 2. quol. quæst. 5. tametsi hanc opinionem iudicat probabiliorem, non inficiatur tamen contrariam etiam defendi posse, neutramque partem huius controuersiæ affirmat posse demonstratiue probari. D. Thom. in 1. Part. quæst. 46. art. 2. eandem sententiam probat, dupliciter: primo, Mundum incapisse, est articulus sidei, Moyses enim dicens (In principio creauir Deus cælum, & terram) secundum D. Gregorium homil. prima in Ezechielem, propherauit de præterito: & in principio Symboli, profitemur nos credere Deu esse creatorem cæli; articulus autem fidei non potest demonstratione probari, quia fides, secundum D. Paulum ad Hebræos 11.est argumentum non apparentium. Deinde, nouitas Mundi non potest recipere demonstrationem ex parte Mundi:principium enim demonstrationis est quod quid est, hoc autem abstrahit ab omni differetia temporis, & ab esse, vel non esse; quare hunc Mundum, semper, vel non semper fuisse, in demonstrationem cadere non potest. Neque vero id demonstrari potest ex parte Dei creantis Mundú: cum enim Deus agat per voluntatem, volutas autem eius in iis quæ pertinent ad creaturarum productionem, libera sit, nullaque necessitate teneatur, non potest talis voluntas ratione comprehendi; nec ratione naturali certo sciri potestà nobis, an Deus voluerit creare Mundum ab aterno, an de nouo. Ex his igitur manifeste perspicitur, D. Thomæ non videri impossibilem æternitatem Mundi secundum omnes eius partes. In fine tamen illius articuli, videtur excipere hominem, cuius generationem non audet dicere possibilem suisse ab aterno, ne cogatur admittere infinitam multitudinem animarum, quam infinitatem, vt rem valde absurdam, & rationi contrariam, atque adeo impossibilem, ipse refutauerat arque reiecerat in 1.par.quæst.7.ar.4.

Pulcherrima argumetatio. ab aterno effici potui∬e.

Sed reuertamur ad explicationem, & confirmationem tertiæ opiqua cocludi- nionis, quæ hac vna ratione clatissime firmissimeq; probatur. Quidiur Mundum quid non implicat cotradictionem, est possibile Deo, sed creaturam esse ab æterno, non implicat cotradictionem, hoc ergo est possibile. Maior, confessione omnium Theologorum, apud omnes est certissima, & notissima. Minor ita probatur. Si est impossibile creaturam esse productam ab æterno, vel hæc impossibilitas prouenit ex parte Dei creantis, vel ex parte ipsus creationis, vel ex parte creaturæ. Ex parte Dei producentis, tripliciter prouenire potelt; vel quia putatut nullum productum cozuum esse posse suo produceti; vel quia producens liberum cum agat ex electione, existimatur præcedere debere aliqua duratione simm effectum; vel quia si creatura coæterna esset Creatori,

Creatori videretur Creator in aliquo, nimirum in duratione no esse Superior maior, atque præstantior, quam creatura: Sed millum horum trium tollit æternitatem creaturæ, ergo, & c. Non primum; tum quia in Diuina Trinitate Pater vete producit Filium, cum tamé credamus Filiú esse coæternum Patri; tum etiam, quia Philosophi concedunt in rebus naturalibus inueniri aliquas caussas efficientes, quæ simul sunt cum effectis; & D. Augustinus ostendere volens hæc duo non pugnare inter se, ve nimirum Filius Dei sie productus à Patre, & tamen sit ei coaternus, id in 6. lib. de Trinitate cap. 1. declarat hoc exemplo, splendor inquit qui gignitur ab igne, atque diffunditur, cozuus est igni, & esset ei cozternus, si ignis esset zternus. Sed dicet aliquis, Aristotelem in 12. lib. Metaph. text. 16. id discriminis ponere inter formam, & caussam efficientem, quod forma simul est cum eo cuius est forma, efficiens autem est ante suum essectum. Ad hoc responderi potest tripliciter; primò, repugnare formæ ea ratione qua forma est, ipsam esse ante compositum, cuius forma est; at essicienti, vt efficiens est, non repugnare vt sit aute fuum effectum, nam etsi reperiuntur nonnullæ caussæ efficientes, quæ simul tempore sint cum suis effectis, plurimæ tamen aliæ passim reperiuntur, quæ tempore antegrediuntur effecta; atque hoc quidem fatis est Aristoteli ad di-Ainguendam formam à caussa esficienti. Deinde, Arist.eo loco non ait caussas efficientes esse antiquiores essectis, sed caussas mouentes, hoc est, caussas esticientes qua per motum esticiunt, has enim priores esse necesse est. Nam moués præsupponitur motui, motus etiam effectui, qui producitur per motum, omnis autem motus fit in tempore, quare necesse est caussam mouentem tempore priorem esse esfectu, qui per motum ab ea producitur. Postremò, Aristot.illo loco tantum vult fignificare ( quod statim perspicuum sit consideranti cius verba) formă simul esse cum composito, hoc est, cadem produ-&ione produci, qua producitur compositum; caussas vero mouentes ante ortas existere, hoc est, nó produci ea productione, qua compositum ab ipsis producitur, alioquin producerent seipsas, quod est impossibile. Nec verò dici potest, quoniam est Deus agens liberum, ideo necessariu esse ve creatura sit Deo posterior duratione. Etenim, quia Deus agit liberè cum sit infinitæ virtutis non est minoris potentiæ, quam si esset agens ex necessitate naturæ, sed si ageret ex necessitate naturæ, produxisser Mundum ab æterno, ergo quòd agat liberè, id non obstat quominus potuerit Múdum producere ab æterno. Prærerea, agens ex electione, tunc successive agit, & tempore anteit effectum, cum electio non est actus voluntatis simplex, & totus fimul, sed prærequirit deliberationem, quæ propter discursum ratio

gnare omni TO CTEMA.

Solutio ratio- produci ex nihilo, quod produci non ex aliquo tanquam subiecto; si sientis aire. autem Angelus esset ab æterno, verè dici posset illum productú esse mitatem repn ex nihilo, id est non ex aliquo subiecto. Ad secunda. Cùm æternú aliquod dicitur productum, hæc vox productu, non significat actio-

nem aliquam, seu mutationem inter media inter producens, & productum: sed rantum significatur illud æternum non habere esse à se, sed habere esse dependens à Deo. Sed quia in rebus nobis notis, quæ res habet esse ab alio, eam ab illo produci cernimus, ideo his etiam vocibus veimur in rebus æternis; quin eriam in Diuinis; tantum, ve significemus habitudinem vnius rei ad alia tanquam ad principium, à quo est esse illius. Ad tertia. Creatura dicitur habere esse acquisitum à Deo, hoc est habere esse fluens, & dependens à Deo, quod Clienem & ctiam potelt esse in æternitate : sicut si sol æternus esset, splendor ei conservatione coæternus esset, fluens, & depedens ab ipso. Ad quartam. Licet in reperireturin rebus de nouo productis clariùs appareat discrimen inter creatiocreatura ta- nem, & conservationem; dicitur enim creatio, quatenus res incipit set ab atomo. esse, quod antea non erat; dicitur coseruatio, quatenus res in esse per productionem accepto, aliquandiu permanet dependenter à Deor aliquo tamen modo etiam in æternitate creaturæ, huiusmodi discrimen cogitatione designari, & notari potest. Nam si Angelus (verbi gratia) esser æternus, diceretur productus à Deo, quatenus ab ipso habet suum esse; diceretur idem quoque conservatus à Deo, quatenus illud esse habuit permanens, & continuatum per æternitatem. produci enim præcise sumptum, non significat aliud, quam habere esse ab alio; conservari auté ab aliquo, est in esse, quod habet ab alio. permanere aliquadiu, hoc est, siue per infinita aliquam durationem, fiue per finitam, & temporalem. Ad quintam. Sicut creatura cum est, non potest no esse, nec tunc potest annihilari, ita vt cum est, non fir, quia hoc implicat contradictionem: sic etiam, si ponatur creatura elle ab æterno, necelle est illam habere æternam durationem, & impossibile est illam ab æterno annihilari. Neq; hoc arguir esse ipsam ens simpliciter necessarium, & penitus indetectibile, nisi tantum ex Suppositione; quemadmodum res dum est, habet esse necessarium & indefectibile. Quod autem ex Aristot.adducitur, (omne æternum esse necessarium ) verum est, sed intelligi debet eo modo esse necessarium, quo est æternum; si est æternum à se, ac simpliciter, erit quoque simpliciter, & à se necessarium: Sin autem est aternu ex suppositione, & ex libera voluntate alterius, simili etia ratione necessarium haberi debet. & sic fuisset angèlus res quædá necessariam, si is fuisset ab zterno. Ad sextam. Quamuis ponatur creatura cozterna Deo, nihilominus tamen Deus est ca superior, atque præstantior secundú duratiodurationem; & quia Deus essentialiter est sua æternitas; & quia est æternus ex se; & quia est necessariò æternus; & quia est in omnibus & omnino æternus. Proprium igitur Dei secundum durationem est, essentialiter, necessariò & ex se, in omnibus, & omni modo esse eternum; quorum nullus modus æternitatis in vllam planè creaturam conuenire potest.

Ad illa testimonia sanctorum Patrum, tripliciter respondere possumus. Primo, Sanctos Patres considerasse creationem eo modo, ve verè facta est à Deo, non autem ve ab eo fieri absolute potuit: & quia constat ex sacris literis, omnes creaturas esse de nouo factas, ideo eradiderunt eam creationis definitionem, quæ soli creationi nouz, & creaturæ de nouo factæ, accommodari potest. Deinde, hæc vox (non posse) frequenter in scripturis sumitur, non pro eo, quod est simpliciter impossibile, sed pro eo, quod est non esse conueniens, decens, rationi congruum. Sic sumitur Mathæi 9. Non possunt fily spons lugere, quandiu cum illis est fonfus & Matci 6. Christus non poterat in Patria sua virtutem ullam facere & Actuum 4. Non possumus non loqui, que vidimus, er audiuimus. Hoc etiam modo Sancti Patres sumunt (non posse) cum aiunt creaturam, coæternam Deo esse non posse, hoc est non esse conueniens, aut decens. Postremo, Sancti Patres, ex suppositione concessa, & vsurpata ab Arrio, rectissime concludunt creaturam esse non posse ab æterno. Arrius enim ponebat creaturam esse id quod prius non erat, & per voluntatem Dei ex non esse traducitur ad esse. Quocirca, aiebat Filium Dei(quem creaturam vocabat) esse ex non extantibus, vel ex non existentibus. Aduersus quem, posita tali notione creaturæ, euidenter argumentabantur Patres, filium Dei non esse creaturam, vtpote quem, clarissimis scripturæ testimoniis ostendebant esse coæternum Patri.

Secunda Propositio. Creatura corruptibilis in particulari, vt aliquis equus, vel aliquis leo, partim ab æterno produci potuit, partim non potuit. Huius propositionis facile & promptum est rationem explicare. Nam si equus (verbi gratia) relinquatur suæ naturæ, & talis producatur, qualis est secundum naturam suam, non potest produci ab æterno. Si enim producatur ab æterno, necesse est illum viuere infinito quodam tempore; si enim sinito tantum tempore viueret, ab eius productione, vsque ad interitum eius dem, non nisi sinitum, tempus intercessisset: quare non suisset ab æterno. Si autem ita producatur, vt relinquatur naturæ suæ, cum sit natura corruptibilis, impossibile erit eum infinito tépore durare: omne enim corruptibile, necesse est aliquando tandem post certum & definitum tempus corrumpi: hoc autem, quod est no durare infinito tempore, pugnat cum Gg iij

eo, quod est fuisse ab zerno. Quod si Deus miraculose conservares equum infinito tempore, nihil prohiberet eum ab zerno produci: hincigitur perspicuum sit, quomodo possibile, & impossibile sit se-

cundum diuerlas rationes, equum produci ab æterno.

Tertia Propositio. Generatio hominis, secundum aliquos Doctores, non potuit esse ab æterno, secundum alios autem, potuit esse æterna. Etenim D. Thomas & Durandus negantes infinitum actu, siue secundum magnitudinem, siue secudum multitudinem, aut esse, aut etiamà Deo produci posse, non possunt facere æternam generationem hominis, ne infinitatem animarum admittere cogantur. Nominales autem, quibus non videtur impossibile infinitum actu, tam in magnitudine; quàm in numero produci à Deo, non habét negare possibilem fuisse æternitatem generationis humanæ. Et sand. qui concedunt generationem aliorum animalium potuisse fieri ab æterno, non video, cur æternitatem generationis hominum possibilem esse negent. Nam quod meruunt de infinitate animarum, id posterius quiddá est, & per accidens, & in dubio positum. Si enim res ipía à priori, & per se consideretur, nulla profecto caussa probabilis, & idonea reperietur, cur generatio leonum potuit esset ab æterno. non autem hominum. Nam qua ratione vnus leo post aliu ab æterno produci potest, eadem potest, & homo post hominem. Ego, si alterutrum mihi, aut negandum, aut concedendum esset, facilius adducerer vt concluderem infinitum actu posse à Deo produci; qu'am vt concedens æternitatem possibilem fuisse in generatione aliorum animalium, eam solum in generatione hominis impossibilem esse affirmarem. Non enim queo intelligere, posse Deum immediatè cteare vnum leonem post alium ab æterno, non posse autem idem ab eo fieri in generatione hominis.

Quarta Propositio. Videtur possibilis suisse æternitas temporis, motus, & generationis rerum sublunarium. Dixi, videtur, quia nolo id affirmare, tanquam certum, indubitatum, & quod euideti aliqua & necessaria ratione teneatur, sed pono id tanquam probabile, & rationi satis consentaneum. Si enim id esset impossibile, certè id eueniret propter illa incommoda & absurda, quæ nos supra exposuimus cum tractaremus secundam opinionem, quam sequitur Durandus; sed omnes illas obiectiones haud magno negocio repelli ac prossigari posse, facile intelliget, quicunque leget D. Thomam de Potentia quæst. 3. art. 14. & in Opusculo de Æternitate Mundi, in secundo lib. contra Gentes cap. 38. in Prima part. quæst. 46. & art. secundo, & Seotum, Gregor. Ariminensem 2. Sent. Dist. 1. & Ochan Quol. 2. articul. quinto. Satis igitur sit indicasse loca, è quibus peti

849

possunt solutiones illorum argumentorum, ne nos eas hic recensen-

do, superuacane è longiores simus.

Quinta Propolitio. Polita aternitate temporis & motus, satis probabile est posse dari infinitu actu secundum multitudinem tum quia generatio hominis non secus quam aliorum animalium (vt supra dicebamus)potuit esse ab æterno; ex quo essiceretur esse actu infinitas animas rationales: tum etiam, quia potuisset Deus quolibet die illius zterni temporis create vnum Angelum, ergo sicur vsque ad hunc diem fuissent transacti infiniti dies, ita essent actu infiniti Angeli. Nec valet responsum quorundam, qui respondent in quolibet die illius æternitatis disiuncte, ac separatim accepto, potuisse Deum creare vnum Angelum, in quoliber autem die coiuncte sumpto, non potuisse. Quemadmodum in hac hora sunt infinita instantia,& in quolibet corum separatim, ac dissuncte, potest Deus creare vaum angelum, non autem in quoliber coniuncte, nec in singulis, & omnibus, Sed hoc responsum (vt dixi) parum valet ad euertedam nostram propositionem: multum enim interest inter instantia huius hora, & dies præteritos æterni temporis: illa enim sunt tantum in potentia; hi autem fuerut actu ab inuicem separati, & distincti. Non igitur, vel ex parte Dei, vel dierum qui sunt in tempore æterno, vel Angelorum, quicquam prohibet quolibet die illius æternitatis, creatum fuisse à neo vnum angelum. Hæc est igitur nostra sententia; existimare nos verámque partem huius quæstionis esse probabilem; eam tamen videri nobis aliquanto probabiliorem, quæ æternitatem Mundi possibilem fuisse statuir. Verum de hac quæstione, quæ magis Theologica est quam Philosophica, quæ adhuc disputata sunt, ca saus esse debet. Deus autem, in quo est vera & perfecta æternitas, & cuius ope adiuti tandem ad huius operis exitum finémque peruenimus, cælesti suo numine ita nos seruet ac regat, vt hac mortali vita castè piéque transacta, ad beatas cæli sedes euplantes, fælicissima eius zrernitate, omnibus completi bonis, sempiterno zuo perfruamur.

Vni Deo Trinoque, ac Deiparæ semper Virgini Mariæ laus, honor, gloria & gratiarum actio, in omnem æternitatem. Amen.

FINIS DECIMEOUNTI ET VLTIMI LIBRA-

ה לו בי בי העולותום הממקמיותים.

muron Gg Till

The State

Digitized by Google

## Q V AE STIO. INDEX

|    | м,  |     |      |     |     |    |      |     |      |    |     |     |     |    |
|----|-----|-----|------|-----|-----|----|------|-----|------|----|-----|-----|-----|----|
| ru | m,C | Qua | e in | his | qui | nd | ccin | ıli | bris | CX | płi | Cai | itu | r. |
|    |     |     |      |     |     |    |      |     |      |    |     |     |     |    |

| oc rationem. p.5.22 1/120                          |
|----------------------------------------------------|
| 2 An Abstractio secudum rem & ra-                  |
| <ul> <li>tionem, quæ vocatur per indif-</li> </ul> |
| ferentiam, sit admittenda. 21                      |
| 3 An Abstractio quantitatis Ma-                    |
| thematicæ, fiat tantum à materia                   |
| fensibili , an verò ab omni pror-                  |
| sus substantia. 584                                |
| 4 An diuersitas scientiarum peten-                 |
| da sit ex diuersitate Abstractionű                 |
| å materia. 27                                      |
| Accidens.                                          |
| 1 An Accidens producat substan-                    |
| tiam, in virtute substantiæ. 471                   |
| 2 An Accidens producat substan-                    |
| tiam sua vi, & potestate. 473                      |
| Actio.                                             |
| 1 An ex vna forma multæ ac diffe-                  |
| rétes actiones proficisci queant.                  |
| 384                                                |
| 2 Que sint in qualiber actione con-                |
| sideranda. ibidem.                                 |
| 3 An omnis actio promanet ex for-                  |
| ma,& nulla ex materia. 385                         |
| 4 An Actio sit subiectiue in agente.               |
| 703.7d41011 1111 CAY                               |
| 5 An actio re differat à passione.ibid.            |
| Aternitai, & Eternum.                              |
| 1 De significatione harum vocum                    |

Abstractio. N tota Metaphylica contineatur vno genere Abstractionis quodest

à materia & motu secundum rem

| (Ærernitas) & (Æternum.       | 659   |
|-------------------------------|-------|
| 2 An visio beatisica Dei quat | n ha- |
| bent beati mensuretur æter    | nita- |
| te participata.               | 660   |
| 3 Quid sit Æternitas.         | 662   |
| 4 Quæ sit radix & fundames    | atum  |
| Ætermitatis.                  | 663   |
| 5 An Æternitas per se sit men | lura- |
| bifis; & an possit aliqua ei  | affi- |
| gnari mentura.                | 664   |
| 6 An Æternitas repugnet crea  | uuræ  |
| vt creatura eft. 838          | .842  |
| 7 An Ærernitas propriè repu   | ignet |
| generationi rerum corrup      |       |
| lium 840.&                    |       |
| 8 An fecundum doctrinam Sar   |       |
| rum Patrú potnerit aliqua     | CTCO  |
| tura effe ab æterno. 504.80   | 847   |
| Eum.                          | • •   |
| An Æuum fit mensura durae     | ionis |
| habentis prins & posterius    |       |

vt ait D.Bonauentura. 2 An Euum fit mensura rei secundum esse quidem immutabilis. secundum affectiones autem & operationes, matabilis; vt cenfet D. Thomas.

innouarione & variatione vlla

3 An æuum sit mensura cuiusuis reiquæ habet esse permanens & towith fimul, vt Scotus opinatur.

4 An sit vnum aliquod æuum mensura omnium zuiternorum. 673

## INDEX QVAESTIONVM.

| An vnumquodque eternum suum          | lis possit naturaliter cognosci &     |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| habeat Æuum à quo intrinsecè         | Philosophicis rationibus conclu-      |
| menluretur. 975                      | di. 390                               |
| 6 An quodlibet superius zuiternum    | 6 An anima rationalis sit forma &     |
| fit mensura inferioris. ibidem       | pars effentialis hominis. 392         |
| 7 An sit necessarium esse aliquam    | 7 Disputatio contra figmentă Auer-    |
| mensuram, quæ durationem æ-          | rois de assistentia & vnitate ani-    |
| uiternam per se ac propriè me-       | mæ rationalis. 396                    |
| • tiatur. 676                        | 8. Disputatio contra Platonicos sa-   |
| Alchymia.                            | cientes certum numerum ab in-         |
| 1 De vi & potestate Alchymia, &      | tio mundi conditum, diuersis          |
| an eius artificio verum aurum        | temporibus diuerfa corpora hu-        |
| possit cffici. 498                   | mana ingredientium. 400               |
| Anaxagoras.                          | Aristoteles.                          |
| 1 Quo tempore floruit. 204           | 1 De tempore quo floruit Aristote-    |
| 2 Opinio eius de principiis rerum    | les & illustriores Peripatetici. 212  |
| naturalium explicatur & refelli-     | 2 Laudatio & enchomium Arikote-       |
| tur. 228. & 166                      | lis ex iudicio & teltimonio vete-     |
| Anima O animal.                      | : rum. 273                            |
| 1 An anima sit natura qualis defini- | 3 An Aristoteli cognita & probata     |
| tur ab Arist. 2.lib.Phys. 422        | fuerit creatio, hoc est productio     |
| 2 An anima mundi secundu Plato-      | ex nihilo. 288                        |
| nem sit æterna;& an ex eius æter-    | 4 An Aristoteles sentiens Deum age    |
| nitate, mundi æternitas recte co-    | re ex necessitate natura, tucri       |
| cludatur, 792                        | posit rerum contingentiam. 533        |
| 3 An motus localis animalium fit eis | An Aristoreles faciens mundum         |
| naturalis, an violentus. 424         | æternum cogatur fateri esse actu      |
| 4 An animalia genita ex putti mate-  | infinitas animas rationales. 563.     |
| ria & que procreantur ex femine      | 564. 566                              |
| possint esse eiusdem speciei. 479    | € An Aristoteles putauerit æternita-  |
| Amma rationalis.                     | tem mundi neressariis rationi-        |
| 1 An Anima rationalis sit natura qua | bus à se fuisse probatam. 766         |
| lis definitur ab Aristotele 2. lib.  | 7 Quid Aristoteles in primo textu     |
| Phy. 425                             | primi libri Physicorum, per illa      |
| 2 Anscientia anime rationalis per-   | tria vocabula, principium, cauf-      |
| tineat ad Physicum. 18               | fa,& elementum, fignificare vo-       |
| 3 An anima rationalis sit immorta-   | luerit. 108                           |
| lis secundum Platonem. 386           | 8 Disputatio cum Aristotele de Æ-     |
| 4 An secundum Aristotelem amma       | sernitate Mundi. 773                  |
| rationalis sit immortalis. 388       | Arstficiale:                          |
| 3 An im nortalitas animæ rationa-    | 1 An forma artificialis sit principiu |

nis ei adiunctum, sit successiue, sicut cernimus in homine, at electio Dei non secus ac eius intellectio, est actus voluntatis Diuinæ simplicissimus, totus simul, Deóq; coæternus, non igitur; quòd Deus liberè, atq; ex electione agat, id obstat quominus potuerit ab eo produci Mundus ab æterno. Adde, quod Deus agit per suam voluntatem, in Deo autem non est maius ipsum velle, quam posse, secundum illud quod scriptum est in lib. Sapientiz, cui subest posse cum vult. potuit autem Deus velle producere Mundum ab æterno, ergo potuit etiam producere. Nec illud etiam verè dici potest, si creatura sit æterna, eam fore aliqua re parem Deo; nam quamuis ponatur creatura coæterna Deo, non continuò tamen ponitur ei æqualis in duratione, sed multo inferior. Æternitas enim pei est omnino necessaria. quia neus non potest non esse atternus, creatura verò potest esse, & non esse æterna. Deinde, æternitas creaturæ est abalio per participationem, æternitas pei est à se per essentiam. Hoc fuse docet Boetius lib.5. de Consolatione Prosa 6.

Ex parte creationis existimari posser eternitatem repugnare creaturæ duas ob caussas; tum quia creatio significare videtur actionem aliquam, quæ cum no fiat in æternitate fieri debet in aliquo instati; at in duratione eterna non potest assignari vnum aliquod instans primum; tum etiam, quoniam creatio dicitur ex nihilo productio. quare oportet creaturam prius fuisse nihil, deinde accepisse per creationem ipsum esse. Sed neutra harum caussarum tollit possibilitatem æternitatis in creatura. Non quidem prior; cum enim Múdus creari ab eterno ponitur, hie nomen creationis non significat actionem aliquam à Deo proficiscentem ad creaturas, sed tantum significat habitudinem Mundi ad Deum, tanqua ad suum principiu, à quo ipsius esse dependet, quemadmodum in peo cum dicitur Filius producià patre, nomine productionis, no significatur actio aliqua media inter Patrem, & Filium, sed illud tantum significatur, Filium non habere esse à se, sed à Patre: sicut etiam, cum dicitur esse risibile procedere, & manere ab homine, non significatur media quæpia actio, per quam risibile producatur ab homine, sed tantum dependentia risibilis ab homine, tanquàm ab intrinseco eius principio. Vide D. Tho.1. Part. quest. 41. art. 1. ad secundum. Neque vero posterior caussa probabilior est. Etenim cum dicitur creatio fieri ex nihilo, non fignificatur ordo aliquis iplius else post non esse, vel transitus à non esse ad esse, fed tantum significatur negatio materia, vel subjecti: vt fieri ex nihilo non sit aliud, quam non fieri ex aliquo subiecto, vel materia, & hoc quadrat in quamlibet creaturam etiam æternam.

Ex parte creaturæ videri posset repugnare ei æternitas; vel quia

comuniter dicitur creaturæ ex se convenire non esse, aut igitur creaturæ conuenit non esse, post esse ipsius, at multæ creaturæ sunt incorruptibiles, quæ nunquam amittent esse; aut non esse conuenit ei simul cum elle, at hoc implicat contradictionem; aut denique, conuenit ei non esse, priusquam adueniat ei ipsum esse; ergo non potest semper, & ab æterno fuisse, sed oporter aliquando non habuisse esse. Vel repugnat æternitas creaturæ quia creatura dicit habere esse participatum, & acquisitu à Deo; at si creatura fuisset ab æterno, semper habuisset esse, neg; assignari posset in illa eternitate, quado illud esse acquisiuerit, & acceperit à Deo. Sed neutru horum multum valet ad euertendam eternitatem creaturæ; nam cum dicitur, quod creaturæ conuenit ex se non esse, non significatur quod ea prius debuerit non esse, sed quod ex se non haber esse, & sibi soli à Deo derelica, confestim in nihilum recideret, quare illud non esse conuenit ei, tunc etiam cum habet esse, quia tunc verum est dicere creaturam non esse à se, sed à deo, in quo viuimus, mouemur, & sumus. Hoc etia significatur, cum dicitur creatură habere esse acquisitu, & acceptum à Deo, hoc est dependens à peo. Quanquam & hæ, & aliæ similes sententiæ pronunțiatur à Doctoribus de creatura, ea ratione, vt verè facta est à Deo, no auté ve poterat ab eo fieri secundú absolutá eius potétiam.

## Exponitur Austoris Sententia. C A P. X I I I.

VARTA est opinio Scoti, qui in 2. Sent. dist. 1. quæst. 3. problematicè tractat hanc questionem, affirmás vtramque partem contradictionis æqualiter esse probabilem, & pro vtra-

que rationes afferens eásque soluens. Quam ego Scoti opinionem probo aliqua ex parte; sed vr quod sentio planius intelligatur, subiiciam hic nonnullas propositiones, quibus sententiam meam breui-

ter explicabo.

Prima Propolitio. Creatura secundum naturam suam incorruptibilis, vt Angelus, potuit esse ab æterno. Hoc non alia ratione probari debet, quàm ea quæ copiose à nobis exposita est proxime antecedenti capite in tractatione tertiæ opinionis. Nempe, hoc non implicat contradictionem, neque ex parte pei creantis, neque ex parte creationis, nec ex parte creaturæ, ergo est peo possibile. Sed quia rationes, quibus prima opinio Henrici supra est consirmata, huic propositioni aduersantur, earum hoc loco solutionem perstringamus. Ad primam responemus, creatura produci ex nihilo, non quia prius sucrit nihil, sed quia non producitur ex aliquo subjecto, vi idé valeat

Digitized by Google

min Henrici aientis atermitatem repu gnare omni re crest 2.

metsi ea fuis-

produci ex nihilo, quod produci non ex aliquo tanquam subiecto:si autem Angelus esset ab æterno, verè dici posset illum productú esse ex nihilo, id est non ex aliquo subiecto. Ad secunda. Cum æternú aliquod dicitur productum, hæc vox productú, non significat actionem aliquam, seu mutationem inter media inter producens, & productum: sed rantum significatur illud æternum non habere esse à se, sed habere esse dependens à Deo. Sed quia in rebus nobis notis, quæ res habet esse ab alio, cam ab illo produci cernimus, ideo his etiam vocibus vtimur in rebus æternis; quin eriam in Diuinis; tantum, ve significemus habitudinem vnius rei ad alia tanquam ad principium, à quo est esse illius. Ad tertia. Creatura dicitur habere esse acquisitum à Deo, hoc est habere esse fluens, & dependens à Deo, quod etiam potest esse in æternitate : sicut si sol æternus esset, splendor ei conservatione coæternus esset, fluens, & depédens ab ipso. Ad quartam. Licet in rebus de nouo productis clarius appareat discrimen inter creationem, & conservationem; dicitur enim creatio, quatenus res incipit se ab atomo. esse, quod antea non erat; dicitur coseruatio, quatenus res in esse per productionem accepto, aliquandiu permanet dependenter à Deo: aliquo tamen modo etiam in æternitate creaturæ, huiusmodi discrimen cogitatione designari, & notari potest. Nam si Angelus (verbigratia) esser æternus, diceretur productus à Deo, quatenus ab ipso habet suum esse; diceretur idem quoque conservatus à Deo, quarenus illud esse habuit permanens, & continuatum per æternitatem. produci enim præcise sumptum, non significat aliud, quam habere esse ab alio; conservari auté ab aliquo, est in esse, quod habet ab alio, permanere aliquadiu, hoc est, siue per infinita aliquam durationem. fiue per finitam, & temporalem. Ad quintam. Sicut creatura cumest, non potest no esse, nec tunc potest annihilari, ita vt cum est, non fir, quia hoc implicat contradictionem: sic etiam, si ponatur creatura esse ab zterno, necesse est illam habere zternam durationem, & impossibile est illam ab æterno annihilari. Neq; hoc arguir esse ipsam ens simpliciter necessarium, & penitus indefectibile, nisi tantum ex Suppositione; quemadmodum res dum est, habet esse necessarium & indefectibile. Quod autem ex Aristot.adducieur, (omne ærernum esse necessarium) verum est, sed intelligi debet eo modo esse necessarium, quo est æternum; si est æternum ale, ac simpliciter, erit quoque simpliciter, & à se necessarium: Sin autem est aternu ex suppositione, & ex libera voluntate alterius, simili etia ratione necessarium haberi debet. & sic fuisset angelus res quædá necessariam, si is fuisset ab zterno. Ad sextam. Quamuis ponatur creatura cozterna Deo. nihilominus tamen Deus effea superior, atque præstantior secundú duratiodurationem; & quia Deus essentialiter est sua æternitas; & quia est æternus ex se; & quia est necessariò æternus; & quia est in omnibus & omnino æternus. Proprium igitur Dei secundum durationem est, essentialiter, necessariò & ex se, in omnibus, & omni modo esse eternum; quorum nullus modus æternitatis in vllam planè creaturam conuenire potest.

Ad illa testimonia sanctorum Patrum, triplicitet respondere posfumus. Primo, Sanctos Patres considerasse creationem eo modo, ve verè facta est à Deo, non autem ve ab eo fieri absolute potuit: & quia constar ex sacris literis, omnes creaturas esse de nouo sactas, ideo eradiderunt eam creationis definitionem, quæ soli creationi nouz, & creaturæ de nouo factæ, accommodari potest. Deinde, hæc vox (non posse) frequenter in scripturis fumitur, non pro eo, quod est simpliciter impossibile, sed pro eo, quod est non esse conueniens, decens, rationi congruum. Sic sumitur Mathæi 9. Non possunt filij sponsi lugere, quandiu cum illis est fonsus & Marci 6. Christus non poterat in Patria sua virtutem vllam facere & Actuum 4. Non possumus non loqui, que vidimus, er audiuimus. Hoc etiam modo Sancti Patres sumunt (non posse) cum aiunt creaturam, coæternam Deo esse non posse, hoc est non esse conueniens, aut decens. Postremo, Sancti Patres, ex suppositione concessa, & vsurpata ab Arrio, rectissime concludunt creaturam esse non posse ab æterno. Arrius enim ponebat creaturam esse id quod prius non erat, & per voluntatem Dei ex non esse traducitur ad esse. Quocirca, aiebat Filium Dei(quem creaturam vocabat) esse ex non extantibus, vel ex non existentibus. Aduersus quem, posita tali notione creaturæ, euidenter argumentabantur Patres, filium Dei non esse creaturam, vtpotè quem, clarissimis scripturæ testimoniis ostendebant esse coæternum Patri.

Secunda Propositio. Creatura corruptibilis in particulari, et aliquis equus, vel aliquis leo, partim ab æterno produci potuit, partim non potuit. Huius propositionis facile & promptum est rationem explicare. Nam si equus (verbi gratia) relinquatur suæ naturæ, & talis producatur, qualis est secundum naturam suam, non potest produci ab æterno. Si enim producatur ab æterno, necesse est illum viuere infinito quodam tempore; si enim sinito tantum tempore viueret, ab eius productione, vique ad interitum eiusdem, non nis sinitum, tempus intercessisses; quare non suisset ab æterno. Si autem ita producatur, et relinquatur naturæ suæ, cum sit natura corruptibilis, impossibile erit eum infinito tepore durare: omne enim corruptibile, necesse est aliquando tandem post certum & definitum tempus corrumpi: hoc autem, quod est no durare infinito tempore, pugnat cum

Digitized by Google

eo, quod est fuisse ab æterno. Quod si Deus miraculose conservares equum infinito tempore, nihil prohiberer eum ab æterno produci: hincigitur perspicuum sit, quomodo possibile, & impossibile sit se-

cundum diuersas rationes, equum produci ab æterno.

Terria Propositio. Generatio hominis, secundum aliquos Doctores, non potuit esse ab æterno, secundum alios autem, potuit esse æterna. Etenim D. Thomas & Durandus negantes infinitum actu, sine secundum magnitudinem, sine secudum multitudinem, aut esse, aut etiamà Deo produci posse, non possunt facere æternam generationem hominis, ne infinitatem animarum admittere cogantur. Nominales autem, quibus non videtur impossibile infinitum actu, tam in magnitudine; quàm in numero produci à Deo, non habét negare possibilem fuisse æternitatem generationis humanæ. Et sane, qui concedunt generationem aliorum animalium potuisse fieri ab æterno, non video, cur æternitatem generationis hominum possibilem esse negent. Nam quod metuunt de infinitate animarum, id posterius quiddă est, & per accidens, & in dubio positum. Si enim res ipla à priori, & per le consideretur, nulla profecto caussa probabilis, & idonea reperietur, cur generatio leonum potuit esset ab æterno, non autem hominum. Nam qua ratione vnus leo post asi u ab æterno produci potest, eadem potest, & homo post hominem. Ego, si alterutrum mihi, aut negandum, aut concedendum esset, facilius adducerer vt concluderem infinitum actu posse à Deo produci ; quàm vt concedens æternitatem possibilem fuisse in generatione aliorum animalium, eam solum in generatione hominis impossibilem esse affirmarem. Non enim queo intelligere, posse Deum immediatè creare vnum leonem post alium ab æterno, non posse autem idem ab eo fieri in generatione hominis.

Quarta Propositio. Videtur possibilis suisse æternitas temporis, motus, & generationis rerum sublunarium. Dixi, videtur, quia nolo id affirmare, tanquam certum, indubitatum, & quod euidéti aliqua & necessaria ratione teneatur, sed pono id tanquam probabile, & rationi satis consentaneum. Si enim id esset impossibile, certè id eueniret propter illa incommoda & absurda, quæ nos supra exposuimus cum tractaremus secundam opinionem, quam sequitur Durandus; sed omnes illas obiectiones haud magno negocio repelli ac prossigari posse, facile intelliget, quicunque leget D. Thomam de Potentia quæst. 3. art. 14. & in Opusculo de Æternitate Mundi, in secundo lib. contra Gentes cap. 38. in Prima part. quæst. 46. & art. secundo, & Scotum, Gregor. Ariminensem 2. Sent. Dist. 1. & Ochan Quol. 2. articul. quinto. Satis igitur sit indicasse loca, è quibus peti

849

possunt solutiones illorum argumentorum, ne nos eas hic recensen-

do, superuacane è longiores simus.

Quinta Propositio. Posita æternitate temporis & motus, satis probabile est posse dari infinitu actu secundum multitudinem tum quia generatio hominis non secus quam aliorum animalium (vt supra dicebamus)potuit esse ab æterno; ex quo essiceretur esse actu infinitas animas rationales: tum etiam, quia potuisset Deus quolibet die illius æterni temporis creare vnum Angelum, ergo sicut vsque ad hunc diem fuissent transacti infiniti dies, ita essent actu infiniti Angeli. Nec valet responsum quorundam, qui respondent in quolibet die illius æternitatis dissuncte, ac separatim accepto, potuisse Deum creare vnum Angelum, in quolibet autem die coiuncte sumpto, non potuisse. Quemadmodum in hac hora sunt infinita instantia,& in quolibet corum separatim, ac dissuncte, potest Deus creare vaum angelum, non autem in quoliber coniuncte, nec in singulis, & omnibus, Sed hoc responsum(vt dixi)parum valet ad euertedam nostram propositionem: multum enim interest inter instantia huius horæ, & dies præteritos æterni temporis: illa enim sunt tantum in potentia; hi autem fuerut actu ab inuicem separati, & distincti. Non igitur, vel ex parte Dei, vel dierum qui sunt in tempore æterno, vel Angelorum, quicquam prohibet quolibet die illius æternitatis, creatum fuisse à deo vnum angelum. Hæc est igitur nostra sententia; existimare nos vtrámque partem huius quæstionis esse probabilem; cam tamen videri nobis aliquanto probabiliorem, quæ æternitatem Mundi possibilem fuisse statuir. Verum de hac quæstione, quæ ma-, gis Theologica est quam Philosophica, quæ adhuc disputata sunt, ca satis esse debet. Deus autem, in quo est vera & perfecta æternitas, & cuius ope adiuti tandem ad huius operis exitum finémque peruenimus, cælesti suo numine ita nos seruet ac regat, vt hac mortali vita castè piéque transacta, ad beatas cæli sedes euolantes, fælicissima cius aternitate, omnibus completi bonis, sempiterno auo perfruamur.

Vni Deo Trinóque, ac Deiparæ semper Virgini Mariæ laus, honor, gloria & gratiarum actio, in omnem æternitatem. Amen.

FINIS DECIMIOVINTI ET VLTIMI LIBRI.

...adic ili sociami.

ה מוני בנונות ומי ומי במחדה

Water Contra

## INDEX QVAESTIO.

NVM, ET RERVM ILLVSTRIOrum, Quz in his quindecim libris explicantur.

| tineatur vno                       | gener <b>e</b> |
|------------------------------------|----------------|
| tineatur vno g<br>Abstractionis qu | od eft         |
| à materia & motu secundui          | n rem          |
| & rationem. pagina                 |                |
| 2 An Abstractio secudum ren        | 1 & ra-        |
| tionem, quæ vocatur per            | indif-         |
| ferentiam, sit admittenda.         | 21             |
| 3 An Abstractio quantitatis        | Ma-            |
| thematicæ, fiat tantum à m         | ateria         |
| fensibili , an verð ab omni        | pror-          |
| sus substantia.                    | <b>584</b>     |
| 4 An diuersitas scientiarum        | eten-          |
| da sit ex diuersitate Abstrac      | tionú          |
| à materia.                         | . 27           |
| Accidens.                          |                |
| 1 An Accidens producat sul         | oftan-         |
| tiam, in virtute substantiæ.       |                |
| 2 An Accidens producat sub         | ıstan-         |
| tiam lua vi,& poteltate.           | 473            |
| Actio.                             |                |
| 1 An ex vna forma multæ ac         |                |
| rétes actiones proficisci qu       | eant.          |
| 384                                |                |
| 2 Quæ sint in qualibet actione     | con-           |
| sideranda. ibi                     | dem.           |
| 3 An omnis actio promanet ex       |                |
|                                    | 3 <b>8</b> 5   |
| 4 An Actio sit subjective in ag    | ente.          |

703.7d42-11 Illing

5 An actio re differat à passione.ibid. Eternita, C. Liernum.

1 De significatione harum vocum

Abstractio.

JN tota Metaphylica con-

| (Attermitas) & (Attermen.     | 619          |
|-------------------------------|--------------|
| 2 An visio beatifica Dei quan | a ha-        |
| bent beati mensuretur zter    | nita-        |
| te participata.               | 660          |
| 3 Quid sit Æternitas.         | 662          |
| 4 Que sit radix & fundame     | atum         |
| Ærernitatis.                  | 663          |
| 5 An Æternitas per se fit men | ılura-       |
| bilis; & an possit aliqua e   | i affi-      |
| gnari menfura.                | 664          |
| 6 An Æternitas repugnet cres  | uur <b>z</b> |
| vt creatura eft. 838          | .842         |
| 7 An Æternitas propriè rept   |              |
| generationi rerum corrup      | ×ibi⊢        |
| - fium 840.8i                 |              |
| 8 An fecundum doctrinam Sai   | acto-        |
| rum Patrú potnerit aliqua     | CTC2         |
| tura esse ab æterno. 505.&    | 847          |
| Æuma.                         | • •          |
| 1 An Æuum fre mensura durae   | ionis        |

habentis prius & posterius, fine innouarione & variatione vila vi ait D.Bonauentura. 158.

2 An Enum sit mensura rei secundum esse quidem immutabilis, secundum affectiones autem & operationes, mutabilis; vi cenfet D.Thomas. 670.

An æuum sit mensura cuiusuis rei quæ habet esse permanens & totum simul, vt Scotus opinatur. 671

4 An sit vnum aliquod æuum mensura omniumæuiternorum. 673

## INDEX QVAESTIONVM.

| An vnumquodque eternum suum<br>habeat Æuum à quo intrinsecè | lis possit naturaliter cognosci & Philosophicis rationibus conclu   |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                                                             | 1:                                                                  |
| 6 An quodlibet superius zwiternum                           | 6 An anima rationalis lit forma &                                   |
| fit mensura inferioris. ibidem                              | <b>~</b> . 4. 4                                                     |
| 7 An sit necessarium esse aliquam                           | pars effentialis hominis. 392<br>7 Disputatio contra figmentă Auer- |
|                                                             | rois de assistentia & vnitate ani-                                  |
| meniuram, quæ durationem æ-                                 | _                                                                   |
| uiternam per se ac proprième-                               | mæ rationalis. 396                                                  |
| • tiatur.                                                   | 8. Disputatio contra Platonicos fa-                                 |
| Alehymia.                                                   | cientes certum numerum ab in-                                       |
| Devi& potestate Alchymiz, &                                 | tio mundi conditum, diuersis                                        |
| an eius artificio verum aurum                               | temporibus diuerfa corpora hu-                                      |
| possit effici. 498                                          | mana ingredientium. 400                                             |
| Anaxagoras.                                                 | Aristoteles.                                                        |
| 1 Quo tempore floruit. 204                                  | 1 De tempore quo floruit Arikote-                                   |
| 2 Opinio eius de principiis rerum                           | les & illustriores Peripatetici. 212                                |
| naturalium explicatur & refelli-                            | 2 Laudatio & enchomium Arikote-                                     |
| tur. 228. & 266                                             | lis ex iudicio & testimonio vete-                                   |
| Anima & animal.                                             | rum. 273                                                            |
| 1 An anima sit natura qualis defini-                        | 3 An Aristoteli cognita & probata                                   |
| tur ab Arist. 2.lib.Phys. 422                               | fuerit creatio, hoc est productio                                   |
| 2 An anima mundi secundú Plato-                             | ex nihilo. 288                                                      |
| nem sit æterna;& an ex eius æter-                           | 4 An Aristoteles sentiens Deum age                                  |
| nitate, mundi æternitas rectè có-                           | re ex necessitate naturæ, tueri                                     |
| cludatur, 792                                               | possit rerum contingentiam. 533                                     |
| 3 An motus lo calis animalium fit eis                       | 5 An Aristoreles faciens mundum                                     |
| naturalis, an violentus. 424                                | æternum cogatur fateri esse actu                                    |
| 4 An animalia genita ex putri mate-                         | infinitas animas rationales. 563.                                   |
| ria & que procreantur ex semine                             | 564. 566                                                            |
| possint esse eiusdem speciei. 479                           | 6 An Aristoteles putauerit avernita-                                |
| Anima rationalis.                                           | tem mundi neressariis rationi-                                      |
| 1 An Anima rationalis sit matura qua                        | bus à se fuisse probatam. 766                                       |
| lis definitur ab Aristotele a. lib.                         | 7 Quid Aristoteles in primo textu                                   |
| Phy. 424                                                    | primi libri Physicorum, per illa                                    |
| 2 An scientia anime rationalis per-                         | tria vocabula, principium, cauf-                                    |
| tineat ad Physicum. 18                                      | fa,& elementum, fignificare vo-                                     |
| 3 An anima rationalis sit immorta-                          | luerit. 108                                                         |
| lis secundum Platonem. 486                                  | 8 Disputatio cum Aristotele de Æ-                                   |
| 4 An fecundum Aristotelem amma                              | sernitate Mundi. 773                                                |
| rationalis st immortalis. 388                               | Aresficiale:                                                        |
| 5 An im nortalitas animas sationa-                          | s An forma artificialis sit principiss                              |
| ,                                                           |                                                                     |

### OVAESTIONVM. INDEX

alicuius motus Physici. 1 An forma artificialis sit res quædam diuersa à subiecto in quo inhæret. ibidem Astrologus. 1 An differat Astrologus à Phy. 87

Auerroes.

1 An secundum Auerroem ponenda sit forma corporeatis materiæ coæterna & inseparabilis. 313. & 314

2 An secundum Auerroem colores medii specie differant ab extremis. 717.8 720

3 An Auerroes faciens formas substantiales elementorum intendi & remitti, & actu manere in mixtis, possit defendere generatio--nem elementorum & mixtorum non esse motum propriè dictum. 729. 730

4 Disputatio cum Auerroe de æternitate mundi. 825.826

Augmentatio.

t An Augmentatio fit motus propriè dictus. 734

Calor.

1 An calor elementaris & cælestis specie differant. 554

Camfa. 1 An ad perfectam cognitionem cuiusuis rei naturalis, necessaria st omnium caussarum eius rei, perfecta cognitio.

2 An inter caussam vniuersalem & particularem sit necessaria connexio.

3 An caussalitas causse vniuersalissit porior & maioris momenti, qua causse particularis.

4 An caussa semper sit nobilior suo effectu.

An effectus debeat plus causse vni uersaliquam particulari.

6 An caussa examplaris sit aliud genus caustæ ab illis quatuor quas tradit Aristoteles.

7 An polita caussa semper effectus si mul poni debeat.

8 An lemper caussa efficiens tempore antecedat fuum effectum. 843. & 78<sub>1</sub>

9 Quæ sit vis & caussalitas cuiuslibet cauffæ.

to An caussa particularis sit tantum agens instrumentale, an etiam sit agens principale.

### Calum.

1 An cælum sit nobilius homine. 86

2 An definitio naturæ quæ traditur 2. lib. Phy. conueniat cælo & an motus cius sit naturalis.

s An necesse sit cælum moueri ab in telligentia.

4 An cælum secundum Platonem sit compositum ex elemétis. 802. & 80s

An cælum & Astrasecundum Platonem fint Dij. 814.8816

6 An cælisint vnius speciei, vel differant specie.

7 An vacatio motus; quam habebit cælum (secundum fidem nostrá) in fine Mundi, sit futura illi naturalis, aut violenta. 420.8 414

8 An definitio motus tradita 3. Phy. conueniat motui cæli & principalius illi conueniat quam aliis moribus.

| INDEX QV                                                                                              | AESTIONVM.                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9 An apud Platonem motus circu-<br>laris cæli demonstret ipsum cæ-<br>lum & esse corpus simplex & di- | 8 Que sint veræ ac propriæ caussæ<br>omnis contingentiæ quæ in re-<br>bus naturalibus inest. 543 |
| uersum ab elementis, sicut puta-                                                                      | Continuum.                                                                                       |
| uit Aristoteles. 802.& 803                                                                            | 1 An Continuum habeat in se insi-                                                                |
| 10 De loco primi cæli. 620                                                                            | nitas partes. 565                                                                                |
| 11 An cælum habeat materiam di-                                                                       | 2 An Continuum componatur ex                                                                     |
| uersam à materia rerum subluna-                                                                       | indiuisibilibus. 573                                                                             |
| rium: 296                                                                                             | 3 Cur Continuum ex se sit diuisibi-                                                              |
| 12 An quantitas cæli & rerum sub-                                                                     | le in infinitum, non autem aug-                                                                  |
| blunarium fint eiusdem rationis.                                                                      | mentabile. 580.581                                                                               |
| 302                                                                                                   | 4 Quæ dinisio continui ipsum tan-                                                                |
| 13 An celum per se & quidditatiue                                                                     | dem absumat, quæ verð non ab-                                                                    |
| consideretur à Physico. 68.69                                                                         | fumat vnquam. 581                                                                                |
| Color.                                                                                                | 5 Cur accretio continui dicatur fie-                                                             |
| 1 An colores medii specie disserant                                                                   | ri secundum formam, diuisio au-                                                                  |
| ab extremis. 717                                                                                      | tem secundum materiam. 582.                                                                      |
| 2 An colores medij actu compo-                                                                        | 803                                                                                              |
| nătur ex coloribus extremis. 719                                                                      | Creatio,                                                                                         |
| Contingentia & contingens                                                                             | 1 Quid fit creatio. 282                                                                          |
| 1 An Dei prouidentia tollat rerum                                                                     | 2 An vis creandi possit vllo modo                                                                |
| contingentiam. 533.8537                                                                               | creaturæ communicari. 286.288                                                                    |
| 2 An quia omne agens naturale agit                                                                    | 3 An possibilem esse creatione, pos-                                                             |
| ex necessitate naturæ ideo nul-                                                                       | sit cognosci lumine naturali. 191                                                                |
| lum agens naturale sit contin-                                                                        | 4 Quid Plato senserit de Creatione.                                                              |
| gens. 533.&538                                                                                        | 290                                                                                              |
| 3 An esse in rebus contingentiam                                                                      | 5 An Aristoteles cognouerit crea-                                                                |
| sit demonstrabile; & quibus ar-                                                                       | tionem. 288                                                                                      |
| gumentis probetur. 534.535                                                                            | <b>D</b>                                                                                         |
| 4 An caussa contingentiæ rerum sit                                                                    |                                                                                                  |
| libertas Dei liberè creaturas pro-                                                                    | Definitio.                                                                                       |
| ducentis atque conseruantis vt                                                                        | 1 An perfectæ definitiones præser-                                                               |
| placet Scoto. 540.541                                                                                 | tim Physicæ complecti debeant                                                                    |
| 5 An sit caussa contingétiz esficacia                                                                 | omnia quatuor genera caussa-                                                                     |
| diuinæ voluntatis vt sentit D.                                                                        | rum. 123:                                                                                        |
| Thomas. 541                                                                                           | 2 Quæ sit persecta Definitio acci-                                                               |
| 6 An sit caussa cotingétiæ ipsum no                                                                   | dentis, & quomodo ex demon-                                                                      |
| ens permixtum rebus, vt ait Ale-                                                                      | ftratione innotescat. 125                                                                        |
| xander Aphrodifæus. 542                                                                               | 3 De Triplici via & methodo inue-                                                                |
| 7 An sit perfectio & complemen-                                                                       | ftigandi definitionem.                                                                           |
| tum vniuersi vt alij putant. 543                                                                      | 4 An facilius sit definire singulare                                                             |

Digitized by Google

# INDEX QVAESTIONVM. quam vniuersale vt ait Aristoteles 2. lib. Post. tex. 17. 152 An Peripatetici admiserint dura-

| 103 2.110 11 01010211/1                 | 1                                    |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| Democritw.                              | tionem aliquam habentem ini-         |
| 1 De tempore quo floruit Democri-       | tium & carentem fine. 658            |
| tus. 205                                | 6 Vtrum attingat magis rationent     |
| 2 Opinio eius de principiis rerum       | propriam Durationis vt est men-      |
| naturalium diligenter exponi-           | surabilis, permanentia vel suc-      |
| tur.231.& refellitur. 268               | cessio eius, an quantitas & exten-   |
| Deus.                                   | fio. 658                             |
| t An scientia Dei sit diuersa à sciétia | 7 An maior & minor Durario ar-       |
| intelligentiarum. 25                    | guat, maiorem & minorem rei          |
| 2 An necesse sit Deum actu concur-      | perfectionem. 659                    |
| re cum cauffis secundis ad quam-        | E                                    |
| libet earum operationem. 461            | Effectus.                            |
| 3 An concursus Dei cum nostra vo-       | 1 An effectus naturalis plus debeat  |
| luntate tollat eius libertatem.         | caussa particulari quam vniuer-      |
| 462.&466.                               | fali. 467                            |
| 4 An infinitum actu possit sieria       | 2 An vnus numero effectus possir si- |
| Deo. 568                                | mul effici à pluribus vna caussis    |
| 5 An Deus agat ex necessitate natu-     | proximis,& eiusdem generis, at-      |
| ræ. 768                                 | que perfectis. 476                   |
| 6 Quid senserint Peripatetici de ne-    | 3 An effectus qui productus est vno  |
| cessitate vel libertate Dei in agen     | aliquo tempore; idem numero,         |
| do, 771,772                             | alio quoque tempore vel ab eil-      |
| 7 An Deus fit infinitz virtutis. 769    | dem, vel ab aliis caussis produci    |
| 8 Contra insaniam eorum qui di-         | potuisset. 478                       |
| xerunt Deum esse materiam pri-          | Elementum.                           |
| mam. 308                                | 1 An elementa possint augeri (quan-  |
| 9 An solus Deus sit verè ens, & reli-   | tum in ipsis est)in infinitum. 598   |
| quæ res,præsertim mortales,verè         | 2 An elementa ex se & intrinsecè     |
| dici queant non entia potius quá        | exigant definitam paruitatem         |
| entia. 253.254                          | quantitatis, qua minor repugnet      |
| Duratio                                 | naturæ elementi. 599                 |
| An Duratio habeat in se rationem        | 3 An Elementum Terræ habeat pro      |
| aliquam quantitatis. 651                | loco suo naturali, superficiem       |
| 2 An Duratio rei differat ab eius es-   | aquæ, an centrum. 624.& 619.         |
| fentia. 652                             | 4 An locus, de quo agit Aristoteles  |
| 3 An Duratio differat ab existétia &    | in quarto Physicorum, non qui-       |
| quomodo differat. 652.& 653             | buslibet rebus competat, sed pet     |
| 4 An vila res creata habeat esse &c     | se tantum elementis & propter        |
| durationem petmanentem & to-            | hęcaliis. 612                        |
|                                         | s An                                 |
|                                         | ,                                    |

## INDEX QVAESTIONVM.

| 5 An Elementa moueantur secun-          | tentionale & intelligibile quod        |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| dum locum à seipsis, an ab alio.        | habet in anima agentis, an secun-      |
| 431                                     | dum esse reale, quod habiturum         |
| Empedocles                              | est in rebus. 455                      |
| 1 Quo tempore floruerit. 208            | 4 An quicquid haber finem, eriam       |
| 2 De opinione eius de principij re-     | necessariò habere debeat caus-         |
| rum naturalium disputatio. 263          | fam efficientem, & contra. 457         |
| Epicurus.                               | 5 An varietate agentium naturalium     |
| 1 Quo tempore floruerit, & qualis       | propter finem. 84.                     |
| Phylosophus fuerit. 217                 | Forma.                                 |
| Existentia vel esse.                    | 1 De præstentia forme substantialis.   |
| 1 An omnis existentia sit à forma.      | 344                                    |
| 373 •                                   | 2 De variis nominibus & generibus      |
| 2 Quid sit existentia. 374              | formarum. 345                          |
| 3 Quarum rerum sit existentia. 375      | 3 An necesse sit esse in rebus formams |
| 4 An intelligentiis secundum Ari-       | aliquam substantialem. 347             |
| ftotelem existentia re differat ab      | s An omnis forma Phylica sit gene-     |
| essentia. 378                           | rabilis & corruptibilis, & a ma-       |
| 5 An in vlla re creata, existentia dif- | teria inseparabilis. 348.8.349         |
| ferat ab essentia. 376.82379            | 6 An omnis forma materialis sit ex-    |
| 6 An rem esse suum esse & suam exi-     | tensa & diuisibilis. 349.              |
| stentiam, nulli præterquam Deo          | 7 Quomodo sit communicabilis.          |
| conueniat. 382                          | 350                                    |
| 7 An esserum corruptibilium mé-         | 3 An forma sit prior & nobilior        |
| suretur tempore, an æuo. 645            | materia. 351.80 353                    |
| 3 An vlla res creata habeat esse per-   | 9 An vna numero Forma possit esse      |
| manens & totum simul. 655               | in multis materiis. 353                |
| F                                       | 10 An forma sit principium indiui-     |
| Finie.                                  | duationis. 1 37E                       |
| x An finis causset aliquid, & moueat    | H An omnis existentia sità forma.      |
| ipsum agens, & an det aliquam           | 373.311                                |
| bonitatem mediis quæ ordinan-           | 12 An omnis forma substantialis im-    |
| tur ad finesn. 452.453.253              | mediatè vniatur materiæ primæ.         |
| 2 Quomodo agens naturale dicatur        | 355                                    |
| agere propter finem quem non            | 13 An forma fit prior & nobilior co-   |
| cognolcit,& an ideo dicatur age-        | polito. 356                            |
| re propter finem, quoniam vt            | 14 Ån forma fit tota quidditas rei na  |
| dici solet, dirigitur ad eum ab         | turalis. 358                           |
| intelligentia non errante. 453. &       | 15 An forma corporeitatis ponenda      |
| 454                                     | fit secundum doctrinam Aristo-         |
| 3 Anfinis causset secundum esse in-     | telis. 317                             |
|                                         |                                        |

| 16 An sit vlla necessitas vllusue vsus | 1 An Grauia & leuia moueantur na-      |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| cius formæ corporeitatis quam          | turaliter fecundum locum à Ge-         |
| nonnulli introducunt. 318              | nerante. 431                           |
| 17 An forma substantialis sit princi-  | 2 An moueantur à seipsis. 433          |
| pium efficiens alicuius "operatio-     | $\mathbf{H}_{\underline{\cdot}}$       |
| nis & motus Physici.469.& 476          | Heraclytus.                            |
| 18 Quomodo incipiat esse; & desinat    | 1 Qualis & quo tempore fuerit. 203     |
| esse forma substantialis. 762.763      | 2 Opinio eius de principio rerum na    |
| i9 An forma sit magis natura quàm      | turalium. 223                          |
| materia. 437                           | Homo.                                  |
| 20 Cur potius dicatur Forma educi      | 1 An homo sit nobilior cælo. 86        |
| ex materia quàm induci in mate-        | 2 An generatio hominis fiat natura-    |
| riam, 294                              | liter, an liberè. 461.                 |
| 21 Quid sit Formam e duci exporé-      | 3 An homo naturaliter absque se-       |
| tia materię. 338                       | mine procreari queat. 478              |
| Fortund & fortuitum.                   | 4 An generatio hominum potuerit        |
| 1 An sit in rebus aliquod fortuitum.   | esse abæterno. 848                     |
| 558                                    | I                                      |
| 2 An fortuna repugnet diuine pro-      | Idea.                                  |
| tiidenrię. 558.&561                    | 1 An Idea sit quintum quoddam ge-      |
| 3 An in rebus sublunaribus aliquid     | nus causs à reliquis quatuor di-       |
| casu & fortuito eueniat respectu       | uersum. 448                            |
| cæli. 562                              | 2 An quia Idea Mundi est æterna, ex    |
| 4 An fortuna sit divinum aliquod       | eo concludi possir, Mundum quo         |
| numen à quo res humane dispen-         | que,qui est eius imago, æternum        |
| sentur & administrentur. 517           | esse oportere. 783                     |
| 5 Que sit definitio fortune, & an ea   | Individuum,                            |
| sit bona.                              | 1 An principium indiuiduationis sit    |
| 6 An in iis quæ sunt ad verumlibet,    | quantitas. 365                         |
| fortuna versetur.                      | 2 An sit Hæcceitas Scoti. 367          |
| 7 Ad quas scientias pertineat consi-   | 3 An sit materia signata D. Thome.     |
| deratio fortunæ. 557                   | 369                                    |
| <b>G</b>                               | 4 An lit tam materia quam forma        |
| Generatio.                             | fed principaliùs forma. 371            |
| I An generatio sit motus propriè di-   | Infinitum.                             |
| ctus & an in instanti fiat vel suc-    | 1 An sit actu aliqua infinita multitu- |
| cessiuè. 728                           | 560                                    |
| 2 Quomodo fiat Generatio rerum;        | 2 An sit actu infinita magnitudo.ibi.  |
| & que concurrant ad efficienda         | 3 An infinita virtus ad agendum fit    |
| generationem. 283.284                  | in Deo. 770                            |
| Grania & lenia.                        | 4 An infinitu possit effici à Deo. 568 |
|                                        | - Al                                   |

| INDEX QVE                                                                 | LESTION V.M.                                               |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 5 An secundum Aristotelem intelli-                                        | 6 An intelligentiæ sint Physice mo-                        |
| gentiæ actu cognoscant infinita.                                          | biles secundum locum 66                                    |
| 563.564.567                                                               | L                                                          |
| 6 An possit numerus augeri in infi-                                       | Liber.                                                     |
| nitum. 582.&356                                                           | 1 Quæ sit materia vel subiectum li-                        |
| Intellectus & intelligere.                                                | brorum de Generatione & corru                              |
| 1 An intellectus & intelligere sint                                       | ptione. 92                                                 |
| res physicæ.                                                              | 2 An Liber qui inscribitur quartus                         |
| 2 An repugnet intellectui humano                                          | Meteororum, sit Meteorologi-                               |
| proprie ac directe cognoscere                                             | cus, & post tres libros Meteoro-                           |
| fingularia. 172.177.181                                                   | rum an post libros de Generatio-                           |
| 3 An sit necessarius intellectus A-                                       | ne & corruptione collocari de-                             |
| gens. 178.&183                                                            | beat. 93                                                   |
| 4 An Vniuersale sit proprium obie-                                        | 3 An libri de partibus animalium, or                       |
| Aum intelle Aus nostri. 177.179                                           | dine doctrinæ præcedant libros                             |
| 5 An primo notum intellectui no-                                          | de Anima. 96                                               |
| ftro sit species vltima. 154                                              | 4 An libri de Animalibus præcedar.                         |
| 6 An fit ens.                                                             | libros de plantis.                                         |
| 7 An fit fingulare. 166.176                                               | 5 De ordine librorum Aristotelis                           |
| 8 An singulare distincte cognosca-                                        | qui continent do&rinam anima-                              |
| tur à nostro intellectu. 172                                              | lium. 95                                                   |
| 9 An discursus intellectus nostri sit                                     | 6 Cur libri physicorum inscribantur                        |
| motus cui conueniat definitio                                             | de Physico Auditu. 99 7 Disputatio de libris Arist. Acroa- |
| motus. 698                                                                | maticis & exotericis.                                      |
| Intelligentia.                                                            | 8 Contra cos qui octo libros Physi-                        |
| i An scientia de intelligentiis separa<br>ri debeat à scientia quæ est de | corum remouent à doctrina Phy-                             |
| transcendentibus, ita vt no pos-                                          | ficæ, 99                                                   |
| fint esse partes vnius scientie. 23                                       | 9 Quæ calamitas libris Aristotelis                         |
| 2 An intelligentia verè sit forma &                                       | post eius morté acciderit; ex quo                          |
| natura cæli. 417                                                          | factum est vt illi multifariam vi-                         |
| 3 Cur necesse sit cælum moueri ab                                         | tiati & corrupti sint. 213                                 |
| intelligentiis. 416                                                       | 10 Quomodo Aristoteles appellare                           |
| 4 An secundum Aristotelem neces-                                          | soleat octo libros Physicorum                              |
| se sit intelligentias actu cognos-                                        | aliis in locis eos citans.                                 |
| cere infinita. 563.564,567 &                                              | 11 An Titulus ille præfixus octo li                        |
| 780.781.                                                                  | bris Physicorum (de Physico au                             |
| 5 An sublatis intelligentiis tollere-                                     | ditu)sit Aristotelis. 104                                  |
| tur omnino Metaphysica, & túc                                             | 12 Qui fuerint libri Aristotelis de                        |
| Physica esset prima Philosophia.                                          | Philofophia qui ab antiquis cită                           |
| 56                                                                        | - tur. 304                                                 |
| •                                                                         | • •                                                        |

| Locus.                                 | Logica.                               |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| An locus contineat locatum. 603        | 1 An Logica fit pars Philosophiæ.59   |
| 2 An habeat vim conseruandi loca-      | 2 An sit munus logicæ ponere discri-  |
| tum. 605                               | men inter scientias. 81               |
| 3 An trahat ad se locatum. 604         | M                                     |
| 4 An debeat locus elle immobilis.      | Mathematica doctrina.                 |
| 607                                    | 1 An proprie loquendo sit scientia.   |
| 5 An sit immobilis per æquiualen-      | 40                                    |
| tiam vt placet Scotistis. 609          | 2 An sit prior quàm Physica tam or-   |
| 6 An sit immobilis propter distan-     | dine doctrinz quam naturz. 55         |
| tiam à cælo & à centro vt cen-         | 3 An sit certior quam Physica. 53     |
| fent Thomistæ. 610                     | 4 An tractet vilum genus caussa.114   |
| 7 An Aristoteles in 4 libro Physico-   | 5 An contineat demonstrationes        |
| rum agat de omni loco qui cuili-       | potissimas.                           |
| bet corpori conueniat, hoc est,        | 6 An eius Demonstrationes proce-      |
| cælis, plantis & animalibus. 612       | cedant ex iis que sunt notiors        |
| 8 An tantum agat de loco qui perse     | nobis & fecundum naturam. 136         |
| ac primo conuenit Elementis.           | Materia.                              |
| 614.                                   | 1 De variis nominibus & dinisioni     |
| 9 Quomodo verum sit locum esse         | bus Materiæ primę. 279                |
| immobilem secundum Aristote-           | 2 An materia sit necessaria. 28       |
| lem. ibidem                            | 3 An materia cæli & rerum fubluna     |
| 10 Disputatio cum iis qui dixerunt     | rium fint eiusdem rationis. 296       |
| locum esse internallum. 616            | 4 An sint diuersærationis. 299        |
| 11 An locus sit superficies. 619       | 5 Quid sit materia prima. 30          |
| 12 An locus perse sit in Categoria     | 6 Contra insaniam eorum qui dixe      |
| Quantitatis. 623                       | runt materiam primam esse Deú         |
| 13 An motus localis per se siat ad lo- | 307                                   |
| cum an ad vbi. 623                     | 7 An materia per se existat, an om    |
| 14 An locus terræsit centrum an su-    | nem suam existentiam accipiat         |
| perficies aque & aëris. 624            | forma.                                |
| De loco primi cali.                    | 3 An materia habeat formam cor        |
| 1 An nullum habeat locum, yt dizit     | poreitatis sibi coæuam & insepa       |
| Alexander. 325                         | rabilem.                              |
| 2 An sit superficies conuexa Saturni   | 9 An materia sit genus vel ei similis |
| vt Themistio placet. 326               | 320                                   |
| 3 Ansi in loco propter partes eius     | 10 Disputatio de Dimensionibus in     |
| quarum vna continet aliam vt           | terminatis nimirum an Quanti          |
| opinantur Thomistæ. 327                | tas immediatè sit in materia e        |
| 4 An locus sit centrum, vt quidam      | coeua & inseparabilis. 322            |
| Philosophi arabes senserunt.629        | 11 De variis relationib Materiæ.352   |

- in De duplici potentia Materia. ibidem.
- 13 An potentia sit de essentia Materiæ. 335 & 336
- 14 Quid sit formam educi de potentia Materiæ. 358
- 13 An Materia sit in potentia ad formas artificiales. 406
- 16 An Materia sit natura. 435.436
- 27 An Materia prima per se sir vna & distincta, 320 & 321
- 28 An Materia prædicetur de aliis. ibidem.
- 49 Quid Aristoteles variis in locis de Materia prima scriptum reliquerit.

#### Medicina

An Medicina subalternetur Physica. 79

#### Melisso.

 Disputatio cum Melisso de principiis rerum naturalium. 221.249

### Metaphyfica.

- An Metaphylica per se consideret decem categorias, & substantiam corruptibilem- 20.21
- An sit vna Metaphysica an tres. 22,23
- 3 An Metaphysica tractet subiecta scientiarum particularium. 29
- 4 An Metaphylica consideret quidditates rerum in particulari. 74.
- 5 De præstantia & potestate Metaphysicæ supra alias scientias. 42. 43.45

- 6 An Metaphysica subalternet sibi alias omnes scientias.
- 7 An Metaphysica sit certissima & prima omnium scientiarum. 51.
- 8 An Metaphylicæ proprium lit ponete discrimé inter scientias particulares.
- 9 An Metaphylicæ sit si negentue principia siue sua siuescientiarum particularium, ea probare. 244.
- Mathematicum & artificiale, necessario ponendum sit aliud quat tum corpus, nimirum Metaphysicum.

#### Mixtum

- 1 An Mixta sint partes vniuersi. 803
- 2 An Mixta inanimata habeant in se intrinsecum principium corruptiuum sui, 28
- 3 An Mixta inanimara habeant gradum aliquem naturæ diuerfum ab elementis.

#### Monstrum.

- 1 Quid sit Monstrum, quæ genera & caussa Monstrorum. (28
- 2 Quibus in rebus eueniant Monstra, & verum crebrius in animalibus quam in plantis. 529.530
- 3 An Monstra casu eueniant. 530

#### Motus.

1 Quam sinecessaria cognitio Mo-

# INDEX QVAESTIONVM. 683 1 An omnis motus necessariò sieri de in aliqua certa cate- beat inter aliquos terminos.

708

1 An Motus sit in aliqua certa cate-

| goria. 687                                                                      | 708                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 3 An Morus sit actus & qualis actus<br>& an possit appellari Endelechia.<br>689 | 2 An omnis motus requirat duos<br>terminos. 709<br>3 An in vno motu possint esse plures |
| 4 Cur Motus dicatur potius actus,                                               | duobus terminis. 709                                                                    |
| quam potentia. 690                                                              | 4 An necesse sit terminos motus es-                                                     |
| 5 An quod mouet dici queat effe in                                              | se diussibiles & partibiliter para-                                                     |
|                                                                                 | 1 1                                                                                     |
| potentia ad motum. 689 & 691                                                    | _ ·                                                                                     |
| 6 An idem possit simul esse actu &                                              | 5 An termini motus debeant esse op                                                      |
| potentia; & an omne moués mo-                                                   | politi interle. 712                                                                     |
| tu Physico simul etiam-mouea-                                                   | 6 An necesse sit terminum à quo, spe                                                    |
| tur. 693                                                                        | cie distingui à termino ad quem.                                                        |
| 7 An definitio Motus sit vniuoca.                                               | 714                                                                                     |
| 695                                                                             | 7 An expulsio termini à quo, & in-                                                      |
| 8 An Motus dicatur principalius de                                              | ductio rermini ad quem sintvnus                                                         |
| motu cæli quam de aliis moti-                                                   | vel duo motus. ibidem                                                                   |
| bus. ibidem                                                                     | 8 An vtro termino sumenda sit vni-                                                      |
| 9 An potentia sit magis de essentia                                             | tas. 716                                                                                |
| Motus quam Actus. 694                                                           | 9 An motus ex nigro in album &                                                          |
| 10 An definitio Motus conueniar                                                 | motus ex nigro in viride vel aliu                                                       |
| tam mouenti quàm mobili . 696                                                   | quemlibet colorem medium dif-                                                           |
| 11 De differentia quæ est inter tres                                            | ferant specie, & hic disputatur an                                                      |
| definitiones motus, traditas ab                                                 | mediæ qualitates specie differant                                                       |
| Aristotele 3. Phy. 697                                                          | ab extremis. 717                                                                        |
| 12 An motor sit de essentia Motus.                                              | 10 Quæ requirantur ad vnitatem nu-                                                      |
| 697                                                                             | meralem Motus. 720                                                                      |
| 13 An definitio Motus conueniat ter-                                            | 11 An vnitas numeralis motoris re-                                                      |
| tiæ operationi intellectus nostri                                               | quiratur ad vnitatem numera-                                                            |
| quæ vocatur discursus. 699                                                      | : lem motus. 720                                                                        |
| 14 An definitio motus conueniar                                                 | 12 An si, verbi graria, canis ex turri ca                                               |
| motui cæli. 699.700                                                             | dens,in medio cafu moriatur mo                                                          |
| 15 An definitio Motus conueniar                                                 | tus eius tam viui quam mortui, à                                                        |
| motui violento & artificiali. 700                                               | turri víque ad terram, lit vnus nu                                                      |
| 16 An definitio Motus conueniat                                                 | mero atque continuus. 722                                                               |
| generationi & corruptioni.700                                                   | 13 Vnde petendasit contrarietas mo                                                      |
| 17 Quæ sint proprietates Motus que                                              | tuum. 722                                                                               |
| ex eius definitione colliguntur.                                                | 14 An Motus sit res diuersa à termi-                                                    |
| 701                                                                             | no ad quem, seu à forma que per                                                         |
| De terminu motus,                                                               | motum acquiritur. 724                                                                   |
|                                                                                 | <u>-</u>                                                                                |

#### QVAESTIONVM. INDEX De varis speciebus & divisionise motus & quæcunque per mo-

| bus Motus.                                                                                                                                                  | tum generantur & corrumpun-<br>tur. 760 & 761                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 An Generatio sit Motus, propriè dictus. 728                                                                                                               | 17 Vnde proueniat successio & mora quæ est in Moru.                                                                                                        |
| 2 An Alteratio sit Motus propriè di<br>Etus. 736                                                                                                            | Mundus.                                                                                                                                                    |
| 3 An Augmentatio fit Motus pro-                                                                                                                             | EVILOUELEUS ,                                                                                                                                              |
| priè sumptus. 733                                                                                                                                           | 1 An Mundus sit ita perfectus, vt ve                                                                                                                       |
| 4 An Motus localis sit Motus pro-                                                                                                                           | rè appellari possit Vniuersus.                                                                                                                             |
| prie sumptus. 735                                                                                                                                           | 536                                                                                                                                                        |
| J Inter species Motus propriè dicti<br>quænam teneat primum locum.<br>737                                                                                   | 2 Cur Deus non ante fecerit Mun-<br>dum quàm ponitut ab eo esse fa-<br>ctus. 778                                                                           |
| 6 An verum sit motum naturalem quo est propior fini, eo celerio-rem euadere. ?738                                                                           | 3 An ex eo, quia vmbra corpori, & lumen soli, dicuntur esse coçua, rectè concludatur, Mundum                                                               |
| 7 Cur Motus naturalis propè finem cuadat velocior. 738.739                                                                                                  | etiam Deo coæternum esse poste.                                                                                                                            |
| 8 An crescente celeritate Motus naturalis, necesse sit pariter etiam crescere qualitatem motiuam ipsius mobilis. 743.744 9 An Motus proiectorum siat à vir- | 4 An quia Idea Mundi est æterna,<br>necesse sit quoque Mundumæ-<br>ternum esse. 783<br>5 An Mundi anima sit æterna seçun-<br>dum Platonem, & an ex eius æ- |
| tute iplis impressa à proiiciente.                                                                                                                          | ternitate demonstretur mundi                                                                                                                               |
| to An motus proiectorum fiar ab                                                                                                                             | & An Mundus possit interire, & an                                                                                                                          |
| aëre, 747 & 752                                                                                                                                             | ex eo quia no potest interire, be-                                                                                                                         |
| 11 An Motus, sit ens successiuum &                                                                                                                          | nè colligatur, eum nunquam cæ-                                                                                                                             |
| r2 Quæ sit caussa continuationis mo                                                                                                                         | pisse. 793 & 794 7 An citra æternitatem assignari                                                                                                          |
| tus, 754                                                                                                                                                    | possit aliquod instans in quo pri-                                                                                                                         |
| 13 Quæ differentiæsint inter partes                                                                                                                         | mum Mundus effici potuerit.832                                                                                                                             |
| motus secundum extensionem &                                                                                                                                | 833 & 835                                                                                                                                                  |
| partes eius secundum successio-<br>vel durationem.                                                                                                          | 8 An Mundo repugnet Æternitas,<br>838                                                                                                                      |
| 34 An continuo sit de essentia mo-                                                                                                                          | 9 An repugnet ei ratione rerum cor-                                                                                                                        |

tus vel sit accidens eius,

15 Quanam re Motus essentialiter di

ftinguatur a mutatione, ibidem 16 Quomodo incipiat & desinat es-

Hh ij

ruptibilium

ne hominis.

10 An specialiter repugnet ei ratio-

840

An in rebus Naturalibus reperiantur multa que fint nota nobis pariter atque fecundam naturam.

133

2 De diferentia quæ est, inter res Naturales, & Artificiales. 405

3 An definitio Naturæ tradita 2.lib. Phy. sit bona. 409

4 An definitio Naturæ conueniat cælo. 413

5 An intelligentia sit netura cæli.

6 An definitio Naturæ conueniar Animæ. 422

7 An conueniat animæ rationali.

425

8 An Natura, sit in aliquo principium actiuum eius generationis.

9 An sir in aliquo principium actiuu corruptionis eius . 428

to In quibus rebus Natura sit principium Alterationis. ibidem.

er Anin Mixtis sit alia ratio & gradus natura quàm in Elementis. 430

12 An Natura quæ est in Elementis, sit principium actiuum motus eorum localis.

An in toto composito præter materiam & formam sit tertia quædam Natura ab illis re diuersa; vel vt in scholis dici solet: An totum distinguatur realiter à suis partibus simul sumptis. 437

#### Namerus.

De admirandis proprietatibus & mysticis virtutibus numerorum

2 An Numeri, ve placuit Pythagoræis, sint principia rerum naturalium: ibidem & 265

3. De accretione numeronum in infinitum. 583;

#### 0

Olympiades er ludus olympicus.

2 De Ludis Olympicis. 193; 2 Quot annis podt excidium Troiz

cæperint Olympiades. 195

3 Initium Olympiadum quod annis præcesferit exordia Vebis Romę. 195.

4 Quis regnabat apud Hæbræos cu cæperunt Olympiades. ibidem.

y Quis fuerit auctor ludorum Olympicorum & iplarum Olympiadum.

#### b,

#### Parmenides...

1 An opinio eius, quod omnia sint vnum ens immobile, possic defendi. 257

2 Quo tempore florait Parmenides.

Philosophia & Philosophus.

P De divisione Philosophiæ in practicam & speculativama 4.7

2 Quales sint differentiæ Philosoph. Practicum & Speculatiuum. 8

3: An vniuersa Philosophi a sir vna tá tum scientia. 26-

4 An Philosophia prius floruerit apud Barbaros quàm apud Græcos. 192

3 De

De variis fectis Philosophorum. Quid senserit Plato de Creatione. 190 6 Quam vtile sit varias Philosopho-2 Quo tempore floruerit Plato & ilrum opiniones discutere ac diiulustriores Platonici. dicare. 3 De non ente Platonis. 253.254 7 Ań omnes veterum Philosopho-4 Quid senserit Plato de immortalirum sententiæ possint ad verum tate Animæ. sensum, vt placet Simplicio reuos An natura lit tantum instrumentale agens vt volunt Platonici, ancari. 8 Contra Philosophos qui ponunt etiam principale vt placet Perivnum principium rerum naturapateticis. 467.468 lium. 260, 261 6 An Plato putauerit cælum esse copositum ex elementis. 806.819 Physica & Physicus. 7 An existimauerit mundum sempiternum esse, an potius ab aliquo An Physica subalternetur Metaprincipio factum. phylicæ. 8 An in omnibus Platonem sequi 2 An fit prior Docrinis Mathematioporteat. 795.796 9 Qui sit illud quod ante mundi ef-3 De vtilitate & iucunditate Physifectionem Plato dixit vago & inordinato motu iactatum esse. 4 Quod sit subiccum Physicæ, an . -808 10 An Plato sensit mundum esse inens mobile. 60 5 An sit substantia naturalis. 69 corruptibilem. 811.812 11 An crediderit cælum & Astra esse 6 An sit res sensibilis. 67.68 7 An sint res génerabiles & corru-Deos. 814 & 815 12 An secundum Platonem, exæterptibiles. 8 An sit corpus mobile vel naturale. nitate animæ mundi, liceat concludere æternitatem mundi. 792 13 Quid Plato senserit de Doctrinis 9 AnPhylicus considerer omnia qua tuor genera. Caussarum, & pri-Mathematicis. 14 Quid de præstantia & potestate mas cuiusque generis caussas. 111. Metaphylice supra alias discipli-10 Cur via, seu ordo procedendi in nas. 15 An res corruptibiles possint verius Physica, ab iis quæ sunt notiora dici non entia quam entia, vt lennobis, ad ea quæ lunt quidem le-

cundum naturam notiora. sed no

bis ignotiora, dicatur nobis inna-

tus vel naturalis.

11 An Physica Arist sit scientia.

Plato O Platonici.

Prinatio. 1 Disputatio de Priuatione, que est vnum de tribus principiis rerum naturalium. 339

fit Plato.

130

75

Hh iij

254

# INDEX QVAESTIONVM. Pythagora. Quidditas.

| Pythagoras. 200                          | lari, considerentur à Metaphysi-       |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| 2 Opinio eius de numeris diligenter      | 76                                     |
| expenditur. 226.265                      | 2 An Quidditates rerum habeant         |
|                                          | caussam esticientem, & an sint         |
| Quantitas.                               | æternæ.                                |
| 1 An Quantitas rei distinguatur à        | 3 An materia sit pars Quidditatis, vel |
| substantia. 547                          | potius forma sit tota Quidditas        |
| 2 An puncta lineæ & superficies sint     | rei. • 358                             |
| res extra animam.                        | 4 An perfecta cognitio Quidditatis     |
| 3 An sint entia, vt vocát, positiua. 554 | rerum naturalium requirat co-          |
| 4 An inter se realiter distinguantur.    | gnitionem aliatum caussarum            |
| 555                                      | quam materiæ & formæ. 372              |
| 5 Quomodo punctum habeat posi-           | S                                      |
| tionem in continuo.                      | Scientia.                              |
| 6 An Quantitas mathematice consi-        | 1 An sit bona diuisio Scientiæ in Pra- |
| derata, sit ratione tantum abstra-       | cticam & Speculatiuam & an no-         |
| Cta à substantia sensibili, an etiam     | men Scientie vniuoce de illis di-      |
| ab omni substantia. 584                  | catur. 7 & 11                          |
| 7 Disputatio de Quadratura Circuli       | 2 An sit bona divisso Scientiæ specu-  |
| an sit possibilis. 588                   | latiuæ in Physicam Metaphysi-          |
| 8 De Maximo & Minimo. 594                | cam & disciplinas Mathemati-           |
| 9 An omnium rerum naturalium             | cas.                                   |
| fint præfiniti fixíque magnitudi-        | 3 Qualis sit hæc diussio Scientie spe- |
| dinis termini, tam secundum ex-          | culating. 17                           |
| cessum quam secundum paruita-            | 4 An Scientia speculatina dicatur      |
|                                          | vniuocè de his tribus. 18              |
| 197 10 De Quantitate interminata an sit  | 5 An cognitio Transcendentium &        |
| cozus materix, ei immediatè in-          | intelligentiarú pertineat ad vná       |
| hærons, per se ingenerabilis & in-       | C at a martin                          |
| corruptibilis, & præcedens om.           | 6 An possit defendi esse Quinque       |
| C - C 1 A - · 1                          |                                        |
|                                          | scientias speculatiuas.                |
| 11 An quantitas cæli & rerum sublu-      | 7 An sit vna Scientia omnium teru,     |
| narium sint eiusdem speciei. 302         | vt quidem opinantur. 26                |
| 12 An Quantitas sit principium in-       | 8 An rerum corruptibilium possit       |
| diuiduationis. 365                       | esse Scientia. 74                      |
| 13 Quantitas intentionis & remif-        | 9 Culus sit tradere distinctionem      |
| sionis quæ est in qualitate, ad          | Scientiarum. 81                        |
| quem rationem Quantitatis re-            | 10 An scientia nostra sit reminiscen-  |
| duci debeat. 667                         | tia vt existimanit Plato. 132          |
|                                          |                                        |

| T                                   | tum quod quidam Theologi in-            |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| Tempus.                             | ducunt. ibidem                          |
| 1 An Tempus sit ens reale. 640      | Thales Milesins.                        |
| 2 An re differat à Motu. 641        | 1 De tempore quo vixit, pulchra dis-    |
| 3 An Tempus sit numerus motus       | ceptatio. 199                           |
| actiue an passiue. 643              | 2 Opinio eius de principio rerum        |
| 4 An in definitione Temporis ad-    | naturalium. 221                         |
| dendum sit ipsum esse numerum       | V                                       |
| motus & quietis 644                 | Vninersale.                             |
| 5 An esse rerum corruptibilium men  | r An magis Vniuerlalia sint notiora     |
| furetur tempore. 645                | nobis quàm minus Vniuerfalia.           |
| 6 An esse ac ratio Temporis pendeat | 146                                     |
| ex operatione animi nostri. 646     | 2 An Vniuersaliora sint tam secun-      |
| 7 An Tempus sit subiectiue tantum   | dum nos, quàm secundum natu-            |
| in motu celi an vero etiam in om    | ram, notiora. 147.148                   |
| ni motu. 647                        | 3 An difficilius sit definire Vniuersa- |
| 8 An sit vnum tempus apud omnes     | le quam singulare vt ait Aristote-      |
| Gentes, an vero multa tempora.      | les. 151.152                            |
| 648 .                               | 4 An vniuersale sit notius secundum     |
| 9 An sit vnum, & idem nunc in toto  | rationem, quàm fingulare. 179           |
| Tempore. 650                        | Vacuum.                                 |
| 10 An motus localis Angeli mensu-   | 1 An si esset vacuum, posset in eo sie  |
| retur tempore aliquo continuo,      | ri Motus localis & an fieret in         |
| quod fit diuerfum ab eo tempo-      | tempore. 631                            |
| re quo mensurentur res natura-      | 2 Cur non possit esse vacuum. 636       |
| les. 23.678                         | 3 An qui mundum censent de nouo         |
| 11 An pro mensura operationum im    | fuisse creatum, concedere cogan-        |
| manentium & naturalium Ange-        | tur, aliquando fuisse vacuum.           |
| li sir nonendum Tempus discre-      | 824.826 & 820                           |

F I N 1 S.

. Hh iiij

| 1 | ۱ |   |
|---|---|---|
| ı | 1 | ١ |

### Abstractio.

| E abstractio                                              | neMetaphysica,    |
|-----------------------------------------------------------|-------------------|
|                                                           | pysicus tantum    |
|                                                           | ea quare or ra-   |
| William States                                            | acta sunt à ma-   |
|                                                           | . pagina 17       |
| De abstractione Physica a                                 | n Phylicus tan-   |
|                                                           |                   |
| tum confideret ea,qua à r                                 |                   |
| ratione sunt inseparabilia<br>Triplex abstractio à materi | . 10.4/           |
| Triplex abstractio a materi                               | d. 10             |
| Abstractio quantitatu à                                   | jubstantia, au-   |
| plex, alia Metaphysica, al                                | ia Mathemati-     |
| ca.                                                       | 20                |
| Abstractio Metaphysica s                                  | ecundum rem à     |
| materia, qua vocatur per                                  | indifferentiam,   |
| refellitur.                                               | 20                |
| Dinersitas abstractionum,n                                | on facit dinersi- |
| tatem scientiarum.                                        | 27                |
| Geometria & Arithmetic                                    | •                 |
| dem Abstractionis gener                                   |                   |
| 27                                                        | ,                 |
| An sit facilior Abstractio                                | Generis auam      |
| speciei vltima.                                           | 155.158           |
| An posterius possit abstrah                               | i d priori ce     |
| Opinio & argumenta dicen                                  |                   |
|                                                           |                   |
| statem Mathematicam n                                     |                   |
| Etam ab omni substantia                                   |                   |
| fensibili.                                                | 586               |
| Probatur multis argumentis                                |                   |
| Mathematicam,esse abstra                                  | čtam ab omni      |
| Substantia.                                               | 38 <i>6</i>       |
| Accidens.                                                 |                   |
| Quod nullum accidens po                                   | sit producere     |
| substantiam probatur à sci                                | oto , Durando,    |
| Ochan.                                                    | 4.69              |
|                                                           |                   |

| Exponitur opmo Thomestarum, qued                                     | ACCI-       |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| dens in virture substantia, possit pr                                | odu-        |
| analishtismes                                                        |             |
| Probatur accidens non agere in virtute                               | sub-        |
| हरमध्यः ।                                                            | 200         |
| Demonstratur, accidens sua vi prodi                                  | ucere       |
| lubitantiam.                                                         | <b>47</b> I |
| Declaratur, quemadono dum accidens,                                  | qua-        |
| Declaratur, quemadmodum accidens,<br>tuo modu dici queat agere in vi | rtute       |
| jubjtanti 2.                                                         | 475         |
| Actio.                                                               |             |
| Quid inter Actionem & effectionen                                    | 177-        |
| perps.                                                               | 5.          |
| Que Actiones imperio nostræ volun                                    | tatis       |
| Jubiiciantur.                                                        | 6           |
| In omni Actione, quatuor esse diligi                                 | ^           |
| confideranda.                                                        | 384         |
|                                                                      | retas       |
| actionum einsdem agentie.                                            | 384         |
| Omnem Actionem esse à forma nullan                                   | _           |
| tem à materia.                                                       | 385         |
| An Altso subsective sit in agete.702.                                |             |
|                                                                      | 704         |
| Æternitas & Æternum.                                                 |             |
| Varia significationes buines vocis (A                                |             |
| num.)                                                                | 659         |
| An visio Dei beatifica, quam habent                                  |             |
| Eti in calo, mensuretur aternitate par                               | 560         |
| pata.<br>Explicatur quid fit Aeternitas, & qu                        | a fit       |
| ratio, or radix aternitatis. 661.                                    |             |
| An Aeternitas, per se su mesurabilu.                                 |             |
| Qua ratio mensura,accomodari possit                                  | Ac-         |
| ternitati                                                            | 663         |
| An Aristoteles demonstrative proba                                   | uc-         |
|                                                                      | 773         |
| Argumenta corum, qui censent Ae                                      |             |
| nitatem repugnare simpliciter omnis co                               |             |
| 1.8                                                                  | -           |

| ture, vt est creatura. 838                                   | Albertus magnus.                                                        |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Solutiones illorum argumentorum. 846                         | Censet, quantitatem esse per se imaginabi-                              |
| Fortu argumentatio, qua probatur Lier-                       | lem, sed non sensibile, in quo refellisur. 17                           |
| nitatem, simpliciter non repugnare crea-                     | Probat motum cali non esse naturalem, sed                               |
| ture. $\longrightarrow$ 842                                  | refutatur. 413.0 418.419                                                |
| Argumenta eorum, qui putant . £terni_                        | Credit, verum aurum posse fieri ab Alchy-                               |
| tatem pracipue repugnare rebus corrupti-                     | mistis.                                                                 |
|                                                              | Alchymia & Alchymista.                                                  |
| Solutiones illorum. 847                                      | Ab Alehymistis non posse sieri verum au-                                |
| An si creatura esset aterna, possit in ea di-                | rum, probant, Auscenna, Auerroes, D.                                    |
| stingui productio eius à conseruatione.                      | Thomas. Aegidius, & aly. 497.498                                        |
| 846                                                          | Alchymisticum aurum, non posse licite ven-                              |
| In aternis, quid significet nome Creationis,                 | di pro vero.<br>Alchymista putat,materiam omnium me-                    |
| vel Productions. 508 & 845                                   | Alchymista putat, materiam omnium me-                                   |
| An generatio quidem alioru animalium,                        | tallorum esse sulphur & argentum vi-                                    |
| potuerit esse ab aterno, non autem homi-                     | uum,quod ab aliu refellitur. 500                                        |
| num. 848                                                     | Inuenta & opera Alchymistarum, ibidem                                   |
| An secundum sanctos patres, ulla creatu-                     | Vilitas artis Alchymia. 501                                             |
| ra potuerit esse aterna. 839 @ 847                           | Quinque rationes quorundam, pro Alchy-                                  |
| Æuum.                                                        | mistis. 502                                                             |
| De variis significationibus Eui. 666                         | Effectio auri per Alchymicam secundum                                   |
| An Euum sit mensura durationis ha-                           | ratunem non videtur impoßibilis. 504                                    |
| bentu prime or posterime, sine inuocatio-                    | Modus efficiendi aurum per Alchymiam,                                   |
| ne & variatione. 667                                         | non videtur adhuc inuentus, & bene                                      |
| Si duratio austerna est tota simul , quomo-                  | compertus. (Of                                                          |
| do dicitur in ea esse prasens, prateritum,<br>& futurum? 669 | Vsus Alchymia, est perniciosus, nec permit-<br>sendus in republica. 506 |
| G futurum? 669                                               | tendus in republica. 506                                                |
| An Auum sit mensura rei, qua secudum                         | Alexander Aphrodissæus.                                                 |
| esse est immutabilis, sed est mutabilis se-                  | Censet speculativam scientiam principali-                               |
| cundum affectiones, or operationes. 670                      | ter dici de Metaphysica, tum de Physica,                                |
| An Luum sit mensura omnis rei perma-                         | extremo loco de Mathematicis discipli-                                  |
| nentu , 🖝 que sit tota simul , vt vult                       | nu. 39                                                                  |
| Scotus 671                                                   | Quam putet Alexander ess: caussam con-                                  |
| Scotus 671<br>Qua fit propria ratio Æui 672                  | tingentia qua est in rebus naturalibus.                                 |
|                                                              | 542                                                                     |
| An sit unum Euum, mensura omnium euuternorum. 673            | Lans Alexandri; O tempus quo floruit.                                   |
| An fint tot Eua, quot sunt austerna. 675                     | 215                                                                     |
| An quedlibet æusternű superius, sit men-                     | Dixit primum calum nullum habere locu.                                  |
| sura inferioris austerni. 676                                | 625                                                                     |
| An sit ponendum aliquod Euum, quod                           | Videtur Alexander intelligentiis motrici-                               |
| sit mensura durationic euiterna. 676                         | bus calorum talem tribuere in mouendo                                   |
|                                                              |                                                                         |

| libertatem, qualem ou tribuunt Theolo-                                  | An anima perfectorum animalium fine                                |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| gi: & quomodo eum refellat Simplicius.                                  | extensa er dunisbiles. 422                                         |
| 771                                                                     | De anima mundi. 792                                                |
| Definitio motus quam tradit Alexander                                   | An sempler animatum sit nobilius inani-                            |
| expenditur, & defenditur contra Sim-                                    | mater 89                                                           |
| plicium. 690 & 691                                                      | Animal.                                                            |
| Analogum.                                                               | An motus progressium animalium sit co-                             |
| De Analogo vel potins de eo quod Ari-                                   | rum corporibus naturalis vel violentus.                            |
| froteles vocat ens ab uno ad unum, mul-                                 | 424                                                                |
| ta scitu digna traduntur. 70                                            | An animalia genita ex semine & ex pu-                              |
| Anaxagoras.                                                             | tri materia possnt esse eiusde speciei. 478                        |
| Quo tempore vixerit; qui codem tempore                                  | An animalia genita ex putri materia pos-                           |
|                                                                         | fint generariab alia eius de speciei. 494 495                      |
| tum apud alias gentes tum apud He-                                      |                                                                    |
| brees floruerint: Primus Philosophorum                                  | Animalia quidam generari solo calore                               |
| Gracos docuit opificem mundi & om-                                      | ignis. 505 Anima rationalis An scientia Anima rationalis pertineat |
| nium rerum effectorem esse Deum. 204                                    | Allilla lativilatis                                                |
| Fuit discipulus Anaximenis, magister au-                                | Tarabana Parana                                                    |
| tem Archelai Philosophi, Periclis ora-                                  | ad Physicum. 18.30                                                 |
| toris, & Europidis Poeta. 228                                           | Quas res Physicus non possit cognoscere de                         |
| Patriam & patrimonium propter Philoso-                                  | Anima rationali. 32                                                |
| phia studium contempsit: comparatione                                   | Que sunt en que Physicus docet de Anima                            |
| priorum Philosophorum sobrius & pru-                                    | rationali.                                                         |
| dens est habitus. Primus materia adiun-                                 | Anima rationalis ut est per se subsistens                          |
| xit caussam efficientem ipsam mentem                                    | 👉 separabilis à corpore, ad Physiologia                            |
| quamobrem cognominabatur mens. Opi-                                     | doctrinam non pertinet. 31                                         |
| nio eius de principio rerum naturalium                                  | Quadam esse qua no possunt certo cognosci                          |
| exponitur. ibidem<br>Anaxagora Aristoteles prafert Empedo-              | de Anima rationali nifi lumine fidei. 34                           |
| Anaxagora Aristoteles prafert Empedo-                                   | Doctrina Anima rationalis partim est Phy-                          |
| clem. 264                                                               | sica partim Metaphysica@ partim ha-                                |
| Opinio Anaxagora de principio rerum na-<br>turalium refellitur. 266.267 | betur ex doctrina àDeo renelata. 35                                |
|                                                                         | Scientia anima rationalis non est una 📀                            |
| Anaximander.                                                            | simplex, sed varia & multiplex. 37                                 |
| Fuit auditor Thaletis; Primus Gnomonem                                  | De duplici conditione & statu Animara-                             |
| inuenit & maris ac terra circuitus de-                                  | tionalis in cognoscendo praclara doctrina                          |
| scripsit: Fecit principium rerum omnium                                 | traditur. 178                                                      |
| infinitum quiddam & medium inter                                        | Cur Anima rationalis non educatur ex po-                           |
| elementa,quare videtur subodoratus fu-                                  | tentia materia. 228                                                |
| ise materiam primam. 224                                                | An materia sit in potentia ad Animam ra-                           |
| Anima & animatum.                                                       | tionalem. ibidens                                                  |
| An definitio natura qua tradittur secun-                                | Animam rationalem effe immortalem se-                              |
| de libro Phys.conueniat anima. 349                                      | cundum Platonem. 387                                               |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                   | 10 <del>- 1</del>                                                  |

| Zandem esse immortalem secundum Ari-                      | rum rationaliŭ multitudinem.563.564                                                                  |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Bandem esse immortalem secundum Ari-</b> fotelem. 388  | An Aristoteles putauerit, aternitatem mo-                                                            |
| Immortalitatem eius naturali rationis lu-                 | tus & mundi posse demonstrari & à se                                                                 |
| mine cognosci, & sirmu ratiombus con-                     | fuisse demonstratam. 766                                                                             |
| cludi posse                                               | An crediderit creationem id est productio-                                                           |
| Quod sit forma essentialis & pars homi-                   | nem ex nihilo esse possibilem. 288                                                                   |
| nis. 392                                                  | Cur passim veteres Philosophos reprehen-                                                             |
| Quod non sit asistens & una in omnibus,                   | dat, verba eorum magis quam senten-                                                                  |
| contra Auerroem. 396                                      | tias spectans. 260                                                                                   |
| Quod non sit ante corpus nec in diuersa in-               | Videtur scripsisse varios libros de Anima,                                                           |
| grediatur corpora, contra Platonicos. 400                 | or post libros de Anima or Metaphy-                                                                  |
| An definitio natura qua traditur secun-                   | sica habuisse in animo aliquid scribere                                                              |
| do libro Physic.conueniat Anima ratio-                    | de Anima rationali. 36                                                                               |
| nali. 425                                                 | Argumeta Aristotelis pro aternitate mun-                                                             |
| Argumentatio.                                             | di. 773                                                                                              |
| Argumentatio cum sit unus motus, unius                    | Solutio illorum argumentorum. 774                                                                    |
| posentia esse debet operatio. 173                         |                                                                                                      |
| Quando sit bona argumetatio à permutata                   | Ars & Artificiale.                                                                                   |
| proportione. 181                                          | Ars mechanica no est pars Philosophia.59                                                             |
| Mains est vitium argumentationis ex de-                   | Diuisio artium mechanicarum. 58.59                                                                   |
| fectu forma quam materia. 250                             | Octo differentia inter res artificiales Ona-                                                         |
| Aristoteles.                                              | turales. 405                                                                                         |
| Quando natus sit, Quot annis natu minor                   | Materia prima non est in potentia ad for-                                                            |
| fuerit Platone , Quando eum audire cœ-                    | mas artificiales. 406                                                                                |
| pit o quandiu audiuit, Quando factus                      | An forma artificialis sit principium ali-                                                            |
| est magister Alexandri Magni 🖝                            | cuius motus. 1 407                                                                                   |
| quàmdiu eo munere functus est. Quot                       | An forma artificialis re distinguatur à                                                              |
| Annos Philosophiam docuit. Quando est                     | Subjects in que inharet. 407                                                                         |
| mortuus, & quo genere mortis. An au-                      | Ástrologus.                                                                                          |
| thor necis Alexandri Magni fuerit,                        | Sex differentia inter Astrologum & Phy-                                                              |
| Quinam eius tempore memorabilia eue-                      | scum, in tractatione calestium. 78                                                                   |
| perint. Calamitas que scriptis eins ac-                   | Attractio.                                                                                           |
| cidit. Qui fuerunt in Philosophia eine                    | Tres esse species attractionus tradit Auer-                                                          |
| successores & quo tempore floruerint.                     | roes, of quid inter illus interfit. 604                                                              |
| 212                                                       | Auerroes.                                                                                            |
| Multa & varia praclara de laudibus                        | Cur dixit primum calum esse in loss per                                                              |
| Son Basalis 3-22                                          | accidens, ratione centri. 630                                                                        |
| Aristoteles sensit Animum nostrum esse<br>immortalem. 388 | Cur pro absurdo habuit esse quartam scien-                                                           |
| smmortalem. 388                                           | tiam speculativam. 25                                                                                |
| An Aristoteles faciens mundum aternum                     | Opinio eius de assistentia & unitate intel-                                                          |
| cogatur concedere infinitam actu anima-                   | tiam speculatiuam. 25<br>Opinio eius de aßistentia & vnitate intel-<br>lectus humani resellitur. 396 |

| Putaunt auimalia genita ex semine, & ex             | An fit motius continuus. 734 6 73!         |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| putri materia eiusdem speciei esse non po-          | An in augmentatione terminus à que O       |
| fe. 491                                             | ad quem sint contrary, or specie differat  |
| Sensit per Alchymiam no posse sieri verum           | 733 6 734                                  |
| aurum. 497                                          | <b>C</b>                                   |
| In quarto libro de Calo & in decimo libro           | Calor.                                     |
| Metaphysica videtur sentire colores me-             | Triplex calor, Elemetaris Animalis & Ca-   |
| dios specie distingui ab extremis; sed in           | lestis. Et an hi specie differant. 504     |
| Sexto libro Physicorum & in tertio libro            | Quadam animalia solo ignis calore gene-    |
| Meteororum videtur contrarium dicere.               | rari.                                      |
|                                                     | Caussa.                                    |
| 7170 719<br>An secudum ipsum ponenda sis forma cor- | Cansideratio caussarum ad quas scientias   |
|                                                     |                                            |
|                                                     | An Physicus consideret omnia quatuor ge-   |
| An Craims Come to Cilifferniales alamente           |                                            |
| An faciens formas substantiales elemento-           | nera causarum.                             |
| rum intendi & remitti & altu manere                 | An Physicus consideret primans cuiusque    |
| in mixtis possit defendere generationem             | generis caussam. 112                       |
| elementorum, & mixtorum, non esse mo-               | An Metaphysicus cosideret omnes quatuor    |
| em proprie dictos. 737.738                          | caussas & primas cuiusque generis caus-    |
| Sententia eius de necessitate & libertate           | <i>Sas.</i> 113                            |
| Del in Agenas, 771                                  | An ad perfectam cuiusque rei naturalis co- |
| Argumenta eius pro aternitate mundi. 815            | gnitionem necessaria sit omnium caussa-    |
| Solutio horum argumentorum, 829                     | rum eius cognitio. 122                     |
| Auicenna.                                           | An Mathematicus cosideret vlum verum       |
| Putanit motum cali non esse naturalem,              | genus causa. 114                           |
| 413.0 418                                           | Cur Aristoteles nusquam vniuerse defini-   |
| Sensit hominem etiam sine semine natura-            | uit caussam. 447.448                       |
| liter posse generari. 478                           | Cur Aristoteles nusquam probauit essequa-  |
| Dixit verum aurum non posse sieri arte              | tuor genera caussarum. 448                 |
| Alchymia. 497 501                                   | Qui caussa principaline conueniat nomen    |
| Opinatur fortunam ver ari etiam in his              | Gratio caussa. 458                         |
| qua sunt ad virumlibet. 521                         | An semper caussa sit nobilior suo effects. |
| Negaust contingentiam effe in rebus natu-           | 468                                        |
| libus, 533                                          | Que sit vis & caussalitas cuiuslibet caus- |
| Motum cali non fieri ad locum, sed Situm.           | [a. 450                                    |
| 626                                                 | An inter caussas vniuersales & particula-  |
| Augmentatio.                                        | res sit necessaria connexio. 458.459       |
| Quot modis possit sieri augmentatio. 596            | An causalitae causse vniversales sit prin- |
| An augmentatio sit species motive localis.          |                                            |
|                                                     | cipalior quam causse particularis. 460     |
| 733 © 734 An sit motus propriè distus. 733          | Disceptationnter Platonicos & Peripateta-  |
| An ist motus proprie dictus. 733                    | cos An sit poneda causa exemplaris tan-    |

| quam genus cauffa diversion à reliquis.                              | sineatur. 629                               |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 448                                                                  | An locus primi cali sit centrum. 630        |
| Cælum.                                                               | Deloco primi cali varia opiniones. 625      |
| An motus circularis cali demonstrot ipsum                            | Color.                                      |
| fecundum Platonem non esse compositum                                | An colores medy specie differant ab extre-  |
| ex elementis. 802.803<br>Calum per se ac quiditatiue trastari debere | mis. 717                                    |
| Calum per se ac quiditatiue trastare debere                          | An colores medy actu comparantur ex co-     |
| à Physico probatur multis argumentis.                                | loribus extremis. ibidem @ 719              |
| 68.69                                                                | Quid Auerroes senserit de coloribus medin   |
| Cur in libro primo Physicorum non sunt                               | an specie different ab extremis. 717 @      |
| tradita principia communia calo, & re-                               | 710                                         |
| bus corruptibilibus. 70.71                                           | Quid Aristoteles. ibidem                    |
| bus corruptibilibus. 70.71 An calum fit nobilius homine. 86          | Quid Simplicius & Themistius, ibidem        |
| Discutitur opinio Ægidij affirmantis ean-                            | Quis Auctor sentiat. ibidem                 |
| dem esse materiam cals asque rerum sub-                              | Contingens & Contingentia.                  |
| lunarium. 296                                                        | Qua ratione Stoici tollunt omnem contin-    |
| lunarium. 296<br>Probatur diuersam esse materiam cali, G             | gentiam 533                                 |
| rerum sublunarium. 299.300                                           | Cur Auicenna & Ochan tollunt contin-        |
| Motum cali non esse naturalem, opinio &                              | gentiam.                                    |
| rationes quorundam. 413                                              | An esse contingens sit demonstrabile. '535  |
| Eum esse naturalem probatur multis argu-                             | Probatur tribus argumentus esse in rebus    |
| mentis. 415                                                          | consingentiam. 534                          |
| An Motus cali sit naturalis propter princi-                          | Soluuntur rationes Stoicorum, Auicenna,     |
| pium activum & paßiuum. 415.                                         | Ochan, Scoti contra contingentiam. 537      |
| Cur necesse est motum cali effici ab intelli-<br>gentia. 416-        | Varietas contingentium. 540                 |
| gentia. 416.                                                         | Quatuor differentiainter contingens natu-   |
| Potelligentiam esse veram formam & na-                               | rale & contingens voluntarium. 540          |
| turam cali, opinio quorundam, qua ta-                                | Qua sit caussa contingentia rerum secun-    |
| men multis rationibus refollitur. 417                                | dum Scotum, D. Thomam, Alexandrum           |
| An cali fint vnins species omnes, an diffe-                          | & quosdamalios. 548                         |
| ferant specie. 419                                                   | Qua fint vera at propria caussa omnis con-  |
| ferant specie. 419 An quies cals in fine mundi sit sutura illi       | tingentia qua est in rebm naturalibus.      |
| naturalis an violeta.413.414 & 420                                   | 543                                         |
| Ft definitio natura calo accomo dari queat,                          | Continuum.                                  |
| quo patto illa particula definitionis , na-                          | An continuum actu habeat in se infinitar    |
| turam-esse principum motus & quietu,                                 | partes an non. 565                          |
| interpretanda sit. 410                                               | An passint parter continui per potentiam;   |
| An posset quis extra calum porrigere bra-                            | Des emnes remouert à continuo. 572          |
| chrum, aut telum iacere. 664 er 568                                  | An continuum componatur ex indiuisibi-      |
| Cur cali alij ab alin contineamur. 603                               | libus vel sit dini sibile in infinitum. 573 |
| Calum vt calum no indiget loco à quo con-                            | Multa de divisione & additione continus     |

|                                           | i A    | KEK A MI'                           |              |
|-------------------------------------------|--------|-------------------------------------|--------------|
| in infinitum.                             | 280    | Quo patto ex Demonstratione i       | nnotestite   |
| Corpus.                                   |        | colligitur ipsum quod quid es       | t, & defi    |
| Quadruplex corpus, Physicum Mathe         | :mati- | nitio Accidentis quod demon         |              |
| cum, Metaphysicum & artificiale           | . 70   | Qua ratione facilior fit definition |              |
| Cur Aristoteles & Auerroes non f          |        | quàm uniuersalis ut docet A         |              |
| nisi duplex corpus ; Physicum 😉           |        | 2 libro post text.17.               | 151.152      |
| thematicum.                               | 71     | Democritus.                         |              |
| Quomodo Aristoteles dicat corporan        | atura– | Duo facit principia rerum, v        | ACHUM O      |
| Tia esse principia aliorum corporum       |        | . plenum hoc est, Atomos.           | 2.31         |
| Corpora mixta imperfecta vt nix gi        |        | Vacuum esse in rebus septé rati     |              |
| Tr. non sunt species corporu nai          |        | bat,                                | 23:          |
| diuersa ab elementis.                     | 186    | Varia decreta eius de Atomis.       | 23           |
|                                           | 8.05   | An Democritus fecerit infinita      |              |
| Creatio,                                  | •      | gurarum qua sunt in Atomiu          |              |
| Comparatio Creationis cum Generat         | ione.  | An Democritus stirpium &            |              |
| 284                                       |        | certas quasdam efficientes cas      |              |
| Sex ges excludi à Creatione.              | bidem  | rit.                                | 136          |
| Quid sit Creatio.                         | 282    | Opinio Democriti refellitur.        | 268          |
| An sit actio aliqua vel relatio &         | _      | Cur Aristoteles Democrisum o        |              |
| relatio.                                  | 285    | losophis anteponat.                 | 233          |
| 'An Creatio sit quidpiam diuersum d       |        | Quando & quamdiu vixerit            |              |
|                                           | bidem  | niones.                             | 209          |
| An vio creandi sit adeo propria Dei       |        | Eodem tempore florusse Hyppoci      |              |
| sit creatura incommunicabilis.            |        | Demonstratio.                       |              |
| Discrimen inter id quod creatur e         |        | Duo confideranda in medio Dei       | nonstratio-  |
| quod generatur. 292.293                   |        | nis potißima.                       | 120.121      |
| An Aristoteles cognouerst creations       | m esse | Cur tantopere laudentur demo        |              |
| poßibilem.                                | 288    | Mathematica.                        | 13-54        |
| An possit cognosci lumine naturali.       | 291    | Omnis demonstratio qua ostend       |              |
| Qui d Plato senserit de Creatione,        | 290    | rei,per se,ostendit etiam rem e     |              |
| D                                         |        | Falsum est, Demonstrationem         |              |
| Desinitio.                                |        | debere procedere ex is que si       |              |
| Definitio rei naturalis an solam mat      | eriam  | Secundum nos, & Secundum            |              |
| 👉 formam continere debeat an p            |        | 120.121                             |              |
| has etiam efficientem & finem.            |        | Potissima Demonstrationes non       | reperiun-    |
| Definitio accidetis alia essentialis alia |        | tur in doctrinis pure Mathem        | ATION . 118. |
| Salis,Perfecta est qua viramque con       |        | 119                                 |              |
| Etitur & has est medium Demon             |        | An Demonstrationes Mathem           | atica epo-   |
| tionis.                                   | 125    | cedant ex notioribus secundu        |              |
| Tres via innestigandi & inneniendi        | defi-  | : secundum naturam.                 | 136          |
| autione                                   | 7.27   | Domanthasia Thankasti and           |              |

| rales habeant caussas & principia. 127                                 | An differat ab existentia. 652                                        |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Deus.                                                                  | Quid addat super ratione existentia. 653                              |
| Magis distinctus est Deus ab Intelligentiis                            | Quid sit duratio. 654                                                 |
| quam Intelligentia ab aliu creaturu. 25                                | Men fura, durationis non convenit quidital i                          |
| Scientiam de Deo distinctam esse à scietia                             | ve quiditai est. 654                                                  |
| qua est de intelligentiu. 25                                           | Sicut se habet extensio ad quantitatem, &                             |
| Solus Deus est vere Ens, catera verius dici                            | intensio ad qualitatem, sic duratio se ha-                            |
| possunt non Entia, ut praclare docet Pla-                              | bet ad existentiam res. 653                                           |
| to, Tlutarchus. 235.254                                                | De varietate Durationis ex parte ipsius                               |
| Cum Deus fine causis secundis per se possit                            | erifentia 65A                                                         |
| omnia efficere, cur vei velit caußis secun-                            | An olla res creata habet Durationem per-                              |
| du. 294.295.296                                                        | manentem & totam simul. 655                                           |
| du. 294.195.196 Pulchra comparatio inter Deum & Ma- teriam primam. 308 | De varietate Durationis ex parte extensio-<br>nis ipsius. 657         |
| teriam primam. 308                                                     | nis ipsim. 657                                                        |
| Insania corum qui dixerunt Deum esse ma-                               | An maior vel minor Duratio rei, arguat                                |
| teriam primam redarguitur. 307                                         | minorem vel maiorem eius perfectionem,                                |
| Deum actu concurrere ad quamlibet opera-                               | & prastantiam. 659                                                    |
| tionem caussa secunda, probatur secun-                                 | Vtrum (uccessio & permanentia, an exten-                              |
| dum sacram scripturam & veram Phi-                                     | sio sint magis de essentia Durationis.658                             |
| losophiam. 463                                                         | E                                                                     |
| Dei concursus cum nostra voluntate non                                 | Effectus.                                                             |
| tollit eine libertatem. 466                                            | An effectus plus debeat caussa universali                             |
| Probatur Deum no agere ex necessitate na-                              | an particulari. 467                                                   |
| tura & esse infinita virtutu. 768                                      | An idem numero effectus à multis caussis                              |
| Explicatur quid Peripatetici sentiant de                               | perfectio 🖝 eiusdem generis possit effici.                            |
| libertate & neceßitate Dei in agendo.                                  | 476                                                                   |
| 771,772                                                                | An idem numero effectus diversis tempo-                               |
| Durandus.                                                              | poribus potuerit effici. 478  Efficiens.                              |
| Quatuor argumentis oftendit Durandus                                   | Efficiens.                                                            |
| primum cognitum esse singulare. 166                                    | De varietate efficientium, 83                                         |
| Erraust Durandus putans Deum non actu                                  | Duplex caussalitas efficientis. 45L                                   |
| concurrere ad quamlibet operationem                                    | An efficiens naturale sit agens principale,                           |
| caussa secunda. 461                                                    | an dicendum sit tantummedo agens in-                                  |
| caussa secunda. 461<br>Durandus negat infinitum altu posse sieri       | strumentarium. 467.468                                                |
| #Deo. 570                                                              | ftrumentarium. 467.468<br>An omne efficiens sit pobilius suo effectu. |
| Opinio Durandi de Euo. 676                                             | 468                                                                   |
| Opinio eius de possibili vel impossibili a-                            | An caussa efsiciens tempore prior sit sem-                            |
| termtate creaturarum. 840                                              | per suo effectu. 843 O 781                                            |
| Duratio.                                                               | Elementa.                                                             |
| An habeat in se rationem quantitatis.651                               | Elemeta sunt principalis materia qua tra-                             |
| An differat ab essentia rei. 652                                       | Statur in libric de Generatione & con-                                |

| emptione er in duobus extremis libris de                 | Infinita propè scripfit Epicurus volumini.   |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| calo. 92                                                 | 218                                          |
| Quomodo differat Elementum à principio                   | Existentia.                                  |
| o caussa, quod Aristoteles nonnun-                       | An omnis existentia sit à forma. 373         |
| quam hac tria vsurpet pro codem, inter-                  | Quid sit existentia. 374                     |
| dum autem ea muicem distinguat. 108                      | Quibus rebus proprie conueniat. 375          |
| Nomen principy antiquissimum, sed nomen                  | Existentiam non indistingui realiter ab ef-  |
| Elementi inuentum esse à Platone. 109.                   | sentia nec in intelligentios nec in rebus    |
| 110                                                      | AUS Creats. 278 /7' 279                      |
| Non posse vlum quatuor elementorum sta-                  | An creatura sit suum esse vel sua existen-   |
| tui Principium omnium rerum. 160.161                     | sia. 382                                     |
| Elementa actinè moueri à seipsis, probatur               | <b>.</b>                                     |
| multis argumentis & testimoniis Ari-                     | Finis.                                       |
| stotelis. 1 432 6 433                                    | Contemplatio vltimi finis hominis, non       |
| Cur Aristoteles quibusdam in locis negare                | modo supernaturalis, sed etiam qui in        |
| videatur Elementa moneri à se. 434                       | hac vita habers potest, non est Physica      |
| Elementa moueri à se ratione medij, opinio               | dectrina. 31                                 |
| est Auerroes & Aristotelis. 434                          | De varietate & distinctione finium. 84       |
| Elemeta ex se, & intrinsecè vec maximum                  | Quomodo finis causat vel mouet agens, cum    |
| nec minimum habent. 598                                  | ipsenon sit actu. 451.452                    |
| Elementa per appositionem & per genera-                  | Quomodo agens naturale dicitur agere pro-    |
| tionem possunt augeri in infinitum, per                  | pter fine cum ipsum non cognoscat. 452       |
| rarefactionem autem minime. 599                          | An agentia naturalia ad suos quaque fines    |
| Quatuor ob caussas elementa continentur à                | dirigantur ab intelligentin. 453             |
| calo. 603                                                | An finis causet prout habet esse intentiona- |
| An elementa exigant ex sua natura defini-                | le, an prout habet effe reale. 455           |
| tam quantitatu paruitatem. 599                           | An quicquid habet finem necessariò habere    |
| Empedocles.                                              | debeat caussam efficientem. 457              |
| Refellitur opinio Empedoclis facientis qua-              | Forma.                                       |
| tuor elementa prima omnium rerum ini-                    | De varietate formarum substătialium &        |
| 714. 263                                                 | accidentalium. 82.83 @ 346                   |
| Empedocles atate posterior fuit Anaxagora                | Cur forma naturalis non dicatur induci in    |
| sed operibus prior. 208                                  | materiam sed educi ex materia. 294           |
| Quo tempore vixit Empedocles. 208                        | Quare interitus forma naturalis, non fit,    |
| Epicurus.                                                | vel dicatur annihilatio. 294                 |
| In Phylicis totus est Democritous paucis                 | De forma corporeitatu multa disputantu       |
| In Physicis totus est Democritous paucis<br>mutatus. 190 | An sit ponenda in materia prima. 317         |
| Qui fuerint eins successores. 217                        | Quid sit formam educi è potentia materia.    |
| Vituperatio & detestatio Epicuri, ibidem                 | 220                                          |
| Que tempore vixerit. ibidem                              | De prastantia forma & varin eim nomi-        |
|                                                          |                                              |
| De Lucretto insigni Epicureo. ibidem                     | Bibus & generabus. 344                       |
|                                                          | An                                           |

| In sit forma substantialis.                               | 347         | per accidens euenire respectu cali ait D                       |
|-----------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------|
| Quid sit.                                                 | 348         | Thomas, sed Auicenna & Ochanne-                                |
| An omnis forma Physica sit general                        | bilis       | gant. 512                                                      |
|                                                           | 348         | An fortuna sit nume aliquod divinu. 516                        |
| A. C. C. in della barrani                                 | 349         | Varia templa & simulachra fortuna, sub                         |
| a C. Janes C. des Historial Dis                           | 49          | varin nominibus Roma dicata. 516                               |
| An sit mobilis.                                           | 350         | Ante Aristotelem & Platonem , nec tem-                         |
| - 1 C 1:1: 11:                                            | 350         | pla nec simulachra,nec dies festi,Fortuna                      |
| An sit-prior et nobilior materia.351 &                    | 353         | consecrati fuerunt. 517                                        |
| An una numero possit esse in diuersis :                   | ma-         | Quomodo veteres, auctore Alberto, depin-                       |
| teriis.                                                   | 353         | gebant simul achrum Fortuna. \$17                              |
| An immediate uniatur materia prim                         | a.          | Dua per quam'elegantes sententia, una D.                       |
| 355                                                       |             | Augustini, altera Pliny, contra eos qui                        |
| An sit prior & nobilior composito.                        | 356         | Fortunam ceu Deam colunt. 517 & 518                            |
| An sit tota quiditas rei naturalis.                       | 358         | Explicatur definitio fortuna. 519                              |
| An sit principium individuationis.                        | <b>37</b> I | Auscenna putauit fortunam versari non                          |
| An omnis existentia sit à forma.                          | 373         | modo in iis qua raro eueniunt , sed etiam                      |
| <b>€</b> 7311-                                            |             | in in qua sunt ad virumlibet ; sed eius                        |
| Omnis actio est à forma.                                  | 385         | opinio refellitur. 521                                         |
| Quomodo vna forma producit varias ac                      | tio-        | Pomponacius ait, omnes effectus, qui vulgo                     |
| Quomodo una forma producit varias at nes. 383.3           | 84          | dicuntur fortuiti , habere caussam per se,                     |
| Discrimen inter formas calestes & sub                     | lu-         | ac determinatam. 523                                           |
| nares.                                                    | 368         | Quando inuentio Thesanri sit fortuita, &                       |
|                                                           | 69          | quando non. (26                                                |
| Quomodo incipiat & desinat esse for                       | ma          | Vt effectus aliquis simpliciter sit fortuitus,                 |
|                                                           | 62          | duo habere debet. \$27                                         |
| Due admodum ardue & difficiles du                         |             | Quomodo effectus fortuitos liceat appellare                    |
| tationes de modo incipiendi, & desin                      |             | dininos. 527                                                   |
|                                                           | 163         | G                                                              |
| Fortuna & Casus.                                          |             | Generatio.                                                     |
| Confideratio fortuna ad varias scietias j                 | ver-        | Quinque opiniones Philosophorum de ge-<br>neratione rerum. 283 |
| tinet.                                                    |             | neratione rerum. 283                                           |
|                                                           | 80          | Sex res necessariò concurrere ad Generatio-                    |
| Nec Casus nec fortuna excludunt. Dei p                    |             | nem cuiuslibet rei naturalis. 284                              |
| uidentiam,nec ab ea excluduntur.                          | 80          | Coparatio Generationis cu Creatione. ibid.                     |
| G SII                                                     |             | Quid sit in Generatione Physica, non sieri                     |
| Praclara sententia Boetij de Fortuna,<br>providentia Dei. | 0           | formam sed totum Compositum. 285.                              |
| prouidentia Dei.                                          | 211,        | Quid sibi vut Aristoteles cum ait, id quod                     |
| Cicero putanit res fortuitas ne à Deo q                   |             | generatur nec esse ens actu,nec esse in loco.                  |
| dem sciri posse, quod exponitior vt in                    | 00-         | 329                                                            |
| nam partem accipi queat. 509 &                            |             | An generatio sie motus proprie dictus.                         |
| In rebus naturalebus posse aliquid casu                   | 0           | 728729                                                         |

| INDEX                                                              | KEKVM.                                                              |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| An fiat successive. 730.731                                        | An possit homo naturaliter generari sine                            |
| Varia species & gradus Generationis.730                            | semine vi putauit Auicenna. 478                                     |
| An secundum Auerroem qui ait formai                                | An generatio hominis fiat naturaliter vel                           |
| Elementorum substantiales intendi                                  | libere. 491                                                         |
| remitti, generatio Elementorum cum fiat                            | liberè. 491 An generatio hominis potuerit esse ab ater- no. 847.848 |
| successine, debeat dici motus proprie di-                          | no. 847.848                                                         |
| Aus. 729.730                                                       | 76. 847.848<br>I Idea.                                              |
| An secundum Auerroem, generatio mixti                              | Idea.                                                               |
| ex elementu actu manentibus, poßit vel                             | An ex aternitate Idea mudi, concludatur                             |
| debeat dici motus, cum subiectum eius sit                          | mundi aternitas. 783                                                |
| Ens altu. 720                                                      | An Idea sit caussa dinersa ab aliu qua-                             |
| Generatio potest sumi, vel pro sola forma                          | tuor. 448                                                           |
| substatialis productione, or sic fit in in-                        | Indiuiduum.                                                         |
| stanti vel pro hac simul cum prauia pra-                           | An principium individuationis fit Quan-                             |
| paratione materia, et sic sit in tépore. 731                       |                                                                     |
| Rursus potest considerari Generatio vel ra-                        | Istas. 364.365<br>An fit Hacceitas Scoti. 367                       |
| tione forma & sic sit tota simul, & in                             | An sit materia signata D. Thoma. 369                                |
| instanti, vel ratione subjecti, & sic sit suc-                     | An sit tam materia, quam forma, sed prin-                           |
| cessinė. 732                                                       | cipaliùs forma. 371                                                 |
|                                                                    | Infinitum.                                                          |
| Gregorius Arimmenlis. Putat infinitum posse sieri à Des. 554       | An sit i reb° infinita aliqua multitudo. 561                        |
| Confirmat tribus rationibus, primum co-                            | An sit aliquid mole infinitum. 562                                  |
| gnitum esse singulare. 168.169                                     | An additio quatitatie in infinitum, reddas                          |
| Nogat puncta, lineas, superficies, esse entia                      | corpus infinitum. 180.581                                           |
| realia positiua, inter se realiter distincta.                      | corpus infinitum. 580.581<br>An posset fieri à Deo infinitum. 568   |
| 557                                                                | An infinita virto ad agedu sit in Deo. 770                          |
| "'                                                                 | An secundum Aristotele intelligentia actu                           |
| Heraclytus.                                                        | wgnoscas infinita. 563 & 567 & 780                                  |
| Sprewit munera & pronoissa Dary Persa-                             | An possit numerus augeri in infinitu. 582                           |
| rum Regis. 201.104                                                 | Intellectus humanus & intelligere.                                  |
| Scripsit librum de Natura perquam obscu-                           | Potetia intellectina cum nullius corporis fiz                       |
| rum quem Socrates dixit Euripidi, Delio                            | actus per se non est potenzia Physica. 32                           |
| natatore, indigere quare cognominatus                              | Non est contra naturam intellectus nostri,                          |
| est onoteuds. 211                                                  | ut is cognoscat singulare.172 @ 177 181                             |
| est onoteiros, 222<br>Eins obscuritatis caussa aperit Arist. ibid. | Cur sit necessarim intellectim ages.178.183                         |
| Mordetur Heraelytus à Lucretio Epicureo.                           | An universale sis proprium obiectum insel-                          |
| ibidem                                                             | lectus nostri. 177 @ 179                                            |
| Magnitudo animi Heracylti. ibidem                                  | An primo notum intellectui nostro, fit fe-                          |
| Tempus que floruit. 204                                            | cies visima.                                                        |
| Homo.                                                              | An sit ens. 160                                                     |
| An homo sie nobilior calo. 86                                      | ties vltima. 154 An sit ens. 160 An sit singulare. 166.176          |
| An homo sit sinis omniŭ reru natural. 88                           | Au singulare distincte cognoscatur à nostre                         |
| - 1J summit our manufaction                                        | J S and                                                             |

| intellectu. 172                               | Liber quartus Meteororu ordine Doctrina,                        |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| An discursus intellectus nostri sit motus     | locari debet post libros de Generatione                         |
| cui conueniat definitio motus. 698            | Corruptione, no enim pertinet ad do-                            |
| Intelligere nostru non est per se actio Phy-  | Etrinam Meteorologicam, nec post tres                           |
| sica neque effective, neque subjective, ne-   | libros Meteororum poni debet. 93                                |
| que formaliter, neque terminatiue, vel        | Libri qui continent dostrinam animalium                         |
| obiectine. 33                                 | quo ordine scripti, aditique fuerint ab                         |
| Quomodo intelligere no firu po sit dici actio | Aristotele. 95                                                  |
| Physica.                                      | Libri de partibus animalium, ordine do-                         |
| Intelligentiæ.                                | Elrina pracedunt libros de Anima. 96                            |
| In Intelligentiu esse aliquid materialitatu,  | Libri de Animalibus ordine doctrina pra-                        |
| © potentialitatis. 26                         | cedunt libros de Plantis. 97                                    |
| Scientiam que est de Intelligentis poni de-   | Cur octo libri Physicorum inscribantur, de                      |
| bere distinctam ab ea, qua est de transcen-   | de Physico Auditu. 99.100                                       |
| dentibus & ab ea que est de Deo. 23           | De Libru Exotericu & Acromaticu dispu-                          |
| Cur Aristoteles Scientiam qua est de intel-   | tatio.                                                          |
| ligentiis coniunxerit cum scietia qua est     | Liber, seu Dialogus Aristotelis de Anima,                       |
| de transcendentibus, & decem pradica-         | Liber, seu Dialogus Aristotelis de Anima,<br>ad Eudemum. 36.104 |
| mentis. 24                                    | Qui fuerint libri de Philosophia Aristotelis                    |
| Intelligentias non esse mobiles Physice pro-  | qui citantur à Cicerone & Eusebio. 104                          |
| batur multis argumentis. 66                   | Quam variu nominibus appellentur & ci-                          |
| An Intelligentia sit vera forma, & natura     | tentur ab Aristotele libri octo Phys. 105                       |
| cali. 417                                     | Illam inscriptionem octo librorum Physico-                      |
| Cur necesse sit calum mouers ab intelligen-   | rum,qua est (De Physico Audstu)non esse                         |
| tis. 416                                      | Aristotelis. 104                                                |
| An secundum Aristotelem necesse sit In-       | Locus.                                                          |
| telligentias actu cognoscere infinita. 563    | Exponuntur quinque proprietates loci qua                        |
| 567 6 780                                     | Junt continere, trahere, coseruare locatu,                      |
| An sublatio Intelligentiis tolleretur omnino  | dare unitatem o distinctionem motus                             |
| Metaphylica & tune Phylica effet pri-         | locali, er esse immobilem. 603                                  |
| ma Philosophia. 56                            | An immobilitas sit de essentia loci, an eius                    |
| Interuallum.                                  | proprietas. 607                                                 |
| Qui putauerint esse internallum. 616          | An locus sit immobilis per aquiualentiam                        |
| Quomodo venire possimens in cognitionem       | vt censent Scotista. 608                                        |
| huim Internalls. 617                          | An sit immobilis propter distantiam eius à                      |
| Sex proprietates Internalli. 617              | calo & à centro. 610                                            |
| Soluuntur rationes Aristotelis contra In-     | Aristoteles 4.lib.Phys.no agit de omni loco                     |
| teruallum. 617                                | cuiuslibet corporus, sed tantum de loco na-                     |
| Probatur locum effe Internallum. 618          | turali & propriè de loco,qui per se et pri-                     |
| Reigistur hac opinio de Internallo. 618       | mò conuenit corporibus simplicibus seu                          |
| L                                             | elementis. 612.614                                              |
| Liber.                                        | Non in omni loco exigenda est immobilitae                       |
|                                               | Ii ij                                                           |

| sed tantummodo in loco naturali 🖝 🚥                            | Redarquitur insania eorum, qui dixerunt         |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| qui est elementorum. 614                                       | Deum esse materiam primam. 308                  |
| An locus fit Internallum. 616                                  | Materiam primam per se existere, nec esse       |
| An locus sit superficies. 621                                  | actu in rebus propier formas. 309               |
| An motus localis fiat ad locum an ad vbi.                      | Rationes corum qui opinantur omnem Ma-          |
| 623                                                            | teria existentiam à forma proficisci. 311       |
| An locus fit in categoria quantitatis. 623                     | Materiam non esse puram potensiam. 312.         |
| An locus terra, sit superficies aqua & aë-                     | Tres caussa propter quas Materia, omni for-     |
| ris, ad potius centrum. 624                                    | ma foliata & privata, nunquam esse              |
| De loco primi cali longa disputatio. 626                       | potest. 312                                     |
| Longica.                                                       | Quod in materia sit forma corporeitatis ei      |
| Logicam non esse scientiam nec partem Phi-                     | coaua,opinio & argumeta quorundă.313            |
| Posophia. 59                                                   | Formam corporeitatis non effe in materia,       |
| Ad Logicam pertinet tradere distinctionem                      | probatur ex sententia Auerrois Aristo-          |
| Scientiarum. 81                                                | telis, o multis praterea rationibus. 314        |
| Lumen.                                                         | Ø 317                                           |
| An Lumen solu sit coauum soli.781.782                          | Multa conuenientia, multa etiam diffe-          |
| An generetur & corrumpatur ad absen-                           | retia inter Genus & Materia prima.318           |
| tiam & prasentiam solis. 782                                   | Multa de triplici relatione materia & de        |
| An motu solis idem numero manes, ex vno                        | duplici eins potentia tractantur. 332           |
| in alium locum moneatur.' ibidem                               | Potentiam esse de essentia materia. 335         |
| M                                                              | Cur potetia dicatur materia essentialis.336     |
| Materia.                                                       | Probatur multis argumentis materiam vi          |
| Materia determinat formam, or forma vi-                        | est materia,nihil posse agere. 387              |
| cisim determinat Materiam sed longe                            | Materia prima non habet potetiam ad for-        |
| diuerso modo. 451                                              | mas artificiales. 406                           |
| Decem & septem attributa Materia pri-                          | Mathematica Doctrina.                           |
| ma ex varis locis Austotelis collecta.                         | Quomodo conducat Physica ac Metaph. 39          |
| 277                                                            | Mathematicas disciplinas expetendas esse        |
| Paria divisiones Materia. 279                                  | propter exercitium, Physicam vero o             |
| Paria Materia prima vocabula. 179                              | Metaphysicam propter perfectionem ho-           |
| Necessitas materia ostenditur septem ratio-                    | minis.                                          |
| nibus. 281                                                     | Doctrinam Mathematicam non effe proprie         |
| Non est cadem materia cali & rerum sub-<br>lunarium. 296 & 299 | scientiam, nec in ea reperiri perfections       |
| lunarium. 296 @ 199                                            | genus Demonstrationis. 40.119                   |
| Materia est caussa cur quodque sit corru-                      | Quid Plato senserst de Mathemat. ibidem         |
| pribile. 300                                                   | Dollrina Mathematica simpliciter certier,       |
| Quid sit materia. 303                                          | secundum quid incertior quam Phys. 53           |
| Quinque descriptiones materia. 304                             | Mathematica Doctrina non curat fidem            |
| Porphyrius pulchrè depingit materia. ibid.                     | vel testimonium sensuum, sed sola De-           |
| Pulchra comparatio inter Deum & Ma-                            | monstrationum certitudine nititur. 53           |
| teriam primam. 307                                             | Quanta sit prestantia Demonstrationum<br>quibus |
|                                                                | 7410M                                           |

| quibus viuntur Doctrina Mathema-                                                  | ftantiam corruptibilem Metaphysica.                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| rica,                                                                             | 200-21                                                                      |
| Dollrina Mathematica & secundum nos,                                              | Tres esse principes partes Metaphysica. 21                                  |
| & secundum naturam prior est quam                                                 | Quomodo Metaphysica sit una scientia cum                                    |
|                                                                                   | Subiectum eins non videatur esse vnum.                                      |
| In In Mathematics confideretur vilum<br>genus causa. 114.115                      | ibidem                                                                      |
| genus causa. 114.115                                                              | Quomodo Metaphysica tractet subiecta par-                                   |
| Quomodo Aristoteles dicat in Mathemati-                                           | ticularium Scienciamum au Emamalika                                         |
| cis considerari bonum & pulchrum.116                                              | ticularium scientiarum , vt Ens mobile<br>quod est subiectum Physica,&c. 19 |
| In Mathematicis vsurpantur verba signifi.                                         | De prastantia Metaphysica, sententia Pla-                                   |
| cantia motum, materiam, or caussam                                                | tonu, & Procli. 42 & 43.45                                                  |
| efficientem, sed improprie. 117                                                   | De potestate eins supra alias scientias ex                                  |
| in Mathematicus non funt Demonstratio-                                            | Themistio & Simplicio, ibidem                                               |
| nes potissima. 119                                                                | An Metaphysica subalternet sibi Physi-                                      |
| Cur Mathematica sint facilima ad discen-                                          | cam. 44                                                                     |
| nes potissima. 119 Cur Mathematica sint facilima ad discen- dum etiam pueris. 121 | Metaphyfica subalternari alias scietias di-                                 |
| AND I WEST IVERTICE PROCEDENT EX 116                                              | xerunt nonnulli Peripatetici, & quomo-                                      |
| qua sunt notiora nobis & secudum na-                                              | do intelligendum st. 29                                                     |
| <i>turam.</i> 126                                                                 | do intelligendum st. 29<br>Metaphysica est omnium doctrinarum cer-          |
| Maximum & Minimum.                                                                | tißima ex parte obietti quod trattat. 52                                    |
| Quaftio de Maximo & Minimo. 594                                                   | Si tollerentur Intelligentia, maneret tamen                                 |
| Quid sit Maximum quod sic, et Minimum                                             | Metaphysica distincta à Physicaeo Ma-                                       |
| qued sic, quid item Maximum qued non,                                             | thematicis. chem                                                            |
| Minimum quod non. 595                                                             | Metaphysicam esse primam & postremam                                        |
| Maximum & Minimu, dupliciter dicun-                                               | omnium scientiarum. 54                                                      |
| tur, positiue vel negatiue. 596                                                   | In Metaphysica non considerari quiditates                                   |
| In omnibus rebus naturalibus est Maxi-                                            | omnium rerum in particulari. 73 0 75                                        |
| mum & Minimum. 597                                                                | Ad Metaphysicam pertinet tradere distin-                                    |
| Elemeta ex se, ac intrinsece nec Maximum                                          | Etionem scientiarum. 81                                                     |
| habent nec Minimum. 598                                                           | Si negentur ab aliquo principio Metaphy-                                    |
| Medicina & Medicus.                                                               | sica, cuius sit ea probare. 410                                             |
| An scientia Medicina subalternatur Phy-                                           | Mennus.                                                                     |
| 11CL. 70                                                                          | Ratio Melissi qua probat omnia esse vnum                                    |
| De differentia inter Physicum & Medi-                                             | ens immobile, infinitum. 221                                                |
| 2000. 101acm                                                                      | Soluitur ratio Melißi. 249                                                  |
| In perfecto Medico duos habitus effe opor-                                        | Monstrum.                                                                   |
| tet. 80                                                                           | Quid sit monstrum. 528                                                      |
| Cur Medici eam partem doctrina, qua pla-                                          | Quot sint genera & qua caussa monstro-                                      |
| ne Physica est sibi asciscentes, Medicina                                         | rum. 529                                                                    |
| partem focerunt. 80                                                               | In quibus rebus sint monstra. 519                                           |
| Metaphylica.                                                                      | An crebrius contingant in plantis quam in                                   |
| Tractat per se decem pradicamenta & sub-                                          | animalibus. 530                                                             |
| •                                                                                 | li iÿ                                                                       |

| INDLA                                                                          | 10 12 10 1 101.                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| An monstra caso siant. 530<br>Motus.                                           | Tres definitiones Motus tradita ab Aristo-<br>tele 3.Physicorum comparantur inter se. |
| Motus in rebus animatis perfectior est qua                                     | ibidem                                                                                |
| quies, è contrario in elementis perfectior                                     | An Motor sit de essentia Motm, 697                                                    |
|                                                                                | An definitio Motus conueniat discursui no-                                            |
| est quies quammotus. 73<br>Motus est quid magus Physicum quam<br>quies. ibidem |                                                                                       |
| auies. ibidem                                                                  | ftri intellectus. 699<br>An Motui Cali. 699                                           |
| Triplex divisio motus; una ratione spacy,                                      | An motui violento & artificiali. 700                                                  |
| sic alius est rectus, alius circularis: Al-                                    | An Generationi & corruptioni. 700                                                     |
| tera ratione terminorŭ ad quos , sic alim                                      | Sex proprietates motus qua ex definitione                                             |
| fit sursum, alius deorsum : Tertia ratione                                     | eins colliguntur. 700                                                                 |
| principiorum efficientium, o sic diui-                                         | De Terminis Motus tractantur decem Qua-                                               |
| ditur în naturalem & violentum. 607                                            | fiones. 707                                                                           |
| Tota successio & inaqualitas, penes velosi-                                    | An Motus ex nigro in album & motus ex                                                 |
| satem & sarditatem motuum localium                                             | nigro in viride, vel rubrum, differat spe-                                            |
| quibus mouentur corpora simplicia pro-                                         | cie o hic disputatur an medij colores o                                               |
| uenit ex medio & ex varia cius disposi-                                        | inter se & ab extremis specie differant.                                              |
| tione. "635                                                                    | 717                                                                                   |
| Mora & successio qua est in motu, non pro-                                     | An ad unitatem numeralem Motus ne-                                                    |
| Mora & successio qua est in motu, non pro-<br>uenit ex mouente. ibidem         | cessaria sit unitas motoris. 720.721                                                  |
| Caussa mora & successionis qua est in mo-                                      | An si canis ex turri cadens in medio casu                                             |
| tu,prouenit ex aliqua resistentia,qua vel                                      | moriatur Motus eius tam viuentu,quam                                                  |
| est întra ipsum mobile vel extrinsecus ei                                      | mortui à turri vsque ad terram sit vnme                                               |
| est intra ipsum mobile vel extrinsecus ei<br>accidens. 636                     | numero atque continuus. 722                                                           |
| Intrinseca resistentia in motu, duplex est.                                    | Qua sint species Motos proprie dicti. 728                                             |
| 636                                                                            | Inter species Motus qua sit nobilior & pra-                                           |
| Motus per se ad nulla Categoriam pertinet,                                     | ftantior cateris. 737                                                                 |
| sed reductive taneum , nimirum ad Ca-                                          | Quomodo in motu locali sit contrarietas.                                              |
| tegoriam eins, ad qued fit motus refer-                                        | 745                                                                                   |
| tegoriam eine, ad qued fit motus refer-<br>tur. 685 & 689                      | An Motus localis fiat primo ad locum an                                               |
| An Motus possit dici Endelechia. 688                                           | An Motus localis fiat primò ad locum an<br>ad obi. ibidem                             |
| An motus sit actus, o qualis actus. ibid.                                      | An Motus naturalis sit velocior in fine,                                              |
| Cur motus dicatur actus & non potentia.                                        | auam in principio. 728                                                                |
| 690                                                                            | Cur Motus naturalis sit velocior in fine va-                                          |
| An definitio Motus tradita 3. Physic.sit                                       | ria opiniones. ibidems                                                                |
| vniuoca. 695                                                                   | An crescente velocitate motor naturalis                                               |
| An ratio Motus principalius reperiatur in                                      | necesse sit pariter etiam crescere qualita-                                           |
| motu Cali, quam in aliu motibus. ibid.                                         | tem motinam mobilis. 743 6 744                                                        |
| In potentia sit magis de essentia Motus                                        | De Motu proiectorum; An fiat à virtute in-                                            |
| quam actus 694                                                                 | pressa proiectis, ab aëre longa disputatio.                                           |
| quam actus. 694 An definitio Morus tonueniat mouenti fi- sut mobili. 696       | 7460-752                                                                              |
| cus mobili. 696                                                                | Cur nec valde parna nec valde magna cor-                                              |
|                                                                                |                                                                                       |

| pora longe proyel queant. 751                               | Explicatur aejinitio Natura. 409                                  |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| An Motus sit ens successium & conti-                        | An in aliquo Natura sit principium gene-                          |
| nuum. 753                                                   | tionis eius actiuum. 428                                          |
| Qua sit caussa continuationis Motus. 754                    | An sit principium alicuius in que ipsa sit,                       |
| Quinque differentia inter partes Motus se-                  | Corruptium. ibidem                                                |
| cundum extensionem & secundum suc-<br>cessionem. 756        | In quibus corporibo Natura sit principium                         |
| cessionem. 756                                              | actiuum alterationis eorum. 429                                   |
| An continuitas sit de essentia motus. 757                   | An corpora mixta in anima habeant in se                           |
| Si continuitas non est de essentia Motus, quo               | gradum aliquem vel rationem Natura                                |
| patto motus propriè dittus differat à mu-                   | diuersam ab ea qua est in elementu. 430                           |
| tatione, ibidem                                             | An in elementis Natura sit principium in-                         |
| tatione. ibidem<br>Quomodo incipiat & definat esse motus    | ternum effectivum motus localis quo ipfa                          |
| O quacunque motu producuntur atque                          | . 17                                                              |
| corrumpuntur. 760 @ 761<br>Mundus.                          | An Materia sit Natura, 435                                        |
| Mundus.                                                     | An forma sit magu Natura quam Mate-                               |
| An Aristoteles putauerit se aternitatem                     | ria. 436                                                          |
| Mundi simpliciter & demonstratinė                           | An in composito naturali prater duas na-                          |
| 1 11 1                                                      | turas qua sunt materia & forma sit                                |
| An rationes quibus Aristoteles probauit a-                  | quæpiam tertia natura ipsius totius com-                          |
| ternitatem Mundi, sint demonstratiua                        | positi, ab illis duabus naturis re distincta                      |
| O necessaria. 775                                           | 437                                                               |
| Cur Deus ante non fecerit Mundum quam                       | Non Ens.                                                          |
| ponitur esse factus. 778                                    | Tres significationes, Non entis, apud Plato-                      |
| An Mudus sit perfectus & possit vere dici                   | 213                                                               |
| An Mudus sit perfectus & possit verè dici<br>vniuersum. 536 | Res corruptibiles recté dici à Platone Non                        |
| Ex aternitate Idea Mundi non concluditur                    | Res corruptibiles recte dici à Platone Non<br>entia. ibidem & 254 |
| aternitas Mundi. 783                                        | Non ens esse caussam multitudinis, & di-                          |
| An Mundus possit interire. 793                              | uersitatu rerum. 255<br>Notum.                                    |
| An ex eo quia non potest interire, liceat                   |                                                                   |
| concludere eum nunquam capisse. 793                         | Quid sit apud Aristotelem, notius vel prius                       |
| <b>©</b> 794                                                | natura, vel ratione vel simpliciter, &                            |
| An Mundus secundum Platonem sit corru-                      | quid nosius nobie & secundum nos.128                              |
| pribilis. 812                                               | Regula discernendi Nota secundum natu-                            |
| N                                                           | ram ab his qua sunt Nota secudum nos.                             |
| Natura & Naturale.                                          | 128.129                                                           |
| De variu fignifitationibus Natura. 403                      | In Physicis multa reperi eadem Nota secun-                        |
| Quet modis aliquid dicatur esse naturale.                   | dum nos & secundum naturam. 133                                   |
| 404                                                         | Cur via procedendi ab in qua sunt nobic                           |
| Propter quam maxime caussam dicatur ali-                    | Nota, ad ea qua sunt secundum natu-                               |
| quid esse naturale. ibidem                                  | ram, nobis tamen ignota, dicatur effe                             |
| Octo differentia inter res naturales, & in-                 | naturalis vel innata nobis à natura.                              |
| ser artificiales. 405                                       | 130                                                               |
|                                                             | Ti iii                                                            |

| Numerus.                                       | Cur ascita in Chronographiam. 192,           |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Mulea de Musteria Numerorum ex doctri-         | Quanta sit eine supputatione que sit per O   |
| na Pythagoreorum, prasertim de Septena-        | lympiades certitudo & prastantia. 198        |
| ry & Quinary prastantia. 226                   | Ex quo mense incipiat Annus Olympia-         |
| Refellstur Opinio Pythag.de Numeru. 265        | си. 394.195                                  |
| Pucare id Numeris esse magnas quada My-        | Ordo.                                        |
| steria o in his perscrutandis subtiliter       | Duplex Ordo Doctrina, unus Necessitatis      |
| versari, sicut in sacris literis laudandum     | alser ob Meline. 145                         |
| est, sic in Philosop futile ac ridiculu. ibid. | Cun Ordine Doctrina magis uninerfalia        |
| O                                              | prius tractanda sint, quam minus vni-        |
| Ochan.                                         | uer/alia. 144                                |
| Ochan tribus argumentis probat singulare       | Quando Destrina ordo posóis ve minus vni     |
| esse nobis primum cognitum. 167                | uersalia praponantux magis uniuersali-       |
| Ochan, vult substantiam product immedia-       | bus. 145.146                                 |
| te à substatia er non per accidentia. 469      | P -                                          |
| Nihil putat esse fortuitum vel casuale in re   | Parmenides.                                  |
| bus pure naturalibus. 515                      | Ratio Parmenidis qua probabat omnia esse     |
| Tollis cotingétiam è rebus naturalibus. 517    | vnum ens immobile. 220                       |
| Refellitur Ochan. 538                          | Soluitur ratio Parmenidis , & an is calluo-  |
| Ochan negat distinctionem realem inter         | rit Logicam. 251.152.                        |
| Quantitatem & Substantiam. 550                 | Laus Parmenidis ex Platone. 257              |
| Opinio Ochan de Euo. 676                       | Quid intellexerit per illud vhum ens, cum    |
| Mit, Puntta, Lineas, superficies neque esse    | fecit ipsum finitum. 258                     |
| entia realia, neque positiva, neque inter se   | Rerum sensibilium quas vocat fallaces, facis |
| realiter distincta.                            | duo principia. 257                           |
| Olympici Ludi.                                 | Que tempere floruit. 107:                    |
| Quis primus corum Auctor. 193                  | Pherecy des Syrus.                           |
| Quando incapti. ibidem                         | Magister Pythagora; aqualis Thaletis Phy:    |
| Quo tepore Anni celebrari soliti fuerint.195   | vixit regnanta Cyro Persarum Rege ; Pri-     |
| Cur fuerins Quinquennales. 194                 | mus Philosophorum docuit, Annos no-          |
| De vario corum generibus. 196                  | stros esse immortales. 200 @ 205             |
| De pramis corum qui in his ludis vince-        | Philosophia & Philosophus.                   |
| bant. ibidem                                   | Varia descriptiones Philosophia. 2           |
| Indos Olympicos fuisse antiquiores Olym-       | Tripartita diuisso Philosophia secundum      |
| piadibus. 193                                  | Platonicos & Stoicos.                        |
| Olympiades.                                    | Bipartito dinisia Philosop. secudio Arist. 5 |
| Pnde sumptum nomen Olympiadum. 193             | Bonam esse divisionem Philosophia in Pra-    |
| Posteriores fuisse ludio Olympicis. ibidem     | Eticam & Speculatiuam probatur septem        |
| Quis earum Auctor. ibidem                      | rationibus. 7                                |
| Quot Annis caperint post excidiu Troia, 195    | Diuisio Philosop. in Ionica, & Italica. 187  |
| Qued Amis ante Remã coditam. ibidem            | Philosophiam prius floruisse apud Barbaros   |
| Que regnante apud Hebrass. 197                 | quant apud Gracos. 191                       |

| An Plato sensit mundum esse incorrupti-<br>bilem. 489 |
|-------------------------------------------------------|
| bilem. A80                                            |
| 7-7                                                   |
| An putauerit Mundum vel Calum esse                    |
| Deum. 814.815                                         |
| An Plato sensit mundum esse aternum, an               |
| de nouo factum. 492                                   |
| Quid Plato senserit de Mathematicis. 40               |
| Sententia Platonio de prastatia Metapphy-             |
| sice. 42                                              |
| Plato tripliciter sumit non ens. 253                  |
| Cur res corruptibiles vocet non entia. 254.           |
| Cur dicat no ensesse caussam multitudinis,            |
| & distinctions rerum. 255                             |
| Plato reprehenditur ab Alexandro, &                   |
| defenditur à Simplicio. 254                           |
| Quo maxime argumento persuaserit sibi D.              |
| Augustinum Platonem legisse sacras li-                |
| terus. ibidem                                         |
| Cur Author huius operus no exposuerit sen-            |
| tentiam Platonis de principiis. 272                   |
| De atate Platonis error Euseby & D.Au-                |
| gustini ab ipsomes D. Augustino reco-                 |
| gnitus. 210                                           |
| Quando natus, mortum, peregrinatus, ibid.             |
| De tempore quo vixeruns successores eius.             |
| ibidem                                                |
| Platonis tempore Roma est capta à Gallis,             |
| 211                                                   |
| Qui eo tempore apud varias gentes illustres           |
| fuerint. ibidem                                       |
| Opinio Platonis de antiquitate & trans-               |
| migratione Animarum refellitur. 400                   |
| Platonem multis in rebus errasse.795.796              |
| An sensit calum esse compositum ex ele-               |
| mentis. 802 co 806                                    |
| Plotinus.                                             |
| Quando floruerit. 211.                                |
| Quos discipulos habuerit ibidem                       |
| Que scripta reliquerit. ibidem                        |
| Quantum nomen & auttoritatem habue-                   |
| rit. ibidem                                           |
|                                                       |

| 7  | Plutarchus.                                                    | Nominales probant, singulare esse Primo co-                                       |
|----|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ĩ  | Aira scribit contra Stoicos. 243                               | gnitum Sexdecim argumentis 166                                                    |
|    | uod solus Deus sit verè ens, catera autem                      | Peripatetica Dostrina de Primo cognito tra-                                       |
|    | minimè, praclara dostrina Plutarchi. 255                       | ditur. 172 & 175                                                                  |
|    | Porphyrius.                                                    | Prinatio.                                                                         |
| D  | etestatio eius. 216                                            | 08to attributa Prinationis. 279                                                   |
|    | empus eius. ibidem                                             | De varietate Prinationum. 339                                                     |
|    | ongitudo vita. ibidem                                          | An à Prinatione ad habitum sit possibilis                                         |
|    | ulcherrima discriptio materia quam tra-                        | regressus. 339                                                                    |
|    | dit Porphirius. 307                                            | Cur prinatio dicatar principium per acci-                                         |
|    | Potentia.                                                      | dens. ibidem                                                                      |
| D  | de duplici potentia materia multa dispu-                       | An sit ens reale ibidens                                                          |
|    | tantur. 332                                                    | An nomen Principy, dicatur aqualiter de                                           |
| P  | otentiam esse de essentia materia. 334                         | prinatione & aliis. ibidems                                                       |
| P  | otentiam non esse de essentia materia. 336                     | Vnde petatur vnitas distinctis, desinitio, &                                      |
| C  | ur potetia dicatur essentialis materia. 337                    | cognitio Prinationum. ibidens                                                     |
| Q  | uid sit educi è potentia materia. 338                          | Proclus.                                                                          |
| C  | ur potentia non ponatur principium Gene-                       | Sententia Procli de prastantia Metaphysica                                        |
|    | rationis sicut prinatio. 541                                   | eiusque supra alius scientias potestate. 43                                       |
| Q  | ualis sit potentia passiua Physica 🖝 po-                       | Quid sensit Proclus de Quant.Mathem.54.                                           |
|    | tentia contradictionis. 343                                    | Probat nec calum,nec universum,per se es-                                         |
|    | Practicum & Praxis.                                            | se incorruptibilia. 794                                                           |
|    | uid sit Scientia Practica.                                     | Punctum.                                                                          |
|    | racticum & speculatiuu sunt differetia                         | An punctum sit ens reale. 552.553                                                 |
|    | essentiales scientia sed non adaquata.8.9                      | An sit ens positiuum. ibidem                                                      |
| Q  | Womodo eadem scientia possit dici Prasti-                      | An realiter differat à liena. 552.553                                             |
| •  | Ética & speculativa.                                           | Quomodo habeat positione in cotinuo. ibid.                                        |
| ľ  | racticum & speculatiuum secundu rem                            | Quomodo Punctum fit in Linea. ibidem                                              |
|    | dividunt scientiam von autem Intelle-                          | In quo fit tanquam in subsecto.  Solution of the per potentiam Dei separari à Li- |
|    | Etum aut obie Etum.                                            | An possit per potentiam Dei separari a Li-                                        |
| ·  | An Practicum & speculatiuum suman-                             | nea. ibidens                                                                      |
| 7  | sur ex obiecto an ex fine. 10                                  | An Puncta sint vbique in Lenea, nec ne.                                           |
|    | ract. Scietia secudu nos priores fuerut spe-                   | 573 6 578                                                                         |
| ,  | culatiuis,posteriores aut secudu naturā.11<br>Luid sit Praxis. | Pythagoras & Pythagoræi.                                                          |
| د  |                                                                | Opinio Pythag, de Numeris quod fint prin-                                         |
| *  | Primum cognitum.                                               | cipia omnium diligenter exponitur. 126                                            |
| •  | Explicatur Titulus quaftionis de Primo                         | Sententia Pythagoreoru de prastantia uni-<br>tatis & Numeri Septenary, ibidem     |
| 2, | cognito. 253<br>cotista noue argumetis probat Primu Co-        | Decreta Pythagora. ibidene                                                        |
| -  | gnitu esse speciem specialissima. 155.156                      | In quo genere caussa Pythagores facius Nu-                                        |
| 2  | homista probant Ens, esse Primum Cogni-                        | meros caussas omnium rerum. ibidems                                               |
| -  | tum,quatuor rationibus. 160,161                                | Haresis Manichaoru, secundu aliques, su-                                          |
|    | 200,002                                                        |                                                                                   |

| kit ex doctrina Pythagoreorum. ibidem.      | Quantitatem re distingui à substantia, pro-     |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Doctrina Pythagoreorum de Mysteriis nu-     | batur tredecim argumentus, 347                  |
| merorum refellitur. 265                     | Ochan negat quantitatem re distingui à          |
| De atate Pythagora. 201                     | substantia, cuius opinio Theologice nullo       |
| Quando Venerit in Italiam. 202              | modo defendi potest. 552                        |
| An Rex Numa fuerit eius auditor. ibid.      | An ille dua species quantitatis, linea, &       |
| Erratum Diodori Siculi & Pliny de atate     | superficies sint entia realia positiua inter se |
| Pythagora. ibidem                           | realiter distincta. 552                         |
| Quando petierit Aegyptum. ibidem            | Quantitas quintuplex vel sextuplex. 570         |
| Qui eius tempore floruerint, quidue memo-   | Quidditas.                                      |
| rabile in mundo tunc gestum sit. ibidem     | An materia sit pars quidditatis. 358            |
| Q                                           | An forma sit tota quidditasrei natural.358      |
| Quadratura Circuli.                         | Quod sit discrimen inter substantiam &          |
| Multa sunt de Quadrat. Circuli apud Sim     | quidditatem. 364                                |
| pliciu seitu digna 1. Phy supert tex.11.589 | An quidditates rerum creatarum babeans          |
| Opinio & argumeta eoru qui negant Qua-      | caussam efficientem. 383                        |
| draturam Circuli esse possibilem. 388       | An quidditates fint aterna. 384                 |
| Opinio Zimara aientis Quadraturam Cir-      | An quidditas reru naturaliu contineat a-        |
| culi Mathematice esse possibilem, non au-   | lias caussas qua materia & forma. 372           |
| tem Physicè refellitur. 589.590             | An quidditates rerum in particulari con-        |
| Probatur multis argumentis Quadratura       | siderentur à Metaphysico. 76                    |
| Circuli esse possibilem & scibilem. 591     | · s                                             |
| Quidem putarunt Quadraturam Circuli         | Sapiens & Sapientia.                            |
| sam fuisse à multis inventam & demon-       | Qui dicebantur olim sapientes.                  |
| stratam. qui fuerint isti. 588.589          | Qualis esse debeat sapiens secundum Plato-      |
| Quantitas.                                  | nicos, Aristotelem & Stoicos.                   |
| Duplex consideratio Quantitatis vel per se  | Triplex munus sapientis.                        |
| vel in ordine ad substantiam, aut simplici  | Cur sapientibus non sint constituta pramia      |
| ter, aut ut est substantia Physica. 19.20   | sicut Athletis. 2.3                             |
| Quantitas partim est prior substantia, par- | Varia descriptiones sapientia. 2                |
| timest posterior. 20                        | De prastantia sapientia. 2                      |
| Quatitatem Mathematicam putat Proclus       | Sapientia Prima Philosophia, & Metap.es-        |
| non ab strahi à rebus naturalibus, sed esse | se tria nomina en sdem Doctrina. 2.3.           |
| insitas anima eius rationes. 34             | Scientia.                                       |
| Quantitas cali 🖅 rerum sublunariu Ma-       | Necessariam esse Scientiam aliquam vni-         |
| thematice sumpta, sunt vnius rationis &     | uersalem qua agat de transcendentibus           |
| speciei, Physice autem, mmime. 302          | & decem pradicamentis. 23                       |
| De Quantitate interminata, quod imme-       | Scientia de transcendentibus, distincta esse    |
| diate sit in materia prima, eique coaua per | debere à scientia qua est de Intelligentiis,    |
| se ingenerabilis & incorruptibilis, &       | or hanc ab ea qua est de Deo. ibidem            |
| alia plurima disputantur. 322               | Probabiliter poni potest esse quinque scien-    |
| An quantitas sit principium individua-      | tsas speculatinas. 25.26                        |
| tionis rerum naturalium. 365                | Cur Arist doctrină transcendentiu & in          |

| telligentiaru ad vna scietia reduxit.24.2     | re ex necessitate natura, opinatur non pof-   |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Vnam esse scientiam omnium rerum qui-         | se defendi contingentiam rerum. 534           |
| dam opinantur. 26                             | Refellitur hac opinio. 539                    |
| Probatur no esse vna scietia omniŭ reru.ibi.  | Caussam contingentia reru facit Deu,qua       |
| An scientia ratio dicatur uniuoce de omni-    | tenus libere in creaturis omnia agit. 541     |
| bus scientiis 38                              | Opinio Scotistaru actione subjective esse in  |
| Scientia ratione subiesti dicitur uniuoce de  | agëte probatur septë argumëtis. 702.703       |
| omnibus scientiis, ratione autem obiecti      | Refellitur hac opinio Scotistarum. 604        |
| vel modi demonstrandi,nequaquam. 38.39        | Secta.                                        |
| Scientia proprie loquensto non est substan-   | Duplex Philosophia princeps secta, Ionica,    |
| tia sed accidentium. 38.39                    | 🖅 Italica, cui à multis subingitur Eleati     |
| Scientia, uniuoce o aqualiter dicitur de      | ca,qua ab aliiș fit tertia secta. 187         |
| Metaphy. & Physica simplicater loquendo       | De ils qui pracipui fuerunt in Philosophia    |
| secundum quid autem, nequaquam. 43            | Ionica & Italica 189.190                      |
| Duplex certitudo in scientiis attendi potest  | Post Platonem quadruplex extitit secta, A -   |
| vna ex parte obiecti & rerum qua tra-         | cademica, Peripatetica, Stoica, & Epicu-      |
| Etantur, altera ex parte medij , & modi       | rea, or qui his excelluerint. 189             |
| procedendi, asque demonstrandi. 52            | An Academica secta sucrit duplex tantum       |
| Quomodo possit esse scientia de rebus contin- | Vetus & nona, an triplex, vetus nona &        |
| gentibus & corruptibilibus. 74                | media. ibidem                                 |
| Cuius sit tradere distinctione scietiaru. 81  | De variis appellationibus sectarum. 192       |
| Scientiam nostram non esse Reminiscentia      | Qui fuerint Eleatici Philosophi. 191          |
| vt falso existimanit Plato. 132               | Quanta fuerit inter sectas Philosophorum      |
| Scotus & Scotistæ.                            | de pracipuis Philosophia qua stionibus        |
| Ait visionem Dei beatisticam qua est in bea-  | dissensio. 239                                |
| tis mensurari Æuo. 661                        | Seníus.                                       |
| Opinio eius de ratione Aui. 672               | Nulla potentia sensitiua reslectitur in seip- |
| Superius Aeuiter.esse mesura inferioris.676   | [am. 174                                      |
| Septem genera rerum mensurari Æuo.672         | Sensus nihil cognoscit quod non sit actuin    |
| Scotista faciunt locum immobilem per aqui     | rebus. 183.184.                               |
| 000                                           | Quomodo Aristoteles dicat; sensum esse ip-    |
| Quidem corum putant subjectum Doctrin         | fius vniuerfalis. 184                         |
| Mathematica esse substantiam corpoream,       | Sensus est ugens respectu sensationis, sed no |
| O Deum atque intelligetias non esse par-      | datur sensus agens respectu vel obiects       |
| tes subiecti Metaphysica secundum pro-        | vel specierum sensibilium. ibidem             |
| prietates ipsis peculiares sed tantum secu-   | _ , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,       |
| dum proprietates communes entis, sed in       |                                               |
| vtroque refelluntur. 16                       |                                               |
| Opinis Scotistarum de subietto Phy. 65        |                                               |
| Opinio Scoti de Haccestate quam facit prin-   |                                               |
| cipium indiuiduationis. 367                   | phorum nullam effe falfitatem nullamque       |
| Scotus secundum Arist qui sensit Den age-     | repugnantiam sed multis argumentis re-        |
| •                                             | fellstør                                      |

| fellitur. 238                                  | cam, Physico Doctrinas Mathematicas                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| Admistit dimensiones interminatus. 326         | probatur varis rationibus. 15                                   |
| Quando fuerit, or floruerit. • 216             | Quomodo Auerr, negauerit in 1. Metaphy.                         |
| Negat definitionem natura conuenire ani-       | esse quartam scientiam speculativam. 25                         |
| ma sed refellitur. 422                         | Probabiliter defendi esse quinque scientias                     |
| Et multa & praclara scribit Simplicius de      | speculatiuss 25.26                                              |
| Quadratura circuli. 579 @ 593                  | Non distingui scientias speculativas per di-                    |
| Singulare.                                     | stinctionem abstractionum à materia. 27                         |
| Singulare esse primum cognitum probant         | Scientiam speculatinam principalius dici                        |
| nominales sexdecim argumentis. 166.167         | Scientiam speculatinam principalius dici<br>de Metaphysica . 39 |
| Singulare distincte cognosci ab intellectu no  | Vnaquaque scientia speculativa habet pro-                       |
| stro demostratur septem argumentu. 172         | prium et peculiarem sibi modum proceden-                        |
| An verum sit, singulare indirecte cognos-      | di et demonstrandi. 28                                          |
| ci ab intellectu nostro. 174.175               | Subalternátio.                                                  |
| Rationes corum qui censent, singulare nec      | Qua requirantur all Subalternationem scie                       |
| primo, nec di stincte cognosci à nostro intel- | tiarum. 49                                                      |
| lectu. 177                                     | Quomodo intelligendum sit, Scientiam sub-                       |
| An Antecedens inductionis continens sin-       | alternante demonstrare propter quid, sub-                       |
| gularia, cognoscantur ab intellectu an à       | alternată vero quod sit dumtaxat.46.47                          |
| Jensu. 172.173                                 | Aliud est vnam scientiam subiici alteri                         |
| Socrates.                                      | scientia, aliud ei subalternari. 48                             |
| Primus Philosophiam moralem excolereco         | Quot modis contingat subiici unam scien-                        |
| de rebus practicus disputare cæpit, cum        | tia alterari, er quis modus subsectionis ef-                    |
| priores Philosophi in rebus dumtaxat           | ficiat veram subalternationem. 49                               |
| speculatium fuissent occupati. 13              | Subjectum.                                                      |
| Tepore Socratis capit studiu reru moraliu      | An Subiectum sit caussa efficiens sua pro-                      |
| 🕝 desiit stadiu reru naturalium. : 12.13       | pria passionis. 474                                             |
| An Socrates attigerit ataté Parmidis. 207      | Nulla scientia probat subiectum esse. 64                        |
| Que tempere natus & mortuus. 208               | Duo sunt in subietto cuiuslibet scientia ve-                    |
| Qui apud varias gentes prasertim apud He       | luti materia & forma,hoc est,res conside-                       |
| braos eo tempore floruerint. 209               | rata, & modus confiderandi. 26                                  |
| Speculatirum :                                 | Opinio D. Tho. de subiecto Phy, qued sit ens                    |
| Quid sit scientia speculatina & quid spe-      | mobile,probat ,et à quibusda refellitur.60                      |
| culatio.                                       | Opinio Scotistarum, substantiam naturalem                       |
| Tribus modis aliquam scientiam posse dici      | esse subsectum Physica. 65                                      |
| speculativam.                                  | Alia dua opiniones de subiecto Physica re-                      |
| Speculatina scientia prior, certior, & nobi-   | felluntur. 97.68                                                |
| lior eft quam Practica.                        | Probatur subiectum Physica effe corpus mo-                      |
| Scientia non dicitur vniuoce de speculatina    | bile seu naturale. 70                                           |
| Practica sed principalino de illa qua          | Substanctia.                                                    |
| de hac, sbidem                                 | Quomodo intelligedu sit omnia accidetta es                      |
| Diuisio scientia speculativa in Metaphysi-     | se in Lubstantia & ab ea pendere. 328                           |

| An prima substantia sit prior omnibus ac-                                   | fecit Parmenides & Empedocles. 213             |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| cidentibus. 329                                                             | An locus naturalis terra sit superficies aqua  |
| Substantia immediate agit, or producit                                      | Caris an potius sit centrum. 624               |
| fubstantiam, secundum Scotum, Duran-                                        | Thales.                                        |
| dum, & Ochan. 469                                                           | Princeps Ionica Philosophia unus de septem     |
| Probatur nullam substantiam posse imme-                                     | sapientibus, dixit principium omniŭ esse       |
| diate quidquam agere. 470                                                   | aquam, vel nihil scripsit vel tantum Ā-        |
| Cur substantia non possit agere immediate.                                  | Strologiam pauticam. 221                       |
| 473. T                                                                      | Quo tempore vixerit Thales. 199                |
| Tempus.                                                                     | Qui fuerins eine in disciplina successores.    |
| An Tempus sit ens reale. 639                                                | 200                                            |
| Quo argumento probent quidam Tempus                                         | Qui codem tempore apud varias gentes pra-      |
| non esse ens reale. ibidem                                                  | sertim auté apud Hebraos flornerint. 201       |
| Soluitur hocargumentum. 640                                                 | Quando euenerit mirabilis illa solis eclipsis  |
| Probatur quinque argumentis tempus esse                                     | quam pradixit Thales. 201                      |
| ens reale. 640                                                              | Insigne mendum in Eusebij Chronicus de         |
| Opinio & argumenta eorum qui censent                                        | Thaletic atate. 119                            |
| Tempus re distingui à motu. 641                                             | Themistius                                     |
| Refellitur hac opinio & soluuntur eius ra-                                  | Pulchra sententia Themistij de dignitate       |
|                                                                             | Metaphysica einsque supra alias scientias      |
| An tempus sit numerus motus altiue an                                       | pateflate As A6                                |
| passinė. 643                                                                | Themistim in oratione quam habit ad            |
| An in definitione teporis addendu fuerit                                    | Valentem Imperatorem, oftendit, plus quã       |
| ipsŭ esse, numerŭ motus & quietis. 644                                      | trecentas apud Philosophos fuisse de Deo       |
| Quomodo tempus per accidens mensuret                                        | opiniones. 241                                 |
| quietem. 645                                                                | Quando floruerit Phemistius. 216               |
| An esse rerum corruptibilium mensuretur                                     | Them: stius putauit monstra casu sieri.530.    |
| tempore. 945                                                                | (31                                            |
| An ratio temporis pendeat ex anima. 646                                     | Luculenter docet, Quantitatem Mathem.ab        |
| An tempus in solo motu cali insit an potius                                 | stractă esse, ab omni penitus substătia. 586   |
| in quouis motu. 947                                                         | Dixit primum calum esse in loco propter su     |
| Motus aliter mensuratur à tempore, aliter à                                 | perficiem conuexam Saturni. 626                |
| magnitudine super quam sit, 649                                             | D.Thomas & Themistiæ.                          |
| In sit unum tempus an multa. 648                                            | Negat D.Thomas infinitum actu posse fieri      |
| An sit vnu & idenunc in toto tepore. 650                                    | åDe. 569                                       |
| An pro mesura motus localis quo mouetur                                     | Ceset Quant.Mathem.ratione abstracta esse      |
| Angelus, sit ponedů těpus quoddă cotinuu                                    | à substătia sésibili, sed noab omni subst. 584 |
| differens à nostro tempore. 678                                             | Loci immobilitatem sumit ex distantia eius     |
| Longa disbutatio de tempore discreto aund                                   | à calo, & à centro. 609                        |
| inducunt Thomista. 679  Tertia.  Nullus Philosophoru focit Glam terra prim- | Videtur sessife Phy. sub alternari. Met. 46    |
| Tertia.                                                                     | Oponio D.Thoma de subsecto Physica. 61         |
| Nullus Philosophoru fecis solam terra prin-                                 | D.Thomas opinatur quodlibes animal sim-        |
| cipiŭ omniŭ:coniunctă cum aliu elemetu,                                     | pliciter esse nobilius calo secundum quid      |
|                                                                             | • •, • • • • • • • • • • • • • • • • •         |

autem ignobilius. 63 Probatur multis rationibus in vacuo posse Opinio D. Ihoma, qued anima perfectorum fieri motum localem in tempore. Tres causse propter quas vatura refugit vaanimalium sint indiuisibiles. 346 Opinio eius, quod principium individuatio-636 cum. tionis sit materia signata. Vmbra. An Vmbra sit tantŭ privatio luminis.781 Opinio eius quod exiftetia in omnibus creaturn realiter distinguatur ab essentia.376 An omne corpus opacum quod est in luce Censet respectu cali posse aliqua in rebus na efficiat vmbram. sbidem turalibus casu euenire: licet alibi videatur Vniuerfale. contrarium sentire. Quomodo Vniuersale sit prius & posterius 512.516 Qua putet effe caussa cotingetia reru. 541 sus singularibus. Ait primum calum esse in loco ratione sua-Vniuersaliora minus vniuersalibus notiora rum partium integradium. sunt tam secundum nos, quam secundum Censet visionem Dei Beatificam qua est in sactio mesurari aternitate participata.660 Qua caussa sit, cur magis vniuersalia sint Cuius rei sit mensura Auum, secundum nobis notiora. D.Thom. Non semper minus universale est nobis no-670. Esse vnum Luum omnium Luiternorum tius. ibidem o in quo fit tanquam subsecto. Quomodo accipiatur, vniuer sale, cum dici-673 tur, magis vniuer sale esse notius nob. 146 Mensuram operationum immanentiu Angeli esse Tempus discretum. Quo pacto intelligendum sit quod Aristo-678 Motum localem Angeli mensurari tempore teles ait primo lib. Metaph.cap. 2.07 1.lib. quodam consinuo diuerso à nostro. ibidem Post.tex.s.maxime universalia esse cogni-Transcendentia. tu difficillima. Trăscedentia no reste dicuntur abstracta se-Duplex cognitio distincta maxime universalium. cundum rem & rationem à materia, siue per essentiam, sine per indifferentiam. 20 Quomodo intelligendum sit quad ait Arist. Cur Transcendentia non debeant poni in vniuersale esse prius, er notius secundum rationem.quam singulare. definitionibus. 67 151.152 Transcendentia, non fignificant rem diver-Voluntas, fam, ab in, de quibus dicuntur. 376 Voluntas non est potentia Physica. Operatio voluntaris qua est velle non est Vacuum. Phylica. Operatio voluntatis, hoc est volutio vltimi Antiqui Philosophi putabant vacuum esse necessarium efficiendo motui locali. finis simpliciter, non est praxis, nec potest Quinque practara firmáque fudamenta coerrare. Quomodo voluntas licet moueatur à Deo në tra illud,quod in vacuo, si esset, fieret mo tus localis in tempore. hilominus tamen est libera. Vacui ad plenum nulla est proportio. 633 Quadruplex discrimen, inter voluntatem Exponitur Demoft. Arift.qua probat in vanostram or agens naturale. 540 Triplex modus operadi nostra volut. 466 cuo no posse sieri motu locale in tepore ibid. Qui, o quibus argumetis probauerint, mo-Voluntatem nostram per se non subsacere tu locale in vacuo posse fieri in tepore. 633 calo probatur. \$14

| Zeno.                                      |
|--------------------------------------------|
| Zeno vir mirè subtilitatis. 218.219        |
| Eins scripta ut refelleret Carneades ante  |
| simpsit Elleborum. ibidem                  |
| Qu ando floruit. ibidem                    |
| Æqualis fuit Epicuri, ibidem               |
| Quos habuit in fignes viros disciplina sua |
| Studiosos & sectatores ibidem              |
|                                            |

# Extraict du Priuilege du Roy.

Ar grace & priuilege du Roy, il est permis à Thomas Brumen & Michel Sonnius Marchans & Libraires Iurez en l'vniuersité de Paris, de faire imprimer vne ou plusieurs fois, vn liure intitulé Benedi-Eti Pererijsocietatis Iesu, de Communibus omnium rerum naturalium principius affectionibus libri quindecim, & faict desfenses ledict Signeur à tous autre Libraires & imprimeurs, de ne faire imprimer vendre ny distribuer en ses pays terres & signeuries, autres que ceux qui les dicts supplians ont fait imprimer, iusque au temps & terme de huict ans, sinis & accomplis, sur paine de Consiscation desdicts liures, & d'amande arbitraire. Comme plus aplain est contenu par letres patantes sur ce Données à Paris le dernier iour de Ianuier, l'an mil cinq cens soixante & dixneuf, & de nostre Regne le Cinquiesme.

Ainsi Signé par le Roy on son Conseil.

Grignon.

April . 24

